
6 Diskussion und Synthese 181

6.1 Aufmerksamkeiten einer mehr-als-menschlichen Geographie
des Verbundenseins

Wie die Ergebnisse dieser Arbeit zeigen, besitzen die Theorien der Transak-

tion, Intraaktion und Resonanz für die Analyse komplexer Mensch-Wildtier-

Beziehungen ein besonderes Potenzial. Vor allem die Ideen der transaktiven

Verwobenheiten undder identifizierten Trans-Mittler undTrans-Artefakte im

Pragmatismus, der Verschränkung und grenzziehenden Praktiken und Appa-

rate im agentiellen Realismus sowie der Unverfügbarkeit und der spezifischen

Qualität von Weltbeziehungen im Rahmen der Resonanztheorie, lassen sich

für die empirische Forschung fruchtbar inWert setzen. Zudem bieten sie den

mehr-als-menschlichen Geographien und den neuen Tiergeographien eine

neue ontologisch-epistemologische Basis an, um Menschliches und Mehr-

als-Menschliches nichtdualistisch zu denken. Denn spätestens seit der Co-

rona-Pandemie gelten Vorstellungen von getrennten Lebenswelten, in denen

(Wild-)Tiere undMenschen voneinander abgekoppelt existieren, als überholt.

Was daher notwendig ist, sind neue Ansätze, die demwechselseitigenVerbun-

densein »Kontur geben« bzw. das Da_zwischen analytisch befüllen, um so das

gemeinsame Werden zwischen menschlichen und mehr-als-menschlichen

Wesen begreifbar(er) zu machen – und um hierauf aufbauend schließlich

auch den sozial-ökologischen Krisen unserer Gegenwart neu begegnen zu

können.

Die in dieser Arbeit herausgearbeitete mehr-als-menschliche Geographie

des Verbundenseins trägt zum besseren Verstehen der immanenten Verwo-

benheit zwischen Menschen und Tieren bei. Dabei versteht sie sich nicht in

Abgrenzung zu den mehr-als-menschlichen Geographien bzw. den neuen

Tiergeographien oder gar als eine eigene Forschungsrichtung. Vielmehr stellt

sie einen konzeptionellen Rahmen für solche Ansätze dar, die eben gerade das

unauflösbare Verbindende zwischen Entitäten zentral setzen und zur Erklä-

rung seiner räumlichen und materiellen Implikation beitragen können. Eine

mehr-als-menschliche Geographie des Verbundenseins ist daher offen ent-

worfen und stetig um weitere passende Ansätze und Blickwinkel erweiterbar.

Basierend auf den transaktions-, intraaktions- und resonanztheoretischen

Erkenntnissen in dieser Arbeit, bereichert sie die Analyse von Mensch-Tier-

bzw.Mensch-Wolf-Beziehungenmit folgenden neuen Aufmerksamkeiten:

https://doi.org/10.14361/9783839473894-024 - am 14.02.2026, 19:51:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473894-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


182 Verena Schröder: Mensch-Wolf-Beziehungen in den Alpen

Tiere als agentive Entitäten, die mit »eigener Stimme sprechen«

Nicht nur Menschen, sondern auch Tiere werden in einer mehr-als-mensch-

lichen Geographie des Verbundenseins agentiv verstanden. Das heißt sie ha-

ben jeweils ihre eigenen Logiken und reagieren auf ihr Gegenüber mit eige-

ner Stimme sprechend. Für den gewählten Untersuchungsgegenstand bedeu-

tet dies, dass nicht nur die Menschen, sondern auch die Wölfe im Calanda-

Gebiet als Individuen anerkannt werden, die ihre »eigenen Geographien« kre-

ieren (vgl. Lorimer et al. 2019). Denn den Großteil ihrer Zeit verbringen die

Tiere in Abwesenheit vonMenschen und erhalten erst im Zuge von Begegnun-

gen oder gefundenen Tierrissen materiell-diskursive Bedeutung. Überspitzt

ausgedrückt könnte man durchaus sagen, dass die Wölfe im Juni – wenn die

Schafe auf die Alp getrieben werden – »in die Saison« starten und diese En-

de September – wenn die Hochjagd zu Ende ist und auch die Begegnungen

mit den Tieren weniger werden – beenden. Doch Wölfe befinden sich – wie

Menschen auch – stetig in einemProzess desWerdens. Sie stehen inWechsel-

beziehung mit ihrer Mitwelt, führen ein Sozialleben, haben ihre eigenen Be-

dürfnisse und bewegen sich jeweils individuell im Raum fort. In einer mehr-

als-menschlichenGeographiedesVerbundenseinswirdhierfür bzw. fürdie ei-

genen Lebenswelten derWölfe und deren »Geographie-Machen« zunächst ei-

ne Sensibilität entwickelt. In einem zweiten Schritt geht es darum, jeneWolf-

Mitwelt-Verbindungen zu identifizieren, die veränderungsrelevant sind. Das

heißt jenen Mensch-Tier- oder Tier-Tier-Verknüpfungen Aufmerksamkeit zu

schenken, die dynamischen Wandel herbeiführen, menschliche Gewohnhei-

ten umwälzen und alte Gewissheiten erschüttern. Denn in diesen Momenten

– sei es beispielsweise im Kontext der Wolfsrückkehr bei direkten Begegnun-

gen, »Grenzüberschreitungen« durch die Tiere, der Anpassung von Beutetie-

ren oder der Reaktion von Nutztieren auf Wölfe – löst sich die menschliche

Verfügbarmachung von tierlichen Wesen auf. Durch dabei evozierte Affekte

und Emotionen gelangt damit das leiblich-viszerale Verbundensein zwischen

Entitäten besonders gut zum Ausdruck.

Leiblichkeit in Mensch-Tier-Beziehungen

und damit verbundene Transformationen und (Im-)Mobilitäten

Menschen und Tiere werden in einer mehr-als-menschlichen Geographie des

Verbundenseins als grundsätzlich leibliche und insofern die Welt mit allen

Sinnen erfahrendeWesen aufgefasst, weswegen der Körper bzw. die Leiblich-

https://doi.org/10.14361/9783839473894-024 - am 14.02.2026, 19:51:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473894-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Diskussion und Synthese 183

keit und Viszeralität in Mensch-Tier-Beziehungen zentral gesetzt werden.

Übertragen auf Mensch-Wolf-Verhältnisse macht dieser Blick sodann auf die

(a) leiblicheKommunikationundVerbundenheit zwischenEntitäten aufmerk-

sam, die im Zuge von Begegnungen zutage tritt. Denn in diesen Momenten

erfahren sichMenschen undWölfe bzw.Wölfe undHerdenschutzhunde sowie

deren Beutetiere in erster Linie über den Leib: durch gegenseitiges Sehen und

Gesehen-Werden, durch Hören und Gehört-Werden und im Falle letzterer

auch durch Riechen und Berochen-Werden sowie Berühren und Berührt-

Werden. Es sind diese Prozesse des wechselseitigen Gewahrseins, die das

Da_zwischen konstituieren und aus denen die Entitäten transformiert her-

ausgehen. In der Calanda-Region beispielsweise insofern, dass die Menschen

nach ihrem direkten Antreffen von Wölfen eine andere, häufig positivere

Einstellung gegenüber den Tieren haben, oder dass sich Wölfe während der

Jagdsaison an die Aktivitäten von Jäger:innen anpassen und die gemeinsamen

Beutetiere an jene von Wölfen. Dass Menschen und Tiere grundsätzlich über

den Leib verbunden sind, zeigt sich überdies im Erblicken der eigenen Ver-

letzlichkeit imTier, das eigentlich als verdinglichte Ressource angesehenwird,

wenn es durch den Wolf in Gefahr schwebt. Für die betroffenen Menschen

sind diese Erlebnisse von viszeraler Intensität, weswegen die körperlich-leib-

liche Perspektive tiefgehende Einsichten in die (b) leiblich-viszerale Qualität

von Praktiken und Erfahrungen im Koexistieren mit Tieren gibt. Denn die

meisten Jäger:innen sind nicht von der abnehmenden Jagdstrecke emotional

betroffen, wie dies im aktuell geführten Diskurs zu Wölfen häufig suggeriert

wird. Vielmehr sind es das veränderte und an den Wolf angepasste Verhal-

ten der gemeinsamen Beutetiere, der hierdurch verursachte sportliche und

strategische Mehraufwand, die räumliche Verlagerung der Passjagd oder die

Aufhebung von Jagdinstrumenten wie der Sonderjagd, von denen die Vertre-

ter:innen der Jagd körperlich-leiblich und viszeral ergriffen sind. Ebenfalls

ist es nicht nur das gerissene Nutztier, das Landwirt:innen betroffen macht

und wodurch sie mit Wölfen in Verbindung treten, sondern es sind auch der

körperliche Mehraufwand im Zuge des Aufstellens von Zäunen, die Haltung

von Herdenschutzhunden sowie das veränderte Verhalten ihrer Tiere bei

Wolfspräsenz, von dem die Akteure leiblich-affektiv angesprochen und trans-

formiert werden: in ihren Einstellungen zu den Wölfen, in ihren Gefühlen,

in ihrer emotionalen Verbundenheit zu den Nutztieren, in ihrem räumlichen

Verhalten oder in ihremWissen. Die Menschen in der Calanda-Region stehen

also auf vielschichtige Weise mit den Wölfen im Gebiet in körperlich-leibli-

cher Beziehung und bilden über diese nicht unmittelbar sichtbaren, sondern

https://doi.org/10.14361/9783839473894-024 - am 14.02.2026, 19:51:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473894-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


184 Verena Schröder: Mensch-Wolf-Beziehungen in den Alpen

spürbaren Qualitäten ihrer direkten und indirekten Erfahrungen mit den

Tieren, ihre Realitäten. Oder anders formuliert: Die Koexistenz mit Wölfen

lässt sich nicht einfach kognitiv begreifen.DieMenschen eignen sich die Tiere

in verkörperten Erfahrungsprozessen an, sie gehen ihnen quasi durch den

Leib und umgekehrt. In dem Zusammenhang bedarf es auch nicht zwingend

der räumlichen Nähe von Wölfen, um mit ihnen in Beziehung zu treten,

weswegen man auch sagen könnte, dass es viele Calandarudel gibt oder dass

das Calandarudel an mehreren Orten gleichzeitig existiert. Ein solch beinahe

quantenphysikalischer Blick auf das Phänomen der Wolfsrückkehr bildet

ein wesentliches Kennzeichen einer mehr-als-menschlichen Geographie des

Verbundenseins. Er rückt neue und in der Debatte bisher wenig beachtete

Mobilitäten und Immobilitäten in den Fokus, deren Erschließung zu einem

besseren Verstehen vonMensch-Wolf-Konflikten beitragen kann.

Grenzziehungen über den Körper und Prozesse

(re-)produzierter Territorialisierung

Bedingt durch ihre grundsätzlich kritische Haltung gegenüber dualistischen

Denkkategorien ist es einer mehr-als-menschlichen Geographie des Verbun-

denseins ein Anliegen nicht nur nach der Konstitution von Verbindung zu fra-

gen, sondern ebenso Prozesse der Grenzziehung in den Blick zu nehmen, die

aus dem Da_zwischen von Lebewesen hervorgehen. Zentral gesetzt wird da-

bei der tierliche Körper, da sich –wie die empirischen Ergebnisse zeigen –die

Produktion von Grenzen über diesen besonders gut ablesen lässt. So erfahren

beispielsweise gerisseneKalbskörper amCalanda diemeistemateriell-diskur-

sive Bedeutung, gefolgt von Schafs- und Lammkörpern. Genauso werden tote

Wolfskörper im Verhältnis zu anderen Tierkörpern konstitutiv eingeblendet,

wenn sie von Autos oder Zügen erfasst und nach einem DNA-Abgleich in eine

nationaleWolfsdatenbank eingetragenwerden. Schlachttiere hingegen erfah-

ren keine Bedeutung, ebenso wird bei im Straßenverkehr verunfallten Rothir-

schen und Rehen keine DNA-Probe genommen. Wie diese Beispiele zeigen,

existieren die Unterschiede zwischen Kühen, Schafen, Wölfen und anderen

Tieren nicht in einem absoluten oder deterministischen Sinne, sondern wer-

den durch Praktiken wie u.a. der Landwirtschaft oder dem Wolfsmonitoring

materiell-diskursivhervorgebracht.Sie sind stets kontextbezogenundwerden

sowohl von Menschen produziert, die den Wölfen kritisch gegenüberstehen

als auch von jenen, die ihre Rückkehr begrüßen. In jedem Fall entfalten sie in

der Debatte Macht, wie nicht zuletzt auch an der auf gerissenen Nutztierkör-

https://doi.org/10.14361/9783839473894-024 - am 14.02.2026, 19:51:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473894-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Diskussion und Synthese 185

pern basiertenUnterscheidung zwischen »unbedenklichen« und »problemati-

schen«Wölfen deutlich wird. Denn werden die Tiere als letztere kategorisiert,

so wird ihnen in der Schweiz jegliche Existenzberechtigung abgesprochen. So

wie die Definition von »Problemtieren« demnach produziert wird und somit

auch veränderbar ist, so ist auchdieBestimmung jenerBereicheund jenerKri-

terien im Werden begriffen, wo und wann Wölfe geschossen werden dürfen.

Eine mehr-als-menschliche Geographie des Verbundenseins lenkt ihre Auf-

merksamkeit daher auch auf dynamische Prozesse der (re-)produzierten Ter-

ritorialisierung und deren sinnlich-emotionale Dimension. Am Beispiel des

Untersuchungsgegenstandes wird dann deutlich, dass die fehlende Kontroll-

macht über Wölfe und Nutztiere – trotz Etablierung von Zäunen und ande-

rer Schutzmaßnahmen – Ängste bei den betroffen Akteuren erzeugt. Über-

schreiten dieWölfe solch Grenzen wie Zäune oder Stalltüren, werden Schutz-

maßnahmen adaptiert oder gesteigert. DieMenschen versuchen »handlungs-

mächtig« zu bleiben und die agency derWölfe damit vermeintlich abzuschwä-

chen.

Dynamische Rückkopplungseffekte und Weltbeziehungen

Bedingt durch ihrenganzheitlichenAnspruch richtet einemehr-als-menschli-

cheGeographiedesVerbundenseins ihrenFokusnichtnuraufdirekteMensch-

Tier-Verstrickungen und ihre Rückkopplungseffekte, sondern sie lenkt ihre

Aufmerksamkeit ebenso auf Tier-Tier- bzw. Tier-Mitwelt-Beziehungen und

die mit ihnen verbundenen Dynamiken. Denn diese Verbindungen betref-

fen ebenfalls Menschen und transformieren diese in körperlich-leiblicher

Hinsicht. Das entwickelte Transaktionskonzept trägt dazu bei, diese spezifi-

schen Dynamiken zu identifizieren. Für den vorliegenden Forschungskontext

konnte mit dessen Hilfe u.a. aufgedeckt werden, dass im Rahmen des Trans-

aktionsfeldes der Ökologie zahlreiche Veränderungsprozesse stattfinden. So

beeinflusst die Wechselbeziehung zwischen Wölfen und ihren Beutetieren

beispielsweise die Waldvegetation, indem die Jungtriebe der Weißtanne nun

weniger verbissen sind. Diese neuen Materialitäten wiederum verändern

die forstwirtschaftlichen Praktiken, da weniger Verbissschutz notwendig ist.

Ebenfalls trägt die selektive Jagd der Wölfe auf kranke und alte Wildtiere

langfristig zur Förderung ihrer Gesundheit bei, da sich so vor allem gesunde

Tiere reproduzieren und damit auch Krankheiten weniger stark verbreiten.

Der beobachtete Rückgang der Gamsblindheit bei Schafen, der durch die

räumliche Trennung von Schafen und Gämsen durch das Beisein von Her-

https://doi.org/10.14361/9783839473894-024 - am 14.02.2026, 19:51:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473894-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


186 Verena Schröder: Mensch-Wolf-Beziehungen in den Alpen

denschutzhunden eingeleitet wurde, ist ein weiteres Indiz für die Dynamik

im ökologischen Transaktionsfeld. Ein intraaktionistischer Blick hierauf lässt

jedoch erkennen, dass diese Wechselverhältnisse in der aktuell geführten

Wolfsdebatte der Schweiz sowie in ihren Nachbarländern ausgeblendet wer-

den. Insofern ist diese Marginalisierung der ökologischen Relevanz der Tiere

auch Ausdruck vorherrschender Weltbeziehungen. Oder anders formuliert:

Im Umgang mit der Rückkehr von Wölfen setzen sich derzeit Wahrheitskon-

zepte durch, die aufmenschlicher Vorherrschaft anstelle von Gleichwertigkeit

menschlicher und tierlicher Lebewesen, auf Dominanz ökonomischer Werte

anstelle ökologischer Handlungsorientierungen, auf Regulierung anstelle von

Schutz und auf Kontrolle anstelle von Vertrauen und Überraschung basieren.

Die Beziehungen zu den Wölfen bleiben auf diese Weise stumm. Vor diesem

Hintergrund lässt sich auch die ablehnende Haltung vieler Landwirt:innen

gegenüber Wölfen besser verstehen – selbst von jenen, die weder in von Wöl-

fen besiedelten Gebieten wohnen, noch Erfahrungen mit den Tieren gemacht

haben. Denn eine auf Nutzenmaximierung und Beschleunigung ausgerich-

tete Landwirtschaft mit dementsprechender diskursiver Materialisierung hat

Einfluss auf die Resonanzfähigkeit, und zwar insofern, dass sie die Menschen

von den Wölfen bzw. von Tieren im Generellen entfremdet und damit reso-

nante Erfahrungenmit demmehr-als-menschlichen Gegenüber unterbindet.

Am Calanda allerdings gibt es Vertreter:innen der Land- und Jagdwirtschaft,

die in Koexistenz mit den zurückgekehrten Wildtieren leben und sich ihnen

gegenüber nicht verschließen. Ihre Überzeugungen gegenüber Wölfen ba-

sieren viel eher auf einem gleichberechtigten Verhältnis, sie passen sich den

Gegebenheiten immer wieder neu an, schöpfen sogar Motivation aus ihnen

und bauen auf diese Weise stabile Resonanzachsen auf. Aus ihrem offenen

Weltverhältnis erklärt sich ihre uneingeschränkte Akzeptanz der rückkeh-

renden Tiere und ihre Bereitschaft für ein Leben in aktiver, fortwährender

Veränderung.

6.2 Nichtduale Mensch-Tier-Forschung
als imperfekte Kollaboration

Dieser Arbeit war es ein Anliegen, die Nichtdualität zwischen Menschen und

Tieren nicht nur theoretisch-konzeptionell zu diskutieren, sondern ebenso

nach den damit verbundenen Konsequenzen für unsere Form des Wissen-

https://doi.org/10.14361/9783839473894-024 - am 14.02.2026, 19:51:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473894-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

