Johannes Mattes
Bewusstseinskultur
und Gesundheit

Eine prospektive, randomisierte und
kontrollierte Studie zur spirituellen Praxis
von Brustkrebspatientinnen



https://doi.org/10.5771/9783828866645

WISSENSCHAFTLICHE BEITRAGE
AUS DEM TECTUM VERLAG

Reihe Sozialwissenschaften

216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18.
r mit, fir oder In KI-Sy:

Erlaubnis tersagt,



https://doi.org/10.5771/9783828866645

216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18.
r mit, fir oder In KI-Sy: ,

Erlaubnis tersagt,



https://doi.org/10.5771/9783828866645

WISSENSCHAFTLICHE BEITRAGE
AUS DEM TECTUM VERLAG

Reihe Sozialwissenschaften

Band 72

Johannes Mattes

Bewusstseinskultur und Gesundheit

Eine prospektive, randomisierte und kontrollierte Studie
zur spirituellen Praxis von Brustkrebspatientinnen

Tectum Verlag

EEEEEE



https://doi.org/10.5771/9783828866645

Johannes Mattes

Bewusstseinskultur und Gesundheit. Eine prospektive, randomisierte
und kontrollierte Studie zur spirituellen Praxis von
Brustkrebspatientinnen

Wissenschaftliche Beitrdge aus dem Tectum Verlag;:

Reihe: Sozialwissenschaften; Bd. 72

© Tectum Verlag Marburg, 2017

Zugl. Dissertation an der Kulturwissenschaftlichen Fakultét der Europa-
Universitdt Viadrina Frankfurt (Oder) 2016, Disputation am 23.11.2016

Diese Dissertation wurde betreut durch PD Dr. phil Stefan Schmidt.

ISBN: 978-3-8288-6664-5
(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Buch unter
der ISBN 978-3-8288-3907-6 im Tectum Verlag erschienen.)

Umschlagabbildung: © fotolia.de/Bjorn Wylezich
Alle Rechte vorbehalten

Besuchen Sie uns im Internet
www.tectum-verlag.de

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben
sind im Internet tiber http://dnb.ddb.de abrufbar.

216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18.
r mit, fir oder In KI-Sy:

Erlaubnis tersagt,



https://doi.org/10.5771/9783828866645

Inhaltsverzeichnis

Einfilnrung cececccccccccccccccccccccccccccscccccccccscsscccccsccsscccsccssccccsscscceell

BEWUSSESCII...cueiieiieiieiieiieiceiceiere sttt s 14
GESUNANEIL.....coueiiriiiiiercteete ettt 14
BewusstseinsKUItUL ........cccoiririninineenccceececceese e 15
GIAUDE ... e 16
SPIFTTUALIEAL ...t 17
Von der Befreiung des Geistes in der Aufkldrung zum
biochemischen Diktat.........ccccovevirininininieiiiccrccescsceenee 18
Wissenschaftliche Neubewertung von Spiritualitit ....................... 21
Pharmakologisches Targeting oder neue Bewusstseinsethik? ....... 23
SelbStDEStIMMUILE ....eovveeieiieiiieie e 25
Bedeutung von Philosophie und Selbstreflexion ............cccccecuenenn. 25
GrenzerfahUNgen ... ...ccvevvveiiiiee e 27
Betrachtung der Gedanken ..........c.coceveveviinienicnieiinnnncncecene 28
Betrachtung der Gefllhle ........ccocevininininiiniinicccncce 29
DUALISIUS ...ttt s 31
Einfithrende Erlduterung zum gewahlten Ansatz der

UNLEISUCHUNE ...ovviieiiiieiiicicercre e 31

1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléindischen Philosophie der

AUTKIATUNG coceecccccccsccccsccssccccsscsssccccscssscccsccssscccsssssccccsssssscceesd

1.1. David HUME@ ....c..eiiiiieiieee e 37
1.1.1. Biografischer und zeitgeschichtlicher Hintergrund....................... 37
1.1.2. David Hume: ,,Eine Untersuchung {iber den menschlichen

Verstand™ (1748) ....ueccuieiiieeieeie ettt ae e s 44

Spiritualitdt bei David Hume...........ccooceiieiinieiceec e 57

Streitfragen infolge der Natur der Sprache und der

menschlichen Vorstellungen ...........coccoeeevieririeniiereeeceeee 60

Affekte und Gefihle.........cooveieiieie e 62
1.2, Immanuel Kant ..........occoooiiieiiieeee e 65

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

6 Inhaltsverzeichnis

1.2.1. Biografischer und zeitgeschichtlicher Hintergrund...................... 71
Was fiir ein Mensch ist Immanuel Kant? ...........ccccocovvvneninenenn 72
Biografischer Hintergrund............ccccooieiiiieiiniei e 73
Bedeutung der Sprache..........ocoeevieieiieiiiee e 75
Kants Entdeckungen...........cccooveiieiiiieiiiieeee e 77
Zeitgeschichtlicher Hintergrund............ccocoooiiieiiienineiieee 78

1.2.2. Immanuel Kant: ,,Prolegomena zu einer jeden kiinftigen
Metaphysik, die als Wissenschaft wird auftreten konnen*

(17783) et 80
Erkenntnisse aus den Kantischen Untersuchungen zur reinen
VEINUNTE ..ot 86
1.3. Blick auf die Aufkldrung aus anderen Perspektiven...........cccoocvevveeennne. 89
1.3.1. Literarische Perspektive: Heinrich von Kleist, Georg Biichner
und Fjodor DOStOJeWsKi ......cecveveieieriieieiieieeeee e 92
1.3.2. Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Phinomenologie des Geistes
(1807 ettt 101
1.3.3. Ludwig Feuerbach: Das Wesen des Christentums (1841) ........... 106
1.3.4. Ludwig Biichner: Kraft und Stoff (1855).....ccccevovrviiiiiiiiiienenns 111
1.3.5. Friedrich Nietzsche: Der Antichrist (1895)......ccccevvvevievieeninnne. 116
1.3.6. Max Weber: Entzauberung (1917) .....cccoevievieieiieeeeee e 119
1.3.7. Max Horkheimer und Theodor W. Adorno: Dialektik der
AUTKIATUNG (1944) .ot 124
Kulturbegriff bei Horkheimer und Adorno .........ccccceceeevcncnnenne. 126
1.3.8. Andreas Reckwitz: Der bedeutungsorientierte Kulturbegriff....... 127
1.4. Abendlédndische Philosophie der Aufklarung und Bewusstseinskultur
im 21 Jahrhundert.........c.ooeviiiiiiiiiicce e 130
1.4.1. Praktische Uberlegungen zur Bewusstseinskultur und
SPIFITUALIEAL ...t 131
1.4.2. Spirituelle Auswege vor dem Hintergrund der Philosophie der
AUTKIATUNG ...t 134
Philosophische Vorstellungen von Spiritualitét .............cccceennenee. 134
1.4.3. AUSBLCK ..o 137

2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und
des BuddhiSIMUS cececcsccccscscescsccscsccsccccsccccsscscsscscsscscsscsccscsccces 139

Einfiihrung in das 2. Kapitel .......ccccoeoiiieiinieiec e, 139
2.1. Arthur Schopenhauer und die Welt als Wille und Vorstellung (1818)...141
2.1.1. Gebundenheit des menschlichen Bewusstseins..........c.cccceeeuenneen. 143

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

Inhaltsverzeichnis 7

Exkurs: Riickgriff auf Immanuel Kant..............ocoooinviirnennn. 144
Schlussfolgerungen ..........cccevveiieienieeeeee e 145

2.1.2. Neue innere und dullere Vorstellungsrdume durch Erkenntnis
el TACE ... 146
2.1.3. Askese (griech. Askesis, SUBUNE) oo 148
Vorgriff: Buddhistische Vipassana-Meditation .............c..cccue..... 150
2.1.4. Handeln aus Mitleid .......ccooeeiieienieiee e 152
Exkurs: Schopenhauers Kritik am kategorischen Imperativ ........ 153
2,15 KUNSE ettt 158
HinfUlhrung ......occooieieieeeeeee e s 158
JOSEPN BEUYS ...t 159
ANONY GOIMICY ....c.eeuviuiriiiiiriiniiririeteeret ettt 162
2.1.6. SchlussfOlZErUNgen........covevverieriiiiieieicicteteeeeec e 169
2.2. Bewusstseinskultur und psychoanalytische Theorie..........cccceeereeinnnenn. 170
HinflRrung ......cooooieeieee e s 170
2.2.1. EINICITUNG ..ot 171
2.2.2. Die psychoanalytische Perspektive ..........ccoceeevevvreeriniieniieienns 172
Entdeckung des Unbewussten ...........cocvevveveieieinencnenicncneennen 172
Ich als Reiter mit geborgten Kraften..........ccccceeeviecnninincnenne. 173
SCIDSE .ttt et nneens 175
Unbewusstes und Verdrangtes ..........coccoevvevenvenieieencnenienenenes 179
Kultur und Kreativitat ........cccoceverinenenineieeeieeeceeseneseene 179
Erkenntnis der Idee........ccoceveviiiriniinininiciccicicecceescscee 181
Schuld und Scham.......c.ccoceiirinineniieee e 183
SCRIAT ...t 184
Arbeits-, Genuss- und Liebesfahigkeit.........ccoccvveveriicienencennnnn. 186
Gottesbild und Spiritualitit ..........cceeceevierierieie e 188
SPIACKE ...t 190
Versohnung mit lebensgeschichtlichen Widerspriichen .............. 192
Schlussfolgerungen ..........ccceeveriieierieieeiee e 193
2.3. Kritik und andere Zugangswege zum menschlichen Bewusstsein ......... 195
Hinflhrung .......ocooievieiieeeeeee e 195
2.3. 1. BINICTUNG ..eooviiiniieiieeiieee ettt s 196
2.3.2. Wilhelm Dilthey (1833 — 1911) coeoiiiiiiiiiiiienenccerc e 197
2.3.3. Karl Jaspers (1883 — 1969).....c.cccvevuirieniiieieeieseeieee e 200
2.3.4. Pierre Janet (1859 — 1947).ccuui ittt 203
Wissenschaftliche Vorgehensweise .........ccoocveevevievierieneseenienenn 204
Uberlegungen zu psychodynamischen Prozessen........................ 205
Glauben als lebensnotwendige Anpassung ...........cceeeeevveereeennen. 207

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

8 Inhaltsverzeichnis

2.4. Bewusstseinskultur und BuddhiSmus .......c..ccccoecveviiinininicnnincncnenne. 209
Hinflhrung .....ooocooioiiieee e 209
2.4.1. Methodisches Vorgehen und einfiihrende Erlauterungen zur
Fragestellung ..........cccovieiiiiee e 210
2.4.2. Philosophie als Lebensform ..........ccocceoveeenieiiiineneeeceeees 212
2.4.3. Die Upanischaden (7. Jahhundert v. Chr. — 2. Jahrhundert v.
CRLL) e 214
Bewusstseinszustinde (Mandukya-Upanischad) ...........ccceeeeee. 215
2.4.4. Reden des Buddha: Ausziige aus dem Pali-Kanon (1. Jh. v.
CRLL) et 219
Dharma-Begriff im BuddhiSmus..........ccoccevieiiiiieniieeeeeee, 219
Rolle der Meditation.........c.ceceeeririneneninienienieiereeeceeeese e 221
AchtsamKeitSZEDOt ........eevuirieriieieciieeeee e 223
Nirvana und Negation ..........cccecveveeeererierenienieeeenieeee e 224
2.4.5. Nagarjuna (2. Jahrhundert n. Chr. ) und
Mahayana-BuddhiSmus............cccovvrieiiniienieieeeceee e, 225
Herkunft und historische Bedeutung Nagarjunas......................... 225
Die Metaphysik Nagarjunas ...........cceceeeeriinienieienieiene e, 226
Die groBe Leere ......ooveiiiiieieciieieeieeeeeee et 228
2.4.6. Zen-Buddhismus (ab 5. Jahrhundert n. Chr.) und Dégen
(130 TRttt 230
PadloSer Weg ......coveieiiiiiiiiiiincse sttt 230
Metapher iiber den Tod im Zen-Buddhismus ............cccocveeeenennee. 233
2.4.7.Yoga (ab 4. Jh. v. ChI. ) coeooiiiieieieeeeeee e 234
2.4.8. Das Verhiltnis von Buddhismus zum sékularen
AchtsamKeitStraining..........cceevevereeereerierieeieeeeiesee e see e seeenees 239

2.5. Schlussfolgerungen fiir eine moderne Medizin mit spirituellem Bezug.241

3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt cececccccss 247

HinfOlhrung ......oocooiiiieeeee e 247
3.1. Das salutogenetische Modell ...........ccooieiiiiiiiiniiii e, 249
Kohirenzgefiihl und Resilienz ..........ccoccoeeivieiiiieniiieeceeen 250
SOC (,,Sense of coherence™)-SKala...........cccveeureerieeieeciienieeieens 252
Abgrenzung Salutogenese-Konzept und Achtsamkeitstraining...254
SPIFTTUALIEAL ...t 256
ZICISCLZUINE ...ttt ettt ettt eneas 257
3.2. Bewusstseinskultur im verhaltensmedizinischen Kontext...................... 259
Behaviorismus und Lerntheorie ..........cccoeeevieiirieniiieeceeeen 260

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

Inhaltsverzeichnis 9

Humanistische Psychologie und Existentialismus ....................... 261
Metaphysik am Krankenbett?............ccooveiinieiiiieniiee e, 262
Achtsamkeitsbasierte Stressreduktion als
verhaltenstherapeutischer AnSatz..........cccceveevveieniicceneneeeeen, 264
Akzeptanz- und Commitment-Therapie..........ccooceevireenvrienenen. 266
Grenzen psychophysiologischer Erfassbarkeit.............ccccceeeennen. 270
3.3. Grundprinzipien des Achtsamkeitstrainings und Stand der
WIiSSENSChATt ... 271
Abgrenzung buddhistische Achtsamkeit und sékulare
AChESAMKEIL. ...ttt 271
Vorgriff auf wesentliche Aspekte der eigenen empirischen
UNterSUCHUNE ..c.veviiiiiienteicicccccceeeee e 272
Hinfiihrung in das MBSR-Curriculum.......c..cccccecvvveninenicncnenne. 272
BOdy-SCan .....coccieiiiiiiiiinee s 274
SCRMETZ ...ttt 274
Exkurs: Stressreaktion und Stressbegriff von Hans Selye ........... 275
AdAPLation .......eeeeieieieeieie e e 277
Aufbrechen von typischen Denk-und Verhaltensmustern ........... 277
Individuelles versus soziales Prinzip..........cccoceeeevevvencncnicncnenne. 279
Sakulare Achtsamkeit (MBSR): Stand der Wissenschatft ............ 280
Schlussfolgerungen fiir die Konzeption einer eigenen Studie .....284
3.4. Prospektive Studie zur spirituellen Praxis bei Brustkrebspatientinnen ..285
3.4.1. BINLCIEUNG ..oovieieiieiiee et 285
Einfithrende Erlduterungen zu den Hormonen Cortisol und
Prolaktin ...cc.ooveieiiiiiiinieee s 286
Cortisol und Gedachtnis ........ccevveieieieiieirinirrnesceeseseeeen 288
Zentrale Steuerung: CRH-System ........c.cccecveviiverinieninincncnene. 289
Prolaktin und Resilienz .........ccccocevevenieniniciciiininencceecnenen 290
Situation von Frauen mit Brustkrebs unter einer antihormonellen
TRETAPIC. ...ttt 292
Ansatzpunkte fiir die Konzeption der klinischen Studie.............. 295
Schwierigkeit ganzheitliche und spirituelle Aspekte in messbare
Grofien zu UDETSEIZENn ........c.ovveuivieuireiiriieceeceeeeee e
3.4.2. Fragestellung und Zielsetzung
3.4.3. MEthOdiK......ooooviiiiiiciiicicicccece e
Studienmerkmale: Randomisierte Kontrollstudie (RCT)............. 300
EinschlusSKITteIien: ......c..ccevveuerieinieiirieiriecrccreceeee e 301
AusschlussSKIIterien: .........ccooiviiiiiiiiiiiniiiciciccc e 301
REKIULIETUNG: ....eviiieiieciieie e 301
Procedere des Studieneinschlusses: ..........cccocevivviiiniiinincnnne. 302

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

10 Inhaltsverzeichnis

Ethikvotum vom 11.3.2014: ..o 302
ZACIKIIERTICI ...ttt 302
Primérer Endpunkt: ........cccoooiiiiiiiie e 302
Messzeitpunkte der physiologischen Parameter (priméarer
ENdpunkt): ....oo.oeiiiiee s 303
Physiologische Parameter: Laborwerte (nur Messzeitpunkte t1

UNA £2) et ettt b e e e e e baesaneears 303
Normwerte und Einheiten der physiologischen Parameter:......... 303
Sekundérer Endpunkt: .........cccccovieiirieiinee e 303
Fragebogen (Messzeitpunkte t1, t2 und t3) zum sekundiren
ENdpPunke: ......ocooviiieieeceeeeee e e 304
Reliabilitdt und Validitdt: .........cccooevininininiinciciieeceeeencee 304
EORTC-Fragebogen QLQ-C30 (Version 3.0):...ccccceevereenenienirenenne
Fragen 1 — 30 ..o 305
EORTC-Fragebogen BR23 (Version 1.0):....ccccoenivieniencieieniecnene.
Fragen 31 — 53 . 305
MBSR-TTAINING ..ottt 306
Kontrollintervention: moderates Bewegungstraining: ................. 306
Datenauswertung und StatistiK..........coceveveeeienenieinininncnenenen 307
BIOMEITIC ...ttt 308
Randomisierung und Verblindung: .........ccccceeveveeinvencncncncnenne. 308
GIUPPEN ..ttt sttt st 309
Studienablauf aus Sicht der Teilnehmerinnen............c.ccoccecenenee 309

3.5. Ergebnisse der experimentellen Studie: Deskriptive Statistik und

grafische Darstellung ..........cocceevirinininininciccceecceee e 312
Consort FIOW Chart ......c..couevveienieieiiieeeineneeeeese s 312

3.6. Erlduternde Zusammenfassung der Studienergebnisse.........c..c.ccecervennene 328
3.7, REIEKLIVIEAL ...oovieiiiiiiiiiiiriiicicee et 333

4. DiSKUSSION cecccccccccccccccccccsccccssscccssscccssscccssscccssssccssscscsssccccse 339

Was hatten frithere klinische Studien versucht {iber ein MBSR-
Training insbesondere bei Krebspatienten herauszufinden und

wie waren die Ergebnisse? .........ccoocvvvieieiinieiieiee e 340
Welche Ergebnisse brachte die eigene Studie?..........cccevveenneee 341
Wie lassen sich die verstdrkten Brustschmerzen wéhrend des
Achtsamkeitstrainings erklaren? ............coccoeveviriieniiiene e, 341
Welche methodischen Einschrinkungen gab es bei der eigenen
STUAIE? ettt 345

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

Inhaltsverzeichnis 11

Was ist einschrénkend bei der Interpretation der eigenen

STUAIE? ..ttt 347
Was sind weiterfiihrende Ideen? ..........c.ccccceviiiininnnininicncnenne. 347
Was wire eine potentielle Folgestudie? ..........coceviiiiienieninnens 348
Was ist das Verhiltnis von Meditation zu Spiritualitdt?.............. 349
Worauf beruht das Bediirfnis nach Spiritualitdt und worin liegt

der GEWINNT .....coiiiiiiiiiiiniieeecee ettt 350
Worin besteht der Gewinn der Meditation? ..........cccceccevevcrennenne. 350
Worin unterscheiden sich Meditation und Spiritualitit in ihrem
GEWINNT ..ottt ettt ettt st 350
Diskussion der Studienergebnisse im Kontext anderer MBSR-
STUAICN ...ttt 351
Genaueres Hinschauen im Rahmen eines Achtsamkeitstrainings355
Der ,,maeutische Prozess  ......coooovviviiiiiiiiiieeeeeeeeee e 356
Achtsamkeit und Nationaler Krebsplan ...........ccccceevveevieeennnnen. 373
Grundsitzliche Frage: Was erhdlt den Menschen gesund?.......... 379
Entwurf einer neurobiologischen Selbstregulation: Hinfiihrung .380
Was ISt MAterie?...c..coveuieieieiieiiiicrieeene ettt 383
Wissenschaftliche Aspekte bei der Beschreibung der Meditation
...................................................................................................... 384
Eigener Ansatz zur Bedeutung der Meditation ...........ccccecceenenne. 395
Metaphysik am Krankenbett ..........c..coccvvivereninciienienienncnene, 397

Schlussbemerkungen und AusblicKeeceeccesecccesccccscsccscsccscsccsccccscccees 405
LiteraturverzeiChnis ceeecccccccccsssccccccssccccsscccccccsssscsssccccccsssccscscee 411

ANDANG ceeeccccccccsccssccccsscsscccccscsssccsccssccccssssssccssssssccccsssssccces 425

Protokoll der MBSR-Trainerin. . .......ccoeveeeneeneniee e 425
EORTC-Fragebdgen: Copyright © EORTC, Briissel................... 432

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

tzter Inhalt.

1P 216.73.216.80, am 24.01.2026, 08:

18. gesch
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

Einfiihrung

In dieser Arbeit geht es um die Frage, inwieweit der Mensch als geistbegabtes
Wesen in der Lage ist, sein Leben so zu gestalten, dass es ihm in all seinen Le-
bensvollziigen wohlergeht und er gesund zu leben vermag! Welche Hilfestellun-
gen bietet ihm dabei die Kultur, die er hervorgebracht hat, in ihren vielfaltigen
Erscheinungsweisen? Welchen Stellenwert haben die Wissenschaften, so die
Humanmedizin und die Naturwissenschaften? Genau dies ist die Situation zum
Beispiel von Krebspatienten. Welche Hilfestellung ist von der Medizinwissen-
schaft zu erwarten? Auf welche eigenen Ressourcen vermag ein leidender
Mensch zuriickzugreifen?

Exemplarisch soll dieser Zusammenhang im dritten Teil dieser Arbeit an
der spezifischen Fragestellung dargestellt werden, inwieweit eine bewusste
Selbstreflexion im Rahmen eines Meditationstrainings von 8 Wochen Dauer
geeignet ist, bei Frauen mit Brustkrebs, die sich einer nebenwirkungsbehafteten,
langjdhrigen antihormonellen Therapie unterziehen miissen, lebensverdndernd
und gesundheitsférdernd zu sein. Erreicht werden soll dies durch eine mithilfe
des Meditationsprozesses angestoene Verdnderung der Betrachtungsperspektive
in Bezug auf die eigene Gesundheit und die konkreten Lebensumsténde.

Gesundsein und Wohlergehen haben keinen fest umgrenzten Bedeutungs-
gehalt, sondern sind das Ergebnis einer jahrhundertealten Entwicklung von Wis-
senschaft, Philosophie und Kultur. Diese Elemente beeinflussen sich stindig, so
dass sich der Bedeutungsgehalt von gesund und krank in unterschiedlichen Kon-
texten dndern kann. Heilkundige inkludieren Vorstellungen von gesund und
krank. Diese unterliegen wissenschaftlicher Uberpriifung. Das individuelle Ge-
fithl von Ganzheitlichkeit (Vollstdndigkeit) kann sich aber nicht nur aus ,,positi-
ven* Bildern und Vorstellungen von Gesundheit, Schonheit und Gliick materiali-
sieren, sondern eben auch aus ,,negativen* Bildern, wie z.B. aus Enttduschungen,
Widerspriichen und Krankheiten. Dies setzt einen bewussten Prozess der Selbs-
treflexion und Auseinandersetzung mit den eigenen Bildern von ,,gesund® und
krank® sowie ,,positiv* und ,,negativ voraus. Hieraus ergibt sich die konkrete
Fragestellung dieser Arbeit, inwieweit eine bewusste Selbstreflexion iiber eine
Anderung des Denkens, Fiihlens und Handelns dazu beitragen kann, Ganzheit-
lichkeit jenseits von wissenschaftlichen Konventionen von gesund und krank zu
erfahren.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

14 Einfiihrung

Zunichst sollen als Grundlage fiir die weitere Arbeit und die weitere inhalt-
liche Auseinandersetzung fiinf wesentliche Begriffe definiert werden. Diese
Definitionen erheben nicht den Anspruch auf Vollstdndigkeit, sondern sind als
Definitionsvorschlag des Autors zu verstehen. Sie sollen einen Hinweis geben,
auf welcher Grundlage die weitere wissenschaftliche Diskussion in dieser Arbeit
gefiihrt werden soll:

Bewusstsein

Das Bewusstsein soll hier verstanden werden als die erkannte Verschiedenheit
von Beobachtetem und Beobachter. Der Beobachter erkennt sich selbst in dem
Beobachteten wieder, weil der dem Beobachteten zugewiesene Bedeutungsge-
halt nicht ohne Selbstreflexion mdglich ist. Bewusstsein ist der Inbegriff des sich
stindig In-Bezichung-Setzens des Beobachters zum Beobachteten. Die Definiti-
on von Bewusstsein sollte in Bezug auf jegliche Erfahrung widerspruchsfrei
sein. Da aber jede Erfahrung in Raum und Zeit stattfindet, so muss die gewahlte
Definition von Bewusstsein Merkmale von Raum und Zeit aufweisen, und zwar
als duBerste Grenze der Erfahrung. Raum und Zeit haben als gemeinsames
Merkmal die erkannte Verschiedenheit von Beobachtetem und Beobachter. Da-
mit wire diese Definition von Bewusstsein innerhalb von Raum und Zeit zutref-
fend.

Gesundheit

Die Gesundheit wird in der Verfassung der Weltgesundheitsorganisation WHO
vom 22. Juli 1946 folgendermafien definiert:

,Die Gesundheit ist ein Zustand des vollstdndigen korperlichen, geistigen
und scl)zialen Wohlergehens und nicht nur das Fehlen von Krankheit oder Gebre-
chen*".

Wenn das Leben als Wechselspiel zwischen Aufbau und Zerfall verstanden
wird, kann es keinen vollstindigen und dauerhaften Zustand geben. Deshalb ist
Gesundheit, wie sie in der WHO-Definition definiert wird, ein nicht erreichbarer
Zustand. Das menschliche Leben erfordert daher einen kreativen Umgang mit
Unvollstindigkeit. Gesundheit ist gekennzeichnet durch einen unterschiedlichen

1 Vgl.: http://www.admin.ch/opc/de/classifiedcompilation/19460131/201405080000/0.810.1.pdf

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

Einfiihrung 15

Grad an Vollstandigkeit und Unvollstindigkeit auf der korperlichen, geistigen
und sozialen Ebene.

Bewusstseinskultur

Bewusstseinskultur beinhaltet alle kreativen Mdoglichkeiten des Menschen zur
Selbstreflexion. Reflexion soll hierbei im Sinne von Jean-Paul Sartre verstanden
werden, als ,,eine permanente Méglichkeit des Fiir-sich als Versuch einer Uber-
nahme von Sein’ . Die Menschen besitzen die Fahigkeit, das eigene Denken zu
denken, das eigene Erkennen zu erkennen. In der Einsamkeit der Selbstreflexion
erkennt der Mensch sich selbst. Indem der Mensch sich selbst zum Objekt seiner
Betrachtung macht, reflektiert er sich selbst. An dieser Schwelle des nicht mehr
Vorstellbaren droht sich der in den Kategorien von Raum und Zeit denkende
Mensch zu verlieren. Je tiefer die Selbstreflexion dringt, umso mehr 16sen sich
sozusagen von innen heraus alle vertrauten Strukturen auf: ,,So ist das Reflexi-
onsphdnomen eine Nichtung des Fiir-sich, die ihm nicht von auflen geschieht,
sondern die es zu sein hat'.* Die Unendlichkeit macht die Begrenztheit des End-
lichen sinnlos. Diese Grenzerfahrung ist angsteinfloBend. Der Mensch beschéf-
tigt sich tiglich mit den Fragen der Endlichkeit, mit Fragen der Unendlichkeit
dagegen selten. Durch die Auseinandersetzung mit dem eigenen Tod ist der
Mensch aber zwangslaufig gezwungen, sich mit der eigenen Endlichkeit ausei-
nanderzusetzen, und vor die Frage gestellt, ob Endlichkeit Sinnlosigkeit bedeutet
oder einen dariiber hinausreichenden Sinngehalt besitzt. Durch das beschriankte
menschliche Wahrnehmungsvermdgen, das durch den Tod drastisch in Erschei-
nung tritt, sind wir darauf angewiesen, die Unendlichkeit anhand von Merkmalen
der Endlichkeit zu beschreiben und zu begreifen, also dessen, was am Rand
unserer Erfahrung liegt. Wir beschreiben also die Unendlichkeit mit Merkmalen
der Endlichkeit. Hierin liegt die Schwierigkeit der sprachlichen und kiinstleri-
schen Darstellung. Bewusstseinskultur ist eine gezielte und bewusste Beschifti-
gung mit dem eigenen Bewusstsein. Bewusstseinskultur kann auf verschiedenste
und vielfaltige Weise zum Ausdruck gebracht werden, zum Beispiel in Form der
Meditation oder Kontemplation, aber auch auf vollig andere Weise, wie zum
Beispiel durch Kunst, Literatur, Musik oder Bewegung (z.B. Wiistenwanderung
als Selbsterfahrung oder eine religiose Pilgererfahrung).

Der Begriff Bewusstseinskultur ist ein Schliissel zum Thema dieser Arbeit.
Hierbei erscheint es wichtig, von der Ebene der bloen Selbstreflexion zu einer

2 Sartre, J.P., ,,Das Sein und das Nichts®“, S. 293.
3 Sartre, J.P., ebd., S. 292.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

16 Einfiihrung

Ebene der kulturellen Ausgestaltung von Bewusstsein zu gelangen. Wie kann
eine intentionale Gestaltung von Bewusstsein verstanden werden?

Bewusstseinskultur ist ein zusammengesetzter Begriff aus Bewusstsein und
Kultur. Dabei erscheint es falsch, Bewusstsein und Kultur in Bezug auf ihre
Selbststiandigkeit als Begriffe zu betonen. Bewusstsein und Kultur bedingen
einander vielmehr gegenseitig. Unserer Kultur entspricht es, dem Bewusstsein
als Eigenschaft von Individualitdt einen Wert beizumessen. Dieser Wert besteht
in der generellen rechtfertigungslosen Berechtigung von Selbstbetrachtung. Die-
se Selbstverstiandlichkeit ist der prigende Faktor westlicher Kultur. Selbstbe-
stimmung und Individualismus sind sowohl ein Massenphénomen als auch die
individuelle Erfahrung dieser Masse. Dies ist die Definition von Bewusstseins-
kultur in dem hier vertretenen Sinne.

Bewusstseinskultur soll hierbei zu einem stidndigen kritischen Diskurs fiih-
ren. Kritischer Diskurs ist dabei zu verstehen als die stindige Hinterfragung der
eigenen Individualitit und der vom Individuum wahrgenommenen Umgebung.
Der kritische Diskurs dient dem Erkenntnisgewinn und schafft die Moglichkeit,
das eigene Leben neu auszurichten mit der Aussicht (z.B. durch eine verénderte
Betrachtungsperspektive auch in einer aussichtslos erscheinenden Situation) auf
Verbesserung. Der kritische Diskurs ist grundsétzlich offen fiir den Gegenstand
der Betrachtung. Dies gilt fiir die freie Auswahl seines Betrachtungsgegenstan-
des, insbesondere auch fiir zu betrachtende Religionen oder Weltanschauungs-
systeme. Der kritische Diskurs ist insofern mehr ein Verfahren als ein Inhalt.
Sakularisierte Meditationsformen konnen als Prototyp von Bewusstseinskultur
verstanden werden.

Glaube

Glaube ist in erster Linie eine Haltung des Vertrauens als Form der Anpassung
an die Lebenswirklichkeit. Hierbei soll auf die Definitionen von Pierre Janet
zuriickgegriffen werden:

,,.Der Glaube ist nicht auf religiose Uberzeugungen beschrinkt, [...]. Wie al-
les menschliche Verhalten ist der Glaube ein Versuch der Anpassung, der unser
Handeln wirksamer gestalten soll. [...] Diese Art des Sprechens — durch Befehle
und entsprechende Versprechen — setzt uns in die Lage, iiber die derzeit mogli-
chen Handlungen hinauszugehen und unser Verhalten anhand von Dingen zu
regulieren, die derzeit noch nicht wahrnehmbar sind.** Glaube ist nach Pierre

4 Janet, P., ,,.Die Psychologie des Glaubens und die Mystik®, S. 7ff.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

Einfiihrung 17

Janet ein Anpassungsphidnomen und eine Art des Sprechens, die lebensnotwen-
dig ist: ,,Diese Glaubensakte sind fiir die Entwicklung der Lebewesen von grof3er
Wichtigkeit. Sie organisieren ndmlich die Reaktion auf das, was man nicht sieht:
auf Gefiihle, auf Absichten, auf Gedanken. Diese Glaubensakte sind auch Vorbe-
reitung fiir die Vorstellung von Macht und Gewalt.*

Es kann keine Menschen geben, die nicht glauben, da Glauben ein evoluti-
onsgeschichtlich entstandener Uberlebensmechanismus ist, der Lebensvollzug
iiberhaupt erst moglich macht. Ein Demenzforscher glaubt zum Beispiel an die
Amyloidhypothese der Alzheimer-Demenz und sucht nach Mdéglichkeiten, die
Amyloidablagerungen zu unterbinden. Inzwischen legen neueste empirische
Untersuchungen nahe, dass die bisher seit Jahren angenommene Amyloidhypo-
these falsch sein konnte. Pierre Janet betont, dass ein Glaube, [...], um akzeptiert
zu werden, einen Anteil, und sei er noch so klein, an etwas enthalten miisse, das
von allen iiberpriift werden kinne®. In diesem Beispiel wire dies die Tatsache,
dass bei den betroffenen Patienten tatsdchlich Amyloid-Plaques im Gehirn nach-
gewiesen werden konnten. Glaubensphdnomene sind ein menschlicher Anpas-
sungsmechanismus an der Grenze von Wissen und Unwissenheit.

Spiritualitét

Spiritualitdt ist eine alle Lebensbereiche durchdringende Lebenseinstellung.
Hierbei mochte ich die Definition von Harald Walach heranziehen:

»unter Spiritualitdt wollen wir ein explizites Bezogensein auf eine iiber das
eigene Ich und seine Ziele hinausreichende Wirklichkeit verstehen. Da sie das
eigene Ich iibersteigt, ist sie zugleich eine transzendente Wirklichkeit. [...] Auch
hier wollen wir davon ausgehen, dass wir nur dann von Spiritualitit sprechen,
wenn sie ganzheitlich Erkennen, Affekt und Emotion, Motivation und Handeln
durchdringt.“” Im Weiteren verweist Walach darauf, dass eine spirituell-
philosophische Einsicht in dieser Terminologie keineswegs einen spirituellen
Menschen ausmache, wenn sich diese Einsicht nicht im Fiihlen und Handeln
niederschlage. Entscheidend ist die Erkenntnis einer Wirklichkeit, die iiber das
eigene Ich hinausgeht: ,,Unter spiritueller Erfahrung wollen wir eine direkte,
unmittelbare Erfahrung einer iiber das eigene Ich hinausgehenden, groferen
Wirklichkeit verstehen.*®

Janet, P., ebd., S. 12.

Janet, P., ,,.Die Psychologie des Glaubens und die Mystik®, S. 17.
Walach, H., ,,Spiritualitat®, S. 23.

Walach, H., ebd., S. 25.

[ BEN e NV}

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

18 Einfiihrung

Eine spirituelle Erfahrung kann auch im religiosen Kontext erfolgen und
wire dann eine religidose Erfahrung. Spiritualitdt ist aber nicht an Religion und
einen bestimmten Glauben gebunden.

Im Nachfolgenden mochte ich zwei zentrale Thesen darstellen, zum einen
die These, dass die in der Aufklarung errungene Selbstbestimmung in den neues-
ten Erkenntnissen der Neurowissenschaften in Frage gestellt wird, zum anderen,
dass das ,,biochemische Diktat™ durch Spiritualitit iberwunden werden kann.

Von der Befreiung des Geistes in der Aufkldrung zum biochemischen Diktat

René Descartes (1596 — 1650) war aus dem Zweifel heraus zur Schlussfolgerung
gelangt: ,je pense, donc je suis (Ich denke, also bin ich)*’. Fiir das neuzeitliche
Denken war dies eine spektakuldre These und letztlich der Ausgangspunkt fiir
unser heutiges systematisch und naturwissenschaftlich geprigtes Denken.
Descartes gestand dem denkenden Menschen zu, durch sein eigenes Denken die
Sinnfrage des Lebens zu beantworten, und zwar unabhingig von der gottlichen
Existenz. Damit wurde die Deutungshoheit der Kirche iiber die Sinnfrage des
Lebens in Frage gestellt. Der denkende Mensch war demzufolge auch ohne die
gottliche Existenz in der Lage, die Wahrheit zu finden und sich selbst zu erken-
nen. Descartes wird als Philosoph der Aufkldrung verstanden, obwohl er dies nie
selbst von sich behauptet hatte. Wenn man unter Aufklarung die Definition von
Immanuel Kant (1724 — 1804) versteht, ndmlich die Befreiung des Menschen aus
seiner selbst verschuldeten Unmiindigkeit', so war Descartes sicher ein Aufkla-
rer, denn seine Erkenntnis eines Menschen, der sich durch sein eigenes Denken
selbst erkannte und féhig war, dadurch die Wahrheit zu finden, konnte ihm und
der Welt allein durch sein eigenes Nachdenken einen Sinn verleihen, ohne seine
Existenz insgesamt von einem hoheren Schopfungsakt, ndmlich der Existenz
Gottes, ableiten zu miissen. Diese in der Aufkliarung geborene selbst-bewusste
Geisteshaltung prégte fortan die abendldndische Philosophie und wurde zum
Grundgeriist der beeindruckenden wissenschaftlichen Fortschritte seit Beginn
der Neuzeit. René Descartes unterschied zwischen materiellen (korperlichen)
und immateriellen (geistigen) Dingen. Dies machte die Forschung zum Teil der
Selbsterkenntnis eines Menschen, der fahig war, durch sein eigenes Denken sich
selbst (Subjekt) und die Welt (Objekt) als sinnhaft zu erkennen. Warum auch

9 Descartes, R., “Disours de la méthode”, 1637; dt.: Descartes, R., “Abhandlung iiber die Me-
thode des richtigen Vernunftgebrauchs”, Reclam, Nr. 3767, S. 31.

10 Kant, 1., ,,Beantwortung der Frage: Was ist Aufklarung?, Berlinische Monatsschrift, 1784, 2,
S. 481ff.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

Einfithrung 19

sollte dieser Mensch auf Erkenntnisse der Wissenschaft verzichten? Dies fiihrte
zur Emanzipation der Wissenschaft, die nun ihren Selbstzweck in sich selbst
fand. Der Selbstzweck wurde nun die Forschung an sich und nicht mehr das
Dienen der Religion. Zivilisatorische Reife ist eingetreten, um Forschung zuzu-
lassen, die sich allein damit rechtfertigte, die menschliche Existenz zu verlén-
gern, zu verstehen und angenehmer zu machen.

Fortschritte auf dem Gebiet der Neurobiologie und Hirnforschung lassen
dualistische Erklirungsmodelle'' im Sinne von Descartes, die seit der Neuzeit
die abendlidndische Geistesgeschichte geprigt haben, in einem neuen Licht er-
scheinen. Der dualistisch philosophische Ansatz unterscheidet zwischen Leib
und Seele des Menschen als etwas Verschiedenem, wobei die Seele fiir unsterb-
lich gehalten wurde, weil diese mit dem Korper nicht alterte. Descartes nahm
dies als Indiz fiir die Unsterblichkeit der Seele. Dank neuester neurobiologischer
Erkenntnisse konnen heute komplexe kognitive Prozesse bildlich (z.B. mittels
der neueren bildgebenden Verfahren wie Magnetresonanztomografie = MRT
oder Positronen-Emissions-Tomografie = PET) als auch laborchemisch (z.B.
Bestimmung der Neurotransmitter = Botenstoffe und Hormonspiegel) sowie
molekularbiologisch (Untersuchungen am Erbgut) aufgeschliisselt werden. So
kommt es, dass gerade durch die neuesten wissenschaftlichen Entwicklungen
archaische Vorstellungen vom steten Ineinandergreifen geistiger und korperli-
cher Vorginge in ein neues Licht geriickt werden. So konnen wir nicht mehr
zwischen rein ,,geistigen” und ,korperlichen Vorgéngen unterscheiden. Das
materielle (biochemische, neurophysiologische, neuroendokrinologische und
molekulargenetische) Substrat des Denkens kann jetzt sichtbar, das heiit er-
kennbar gemacht werden. Die von René Descartes auf die geistige Ebene bezo-
gene Selbsterkenntnis wird durch die neueste neurowissenschaftliche Forschung
an eine materielle Basis gekoppelt. Dies fiihrt zu neuen Erkenntnissen tiber unser
Bewusstsein und die Zusammenhénge zwischen Bewusstsein und Korper. Eine
strikte Unterscheidung zwischen geistiger und korperlicher Gesundheit erscheint
angesichts dieser Erkenntnisse als nicht mehr sinnvoll. Geist und Koérper sind
insofern eins, als die einzelnen Systeme (Nervensystem, Immunsystem, Hor-
monsystem) eng miteinander verwoben sind und sowohl scheinbar rein geistige
Vorgénge als auch scheinbar rein korperliche Vorginge stets eine komplexe
Interaktion dieser drei Systeme darstellen. Die Psychoneuroimmunologie befasst
sich mit den Wechselwirkungen zwischen Psyche, Nervensystem und Immun-
system. Das Immunsystem wird hierbei als Ganzes verstanden und als ein stdn-
diges Ineinandergreifen verschiedener Systeme (Hormonsystem, Nervensystem)

11 Annahme von materiellen und immateriellen (,,geistigen*) Entitéten.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

20 Einfiihrung

begriffen. Im Grunde genommen zwingen uns auf diese Weise gerade die bio-
wissenschaftlichen Forschungsergebnisse zu einer ganzheitlichen Betrachtungs-
weise.

Tatsdchlich erweist sich der als frei und unabhéngig geglaubte Geist als ein
Gebilde, hinter dem sich groBtenteils autonom agierende neuronale Netzwerke,
biochemische Reaktionsketten und genetische Determinanten verbergen.

Inzwischen ist es moglich, nicht nur die morphologischen (z.B. konkrete
Hirnareale), sondern auch die molekularbiologischen Grundlagen des Bewusst-
seins besser zu verstehen. Das Bewusstsein ist hierbei nicht vom Rest des Kor-
pers abgetrennt. Es gibt keinen intracerebralen'? Ort des Ubergangs von materi-
ellen und immateriellen Vorgingen. Es sind dieselben Signal- und Transportwe-
ge, die sowohl Bewusstseinsvorgédnge als auch Korperfunktionen steuern. Die
einzelnen Hirnareale befinden sich mit dem Hormonsystem und dem Immunsys-
tem in stindigem Kontakt. Hoher gelegene, stammesgeschichtlich jiingere Hirn-
areale befinden sich in stdndiger Riickkoppelung mit tieferen stammesgeschicht-
lich élteren Hirnarealen. Sinneseindriicke aus dem Kd&rperinneren und den Sin-
nesorgangen werden zundchst im Zwischenhirn, dem Thalamus, verarbeitet.
Dort werden die Sinnesreize ,,gefiihlsmaBig eingefarbt”. Im Thalamus ,,entschei-
det sich, welche Reize an die hoheren Hirnareale der GroBhirnrinde weitergelei-
tet und somit unserem Bewusstsein zugefiihrt werden. Der Thalamus wird daher
auch das ,,Tor zum Bewusstsein“ genannt. Bisher war es schwierig, schidigende
Einfliisse auf unsere Gefiihlswelt und unser Bewusstsein als Ausloser von kor-
perlichen, das heifit somatischen Krankheiten zu erfassen. Die Selbsterkenntnis
des Geistes erhélt auf diese Weise durch die Ergebnisse der neuesten Forschung
ein materielles, organisches Korrelat. Die Téatigkeit bestimmter Hirnregionen und
die Reaktion auf innere oder dufiere Reize kann nun erfasst werden. Die Philoso-
phen der Aufkldrung hatten sich vom Diktat der Religion geldst, indem sie
selbstbewusst den eigenen Geist als MaBstab nahmen. Nach iiber 300 Jahren
filhrt nun die biowissenschaftliche Forschung die klassischen Geisteswissen-
schaften zuriick zu den Anfangen, nunmehr dem scheinbaren Diktat biochemi-
scher Prozesse auf der Ebene von Rezeptoren, Botenstoffen, Nervenzellen und
Immunzellen.

Infolge der Mdglichkeiten der modernen Bildgebung kdnnen inzwischen
verschiedene Bewusstseinszustdnde, wie z.B. Angst/Erregung, Entspannung,
Meditation/Kontemplation oder Schlaf, mittels der funktionellen Magnetreso-
nanztomographie dargestellt werden. Mithilfe der Magnetresonanztomographie
und der Elektroenzephalographie (EEG) ist es moglich, aktive Hirnareale zu

12 Innerhalb des Gehirns.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

Einfiihrung 21

lokalisieren und diese bestimmten Bewusstseinszustinden zuzuordnen. Dies
geschieht entweder iiber die Erfassung von Hirnstrdmen (bei der EEG), der un-
terschiedlichen Durchblutung bestimmter Hirnareale mit sauerstoffreichem oder
sauerstoffarmem Blut (bei der funktionellen Magnetresonanztomografie) oder
iber die bildliche Darstellung der intracerebralen Verteilung von radioaktiv
markierten Stoffen (bei der Positronenemissionstomografie = PET). Zusétzlich
konnen die Ergebnisse der Bildgebung mit laborchemischen Messungen (Blut-
spiegel von Stresshormonen oder von Immunzellen) korreliert werden. Auf diese
Weise ist es moglich, die Tatigkeit bestimmter Hirnregionen und deren Interak-
tion mit anderen Organsystemen zu messen.

Die Philosophie der Aufkldrung, die liber die Selbsterkenntnis des Geistes
und Loslosung von der Fremdbestimmung durch die Religion zur Emanzipation
der Naturwissenschaften fiihrte, droht nun paradoxerweise gerade durch die
phianomenalen Errungenschaften der Biowissenschaften die einst der Religion
abgetrotzte Selbstbestimmung neuen Goéttern zu opfern. Die gewonnene Freiheit
des Geistes scheint nun an biowissenschaftlichen GesetzmaBigkeiten verloren
gegangen zu sein. Die klassische Philosophie und mit ihr auch die Religion und
Spiritualitdit wurden von den fundamentalen biowissenschaftlichen Erkenntnis-
sen lberrannt. Hier stellt sich die Frage, ob Adorno und Horkheimer mit ihrer
Kritik an der Philosophie der Aufklirung Recht hatten.'’ Hat der in der Philoso-
phie der Aufklarung erwachsende Glaube an die rationale Vernunft schlielich
zur Entmenschlichung gefiihrt? Sind Gedanken nichts weiter als biochemische
Stoffwechselvorgdnge? Derartige Diskussionen fiihrten die den Aufkldrern fol-
genden Generationen im 19. Jahrhundert (z.B. Materialismusstreit). Das natur-
wissenschaftliche Verstdndnis von Gesundheit und Krankheit ergab sich aus der
naturwissenschaftlichen Pathogenese. Die naturwissenschaftlichen Herange-
hensweisen und Erkldrungsmodelle schufen die Voraussetzung fiir die ab dem
19. Jahrhundert einsetzenden beeindruckenden medizinischen Fortschritte.

Wissenschaftliche Neubewertung von Spiritualitat

Im Verlauf des 20. Jahrhunderts zeichneten sich die zunehmend auch negativen
Folgen des technischen und zivilisatorischen Fortschritts ab. Obwohl vor allem
der in der westlichen Zivilisation lebende Mensch im 20. Jahrhundert von diesen
gewaltigen Fortschritten profitiert hat, scheinen Angst und Sorge keinesfalls
weniger geworden zu sein als in fritheren Jahrhunderten. Die Verbannung des

13 Vgl. Horkheimer M., Adorno T.W., “Dialektik der Aufklarung — philosophische Fragmente”.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

22 Einfiihrung

Religiosen, Transzendenten und Spirituellen hat nicht zu einem aufgeklarteren
Menschen gefiihrt. In den modernen Humanwissenschaften zeichnet sich in den
vergangenen Jahrzehnten eine Trendwende ab, insofern, als ganzheitliche Sicht-
und Herangehensweisen, die {iber die Pathomechanismen einzelner Krankheits-
bilder hinausgehen, zu einer Abnahme von Angst und Sorge fithren kénnen.
Indem es moglich geworden ist, die Hirnareale fiir Empathie und Mitgefiihl zu
bestimmen, kdnnen die positiven Effekte spiritueller und religidser Erfahrungen
hirnmorphologisch beschrieben werden. So konnte gezeigt werden, dass regel-
mifBige Meditationspraktiken zu einer Zunahme der fiir Empathie und Mitgefiihl
zustindigen Hirnareale fiihren."*

Zahlreiche Studien konnten belegen, dass Religiositit und Spiritualitét ei-
nen positiven Einfluss auf die Erkrankungshaufigkeit an Krebs oder kardiovas-
kuldren Erkrankungen sowie die Mortalitit (Sterberate) haben.'” '°

Die Bedeutung religioser und spiritueller Praxis konnte eine Metaanalyse
Lucchettis'” aufzeigen. Verglichen wurden 25 verschiedene gesundheitsfordern-
de Interventionen in Bezug auf die Mortalitdt. Zusitzlich wurden Studien zur
spirituellen und religidsen Praxis ebenfalls in Bezug auf die Mortalitét analysiert.
Es ergab sich, dass Personen mit regelmaBiger spiritueller und religiéser Praxis
eine um 18 % reduzierte Mortalitdt aufwiesen. Somit kdonnen bewusstseinsver-
dndernde Praktiken und Lebenseinstellungen einen erheblichen Einfluss auf das
korperliche Wohlbefinden und damit die Gesundheit haben.

Eine japanische Studie konnte zeigen, dass bei Personen mit einem hohen
Level an Rationalitit und Antiemotionalitét ein erhohtes Risiko besteht, an einer
Krebserkrankung oder einer kardiovaskuldren Erkrankung (z.B. Herzinfarkt) zu
versterben.'® Interessant ist in diesem Zusammenhang auch das Ergebnis der
franzosischen GAZEL Studie. An dieser Studie hatten ca. 20.000 Angestellte der
franzosischen Gas- und Elektrizititskompanie teilgenommen. Untersucht wurde
der Zusammenhang zwischen depressiver Stimmung und Mortalitdt (Sterberate).

14 Vgl Esch, T., “The Neurobiology of Meditation and Mindfulness” S. 153ff in Schmidt S. and
Walach H. (eds), “Meditation — Neuroscientific Approaches and Philosophical Implications”,
Studies in Neuroscience, Consciousness and Spirituality 2, DOI 10.1007/978-3-319-01634-
4 9, Springer 2014.

15 Kim J et al.,, ,Religious Affiliation, Religious Service Attendance, and Mortality, J Relig
Health. 2014 Jun 18.

16 Lucchetti G et al., “Impact of spirituality/religiosity on mortality: comparison with other health
interventions”., Explore (NY), 2011 Jul-Aug; 7(4): 234-8.

17 Luchbhetti G et. al., ebd.

18 Hirokawa K, Nagata C, Takatsuka N, Shimizu H; 2004.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

Einfithrung 23

Es zeigte sich, dass insbesondere das Vorhandensein von feindseligen Gedanken
mit einer héheren Sterberate assoziiert war."’

In Deutschland untersuchte Maennig die Daten der grofiten deutschen
Langsschnittstudie (soziookonomisches Panel, hierbei wurden 12.000 Privat-
haushalte befragt) und stellte fest, dass speziell der Sonntag mit einer Verminde-
rung des Gliickempfindens einhergehen kann.”® Als Hypothesen kommen Angst
vor dem Stress der kommenden Woche und der Gedanke an noch zu erledigende
Dinge in Frage. Die Studien und Erhebungen aus den drei Industrienationen
Japan, Frankreich und Deutschland geben somit Hinweise, dass nur an Leistung
und Effizienz orientierte, rationale, antiemotionale, aggressive und areligiose
Lebensweisen mit einer Abnahme an Gliick und vermehrten gesundheitlichen
Risiken verbunden sind.

Im Weltgliicksreport der UNO gehoren der familidre und soziale Riickhalt
sowie die Entscheidungs-und Wahlfreiheit neben Gesundheit und GrofBziigig-
keit/Freigiebigkeit zu wichtigen Gliicksfaktoren. Im Weltgliicksreport 2013
stehen die skandinavischen Lander (Danemark, Schweden, Norwegen, Island)
neben Nordamerika und Lateinamerika an der Spitze.”' Interessanterweise gehd-
ren auch viele latein- und siidamerikanische Lénder zur Spitzengruppe. Fiir die
lateinamerikanischen Léander diirfte insbesondere die soziale Einbindung der
Menschen, sicherlich aber auch die Religion, eine Rolle spielen. In Zusammen-
schau der verschiedenen Studien zum Gliicksempfinden lisst sich annehmen,
dass fiir das Gliick des Menschen einerseits das Gefiihl, geborgen und geliebt zu
sein, andererseits das Gefiihl, selbstbestimmt und frei zu sein, wachsen zu kon-
nen, entscheidende Gréf3en sind.

Pharmakologisches Targeting oder neue Bewusstseinsethik?

Nachdem die Rezeptoren und Zielstrukturen fiir das Gliicksempfinden im Gehirn
entdeckt sind, ist es naheliegend, Zielstrukturen fiir die Gewéhrleistung einer
intrapsychischen Balance zu detektieren und gegebenenfalls auf pharmakologi-
schem Weg zu beeinflussen. Diese Zielstrukturen (,,targets*) im menschlichen
Gehirn sind Ansatzpunkte fiir zu konzipierende Medikamente. Auf diese Weise
wurden bereits zahlreiche wichtige Medikamente fiir die Behandlung schwer-
wiegender Krankheiten, wie Multiple Sklerose, Morbus Parkinson, Schizophre-
nie oder malignen Raumforderungen, entwickelt. Dieselben Techniken, die ge-

19  Lemogne C et al., 2010.
20  Maennig W et al., 2014.
21 Vgl Helliwell J., Layard R and Sachs J, eds., World Happiness Report 2013.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

24 Einfiihrung

eignet sind, schwerwiegende Krankheiten zu erforschen und zu behandeln, kon-
nen aber auch herangezogen werden, um eigentlich Gesunden zu einem besseren
Lebensgefiihl zu verhelfen. Eine breite ethische Bewertung und Diskussion ist
oftmals schwierig, da die Naturwissenschaften in immer komplexere intrazellu-
lare und genetische Dimensionen vordringen und die politischen oder gesell-
schaftlichen Entscheidungstriger mit der Folgenabschitzung tiberfordert sind.
Unabhingig von den Entwicklungen in den kommerziell ausgerichteten For-
schungseinrichtungen multinationaler Konzerne sind wir schon jetzt infolge der
Globalisierung und des rasanten Fortschrittes der Kommunikationstechnologie in
Gefahr, fremdbestimmt und manipuliert zu sein, ohne die Verursacher zu bemer-
ken. Das, was gewlinscht wird, ist eventuell nur noch das, was von der Kommu-
nikationsindustrie zum Wunsch gemacht wird. Die Unterscheidung, welche
Traume und Sehnsiichte die eigenen sind und welche eventuell nur von aufien
erzeugt sind, kann nur durch Selbstreflexion getroffen werden. Wenn diese un-
terbleibt, besteht aber die Gefahr, den groBten Teil des Lebens manipuliert zu
werden, ohne dies zu merken.

Durch Reiziiberflutung und immer schnellere Signalfolgen unterbleiben in-
nerpsychische Regenerationsprozesse. Die Aufarbeitung und Bewertung des
Erlebten kann nicht mehr in ausreichendem Mal3 erfolgen. Dies kann zu einem
Gefiihl des Ausgebranntseins (,,Burn out™) fiihren. So wird verstindlich, dass
manche Menschen das Durchhaltevermdgen des Bewusstseins durch Suchtstoffe
und Lifestyle-Medikamente kiinstlich erweitern.

Der Mainzer Philosoph Thomas Metzinger fordert in einem Thesenpapier
zur Bewusstseinskultur® eine ,.Bewusstseinsethik® und ,,Bewusstseinskultur®,
Hum das so gering wie moglich zu halten, was ich [TM] den ‘gefiihlsmdfSigen
Preis’ und den ‘soziokulturellen Preis’ der Entwicklung nennen will. Wir miissen
den Gesamtpreis, den wir alle fiir den Fortschritt — zum Beispiel der Hirnfor-
schung — bezahlen, so niedrig wie moglich halten. Diesen Preis zahlen wir in der
Hauptsache auf emotionaler und auf soziokultureller Ebene.“*

Grofie Erhebungen in Japan, Frankreich und Deutschland deuten darauf hin,
dass je hoher das MafB3 an Rationalitit und Antiemotionalitit, an feindseligen
Gedanken, Uberforderung, Stress und Anspannung ist, desto héher ist auch das
gesundheitliche Risiko und letztlich die Sterberate. Wieviel eigene Kreativitét
benoétigt ein Mensch, um seine Trdume und Sehnsiichte nicht absterben zu las-
sen?

Es stellt sich die Frage, welcher Stellenwert im Umgang mit Gesundheit
und Krankheit den verschiedenen Disziplinen wie Humanwissenschaften und

22 Metzinger T., ,,Der Begriff einer Bewusstseinskultur (S. 1-19).
23 Metzinger T., ebd., Seite 8.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

Einfiihrung 25

Naturwissenschaften zukommen sollte? Welche Bedeutung hat hierbei der kultu-
relle Kontext? Wie wird dem einzelnen Menschen gerade auch in einer techni-
schen Hochleistungsmedizin ein selbstbestimmtes Leben ermdglicht? Welche
Faktoren sind wichtig, damit ein Mensch ein Gefiihl von Vollstindigkeit bewah-
ren oder entwickeln kann?

Selbstbestimmung

Es ist vollig selbstverstindlich, dass gewinnorientierte Unternehmen Angebote
erzeugen wollen. Somit besteht die Gefahr, dass im Gesundheitsbereich Vorstel-
lungen von Vollstindigkeit erzeugt werden konnten, die wenig mit der Realitét
zu tun haben, z.B. strahlendweile Zihne, faltenfreies Gesicht, definierte Mus-
keln, flacher Bauch oder die sexuelle Leistungsfahigkeit.

Wenn nun Zweifel an diesen Bildern aufkommen und sich die Sehnsucht
nach Ganzheitlichkeit und Geborgenheit trotz des Uberangebotes an Zerstreuung
nicht stillen ldsst, gibt es auch in Sachen Ruhe, Entspannung und ganzheitlicher
Heilkunde zahlreiche kommerzielle Angebote.

So besteht die Gefahr, dass emotionale und spirituelle Liicken nicht durch
eine Riickbesinnung auf die eigene emotionale oder spirituelle Kreativitdt, son-
dern passiv durch Konsum entsprechender verheilungsvoller Angebote ge-
schlossen werden sollen. Dies verlduft ebenfalls nach den 6konomischen Geset-
zen von Angebot und Nachfrage. Fernostliche Spiritualitidt und Heilsmethoden
sind auf diese Weise zu einem Angebot kommerzieller Anbieter geworden.

So entsteht das Missverstandnis, dass es sich bei Spiritualitit um ein von
auflen dem Ich hinzufiigbares Gut handeln konnte. Tatsdchlich bedeutet Spiritua-
litdt die Uberwindung von Ich-Bezogenheit. In der Hoffnung, gesiinder (voll-
stindiger) und gliicklicher zu werden, wird das von Angsten und Sorgen getrie-
bene Ich gelockt. Dieses Ich ist in seinen Wiinschen und Sehnsiichten gefangen
und nicht mehr in der Lage, seine Ich-Bezogenheit zu iberwinden. Spiritualitat
ist ohne Selbstbestimmung nicht vorstellbar. Nur so lédsst sich eine innere Dis-
tanz zu den eigenen Wiinschen erreichen, die erst Mdoglichkeit fiir Freirdume
schaftt.

Bedeutung von Philosophie und Selbstreflexion
Die Philosophie scheint mit der rasanten Entwicklung der naturwissenschaftli-

chen Forschung nicht standhalten zu konnen. Dabei hat die Philosophie gegen-
iiber der von Drittmitteln abhdngigen Naturwissenschaft den Vorteil, eine Kunst

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

26 Einfiihrung

zu sein, die in ihrer Ausrichtung nicht in erster Linie nach dem Brot geht. Genau
darin konnte die Stdrke der Philosophie liegen. Die philosophische Diskussion
erreicht aber die Menschen nicht mehr. Der Faden zum Lebensalltag der Men-
schen scheint abgerissen.

Die (neuro)pharmakologische Forschung dagegen ist patentorientiert und
lebt davon, den Kunden oder dessen Zielstruktur im Gehirn zu erreichen.

Es wire vorstellbar, dass ein befriedigendes Gliicksempfinden, Selbstver-
trauen, Mut und Tatkraft durch anwendungsfreundliche (z.B. transdermale Ap-
plikation iiber ein Gel oder Pflaster), gut vertriagliche, nebenwirkungsarme neu-
ropharmakologische Produkte sichergestellt werden kénnen.

Ist es dann noch notwendig, sich mit philosophischen Fragen oder Selbstref-
lexion auseinanderzusetzen? Wenn selbst Lebenskrisen pharmakologisch ge-
meistert werden konnten, kdnnte ein weitgehend sorgenfreies Leben in Aussicht
gestellt werden.

Dies konnte dazu fithren, dass die Menschen nicht mehr imstande sind, das
Menschsein ohne Stimulanzien und damit sich selbst auszuhalten.

Dadurch aber, dass jeder Mensch sterblich ist und alles Unterfangen an
Raum und Zeit gebunden ist, lassen sich Momente der Selbstreflexion nicht
géanzlich ausloschen. Wenn die Lebensumstdnde dann ein Umdenken erzwingen,
konnen bisherige Zwecke und Absichten ihre Bedeutung verlieren. So kann es
sein, dass Menschen spétestens dann sich selbst zum Gegenstand der Betrach-
tung machen.

Sich selbst auszuhalten und den eigenen Mangel, die eigene Unvollstdndig-
keit, die eigene Einsamkeit zuzulassen, bedarf der lebenslangen Ubung.

Metzinger schldgt vor, die Menschen zu trainieren, die Begrenztheit der ei-
genen Aufmerksamkeit wahrzunehmen und Techniken zu erlernen, diese zu
maximieren.”* Hierbei befiirchtet er eine Indoktrination durch Ideologien und
pladiert dafiir, den Meditationsunterricht auf keinen Fall in die Hinde von Reli-
gionslehrern zu legen:

»Wichtig scheint mir [TM] hier, dass Meditationsunterricht in einem welt-
anschaulich neutralen Raum stattfindet, also ohne Kerzen, Glockchen und Riiu-
cherstibchen. Meditationsunterricht sollte deshalb auch auf keinen Fall in die
Hiéinde von Religionslehrern gelegt werden — ich stelle mir hier eher den Sport-
lehrer als natiirlichen Ansprechpartner vor.“>

In dem Vorschlag von Metzinger driickt sich ein gewisser Vorbehalt gegen-
iiber Religion aus, der sicherlich weiterer Diskussion bediirfte. Nichtsdestotrotz

24 Metzinger T., ebd., Seite 14.
25 Metzinger T., ,,Der Begriff einer ‘Bewusstseinskultur’™, S. 14.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

Einfiihrung 27

ist die Idee, Selbstreflexion im Schulunterricht zu trainieren, ein Gegengewicht
zu den duBeren Einfliissen.

Der Vorschlag, moglichst frith (im Schulunterricht) anzusetzen ist vielver-
sprechend, um priventiv der schleichenden Fremdbestimmung und Uberflutung
durch zahllose Unterhaltungsangebote und vermeintliche duBere Gliicksbringer
ein durch Annahme seiner selbst gestirktes Selbstbewusstsein entgegenzusetzen.
Dann koénnte das Ich mehr sein als in Wirklichkeit von aulen generierte Vorstel-
lungen.

Grenzerfahrungen

Durch Lebenskrisen und schwere Krankheiten kdnnen Lebenskonzepte, Traume,
Bilder und Vorstellungen zerbrechen. Wenn erstmals in dieser Situation durch
duflere Umstidnde ein Selbstreflexionsprozess erzwungen wird, kann dies dazu
fithren, dass keine Idee vorhanden ist, welche Ressourcen sich auch aus negati-
ven Bildern ergeben konnen. Deshalb ist es sinnvoll, diese Fahigkeit zu entfal-
ten, wenn noch kein ,,Ernstfall” vorliegt. Der Umgang mit Mangel, Einsamkeit
und Unvollstdndigkeit ist schmerzhaft, im Lebensverlauf aber unumginglich.
Das Gefiihl, ,,vollstindig zu leben®, diirfte am ehesten mit dem Vermdgen zu-
sammenhéngen, Unangenehmes akzeptieren und Angenehmes loslassen zu kon-
nen.

Im Folgenden soll dargelegt werden, wie sich die weitere Arbeit gliedert.
Die Grundfrage ist, inwieweit der Mensch als geistbegabtes Wesen in der Lage
ist, sein Leben so zu gestalten, dass es ihm in all seinen Lebensvollziigen wohl-
ergeht und er gesund zu leben vermag. Die Humanwissenschaften und Naturwis-
senschaften haben groBe Verdienste um die Gesundheit und das Wohlergehen
der Menschen erworben. Angst und Sorge begleiten nach wie vor das menschli-
che Leben. Deshalb ist es sinnvoll, zu fragen, welche Gestaltungsmoglichkeiten
sich in jedem einzelnen Menschen verbergen. Der erste Schritt hierzu ist die
Selbstreflexion.
Die weitere Arbeit gliedert sich in die Kapitel:

(1) Bewusstseinskultur im Licht der abendlindischen Philosophie der Aufkld-
rung

(2) Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Bud-
dhismus

(3) Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt, Vorstellung
einer Patientenstudie

(4) Diskussion

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

28 Einfiihrung

Betrachtung der Gedanken

Der erste Teil dieser Arbeit soll sich zundchst mit der Selbsterkenntnis, dem
menschlichen Verstand und der menschlichen Vernunft befassen, wie sie von
den Philosophen der Aufkldrung gesehen wurden. Haben die Philosophen der
Aufklarung zu einer Entwicklung beigetragen, die keinen Platz mehr zu lassen
vermag fiir individuelle Emotionalitdt und Kreativitat?

Ist die Dominanz der Naturwissenschaften iiber die Geisteswissenschaften
das Ergebnis dieser Entwicklung? Fiihrt der Glaube an die Uberlegenheit der
rationalen Vernunft heute dazu, dass wir nur noch Gegenstand bio- und neuro-
wissenschaftlicher Forschung sind und der Einzelne diesem Diktat nichts entge-
genzusetzen vermag?

Es stellt sich die Frage, welche Bedeutung die Beschéftigung mit dem eige-
nen Bewusstsein fiir die menschliche Existenz hat?

Es war viele Jahrhunderte die Aufgabe der Philosophie, die fiir die mensch-
liche Existenz bedeutsamen Fragen zu stellen.

Die Philosophie der Aufklarung befreite den Menschen von dulleren Recht-
fertigungen und verhalf den Menschen dazu, den Mut aufzubringen, ihr Leben
selbst zu bestimmen.

Welche Bedeutung haben philosophische Uberlegungen, wenn naturwissen-
schaftliche Erkenntnisse nahelegen, dass dem Bewusstsein noch allenfalls ein
Vetorecht zukommt und viele Handlungen ldngst unbewusst entschieden sind?

Studien belegen, dass sich Religiositdt und Spiritualitét lebensverlangernd
auswirken konnen. Die Erweiterung der erlebten Wirklichkeit iiber das eigene
Ich hinaus kann innere Rdume schaffen, die sich naturwissenschaftlichen Mess-
methoden entziehen.

Ausgangspunkt der Philosophie der Aufkldrung war die Losung vom Primat
der Religion.

Im ersten Teil dieser Arbeit soll der Frage nachgegangen werden, welche
Schlussfolgerungen aus der Philosophie der Aufkldrung abzuleiten sind. Das von
religiésen Vorstellungen und Rechtfertigungen befreite Denken ermoglichte den
heutigen zivilisatorischen und technischen Fortschritt. Die Aufkldrung stand im
Zeichen der Wahrheitssuche, wobei die menschliche Emotionalitit erst im 19.
Jahrhundert Gegenstand rationaler Betrachtung wurde.

Die Ausblendung von Religion, Sehnsiichten, Gefiihlen und Trdumen durch
die Hinwendung zur rationalen menschlichen Vernunft sind nicht folgenlos ge-
blieben. Deshalb soll im ersten Teil explizit auch auf die schon zu Zeiten der
Aufkliarung und bis heute anhaltende Kritik an der Philosophie der Aufkldrung
eingegangen werden.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

Einfithrung 29

Betrachtung der Gefiihle

Im zweiten Teil dieser Arbeit soll die Bedeutung der Gefiihle im Rahmen einer
bewussten Selbstreflexion untersucht werden. Die Gefiihle waren nicht Gegen-
stand der Betrachtung der Aufkldrer. Schopenhauer bezeichnete sich selbst als
Erbe Kants. Sein Verdienst ist die Annahme eines blinden Willens, der unbe-
wusst hinter dem menschlichen Wollen und Handeln steht. Wenn es gelinge,
diesen Willen selbst zum Gegenstand zur Betrachtung zu machen, kénne dieser
und das daraus resultierende Leid iiberwunden werden.

Der Wissenschaftler und Arzt Sigmund Freud unterzog im 19. Jahrhundert
die Gefiihle einer rationalen Betrachtung. In seiner Intention stand er in Bezug
auf die Wahrheitssuche in der Tradition der Aufklérer. Er versuchte mit hypothe-
tischen Erkldarungsmodellen (psychoanalytisches Strukturmodell, Trieblehre) die
menschliche Gefiihlswelt nach objektivierbaren Kriterien zu ordnen. Hierbei war
er auch von den philosophischen Ideen Arthur Schopenhauers beeinflusst und
dessen Postulat von einem blinden Willen.

Trotz der westlichen Philosophie der Aufklarung und des wissenschaftli-
chen Fortschritts scheinen die Menschen seit der Zeit der Aufkldrung nicht we-
niger spirituell oder religids zu sein. Im Rahmen der Globalisierung stehen zahl-
lose religiose Uberzeugungen und Lebensmodelle zur Auswahl.

Trotz der Erkenntnisse der Naturwissenschaften liber den Mikrokosmos und
den Makrokosmos, der Molekularbiologie und der Astrophysik, fragen Men-
schen weiterhin iiber das sinnlich Erfahrbare hinaus.

Im zweiten Teil soll anhand der psychoanalytischen Theorie eine Entwick-
lung aufgezeigt werden, die im Verlauf eines Jahrhunderts dem Ich den Begriff
des Selbst gegeniiberstellt. Das Selbst ist ein Begriff, den der amerikanische
Psychologe William James (1842 — 1910) erstmals in die westliche Psychologie
einbrachte. In der psychoanalytischen Theorie erkannten erst die Erben von
Freud, dass die bisherigen Modelle nicht vollumfénglich geeignet sind, das Pha-
nomen des menschlichen Bewusstseins zu charakterisieren.

In dieser Arbeit soll untersucht werden, inwieweit spirituelle Praktiken ge-
eignet sind, die Ich-Bezogenheit zu iiberwinden. Dies kann geschehen, indem
weniger das Ich als vielmehr das Selbst in den Mittelpunkt der Betrachtung ge-
riickt wird.

Die Hinwendung vom Ich zum Selbst findet sich in den Denktraditionen der
Upanischaden bereits ab dem 7. Jahrhundert v. Chr. Deshalb soll der westlichen
,»Selbst“-Findung innerhalb der modernen Psychologie eine jahrtausendealte
fernostliche Denktradition gegeniibergestellt werden.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

30 Einfiihrung

Als Bindeglied zwischen der westlichen Philosophie der Aufkldrung und
ostlichen Denkvorstellungen soll auf die Philosophie Arthur Schopenhauers
(1788 — 1860) niher eingegangen werden.

Schopenhauer setzte sich mit den philosophischen Positionen des Hinduis-
mus und Buddhismus auseinander.

Schopenhauer sah Auswege aus der ,,Ich-Falle* des blinden Willens in der
Askese, im Mitgefiihl sowie der Kreativitdt (Kunst). Auf diese Weise konne der
blinde Wille in Form eines ,,Haben Wollen* sichtbar (objektiviert) und letztend-
lich auch iiberwunden werden.

Mittlerweile ergeben sich in der neurowissenschaftlichen Forschung Hin-
weise, dass regelmiBige Meditationspraxis gerade jene Areale des Gehirns ver-
dndert, die fiir Empathie und Mitgefiihl bedeutsam sind.

Die bewusste Selbstreflexion in einem ganzheitlichen Rahmen scheint ge-
eignet zu sein, Lebensvollziige in der Weise zu beeinflussen, dass der Umgang
mit Leid und Vergénglichkeit weniger mit Angst und Sorge behaftet ist.

Anhand zahlreicher Beispiele soll gezeigt werden, dass Bewusstseinskultur

auf sehr vielféltige Weise geschehen kann und keineswegs an bestimmte religio-
se oder traditionelle Vorgaben gebunden sein muss. Die verschiedenen geistigen
und kiinstlerischen Ansétze sollen hierbei nebeneinander gestellt werden, um zu
zeigen, auf welch vielfdltige Weise ganzheitliche bzw. spirituelle Lebensbeziige
hergestellt werden konnen. Diese miissen hierbei nicht im Widerspruch zu mo-
dernsten wissenschaftlichen Erkenntnissen stehen. Beziige zu Erkenntnissen der
Neurobiologie und Medizinwissenschaft sollen bewusst einflieBen und gleichbe-
rechtigt neben kiinstlerischen, spirituellen, philosophischen und literarischen
Textbeispielen erdrtert werden.
Im dritten Teil dieser Arbeit soll nun prospektiv untersucht werden, ob sich bei
Frauen nach einer Brustkrebserkrankung, die medizinisch geheilt sind, sich aber
im Rahmen der Nachsorge weiterhin einer mehrjéhrigen antihormonellen Thera-
pie unterziechen miissen, die Lebensqualitit und chronifizierte Beschwerden
durch eine Meditation oder regelmdBige Bewegung verbessern lassen. Vergli-
chen werden sollen 10 Frauen, die sich einem 8-wdchigen Meditations- und
Achtsamkeitstraining (Gruppentraining) unterziehen, mit 15 Frauen, die angehal-
ten waren, sich wenigstens einmal in der Woche alleine, in einer Selbsthilfe-
gruppe oder mit der Familie zu bewegen (moderates Lauftraining).

Es soll gezeigt werden, auf welche Weise eine bewusste Selbstreflexion le-
bensverdndernd und gesundheitsfordernd wirken kann.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

Einfithrung 31

Dualismus

Im vierten Teil der Arbeit wird eine Synthese entworfen, die das dualistische
Modell von Leib und Seele mit den wissenschaftlichen Erkenntnissen der Neu-
rowissenschaften in Einklang bringen soll. Durch die naturwissenschaftlichen
Erkenntnisse scheinen sich dualistische Vorstellungen und Modelle von Leib
und Seele bzw. Korper und Geist zu eriibrigen. In dem letzten Teil dieser Arbeit
soll dargelegt werden, warum das dualistische Modell weiterhin Giiltigkeit bean-
spruchen darf.

Einfithrende Erlduterung zum gewihlten Ansatz der Untersuchung

Die Untersuchung wéhlt einen breiten Ansatz, um von unterschiedlichsten An-
satzpunkten ausgehend iiberraschende Parallelwertungen zu entdecken.

Dadurch wird durch Anschaulichkeit, die aus nebeneinandergestellten As-
soziationen entsteht, ein abstrakter Erkenntnisgewinn mit seinen Quellen ver-
bunden. Assoziation ist die zweckfreie Betrachtung des Erlebten, um sie als
wertvollen Vorrat fiir weitere Erkenntnisse aufzuheben. Der assoziativ denkende
Betrachter befreit sich hierbei von reinen Niitzlichkeitserwdgungen im Sinne von
,,Was kann es mir niitzen?* und 6ffnet sich damit den Blick. Durch diese Unvor-
eingenommenheit soll das zunichst zweckfrei Betrachtete in einen neuen und
anderen Zusammenhang gestellt werden. Der Ansatz ,,Was kann es mir niitzen?
wiirde nur zu Zirkelschliissen innerhalb der vorausgedachten Zweckverfolgung
filhren. Damit wiirde ein solcher (rein zweckorientierter) Ansatz seine Begren-
zung von Anfang an in sich tragen. Assoziation ist daher kein Mangel, sondern
die Voraussetzung fiir weiter reichende Erkenntnis.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

tzter Inhalt.

1P 216.73.216.80, am 24.01.2026, 08:

18. gesch
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1 Bewusstseinskultur im Licht der abendlindischen
Philosophie der Aufkliarung

Die westliche (européisch-nordamerikanische) Denkweise dominiert heute infol-
ge der Globalisierung und der wirtschaftlichen Uberlegenheit des Westens viele
Bereiche unserer Welt. Andere Kulturkreise konnen sich der zunehmenden ge-
genseitigen weltweiten Verflechtung und Beeinflussung aller Lebensbereiche
nicht entziehen. So wie andere Kulturkreise von westlichen Denkweisen geprigt
werden, finden andere kulturelle Vorstellungen und Lebensweisen Eingang in
die westliche Welt. Die Denk-und Lebensmodelle der westlichen Welt treffen so
auf zahlreiche Alternativkonzepte. In dieser pluralistischen Welt droht der
Mensch sich in einem heillosen Uberangebot zu verlieren.

Trotz unbestrittener Erfolge auf den Gebieten der Hochleistungsmedizin
werden wir heute mit den Schattenseiten dieser unauthaltsam scheinenden Ent-
wicklung konfrontiert. Solange die Sterblichkeitsrate infolge der gesundheitli-
chen Fortschritte immer weiter zuriickging, schien allein der Erfolg die Mittel zu
rechtfertigen.

Ziel der Aufkldrer war es, das Denken von dulleren Rechtfertigungen zu be-
freien. Der errungene Fortschritt konnte nun diese erkdmpfte und gewonnene
Freiheit wieder preisgeben, weil es moglich geworden ist, in die stofflichen
Grundlagen des Denkens von auflen einzugreifen. Damit konnte das im Zuge der
Aufklarung befreite Denken die Gebundenheit an religiése Diktate gegen neuro-
pharmakologische Diktate eintauschen. Was damit gemeint sein konnte, soll im
Folgenden erldutert werden:

Inzwischen ist es auch vorstellbar, dass unser Gehirn neuropharmakologisch
umprogrammiert werden kann. Spirituelle und religiose Defizite auf dem Weg
zum perfekten Gliicksgefiihl wéren dann nur noch eine Frage des perfekten
,heuroengineerings“. Das Nachrichtenmagazin ,,.Der Spiegel widmete im Au-
gust 2014 eine Ausgabe diesem Thema: ,, Wissenschaftler haben die Biochemie
der Liebe bis zum letzten Hormontropfchen vermessen. Nun sind jene Schaltkrei-
se, die Lust, Ehegliick oder Herzschmerz bereiten, bestens bekannt. Was Iige

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

34 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

néher, als in sie einzugreifen? Wollen wir sie: die Liebespille? “*® In der Ausga-
be des Nachrichtenmagazins ,,.Der Spiegel* zum Thema ,,Liebe auf Rezept* wird
unter anderem auf das ein Nasenspray der US-amerikanischen Firma ,,Vero
Labs“?” verwiesen. Die Firma ,»Vero Labs“ schreibt iiber das Oxytocin-
Nasenspray:

“The researchers at Vero Labs have developed a formula that combines the potent
human hormone Oxytocin with an odorless atmosphere enhancing spray. It is called
Liquid Trust. Liquid Trust is fragrance free and can be used completely discreetly.
The spray has a time release effect to make the effects last for hours after being ap-
plied to you. The spray has also been created to provide maximum effectiveness,
with no side effects. Just one or two sprays in the morning after showering, or in the
evening before going out, is guaranteed to produce a more trusting atmosphere. This
recently discovered innovation can give you an edge that very few people have dis-
covered. The Power of Trust.””*

Glauben und Vertrauen konnen so per Nasenspray morgens und abends verab-
reicht werden.

,Kuschelversager konnten so per Nasenspray ihre Liebe neu entfachen.”’
Ein weniger kommerzielles Projekt ist das von der Europdischen Kommission
unterstiitzte ,,Human Brain Project”. Unter der Maligabe, nach Behandlungsmog-
lichkeiten fiir unheilbare Krankheiten zu suchen, werden Milliarden fiir die For-
schung ausgegeben. Auf der Homepage des ,,Human Brain Projects” wird fol-
gende Vision aufgezeigt:

“Understanding the human brain is one of the greatest challenges facing 21st centu-
ry science. If we can rise to it, we can gain profound insights into what makes us
human, build revolutionary computing technologies and develop new treatments for
brain disorders. Today, for the first time, modern ICT (= information and communi-
cation technology) has brought these goals within reach”.*’

26 Bethge P., von Bredow R., Hoflinger L., ,,Immer jauchzend, nie betriibt®, in: Der Spiegel, Nr.
33,11.8.2014, S.100 ff.

27 Vero Labs, LLC, 17250 NE 19th St., North Miami Beach, FL 33162.

28  https://www.verolabs.com/media/about-oxytocin/, aufgerufen am 11.8.2014 um 14:04.

29 Der Spiegel, Nr. 33, 11.8.2014, ,,Liebe auf Rezept — ewig frisch verliebt: Wie neue Medika-
mente unsere Geflihle steuern®, S. 100ff.

30  https://www.humanbrainproject.eu/vision, aufgerufen am 29.7.2014, 09:21.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.1. David Hume 35

Schon jetzt gibt es Streit unter den Wissenschaftlern {iber undurchsichtige Ent-
scheidungsstrukturen und die wissenschaftliche Ausrichtung des Projektes.’!

Traditionelle religiose, spirituelle oder geistig-moralische Standpunkte kon-
nen dieser Entwicklung nichts entgegensetzen, da sie erst gar keinen Eingang
finden und als irrelevant erachtet werden. Die zentrale Frage, was uns mensch-
lich macht, ist nun Gegenstand neurowissenschaftlicher Forschung. Die Frage:
Was ist der Mensch? ist Ausgangspunkt dieser Arbeit. Die Frage, was an uns
gottlich ist, wird hier weder gestellt noch beantwortet. Deshalb beginnt die Ant-
wort in der Zeit der Aufkldrung und nicht vorher. Dass die Religion zum
Menschlichen gehdrt, wird hier weder bestritten noch weiter aufgeklért, weil dies
zu weit fithrt, denn die Religion ist ein zu weites Feld, in dem die drztliche Kunst
nicht der Hauptdarsteller ist, sondern Gott und seine irdischen Stellvertreter. Zu
denen gehort der Arzt sicher nicht. Ausgangspunkt einer Betrachtung des Men-
schen, ohne die Religion heranzuziehen, war die Befreiung unseres Denkens von
der christlich-religiosen Fessel im Zeitalter der Aufklarung im 17. und 18. Jahr-
hundert. Das erdffnete den Freiraum fiir die Grundfragen menschlicher Existenz,
ohne die Religion als Erkldrung oder Rechtfertigung hierfiir heranziehen zu
miissen. Mit den Fragen

Was kann ich wissen?
Was soll ich tun?
Was darfich hoffen?

miissen sich auch heute Patienten und Heilkundige auseinandersetzen und zwar
unabhéngig davon, ob sie glaubig sind oder nicht. Heilkundige konnen sich die-
sen Fragen nicht entziehen, weil es Fragen sind, die von Patienten gestellt wer-
den und auf die eine Antwort erwartet wird.

Die westliche Philosophie der Aufklirung wurde zum Ausgangspunkt der
nunmehr ausschlieBlich an Vernunft (Rationalismus) und Sinneserfahrung (Em-
pirismus) orientierten Herangehens- und Betrachtungsweise. Religiose oder
spirituelle Erfahrungen wurden abgekehrt oder abgewertet.

Hume hatte erstmalig in der Philosophie des Abendlandes den Anteil der
Erfahrung durch die Sinne an der Vernunft entdeckt und geschétzt (Empirismus),
wéhrend Descartes die Vernunft als Teil des Denkens begriff (Rationalismus),
der keiner Herleitung bedurfte, weil sie immer schon dagewesen war. Die Erfah-
rung durch die Sinne war bei Descartes im Gegensatz zu Hume kein besonderer

31 ,»Streit um Human Brain Project: Die Europdische Kommission antwortet®, Der Tagesspiegel,
Nr. 22 111, 22.7.2014, Seite 22: 700 Wissenschaftler protestierten in einem offenen Brief ge-
gen undurchsichtige Entscheidungsstrukturen und die wissenschaftliche Ausrichtung.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

36 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

Betrachtungsgegenstand seiner philosophischen Interessen. Empirismus und
Rationalismus sind in diesem Sinne keine Gegensitze, sondern nur verschiedene
Auspragungen einer neuen, von Ideologien (z.B. Glaube, Religion) unbeeinfluss-
ten Denkweise. Descartes sah die Vernunft als Beweis fiir Gottes Gnade, dem
Menschen die Erkenntnis der Wahrheit zu gewéhren, wobei diese ,,verschachtel-
te” Konstruktion durchaus auch als Ausflucht gelten konnte, religidser Verfol-
gung zu entgehen. Im Gegensatz zu Hume war fiir Descartes die religiose Ver-
folgung eine potentielle Gefahr. Er hatte 1633 erfahren, dass Galileo Galilei von
der Inquisition zum Widerruf seiner Forschungen gezwungen wurde. Descartes
ver6ffentliche darauthin Teile seiner Schriften anonym. Aullerdem sah er sich
gezwungen, Holland wegen offentlicher Kritik an seinen Werken zu verlassen.
Im Gegensatz zu Descartes stand bei Hume die menschliche Erfahrung im Zent-
rum des philosophischen Interesses. Weder bedurfte sie eines Riickgriffs auf
gottliche Gnade, noch wollte Hume etwas davon wissen, weil in seinen Erfah-
rungen Gott nicht vorkam. Damit hitte er sich vermutlich in fritherer Zeit oder
auf dem europédischen Festland religidser Verfolgung ausgesetzt. Wéhrend beim
Rationalismus der vernunftbasierte Erkenntnisgewinn im Vordergrund steht,
bezieht der Empirist den Erkenntnisgewinn vor allem aus der Sinneserfahrung.
Es handelt sich in beiden Féllen um ineinander iibergreifende Denkstromungen
einer im 17. und 18. Jahrhundert entstandenen Philosophie des Abendlandes.
Das besondere Verdienst Immanuel Kants liegt nun darin, dass er Positionen, die
spiter dem Empirismus zugeordnet wurden, als rein rationalistische Positionen,
als Teile derselben Vernunft erkannte und aufeinander bezogen hat. Man konnte
sagen, sowohl Hume als auch Descartes beschreiben verschiedene Teile dersel-
ben Vernunft. Kant untersuchte, in welcher Bezichung diese beiden Teile dersel-
ben Vernunft zueinander stehen. Es geht also nicht darum, einer Position den
Vorzug einzurdumen. Der Empirismus kann den Rationalismus nicht ersetzen
und umgekehrt. Es handelt sich hierbei um spéter geschaffene wissenschaftliche
Kategorien, denen bestimmte Denkpositionen zugeordnet wurden. Die Begriffe
sind aber nicht hilfreich und verhindern letztlich einen ganzheitlichen Blick auf
die menschliche Vernunft. Kant hatte beschrieben, auf welchem Feld die Ver-
nunft Erfahrungen antreffen kann, die fiir die menschliche Existenz noch sinn-
voll sein kénnen und ab welcher Grenziiberschreitung sich die Philosophie in
Irrelevanz verliert.

Diese Entwicklung soll im Folgenden exemplarisch anhand von Ausziigen
aus Werken von David Hume (1711 — 1776; Kapitel 1.1.) sowie Immanuel Kant
(1724 — 1804; Kapitel 1.2.) erldutert werden.

Warum ausgerechnet diese beiden Philosophen herangezogen werden sol-
len, liegt an einem Personlichkeitsmerkmal, das sie beide verbindet. Thre Kunst
,»ging nicht nach dem Brot“. Ihr Weg war gekennzeichnet durch viele Jahre des

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.1. David Hume 37

Wartens, ohne dass sie von dem von ihnen fiir richtig Erkannten abgeriickt wé-
ren. Thre Philosophie war mehr als ein philosophischer Diskurs oder eine philo-
sophische Betrachtung. Hinter der Philosophie von David Hume und Immanuel
Kant verbergen sich Menschen, die im Verlauf des Lebens um Antworten gerun-
gen hatten. Deshalb sollen hier nicht nur ihre philosophischen Gedanken erléu-
tert werden, sondern auch auf die biografischen Aspekte eingegangen werden.
So soll versucht werden deutlich zu machen, dass Philosophie den ganzen Men-
schen angeht und nichts mit Schongeisterei zu tun hat.

Zunichst soll, der jeweiligen Textanalyse vorangehend, der familidre, sozia-
le und geschichtliche Hintergrund des jeweiligen Philosophen beleuchtet werden
(Kapitel 1.1.1. bzw. 1.2.1.) In den der biografischen Anamnese folgenden Kapi-
teln (1.1.2. bzw. 1.2.2.) soll das jeweilige Denkgebaude des vorgestellten Philo-
sophen anhand von Textbeispielen aus Humes ,,Untersuchung iiber den mensch-
lichen Verstand* sowie Kants ,,Prolegomena® skizziert und nach Bezugspunkten
zu einer Bewusstseinskultur in heutiger Zeit gesucht werden. Die Standpunkte
der Aufkldrer wurden im Verlauf der folgenden Jahrhunderte kritisch hinterfragt.
Teilweise haben sich hieraus eigene philosophische Schulen und Denkrichtungen
entwickelt. Im Kapitel 1.3. sollen in zeitgeschichtlicher Reihenfolge exempla-
risch Gegenthesen von Georg W.F. Hegel (1770 — 1831), Friedrich W. Nietzsche
(1844 — 1900), Max Weber (1864 — 1920), Theodor W. Adorno (1903 — 1969)
und Max Horkheimer (1895 — 1973) erldutert werden. In Kapitel 1.4. soll dann
untersucht werden, welchen Beitrag die abendlédndische Philosophie der Aufkla-
rung fiir eine Bewusstseinskultur im 21. Jahrhundert zu leisten vermag.

1.1. David Hume
1.1.1. Biografischer und zeitgeschichtlicher Hintergrund

Die Philosophie eines Menschen hdngt mit seinem Menschsein zusammen. Jo-
hann Gottlieb Fichte (1762 — 1814) schrieb in seiner ersten Einleitung zur Wis-

senschaftslehre: ,,Was fiir eine Philosophie man wdhle, héngt ... davon ab, was
man fiir ein Mensch ist: denn ein philosophisches System ist kein toter Hausrat,
den man ablegen oder annehmen kénnte, wie es uns beliebte, sondern es ist be-
seelt durch die Seele des Menschen, der es hat. “32 Mit diesem Zitat leitet Uwe

Schultz seine Kant-Monographie® ein. Treffender kann man eine Monographie

32 Fichte, J.G., ,,Erste Einleitung in die Wissenschaftslehre®, 1797.
33 Schultz, U., ,,Immanuel Kant, Monographie, Rowohlt, 4. Aufl. 2008.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

38 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

iiber einen groBen Philosophen nicht beginnen. Es konnte allerdings sein, dass
sich David Hume an dem Begriff ,,Seele” in dem Zitat von Johann Gottlieb Fich-
te gestoen hitte. Die Existenz einer ,,Seele” oder eines ,,unveridnderlichen Ichs*
hatte er abgestritten. Fichtes Zitat hitte vermutlich bei einer tatsdchlichen Zu-
sammenkunft einen philosophischen Streit mit David Hume heraufbeschworen,
der der Vermittlung Immanuel Kants bedurft hétte.

Zunichst soll eine biografische Anamnese (Erhebung) iiber den familidren
Hintergrund und das zeitgeschichtliche Umfeld von David Hume erfolgen.
Dadurch lassen sich verschiedene Aspekte seiner Person in einem anderen Licht
betrachten. Diese Herangehensweise konnte zum besseren Verstindnis des spa-
teren Philosophen beitragen. Das Biografische soll als Interpretationsmethode
fiir die Philosophie eingesetzt werden, deshalb ist es wichtig, die Philosophen
der Aufkldrung auch als Menschen mit ihrer Lebensgeschichte zu betrachten.
Descartes, Hume und Kant haben in eigener Person den Kampf durchlebt, und
zwar gegen dullere Zuriicksetzungen und Anfeindungen. Zum Beispiel verdffent-
liche René Descartes 1637 seinen ,,discours de la méthode mit der berithmt
gewordenen Erkenntnis ,,Je pense, donc je suis” (,Jch denke, also bin ich®)
zunédchst anonym in franzosischer Sprache (also keineswegs in der Wissen-
schaftssprache Latein). Die Verdffentlichung Descartes erfolgte auferhalb
Frankreichs und war durch die Sprachwahl auch philosophischen Laien zugéng-
lich. Die Entstehungsumstidnde einer solchen Erkenntnis sind aber zum tieferen
Versténdnis eines Philosophen von immenser Bedeutung. Deshalb ist es wichtig,
sich auch mit der Herkunft, Kindheit und Jugend eines Philosophen zu befassen.

David Hume (Home) wurde 1711 in Edinburgh (Schottland) als jlingster
Sohn des Rechtsanwalts Joseph Home und dessen Frau Katherine geboren. In
Schottland hatte sich in weiten Teilen die Reformation durchgesetzt. Im 16.
Jahrhundert predigte dort der Calvinist John Knox (1505 — 72). Das Elternhaus
von David Hume war calvinistisch gepragt. Die Familie ldsst sich dem niedrigen
Landadel zuordnen. Der Adelstitel ging jeweils auf den é&ltesten Sohn iiber. Da-
vid hatte noch zwei éltere Geschwister, einen Bruder John (geb. 1709) und eine
Schwester Katherine (geb. 1710). Politisch ist besonders die ,,Glorreiche Revolu-
tion (Glorious Revolution)“ von 1688/89 zu erwdhnen. Mit der Glorreichen Re-
volution endete der absolute Herrschaftsanspruch des Konigs zugunsten des
Parlaments (konstitutionelle Monarchie). In der ,,Bill of rights* wurden 1689 die
Rechte des Parlaments festgelegt. Es war die Geburtsstunde des Parlamentaris-
mus und des Rechtsstaatlichkeitsprinzips in GrofBbritannien. Diese geschichtli-
chen Verdnderungen wurden auch von der Familie von David Hume mitgetra-
gen. Sowohl der Vater als auch der GroB3vater David Humes sollen Anhédnger der

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.1. David Hume 39

Glorreichen Revolution und ihrer Prinzipien gewesen sein®*. Vater und GroBva-
ter waren Juristen. Um die Jahrhundertwende wurde Schottland aufgrund von
Missernten von einer Hungersnot (1696 — 1703) heimgesucht. Ein Zehntel der
Bevélkerung starb®’. Dies fiihrte dazu, dass Schottland auf den englischen Markt
angewiesen war und letztlich seine Autonomie 1707 verlor*®.

In den Naturwissenschaften ist als wichtigster Zeitgenosse Isaac Newton
(1643 — 1727) zu erwdhnen. Bahnbrechend waren seine Theorien zur Mechanik
(newtonsche Axiome), zur Gravitation (Gravitationsgesetz) und zum Licht (Kor-
puskeltheorie). Seine Grundannahmen (Axiome) und Theorien waren fiir die
Naturwissenschaften bis hinein ins 19. und 20. Jahrhundert mafigebend. Er gilt
als einer der bedeutendsten Naturwissenschaftler aller Zeiten. Isaac Newton war
ebenfalls an der Protestbewegung der Glorreichen Revolution beteiligt. Diese
beiden dufleren Umsténde, die Geburt des Verfassungsprinzips und des Rechts-
staatlichkeitsprinzips in England als Vorldufer fiir die spétere franzdsische und
die amerikanische Verfassung sowie die neuartige und durchaus ebenfalls als
revolutiondr und unorthodox zu bezeichnende naturwissenschaftliche Methodik
von Isaac Newton sind wichtige Zeitmarker. Diese beiden Entwicklungen, einer-
seits politisch das soeben entstandene und im europdischen Kontext moderne
parlamentarisch geprigte GrofBbritannien sowie andererseits die durch Isaac
Newton befliigelte moderne Naturwissenschaft, waren das unmittelbare Umfeld,
mit dem David Hume konfrontiert wurde. Er wurde im modernsten Staat der
damaligen Zeit geboren. Diese Umsténde diirften sein Denken beeinflusst haben.

Der Vater von David Hume starb bereits 1713 im Alter von 32 Jahren. Da-
vid Hume wuchs vaterlos auf. Seine Mutter war tiefreligiés. Er war das jlingste
von drei Geschwistern. Aus tiefenpsychologisch-biografischer Sicht ist noch
bedeutsam, dass David Hume als Schwichling galt und als Tolpel verspottet
wurde: ,, Hume war ein hochgewachsener, ungeschickter Junge und erhielt den
Spitznamen ,clod* (Télpel, Tolpatsch)“>” David Hume wird als sehr intelligent
und korperlich schwichlich beschrieben. Seine Familie drangt ihn zum Jurastu-
dium. Wihrend des Studiums widmet er sich hauptséchlich der Philosophie und
bricht schlieBlich das Jurastudium ab. David Hume erkrankt in dieser Zeit an
einer schweren Depression und erholt sich erst im Verlauf von Jahren. Dies hatte
unmittelbare Auswirkungen auf seinen weiteren Lebensweg:

34 Vgl. G. Streminger, ,,Hume*, S.12.
35 Vgl. G. Streminger, ,,Hume*, S. 8.
36 Vgl. G. Streminger, ,,Hume*, S. 8.
37 Vgl. G. Streminger, ,,Hume*, S. 16.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

40 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufkldrung

,»Nachdem der junge Denker jahrelang unter schweren Depressionen gelitten hat-
te, war er endlich bereit, sich einzugestehen, dass die Forderungen christlicher und
stoischer Autoren der menschlichen Natur Gewalt antun. Thre Gedankengénge ent-
behren jeder empirischen Grundlage; sie sind unmenschlich und unnatiirlich. Diese
Einsicht fithrte Hume zum Empirismus: Was not tut, ist eine auf genaue Beobach-
tung gegriindete philosophische Anthropologie!*.*

David Hume hat bereits als Kind und Jugendlicher seine korperlichen Grenzen
erfahren. Wahrend des Studiums kommt es zur psychischen Dekompensation
und Lebenskrise. Im Folgenden soll iiberlegt werden, wie sich diese korperlichen
Grenzen auf die Gedankenwelt David Humes ausgewirkt haben kdnnten. Belege
hierfiir gibt es nicht. Eine andere Quelle stellt eine autobiografische Skizze dar,
die der schwer erkrankte Hume vier Monate vor seinem Tod schrieb. Hierauf
soll spater noch eingegangen werden.

Es ist anzunehmen, dass diese Erfahrungen ein Ausgangspunkt fiir sein spé-
teres philosophisches Werk geworden sind. Vermutlich wére aus einem gesun-
den, kriftigen, seelisch gefestigten David Hume nie der spétere geniale Philo-
soph geworden. Er hitte keinen Grund gehabt, sich und sein Leben in Zweifel zu
ziehen.

Ein gesunder Korper ermoglicht es, sich ungestort und erfolgreich mensch-
lichen Bediirfnissen widmen zu kénnen. Dadurch besteht kein weiteres Bediirf-
nis nach anderen Betdtigungen. David Hume war durch seine korperlichen Ma-
kel auf einen Bereich zuriickgeworfen, nicht als eine Art Exil im Sinne einer
Freiheitsbeschriankung, sondern sein Terrain war abgesteckt durch die Grenzen
seiner Intelligenz und das genau bildete den Gegenstand seiner Untersuchungen.
Im Vergleich zu seinen Zeitgenossen war dieses Feld grenzenlos. Er suchte einen
Bereich, in dem er konkurrenzlos und ungestort war. Dadurch, dass Hume durch
seine personlichen Verhéltnisse und seine physische Konstitution ein Auflensei-
ter war, war seine Bindung an Konventionen gelockert, denn wie seine Depres-
sionen zeigen, war seine Entfernung vom damaligen Durchschnitt durchaus
schmerzhaft gewesen. Das hatte aber auch den Vorteil, dass ein eigensténdiger
und fordernder Geist nach MaBstdben sucht, seine eigene Existenz zu rechtferti-
gen, ohne auf die damalige Philosophie und Religion als Grundlage zuriickgrei-
fen zu miissen, denn aus diesen Quellen leitete sich der damalige Durchschnitt
im Denken ab, aus dem Hume schmerzhaft herausgefallen war. Unfreiwillig
gewann er durch seine AuBenseiterrolle den nétigen Abstand, nun auf sich zu-
riickgeworfen und mit sich selbst als Malistab, sich zu begreifen und dadurch ein
Existenzrecht abzuleiten. In der Biografie David Humes fillt auf, dass er mit den

38 Vgl. G. Streminger, ,,Hume*, S. 20/21.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.1. David Hume 41

Erwartungen seiner Familie und den gesellschaftlichen Konventionen bricht und
seinen eigenen Weg sucht. Er ist auf der Suche nach sich selbst. Diese Suche ist
begleitet von einer schweren physischen und psychischen Krise.

Das aber ist genau die Situation, in der sich Patienten in existentiellen Kri-
sen befinden. Durch eine Krankheit gerét das bisherige Koordinatensystem aus
den Fugen, das bisher als sicher Geglaubte ist fragwiirdig geworden. Dieser
Prozess kann zu groBer Unsicherheit und Verzweiflung fithren, birgt aber auch
die Chance einer Neuorientierung und Bewusstwerdung dessen, was wichtig ist.
David Hume beginnt aus diesen Zweifeln heraus, Fragen zu stellen.

Jens Kulenkampff stellt seinem Werk iiber David Hume eine von Hume
selbst verfasste autobiografische Skizze voran. Diese Skizze stammt aus dem
Jahr 1776 und wurde ca. 4 Monate vor seinem Tod verfasst. Bemerkenswert ist,
dass Hume diese Schrift als schwer kranker und mit dem baldigen Tod rechnen-
der Mann schrieb: ,,/m Friihjahr 1775 befiel mich eine Krankheit der Eingewei-
de, die mich zuerst nicht beunruhigte die inzwischen aber, wie ich fiirchtete,
unheilal;ar und tédlich geworden ist. Ich rechne jetzt mit einem schnellen Ende.
[...]1.«

In dieser autobiografischen Skizze schildert Hume seine jahrelangen Miss-
erfolge in der Anerkennung seiner Schriften. Erst spit werden die Kritiker auf
ihn aufmerksam. Kulenkampff betont, dass Hume in dieser Schrift ein Bild von
sich zeichnet, wie er sich gern sehen mdchte:

»Dieses Lebensbild trégt deutlich die Ziige einer Selbststilisierung zum er-
folgreichen und anerkannten, zum abgekldrten und weit iiber seine Widersacher
erhabenen Mann.“*° Die Verletzungen und die Missachtung friiherer Jahre wer-
den von Hume in den letzten Lebensmonaten anders dargestellt. Dies ist somit
auch ein Beispiel, wie Menschen mit den Briichen und Verwundungen ihres
Lebens umgehen. Der Mensch komponiert sich seine Lebensgeschichte so, wie
sie ihm vorteilhaft und annehmbar erscheint. Dies ist bei David Hume nicht
anders: ,,Verstindlich und nachzusehen also, dass er im autobiographischen
Riickblick die Periode seiner Fehlschldge und seiner in eine andere Richtung
gehenden Lebenspldne mit Schweigen iibergeht und allein seinen Erfolg, seinen
Ruhm und seine Wohlhabenheit herausstreicht.“*'

David Hume ist stolz drauf, es geschafft zu haben, aus eigener Kraft zu
Wohlstand zu gelangen und von seinen Verdffentlichungen leben zu kdnnen. Die
ungliicklichen und traurigen Perioden seines Lebens blendete er im Angesicht
des Todes aus.

39 Hume, D., ,,Autobiographische Skizze“, zitiert in: Kulenkampff, J., ,,David Hume", S. 16.
40 Kulenkampff, J., ,,David Hume", S. 16.
41 Kulenkampff, J., ,,David Hume*, S. 19.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

42 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

Wie verzweifelt er zeitweise gewesen sein muss, belegen Ergebnisse der
Forschung im 20. Jahrhundert, die ergaben, dass Hume eine anonyme Selbstre-
zension aus dem Jahr 1740 verfasst hat, um auf sich aufmerksam zu machen.

Kulenkampff bemerkt, dass die Philosophie David Humes eine ,,erstaunli-
che Kontinuitdit aufweise. Hume ist sich sozusagen treu geblieben. Die Grund-
ziige seiner Philosophie finden sich bereits in den ersten Schriften.

Indem er das Bestehende in Frage stellt, gerdt er in Konflikt mit seiner
Umwelt. Immanuel Kant driickt diesen aus dem Zweifel entstandenen Konflikt
folgendermaBlen aus: ,,Zu fragen: ob eine Wissenschaft auch moglich sei, setzt
voraus, dass man an der Wirklichkeit derselben zweifle. Ein solcher Zweifel aber
beleidigt jedermann, dessen ganze Habseligkeit vielleicht in diesem vermeinten
Kleinode bestehen mdochte; und daher mag sich der, so sich diesen Zweifel ent-
fallen 1Bt nur immer auf Widerstand von allen gefasst machen.“* Es ist im
Hinblick auf ein spiteres Urteil iiber die philosophischen Standpunkte David
Humes bedeutsam zu erfassen, was seine Ausgangslage war und aus welcher
personlichen Krise heraus und gegen welche dufleren Widerstinde er fiir sich zu
neuen Erkenntnissen kam. Solche Lebenskrisen sind gerade auch typisch fiir
Patienten, die mit lebensbedrohlichen Krankheiten (z.B. einer Krebserkrankung)
konfrontiert werden. Nach der Diagnose und der multimodalen Behandlung
kommt die psychische Krise oftmals erst mit Zeitverzug und macht nicht selten
trotz Heilung eine Wiedereingliederung in das frithere Leben unmoéglich. Nichts
ist mehr wie vorher. David Hume stellte fest, dass sein bisheriges Koordinaten-
system triigerisch war und dass er ausgehend von seinen Erfahrungen nach neu-
en Wahrheiten suchen musste. Er gelangte zur Erkenntnis, dass der Empirismus
ein Existenzrecht ist, das von Religion und Konventionen unabhéngig ist. Imma-
nuel Kant schreibt von einem ,, Angriff David Humes auf das Bisherige, was
Metaphysik seit ihrer Entstehung ausmachte: ,, Seit Lockes und Leibnizens Ver-
suchen, oder vielleicht seit dem Entstehen der Metaphysik, soweit die Geschichte
derselben reicht, hat sich keine Begebenheit zugetragen, die in Ansehung des
Schicksals dieser Wissenschaft hdtte entscheidender werden kiénnen, als der
Angriff, den David Hume auf dieselbe machte. “*

Sein Misserfolg war wohl kaum verwunderlich, denn empirische Erkennt-
nisse sind billig und durch jedermann selbst zu machen, was in der damaligen
Zeit entweder als anarchisch oder als wertlos empfunden wurde. Immanuel Kant
schreibt hierzu:

42 Kant, I., ,,Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird auftre-
ten konnen®, S. 6.; Reclam, ISBN 978-3-15-002468-3.

43 Kant, [.,“Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird auftre-
ten konnen®, S. 7.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.1. David Hume 43

,,Die Gegner des beriihmten Mannes hdtten aber, um der Aufgabe ein Gnii-
ge zu tun, sehr tief in die Natur der Vernunft, sofern sie blof3 mit reinem Denken
beschdftigt ist, hineindringen miissen, welches ihnen ungelegen war. Sie erfan-
den daher ein bequemes Mittel, ohne alle Einsicht trotzig zu tun, ndmlich die
Berufung auf den gemeinen Menschenverstand. “**

David Hume hatte sich mehrfach vergeblich um eine Professur bemiiht, eine
Universitétskarriere blieb ihm verwehrt. Er wurde Bibliothekar des Juristenkol-
legiums in Edinburgh und war schlieBlich 1763 als Privatsekretér von Francis
Seymour-Conway, Graf Hertford (Earl Hertford, spéter 1st Marquess of Hert-
ford), an der britischen Botschaft in Paris titig. 1765 wurde David Hume zum
Botschaftssekretir ernannt. Nach Ernennung des Grafen Hertford 1765 zum
Vizekonig von Irland iibernimmt David Hume bis zur Neubesetzung der briti-
schen Botschaft in Paris fiir mehrere Monate das Amt des Botschafters. 1767
wird er als Unterstaatssekretér ins britische Auenministerium berufen (Tatigkeit
dort bis 1768). David Hume kehrte 1769 in seine Heimatstadt Edinburgh zuriick.
Er blieb unverheiratet, hatte aufgrund seiner beruflichen Tatigkeiten ein gutes
Einkommen und lebte mit seiner ebenfalls unverheirateten Schwester zusammen.
Sein Freund war der Begriinder der klassischen Nationalokonomie, Adam Smith
(1723 — 1790). David Hume starb 1776 in seiner Heimatstadt Edinburgh.

Immanuel Kant schreibt in seiner Vorrede zur Prolegomena, dass der Fun-
ke, der von den Erkenntnissen David Humes ausging, nicht auf fruchtbaren Bo-
den fiel. Letztlich war das Anliegen David Humes nicht verstanden worden.

,, Ev brachte kein Licht in diese Art von Erkenntnis, aber er schlug doch ei-
nen Funken, bei welchem man wohl ein Licht hdtte anziinden kénnen, wenn er
einen empfinglichen Zunder getroffen hdtte, dessen Glimmen sorgfiltig wire
unterhalten und vergrofert worden. " Dieser Funke trifft erst eine Generation
spéter bei Immanuel Kant auf den ,,empfénglichen Zunder“. David Hume ver6f-
fentlichte seine Untersuchung iiber den menschlichen Verstand 1748. 1781, 5
Jahre nach Humes Tod, erschien die ,,Kritik der reinen Vernunft*“ von Immanuel
Kant.

Das hier Geschriebene diirfte nicht ausreichen, um auch nur anndhernd Da-
vid Hume in allen seinen Facetten zu verstehen. Kulenkampff betont, dass nie-
mand wissen konne, ob Hume Atheist gewesen sei. Das Beste, das er je ge-
schrieben hiétte, sei erst nach seinem Tod verdffentlicht worden:

,Die Autobiographie verschweigt aber vor allem, dass Hume eines seiner besten
Werke literarisch vielleicht sogar das Beste, was er geschrieben hat, zeit seines Le-

44  Kant, 1., ebd., S. 10.
45 Kant, 1., ebd., S. 7.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

44 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

bens zuriickgehalten hat: die Dialoge iiber die natiirliche Religion. [...] Und noch
kurz vor seinem Tode hat er durch testamentarische Bestimmungen dafiir Sorge ge-
tragen, dass das Werk posthum herauskam. [...]. Und zu wissen, ob Hume nun
Atheist war oder nicht — was liegt daran? Was interessiert, ist das, was uns geblieben
ist: das Werk eines groBen Philosophen.

Da es in dieser Arbeit um Spiritualitét gehen soll und es zwar miilig sein mag zu
fragen, ob Hume Atheist war oder nicht, so bleibt doch zu fragen, ob Hume ein
spiritueller Mensch gewesen sei.

Deshalb soll neben der Bezugnahme auf sein Hauptwerk auch auf seine
,Dialoge tiber die natiirliche Religion* eingegangen werden, weil Hume in den
,Dialogen* die Grundfragen des Lebens auf eine hochst bemerkenswerte Art und
Weise beantwortet.

1.1.2. David Hume: ,, Eine Untersuchung iiber den menschlichen Verstand*

(1748)

Das Anliegen David Humes war eine Philosophie, die in Bezug zum praktischen
Leben der Menschen stand. Dieser Anspruch ist auch aus heutiger Sicht ziemlich
modern. Die Philosophie sollte nicht abgehoben und fernab von den Menschen
sein:

,,Der reine Philosoph ist eine Person, die der Welt meist nicht genehm ist,
weil er angeblich weder zum Nutzen noch zum Vergniigen der Gesellschaft ir-
gend beitrdgt. Denn er lebt fern vom Verkehr mit den Menschen, eingesponnen
in Prinzipien und Begriffe, die ihrem Verstindnis gleichfalls fernstehen.**’

David Hume kritisiert die Ferne der Philosophen und ihrer Philosophie von
den Menschen und ihren Bediirfnissen: ,,Sei ein Philosoph, aber inmitten all
deiner Philosophie bleibe Mensch!“** sowie:

,,Und mag auch ein Philosoph fern von Geschéften leben, so muf3 doch der Geist
der Philosophie, wenn er von Lehrern sorgsam gepflegt wird, allmahlich die ganze
Gesellschaft durchdringen und jeder Kunst wie jedem Beruf eine dhnliche Genauig-
keit verleihen. Der Staatsmann wird mehr Voraussicht und Scharfblick in der Ver-
teilung und Ausgleichung der Gewalten gewinnen; der Rechtsgelehrte mehr Metho-
de und genauere Prinzipien fiir seine Schlussfolgerungen, der Feldherr grof3ere

46 Kulenkampff, J., ,,David Hume®, S. 21f.
47 Hume, D., ,, Eine Untersuchung iiber den menschlichen Verstand®, S. 15.
48 Hume, D., ,,Eine Untersuchung iiber den menschlichen Verstand®, S. 16.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.1. David Hume 45

Piinktlichkeit im Dienst und mehr Vorsicht in seinen Pldnen und Unternehmun-

«49

gen.

Diese Forderungen sind auch heute aktuell. Die Schlussfolgerungen fiir Politiker,
Rechtsgelehrte und Feldherren sind Appelle an die genauere Beobachtung und
Konzentration: Scharfblick, Piinktlichkeit, genaue Methoden und Prinzipien,
Vorsicht und Voraussicht. Diese Forderungen sind unbestritten wesentliche Vo-
raussetzungen fiir technisch-zivilisatorischen Fortschritt. Interessanterweise war
die Reaktion auf David Humes Publikation eher verhalten. Es scheint, als ob
seine ,,Erfahrungsphilosophie® zu banal, zu naheliegend, zu nachvollziehbar war.
David Hume begriindet in seiner Schrift, warum er einzig die Erfahrung als ein-
zige Moglichkeit menschlichen Erkenntnisgewinnes akzeptieren kann.

Hume erldutert, wie vorgegangen werden sollte: ,, Genaue und richtige
Schlussfolgerung ist das einzige Allheilmittel fiir jedermann und in allen Ge-
miitslagen. “>° Bemerkenswert erscheint die Feststellung, dass diese Vorgehens-
weise fiir jedermann und fiir alle Gemiitslagen geeignet sei. Den zahlreichen
Eindriicken und Vorgingen, die ungeordnet auf uns einwirken, soll durch Ein-
ordnung, Unterscheidung und Reflexion begegnet werden. Wir konnen kraft
unseres Verstandes Wahres von Falschem unterscheiden: ,, dass es in allen Be-
hauptungen auf diesem Gebiet ein Wahr und ein Falsch gibt, und zwar ein Wahr
und Falsch, das nicht jenseits des Bereichs des menschlichen Verstandes
liegt. “’! Wir sind also befihigt mit unserem Verstand, Wahres von Falschem zu
unterscheiden. Hierfiir bendtigen wir keine Ideologie oder religiose Konvention,
sondern allein unser menschlicher Geist ist in der Lage, die Dinge selbst zu un-
terscheiden. Die Antwort liegt nicht auflerhalb unseres menschlichen Verstandes.
Die Geisteswahrnehmungen (Perceptionen) teilt Hume in zwei Klassen ein:
einerseits die Ideen und Gedanken, andererseits die Eindriicke. Mittels unserer
Ideen und Gedanken kénnen wir uns unendlich weit bewegen und scheinen iiber
unbegrenzte Freiheit zu verfiigen, so konnen wir fiktive Reisen in die Zukunft
unternehmen oder uns Dinge vorstellen, die gar nicht real sind. Tatsdchlich aber
sind es nur die Eindriicke, die unseren Sinnen und Erfahrungen am nichsten
sind. Hochtreibende Ideen und Gedanken miissen sich letztlich doch an den
konkreten Sinnen und Erfahrungen messen. Und was nicht erfiihlt oder erfahren
werden kann, ist letztlich irrelevant:

,,Und wihrend der Kérper auf einen Planeten beschrdinkt ist, auf dem er
mit Miihe und Beschwerde umherkriecht, kann der Gedanke uns in einem Au-

49  Ebd., S.17/18.
50  Ebd., S. 20.
51  Ebd.,S.21.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

46 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufkldrung

genblick in die entferntesten Gegenden des Universums tragen, ja selbst iiber
das Universum hinaus, ins grenzenlose Chaos, wo die Natur angeblich in gdinzli-
cher Verwirrung liegt. > Diese Gedankenreisen sind irrelevant, denn letztlich
kommen wir, so Hume, nicht iiber unsere Sinneserfahrung hinaus: ,,dass es (ge-
meint ist das Denken) in Wirklichkeit durch sehr enge Grenzen eingeschlossen
ist und all diese schopferische Kraft des Geistes auf weiter nichts hinauskommt
als auf die Fihigkeit der Verbindung, Vermehrung oder Verminderung des Stof-
fes, den uns Sinne und Erfahrung (experience) liefern.“”> Hume beschreibt im
Folgenden die Ideen und Gedanken als ,, matt und dunkel“ und die Eindriicke als
., stark und lebendig“.54

Die Textbeispiele erlauben bereits einen ersten Bezug zur Grundthematik
dieser Arbeit. Hume versucht darzulegen, warum seiner Meinung nach der
menschliche Verstand dazu neigt, Gottesideen zu erschaffen. Ideen sind matt und
dunkel. Hume erklirt die Entstehung der Idee Gottes ,,im Sinne eines allwissen-
den, allweisen und allgiitigen Wesens aus der Besinnung auf die Vorgdnge in
unserem Geiste und aus der Steigerung dieser Eigenschaften der Giite und
Weisheit ins Grenzenlose.“”” Damit liegt David Hume gar nicht mehr weit ent-
fernt von der Auffassung des 145 Jahre spiter geborenen Psychoanalytikers
Sigmund Freud, der in Gott eine Vaterprojektion sieht und letztlich unseren
Glauben als Ausdruck unseres ambivalenten Vaterverhéltnisses versteht. Gottes-
glaube wire demzufolge eine Entwicklungsstufe des Menschen, die iiberwunden
werden kann. Interessant sind die kritische Bewertung von Religion und Spiritu-
alitiit aus Sicht des empiristischen Philosophen Hume und die Ubereinstimmung
mit den religionskritischen Feststellungen des Begriinders der Psychoanalyse
Sigmund Freud. Beide wihlen einen rein rationalen Zugang zur Bewertung von
Religion und Glauben. Sowohl Empirismus als auch die spétere psychoanalyti-
sche Theorie hatten groBen Einfluss auf die Geisteshaltung des Abendlandes. Bei
Hume wurde das ,,Selbst”, das ,,Ich“ und die ,,Identitdt bestritten. Bei Freud
wurden sie benannt und einer rationalen Analyse unterzogen. In beiden Fillen
kann es sein, dass das ,,Selbst” und das ,,Ich* rationalen Erwédgungen zum ,,Op-
fer fallen“. Im zweiten Teil dieser Arbeit soll auf das Verhéltnis von psychoana-
lytischer Theorie und Religion und Spiritualitit ndher eingegangen werden. Die
These Humes, dass es sich bei Gott um eine ins Grenzenlose gesteigerte Vorstel-
lung positiver menschlicher Eigenschaften handeln wiirde, legt nahe, dass somit
die Gottesvorstellung ein Ausdruck unaufgekliarten Denkens ist. Darin driickt

52 Hume, D., ,,Eine Untersuchung iiber den menschlichen Verstand*, S. 27/28.
53  Ebd,S.28.
54  Ebd,S.3l.
55  Ebd,S.29.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.1. David Hume 47

sich eine abwertende Haltung aus. Hume erldutert die Funktionsweise unseres
Denkens und erklért, auf welche Weise unsere Gedanken verkniipft werden. Auf
diesen Prinzipien beruhe letztlich auch unsere Gottesvorstellung.

Ein wichtiges Anliegen Humes ist es, darzulegen, auf welche Weise sich
Denkprozesse vollziehen. Hume beschreibt drei Prinzipien: ,,Soviel ich sehe,
gibt es nur drei Prinzipien der Verkniipfung von Ideen, nimlich Ahnlichkeit
(Resemblance), Beriihrung in Raum und Zeit (Contiguity in time or place), und
Ursache und Wirkung (Cause or Effect).

Diese Prinzipien beruhen auf Beobachtung und Erfahrung. Die Klassifizie-
rung menschlicher Beobachtung und das Zueinander-in-Beziehung-Setzen als
Ursache und Wirkung sind logische Kategorien wie ,,und®, ,,oder* und ,,obwohl*
und fiir sich genommen sinnentleert, weil sie umgekehrt nur Sinn machen, wenn
dadurch Gegenstinde menschlicher Beobachtung zueinander in Beziehung ge-
setzt werden. Gleichzeitig ist damit ein Bereich des Denkens beschrieben, der
sich auBlerhalb der reinen Ideen bewegt und fiir jeden Menschen gleich zugéng-
lich ist. Das ist ndmlich genau der Bereich der Wissenschaft, den Newton be-
schrieben hat mit seinen Gravitationsgesetzen. Diese Gesetze beschreiben nicht
nur das Herabfallen eines Apfels vom Baum, sondern das Verhalten eines jegli-
chen Korpers im Verhiltnis zu einem anderen Korper, also letztendlich Be-
obachtungen, die jeder Mensch machen kdnnte. Wir sehen diesen Bereich der
Wissenschaft auch durch die Mathematik beschrieben, die wiederum nur Be-
obachtungen beschreiben kann, die Gegenstand allgemeingiiltiger Beobachtun-
gen sein konnen. Es ist zum Beispiel unbestreitbar, dass 3 + 5 = 8 ist. Fiir Hume
sind diese mathematischen Beziehungen zwischen Ideen Gewissheiten. Andere
Gegenstdnde der menschlichen Vernunft bezeichnet Hume als Tatsachen (zum
Beispiel, dass die Sonne morgens aufgeht). Menschliche Bewertungsfehler ge-
schehen nun, wenn Tatsachen absoluten Gewissheiten gleichgesetzt werden.
Tatsachen griinden sich nach Hume auf Beziehungen zwischen Ursache und
Wirkung, die wiederum nur aus den Erfahrungen stammen konnen. Es ist nicht
moglich, durch reines Denken ohne Erfahrung Kenntnisse iiber Tatsachenbezie-
hungen zu erlangen:

,Ich wage es als einen allgemeinen und ausnahmelosen Satz hinzustellen, dass
die Kenntnis dieser Bezichung (gemeint ist die Beziehung zwischen Ursache und
Wirkung) in keinem Falle durch Schlussfolgerungen a priori gewonnen wird; son-
dern dass sie ganz und gar aus der Erfahrung (experience) stammt, indem wir fin-

56 Hume, D., ,,Eine Untersuchung iiber den menschlichen Verstand®, S. 34.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

48 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

den, dass gewisse Gegenstdnde bestidndiger zusammen auftreten (constantly conjoi-
«57
ned).

Und genau hieraus resultieren dann die Bewertungsfehler, indem wir geneigt
sind, ,, uns einzubilden, wir kénnen diese Wirkungen ohne Erfahrung durch reine
Titigkeit unserer Vernunft entdecken.“’® Hume zeigt damit eine Grenze der
menschlichen Vernunft auf. Naturwissenschaft und Medizin sind vernunftge-
steuert und beruhen auf verniinftigen Erwédgungen. Deshalb ist es wichtig zu
erkennen, auf welcher Grundlage solche Erwigungen getroffen werden. Hume
zeigt spéter die Risiken falscher Erwédgungen auf, vor allem, wenn wir notwen-
dige Verkniipfungen postulieren und den Bereich der Erfahrung verlassen. Tat-
sachen ergeben sich aus Beobachtung und Erfahrung. Die Naturwissenschaft und
die Medizin als die Lehre iiber die Vorbeugung, Erkennung und Behandlung von
Krankheiten sind demzufolge auf die Ableitung von GesetzméBigkeiten, die
steter Beobachtung und Erfahrung entspringen, angewiesen. Hume macht deut-
lich, dass wir auBerstande sind, die Ursache der Ursachen zu erkennen: ,, Die
vollkommenste Naturwissenschaft schiebt nur unsere Unwissenheit ein wenig
weiter zuriick, wie vielleicht die vollkommenste Geisteswissenschaft nur dazu
dient, weitere Gebiete unserer Unwissenheit aufzudecken. “9.

Hume zeigt einerseits die Folgen und Fehler auf, die entstehen, wenn wir
Ideen ins Unermessliche steigern (z.B. Gottesvorstellung) und notwendige Ver-
kniipfungen zwischen Ideen postulieren ohne Riickkoppelung mit der Erfahrung
(z.B. Ideologien), macht aber auch andererseits deutlich, wie begrenzt unsere
wissenschaftliche Erkenntnisfahigkeit ist (,,schiebt nur unsere Unwissenheit ein
wenig weiter zuriick ). Hume ist somit nach allen Seiten hin skeptisch. Immanu-
el Kant schreibt iiber David Hume, er habe sein ,,Schiff, um es in Sicherheit zu
bringen, auf den Strand (den Skeptizismus) gesetzt“.*°

Kant sieht in Hume den Skeptiker. Der Skeptizismus David Humes konnte
ein wichtiger Baustein fiir eine Bewusstseinskultur in heutiger Zeit sein. Tat-
sdchlich muss angenommen werden, dass Hume mehr war als ,,bloB“ Skeptiker.
Darauf soll im weiteren Verlauf noch anhand seiner ,,Dialoge iiber die natiirliche
Religion“ eingegangen werden. Der Skeptizismus ist nur eine Facette moglicher
menschlicher Betrachtungs-und Handlungsweisen. Hume erweist sich in seiner
,uUntersuchung liber den menschlichen Verstand* als Skeptiker gegeniiber religi-

57 Hume, D., ,,Eine Untersuchung iiber den menschlichen Verstand®, S. 47.

58 Hume, D., ,,Eine Untersuchung iiber den menschlichen Verstand*, S.49.

59 Hume, D., ,,Eine Untersuchung iiber den menschlichen Verstand®, S. 51.

60  Kant, I., ,,Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird auftre-
ten konnen®, S. 13.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.1. David Hume 49

osen Ideologien und Glaubenssystemen und glaubt sie als ilibersteigerte mensch-
liche Vorstellungen und unlogische Verkniipfungen zu entlarven.

Die skeptische Grundhaltung gilt bei Hume aber auch dem Erkenntnisge-
winn der Naturwissenschaften. David Hume wendet sich somit nicht blo3 von
den triigerischen Verheilungen der Religion ab, sondern auch von vermeintlich
unaufhaltsamen wissenschaftlichen Forschungserkenntnissen. Er widersteht
dieser Versuchung und bewahrt sich seinen Skeptizismus und damit seine Frei-
heit. Der Skeptizismus konnte demnach hilfreich sein, selbstbestimmt bleiben zu
koénnen. Hume scheint sich dessen bewusst zu sein, dass die Menschen ihre Un-
wissenheit entlang des wissenschaftlichen Fortschrittes immer nur ein wenig
zuriickschieben konnen. Damit verbunden wére es aber auch, verlockenden Ver-
suchungen, Versprechungen und Verheilungen von religiosen Ideologien zu
misstrauen, die nach Humes Auffassung ohnehin nur ein Ergebnis menschlicher
Vorstellungen seien.

Diese skeptische Grundhaltung konnte ein ,,Baustein® fiir eine nicht ideolo-
gische, ,,sdkulare Spiritualitét sein.

Eine skeptische Haltung gegeniiber den Mdglichkeiten der Naturwissen-
schaften als auch gegeniiber dem Heilsversprechen religioser Ideologien konnte
die notige Freiheit ermdglichen, selbst nachzudenken, indem der Versuchung
einer dufleren Beeinflussung zum Beispiel durch religiose Dogmen oder natur-
wissenschaftliche Losungsangebote (z.B. Oxytocin-Nasensprays als vertrauens-
bildende Mafinahme) widerstanden wird. Auf diese Weise sind wir vermutlich,
auch wenn dies mit schmerzlichen Erfahrungen und Erkenntnissen verbunden
ist, in Wahrheit auf dem Weg zu unserer Identitt.

Identitdt ist dabei ein Begriff, der nicht Gegenstand der Forschung David
Humes war. Humes Augenmerk galt der menschlichen Vernunft, die er in den
Mittelpunkt seiner Forschung riickte. Die Frage nach der Identitét, dem Selbst
und dem Ich stellte sich fiir den Menschen erst im Industriezeitalter im Rahmen
des wirtschaftlichen Wohlstandes. Die Frage nach der Identitdt ist ein Phdanomen
saturierter Gesellschaften oder Gesellschaftsschichten. Schottland hatte Anfang
des 18. Jahrhunderts eine schwere Hungersnot durchlitten und in deren Folge die
Unabhingigkeit verloren. Es ist daher miifig, in den Untersuchungen Humes
tiefergehende Aussagen zur Identitdt, dem Selbst und dem Ich zu suchen. Diese
Begriffe sind dem Menschen des 20. Jahrhunderts vertraut.

Ein solches Unterfangen wire so, als ob man nach der Offnung eines Pha-
raonengrabes mit Verwunderung feststellt, dass dort keine Halbleiterdioden zu
finden sind. Erkenntnis beruht nach Hume allein auf Beobachtung und Erfah-
rung.

Folgende Schliisse konnten hieraus fiir eine spirituelle Praxis gezogen wer-
den: Um die Spiritualitdt in heutiger Zeit wiederzuentdecken, ist es erforderlich,

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

50 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

Ausdrucksformen zu finden, die mit den zivilisatorischen und medizinischen
Errungenschaften im Einklang stehen.

Ein kritischer Geist kdnnte nun fragen, warum man das tiberhaupt tun soll-
te? Sind spirituelle Praktiken nicht ein Anachronismus, so dass es in einer na-
turwissenschaftlichen Welt diesbeziiglich nichts wiederzuentdecken gilt? Hier
muss entgegnet werden, dass es nicht darum geht, etwas Abstraktes wiederzu-
entdecken, sondern es geht vielmehr darum, sich selbst wiederzuentdecken. So
konnte es sein, dass sich ein Mensch im Zuge der gelenkten Selbstreflexion sei-
ner selbst gewahr wird und Dinge entdeckt, die bisher verborgen schienen. Ein
wesentliches Ziel spiritueller Praxis ist die Ermoglichung eines selbstbestimmten
Lebens. Die Selbstreflexion kann verborgene Abhingigkeiten und festgefahrene
Lebensvollziige bewusst machen.

In einem schnelllebigen Zeitalter der Zerstreuung und Reiziiberflutung ha-
ben wir aber die Gabe zu genauer Beobachtung und Betrachtung verlernt. Genau
deshalb konnte in der Riickbesinnung auf unsere Fahigkeit zur genauen Be-
obachtung ein Zugang zur Spiritualitit zu finden sein. Scheinbar alltdgliche und
belanglose Dinge konnten so in den Fokus unserer Betrachtung kommen. Hier-
bei lieBe sich ein ,,internaler” von einem ,,externalen” Blickwinkel unterschei-
den, je nachdem, ob sich die gemachte Beobachtung und Erfahrung nach innen
(internal, auf uns selbst) oder nach auBlen (external, auf die Umwelt) richtet. Eine
neu ins Bewusstsein geriickte Beobachtung und Betrachtung von Dingen, die uns
bisher in der Alltagshektik und reiziiberfluteten Umwelt entgangen sind, konnte
dann gerade im Rahmen einer existentiellen Krise neue Erfahrungen ermdgli-
chen. Diese Bewusstwerdung konnte ein Schliissel zu einer neuen Art des
Selbstbewusstseins sein. Hierauf soll in der Diskussion (vierter Teil) ndher ein-
gegangen werden. Letztlich ist das Gedankengebdude von David Hume geeignet,
Impulse fiir eine Neubesinnung zu geben. Das ist es, was er fiir sich selbst in
Anspruch genommen hat. Das Innehalten und Nachdenken sollte Auswirkungen
auf unser Alltagsleben haben.

David Hume leitet die von uns gemachten Feststellungen beziiglich Ursache
und Wirkung auf Erfahrungen der Gleichartigkeit zuriick: ,,Von Ursachen, wel-
che gleichartig erscheinen, erwarten wir gleichartige Wirkungen.“®' Die Frage
nach Ursache und Wirkung stellt David Hume als einen Grundmodus unseres
Gehirns dar. Unser Gehirn ist darauf angelegt, so zu funktionieren. Dies hat
nichts mit Vernunft zu tun, sondern wir sind es von Geburt an gewohnt, gleich
einem Instinkt, aus den gemachten Erfahrungen abzuleiten. Wenn ein 3-jéhriger
seine Mutter ,,W(a)rum denn?* fragt, so stellt dies genau diesen Grundfragemo-

61 Hume, D., ,,Eine Untersuchung iiber den menschlichen Verstand®, S. 57.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.1. David Hume 51

dus unseres Gehirns dar, wir kdnnen nicht anders, als nach Ursache und Wirkung
zu fragen:

,.Es entspringt mehr der iiblichen Weisheit der Natur, einen so notwendigen Akt
des Geistes durch einen Instinkt oder eine mechanische Tendenz (instinct or mecha-
nical tendency) sicherzustellen; denn diese kann unfehlbar in ihrer Wirksamkeit
sein, kann sich beim ersten Auftreten des Lebens und Denkens zeigen und unabhén-
gig von all den mithsam erarbeiteten Deduktionen des Verstandes bleiben. Wie die
Natur uns den Gebrauch unserer Glieder gelehrt hat, ohne uns Kenntnis von den
Muskeln und Nerven zu geben, die sie bewegen, so hat sie uns einen Instinkt einge-
pflanzt, welcher unser Denken in einer Richtung vorwiérts treibt, die mit jener iiber-
einstimmt, die sie fiir die d&ufleren Dinge festgesetzt hat; obwohl wir die Méchte und
Kréfte nicht kennen, von denen diese regelméfige Reihe und Folge von Gegenstin-
den ganz und gar abhéngt.“*

Fiir David Hume sind schlussfolgernde Ableitungen nur durch die Gewohnheit
der Erfahrung moglich: ,, So ist die Gewohnheit die grofSe Fiihrerin im menschli-
chen Leben.“® Indem Hume die Gewohnheit zur »grofen Fiihrerin®“ erklért,
scheint er andere Moglichkeiten des Erkenntnisgewinnes auszuschliefen. Dies
macht sich vor allem und gerade auf dem Gebiet der Naturwissenschaft bemerk-
bar. Anhand der naturwissenschaftlichen Herangehensweise lassen sich die
Grenzen der Annahmen von David Hume aufzeigen, da es durchaus vorstellbar
ist, Umlaufbahnen fiktiver Sterne zu berechnen, die eben nicht ausschlief3lich der
Erfahrung aus Gewohnheit entsprechen. So wurden die Positionen der Planeten
Neptun und Pluto aufgrund von Bahnstérungen (Abweichungen von den Kepler-
schen Gesetzen®) ihrer Nachbarplaneten durch mathematische Hypothesen
(Neptun: 1843; Pluto: 1905) vorhergesagt. Diese Planeten wurden aufgrund der
mathematischen Hypothesen Jahre bzw. Jahrzehnte spéter tatsdchlich an den
vorausberechneten Positionen entdeckt (Entdeckung der Planeten Neptun 1846
und Pluto 1930).

David Hume sieht in der Ableitung aufgrund von Erfahrung einen Grund-
modus des Intellekts, der schon bei Tieren vorhanden ist. Von Einzelbeobach-
tungen konne nicht auf notwendige, zwingende allgemeine Gesetze (auf dem
Wege der Induktion) geschlussfolgert werden. Hume begriindet, weshalb Ablei-
tungen durch eine Schlussfolgerung nicht moglich sind, da Tiere (,,50 gut wie die

62 Hume, D., ,,Eine Untersuchung iiber den menschlichen Verstand®, S. 79.

63 Hume, D., ebd., S. 67.

64  Die drei Keplerschen Gesetze: 1609-1619 von Johannes Kepler (1571-1630) aufgestellte
Gesetze tiber die Geometrie und die Bewegung der Planetenbahnen.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

52 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

Menschen ) nicht zu der Schlussfolgerung gelangen konnen, dass gleiche Ereig-
nisse aus gleichen Gegenstidnden notwendig und zwingend folgen miissen:

... scheinen offenbar Tiere so gut wie die Menschen mancherlei durch die Er-
fahrung zu lernen und abzuleiten, dass die gleichen Ereignisse immer aus den glei-
chen Ursachen erfolgen. Durch dieses Prinzip machen sie sich mit den augenfallige-
ren Eigenschaften duBerer Gegenstdnde bekannt und sammeln stufenweise von ihrer
Geburt an einen Schatz von Kenntnissen ... Die Unwissenheit und Unerfahrenheit
der Jungen sind deutlich von der Gerissenheit und Klugheit der Alten zu unterschei-
den, die durch lange Beobachtung gelernt haben, [...].<%

Es liefe sich nun fragen, was haben Tiere mit einer Bewusstseinskultur des
Menschen zu tun? Im 19. Jahrhundert wird Charles Darwin seine Evolutionsthe-
orie publizieren. Von daher sind die von David Hume gemachten Vergleiche
menschlicher mit tierischer Erfahrung durchaus berechtigt. Hume macht deut-
lich, wie dhnlich der Erkenntnisgewinn von Geburt an beim Tier im Vergleich
zum Menschen vonstatten geht. Im Gegensatz zu anderen Philosophen widmet
David Hume den Tieren ein eigenes Kapitel in seiner Untersuchung {iber den
menschlichen Verstand: ,,Neunter Abschnitt — Uber die Vernunft der Tiere «06,
Gerade in dieser aufmerksamen Betrachtungsweise der Lebewesen driickt sich
ein Respekt vor den Tieren aus, der in Zeiten der Massentierhaltung heutzutage
verloren gegangen zu sein scheint. Fiir Hume standen intelligente Denkweisen
bei Tieren aufler Frage.

Es kann angenommen werden, dass sich Hume iiber die neuesten For-
schungsergebnisse beziiglich tierischer Verhaltensweisen nicht gewundert hétte:
In einer Untersuchung von Harris und Prouvost aus dem Jahre 2014 konnte ge-
zeigt werden, dass zum Beispiel Hunde so eifersiichtig sein konnen wie Men-
schen”’. Fiir Hume diirften iiber 250 Jahre zuvor solche neueren Erkenntnisse
nicht iiberraschend gewesen sein: ,, Selbst das tierische Geschdpf wird von einer
gleichen Meinung beherrscht und bewahrt diesen Glauben an duflere Gegen-
stinde in all seinen Gedanken, Absichten und Handlungen." % Aus diesem
Grundverstindnis der Ahnlichkeiten der Auffassungsgabe und des Erkenntnis-
gewinnes zwischen Menschen und Tieren lieBen sich auch MafBstibe fiir einen
verantwortungsvolleren, achtsameren Umgang des Menschen mit der Umwelt
ableiten. Ein Anliegen, das spiter auch von Arthur Schopenhauer aufgegriffen
werden wird. Unbestritten diirfte sein, dass Tiere keine Jenseitsvorstellung ha-

65 Hume, D., ebd., S. 135.

66 Hume, D., ebd. S. 134{f.

67 Hariis C.R., Prouvost C., “Jealousy in Dogs®, PloS One. 2014 Jul 23; 9(7): €94597.
68 Hume, D., ,,Eine Untersuchung iiber den menschlichen Verstand®, S. 190.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.1. David Hume 53

ben. Jenseitsvorstellungen sind Kennzeichen menschlicher Vernunft. Hume
suchte nach Erklarungsmodellen fiir menschliche Glaubensphdanomene. Hierauf
soll im Folgenden néher eingegangen werden.

Hume sieht den menschlichen Glauben als ein Produkt der Einbildungs-
kraft: ,,Nichts ist so frei wie die menschliche Einbildungskraft“.** Der Mensch
kann sich alles vorstellen. Entscheidend ist aber beim Glauben die Verbindung
mit einem Gefuhl: ,,[...], dass der Unterschied zwischen Fiktion und Glaube in
einem Gefiihl oder einer Empfindung liegt, [...]“."° Die Gewohnheit liegt allen
Dingen zugrunde. Dies gilt fiir Menschen und Tiere. Hierbei fiihrt Hume auch
die menschlichen Glaubenserfahrungen letztlich auf ein Gefiihl zuriick, das auf
Gewohnheit beruht. Und wie bei allen menschlichen Erfahrungen, so spielt die
Gewohnheit eine bedeutende Rolle:

Jeder Gegenstand, der sich dem Gedéichtnis oder den Sinnen bietet, fiihrt die
Einbildung unmittelbar durch die Kraft der Gewohnheit dazu, sich denjenigen Ge-
genstand vorzustellen, der gewohnlich mit ihm zusammen auftritt, und diese Vor-
stellung ist von einer Empfindung oder einem Gefiihl begleitet, das sich von den un-
gebundenen Trdumereien der Phantasien unterscheidet. Hierin besteht das ganze
Wesen des Glaubens. Denn da es keine Tatsache gibt, an die wir so fest glauben,
dass wir nicht ihr Gegenteil vorstellen konnten, so gdbe es keinen Unterscheid zwi-
schen der Vorstellung, der man zustimmt, und jener, die man verwirft, wenn es nicht
ein Gefiihl giébe, das eines vom anderen unterscheidet.*’

Glaube entspringt somit der Kraft der Gewohnheit, sich einen Gegenstand be-
sonders intensiv vorzustellen: ,,Ich sage also, dass Glaube weiter nichts als eine
lebendigere, lebhaftere, eindringlichere, festere und bestidndigere Vorstellung
von einem Gegenstand ist, als die Einbildung allein je zu erreichen fihig ist.“.””
Es fallt auf, dass es Hume schwerzufallen scheint, das Glaubensphdnomen allein
mit den Begriffen von Gewohnheit und Erfahrung zu charakterisieren. Indem er
zugibt, dieses Phinomen in seiner Gesamtheit nicht erkldren zu koénnen, driickt
sich ein gewisser Respekt vor dieser Wissensgrenze aus. Hume respektiert die
Unmdglichkeit, den Glauben vollumfanglich verstehen zu konnen.

Letztlich gibt Hume zu, das Gefiihl des Glaubens nicht erkldren zu kénnen:
,, Wollten wir eine Definition dieses Gefiihls zu geben versuchen, so wiirden wir
vielleicht darin eine sehr schwierige, wenn nicht unmégliche Aufgabe erken-

69 Hume, D., ,,Eine Untersuchung iiber den menschlichen Verstand®, S. 70.
70 Hume, D., ebd. S. 71.
71 Hume, D., ebd. S. 71.
72 Hume, D., ebd. S. 72.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

54 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

nen.“”> Hume hatte versucht, die Jenseitsvorstellung des Menschen auf die Me-

chanismen von Gewohnheit und Erfahrung zu reduzieren.

Sehr groBe Kritik iibt Hume an Methoden der &uBeren Beeinflussung der
Glaubigen durch Bilder oder Zeremonien. Zu den Feststellungen Humes zu reli-
gidser und spiritueller Praxis wire anzumerken: Tatsdchlich sind aber Jenseits-
vorstellungen ein Grundphénomen der menschlichen Existenz. Es fragt sich, ob
solche Vorstellungen wegrationalisiert werden koénnen. Sind wir wirklich so
verniinftig geworden, auf Rituale, Symbole, religidse Praktiken und Glaubens-
vorstellungen verzichten zu konnen? Koénnen wir unsere archaischen Reste ver-
dringen oder abtdten nach dem Motto ,, uns bleibt ein Erdenrest, zu tragen pein-
lich...“?"* Rituale und Symbole werden von Hume in ihrer tatséichlichen Bedeu-
tung fiir die menschliche Existenz vermutlich verkannt. Hume spricht von der
VerduBlerlichung der Gegenstinde des Glaubens und der Beeinflussung durch
Bilder, so dass seine Analyse den Eindruck erweckt, Religiositét, Spiritualitt,
Rituale und Symbole seien génzlich verzichtbar und nur Ausdruck eines unauf-
geklarten Geistes. Religiose Symbole lassen sich aber nicht rein rational erkla-
ren. Auf die Bedeutung und die Funktion von Symbolen soll im zweiten Teil
dieser Arbeit im Zusammenhang mit der psychoanalytischen Theorie nédher ein-
gegangen werden.

Interessant wére es nun zu fragen, wie David Hume die Menschen in exis-
tentiellen Krisen, wie zum Beispiel Krankheit, sieht. Durch eine schwerwiegende
Erkrankung, wie zum Beispiel einen Schlaganfall oder eine Krebserkrankung,
kann ein Mensch aus einer Art ,triigerischen Selbstiiberschitzung® erwachen.
Fir Hume unterliegen die Menschen, was ihre Ansicht iiber ihre tatsdchlichen
Krifte angeht, einer stdndigen Selbstiiberschitzung.

Wie sich diese ,natiirliche* Selbstiiberschitzung erkldaren ldsst, erldutert
Hume anhand der ,,Idee der Selbstbesinnung®. So wiirden wir fiihlen, mit Gewalt
und Kraft iiber unseren Korper ausgestattet zu sein und dass der Kérper unseren
Befehlen gehorche. Hierbei handle es sich aber um eine triigerische Vorstellung.
David Hume stellt fest, dass wir nur sehr wenig iiber die tatsdchlichen Krifte in
unserem Korper wissen und letztlich sei die ,, Gewalt des Geistes iiber sich selbst
ebenso beschrdinkt wie die iiber den Leib; und diese Schranken lernt man nicht
durch Vernunft oder eine Einsicht in die Natur von Ursache und Wirkung ken-
nen, sondern allein aus Erfahrung und Beobachtung*“.”

David Hume erklért dies unter anderem mit Erfahrungen, die im Rahmen
von schwerwiegenden und beeintrichtigenden Erkrankungen gemacht werden

73 Hume, D., ebd. S, 71.
74 Goethe, J.W. von, ,,Faust I, Vers 11954ff, Die vollendeten Engel.
75 Hume, D., ,,Eine Untersuchung iiber den menschlichen Verstand®, S. 93.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.1. David Hume 55

konnen, wie zum Beispiel Lahmungen. Solche Krankheiten kénnten dem Men-
schen seine eigentliche Beschranktheit und Kleinheit verdeutlichen. Durch die
Erfahrung des Krankseins sei es moglich zu erkennen, dass die tatsdchliche
menschliche Grofe und Kraft nur eingebildet und somit eher gering sei. Dies
gelte, so Hume, auch fiir unsere Gefiithlswelt: ,, Unsere Autoritdt iiber die Gefiih-
le und Affekte ist weit schwdcher als iiber unsere Ideen, und selbst die letztere ist
in sehr enge Grenzen eingeschlossen. Wer getraute sich, den tiefsten Grund fiir
diese Grenzen anzugeben oder zu zeigen, warum die Kraft in einem Falle ver-
sagt und in einem anderen nicht? “’°

Diese Erkenntnis Humes hat bis heute Giiltigkeit. So ist es eben nicht mit
Absolutheit vorauszusagen, warum bei dem einen Patienten mit einem bestimm-
ten Krebsrisiko die Krankheit ausbricht und bei einem anderen Patienten nicht.
Die letzten Fragen lassen sich nicht oder nur teilweise innerhalb enger Grenzen
beantworten.

Somit kann David Hume eine durchaus realistische Einschitzung der Mog-
lichkeiten des Menschen zugesprochen werden: ,,Die Beherrschung unseres
Selbst ist zu verschiedenen Zeiten sehr verschieden. Ein Gesunder besitzt sie in
héherem Mafe als ein durch Krankheit Geschwdchter.*”

Aus den Feststellungen Humes lésst sich ableiten, dass gerade anhand von
schwerwiegenden Krankheiten und Leiden sich der Mensch seiner tatséchlichen
GroBe bewusst werden kann.

In der Existenzphilosophie des 20. Jahrhunderts sind Krankheit und Leiden
mogliche Kristallisationspunkte menschlicher Erfahrung. Der Psychiater Karl
Jaspers (1883 — 1969) prigte den Begriff der ,.Existenzerhellung“’®. Das
menschliche Leben ist fragil und die Feststellungen Humes zeigen, dass er weil,
wovon er spricht. Er hat selbst erfahren, sowohl seelisch als auch korperlich
krank zu sein. In diesem Respekt vor der Zerbrechlichkeit des Lebens und der
Kleinheit des Menschen verbirgt sich ein spiritueller Ansatz: ,, Alles was wir
kennen ist unsere tiefe Unwissenheit ... “”’. Es mag vielleicht gewagt sein, David
Hume als einen Existenzphilosophen zu bezeichnen. Anhand der folgenden
Textbeispiele soll aber gezeigt werden, dass Hume mehr war als nur ein Skepti-
ker. Um zu tieferer Erkenntnis zu gelangen, bedarf es mehr als eines reinen
Skeptizismus. Wie dies zu verstehen ist, soll an spéterer Stelle anhand der ,,Dia-
loge iiber die natiirliche Religion® erlautert werden.

76 Hume, D., ebd. S. 93.

77 Hume, D., ,,Eine Untersuchung iiber den menschlichen Verstand®, S. 94.
78 Jaspers, K., ,,Philosophie II — Existenzerhellung®.

79 Hume, D., ,,Eine Untersuchung iiber den menschlichen Verstand®, S. 98.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

56 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufkldrung

Hume warnte vor einem {ibertriebenen Skeptizismus. Sein Fokus bleibt das
praktische menschliche Leben, das bei einem {ibertriebenen Skeptizismus in
Lethargie verfallen wiirde:

,Denn darin besteht der hauptsdchliche und niederschlagendste Einwand gegen
den tbertriebenen Skeptizismus (excessive scepticism), dass kein dauernder Nutzen
aus ihm jemals hervorgehen kann, solange er in seiner vollen Kraft und Stérke ver-
harrt ... Jede Unterhaltung und jede Handlung wiirden sofort authdren und die Men-
schen in totaler Lethargie verharren, bis die unbefriedigten Bediirfnisse der Natur ih-
rem elenden Dasein ein Ziel setzten. Ein so ungliicklicher Ausgang ist allerdings
sehr wenig zu fiirchten. Die Natur ist immer stéirker als alle Prinzipien.<®

David Hume plédiert fiir einen bescheidenen, geméBigten Zweifel. Hierin zeigt
sich David Hume als ein Philosoph, der bei seinen Uberlegungen den Menschen
in seiner Lebenswirklichkeit nicht aus dem Auge verliert: ,, Im allgemeinen sollte
ein gewisser Grad von Zweifel, Vorsicht und Bescheidenheit bei allen Arten von
Priifungen und Entscheidungen den folgerichtigen Denker nie verlassen.“' Vor
dem Hintergrund seines Lebens und den aus Krankheit und Depression ent-
sprungenen existenziellen Erkenntnissen scheint David Hume den Existenzphi-
losophen des 20. Jahrhunderts erstaunlich nahe zu sein. Die Vorstellung eines
gottlichen Wesens lehnt David Hume eben gerade aus unserem Unvermégen und
unserer Unwissenheit heraus ab:

»s[...] scheint mir, dass diese Theorie von der allgemeinen Energie und Wirksam-
keit des hochsten Wesens zu kiihn ist, um je Uberzeugung bei einem Menschen her-
vorzurufen, der mit der Schwiche menschlicher Vernunft und den enggezogenen
Grenzen all ihrer Tatigkeiten geniigend vertraut ist. Wiare die Kette der Begriindun-
gen, die zu dieser Theorie fiihrt, noch so logisch, es muss ein starker Verdacht, wenn
nicht die volle Sicherheit entstehen, dass sie uns durchaus iiber den Bereich unserer
Féhigkeiten gebracht hat, wenn sie zu so auflerordentlichen, dem gewohnlichen Le-
ben und der Erfahrung so fern liegenden Schliissen fiihrt. Wir sind ins Mérchenland
geraten, lange ehe wir noch die letzten Stufen unserer Theorie erreichten; und dort
haben wir keinen Grund, uns auf unsere gewohnlichen Begriindungsmethoden zu
verlassen oder unseren iiblichen Analogien und Wahrscheinlichkeiten Geltung zuzu-
trauen. Unsere Senkleine ist nicht lang genug, so ungeheure Abgriinde zu loten.*“*’

Hume betont unsere Begrenztheit, um solche aulergewohnlichen Aussagen iiber
ein hoheres Wesen machen zu koénnen. Dies ist mit dem Wahrheitsanspruch

80 Hume, D., ,,Eine Untersuchung iiber den menschlichen Verstand*, S. 199f.
81 Hume, D., ebd. S. 201.
82 Hume, D.; ,,Eine Untersuchung iiber den menschlichen Verstand®, S. 97/98.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.1. David Hume 57

eines unumstdBlichen religiosen Dogmas unvereinbar. Er schreibt schlichtweg,
dass unser zur Verfiigung stehendes Erkenntnisvermégen (,,Senkleine®) nicht
lang genug sei. In dieser schlichten Feststellung driickt sich eine Form von Be-
scheidenheit und Demut aus, die dogmatisch ausgerichteten religidsen Glaubens-
systemen gut tite. Das soll nicht in dem Sinn missverstanden werden, dass
Dogmatismus schlecht sei, sondern vielmehr, dass der Dogmatismus eines Skep-
tizismus bedarf genauso wie der Skeptizismus eines Dogmatismus. Wie dies zu
verstehen ist, soll im Verlauf anhand der ,,Dialoge iiber die natiirliche Religion*
noch ndher herausgearbeitet werden.

Spiritualitdt bei David Hume

Es stellt sich die Frage, ob sich ein Begriff wie Spiritualitiat auf das Leben und
das Werk David Humes anwenden ldsst. Wenn unter Demut eine Geisteshaltung
der Akzeptanz des eigenen Unzulidnglichen und Unvermdgens verstanden wird,
so konnte Hume diese Tugend zugeschrieben werden. Paradoxerweise scheint
hier Hume eine Tugend, ndmlich die der Demut, zu besitzen, die zum Beispiel in
christlichem Kontext von den Gldubigen dem Schopfer gegeniiber gefordert
wird. Im Grunde genommen konnte die skeptische Geisteshaltung Humes auch
als eine Ausdrucksform von Spiritualitit bezeichnet werden. Die Skepsis ent-
springt nicht einer Hybris, einem Uberlegenheitsgefiihl des Menschen gegeniiber
der Umwelt, sondern vielmehr dem Erkennen der eigenen Begrenztheit. Spiritua-
litdt ist aber nicht mit Skepsis zu verwechseln, sondern fiihrt {iber die Skepsis
hinaus.

In der Einfiihrung wurde auf die Definition von Spiritualitdt von Harald
Walach verwiesen, die fordert, dass Spiritualitdt eine das eigene Ich und seine
Ziele iibersteigende Wirklichkeit sei, die ihren Niederschlag im Denken, Fiihlen
und Handeln eines Menschen findet. Gibt es Hinweise bei David Hume fiir eine
spirituelle Grundhaltung?

Im Rahmen dieser Arbeit sollen spirituelle Ausdrucksformen untersucht
werden, die mit den zivilisatorischen und medizinischen Errungenschaften im
Einklang stehen. In ,,Meyers GroBles Taschenlexikon* von 2006 wird Spirituali-
tét als ,,die durch seinen Glauben begriindete und durch seine konkreten Lebens-
bedingungen ausgeformte geistig-geistliche Orientierung und Lebenspraxis eines
Menschen “** bezeichnet. Ca. 100 Jahre zuvor stand in »Meyers Kleines Konver-
sationslexikon® von 1910 zum Begriff Spiritualitit lediglich: ,, Geistigkeit, geis-

83  Meyers GroBes Taschenlexikon, Band 20, 10. Aufl. 2006, Bibliographisches Institut & F.A.
Brockhaus AG; S. 7214.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

58 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

tiges Wesen; spirituell geistig, geistreich; spiritud s, voll Geist und
Feuer; auch: Alkohol enthaltend“®*. In »Webster’s New International Dictionary
of the English Language™ von 1934 wird unter dem Begriff , spirtuality” auch
auf den Gebrauch im Zusammenhang mit ,,mind“ (Geist, Verstand, Denkweise)
verwiesen: ,,Spirituality— 1. Quality or state of being spiritual; spiritual
nature or function; spiritual-mindedness.“** Der Vergleich der Definitionen von
1910, 1934 und 2006 deutet darauf hin, dass der Begriff ,,Spiritualitit” im Ver-
lauf der vergangenen 100 Jahre in einem zunehmend breiteren gesellschaftlichen
Kontext verwendet wird. Dies zeigen die Erlduterungen iiber spirituelle Denk-
weisen (Webster’s, 1934) hin zu einer spirituellen Orientierung und Lebenspra-
xis (Meyer, 2006). David Hume sah das menschliche Leben nicht nur von der
korperlichen, technisch-funktionalen Seite. Genau deshalb entschied er sich,
vom vorgezeichneten Weg der Juristenausbildung abzuweichen und sich ,,nur*
noch mit Philosophie beschéftigen zu wollen. Diese Entscheidung traf er nicht,
um sich aus den gesellschaftlichen Belangen zuriickzuziehen, sondern weil er
davon iiberzeugt war, dass nur ein philosophisch gefestigter Mensch in der Lage
sein wiirde, den Widrigkeiten und Schicksalsschldagen des Lebens gewachsen zu
sein. Die Philosophie sollte alle gesellschaftlichen Bereiche durchdringen und
befruchten und keine Kunst fiir sich sein, nur um der Kunst willen. Die Philoso-
phie verhalf ihm aus einer Lebenskrise heraus. Dies ist flir die Beurteilung des
Denkgebédudes von David Hume nicht unerheblich. Aus der Philosophie sollten
sich praktische Konsequenzen fiir den Alltag ergeben. David Hume wollte sich
mit den ,letzten Dingen* befassen, das Leben in seiner Ganzheit begreifen. Ge-
blieben sind die Skepsis und der Respekt vor dem ,,Unvorstellbaren und Unbe-
greiflichen”. Kann nun eine solche Lebenseinstellung als spirituell bezeichnet
werden?

Der Mainzer Philosoph prigte den Begriff einer ,,sékularen Spiritualitat™.
LieBe sich ein solcher Begriff auf David Hume anwenden?

Spiritualitét in religidsem Sinn wére auf David Hume nicht anwendbar, da
er praktischen Ableitungen aus Vorstellungen eines héheren Wesens mit Skepsis
begegnen wiirde. Ein starres, dogmatisches religioses Glaubensgebdude lehnte
Hume ab, blieb aber in seiner Grundhaltung letztlich auch der Naturwissenschaft
gegeniiber skeptisch.

In einem Essay von Thomas Metzinger tiber “Spiritualitit und intellektuelle
Redlichkeit werden einleitend drei Thesen zur Spiritualitit aufgestellt:

84  Meyers Kleines Konversationslexikon in sechs Bédnden, Band 6, 1910, Bibliographisches
Institut Leipzig und Wien, S. 241.

85  Webster's New International Dictionary of the English Language, Second Edition, 1934, G.
Bell & Sons Ltd., London, Band 2, S. 2429.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.1. David Hume 59

»Was ist Spiritualitdt? Obwohl dies kein technisch philosophischer Text ist,
mochte ich (Metzinger) versuchen, gleichzeitig drei Thesen zu vertreten: Diese drei
Thesen lauten:

1. Das Gegenteil von Religion ist nicht Wissenschaft, sondern Spiritualitit.

2. Das ethische Prinzip der intellektuellen Redlichkeit kann man als einen Sonderfall
der spirituellen Einstellung beschreiben.

3. Die wissenschaftliche und die spirituelle Einstellung entstehen in ihren Reinfor-
men aus derselben normativen Grundidee.“®

Der von Thomas Metzinger entworfene Spiritualititsbegriff konnte auf David
Hume anwendbar sein. In diesem Sinne wére David Hume ein ,,spiritueller Phi-
losoph®. Um eine Vorstellung vom ganzen Menschen David Hume zu erhalten,
ist es niitzlich, die Art und Weise zu betrachten, wie er in den ,,Dialogen iiber die
natiirliche Religion“ an die Fragen nach dem Menschsein, nach Gott und nach
Religion herangeht.

Obwohl Hume ein Leben lang darum bemiiht war, seine Werke zu verbrei-
ten und zu vervielfaltigen, hat er dieses Werk zeitlebens unter Verschluss gehal-
ten. Es ist somit vielleicht das intimste und aufrichtigste seiner Werke und nach
Ansicht des Erlanger Philosophen Kulenkampff sein bestes Werk.

Ein entscheidendes Kriterium der Herangehensweise ist die Dialogform.
Hume verwickelt drei Personen in diesen Dialogen in ein Gesprdch, wobei
Demea einen orthodoxen Theologen, Cleanthes den Philosophen und Philo einen
Skeptiker verkorpert. Kulenkampff stellt in seinem Werk ,,David Hume* die
Frage, wer denn nun Hume selbst sei, Philo oder Cleanthes?

Letztlich gibt Hume hierauf keine Antwort. In den Dialogen verlésst der or-
thodoxe Theologe vorzeitig ,,die Biithne*, vermutlich aus Angst, sein Glauben
konnte bei dem Gesprach Schaden nehmen. Der Dialog wird schlieBlich nur
noch von Philo und Cleanthes fortgesetzt. Allein aus dieser Konstellation lasst
sich ableiten, dass Hume in einem orthodoxen, ideologischen Glaubensgebdude
keinen Weg tieferer Erkenntnis sah. Dies konnte damit erkldrt werden, dass ein
wirklicher Dialog bedeutet, sich zu 6ffnen. Wer aber Angst hat, durch das ,,Po-
ros-Werden®, durch das ,,Sich-den-Andersdenkenden-Offnen®, etwas zu verlie-
ren, iibersicht, dass durch diese geschaffene Offnung auch etwas einstromen
kann, das bereichern kann.

86  Metzinger T., ,,Spiritualitit und intellektuelle Redlichkeit®, http://www.philosophie.uni-mai-
nz.de/Dateien/Metzinger SIR_2013.pdf; 39 Seiten; aufgerufen am 18.08.2014 um 08:30 Uhr.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

60 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

Somit ist die eigentliche Botschaft von David Hume nicht ein Patentrezept
oder eine klare Formel, sondern der Dialog selbst wird zum eigentlichen Schliis-
sel der Erkenntnis. Kulenkampff fasst dies so zusammen: ,,Wir miissen also
beides sein: Philo so gut wie Kleanthes, das ist Humes Botschaft, der weder mit
Philo noch mit Kleanthes, sondern allenfalls mit beiden Rollen identifiziert wer-
den kann, die sie in den Dialogen spielen.**’

Die Spiritualitit eines David Humes ldsst sich anhand einzelner Textbei-
spiele aus den ,,Dialogen iiber die natiirliche Religion* erahnen:

,»Gebt acht, Philo, erwiderte Cleanthes, gebt acht; geht nicht zu weit; lasst
Euren FEifer gegen falsche Religion Eure Verehrung fiir die wahre nicht unter-
graben. Lasst nicht dies Prinzip fahren, den hauptsdchlichsten, den einzigen
grofien Trost im Leben und unsere wichtigste Stiitze bei allen Angriffen eines
wichtigen Schicksals.«**

Vielleicht heiflt die Grundbotschaft David Humes beziiglich des Umganges
der Menschen untereinander einfach nur, achtsam zu sein, auf sich und die ande-
ren achtzugeben. Was dies in Anbetracht der zahlreichen, gerade auch religios
motivierten Konflikte heutiger Zeit bedeuten konnte, so wiirde David Hume
vermutlich folgenden Rat geben:

»Wollt ihr, meine Herren iiber die Grade streiten und in eine Erérterung
eintreten, welche keinen bestimmten Sinn und also keine Entscheidung zuldsst?
[...] Seht also zu, wo der wirkliche Streitpunkt liegt, und wenn ihr eure Erérte-
rungen nicht beiseite legen mégt, so bestrebt euch wenigstens, eure Heftigkeit
abzulegen. ™

Streitfragen infolge der Natur der Sprache und der menschlichen Vorstellungen

Aus dem iiber zweitausend Jahre andauernden philosophische Disput iiber nicht
beweisbare Dinge zieht Hume eine erniichternde Bilanz:

,.Es liele sich verniinftigerweise erwarten, dass in Fragen, die seit dem Urbeginn
der Wissenschaft und Philosophie mit groem Eifer verhandelt und umstritten wor-
den sind, die Streitenden sich zum mindestens iiber die Bedeutung aller Ausdriicke
geeinigt hétten; und dass unsere Untersuchungen im Laufe von zwei Jahrtausenden
imstande sein sollten, von Worten zum wahren und wirklichen Gegenstand der Ent-
zweiung liberzugehen. [...] Betrachten wir aber die Sache néher, so werden wir zu

87 Kulenkampff, J., ,,David Hume", S. 167.
88 Hume, D., ,,Dialoge iiber die natiirliche Religion®, S. 82.
89 Hume, D., ,,Dialoge iiber die natiirliche Religion®, S. 78.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.1. David Hume 61

einem ganz entgegengesetzten Schlusse neigen. Aus diesem Umstand allein, dass
eine Streitfrage lange Zeit im Gange und noch unentschieden geblieben ist, ldsst sich
annehmen, dass eine Zweideutigkeit im Ausdruck besteht und dass die Streitenden
den in der Kontroverse gebrauchten Begriffen verschiedene Ideen zuordnen.«”” Dies
gilt insbesondere fiir Bereiche, die jenseits der menschlichen Erkenntnismdglichkei-
ten liegen: ,,Wenn freilich die Menschen sich an Probleme wagen, die ganz aufler
dem Bereich menschlicher Fahigkeiten liegen, wie solche iiber den Weltenursprung
und die Verfassung des intelligiblen Systems oder Reichs der Geister, so mdgen sie
lange die Luft mit fruchtlosem Wortwechsel erschiittern und doch nie zu einem be-
stimmten Schluss kommen.**’

Hume macht deutlich, dass es in zweitausend Jahren nicht gelungen ist, sich auf
einheitliche Begriffe zu einigen. Es ist somit miiBlig, iiber Dinge zu streiten, die
mit unseren menschlichen Féhigkeiten nicht beantwortet werden kdnnen. Dies
wirft er seinen philosophischen Kollegen vor. Hume fordert stattdessen, den
Blick auf die alltdglichen und fiir das Leben bedeutsamen Dinge zu richten. Hu-
me orientiert sich hierbei an dem, was er in der Natur tatsdchlich vorfindet:

,.Es wird allgemein anerkannt, dass die Materie in all ihren Vorgéngen durch eine
notwendige Kraft getrieben wird... So entsteht unsere Idee von Notwendigkeit und
Verursachung denn ganz und gar aus der Einformigkeit, die sich im Verhalten der
Natur beobachten ldsst; wo gleichartige Gegensténde bestindig zusammen auftreten
und der Geist durch Gewohnheit veranlasst wird, den einen aus dem Erscheinen des
anderen abzuleiten.“”

Hume sieht diese Gleichformigkeit auch in den menschlichen Verhaltensweisen
und Handlungen. Die Menschen haben sich im Verlaufe der Jahrtausende nicht
verandert. Es sind stets dieselben Affekte und Beweggriinde:

,Dieselben Beweggriinde rufen immer dieselben Handlungen hervor: dieselben
Ereignisse folgen aus denselben Ursachen. Ehrsucht, Geiz, Selbstliebe, Eitelkeit,
Freundschaft, Edelmut, Gemeinsinn: diese Affekte sind in verschiedenen Mi-
schungsgraden in der menschlichen Gesellschaft verteilt und von Anbeginn der Welt
und noch heute der Quell aller Handlungen und Unternehmungen gewesen, die man
je bei Menschen beobachtet hat.“*

90 Hume, D., ,,Eine Untersuchung iiber den menschlichen Verstand®, S. 107.
91 Hume, D., ebd., S. 107f.
92 Hume, D., ebd., S. 109.
93 Hume, D., ,,Eine Untersuchung iiber den menschlichen Verstand®, S. 110.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

62 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufkldrung

Somit ist die menschliche Beschaffenheit dieselbe geblieben. Die Menschen
haben sich nicht veridndert. Es sind dieselben Affekte und Gefiihle, die die Men-
schen in ihren Handlungen leiten. Die Beobachtung von Hume ist bemerkens-
wert, denn er erkennt damit an, dass das menschliche Verhalten iiberwiegend
und in unterschiedlichen Mischungsverhiltnissen von Affekten und Gefiihlen
beherrscht und geleitet wird. Hume verbannte gefiihlsassoziierte, transzendente,
menschliche Vorstellungen ins Mirchenreich, obwohl er zugibt, dass wir nur
wenig Autoritdt iiber unsere Gefiihle und Affekte haben: ,, Unsere Autoritdt tiber
die Gefiihle und Affekte ist weit schwiicher als iiber unsere Ideen.“** Glaubens-
vorstellungen ordnet Hume der Gefiihlswelt zu. Obwohl David Hume klar er-
kennt, dass der Mensch zum wesentlichen Teil von Affekten und Gefiihlen gelei-
tet wird und die Macht der Ideen dagegen nur begrenzt ist, will er diesen Gefiih-
len nicht diejenige Bedeutung beimessen, die sich doch tatsdchlich haben. Auch
nach iiber zweitausend Jahren sind die Menschen nicht weniger affekt- und ge-
fiihlsabhéngig geworden. Die rationale, vernunftgesteuerte Oberflache ist diinner
als vermeintlich angenommen. Hier bekennt sich Hume sehenden Auges den-
noch zur Vernunft und schlussfolgert, dass er nie schwanke zwischen einem
tugendhaften und lasterhaften Lebenswandel, sondern wisse, dass fiir einen
wohlgearteten Geist alle Vorteile auf der Seite des ersteren liegen.”” Der Wider-
spruch besteht darin, dass Hume annimmt, dass allein aufgrund vernunftbasierter
Erkenntnis fiir einen ,,wohlgearteten Geist“ die Wahl zwischen tugendhaftem
und lasterhaftem Lebenswandel moglich sei.

Affekte und Gefiihle

An dieser Stelle wird deutlich, dass eine hierarchische Wertung vorgenommen
wurde, die Vernunft scheint iiber den Affekten und Gefiihlen zu stehen. Die
Macht der Affekte und Gefiihle wird zwar zugegeben, aber offensichtlich als
weniger bedeutsam fiir Lebensentscheidungen gesehen. Der richtige Lebens-
wandel sei vernunftgesteuert. An dieser Gewichtung zugunsten der Vernunft und
zu Lasten der Affekte und Gefiihle wird deutlich, dass es auch eines Wissens
iiber die Gefiihle und Affekte bedarf. Es kdnnte sonst sein, dass im Zuge einer
gelenkten Selbstreflexion bisher wenig wahrgenommene unterdriickte Gefiihle
iiberméchtig werden konnen. Eine Bewusstseinskultur kann nicht nur rein ratio-
nalen Vernunfterwigungen folgen. Es bedarf einer vertieften Auseinanderset-
zung mit den menschlichen Affekten und Gefiihlen.

94 Hume, D., ,,Eine Untersuchung iiber den menschlichen Verstand®, S. 93.
95 Hume, D., ebd. S. 177.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.1. David Hume 63

Das Verdienst Humes und Kants war es, der menschlichen Vernunft zu ih-
rem Recht auf Selbstbestimmung zu verhelfen. Die tatsdchliche Bedeutung der
Affekte und Gefiihle sollte erst in spiterer Zeit erkannt werden. Voraussetzung
hierfiir war aber der Befreiungsschlag eines David Humes und Immanuel Kants.
Die wissenschaftliche Untersuchung der Affekte und Gefiihle setzte ndmlich
voraus, dass wir von der menschlichen Vernunft unbefangen Gebrauch machen
konnten. Genauso wie bei den Begriffen ,,Identitdt”, ,Ich® und ,,Selbst” ist es
wichtig, sich zu vergegenwiértigen, dass die Gefiithle und Affekte nicht das
Hauptaugenmerk David Humes waren. Es ist somit miiflig, aus heutiger Sicht
darauf hinzuweisen, dass Hume diesbeziiglich keine tieferen Betrachtungen
unternommen hat. Wenn man mit der ,,Brille” eines Menschen des 21. Jahrhun-
derts die Untersuchungen David Humes liest, wird man feststellen, dass die
Macht der Gefiihle und Affekte als etwas schwer zu Kontrollierendes zwar be-
schrieben wird, deren Bedeutung fiir die menschliche Existenz aber unterschétzt
werden. Fiir den heutigen Menschen sind Begriffe wie ,,Gefiihl“ und ,,Ich* allge-
genwartig und bestens vertraut. Die Menschen im 17. und 18. Jahrhundert hatten
mehr mit ihrem tagtiglichen Uberleben (zum Beispiel DreiBigjéhriger Krieg im
17. Jahrhundert oder Hungersnot in Schottland Ende des 17./Anfang des 18.
Jahrhundert) zu kdmpfen, als iiber Gefiithle und ihre Identitdt nachzudenken.
Zum genaueren Verstdndnis David Humes ist es stets notwendig, sich das Zeital-
ter, in dem er lebte, vor Augen zu fiihren. Die wissenschaftliche Untersuchung
der Gefiihle blieb dem 20. Jahrhundert vorbehalten. Zunichst war es notwendig,
dass die Menschen losgeldst von kirchlichen Glaubensvorstellungen begannen,
tiber ihre Gefiihle nachzudenken. Vorher wurden ndmlich die Gefiihle durch den
Moralkodex der Kirche klassifiziert in solche, die gottgefillig waren, und solche,
die Todslinder waren. Nicht durch Zufall finden sich einige der stirksten
menschlichen Affekte bei den Todsiinden’® wieder. Gefiihle werden erst Gegen-
stand der menschlichen Vernunft, wenn sie in deren apriorischer Form wahrge-
nommen werden, ndmlich als Gegenstand menschlicher Erwdgung, Erinnerung
und Planung. Im 20. Jahrhundert wurden die Gefiihle in dieser Form zum Ge-
genstand verniinftiger Betrachtung. Deshalb soll im zweiten Teil dieser Arbeit
die psychoanalytische Theorie herangezogen werden, um diesen von Hume noch
nicht in seiner tatsdchlichen Bedeutung erkannten Bereich der Affekte und Ge-
fiithle genauer zu betrachten. Hume zieht die Schlussfolgerung, dass

,-alle Philosophie der Welt und alle Religion, die nur eine besondere Art der Phi-
losophie ist, niemals imstande sein wird, uns iiber den gewdhnlichen Lauf der Erfah-

96  Sieben Todsiinden: Hochmut, Geiz (Habgier), Wollust (Begehren), Zorn (Wut), Vollerei
(Selbstsucht), Neid (Eifersucht) und Faulheit.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

64 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

rung hinauszufiihren oder uns einen anderen Mafstab fiir unser Benehmen und Ver-
halten zu geben als den von der Betrachtung des gewdhnlichen Lebens gelieferten.
Keine neue Tatsache kann je aus der religiosen Hypothese abgeleitet, kein Ereignis
vorhergesehen oder vorhergesagt, weder Lohn noch Strafe erhofft oder gefiirchtet
werden iiber das hinaus, was uns bereits aus dem Leben und der Beobachtung be-
kannt ist.«*

Hume erkennt, dass religidse Vorstellungen die Gefiihlswelt des Menschen be-
rithren und die Macht dieser Gefiihle und Affekte rationale Erwdgungen obsolet
machen konnen. Ausgangspunkt dieser Arbeit war die Frage nach dem Gliick
und den Voraussetzungen fiir ein gliickliches Leben. Ist nun bei den rationalen
Erwégungen David Humes das Gliick aus der Betrachtung verschwunden? David
Hume schreibt an einer Stelle in seiner Untersuchung iiber den menschlichen
Verstand iiber das Gliick des Menschen: ,, Mir ist bewusst, dass nach den Erfah-
rungen, die die Menschheit bisher gesammelt, die Freundschaft, der Hauptgenuf3
des Lebens ist und Mdpigkeit der einzige Quell der Ruhe (tranquillity) und des
Gliicks (happiness). “** Hume gibt somit unmissverstindlich zu verstehen, worin
er die Quelle des Gliicks und der Ruhe sieht: Freundschaft und MaBigkeit. Hume
leitet dies an dieser Textstelle nicht aus einer philosophischen Betrachtung ab.
Zieht man jedoch die ,,Dialoge iiber die natiirliche Religion® heran, so wird deut-
lich, was er damit im Hinblick auf das gesamte Leben gemeint haben konnte. Es
ist die Art und Weise, wie Menschen mit sich und anderen umgehen. Wenn sich
innere oder dullere Streitfragen nicht 16sen lassen, so gelte es, zunichst, die Hef-
tigkeit des Streits abzulegen. Insofern kann David Hume durchaus als ein spiri-
tueller Philosoph bezeichnet werden.

Ohne auf die Bedeutung der Gefiihle néher einzugehen, kommt David Hu-
me zu seiner eigenen ,,Gliicksformel®, die sogar auffallend aktueller scheint. Die
Erforschung der Gefiihle und Affekte beginnt Ende des 19. Jahrhunderts mit
Sigmund Freud. Zwischen David Hume (Verstand im Fokus rationaler menschli-
cher Betrachtung) und Sigmund Freud (Gefiihle und Affekte im Fokus rationaler
menschlicher Betrachtung) bedarf es jedoch noch eines wichtigen Forschungs-
gegenstandes, ndmlich die Untersuchung dessen, wozu die menschliche Vernunft
iiberhaupt imstande ist. Immanuel Kant hat in seiner Vorrede zur ,,Prolegomena®
angekiindigt, das von David Hume auf den Strand des Skeptizismus (fest)-
gefahrene Schiff wieder hinauf auf offene Wasser zu setzen:

97 Hume, D., ,,Eine Untersuchung iiber den menschlichen Verstand®, S. 184.
98 Hume, D., ebd., S. 177.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.2. Immanuel Kant 65

,sondern [= Hume] sein Schiff, um es in Sicherheit zu bringen, auf den Strand
(den Skeptizismus) setzte, da es denn liegen und verfaulen mag, statt dessen es bei
mir [=Kant] darauf ankommt, ihm einen Piloten zu geben, der, nach sicheren Prinzi-
pien der Steuermannskunst, die aus der Kenntnis des Globus gezogen sind, mit einer
vollstdndigen Seekarte und einem Kompass versehen, das Schiff sicher fithren kon-
ne, wohin es ihm gut diinkt.«*

Der Anspruch Kants ist vielversprechend und macht deutlich, dass wir nicht
umhin koénnen, uns mit der Weiterentwicklung der Thesen David Humes durch
Immanuel Kant auseinanderzusetzen. Erst danach konnen die Kritiker der Auf-
klarung zu Wort kommen. Immanuel Kant wiederum ist ein Wegbereiter Arthur
Schopenhauers (1788 — 1860). Arthur Schopenhauers Lehre hatte groBen Ein-
fluss auf die Begriindung der Ende des 19. Jahrhunderts entstandenen psycho-
analytischen Theorie durch Sigmund Freud (1856 — 1939).

1.2. Immanuel Kant

Ein wichtiger Dreh- und Angelpunkt des ersten Teils dieser Arbeit (Bewusst-
seinskultur im Licht der abendlédndischen Philosophie der Aufkldrung) sind Im-
manuel Kant und sein philosophisches Werk. Eine innere Haltung der Skepsis ist
ein wichtiger Schritt zu einem selbstbestimmten Leben. Genauso benétigen die
Menschen ,,trostliche Traume®, Lebensmodelle und Theorien, an die sie glauben
konnen. Pierre Janet verwies darauf, dass sehr oft eine grofie Forschungsbewe-
gung durch eine der ehrgeizigen Doktrinen angeschoben wiirde, die vorgdben,
alles mit einem einzigen Wort erkliren zu kinnen.'” Immanuel Kant iiberwand
den Skeptizismus und entwickelte seine Theorie der Vernunft. David Hume
zeigte in seinen ,,Dialogen iiber die natiirliche Religion®, dass der Dialog ent-
scheidend ist. Der philosophische Theoretiker und Metaphysiker und der Skepti-
ker sind aufeinander angewiesen. Hume und Kant kdnnten somit zusammenge-
dacht werden als zwei im Dialog stehende Menschen. Entscheidend diirfte dann
weniger die einzelne These sein, sondern das Offensein im Dialog und Aufei-
nander-Horen. Wie sich Hume das vorstellt, hat er in seinen Dialogen kundgetan,
ohne sich selbst als Autor auf einen bestimmten Standpunkt festzulegen.

Das Anliegen Immanuel Kants lag darin, zu zeigen, wozu die menschliche
Vernunft fahig sei. Damit beschrieb er in allen Einzelheiten ein Vermdgen

99  Kant, L., ,,Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird auftre-
ten konnen®, S. 13.
100 Janet, P., ,,Die Psychologie des Glaubens und die Mystik®, S. 266.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

66 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

menschlicher Natur, das ohne weitere Rechtfertigung auskam und an das Kant
nur noch die Forderung an die Menschen stellte, davon Gebrauch zu machen.
Immanuel Kant schreibt in seiner Vorrede zur ersten Auflage der ,Kritik der
reinen Vernunft“:

,»3ie (= menschliche Vernunft) fangt von Grundsitzen an, deren Gebrauch im
Laufe der Erfahrung unvermeidlich und zugleich durch diese hinreichend bewahrt
ist. Mit diesen steigt sie (wie es auch ihre Natur hinreichend mit sich bringt) immer
hoher, zu entfernteren Bedingungen. Da sie aber gewahr wird, da3 auf diese Art ihr
Geschifte jederzeit unvollendet bleiben miisse, weil die Fragen niemals aufhoren, so
sieht sie sich genoéthigt, zu Grundsitzen ihre Zuflucht zu nehmen, die allen mogli-
chen Erfahrungsgebrauch iiberschreiten und gleichwohl so unverdéchtig erscheinen,
daB auch die gemeine Menschenvernunft damit im Einverstdndnisse steht. Dadurch
aber stiirzt sie in Dunkelheit und Widerspriiche, aus welchen sie zwar annehmen
kann, daf3 irgendwo verborgene Irrthiimer zum Grunde liegen miissen, die sie aber
nicht entdecken kann, weil die Grundsitze, deren sie sich bedient, da sie liber die
Grénze aller Erfahrung hinausgehen, keinen Probirstein der Erfahrung mehr aner-

kennen. Der Kampfplatz dieser endlosen Streitigkeiten heift nun Metaphysi
K <<l0!

Die ,,Kritik der reinen Vernunft“ wurde bezeichnenderweise von der Katholi-
schen Kirche 1827 per Dekret auf den ,Index librorum prohibitorum® (,,Ver-
zeichnis der verbotenen Biicher®) gesetzt, vermutlich, weil sonst ,,die Fragen
niemals aufhoren” und ein solches Hinterfragen die kirchliche Autoritit gefahr-
den wiirde. Das Werk ist zur Grundlage der modernen westlichen Zivilisation
geworden, ohne dass wir uns dieses Ursprunges heute noch bewusst sind. Die
Erkenntnisse von Immanuel Kant sind unbemerkt in Selbstverstindlichkeit er-
wachsen bis heute. Immanuel Kant selbst ist dabei als ,,Verursacher® eher im
Hintergrund geblieben. Bei der Begriindung fiir die Vergabe des Medizin-
Nobelpreises 2014 an die Neurowissenschaftler Edvard Moser, May-Britt Moser
und John O’Keefe nimmt das Nobelpreis-Komitee des Karolinska-Instituts Be-
zug auf Immanuel Kant:

“More than 200 years ago, the German philosopher Immanuel Kant argued that
some mental abilities exist as a priori knowledge, independent of experience. He
considered the concept of space as an inbuilt principle of the mind, one through
which the world is and must be perceived. With the advent of behavioural psycholo-

gy in the mid-20th century, these questions could be addressed experimentally”.’*

101 Kant, L., ,,Kritik der reinen Vernunft, Vorrede zur ersten Auflage; Seite 21.
102 Quelle: http://www.nobelprize.org/nobel_prizes/medicine/laureates/2014/press.html, aufgeru-
fen 09.10.14.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.2. Immanuel Kant 67

2005 wurde das Raitsel der a priori Vorstellung des Raumes durch die Entde-
ckung der “Gitterzellen” entschliisselt. Hierfiir erhielten das Ehepaar Moser und
O’Keefe den Medizin-Nobelpreis 2014.

Immanuel Kant gilt zwar als der am meisten rezipierte Philosoph unserer
Tage, es darf aber bezweifelt werden, ob seine tatsdchliche Bedeutung fiir die
Entwicklung der westliche Zivilisation von der Aufkldrung bis in die heutige
Zeit von den breiten Massen erkannt wird. Eine philosophische Auseinanderset-
zung kann deshalb nicht an Kant vorbeifiihren. Es soll deshalb die These aufge-
stellt werden, dass unsere heutige westliche Zivilisation ohne Immanuel Kant
nicht moglich gewesen wire. Eine Bewusstseinskultur in der heutigen Zeit muss
sich daher mit Immanuel Kant auseinandersetzen, wenn sie den Anspruch erhebt,
mit den heutigen zivilisatorischen und medizinischen Errungenschaften in Ein-
klang stehen zu wollen. Immanuel Kant wagte es, den Nerv des ontologischen
Gottesbeweises zu durchtrennen. Damit setzte er eine Entwicklung mit weitrei-
chenden Folgen in Gang. Es war ein Schlusspunkt in der philosophischen Be-
griindung einer jahrhundertelangen Entwicklung. Eine zentrale Botschaft der
Philosophie Immanuel Kants ist seine Aufforderung:

,,Habe Mut(h), Dich Deines eigenen Verstandes zu bedienen! |... und
dass wir hierzu keiner Rechtfertigung und keiner Erlaubnis bediirfen. Dass wir
von unserer Vernunft Gebrauch machen sollen und hierzu keiner Erlaubnis oder
Rechtfertigung bediirfen, ist heute eine allgemein verbreitete und in ihrem Wert
und in Bezug auf ihre Herkunft nicht mehr hinterfragte Vorstellung. Der indust-
rielle Fortschritt und der Wissenszuwachs in der Forschung wéren ohne diese
Selbstverstindlichkeit gar nicht moglich gewesen. Der zivilisatorische Fortschritt
war somit der dulere Beweis fiir diese Entwicklung. Dies hatte einen Verbrei-
tungsgrad, der so offensichtlich war, dass ein Riickschritt hinter diese Erkennt-
nisse nicht mehr moglich wire ohne zivilisatorische EinbuBen. Immanuel Kant
hatte jenen Funken aufgegriffen, den David Hume entziindet hatte und der in der
Folge nahezu zum Erléschen gekommen war. In die Tat umgesetzt haben die
Erkenntnisse Kants nachfolgende Generationen. Arthur Schopenhauer (1788 —
1860) bezeichnete sich als den wichtigsten Schiiler Immanuel Kants. Dieser
wiederum hatte grofien Einfluss auf Sigmund Freud (1856 — 1939). Daraus ergibt
sich eine Verbindung von Immanuel Kant iiber Arthur Schopenhauer zur psy-
choanalytischen Theorie Sigmund Freuds. Johann Wolfgang von Goethe sagte
1827 gegeniiber Johann Peter Eckermann (1792 — 1854) iiber die Philosophen
seiner Zeit: ,, Kant ist der vorziiglichste, ohne allen Zweifel. Er ist auch derjeni-
ge, dessen Lehre sich fortwirkend erwiesen hat, und die in unserer Kultur am

]n 103

103 Kant, I.: ,,Beantwortung der Frage: Was ist Aufklarung?*, Berlinische Monatsschrift, 1784, 2,
S. 481ff.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

68 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

tiefsten eingedrungen ist.“'”* Die Erkenntnisse Kants pflanzten sich aber nicht

nur auf der philosophisch-psychologischen Ebene fort, sie fanden auch ihre Um-
setzung in die Tat. Alexander von Humboldt (1769 — 1859) darf ebenfalls als ein
»Schiiler” von Immanuel Kant bezeichnet werden. Seine Forschungsreisen auf
die Kanarischen Inseln und nach Siidamerika wurden zur Inspiration fiir einen
der bedeutendsten Naturforscher aller Zeiten: Charles Darwin (1809 — 1882)
studierte die Berichte Alexander von Humboldts, bevor er sich selbst auf der
HMS Beagle 1831 auf eine 5-jahrige Forschungsreise begab. Seine Forschungs-
ergebnisse wiederum revolutionierten die Biologie.

Es ist aus der Perspektive des 21. Jahrhunderts schwer nachvollziehbar,
welche Sprengkraft die geistige Entfesselung im 18. Jahrhundert fiir das nach-
folgende Jahrhundert hatte. Das verdnderte ,,geistige Klima*“ wurde so zur ei-
gentlichen Grundlage fiir bisher ,,unzulédssige™ Fragestellungen bis hin zum Hin-
terfragen der Unabénderlichkeit gottlicher Geschopfe. Einen Eindruck hiervon
ermitteln Betrachtungen aus den Werken von Alexander von Humboldt und
Charles Darwin. Alexander von Humboldt schreibt in seinen einleitenden Be-
trachtungen zu seiner physischen Weltbeschreibung ,,Kosmos® (1845 erschie-
nen):

»Wer die Resultate der Naturforschung nicht in ihrem Verhiltnil zu einzelnen
Stufen der Bildung oder zu den individuellen Bediirfnissen des geselligen Lebens,
sondern in ihrer groen Beziehung auf die gesamte Menschheit betrachtet, dem bie-
tet sich, als die erfreulichste Frucht dieser Forschung, der Gewinn dar, durch Ein-
sicht in den Zusammenhang der Erscheinungen den Genuf3 der Natur vermehrt und
veredelt zu sehen. Eine solche Veredelung ist aber das Werk der Beobachtung, der
Intellliagjenz und der Zeit, in welcher alle Richtungen der Geisteskréfte sich reflectie-
ren.*

Die Betrachtung in Beziechung auf die ,,gesamte Menschheit™ ist Kantisches
Denken. Alexander von Humboldt wendet sich in seinen einleitenden Betrach-
tungen auch gegen Dogmen und Verbote:

,,Die dogmatischen Ansichten der vorigen Jahrhunderte leben dann nur fort
in den Vorurtheilen des Volks und in gewissen Disciplinen, die, in dem Bewuf3t-
sein ihrer Schwdche, sich gern in Dunkelheit hiillen. «1% Alexander von Hum-
boldt praktiziert die Aufforderung Immanuel Kants, Mut zu haben, sich seines
eigenen Verstandes zu bedienen. Dogmatische Sichtweisen fithren, so Humboldt,

104  Eckermann im Gespriach mit Goethe, zitiert in Schultz, U., ,,Jmmanuel Kant — Monographie®,
S. 138.

105 Humboldt, A. von, ,,Kosmos-Entwurf einer physischen Weltbeschreibung®, S. 9.

106 Humboldt, A. von, ebd., S. 10.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.2. Immanuel Kant 69

dazu, dass eine groBartige Betrachtung des Weltbaus verhindert wird: ,, Eine
solche rohe Anhdufung physischer Dogmen, welche ein Jahrhundert dem ande-
ren tiberliefert und aufdrdngt, wird aber nicht blof schéddlich, weil sie einzelne
Irrthiimer ndhrt, weil sie hartndckig, wie das Zeugnif3 schlecht beobachteter
Tatsachen ist; nein, sie hindert auch jede grofartige Betrachtung des Welt-
baus. “!’” Alexander von Humboldt duBert sich auch zu etwaigen Angsten, dass
durch solche Forschung und Betrachtung alles zergliedert und entzaubert werden
konnte: ,, Will man aber aus der objectiven Verschiedenheit der Erscheinungen
die Stirke des Totalgefiihls erkliren, so muf3 man sondernd in das Reich be-
stimmter Naturgestalten und wirkender Krifte hinabsteigen.“'” Also gerade,
indem wir betrachten und ergriinden, sind wir erst imstande, die Natur in ihrer
ganzen Fiille zu fiihlen. Es ist wichtig, eine Vorstellung davon zu bekommen,
welcher Funke vom Geist der Aufkldrung in das nachfolgende Jahrhundert ge-
tragen wurde. Die philosophischen Thesen Immanuel Kants wurden von nach-
folgenden Philosophen aufgegriffen, zergliedert, teilweise abgelehnt oder in
anderer Form présentiert. Neue philosophische Denkrichtungen entstanden.
Doch genauso wie in der Naturwissenschaft ist es auch in der Philosophie not-
wendig, Nachforschungen anzustellen und Fragen zuzulassen. Immanuel Kant
und Alexander von Humboldt fordern dazu auf, sich mit Mut diesen Fragen zu
stellen:

,,Klare Ansicht der Natur, wenn auch nur eine historische, bewahrt vor den An-
mafungen einer dogmatisierenden Phantasie. Sie lehrt, daB3 der Enckische Comet,
der schon in 1200 Tagen seinen Lauf vollendet, wegen der Gestalt und der Lage sei-
ner Bahn, harmlos fiir die Erdbewohner, harmlos wie der gro3e sechs und siebenzig
jéhrige Halleysche Comet von 1759 und 1835 ist, daf ein anderer Comet von kurzer
(sechsjdhriger) Umlaufszeit, der Bielasche, allerdings die Erdbahn schneidet, doch
nur dann uns nahe kommen kann, wenn seine Sonnennihe in die Zeit des Winter-
solstitiums fallt. %

Alexander von Humboldt erldutert somit an dem praktischen Beispiel der Be-
rechnung von Kometenumlaufbahnen, wie wichtig eine klare Analyse und Be-
trachtung der Natur fiir die menschliche Existenz sind. Letztlich hat dann Imma-
nuel Kant ein Feuer entfacht, das dann nicht mehr durch ,,dogmatisierende Phan-
tasien, Indizes oder sonstige Verbote zu 16schen war. Seine Aufforderung, den
eigenen Verstand zu gebrauchen, hatte Friichte getragen. Um die weltliche Di-
mension des Philosophen Immanuel Kants zu ermessen, ist es wichtig, auch eine

107 Humboldt, A. von, ebd., S. 17.
108 Humboldt, A. von, ebd., S. 12.
109 Humboldt, A., ,,Kosmos- Entwurf einer physischen Weltbeschreibung*, S. 19f.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

70 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

Vorstellung von den naturwissenschaftlichen Friichten seines Befreiungsschlages
zu entwickeln. Kant steht damit nicht nur in einer philosophischen Tradition, er
ist auch eine geistige Wurzel einer modernen Form der Naturbetrachtung gewor-
den. Dies gilt insbesondere fiir jene Bereiche naturwissenschaftlicher Forschung,
die zu Beginn des 19. Jahrhundert noch tabuisiert waren. Charles Darwin folgt
Alexander von Humboldt. Er hatte sich mit Alexander von Humboldts Bericht
iiber die ,,Reise in die Aequinoctial-Gegenden des neuen Continents* befasst und
schlieBlich seine eigene Reise angetreten. Dies fiihrte zur Geburtsstunde der
modernen Biologie und 16ste im 19. Jahrhundert heftigste dogmatische Diskussi-
onen aus. Das Feuer liel sich nicht mehr 16schen. Charles Darwin kommt in
seiner Untersuchung iiber die Entstehung der Arten zur Schlussfolgerung:
., Nichts kann im ersten Augenblick weniger glaubhaft scheinen, als dass die
zusammengesetztesten Organe und Instinkte ihre Vollkommenheit erlangt haben
sollen nicht durch hohere und doch der menschlichen Vernunft analoge Kridfte,
sondern durch die blosse Zusammensparung zahlloser kleiner aber jedem indi-
viduellen Besitzer vortheilhafter Abinderungen.“''"® Damit hinterfragt Charles
Darwin Jahrtausende alte Vorstellungen iiber die menschliche Schopfung durch
sorgfiltige Beweisfiihrung und Betrachtung. Charles Darwin kann den nachfol-
genden Sturm der Entriistung nicht verstehen: ,, Ich kann nicht glauben, dass die
in diesem Bande aufgestellten Ansichten gegen irgend wessen religidse Gefiihle
verstossen sollten. Es moge die Erinnerung geniigen, dass die grosste Entde-
ckung, welche der Mensch jemals gemacht hat, ndmlich das Gesetz der Gravita-
tion von Leibniz angegriffen worden ist, weil es die natiirliche Religion unter-
grabe und die offenbarte verliugne. “'"!

Der von religidsen Fesseln losgeloste Gebrauch menschlicher Vernunft ist
die Initiierung einer weltverdndernden Entwicklung. Die Werke Kants und Dar-
wins sind nachfolgend heftig kritisiert und diskutiert worden. Dennoch sind
diese Werke nicht mehr wegzudenken, sie wurden zur Grundlage der westlichen
Zivilisation. Spirituellen Ausdrucksformen im 21. Jahrhundert miissen daher mit
zivilisatorischen und medizinischen Errungenschaften in Einklang gebracht wer-
den.

Jeder Erkenntnis muss der Platz zugewiesen werden, der ihr entspricht. Das
heift, dass sie sich nicht ausschliefSen, sondern es muss ihr Verhiltnis zueinander
bestimmt werden. In Bezug auf Gesundheit und Krankheit kann dies in Bezug
auf jeden Patienten ein anderes Verhiltnis sein. Hierauf wird im vierten Teil
dieser Arbeit ndher eingegangen.

110 Darwin, C., ,,Uber die Entstehung der Arten, S. 462.
111  Darwin, C, ,,Uber die Entstehung der Arten, S. 484.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.2. Immanuel Kant 71

Immanuel Kant entfesselte die menschliche Vernunft von religiésen Verbo-
ten und kann letztlich mit zwei der drei von Sigmund Freud 1917 postulierten
groen Krinkungen der Eigenliebe der Menschheit''? in Verbindung gebracht
werden, der biologischen Krinkung (Charles Darwin; der Mensch ist aus der
Tierreihe hervorgegangen) und der psychologischen Krénkung (Sigmund Freud;
seine Theorie des Unbewussten). Diese Ausfiihrungen sollen verdeutlichen, dass
der weltliche Einfluss Immanuel Kants weitaus grofler sein diirfte als allgemein
angenommen. Er ist einer der wichtigsten Reprisentanten der abendldndischen
Philosophie und ist eine der Sdulen unserer zivilisatorischen Errungenschaften.
Eine Bewusstseinskultur auf der Suche nach spirituellen Ausdrucksformen, die
im Einklang mit den zivilisatorischen und medizinischen Errungenschaften ste-
hen will, sollte sich mit der Philosophie Kants auseinandersetzen.

1.2.1. Biografischer und zeitgeschichtlicher Hintergrund

Uwe Schultz stellt seiner Monographie iiber Immanuel Kant ein Zitat von Jo-
hann Gottlieb Fichte (1762 — 1814) aus der Wissenschaftslehre voran:

»Was fiir eine Philosophie man wdhle, hingt [...] davon ab, was man fiir ein
Mensch ist: denn ein philosophisches System ist kein toter Hausrat, den man
ablegen oder annehmen kénnte, wie es uns beliebte, sondern es ist beseelt durch
die Seele des Menschen, der es hat. w3

Die These von Johann Gottlieb Fichte eignet sich hervorragend, um die phi-
losophische Leistung Immanuel Kants zu verstehen, da sein Leben und seine
Philosophie in einem Einklang standen. Kant lebte vor, was er schrieb. Um ein
tieferes Verstindnis des Philosophen Immanuel Kants zu erlangen, ist es uner-
lasslich, sowohl den biografischen als auch den zeitgeschichtlichen Hintergrund
zu beleuchten. Johann Wolfgang von Goethe schreibt in Dichtung und Wahrheit,
»dass man wohl sagen kann, ein jeder, nur zehn Jahre friiher oder spdter gebo-
ren, diirfte, was seine eigene Bildung und die Wirkung nach auflen betrifft, ein
ganz anderer geworden sein. “''* Das Bewusstsein, dass eine andere Zeit einen
anderen Menschen gemacht hitte, sollte immer mitbedacht werden. Der Be-

112 Freud S, Kriankungen der Eigenliebe der Menschheit: Kosmologische Krankung (Kopernikus;
Erde ist nicht Mittelpunkt des Weltalls), biologische Kriankung (Darwin; Mensch ist aus Tier-
reihe hervorgegangen), psychologische Krankung (Freud; Libidotheorie des Unbewussten); in:
Freud, S. 18. Kapitel der ,,Vorlesungen zur Einfithrung in die Psychoanalyse* (GW 11, 1917,
S. 294-95).

113 Fichte, J.G., ,,Erste Einleitung in die Wissenschaftslehre®, 1797.

114 Goethe, J.W. von, ,,Aus meinem Leben, Dichtung und Wahrheit, erster Teil“, Goethes Werke
Band IX, S. 9.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

72 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufkldrung

schéftigung mit den Philosophen der Aufklarung kann nur im Kontext ihres
Lebens und ihrer Zeit zu einem wirklichen Versténdnis fiihren. Eine vom Leben
losgeloste Philosophiebetrachtung kann nicht zielfiihrend sein.

Was fiir ein Mensch ist Immanuel Kant?

Das Zitat von Johann Gottlieb Fichte eignet sich hervorragend zur kurzen Cha-
rakterisierung der menschlichen Standpunkte der drei mafgeblichen Philosophen
René Descartes, David Hume und Immanuel Kant. Da sich hieraus die besondere
Vermittlerrolle Immanuel Kants aufzeigen lésst, soll dies erlduternd dem biogra-
fischen Hintergrund von Immanuel Kant vorangestellt werden:

Anhand des Fichte-Zitates lasst sich die Entwicklung des philosophischen
Diskurses von René Descartes iiber David Hume zu Immanuel Kant aufzeigen.
Kant wird zum groBen Vermittler zwischen den verschiedenen Positionen. Darin
zeigt sich seine eigentliche Grofe. Wie bereits erldutert, hitte Johann Gottlieb
Fichte mit dieser These bei David Hume einen philosophischen Streit liber die
Existenz einer Seele ,riskiert”. Fiir den Empiristen David Hume war Erfahrung
nur mit den Sinnen moglich. Eine Seele oder ein unverdnderliches Ich sind aber
einer Sinneserfahrung nicht zuginglich. René Descartes leitete aus seiner be-
rithmten Formel: ,,Je pense, donc je suis“'" die Existenz einer (unsterblichen)
Seele ab. In seinem Zweifel wurde ihm das eigene Denken angesichts aller Un-
gewissheit der korperlichen Erscheinungen zur einzigen Gewissheit. Die Seele
ergab sich aus diesem Selbstbewusstsein heraus. Fiir David Hume war dagegen
nur die sinnliche Erfahrung eine Gewissheit. Au3erhalb dieser sinnlichen Erfah-
rungen kann nach Hume keine Seele oder ein unverénderliches Ich angenommen
werden. Beiden gemeinsam ist der Zweifel und genau hierin bestand die aufkla-
rerische Revolution, indem der Mensch begonnen hat, in systematischer Weise
seine Existenz in Selbstbetrachtung zu erkunden und zwar auflerhalb jeder Reli-
gion. Immanuel Kant zeigte schlieBlich, dass es mit den Mitteln der Logik nicht
moglich ist, die Seele zu beweisen oder zu widerlegen. Er sagte nicht, dass es
keine unsterbliche Seele gebe. Kant zeigte auf, dass die auf menschlicher Logik
basierenden Annahmen iiber Seele und Unsterblichkeit Fehlschliisse sind. Die
Annahme einer unsterblichen Seele ergab sich fiir Immanuel Kant schlieBlich
aus einer moralischen Notwendigkeit. Der Bereich der Gefiihle war nicht Gegen-
stand der wissenschaftlichen Betrachtungen der Philosophen der Aufklirung.
Die Ableitung der Seele aus dem Bereich der Gefiihle soll im zweiten Teil dieser

115 Descartes, R., “Discours de la méthode”, 1637; dt.: Descartes, R., “Abhandlung iiber die
Methode des richtigen Vernunftgebrauchs”, Reclam, Nr.3767, S. 31.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.2. Immanuel Kant 73

Arbeit erortert werden. Das Zitat von Johann Gottlieb Fichte ist aber dennoch
eine wunderbare Uberleitung zum biografischen Hintergrund Immanuel Kants,
denn es soll im Folgenden versucht werden, ein ,,Gefiihl* dafiir zu bekommen,
was sich fiir ein Mensch hinter seiner Philosophie verbirgt.

Biografischer Hintergrund

Immanuel Kant wurde 1724 in Koénigsberg als Sohn des Riemermeisters Johann
Georg Kant und seiner Frau Anna Regina geboren. Er war das vierte von elf
Kindern. Nur vier Kinder erreichten das Erwachsenenalter. Immanuel Kant ent-
stammte einer Handwerkerfamilie, so dass es nicht selbstverstindlich war, dass
Immanuel Kant von der ,,Vorstadter Hospitalschule® auf das ,,Konigliche Colle-
gium Fridericianum*® wechseln konnte. Grund hierfiir war seine pietistische Mut-
ter, die zum Zuhorerkreis des Pfarrers Franz Albert Schultz (1692 — 1763) gehor-
te. Sie machte Pfarrer Schultz auf den jungen Immanuel aufmerksam, der dann
auf das Collegium Fridericianum iiberwechseln durfte. Immanuel Kant war
Klassenprimus durch alle Schuljahre hinweg. Uwe Schultz beschreibt in seiner
Monographie die Gestalt Kants folgendermaf3en:

,,Kants Gestalt kann nicht anders als klein bezeichnet werden, kaum 157 Zenti-
meter grof3, wie Jachmann berichtet. Der Knochenbau war nicht sehr stark, die Mus-
kulatur wenig ausgebildet, sodass Kant genétigt war, seine Kleider durch kiinstliche
Mittel zu befestigen, weil sie unmittelbar an seinem Korper keinen Halt fanden. Die
Brust war eingefallen, sodass er bisweilen iiber Mangel an Luftzufuhr klagte... Sei-
ne Haarfarbe war blond, die Farbe seiner Augen blau, und selbst im Alter zeigte sein
Gesicht noch eine frische gesunde Rote. Vor allem die Augen sind es gewesen, die
andere in den Bann seiner Personlichkeit zogen.*“'’®

Immanuel Kant studierte von 1740 — 1746 Philosophie, Mathematik und Natur-
wissenschaften an der Universitdt Konigsberg. Nachdem seine Promotion 1746
von seinem Professor, Michael Knutzen, nicht angenommen wurde, verlésst er
die Universitit und arbeitete als Hauslehrer. Erst nach dem Tod Michael Knut-
zens kehrte er 1754 an die Universitit zuriick und reichte 1755 seine Promotion
ein. Immanuel Kant arbeitete mehrere Jahre als Hauslehrer (bis 1754) und Un-
terbibliothekar (ab 1765) fiir ein bescheidenes Gehalt. In seiner Biografie fallen
diese zwei Briiche auf. Nachdem seine Abschlussarbeit nicht anerkannt wird,
kehrt er erst nach 8 Jahren an die Universitit zuriick, um seine Promotion erneut

116  Schultz, U., ,,Immanuel Kant“, S. 45.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

74 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

einzureichen. Dies zeigt, dass Kant seinen Grundsitzen treu geblieben ist. Er hat
sich nicht verbogen, um voranzukommen und eine rasche (universitire) Karriere
zu machen. Damit hat Immanuel Kant genau den Mut gezeigt, seine Vernunft zu
gebrauchen, den er von anderen gefordert hat. Als er wegen seiner Sympathien
fiir die Amerikaner von einem aufgebrachten Briten zum blutigen Zweikampf
aufgefordert worden ist, ,,zeigte Kant sich durch diesen Zornesausbruch nicht im
Mindesten beriihrt, sondern legte in ruhigem Ton seine politischen Grundsdtze
dar, so kiihl und sachlich, dass sich der Englinder ihrer Konsequenz nicht ent-
ziehen konnte und dem Philosophen freundlich um Verzeihung bittend die Hand
reichte.“!!” Darin zeigt sich Kants charakterliche Stirke und Tapferkeit. LieBe
man nun diese Zusammenkunft mit dem Briten aus dem Blickwinkel Friedrich
Nietzsches (1844 — 1900) Revue passieren, so wére es zum blutigen, leiden-
schaftlichen Zweikampf gekommen und der Bessere und Stérkere hétte gesiegt.
Nietzsche hat die stirksten und niedrigsten Triebe als die groBte Selbstverstind-
lichkeit und das Recht eines jeden dargestellt. Es fragt sich nur, wer zeigt tat-
sdchliche GroBe? Selbstbeherrschung ist unattraktiv und kommt im Werk Fried-
rich Nietzsches an keiner Stelle vor. Nietzsches Philosophie gerdt zum phanta-
sierten Gegenkontrast zur ,,Karambolage® des eigenen Lebens. Kant dagegen
vollzieht seine durch Gebrauch der Vernunft gewonnenen Erkenntnisse, ohne
darum viel Aufhebens zu machen. Ein solches Tun entspringt fiir ihn einer Not-
wendigkeit. Immanuel Kant handelt gemé8 seinen Grundsétzen, wihrend Nietz-
sche von einer ,,Kriegsschule des Lebens® schreibt, die am wenigsten mit seinem
eigenen Leben zu tun hat. Das Nietzsche-Zitat: ,, Was mich nicht umbringt,
macht mich stirker!“'" ist allgemein bekannt. Immanuel Kant setzt auf die
Kraft der Uberzeugung, Nietzsche scheint dagegen in seiner GrdBenphantasie
auf die Schlagkraft des Hammers zu setzen. Eine Philosophie kann nur ernst
genommen werden, wenn sie einen glaubhaften Ausdruck im Leben des Philo-
sophen findet, ansonsten ist es nur Kunst um der Kunst willen. Die biografischen
Erkenntnisse iiber Immanuel Kant legen den Schluss nahe, dass er nie mehr
vorgab zu sein als der, der er tatsdchlich war. Er bewirbt sich mehrere Jahre
vergeblich um eine von ihm angestrebte Professur fiir Metaphysik in Konigs-
berg. Eine 1764 angebotene Professur fiir Dichtkunst lehnte er ab. Erst 1770
erhilt er den Ruf auf die Professur fiir Metaphysik und Logik, nachdem er einen
bereits 1769 ergangenen Ruf an die Universitdt Erlangen absagte. Diese Jahre
des Wartens sind bemerkenswert. Kant beklagt sich nicht, wartet geduldig und
erlebt infolge seines hohen Alters noch seinen Ruhm als hochangesehener Philo-

117  Schultz, U., ,,Jmmanuel Kant“, S. 53.
118 Nietzsche, F., ,,Gotzenddimmerung oder Wie man mit dem Hammer philosophiert®, Spriiche
und Pfeile, 8, S. 52.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.2. Immanuel Kant 75

soph. Immanuel Kant hat zeitlebens Konigsberg und Umgebung nicht verlassen.
Konigsberg war damals eine weltoffene Handelsstadt. Im Konigsberger Hafen
legten englische und holldndische Schiffe an. Handelswaren aus dem Landesin-
nern wurden zum weiteren Verkauf nach Konigsberg gebracht. Konigsberg war
ein bunter Umschlagsplatz. Kant schreibt in seiner ,,Anthropologie in pragmati-
scher Absicht™: ,,[...] eine solche Stadt, wie etwa Konigsberg am Pegelflusse,
kann schon fiir einen schicklichen Platz zur Erweiterung sowohl der Menschen-
kenntnis als auch der Weltkenntnis genommen werden, wo diese, auch ohne zu
reisen, erworben werden kann.“""® Immanuel Kant blieb unverheiratet, lebte aber
keineswegs zuriickgezogen, sondern hatte einen groBBeren Freundeskreis: ,, Dabei
ist auffallend, dass seine engsten Freunde, denen er jahrelang und oft bis zum
Tod verbunden war, nicht aus seinem eigentlichen Wirkungsbereich der Univer-
sitdt stammten, sondern aus dem wirtschaftlichen Leben und anderen mehr auf
das Reale gerichteten Berufen. “'*’ Bemerkenswert ist auch sein umgangssprach-
licher Gebrauch der Sprache:

,,Kants Maxime, zu scheinen, was man ist, und nicht mehr, duflerte sich in vielen
Lebensgewohnheiten, sogar im Gebrauch seiner Sprache, sodass er sich nicht scheu-
te, auf alle rhetorischen Mittel zu verzichten. Fiir ihn war die Sprache — im Gegen-
satz zu Herder — nur Mittel zum Ausdruck des Gedankens. Leicht und sorglos war
deshalb sein Umgang mit der Sprache, so unbekiimmert, dass selbst Provinzialismen
von ihm iiberliefert sind, derer er sich ohne Scheu bediente. Sogar in fehlerhafter
Aussprache, wie sie in der Provinz ausgebildet und gepflegt wird, fiithrte er im Kreis
seiner Freunde und Bekannten die Unterhaltung.«'?’

Bedeutung der Sprache

Die philosophischen Thesen Kants stieBen von Anfang an auf Widerspruch. Ein
Ansatzpunkt der Kritik richtete sich darauf, welchen Stellenwert der Sprache der
philosophischen Forschung zukommen sollte. Da sich spéter aus der Sprachwis-
senschaft heraus eigene philosophische Richtungen entwickeln werden, erscheint
es angebracht, darauf hinzuweisen, dass Kant die Sprache selbst nicht zum Ge-
genstand seiner weiteren Betrachtungen gemacht hat.

Interessant erscheint in diesem Zusammenhang die konfliktreiche Bezie-
hung Immanuel Kants zu Herder und Hamann. Beide sind sowohl philosophisch
als auch schriftstellerisch tdtig. Johann Georg Hamann (1730 — 1788) wurde in

119  Schultz, U., ,,Jmmanuel Kant“, S. 8.
120  Schultz, U., ,,Jmmanuel Kant“, S. 49.
121  Schultz, U., ,,Jmmanuel Kant“, S. 66.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

76 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

Konigsberg geboren und hatte dort studiert. Fiir Hamann stellt die Sprache die
Grundlage und das Zentrum des Denkvermogens dar. Johann Gottfried von Her-
der (1744 — 1803) hatte ebenfalls in Konigsberg studiert. Sowohl Herder als auch
Hamann werfen Kant vor, die Sprache als Erkenntnisquelle vernachléssigt zu
haben.

Der Streit der ,,Konigsberger Philosophen* war in diesem Punkt erbittert.
Aus tiefenpsychologischer Sicht bedeutsam erscheint die Tatsache, dass Johann
Georg Hamann an einem Sprachfehler litt und deshalb weder predigen noch
Vorlesungen halten konnte. Hamann war sehr belesen und beherrschte mehrere
Sprachen. Vermutlich fiihrte verstirkt die Sprachbehinderung bei Hamann zur
Uberbetonung der tatsichlichen Bedeutung von Sprache, so wie bei Nietzsche
die eigene korperliche Anfilligkeit zur Uberbetonung der physischen menschli-
chen Krifte gefiihrt haben mag. Auf den Konflikt mit Herder und Hamann soll
an dieser Stelle ndher eingegangen werden.

Beide lebten zeitweilig in Konigsberg und befanden sich in unmittelbarer
intellektueller Auseinandersetzung mit Immanuel Kant. Die Frage, ob Kant die
Bedeutung der Sprache unterschétzt hat, ist auch im Hinblick auf die weitere
Entwicklung der Philosophie im 19. Und 20. Jahrhundert von Bedeutung. Des-
halb soll hier dargelegt werden, dass die wissenschaftliche Betrachtung von
Sprache und Vernunft in keinem philosophischen Konkurrenzverhiltnis stehen
miissen. Die Sprache ermdglicht die Abbildung der menschlichen Existenz in
Bezug auf das Erlebte und das Vorgestellte. Beim Kind steht das bildhafte Den-
ken im Vordergrund. Dieses Vermodgen geht im Verlauf des Heranwachsens
zugunsten des logischen Denkens zuriick. Dieser Prozess ist wichtig fiir die
sprachliche Entwicklung. Die Bedeutung der Sprache als Verbindungsglied der
verschiedenen Erkenntnisbereiche war nicht Gegenstand der Kantischen Unter-
suchung.

Vielleicht ist ein Zitat von Friedrich Wilhelm von Humboldt (1767 — 1835)
geeignet, beiden Seiten gerecht zu werden:

~Der Mensch denkt, fiihlt und lebt allein in der Sprache und muss erst
durch sie gebildet werden, um auch die gar nicht durch Sprache wirkende Kunst
zu verstehen. Aber er empfindet und weifs, dass sie ihm nur Mittel ist, in dem er
nur durch sie einheimisch zu werden trachtet*.'**

Es scheint, als ob Kant sich bewusst war, dass Sprache nur Mittel sein kann.
Sie war ihm Mittel und Zugang zum Mitmenschen. Vermutlich erkldren sich

122 Humboldt, W. v.: »Gesammelte Schriften«. Hrsg. Von A. Leitzmann, B. Gebhardt, W. Rich-
ter. (Kgl.) Preuss. Akademie der Wissenschaften, Berlin/Leipzig (Nachdruck Berlin 1968)
1903-1936, Bd. IV, S. 432.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.2. Immanuel Kant 77

hieraus auch Kants unbekiimmerter Umgang mit Sprache sowie die Wertschit-
zung des heimischen Dialekts.

Kants Entdeckungen

Um das Revolutionédre an der Philosophie Kants zu begreifen, erscheint es not-
wendig, den Bereich seiner Entdeckungen klar zu benennen.

Zur Erlauterung soll zunichst der Begriff Vernunft definiert werden, so wie
ihn Kant gebraucht hat.

In ,Meyers GroBles Taschenlexikon® von 2006 wird der Begriff der Ver-
nunft seit Kant folgendermafBen definiert:

,Vernunft, allgemein das Denkvermdgen, die Einsicht; in der deutschen Philoso-
phie seit Immanuel Kant generell die Bezeichnung fiir die Féhigkeit des Menschen,
die Welt als ein System von Einheit zu konzipieren (theoretische Vernunft), wobei
Vernunft als oberstes Erkenntnisvermdgen den Verstand reguliert. Die praktische
Vernunft bestimmt durch die Begriffe das Wollen und Handeln. [.. ]

Dieser neuzeitliche Begriff von Vernunft bedarf weiterer Erklarung und soll im
Folgenden in drei Bereiche aufgegliedert werden:

Es gibt einen dunklen, nicht durch Wahrnehmung erhellten Bereich der rei-
nen Vernunft, dies ist der Bereich der abstrakten Begriffe und logischen Ver-
kniipfungen. Dann gibt es einen Bereich, der erhellt wird durch erlebte oder
vorgestellte Gefiihle (innere Wahrnehmung), und einen dritten Bereich, der er-
hellt wird durch die unmittelbare Sinneswahrnehmung (dulere Wahrnehmung).

Die Sprache selbst als Abfolge von Worten setzt alles Erlebte und Vorge-
stellte in die Abfolge eines Nacheinanders und damit in die apriori-Vorstellung
der Zeit. Die Zeit ist aber ein apriori-Begriff der reinen Vernunft. Genau diesen
Bereich der reinen Vernunft hat Kant untersucht. Jenseits dieser Grenze hat Kant
nicht gearbeitet. Die Verbindung der Gefiihle zur Vernunft bildete keinen Ge-
genstand der Untersuchungen Kants. Diese Verbindung wurde erst spéter von
Sigmund Freud rational untersucht. Die Verbindung der Gefiihle zur Vernunft
fand jedoch ihren sprachlichen Ausdruck in der Literatur des 18. Und 19. Jahr-
hunderts. Die Gefiihlswelt des Menschen war durch die Literatur bestens sprach-
lich dargestellt.

123 Meyers GroBles Taschenlexikon in 24 Bénden, 10. Aufl. 2006; Bibliographisches Institut &
Brockhaus, Leipzig/Mannheim, Band 23, S. 8162.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

78 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

Von daher ist es nicht verwunderlich, dass gerade Dichter, die sowohl der
Dichtung als auch der Philosophie nahestanden, wie zum Beispiel Johann Georg
Hamann, glaubten, dass allein die Sprache das Zentrum des gesamten Denkver-
mogens sei. Da die Dimension der Sprache nicht zum Gegenstand der néheren
Betrachtung von Immanuel Kant gehorte, ergab sich zwangslaufig der Vorwurf,
er habe das Entscheidende, ndmlich die Sprache selbst, iibersehen. Kant hat
jedoch allein den nicht erhellten Bereich der Vernunft zum Gegenstand seiner
Untersuchungen gemacht. Man muss sich die Untersuchung der menschlichen
Existenz wie eine Kartierung der Welt vorstellen. Solange die Kartierung nicht
vollstindig war, konnte man zu Recht und ohne Irrtum an verschiedenen Stellen
(Vernunft, Gefiihle, Sprache) gleichzeitig kartieren. Durch nichts war die An-
nahme gerechtfertigt, dass die einzelnen zu entdeckenden und zu untersuchenden
Kontinente” (z.B. Vernunft, Gefiihle) aneinandergrenzen mussten und nicht
durch andere unentdeckte (z.B. Funktion der Sprache) verbunden waren. Der
einzige Fehler konnte darin bestehen, das Entdeckte als das Einzige darzustellen.
Das hat Kant aber im Gegensatz zu Hamann nicht getan. Kant hat kein ,,Zentrum
des Denkens* detektiert, sondern den Rahmen seiner Untersuchung abgesteckt.
Deshalb ist die Untersuchung Kants weder mangelhaft noch unvollstdndig, son-
dern das Ergebnis bewusster Selbstbeschrinkung. Kant wollte nur das erkléren,
was tatsdchlich Gegenstand seiner intensiven Untersuchungen war. Interessan-
terweise haben zwei der bedeutendsten deutschen Dichter sein Anliegen begrif-
fen, ohne sich daran zu stéren, dass das Medium ihrer eigenen Arbeit, die Spra-
che, nicht Zentrum der Kantischen Untersuchungen war: Friedrich von Schiller
(1759 — 1805) und Johann Wolfang von Goethe (1749 — 1832). Die einzige intel-
lektuelle Schwiéche Kants bestand darin, Goethe als Brieffreund nicht ernst ge-
nommen zu haben. Vielleicht lag darin auch Eifersucht, weil er in Goethe einen
Gespréachspartner auf Augenhdhe erkannte. Immanuel Kant starb 1804 in Ko-
nigsberg im Alter von 79 Jahren. Trotz vieler Widrigkeiten aufgrund seines ho-
hen Alters hatte er seinen Lebenstraum (Professur fiir Logik und Metaphysik in
Konigsberg) erreicht. Den preuBischen Konig Friedrich Wilhelm II. hatte er
tiberlebt (siehe zeitgeschichtlicher Hintergrund).

Zeitgeschichtlicher Hintergrund

An dieser Stelle soll auf das ambivalente Verhéltnis von Immanuel Kant zu den
preuBischen Konigen Friedrich II., der Grofle (1712 — 1786) und dessen Nach-
folger, Friedrich Wilhelm II. (1744 — 1797) eingegangen werden. Ausgerechnet
von Friedrich dem GroBen, der als ,,Philosoph auf dem Thron* und als Reprisen-
tant eines ,,aufgeklarten Absolutismus gilt, hitte man erwartet, ein besonderer

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.2. Immanuel Kant 79

Forderer Immanuel Kants zu sein. Friedrich korrespondiert iiber viele Jahre mit
dem franzosischen Philosophen Voltaire (eigentlich: Frangois-Marie Arouet,
1694 — 1778). Voltaire lebte von 1751 bis zum Zerwiirfnis mit Friedrich am
preuBischen Hof. In der PreuBenchronik'* ist das Bewerbungsschreiben Imma-
nuel Kants an den preuBischen Konig vom 8.4.1756 abgebildet mit der Anrede
,,Allerdurchlauchtigster, Grofmdchtigster Kénig, Allergnddigster Kénig und
Herr®. Dieses Schreiben erhdlt den Kanzleivermerk ,,soll nur ad Acta gelegt
werden . In der Folge warnt Immanuel Kant mit einem Aufsatz iiber das ,,Erd-
beben von Lissabon“'?’ vor einem neuen Krieg. Das Erdbeben von Lissabon
hatte die Theodizeefrage (Frage nach der Rechtfertigung Gottes) neu entfacht.
Zahlreiche Philosophen hatten sich mit dieser verheerenden Naturkatastrophe
befasst. Ein Jahr nach der Katastrophe von Lissabon begann der ,,Siebenjdhrige
Krieg (1756 — 1763)*, jener Krieg, vor dem Kant gewarnt hatte, zwischen Preu-
Ben und GroBbritannien/Kurhannover auf der einen Seite und Osterreich, Frank-
reich, Russland und dem Heiligen Romischen Reich auf der anderen Seite. Der
Krieg fand auch in Nordamerika, in der Karibik und Indien statt, weshalb auch
von einem Weltkrieg gesprochen werden kann. Letztlich starben allein in Preu-
Ben 180.000 Soldaten sowie iiber 300.000 Zivilisten. Wahrend der 3-jahrigen
Besetzung Konigsbergs durch Russland miissen alle Bediensteten der russischen
Zarin Elisabeth Petrowna den Treueeid leisten, weshalb der Konig ,,fortan den
Philosophen und Kénigsberg ignoriert."*® PreuBen ging aus dem Krieg schlie-
lich als Sieger und neue GroBmacht in Europa hervor. Daran lésst sich die ext-
reme Grausamkeit dieses Krieges ermessen. Kant wird erst nach dem Tod Fried-
rich des GroBen in die Berliner Akademie der Wissenschaften aufgenommen.
Dem Nachfolger und Neffen Friedrich des GroBen, Konig Friedrich Wilhelm II.
hatte Immanuel Kant seine ,,Kritik der reinen Vernunft gewidmet. Die preufBi-
sche Regierung war Immanuel Kant zunédchst wohlgesonnen. Dies dnderte sich
ab 1794, ,als die politische Aufmerksamkeit des Konigs nicht linger vom
Kampf gegen Frankreich in Anspruch genommen war, [und] der Monarch Zeit
fand, sich innenpolitischen und besonders auch kulturpolitischen Themen zuzu-
wenden.“'? Friedrich Wilhelm I1. war bereits seit 1781 Mitglied des freimaure-
rischen Ordens der Gold-und Rosenkreuzer. Sein Mentor und Ordensbruder war

124  http://www.preussenchronik.de/ereignis_jsp/key=chronologie 003830.html, aufgerufen am
26.8.14, 15:26.

125 Das ,,Erdbeben von Lissabon‘ zerstorte am 1.11.1755 aufgrund eines Grofbrandes und eines
Tsunamis Lissabon fast vollstdndig. Mit 30 — 100.000 Todesopfern gilt dieses Erdbeben als
eine der grofiten Naturkatastrophen Europas.

126  http://www.preussenchronik.de/ereignis_jsp/key=chronologie 003830.html, aufgerufen am
26.8.14, 15:30.

127  Schultz, U., ,,Jmmanuel Kant“, S. 162.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

80 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

Johann Christoph (von) Woellner (1732 — 1800), dessen Erhebung in den Adels-
stand von Friedrich dem GroBen strikt abgelehnt wurde und der ihn einen “Ain-
terlistigen und intriganten Pfaffen“'** nannte. Woellner war wihrend der Regie-
rungszeit Friedrich Wilhelms II. mitverantwortlich dafiir, dass die Kritik an den
Hauptkonfessionen als Straftat geahndet wurde. Friedrich Wilhelm schrieb 1794
an seinen Ordensbruder: , Desgleichen Kantens schddlichen Schriften muf; es
auch nicht ldnger fortgehen [...]; diesem Unwesen mufs absolut gesteuert wer-
den, eher werden wir nicht wieder gute Freunde. “I29\Woellner schreibt darauf-
hin ,, auf Seiner Koniglichen Majestit Allergnddigsten Spezialbefehl* *° einen
Drohbrief an Kant. Die kantische Religionslehre darf nicht mehr in den Vorle-
sungen gelehrt werden. Immanuel Kant muss dem Konig schworen, keine 6ffent-
lichen Vortrage betreffend der Religion zu halten. Friedrich Wilhelm II. starb
1797. Kant fiihlte sich mit seinem Schwur nur an diesen Konig gebunden, so
dass er nach dessen Tod abschwor. Die Querelen mit der preuBlischen Zensur zu
einem Zeitpunkt, als Kant langst anerkannt und beriihmt war, verdeutlichen, mit
welchen hartndckigen Widerstinden Immanuel Kant zu kdmpfen hatte. Fiir den
heutigen westlichen Menschen ist dieser Kampf nur schwer vorstellbar, da in der
westlich orientierten Welt das Recht auf die freie Meinungsiduflerung selbstver-
standlich geworden ist. René Descartes, David Hume und Immanuel Kant haben
mit ihren Werken die philosophischen Grundlagen fiir diese Rechte geschaffen.

1.2.2. Immanuel Kant: ,, Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Metaphysik, die
als Wissenschaft wird auftreten kénnen* (1783)

Auf der Suche nach Ausdrucksformen einer Bewusstseinskultur in heutiger Zeit,
die den Anspruch haben soll, mit den zivilisatorischen und medizinischen Errun-
genschaften im Einklang zu stehen, ist es notwendig, alle Bereiche, die mit unse-
rem Bewusstsein in Verbindung stehen (Sinne, Vernunft, Gefiihle), sowohl von
den geisteswissenschaftlichen als auch den naturwissenschaftlichen Wurzeln her
zu betrachten. Immanuel Kant hat mit seiner Kategorisierung der menschlichen
Vernunft die Grundlagen fiir nachfolgende Geistes- und Naturforscher gelegt.
Dies soll in diesem Kapitel dargelegt werden. David Hume hatte seine Aufmerk-
samkeit auf die sinnliche Wahrnehmung gerichtet und untersucht, wie wir auf
diese Weise zu Erkenntnissen gelangen. Sein Hauptaugenmerk richtete sich auf

128  http://de.wikipedia.org/wiki/Johann_Christoph_von_Woellner; aufgerufen am 28.08.14;
09:22.

129  Schultz, U., ,,Jmmanuel Kant“, S. 162.

130  Schultz, U., ,,Jmmanuel Kant“, S. 162.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.2. Immanuel Kant 81

den Bereich der Sinne. Hume vermied Spekulationen iiber den ,,nicht erhellten,
dunklen Bereich der menschlichen Vernunft®, also den Bereich abstrakter, nicht
empirisch verifizierbarer Begriffe. Immanuel Kant nahm die Erkenntnisse Hu-
mes zum Ausgangspunkt fiir weitergehende Untersuchungen eben jener Berei-
che, vor denen David Hume Halt gemacht hatte. Der dritte Bereich, der der Ge-
fihle und Affekte, soll im zweiten Teil dieser Arbeit ndher betrachtet werden.
Erst wenn diese drei Bereiche in ihrer Beziehung zueinander dargestellt sind, ist
es liberhaupt moglich, eine Vorstellung von Bewusstsein zu entwickeln. In die-
sem Kapitel geht es nun um die Grenzen der menschlichen Vernunft. Erfahrung
ist fiir Immanuel Kant eben nicht blof3 eine empirische Zusammensetzung sinnli-
cher Wahrnehmungen. Dies versucht er, ausfiihrlich zu begriinden, und setzt
dabei am ,,Humischen Zweifel” an. Im Folgenden soll anhand der ,,Prolegome-
na“ erldutert werden, wie Kant zu dieser Behauptung kommt und wie er diese
begriindet. Immanuel Kant gibt dem Leser der ,,Prolegomena“ folgenden Rat:

,»Mehr kann ich hier als in Prolegomenen nicht anfiihren, als nur, dass ich dem
Leser, welcher in der langen Gewohnheit steckt, Erfahrung vor eine blofl empirische
Zusammensetzung der Wahrnehmungen zu halten, und daher daran nicht denke,
dass sie viel weiter geht, als diese reichen, ndmlich empirischen Urteilen Allge-
meingiiltigkeit gibt und dazu einer reinen Verstandeseinheit bedarf, die a priori vor-
hergeht, empfehle: auf diesen Unterschied der Erfahrung von einem blofen Aggre-
gat von Wahrnehmungen wohl Acht zu haben, und aus diesem Gesichtspunkte die
Beweisart zu beurteilen.“'*!

Immanuel Kant erldutert, dass Erfahrung viel weiter geht, als die Wahrnehmun-
gen reichen. Dieses Verstindnis ist erforderlich, um erfassen zu kdnnen, welche
Dimension das Bewusstsein hat. Kant nimmt Bezug auf Hume und gibt ihm
zunidchst in seinem Zweifel Recht:

,,Hier ist nun der Ort, den Humischen Zweifel aus dem Grunde zu heben. Er be-
hauptete mit Recht: dass wir die Moglichkeit der Kausalitét, d.i. der Beziehung des
Daseins eines Dinges auf das Dasein von irgendetwas anderem, was durch jenes
notwendig gesetzt werde, durch Vernunft auf keine Weise einsehen. [...] Gleich-
wohl bin ich weit davon entfernt, diese Begriffe als blof aus der Erfahrung entlehnt,
und die Notwendigkeit, die in ihnen vorgestellt wird, als angedichtet, und vor bloflen
Schein zu halten, den uns eine lange Gewohnheit vorspiegelt; vielmehr habe ich hin-
reichend gezeigt, dass sie und die Grundsitze aus derselben a priori vor aller Erfah-

131 Kant, L., ,,Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird Auf-
treten konnen®, S. 75 f.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

82 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

rung feststehen, und ihre ungezweifelte, objektive Richtigkeit, aber freilich nur in
Anschung der Erfahrung haben.*'*?

Wie Immanuel Kant nun zu dieser Behauptung kommt, dass es a priori Begriffe
geben soll, dies soll anhand der ,,Prolegomena® erldutert werden. Wichtig ist
festzuhalten, dass Kant genau wie Hume bekréftigt, dass wir keine Aussagen
iiber die ,,Dinge an sich® machen kdnnen und unsere Vernunft auferstande ist,
objektive Aussagen iiber die tatsdchlichen Daseinsbeziechungen der Dinge zu
treffen. Dennoch kénnen wir Erfahrungen von objektiver Richtigkeit machen. Im
Grunde genommen liegen die Einsichten der drei Philosophen Descartes, Hume
und Kant sehr eng beieinander, man konnte fast annehmen, siec meinen dasselbe.
Ausgangspunkt ist der zweifelnde, auf sich selbst zuriickgeworfene Mensch, der
sich nicht mehr auf das dulere Koordinatensystem einer organisierten Religion
verlassen mag. Was bleibt dann? Hume konzentriert sich auf die sinnlichen
Wahrnehmungen und untersucht, wie wir durch gewohnheitsmaBige Erfahrun-
gen zu Erkenntnissen gelangen. Spekulationen auBerhalb der sinnlichen Wahr-
nehmung sind ihm triigerisch. Descartes zieht alles in Zweifel, es bleibt nur der
zweifelnde Mensch als letztliche Gewissheit: Ich denke, also bin ich. Das
Grundgefiihl, das beiden Zweiflern innewohnt, ist dasselbe. Der Ssterreichische
Philosoph Rudolf Eisler (1873 — 1926) definierte den Zweifel als gefiihlsméBig
charakterisierten Zustand der Unentschiedenheit:

~Zweifel (dubium, dubitatio) ist der (geflihlsmaBig charakterisierte) Zustand der
Unentschiedenheit, des Schwankens zwischen mehreren Denkmotiven, deren keines
das volle Ubergewicht hat, so dass das Denken nicht durch objektive Griinde be-
stimmt werden kann. Wéhrend der Skeptizismus den absoluten Zweifel an der Er-
kenntnisfahigkeit des Menschen zum Prinzip macht, besteht der methodische Zwei-
fel (doute méthodique) in der provisorischen Bezweiflung von allem, was noch nicht
methodisch-kritisch festgestellt, gesichert erscheint. Augustinus betont die Unmog-
lichkeit des absoluten Zweifels. [...].«/*

Ausgangspunkt der Philosophie der Aufklarung diirfte ein Gefiihl gewesen sein
im Sinne eines ,,Zustandes der Unentschiedenheit®. Indem Eiseler in seiner De-
finition auf Augustinus verweist, der die Unmoglichkeit des absoluten Zweifels
betonte, wird die ganze Dimension dessen deutlich, was die Philosophen der
Aufklarung in Angriff nahmen. Sie hatten den Mut, alles Bisherige in Zweifel zu
ziehen, und zwar nicht um alles zu zerstoren und umzustiirzen, sondern um den
Grund, auf dem Erkenntnisse gewonnen werden, verldsslicher und sicherer zu

132 Kant, I. ebd., S. 76.
133 Eisler, R., ,,Worterbuch der philosophischen Begriffe*, Band 2. Berlin 1904, S. 856-857.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.2. Immanuel Kant 83

machen. Postuliert man einen gefiihlten Zustand der Unentschiedenheit als ge-
meinsamen Ausgangspunkt von Descartes und Hume, so kamen sie zu (schein-
bar) gegensitzlichen Urteilen. Descartes sah nur noch im ,,Geistigen, im Den-
ken“ einen verlisslichen Gradmesser, Hume beschrinkte sich auf die ,,Sinne* als
MaBstab seiner Untersuchungen. Zuriick konnte keiner von beiden, sie hatten
bereits selbst damit begonnen, die menschliche Existenz neu zu kartieren und
waren nicht mehr bereit, dies einer dufleren Macht zu tberlassen. Tatsdchlich
begaben sich Descartes und Hume auf ihren Weg ohne einen Kompass. Das
genau ist der Anspruch Kants, dem Schiff einen Piloten, eine Seekarte und einen
Kompass zu geben. Die Erkundung des Unbekannten durch Descartes und Hume
war ohne Kompass erfolgt. Kant hat erkannt, dass Raum und Zeit die MaBeinhei-
ten unserer Wahrnehmungsformen sind. Diese MaBeinheiten sind a priori. Das
verniinftige Denken ist nur in zeitlicher Abfolge moéglich, dies ist wiederum nur
dem selbst Denkenden bewusst. Somit entspricht die Grunderkenntnis von
Descartes, ,,ich denke, also bin ich“ dem Bewusstsein des eigenen verniinftigen
Denkens in zeitlicher Abfolge. Zeit und Raum sind aber Vorstellungen, die unse-
rer Vernunft selbst entspringen. Hume gelangte aus dem Zweifel heraus zur
Erkenntnis, dass wir aulerhalb unserer sinnlichen Wahrnehmungen keine Aus-
sagen treffen konnen. Wir konnen keine absoluten Begriffe bilden. Unsere Er-
kenntnisse entstammen Erfahrungen aus der Gewohnheit. Die Dinge oder Er-
scheinungen sind nicht denkbar ohne dass ihnen nicht irgendein Erfahrungswert
zugrunde liegen wiirde. Kant kommt genauso wie Hume zu der Erkenntnis, dass
wir

,(ich) von einer solchen Verkniipfung der Dinge an sich selbst, wie sie als Sub-
stanz existieren, oder als Ursache wirken, oder mit anderen in Gemeinschaft stehen
konnen, nicht den mindesten Begriff haben (habe), noch weniger aber dergleichen
Eigenschaften an Erscheinungen als Erscheinungen denken kénnen (kann).«** Jetzt
kommt aber die entscheidende Ergdnzung Kants: ,,so haben wir dich von einer sol-
chen Verkniipfung in unserem Verstande, und zwar in Urteilen {iberhaupt, einen
dergleichen Begriff, ndmlich: dass Vorstellungen in einer Art Urteile als Subjekt in
Beziehung auf Prédikate, in einer anderen als Grund in Beziehung auf Folge, und in
einer dritten als Teile, die zusammen ein ganzes mdgliches Erkenntnis ausmachen,
gehoren. Ferner erkennen wir a priori: dass ohne die Vorstellung eines Objekts in
Ansehung eines oder des anderen dieser Momente bestimmt anzusehen, wir gar kei-
ne Erkenntnis, die von dem Gegenstande gelte, haben kdnnten, und, wenn wir uns
mit dem Gegenstande an sich selbst beschiftigten, so wére kein einziges Merkmal
mdglich, woran ich erkennen konnte, dass er in Ansehung eines oder des andern ge-

134 Kant, I., ,,Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird auftre-
ten konnen®, S. 77.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

84 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

dachter Momente bestimmt sei, d.i. unter den Begriff der Substanz, der Ursache o-
der (im Verhiltnis gegen andere Substanzen) unter den Begriff der Gemeinschaft
gehore; denn von der Mdglichkeit einer solchen Verkniipfung des Daseins habe ich
keinen Begriff.«/%

Hieraus lésst sich folgern, dass die Vernunft als Einsichts- und Kontrollorgan in
einer bestimmten Weise beschaffen sein konnte, dass diese durch stoffliche Ge-
gebenheiten bedingte Beschaffungsweise den Menschen ,,nur” eine ganz be-
stimmte Sinneswahrnehmung erméglicht. Das wiirde bedeuten, dass die Men-
schen das sinnlich Wahrgenommene nur so verkniipfen kénnen, wie es eben die
auf neuronalen Strukturen beruhende Vernunft zuzulassen vermag.

A priori Vorstellungen von Raum, Zeit und Kausalitdt sind der Arbeitsmo-
dus unseres Gehirns, es gibt keinen anderen Funktionsmodus. Wir kdnnen nur in
zeitlicher Abfolge denken. Die a priori Begriffe oder Vorstellungen sind aber
nicht losgeldst von den Dingen. Sie konnen sich nur in Bezug auf die tatsichli-
che sinnliche Wahrnehmung vollziehen. Kant schreibt hierzu:

,.Es ist auch die Frage nicht, wie Dinge an sich, sondern, wie Erfahrungserkennt-
nis der Dinge in Ansehung gedachter Momente der Urteile iiberhaupt bestimmt sei,
d.i. wie Dinge, als Gegenstinde der Erfahrung, unter jene Verstandesbegriffe kon-
nen und sollen subsumiert werden. Und da ist klar: dass ich nicht allein die Mog-
lichkeit, sondern auch die Notwendigkeit, alle Erscheinungen unter diese Begriffe
zu subsumieren, d.i. sie zu Grundsdtzen der Moglichkeit der Erfahrung zu gebrau-
chen, vollkommen einsehe.***

Wahrnehmung und Erfahrung sind hierbei unterschiedliche Qualitdten der Er-
kenntnis. Kant unterscheidet zwischen Erfahrungsurteilen und Wahrnehmungs-
urteilen:

.Empirische Urteile, sofern sie objektive Giiltigkeit haben, sind Erfahrungsurtei-
le; die aber, so nur subjektiv giiltig sind, nenne ich bloBe Wahrnehmungsurteile. Die
letzteren bediirfen keines reinen Verstandesbegriffes, sondern nur der logischen
Verkniipfung der Wahrnehmung in einem denkenden Subjekt. Die ersteren aber er-
fordern jederzeit, iiber die Vorstellungen der sinnlichen Anschauung, noch besonde-
re im Verstande urspriinglich erzeugte Begriffe, welche es eben mdglich machen,
dass das Erfahrungsurteil objektiv giiltig ist.“/*”

135 Kant, I, ebd., S. 77.

136 Kant, I., ebd. S.77f.

137 Kant, I., ,,Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird auftre-
ten konnen®, S. 60.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.2. Immanuel Kant 85

Im Gegensatz zu Hume sieht Kant bei der menschlichen Vernunft die Moglich-
keit, objektive allgemeingiiltige Urteile zu bilden durch die neuronale Verbin-
dung einer vorgestellten sinnlichen Anschauung mit reinen (apriori) Verstandes-
begriffen in Form von Raum und Zeit. Setzt man dies in Bezug zu den Erkennt-
nissen der Neurowissenschaften, so bedeutet dies, dass eine sinnliche Wahrneh-
mung auf ein bereits vor der Geburt angelegtes Netzwerk von Gitterzellen im
Gehirn trifft. Was Raum fiir den Menschen bedeutet, wird somit nicht nur durch
die Gewohnbheit einer sinnlichen Wahrnehmung definiert, sondern eben auch
durch die bereits vor der bewussten sinnlichen Wahrnehmung vorhandenen Git-
terzellen im menschlichen Gehirn.

Hume beruft sich ausschlieBlich auf die Gewohnheit als Quelle fiir allge-
meingiiltige Aussagen. Kant erkennt, dass bei der Wandlung von Wahrneh-
mungsurteilen in Erfahrungsurteile Faktoren (,,im Verstande urspriinglich er-
zeugte Begriffe”) hinzukommen. Diese vor der eigentlichen sinnlichen Wahr-
nehmung bereits urspriinglich vorhandenen Begriffe lieBen sich zum Beispiel
aus heutiger Sicht mit der ,,stofflichen (das heifit neuronalen) Beschaffenheit des
Gehirns* erkldren. Die Art und Weise, wie der Mensch Raum erfahren kann, ist
durch das gegebene und evolutionsgeschichtlich gewachsene neuronale Netz-
werk von Gitter- und Geddchtniszellen definiert.

Kant kennt diese neurowissenschaftlichen Grundlagen nicht, liegt aber mit
seiner Vermutung sehr nahe an den tiber 200 Jahren spéter tatsdchlich bestétigten
neurowissenschaftlichen Erkenntnissen (Entdeckung des ,,intrazerebralen Navi-
gationssystems® in Form von Gitterzellen). Da es durch das neuronale Netzwerk
vorgegebene und bei allen Menschen anzunehmende innere Raumkoordinaten zu
geben scheint, sind allgemeingiiltige Aussagen mdglich. Kant erldutert, weshalb
er objektive Urteile fiir mdglich halt:

,Alle unsere Urteile sind zuerst bloBe Wahrnehmungsurteile, sie gelten blo83 vor
uns, d.i. vor unser Subjekt, und nur hinten nach geben wir ihnen eine neue Bezie-
hung, ndmlich auf ein Objekt, und wollen, dass es auch vor uns jederzeit und ebenso
vor jedermann giiltig sein solle; denn wenn ein Urteil mit einem Gegenstande {iber-
einstimmt, so miissen alle Urteile {iber denselben Gegenstand auch untereinander
iibereinstimmen, und so bedeutet die objektive Giltigkeit des Erfahrungsurteils
nichts anderes, als die notwendige Allgemeingiiltigkeit desselben.«'*®

Obwohl also das Objekt, das ,,.Ding an sich® unserer Erkenntnis unzugénglich
bleibt, sind wir imstande, objektive Urteile in Bezug auf unser Verhiltnis zu
diesem Objekt zu bilden: ,,Das Objekt bleibt an sich selbst immer unbekannt;

138 Kant, I, ebd., S. 60.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

86 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

wenn aber durch den Verstandesbegriff die Verkniipfung der Vorstellungen, die
unserer Sinnlichkeit von ihm gegeben sind, als allgemeingiiltig bestimmt wird, so
wird der Gegenstand durch dieses Verhdltnis bestimmt, und das Urteil ist objek-
. «d39
.
Am Ende dieses Kapitels muss man sich fragen, warum man diesen schwe-
ren Weg gegangen ist, und welche Erkenntnis man heute daraus ziehen kann.

Erkenntnisse aus den Kantischen Untersuchungen zur reinen Vernunft

Man kann folgende Erkenntnisse aus den Kantischen Untersuchungen zur reinen
Vernunft ziehen:

1. Dass diese Einsichten ganz ohne Rechtfertigung durch Religion, Sittenge-
setze und/oder die Moral gewesen sind. Kant befreite die menschliche Vernunft
von einem von auflen angelegten Korsett trockener religidser und moralischer
Vorstellungen. Johann Wolfgang von Goethe schrieb tiber den kirchlichen Pro-
testantismus seiner Zeit: ,,Doch war der kirchliche Protestantismus, den man uns
tiberlieferte, eigentlich nur eine Art von trockner Moral: an einen geistreichen
Vortrag ward nicht gedacht, und die Lehre konnte weder der Seele noch dem
Herzen zusagen. “"** Kant leitete moralische Grundsitze aus der Vernunft selbst
ab.

2.  Genauso wie vor iiber 200 Jahren kommen diese Einsichten auch heute
noch ohne einen solchen Riickgriff auf duBere Rechtfertigungen aus, ohne
dadurch unversténdlich zu werden.

Die Menschen sind dieselben geblieben ,,und es bleibt héchst merkwiirdig,
dass die Formen des Glaubens und Aberglaubens bei allen Vélkern und zu allen
Zeiten immer dieselben geblieben sind.“'*' Kant hat aufgezeigt, dass die Men-
schen auch ohne den Riickgriff auf Religion und Glauben durch den Gebrauch
ihrer Vernunft allgemeingiiltige Einsichten erlangen konnen. Goethe und Hume
haben darauf hingewiesen, dass die Menschen immer dieselben bleiben werden,
es sind stets dieselben Konflikte: ,, Ehrsucht, Geiz, Selbstliebe, Eitelkeit, Freund-
schaft, Edelmut, Gemeinsinn: diese Affekte sind in verschiedenen Mischungsgra-
den in der menschlichen Gesellschaft verteilt und von Anbeginn der Welt und

139 Kant, I, ebd., S. 61.

140  Goethe, J.W. von, ,,Aus meinem Leben, Dichtung und Wahrheit, erster Teil“, Goethes Werke,
Band IX, S. 43.

141  Goethe, JJW. von, ebd., S. 97.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.2. Immanuel Kant 87

noch heute der Quell aller Handlungen und Unternehmungen gewesen, die man
Jje bei Menschen beobachtet hat.“'* Trotz aller zivilisatorischen Errungenschaf-
ten sind die Menschen unter der Oberfldche stets dieselben geblieben, sowohl
was unsere Affekte anbelangt (Hume) als auch unsere Neigungen zu Glauben
und Aberglauben (Goethe). Deshalb ist die Botschaft Kants, dass wir keines
Riickgriffes auf triigerische, heilverheilende dufiere Grundsitze bediirfen, son-
dern eine Rechtfertigung aus uns selbst heraus moglich ist, wenn wir den Mut
haben, uns unseres Verstandes zu bedienen. Diese Herausforderung stellt sich
jedem einzelnen Menschen immer wieder neu.

3. Aus heutiger Sicht ist die Betrachtung der Vernunft der menschlichste und
selbstverstiandlichste Teil, der keinerlei Rechtfertigung bedarf und zwar im wei-
testen Sinne. Diese Selbstverstdndlichkeit ist keineswegs in allen Teilen der Welt
gegeben. Wie das Schicksal der pakistanischen Friedensnobelpreistragerin
(2014) Malala Yousafzai (geb. 1997) zeigt, erfordert es auch 200 Jahre nach
Kant noch Mut, diese ,,Selbstverstindlichkeiten” zu verteidigen.

4. Von aller denkbaren Berechtigung ist daher die Vernunft selbst als auch das
Recht, von ihr Gebrauch zu machen, so urspriinglich und menschlich, dass es
infolgedessen auch keine Einschrinkung geben kann, die Vernunft und den Ge-
brauch davon in irgendeiner Form einzuschrénken.

Das Ausmal dieser Erkenntnis kann erschiitternder nicht sein, weil zum inners-
ten Bereich der Menschlichkeit das Vermdgen der Vernunft gehdrt, das in ihrer
Berechtigung nicht eingeschrinkt werden kann, ohne dass dies offensichtlich
ungerechtfertigt wére. Die Philosophen der Aufklarung waren schlau genug, in
der Vernunft nicht den einzigen Bereich menschlichen Denkens zu entdecken.
Und wenn einen die Angst beschleicht, dass eine grenzenlose Vernunft zu unbe-
haglich ist, so muss der Anteil und die Bedeutung der Gefiihle am menschlichen
Denken untersucht werden. Hierin liegt die letzte Erkenntnis aus der Betrachtung
der Vernunft. Zu dieser Erkenntnis gelangten die Philosophen der Aufkldrung
nicht mehr. Die Philosophen haben auf die Irrwege des Glaubens und Aberglau-
bens hingewiesen und diese aufgezeigt. Worum es aber bei Religion und Glau-
ben im Innersten geht, das hat ebenfalls vor 200 Jahren Johann Wolfgang von
Goethe beschrieben:

142  Hume, D., ,,Eine Untersuchung iiber den menschlichen Verstand*, S. 110.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

88 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufkldrung

,,Die Sakramente’# sind das Hochste der Religion, das sinnliche Symbol einer

auBerordentlichen gottlichen Gunst und Gnade. [...] Dieser Sinn ist in allen christli-
chen Kirchen ebenderselbe, es werde nun das Sakrament mit mehr oder weniger Er-
gebung in das Geheimnis, mit mehr oder weniger Akkommodation an das, was ver-
stiandlich ist, genossen; immer bleibt es eine heilige, groe Handlung, welche sich in
der Wirklichkeit an die Stelle des Mdglichen oder Unmdglichen, an die Stelle desje-
nigen setzt, was der Mensch weder erlangen noch entbehren kann.*'**

Es geht also um ein Gut, das der Mensch weder erlangen noch entbehren kann.
Genau dies aber ist das urmenschlichste Grundgefiihl, aus dem heraus religidse
Sehnsiichte geboren werden. Goethe hat auch erldutert, warum Menschen religi-
s eingefirbte Uberzeugungen so leidenschaftlich und oftmals mit tddlichem
Ernst verteidigen: ,, Diese Religion ist auf den Glauben gegriindet, der uner-
schiitterlich sein muss, wenn er nicht sogleich von Grund aus zerstort werden
soll. Jeder Zweifel gegen eine solche Religion ist ihr tédlich. Zur Uberzeugung
kann man zuriickkehren, aber nicht zum Glauben. “I% Deshalb wird der Ge-
brauch der menschlichen Vernunft in diesen Féllen zur ,,todlichen Gefahr®, in-
dem wir das, was wir weder erlangen noch entbehren kénnen, zu verlieren dro-
hen. Kant hat uns aufgefordert, Mut zu haben, sich des eigenen Verstandes zu
bedienen. Thm war vermutlich im Gegensatz zu Goethe nicht bewusst, welche
Macht die Gefiihle iiber die Vernunft haben. Um ein vollstindiges Bild des
menschlichen Bewusstseins zu gewinnen ist es daher erforderlich, zu erforschen,
in welcher Bezichung die menschliche Vernunft zu den Gefiihlen steht. Hier
verhélt es sich ndmlich so, wie Kant es fiir die reinen Verstandesbegriffe in Be-
zug auf Gegenstinde der Wahrnehmung festgestellt hatte: Die menschlichen
Gefiihle werden erst dann zu Gegensténden verniinftiger Betrachtung, wenn sie
im Modus der Zeit vom denkenden Menschen erkannt werden. Der Modus hier-
fiir ist die Sprache, die nur in der Zeit, ndmlich in zeitlicher Abfolge, eine Er-
kenntnis ermdglicht. Die Sprache ist in diesem Fall die Zeit oder anders ausge-
driickt: Der denkende Mensch wird durch die Sprache der Zeit gewahr. Dies
heiflt, dass wir alles, was wir in der Zeit denken, auch aussprechen kdnnen und
umgekehrt.

143 Wikipedia-Definition: ,,Als Sakrament bezeichnet man in der christlichen Religion einen
Ritus, der als sichtbares Zeichen beziehungsweise sichtbare Handlung eine unsichtbare Wirk-
lichkeit Gottes vergegenwiértigt und an ihr teilhaben ldsst“, http://de.wikipedia.org/wiki/Sakra-
ment, aufgerufen 04.09.2014; 09:58 Uhr.

144 Goethe, J.W. v., ,,Aus meinem Leben, Dichtung und Wahrheit, erster Teil“, Goethes Werke
Band IX, S. 289.

145  Goethe, J.W. v., ,,Aus meinem Leben, Dichtung und Wahrheit, erster Teil“, Goethes Werke
Band IX, S. 138.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.3. Blick auf die Aufkldrung aus anderen Perspektiven 89

1.3. Blick auf die Aufkléirung aus anderen Perspektiven

Im Rahmen dieser Arbeit sollen die Grundlagen fiir eine Bewusstseinskultur
erarbeitet werden, die mit den zivilisatorischen und medizinischen Errungen-
schaften unserer Zeit im Einklang sind. Als eine wichtige Grundlage erweist sich
die menschliche Vernunft selbst. Zu dieser Erkenntnis kamen die Philosophen
der Aufkldrung. Die Hervorhebung der menschlichen Vernunft stie3 bereits zu
Lebzeiten von David Hume und Immanuel Kant auf Widerspruch. Wéhrend
Hamann und Herder Kant die Vernachléssigung der Sprache als Erkenntnisquel-
le vorhielten, betonte Jean-Jacques Rousseau (1712 — 1778), dass das Gefiihl
(sentiment) wichtiger sei als die Vernunft (raison). Neben den Bereichen der
Vernunft und der Sprache ist der Bereich der Gefiihle eine weitere wichtige
Grofie auf dem Weg zu einer Bewusstseinskultur. Kultur umfasst im ,,weitesten
Sinne alles, was der Mensch selbst gestaltend hervorbringt,... “."*® Ausgehend
von der Frage, was ist der Mensch? kommt man nicht umhin, diese drei grundle-
genden Ausgangspunkte menschlicher Selbstgestaltung (Vernunft, Sprache,
Gefiihl) zu betrachten. Vernunft, Sprache und Gefiihl sind allen Kulturleistungen
des Menschen vorgelagert, so dass der kulturelle Blickpunkt in dieser Arbeit sich
speziell auf die Urformen menschlichen Ausdrucks selbst richten soll. Jean-
Jacques Rousseau war ein Zeitgenosse David Humes und wurde aufgrund seiner
Thesen per Haftbefehl in Frankreich gesucht, seine Biicher wurden in Genf ver-
brannt. Friedrich der Grofie gewihrte ihm politisches Asyl.'*’ David Hume ver-
half Rousseau zu einem Durchreisepass fiir Frankreich und lud ihn 1765 nach
Schottland ein. Die beiden Philosophen zerstritten sich 1767. Jean-Jacques
Rousseau entwickelte einen eigenen Weg zum Verstindnis der menschlichen
Existenz, weniger philosophisch als vielmehr pddagogisch-psychologisch. Sein
Hauptwerk ,,Emile oder Uber die Erziehung*'** wurde in Paris verboten und in
Genf verbrannt. Ob es sich hierbei um eine Gegenthese zur Philosophie der Auf-
klarung handelt, soll kurz anhand von Textbeispielen erdrtert werden. Rousseau
verweist zundchst auf die Bedeutung der Vernunft mit deren Hilfe wir Gutes von
Bosem unterscheiden konnen: ,, Die Vernunft lehrt uns das Gute und das Bose
erkennen. Das Gewissen, das uns das eine lieben und das andere hassen ldsst —
obwohl im Ursprung von der Vernunft unabhdngig —, kann sich also nicht ohne
sie entwickeln. “'* Unbestritten riickt auch Rousseau die Vernunft ins Zentrum

146  Quelle: http://de.wikipedia.org/wiki/Kultur, aufgerufen am 09.09.2014; 08:08 Uhr.

147 Jean-Jacques Rousseau lebte darauthin zeitweilig in der preufischen Exklave Neuenburg
(Neuchatel).

148 Rousseau, J.-J., ,,Emile oder Uber die Erziehung®, Reclam Nr. 901.

149 Rousseau, J.-J., ebd., 1. Buch, S. 166.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

90 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

seiner Betrachtung und erkennt die Notwendigkeit des richtigen Gebrauchs der-
selben. Doch zur Vervollkommnung der Vernunft bedarf es, so Rousseau des
Geflihls: ,,[...] und nun bleibt uns, um den Menschen zu vollenden, nur noch
tibrig, ein liebendes und fiihlendes Wesen zu schaffen, das heifst, die Vernunft
durch das Gefiihl zu vervollkommnen. "> Hierbei ist es wichtig zu beachten,
dass es Rousseau nicht um die Verklarung der Vernunft durch menschenfreund-
liche Gefiihle geht. In den drei von Rousseau aufgestellten Maximen zeigt sich,
welche Macht Rousseau den Gefiihlen einrdumt. Sie sind zwar einerseits imstan-
de, die Vernunft zu vervollkommnen, andererseits konnen wir uns nicht wirklich
von der ,,Macht der Gefiihle* 16sen:

,,Erste Maxime

Es liegt nicht im menschlichen Herzen, sich in die Menschen hineinzuversetzen, die
gliicklicher sind als wir, sondern nur in die, die ungliicklicher sind.

Zweite Maxime

Man beklagt nur die Leiden anderer, vor denen man sich selbst nicht gesichert
glaubt.

Dritte Maxime

Das Mitgefiihl fiir die Leiden anderer richtet sich nicht nach der GroBe des Ubels,
sondern nach dem Gefiihl, das man den Leidenden zuerkennt.**!

Anhand dieser Maxime wird deutlich, dass Rousseau sehr genau wusste, wozu
das menschliche Gefiihlsleben imstande war und wie sehr das menschliche Be-
wusstsein eher gefiihls- als vernunftgesteuert ist. In dieser Hinsicht hebt er sich
deutlich von David Hume und Immanuel Kant ab. Dennoch ist Rousseau ein
Aufklarer, wie auch sein Standpunkt zur Religion verdeutlicht: ,,Wenn ein Kind
sagt, es glaube an Gott, so glaubt es nicht an Gott, es glaubt vielmehr dem Peter
oder dem Jakob, der ihm sagt, dass es etwas gibt, das man Gott nennt; [...].“152
Hier spricht der Aufklarer Rousseau. Rousseau verweist auch auf die Absurditét
des Widerstreits der einzelnen Religionssysteme:

,Ein Kind soll in der Religion seines Vaters aufgezogen werden; man fiihrt ihm
immer recht vor Augen, dass diese Religion, welche es auch sein mag, die einzig
wabhre ist, und dass alle anderen nichts als Uberspanntheit und Absurditit sind. Die
Macht der Argumente héngt génzlich von dem Land ab, indem man sie vorbringt.

150 Rousseau, J.-J., ebd., 3. Buch, S. 427.
151 Rousseau, J.-J., ebd., 4. Buch, S. 464/465.
152 Rousseau, J.J., ,.Emile oder Uber die Erzichung®, 4. Buch, S. 531.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.3. Blick auf die Aufkldrung aus anderen Perspektiven 91

Ein Tiirke, der in Konstantinopel das Christentum so lacherlich findet, soll nur se-

. . - . 153
hen, wie man in Paris iiber den Mohammedanismus denkt*.

Diese religios motivierten Konflikte sind auch iiber 250 Jahre nach Erscheinen
des ,,Emile” (1762) dieselben. Grofle Teile der Welt werden auch 250 Jahre
spéter von religids motivierten kriegerischen Auseinandersetzungen iiberzogen.
Rousseau zeigt einen Ausweg aus dem Dilemma der religiésen Erziehung:

,Vor allem in Fragen der Religion triumphiert die Meinung. Wir aber, die wir
entschlossen sind, in jeder Hinsicht ihr Joch abzuschiitteln, die wir der Autoritét
nichts zugestehen und unserem Emile nichts beibringen wollen, was er nicht in je-
dem Land von sich aus lernen konnte — in welcher Religion werden wir ihn erzie-
hen? In welche Sekte werden wir den Menschen der Natur eingliedern? Mir scheint
die Antwort sehr leicht: wir werden ihn weder der einen noch der anderen einglie-
dern, sondern ihn instand setzen, die zu wihlen, zu der ihn der richtige Gebrauch der
Vernunft fihren muss.*“'**

Damit sind wir wieder bei Immanuel Kant. Rousseau ist ein Philosoph der Auf-
klarung. Rousseau erkennt im Gegensatz zu David Hume und Immanuel Kant
die Macht der menschlichen Gefiihle, sowohl im Guten als auch im Schlechten.
Daraus schlussfolgert er, dass die Gefiihle wichtiger sind als die Vernunft. Damit
steht Rousseau als Bindeglied am Anfang dieses Kapitels iiber die ,,Gegenthe-
sen” zur Philosophie der Aufkldrung. Letztlich wird der Bereich der Gefiihle erst
durch die Arbeiten Sigmund Freuds zum Forschungsgegenstand. Dass die Ver-
nunft allein nicht ausreicht, um die menschliche Existenz in ihrer Gesamtheit zu
erfassen, war aber bereits vor Sigmund Freud bekannt. Nichtsdestotrotz bleibt
der Paukenschlag der Aufkldrer uniiberhorbar, ndmlich die menschliche Ver-
nunft zu gebrauchen ohne Riickgriff auf religiose oder sonstige Autorititen.
Ohne diesen Paukenschlag wire alles andere undenkbar. Die Auseinanderset-
zung mit Gegenthesen zur Philosophie der Aufkldrung dient dazu, bei der Suche
nach Moglichkeiten einer Bewusstseinskultur alle Bereiche menschlicher Selbst-
gestaltung (Vernunft, Gefiihle, Sprache) gleichermalen zu beriicksichtigen.
Wichtige literaturgeschichtliche und philosophiegeschichtliche Entwicklungen
sollen im Folgenden kurz erldutert werden, um ein Verstidndnis dafiir zubekom-
men, dass die ,,Kantischen Fragen*

1. Was kann ich wissen?
2. Was soll ich tun?

153 Rousseau, J.J., ebd., 4. Buch, S. 535.
154 Rousseau, J.J., ebd., 4. Buch, S. 535.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

92 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufkldrung

3. Was darfich hoffen?

auf verschiedene Weise beantwortet werden kénnen.

1.3.1. Literarische Perspektive: Heinrich von Kleist, Georg Biichner und Fjodor
Dostojewski

Rousseau stand den Philosophen skeptisch gegeniiber: ,,Wer will es bestreiten,
dass die Gelehrten tausend Wahrheiten wissen, die den Ignoranten ewig unbe-
kannt bleiben werden? Sind die Gelehrten darum der Wahrheit ndher? Ganz im
Gegenteil — sie entfernen sich von ihr, indem sie ihr zustreben, denn da die Eitel-
keit, iiber alles zu urteilen, noch groflere Fortschritte macht als das Erkenntnis-
vermdgen, kommen auf jede Wahrheit, die sie finden, hundert falsche Urtei-
le.“!** Die Philosophen unterliegen der Gefahr, in Sorge um die Vervollkomm-
nung ihrer geistigen Theorien den Bezug zur Alltagswirklichkeit der menschli-
chen Existenz zu verlieren. Die Folge ist dann ein ,,sprachlicher Manierismus®.
Die Literatur scheint niher am Menschen als die Philosophie. Sie benutzt dassel-
be Medium wie die Philosophie, die Sprache. Die literarischen Ausdrucksformen
sind oftmals besser geeignet, eine Vorstellung davon zu geben, was der Mensch
ist als durch philosophische Begrifflichkeiten. Die Literatur ermdglicht es, die
Dimensionen der menschlichen Existenz unverfélschter und unentstellter zur
Darstellung zu bringen. Gadamer schreibt von der Unangemessenheit der philo-
sophischen Sprachmittel: ,,Wenn es die philosophische Begrifflichkeit auszeich-
net, dass das Denken immer in Not ist, einen wirklich angemessenen Ausdruck
fiir das zu finden, was es eigentlich sagen will, dann ist mit der Philosophie die
Gefahr verkniipft, dass das Denken hinter sich selbst zuriicksinkt und an die
Unangemessenheit seiner begrifflichen Sprachmittel verfillt.“'*® Anhand von
Textbeispielen der Dichter Heinrich von Kleist (1777 — 1811), Georg Biichner
(1813 — 1837) und Fjodor Dostojewski (1821 — 1881) soll gezeigt werden, auf
welche Weise Literatur die Dimension menschlicher Existenz zu beschreiben
vermag in Zeiten des philosophischen Idealismus. Alle drei Dichter haben in
ihren Leben sehr viel Leid (existenzielle Krisen, Krankheit, Selbstmord, Tod des
eigenen Kindes, Verhaftung, Flucht, Verurteilung zum Tod) erfahren. Sie wéh-
len dadurch einen Zugang zur menschlichen Existenz, der durch kein philosophi-
sches Lehrgebdude ersetzt oder iibertroffen werden kann. Typisch fiir diese
Dichter ist, dass sie in keine Kategorie passen, keine typischen Vertreter einer

155 Rousseau, J.J., ,,Emile oder Uber die Erziechung®, 3. Buch, S. 429/430.
156 Gadamer, H.G., ,,Gesammelte Werke 2, Hermeneutik I1“, S. 87.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.3. Blick auf die Aufkldrung aus anderen Perspektiven 93

literarischen Epoche waren, sondern alle drei waren mit ihrem literarischen Werk
ihrer Zeit voraus. Sie schaffen mit ihrer Sprache einen alternativen Weg zu den
philosophischen Lehrgebduden und sind damit den Menschen unserer Zeit iiber-
raschend nahe. Erkldrt werden konnte dies mit dem unorthodoxen Sprachge-
brauch im Vergleich zum Beispiel zur wissenschaftlichen Philosophie. Gadamer
postuliert eine ,,Universalitit der Sprache*'*’ und behauptet, dass letztlich alles
sprachlich erfasst werden kann: ,,Ihre [gemeint ist die Sprache] Universalitdt halt
mit der Universalitit der Vernunft Schritt. ... Wenn alles Verstehen in einem
notwendigen Aquivalenzverhiltnis zu einer mdglichen Auslegung steht, und
wenn dem Verstehen grundsétzlich keine Grenze gesetzt ist, so muss auch die
sprachliche Erfassung, die dies Verstehen in der Auslegung erfihrt, eine alle
Schranken iiberwindende Unendlichkeit in sich tragen. Die Sprache ist die Spra-
che der Vernunft selbst.«'*® Die Universalitit der Sprache driickt sich aber gera-
de dadurch aus, dass sie sowohl den Bereich der Vernunft als auch den der Ge-
filhle darzustellen vermag. Die sprachliche Auseinandersetzung zwischen Ge-
fithlsebene und Vernunftebene findet aber in der Literatur viel unbefangener statt
als in der philosophischen Begrifflichkeit. Da Selbsterkenntnis aber auf ver-
schiedenen Ebenen stattfindet (sowohl der der Gefiihle als auch der der Ver-
nunft), wird der Vorgang der Selbsterkenntnis in der Literatur viel angemessener
sprachlich erfasst und verstanden, wie zum Beispiel die Monologe in Shakespea-
res Hamlet oder in Goethes Faust II der innere Monolog Fausts mit der Sorge'”
zeigen. Die Sorge ermdglicht das tiefere Verstindnis der eigenen Existenz. Ham-
let und Faust sind literarische Beispiele von Charakteren, die aus der Sorge her-
aus sich ihres Selbst bewusst wurden. Diese herausragenden literarischen Bei-
spiele menschlicher Selbsterkenntnis koénnen aber nicht die wissenschaftliche
Untersuchung des Themas durch Sigmund Freud vorwegnehmen oder ersetzen.
Der zivilisatorische Erkenntnissprung im 20. Jahrhundert durch die psychoanaly-
tische Theorie Sigmund Freuds bestand darin, die fehlende Selbsterkenntnis als
neurotische Stérung in allgemeiner Form zu beschreiben und gleichzeitig ein
Verfahren der Behandlung zu entwickeln, ndmlich der Psychoanalyse. Die fikti-
ven Charaktere Faust und Hamlet hitten keiner psychoanalytischen Behandlung
bedurft, weil sie sich zur Selbsterkenntnis durchlitten hatten und weil sie selbst
die Alternativen und deren Folgen moglichen Handelns fiir sich erkannten. Freud
hat erstmals RegelméBigkeiten von neurotischen Krankheitsbildern untersucht
und daraus Schlussfolgerungen allgemeiner Art abgeleitet. Dies ist der erste

157 Gadamer, H.G., ,,Gesammelte Werke 1, Hermeneutik I, S. 405.

158 Gadamer, H.G., ,,Gesammelte Werke 1, Hermeneutik I, S. 405.

159  Goethe, J.W., ,,Faust Erster und Zweiter Teil, Urfaust”, Deutsche Buchgemeinschaft Berlin,
1925, Der Tragddie zweiter Teil, Fiinfter Akt, Szene Mitternacht, S. 388ff.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

94 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

wissenschaftliche Ansatz und reicht iiber die Beschreibung eines fiktiven Cha-
rakters hinaus. Schuld und Schuldgefiihle konnen verdringt werden. In Goethes
Faust II dringt die Schuld nicht in Fausts Bewusstsein vor. Die Sorge ist die
einzige der vier Weiber (die vier Weiber sind: der Mangel, die Schuld, die Sorge
und die Not), die einen Zugang in Fausts Bewusstsein erschleicht: ,,Jhr Schwes-
tern, ihr kdnnt nicht und diirft nicht hinein. Die Sorge, sie schleicht sich durchs
Schliisselloch ein.“'®” 200 Jahre spiter findet die Sorge Eingang in das Werk
Martin Heideggers und wird dort zum Leitmotiv des menschlichen Da(seins).
Der Schuld kann sich der Mensch bewusst oder unbewusst entziehen. Die Sorge
hat einen anderen Zugang zum Bewusstsein als die Schuld. Im 19. Jahrhundert
ragen drei Dichter besonders hervor, da sie mit ihrer Sprache den Menschen in
einer Weise darstellen, die den Kern menschlicher Existenz selbst erfasst. Biich-
ner, Kleist und Dostojewski lassen sich nicht ohne Weiteres literarischen Epo-
chen zuordnen. Der Humanismus, die Klassik und die Philosophie des Idealis-
mus haben Menschenbilder entworfen, die letztlich Entwurf bleiben mussten,
weil sie nicht das darstellen, was der Mensch tatsdchlich ist. In Heinrich von
Kleists Novelle ,,Marquise von O ist Graf F. sowohl Retter als auch Vergewal-
tiger. Indem er der Marquise von O. zunéchst als Engel vorkam, erschien er ihr
letztlich nach dem Bekenntnis seiner Schuld als der Teufel selbst. Es zeigt die
Dimensionen menschlicher Abgriinde auf. Graf F. bereut schlielich und steht zu
seiner Schuld, was eine moralische Bewertung seiner Person nahezu unmdoglich
macht. Was tatséchlich geschehen ist, bleibt ungeschrieben. Im Text steht nichts
weiter als ein Gedankenstrich. Im Duden steht als Regel Nr. 43 | Ein Gedanken-
strich kiindigt etwas Folgendes, oft etwas Unerwartetes an.“'®' Mit einem Ge-
dankenstrich symbolisiert Kleist die Wandlung des Grafen vom Retter zum Ver-
gewaltiger: ,,Der Marquise schien er ein Engel des Himmels zu sein. [...] und
fiihrte sie, die von allen solchen Auftritten sprachlos war, in den anderen, von
der Flamme noch nicht ergriffenen Fliigel des Palastes, wo sie vollig bewusstlos
niedersank. Hier — traf er, da bald darauf ihre erschrockenen Frauen erschienen,
Anstalten, einen Arzt zu rufen; [...]“."** Aufgrund der unchelichen Schwanger-
schaft wird die Marquise von ihrer Familie verstoBen. Ihr Vater verlangt die
Herausgabe ihrer ehelich geborenen Kinder. Der Vergewaltiger war (zunéchst)
anonym geblieben. In dieser existenziellen Krise wichst die Marquise in einem
Moment der Selbsterkenntnis (ihr Vater hatte in einem Streit nach der Pistole
gegriffen) iiber sich hinaus: ,,..., hob sie sich plotzlich, wie an ihrer eigenen

160  Goethe, J.W., ebd., S. 388.

161 http://www.duden.de/sprachwissen/rechtschreibregeln/gedankenstrich; aufgerufen am 09.09.-
2014; 10:25.

162 Kleist, H. v., ,,Die Marquise von O...%“, Reclam, S. 5.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.3. Blick auf die Aufkldrung aus anderen Perspektiven 95

Hand, aus der ganzen Tiefe, in welche das Schicksal sie hinabgestiirzt hatte em-
por. Der Aufruhr legte sich, als sie im Freien war, sie kiisste hdufig die Kinder,
diese ihre liebe Beute, und mit groBer Selbstzufriedenheit gedachte sie, welch
einen Sieg sie, durch die Kraft ihres schuldfreien Bewusstseins ... errungen
hatte. [...] Ihr Verstand, stark genug, in ihrer sonderbaren Lage nicht zu reiflen,
gab sich ganz unter der groB3en heiligen und unerklérlichen Einrichtung der Welt
gefangen.“’ Kleist zeichnet hier das Bild eines Menschen, dessen Verstand in
einer existenziellen Grenzsituation zu zerreilen droht, iiber sich selbst hinaus-
wichst. Diese Verstandesleistung, die Annahme eines ungerechten Schicksals-
schlages sprengt die Maf3stédbe philosophischer Begrifflichkeiten. Kleist selbst
war an der Welt zerbrochen, wie ein Brief an Marie von Kleist verdeutlicht: ,,so
wund, dass mir, ich mochte fast sagen, wenn ich die Nase aus dem Fenster ste-
cke, das Tageslicht wehe tut, das mir darauf schimmert*.'** Kleist hat eine Vor-
stellung davon, was ein Mensch in groBter Not fiihlt und denkt. Am 21. Novem-
ber 1811 nimmt er sich das Leben. Die Geschichte der Marquise von O. nimmt
ein gutes Ende, weil die Wandlungsféhigkeit des Menschen in beide Richtungen
mdglich ist. Der Graf hatte sich seiner Schuld gestellt und heiratete sie, ohne auf
irgendwelche Rechte zu bestehen. Es vergeht ein Jahr, bis ihm die Marquise
verziehen hatte: ,,Er fing, da sein Gefiihl ihm sagte, dass ihm von allen Seiten,
um der gebrechlichen Einrichtung der Welt willen, verziehen sei, seine Bewer-
bung um die Gréfin, seine Gemahlin, von neuem an, erhielt, nach Verlauf eines
Jahres, ein zweites Jawort von ihr, und auch eine zweite Hochzeit ward gefeiert,
froher, als die erste, nach deren Anschluss die ganze Familie nach V... hinaus-
z0g.“!" Die Zerbrechlichkeit des Menschen und seiner Umwelt sprengt sprachli-
che Grenzen. Das gilt auch fiir jene Momente wo Menschen sich mit ihrer zer-
brochenen Welt ausséhnen. Ein Gefiihl davon gibt der Abschiedsbrief Heinrichs
von Kleist an seine Lieblingsschwester:

“Ich kann nicht sterben, ohne mich, zufrieden und heiter, wie ich bin, mit
der ganzen Welt, und somit auch, vor allen Anderen, meine theuerste Ulrike, mit
Dir verséhnt zu haben. “'%

Hans-Georg Gadamer schreibt zu den Situationshorizonten existenzieller
Erfahrungen:

163 Kleist, H. v., ebd. S. 27f.

164 Kleist, H. v., Brief an Marie von Kleist vom 10. November 1811; Quelle:
http://de.wikipedia.org/wiki/Heinrich_von_Kleist, aufgerufen am 10.09.2014; 07:12.

165 Kleist, H. v., ,,Die Marquise von O...%, S. 47.

166 Kleist, H. v., Brief an Ulrike von Kleist ,,am Morgen meines Todes“ am 21. November 1811;
Quelle: http://de.wikipedia.org/wiki/Heinrich_von_Kleist, aufgerufen am 10.09.2014; 07:48.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

96 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendlédndischen Philosophie der Aufkldrung

,Ich erinnere an die Philosophie der Kommunikation bei Jaspers, die darin ihre
Pointe hat, dass das Zwingende der Wissenschaft dort ein Ende findet, wo die ei-
gentlichen Fragen des menschlichen Daseins, Endlichkeit, Geschichtlichkeit,
Schuld, Tod — kurz, die sogenannten 'Grenzsituationen' erreicht sind. Hier ist Kom-
munikation nicht mehr Ubermittlung von Erkenntnis durch zwingende Beweise,
sondern eine Art von Commerz von Existenz mit Existenz. Wer redet ist selbst an-
geredet und antwortet als ein Ich dem Du, weil er fiir sein Du selbst ein Du ist.“'®’

Gadamer schreibt von einem ,,Commerz von Existenz zu Existenz*‘. Commerz
bedeutet Handel und somit Austausch von Giitern. Dieser gewollte oder unge-
wollte Austausch von Verstandes- und Gefiihlswelten schafft eine andere Quali-
tdt von Wahrheit. Ein Beispiel fiir diesen ,,Commerz von Existenz zu Existenz*
konnen wir der 6. Szene des 1. Aktes von Biichners Drama ,,Dantons Tod* ent-
nehmen.

In dem Drama lidsst Biichner die Ideale der franzdsischen Revolution am
Wesen des Menschen scheitern. Danton appelliert an Robespierre:

,lch verstehe das Wort Strafe nicht. Mit deiner Tugend Robespierre! Du hast
kein Geld genommen, du hast keine Schulden gemacht, du hast bei keinem Weibe
geschlafen, du hast immer einen anstdndigen Rock getragen und dich nie betrunken.
Robespierre du bist emporend rechtschaffen. Ich wiirde mich schdmen dreiflig Jahre
lang mit der ndmlichen Moralphysiognomie zwischen Himmel und Erde herumzu-
laufen blofl um des elenden Vergniigens wollen andre schlechter zu finden, als mich.
Ist denn n}gghts in dir, was dir nicht manchmal ganz leise, heimlich sagte, du liigst! ,
du ligst!*

Das Ringen um die Wahrheit eskaliert zu einem Kampf von Existenz mit Exis-
tenz, der zur physischen Vernichtung (Hinrichtung) des Du fiihrt. Der ,,Commerz
von Existenz zu Existenz fand aber auf vollig unerwartete Weise statt. Aus dem
Du (Du lLigst) wird ein Ich (in mir Ligt es). Der physische Danton wird hinge-
richtet, in den Gedanken Robespierres lebt aber Danton auf unerwartete Weise
fort: ,, Warum kann ich den Gedanken nicht los werden? [...] Ich weif3 nicht, was
in mir das andere beliigt. “'®* Gadamer erkennt, dass die Philosophie diese Phi-
nomene nicht fassen kann. Er folgert daraus, dass dem Begriff der wissenschaft-
lichen Wahrheit der Begriff einer Existenzwahrheit gegeniibergestellt werden
miisse: ,, Es scheint mir, freilich nicht genug, im Gegensatz zu dem Begriff der
wissenschaftlichen Wahrheit, die anonym, allgemein und zwingend ist, einen

167 Gadamer, H.G., ,,Gesammelte Werke 2, Hermeneutik I1“, S. 54.
168 Biichner, G., ,,Dantons Tod®“, Reclam, Erster Akt, Sechste Szene, S. 25.
169 Biichner, G., ebd. 1. Akt, 6. Szene, S. 27.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.3. Blick auf die Aufkldrung aus anderen Perspektiven 97

Gegenbegriff der Existenzwahrheit zu prdgen. Vielmehr steckt hinter dieser
Bindung der Wahrheit an mégliche Existenz, die Jaspers einschdrfi, ein allge-
meineres philosophisches Problem. “'" Georg Biichner selbst starb im Alter von
23 Jahren an Typhus in Ziirich. Er hatte sich als Medizinstudent in Hessen fiir
die Rechte der unterdriickten Landbevolkerung eingesetzt und entzog sich der
Verhaftung durch Flucht. Sein Vater hatte darauthin den Kontakt mit ihm abge-
brochen. Mit der Veréffentlichung von ,,Dantons Tod* wollte er das nétige Geld
fiir seine Flucht aufbringen. Der dritte Dichter, der hier besondere Erwahnung
finden soll, ist Fjodor Dostojewski. Um zu ermessen, vor welchem Hintergrund
sein Werk ,.Die Briider Karamasoff™ entstanden ist, miissen zunéchst biografi-
sche Details aus seinem Leben Erwdhnung finden. Dostojewski stand dem
Frithsozialismus nahe und war 1849 im Alter von 28 Jahren verhaftet und zum
Tode verurteilt worden. Die Exekution erwies sich als Scheinhinrichtung, da der
Zar das Todesurteil in letzter Minute in Festungshaft und anschlieBenden Mili-
tirdienst in Sibirien umgewandelt hatte. Nach dem Tod seines Bruders und sei-
ner Ehefrau kommt er fiir die Witwe und die Kinder auf. Er kann mit Geld nicht
umgehen und ist hoffnungslos verschuldet. 1877 stirbt sein jlingster Sohn Al-
joscha im Alter von 3 Jahren. Dostojewski unternimmt darauthin eine Pilgerreise
ins Optina-Kloster. In diese Zeit hinein fdllt die Entstehung des Romans ,,Die
Briider Karamasoff“. Einer der Briider erhdlt den Namen seines verstorbenen
Sohnes, Aljoscha. Sigmund Freud schreibt iiber diesen Roman: ,, Die Briider
Karamasoff sind der grofartigste Roman, der je geschrieben wurde, die Episode
des Grofinquisitors eine der Hochstleistungen der Weltliteratur, kaum zu iiber-
schitzen. Leider muss die Analyse vor dem Problem des Dichters die Waffen
strecken.«'” Friedrich Nietzsche betrachtete Dostojewski als wiirdigen Gegner.
Ein Textbeispiel soll eine Vorstellung davon geben, wie Dostojewski die Theo-
dizee-Frage ,,auflost”. Hintergrund ist ein Gesprdch der Briider Iwan (atheisti-
scher Intellektueller) und Aljoscha (Mdénch). Iwan bittet Aljoscha, eine Ge-
schichte anzuhoren: ,, ‘Weifit du, Aljoscha, lache nicht: ich habe einmal, so etwa
vor einem Jahr, eine Dichtung verfasst. Wenn du noch ungefihr zehn Minuten
mit mir verlieren mochtest, so konnte ich sie dir erzdhlen’. [...] ‘Ich bin sehr
gespannt!” sagte Aljoscha.“'"* Iwan erzihlt Aljoscha daraufhin die Legende vom
Grofinquisitor. Die Geschichte spielt im 16. Jahrhundert zur Zeit der spanischen
Inquisition. Jesus erscheint in Sevilla:

170 Gadamer, H.G., ,,Gesammelte Werke 2, Hermeneutik II, S. 54.

171  Freud, S., ,,Gesammelte Werke, Werke aus den Jahren 1925-1931; Dostojewski und die Vater-
totung™, S. 399.

172 Dostojewski, F.M., ,,Die Briider Karamasoff™, S. 400f.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

98 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

,Er steigt hinab auf die ‘glithenden Plétze’ der siidlichsten Stadt, wo gerade erst
tags zuvor im Beisein des Konigs, des Hofes, aller Granden und Kirchenfiirsten und
der reizendsten Damen der Hofgesellschaft, vor den Augen der zahlreichen Einwoh-
nerschaft Sevillas vom greisen Kardinal-GroBinquisitor fast ein volles Hundert Ket-
zer ad majorem gloriam Dei auf einmal verbrannt worden war. Er ist ganz still und
unbemerkt erschienen, aber alle — sonderbar ist das —, alle erkennen Ihn. Eine unwi-
derstehliche Macht zieht das Volk zu Ihm hin; es umringt Thn, wéchst mehr und
mehr um Thn an und folgt Ihm wohin Er geht. Er aber wandert stumm unter ihnen
mit einem stillen Lacheln unendlichen Mitgefiihls. Die Sonne der Liebe brennt in
Seinem Herzen, Strahlen von Licht, Erleuchtung und Kraft stromen aus Seinen Au-
gen u{17(3i alle, iiber die sie sich ergieBen, sind ergriffen von Gegenliebe zu ihm.
[...]

Nachdem Jesus ein Wunder vollbringt und ein Madchen aufersteht, erscheint der
Kardinal-GroBinquisitor auf dem Platz: ,, Er sieht, wie das Mddchen aufersteht,
und Sein Gesicht verfinstert sich. [...] Und siehe, so grof3 ist seine Macht, und
bereits so abgerichtet, unterworfen und zitternd gehorsam ist ihm das Volk, dass
es vor den Wachen wortlos zuriickweicht und diese, inmitten der Grabesstille,
Hand an Ihn legen und Ihn wegfiihren lisst.«'" Das Volk kniet vor dem Kardi-
nal-GroBinquisitor, wéhrend Jesus in ein dunkles VerlieB gebracht wird. Mitten
in der Nacht erscheint der Kardinal-GroBinquisitor in der Zelle:

. Bist Du es? Du ?” Und da er keine Antwort erhélt, fligt er schnell hinzu: ‘Ant-
worte nicht, schweige. Und was konntest Du auch sagen? [...] Warum bist Du ge-
kommen, uns zu stdren? [...] Aber morgen werde ich Dich richten und Dich als den
drgsten aller Ketzer auf dem Scheiterhaufen verbrennen, und dasselbe Volk, das
heute noch Deine Fiifle gekiisst hat, wird morgen auf einen einzigen Wink meiner
Hand zu Deli%em Scheiterhaufen hinstlirzen, um eifrig die glithenden Kohlen zu
schiiren,...’*

Jesus antwortet nicht. Seine Antwort ergibt sich erst am Ende der Begegnung mit
dem Kardinal-GroBinquisitor. Das Selbstgespriach des Kardinal-GroBinquisitors
erstreckt sich iiber 20 Seiten. Jesus antwortet nicht, er hort nur zu. Die Legende
vom GroBinquisitor nimmt einen ungewdéhnlichen Ausgang:

,» Den Schluss habe ich [gemeint ist Iwan] mir damals so ausgedacht: Nachdem
der Inquisitor verstummt ist, wartet er noch eine ganze Weile, was der Gefangene
ihm antworten werde. Dessen Schweigen bedriickt ihn. Er hat gesehen, wie der Ge-

173 Dostojewski, F.M., ebd., S. 405.
174  Dostojewski, F.M., ebd., S. 406.
175 Dpstojewski, F.M. , ebd. S. 407.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.3. Blick auf die Aufkldrung aus anderen Perspektiven 99

fangene ihn die ganze Zeit anhorte, und wie tief und still Er ihm in die Augen blick-
te, offenbar ohne etwas entgegnen zu wollen. Der Greis aber hitte gewiinscht, dass
Er ihm etwas sage, und wire es selbst etwas Bitteres, Furchtbares. Er aber ndhert
sich schwleéi6gend dem Greise und kiisst ihn still auf die blutleeren neunzigjdhrigen
Lippen.”

Die Pointe ist aber die dulere Handlung parallel zur erzéhlten Geschichte vom
Grofinquisitor. Iwan will anhand der Legende vom GroBinquisitor seinem Bru-
der verdeutlichen, dass es keine Ideale geben kdnne, dass alles erlaubt sei, und
rechnet damit, dass sich sein gldubiger Bruder Aljoscha von ihm lossagt.
Dostojewski gibt der Geschichte einen ungewohnlichen Ausgang: ,,4ljoscha
stand auf, trat zu ihm und kiisste ihn schweigend auf den Mund. ‘Das ist literari-
scher Diebstahl!’ rief nach dem Kuss Iwan aus, der aber auf einmal gleichsam
begeistert war.“!”’ Literarisch ist dieser Roman einer der auBergewohnlichsten
Antworten auf die Frage: Was ist der Mensch? Dieses Beispiel aus dem Roman
,Die Briider Karamasoff* sollte einen Eindruck vermitteln, dass Literatur
menschliche Phdnomene in einer Weise charakterisieren kann, die mit den Mit-
teln philosophischer und psychologischer Wissenschaft auch nicht anndhernd zu
beschreiben sind. Es ist bemerkenswert, dass Sigmund Freud sich durch seine
Feststellung, vor dem Dichter Dostojewski die Waffen strecken zu miissen, vor
der literarischen Leistung dieses Dichters verneigt.

In allen drei Werken geht es um die Frage nach der (existenziellen) Wahr-
heit. Es sind Fragen, die das Mitmenschliche selbst betreffen. Gadamer geht in
seiner Hermeneutik auf die Bedeutung der Frage ein, der er in der philosophi-
schen Diskussion den Primat einrdumt. Im Weiteren konkretisiert dies Gadamer
anhand von existenziellen Situationen: ,, Wir treffen das mitmenschliche Phdno-
men der Frage in seiner vollen Konkretion, wenn wir uns von der theoretischen
Relation von Frage und Antwort, die die Wissenschaft ausmacht, abwenden und
auf die namentlichen Situationen besinnen, in denen Menschen genannt und
gefragt werden und sich selber fragen.“'”® In diesen Momenten ist ein tieferes
Verstindnis des Menschseins erst moglich. Frage und Antwort werden zum
Schliissel. Gadamer verweist auf die hermeneutische Funktion von Frage und
Antwort:

,Da wird deutlich, dass das Wesen der Aussage in sich eine Erweiterung erféhrt.
Nicht nur, dass die Aussage stets Antwort ist und auf eine Frage verweist, sondern
Frage wie Antwort selber haben in ihrem gemeinsamen Aussagecharakter eine her-

176  Dostojewski, F.M., ,,Die Briider Karamasoff*, S. 428.
177 Dostojewski, F.M., ebd., S. 430.
178 Gadamer, H.G., ,, Gesammelte Werke 2, Hermeneutik 11, S. 53.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

100 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

meneutische Funktion. Sie sind beide Anrede. [...], dass Wahrheit in der Aussage

iiberhaupt nur da ist, sofern sie Anrede ist. Der Situationshorizont, der die Wahrheit

einer Aussage ausmacht, enthdlt den mit, dem mit der Aussage etwas gesagt
s 179

wird.

Dostojewski macht den Kuss zur Antwort. Frage wie Antwort haben in ihrem
Aussagecharakter eine hermeneutische Funktion.

Der Dialog zwischen Iwan und Aljoscha wird durch einen Kuss beendet.
Aljoscha beantwortet die Frage Iwans mit einem Zeichen. Dostojewski ldsst
damit die Legende vom GroBinquisitor in einer existenziellen Weise zwischen
den beiden Briidern wahr werden, hebt sie sozusagen aus der Erzéhlebene der
Legende in die konkrete zwischenmenschliche Interaktion zwischen den beiden
Romanfiguren Iwan und Aljoscha. Iwan fiihlt sich dadurch ,,iiberrumpelt und
protestiert. Tatsdchlich hat sich der existenzielle Austausch gewollt oder unge-
wollt vollzogen so wie in Biichners Drama ,,Dantons Tod* der von Danton an
Robespierre gerichtete Vorwurf der Liige (,,du ligst!”) im Bewusstsein von Ro-
bespierre zur Gewissheit und damit zur existenziellen Wahrheit wird (,,ich weif3
nicht, was in mir das andere beltigt™).

Die Existenzwahrheit wird in jedem Menschen anders gezogen, und zwar
ohne Riickgriff auf die Vernunft im Sinne einer wissenschaftlichen Versuchsan-
ordnung. Existenzwahrheiten sind daher notwendigerweise fiir jeden Menschen
verschieden, und zwar anders als Naturgesetze, bei denen sich bei gleicher Ver-
suchsanordnung stets die gleiche Beobachtung einstellt. Die Konsequenz, die
daraus abgeleitet werden muss, ist, dass man aus Existenzwahrheiten, die nicht
wissenschaftlicher Natur sind, keine Ableitungen fiir alle Menschen machen
kann, weil diese Existenzwahrheiten jeder Mensch in anderer Form macht. Die
Ableitung allgemeiner Konsequenzen aus Existenzwahrheiten wiirde der Ent-
scheidungsfreiheit der Menschen Gewalt antun. Man befindet sich daher bei der
Verallgemeinerung von Existenzwahrheiten im freien Fall und misst dem eige-
nen Standpunkt Allgemeingiiltigkeit zu, ohne jemals einen Beweis angetreten zu
haben, dass alle Menschen zur gleichen Erkenntnis kommen konnten. Das fiihrt
aber zur Beschrankung in der Geltung sogenannter Existenzwahrheiten, ndmlich
nur in dem Umfang, wie jeder einzelne sie nur treffen kann, ohne sie fiir alle
anderen als allgemeingiiltig anzunehmen. Nur darin konnen sie Geltung erlan-
gen, ohne der Entscheidungsfreiheit aller anderen Gewalt anzutun. Damit hat
man ihre Grenze erkannt, ohne auch nur ein einziges Wort zu ihrer Berechtigung
zu sagen. Hierauf soll in einem spdteren Kapitel noch nédher eingegangen wer-
den.

179  Gadamer, H.G,, ebd. , S. 53f.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.3. Blick auf die Aufkldrung aus anderen Perspektiven 101

Gadamer hat die Bedeutung von Existenzwahrheiten erkannt und sicht die
Gefahr, dass sich die philosophische Sprache vom Leben der Sprache entfernt.

,...] das Ideal der philosophischen Sprache [ist] nicht die denkbar grofite Ablo-
sung einer terminologisch eindeutig gemachten Nomenklatur vom Leben der Spra-
che, sondern die Riickbindung des begrifflichen Denkens an die Sprache und das
Ganze der Wahrheit, das in ihr présent ist. Im wirklichen Sprechen oder im Ge-
spréichiggonst nirgends, hat Philosophie ihren wahren, ihren nur ihr eigenen Priif-
stein.*

Das Ganze der Wahrheit ist immer beides zugleich, einerseits die allgemeine,
anonyme und wissenschaftliche Wahrheit und andererseits der Bereich der Exis-
tenzwahrheiten.

1.3.2. Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Phdnomenologie des Geistes (1807)

Durch die Aufkldrung entdeckte der Mensch die Freiheit, selbst die Wahrheit zu
erkennen: ,,Diese ungeteilte Substanz der absoluten Freiheit erhebt sich auf den
Thron der Welt, ohne dass irgendeine Macht ihr Widerstand zu leisten vermoch-
te. Denn indem in Wahrheit das Bewusstsein allein das Element ist, worin die
geistigen Wesen oder Méchte ihre Substanz haben, so ist ihr ganzes System, das
sich durch die Teilung in Massen organisierte und erhielt, zusammengefallen,
nachdem das einzelne Bewusstsein den Gegenstand so erfasst, dass er kein ande-
res Wesen habe als das Selbstbewusstsein selbst, oder dass er absolut der Begriff
ist.“’’ Man kann sagen, dass Hegel ohne diese ,, Thronbesteigung der absoluten
Freiheit” niemals der Philosoph geworden wére, der er ist. Indem Hegel von
einer Thronbesteigung spricht, wird deutlich, dass er darin erhebliche Gefahren
lauern sieht: ,Kein positives Werk noch Tat kann also die allgemeine Freiheit
hervorbringen; es bleibt ihr nur das negative Tun; sie ist nur die Furie des Ver-
schwindens. Aber die hochste und der allgemeinen Freiheit entgegengesetzteste
Wirklichkeit oder vielmehr der einzige Gegenstand, der fiir sie noch wird, ist die
Freiheit und die Einzelheit des wirklichen Selbstbewusstseins selbst.“'*’ Eine
solche Wirklichkeit ist aber letztlich sinnentleert, weil nichts als die absolute
Freiheit selbst bleibt. Hegel unterteilt diese Freiheit in die ,kalte Allgemeinheit
und die ,,Punktualitdt des wirklichen Selbstbewusstseins®: ,,Und zwar um ihrer

180 Gadamer, H.G., ,,Gesammelte Werke 2, Hermeneutik I1¢, S. 91.
181 Hegel, G.W.F., ,,Phdnomenologie des Geistes®, S. 433.
182 Hegel, G.W.F., ebd., S. 436.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

102 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

eigenen Abstraktion willen trennt sie sich in ebenso abstrakte Extreme, in die
einfache, unbiegsame, kalte Allgemeinheit und in die diskrete, absolute harte
Sprodigkeit und eigensinnige Punktualitdt des wirklichen Selbstbewusstseins.
Nachdem sie mit der Vertilgung der realen Organisation fertig geworden und
nun fiir sich besteht, ist dies ihr einziger Gegenstand — ein Gegenstand, der kei-
nen anderen Inhalt, Besitz, Dasein und &uflerliche Ausdehnung mehr hat, son-
dern er ist nur dies Wissen von sich selbst als absolut reinem und freiem einzel-
nen Selbst“."** Diese Problematik ergibt sich zum Beispiel in der Untersuchung
von David Hume, wo es allgemeine, durch die Sinneswahrnehmung erfahrbare
Wahrheiten gibt, das ,,Selbst®, die ,,Identitdt, das ,,Selbstbewusstsein* aber nur
als punktueller Moment greifbar ist. Rousseau begreift dagegen das Gefiihl der
Selbstidentitét als Prozess: ,,In dieser zweiten Phase beginnt die eigentliche indi-
viduelle Existenz; jetzt wird der Mensch sich seiner selbst bewusst. Die Erinne-
rung erstreckt das Gefiihl der Selbstidentitét und alle Augenblicke seines Lebens;
er wird nun wirklich ein und derselbe und damit erst fahig zum Gliick oder zum
Ungliick. Darum ist es so wichtig, ihn von jetzt ab als geistiges Wesen anzuse-
hen.«'® Hegel greift diese Idee der Prozesshaftigkeit des Geistes auf. Der Geist
entwickelt sich und wird sich dabei seiner selbst bewusst. Hegel erkennt den
Glauben als etwas, was zur Wahrheit als Ganzes dazugehort. Bei Hume ist Glau-
be ein ,,Gefiihl“ verbunden mit Fiktionen der Vernunft, letztlich aber nicht er-
kenntnisfahig, da es beim Glauben kein tatséchliches Korrelat in der Welt der
sinnlichen Wahrnehmung gibt. Hegel siedelt den Glauben nicht im Bereich der
Gefiihle an, sondern spricht ihm die Fahigkeit zu, an der Verstandeswahrheit als
Ganzes teilzuhaben. Die Vernunft aber ist fiir die Aufkldrung reine Einsicht.
Hieraus entsteht ein Widerspruch. Hegel formuliert, dass das eine zur Negation
des anderen wird: ,,Indem Glaube und Einsicht dasselbe reine Bewusstsein, der
Form nach aber entgegengesetzt sind, dem Glauben das Wesen als Gedanke,
nicht als Begriff, und daher ein dem Selbstbewusstsein schlechthin Entgegenge-
setztes, der reinen Einsicht aber das Wesen das Selbst ist, sind sie fiireinander
das eine das schlechthin Negative des anderen.*'®’

Hegel fiihrt weiter aus, dass der Vernunft der Glaube ein ,,Gewebe von
Aberglauben, Vorurteilen und Irrtiimern «186 ist. Damit sind wir dem von Gada-
mer aufgeworfenen philosophischen Problem einer wissenschaftlichen Wahrheit
und einer Existenzwahrheit sehr nahe. Wenn Glaube existenzielle Wahrheit ist,
lasst er sich nicht einfach aus dem Verstand abspalten, da dies im Hegelschen

183 Hegel, G.W.F,, ebd. S. 436.

184 Rousseau, J.J., ,.Emile oder Uber die Erziechung®, 2. Buch, S. 184.
185 Hegel, G.W.F., ,,Phdnomenologie des Geistes®, S. 400.

186 Hegel, G.W.F., ebd., S. 401.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.3. Blick auf die Aufkldrung aus anderen Perspektiven 103

Sinne unwahr wire. Wenn aufler der reinen Vernunft nichts auller ihr ist, wird
sie, so Hegel, zwangslaufig zu ihrem eigenen Negativen und damit zur Unwahr-
heit:

,Es ist daher zu sehen, wie die reine Einsicht und Absicht gegen das andere ihr
Entgegengesetzte, das sie vorfindet, sich negativ verhélt. — Die reine Einsicht und
Absicht, welche sich negativ verhélt, kann, da ihr Begriff alle Wesenheit und nichts
auBer ihr ist, nur das Negative ihrer selbst sein. Sie wird daher als Einsicht zum Ne-
gativen der reinen Einsicht, sie wird Unwahrheit und Unvernunft und als Absicht
zum Negativen der reinen Absicht, zur Liige und Unlauterkeit des Zwecks.“'®’

Das ldsst sich am Beispiel des Robespierre in ,,Dantons Tod* zeigen. Seine ,,rei-
ne Absicht” wird letztendlich Unwahrheit und Liige. Hegel versucht zu begriin-
den, wie Glaube zur Wahrheit wird. Glaube ist hierbei nicht an eine bestimmte
Gottesvorstellung gebunden. Dies ist sicherlich auch die Ursache dafiir, warum
sich das Hegelsche Gebdude als Vorlage fiir verschiedene Gruppierungen (kon-
servative Religionsphilosophen als auch linksgerichtete Marxisten) eignet. Hegel
erklart, auf welche Weise der Glaube Wahrheit beanspruchen kann genauso wie
die reine Einsicht, die Vernunft selbst. Hegel macht deutlich, dass die Glaubens-
inhalte nicht im Jenseits liegen, sondern ganz konkret Teil des glaubenden Be-
wusstseins sind: ,,Aber das absolute Wesen des Glaubens ist wesentlich nicht
das abstrakte Wesen, das jenseits des glaubenden Bewusstseins sei, sondern es
ist der Geist der Gemeinde, es ist die Einheit des abstrakten Wesens und des
Selbstbewusstseins. “'** Indem der Glaube Eingang findet in das Selbstbewusst-
sein, zur Selbstgewissheit wird, ist er wahr geworden. Damit ist es aber nicht die
Anbetung eines toten Gegenstandes, wie z.B. eines Steines oder eines Stiick
Holzes, sondern der Glaube wird zur sinnlichen Gewissheit: ,, Aber indem es
zugleich fiir das Selbst und dieses als Selbst, das einen Gegenstand hat, wirkli-
ches Bewusstsein ist, so ist ihr eigentiimlicher Gegenstand als solcher ein seien-
des gemeines Ding der sinnlichen Gewissheit. Dieser Gegenstand erscheint ihr
in der Vorstellung des Glaubens.“'*’ Es zeigt sich der deutliche Unterschied zu
David Hume, der kein Bewusstsein aulerhalb der Vernunft kannte. Bei Hegel ist
der Geist, die Wahrheit oberhalb der Vernunft angesiedelt. Auf der reinen Ver-
nunftebene sind wir noch in der Widerspriichlichkeit verhaftet. Auf der Geist-
ebene des (Selbst)Bewusstseins haben wir Zugang zur Wahrheit als Ganzes. Der
Geist selbst wird sich aber erst in einem lebenslangen Entwicklungsprozess sei-

187 Hegel, G.W.F., ebd S. 404.
188 Hegel, G.W.F., ebd., S. 407.
189 Hegel, G.W.F., ,,Phdnomenologie des Geistes®, S. 409.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

104 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

ner selbst bewusst. Hegel erklért alles, was iiber die sinnliche Gewissheit hin-
ausgeht, fiir nichtig. Daraus schlussfolgert Hegel, dass die sinnliche Gewissheit
damit nicht mehr Meinung, sondern vielmehr die absolute Wahrheit sei.’”" Hier-
in siecht Hegel einen negativen Beweis dieser Wahrheit:

,Diese Nichtigkeit alles dessen, was iiber die sinnliche Gewissheit hinausgeht, ist
zwar nur ein negativer Beweis dieser Wahrheit; aber sie ist keines anderen fahig,
denn die positive Wahrheit der sinnlichen Gewissheit an ihr selbst als Gegenstandes,
und zwar in Form des Andersseins, — dass es in jedem Bewusstsein schlechthin ge-
wiss ist, dass es ist, und andere wirkliche Dinge aufler ihm, und dass es in seinem
natiirlichen Sein, sowie diese Dinge, an und fiir sich oder absolut ist. %!

Damit entpuppt sich Hegel als Aufklérer, denn im Grunde genommen ist diese
Position dasselbe, was bereits Descartes, Hume und Kant erkannt haben. Hume
verwendete nur andere Begrifflichkeiten. Der Grundmodus der Arbeitsweise des
menschlichen Gehirns wird letztlich auffallend dhnlich beschrieben. Hegel ist ein
Aufklarer. Wahrscheinlich reibt sich Hegel genau an jenem philosophischen
Problem, das Gadamer als Unterschied zwischen wissenschaftlicher und existen-
zieller Wahrheit beschreibt. Hegel stellt die Frage: ,, Wenn alles Vorurteil und
Aberglauben verbannt worden, so tritt die Frage ein, was nun weiter? Welches
ist die Wahrheit, welche die Aufklirung statt jener verbreitet hat? “'** Hegel
merkt, dass da etwas nicht stimmen kann und somit letztlich, dass dem wirkli-
chen Leben damit Unwahrheit widerfahrt. Er ringt daher um einen philosophi-
schen Zugang zum Phénomen des Glaubens.

Der von Hegel beschriebene Glaube ist zundchst inhaltsleeres ,,An-sich-
Sein®, der durch die Konfrontation mit dem ,,Fiir-sich-sein“ der Welt in einem
Prozess der Selbstfindung fiir das Individuum zum ,,An-und-Fiir-sich-Sein“ und
damit zur (existenziellen) Wahrheit wird. Das einzige Verallgemeinerungsfahige
ist dabei das von Hegel festgestellte Bediirfnis des Menschen, zu glauben. Der
Glaube des Individuums als erlebtes ,,An-und-Fiir-sich-Sein*“ kann aber nur auf
einen bestimmten Inhalt gerichtet sein, um iiberhaupt als Glaubensgewissheit
erlebt zu werden. Die Aufklidrer haben aber in erster Linie nicht kritisiert, dass
Menschen glauben wiirden, sondern sie haben die Schlussfolgerungen daraus
kritisiert, ndmlich dass diese einen hoheren Stellenwert hétten als die Erkennt-
nisse der Vernunft und dass deshalb die Vernunft sich dem Glauben zu beugen
hitte und zwar auch bei Wahrnehmungen, die wissenschaftlichen Standards

190 Hegel, G.W.F., ebd., S. 414.
191 Hegel, G.W.F., ebd., S. 414.
192 Hegel, G.W.F., ebd., S. 413.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.3. Blick auf die Aufkldrung aus anderen Perspektiven 105

entsprechen (zum Beispiel im Fall des Galileo Galilei). Hegel hat den Glauben
aus zwei Perspektiven heraus beschrieben, sowohl aus der historischen Perspek-
tive (Vernunftperspektive) als auch aus der Sicht des gldubigen Menschen (exis-
tenzielle Wahrheit) selbst. Dass beides voneinander verschieden ist, ist eine
Erkenntnis, die wenig iiberraschend ist. Es ergibt sich ein scheinbar unauflosli-
cher Widerspruch. Der Historiker (oder die Vernunft) wird feststellen, dass reli-
gioser Glaube in allen Zeiten und auf allen Kontinenten verbreitet war. Nach
Hegel kann dieser scheinbare Widerspruch in der Lebensentwicklung eines
Menschen auf dem Weg zu sich selbst aufgeldst werden (Verstandesleistung).
Hiergegen muss eingewandt werden, dass der gldubige Mensch dazu neigt, sich
heftig zu wehren, dass ein anderer Glaube der richtige sei. Auf dieses Problem
hatte sehr deutlich Rousseau hingewiesen. Die einzige Schlussfolgerung aus der
Tatsache, dass Menschen glauben, die man daraus ziehen kann, ist, dass der
Glaube des individuellen Menschen privat und einzigartig ist und sich hieraus
jede Verallgemeinerung verbietet. Die gemeinschaftliche Glaubensausiibung ist
der beste Weg, aus dem Glauben Konsequenzen abzuleiten, die fiir andere gelten
sollten, ohne dass auch nur im geringsten davon ausgegangen werden kann, dass
das Individuum tatsichlich das gleiche Glaubenserlebnis erfahren kann. Bei
Hegel ist der Glauben wie eine Matrize, die im individuellen geistigen Entwick-
lungsprozess zur Gewissheit und damit zur Wahrheit wird. Eine Verallgemeine-
rung des Glaubens mit Vorgaben, nach allgemeinen Regeln zu handeln, sah
Hegel als duflerliches und naives Tun an:

,Das glaubende Bewusstsein selbst fasst das absolute Tun als ein allgemeines
Tun; nicht nur das Handeln seines absoluten Wesens als seines Gegenstandes ist ihm
ein allgemeines, sondern auch das einzelne Bewusstsein soll sich ganz und allge-
mein von seinem sinnlichen Wesen befreit erweisen. Das Wegwerfen einer einzel-
nen Habe oder das Verzichttun auf einen einzelnen Genuss ist aber nicht diese all-
gemeine Handlung; und indem in der Handlung wesentlich der Zweck, der ein all-
gemeiner, und die Ausfiihrung, die eine einzelne ist, vor dem Bewusstsein in ihrer
Unangemessenheit stehen miisste, so erweist sie sich als ein solches Handeln, woran
das Bewusstsein keinen Anteil hat.«/*?

Glaube, der aber nicht die ,,Gewissheit seiner selbst‘ hat, ist nur ,,dulerliches
Tun“ und damit auch keine existenzielle Wahrheit im Sinne von Gadamer oder
Jaspers. Es kann aber beim Glauben immer nur die existenzielle Wahrheit ge-
meint sein, denn eine Verallgemeinerung wiirde zwangslaufig zur ,,VerduBle-
rung® fithren, woran das (Selbst)Bewusstsein der Menschen keinen Anteil mehr

193 Hegel, G.W.F., ,,Phdnomenologie des Geistes®, S. 422.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

106 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

hat. Glaube ist bei Hegel Teil des geistigen Entwicklungsprozesses. Glaube liee
sich hierbei auch anderweitig bezeichnen, wie der Umgang mit dem hegelschen
Lehrgebédude gezeigt hat. Die Vorlage kann auf verschiedene Weise beschrieben
werden, zum Beispiel wenn Glaube durch die ,,Idee einer klassenlosen Gesell-
schaft® ersetzt wird. Karl Marx (1818 — 1883) machte den hegelschen Entwick-
lungsprozess des Geistes zum Entwicklungsprozess der Geschichte. Letztlich
bleibt das von Gadamer erwéhnte philosophische Grundproblem der Gleichzei-
tigkeit von wissenschaftlicher Wahrheit und existenzieller Wahrheit. Existenziel-
le Wahrheit ist aber nur Wahrheit, wenn sie Anteil am (Selbst)Bewusstsein hat.

1.3.3. Ludwig Feuerbach: Das Wesen des Christentums (1841)

Der Leser mag sich fragen, warum Ludwig Feuerbach in dem Kapitel ,,Ge-
genthesen zur Philosophie der Aufklarung® aufgefiihrt wird, da er doch als Reli-
gionskritiker den Aufkldrern zuzurechnen wire. Ludwig Feuerbach hat das
Christentum in einer Weise ernst genommen, die ihn mehr zum Freund als zum
Feind des Christentums werden ldsst. Er hat erkannt, dass das Glaubensphéno-
men zutiefst menschlich ist und nicht einfach iibergangen werden kann. Kritik
findet oftmals in polemischer Weise statt, ohne dass sich der Kritiker um ein
wirkliches Verstidndnis des Kritisierten bemiiht. Feuerbach ist somit vielmehr
,»,Glaubenswichter” als Religionskritiker. Feuerbach stellt fest: ,, Der Mensch ist
sich selbst Ich und Du; er kann sich selbst an die Stelle des anderen setzen, eben
deswegen, weil ihm seine Gattung, sein Wesen, nicht nur seine Individualitit
Gegenstand ist.“'** Hierin unterscheidet sich der Mensch von den Tieren. Im
Gegensatz zum Tier hat der Mensch ein Bewusstsein des Unendlichen. Religion
ist das Bewusstsein des Unendlichen. Feuerbach verdeutlicht, dass durch die
Konfrontation des Menschen mit seiner Umwelt sich dieser seiner selbst bewusst
wird:

,»An dem Gegenstande wird daher der Mensch seiner selbst bewusst: das Be-
wusstsein des Gegenstandes ist das Selbstbewusstsein des Menschen. [...] Auch der
Mond, auch die Sonne, auch die Sterne rufen dem Menschen I'vd01 cavtov, Erken-
ne dich selbst, zu. Dass er sie so sicht, wie er sie sieht, das ist ein Zeugnis seines ei-
genen Wesens. Das Tier wird nur ergriffen von dem zum Leben notwendigen Licht-
strahl, der Mensch dagegen auch noch von dem gleichgiiltigen Strahl des entferntes-

194  Feuerbach, L., ,,Das Wesen des Christentums*, S. 28.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.3. Blick auf die Aufkldrung aus anderen Perspektiven 107

ten Sternes. Nur der Mensch hat reine, intellektuelle, interesselose Freuden und Af-
fekte — nur der Mensch feiert theoretische Augenfeste.*'*

Das Bewusstsein des Unendlichen hat gravierende Auswirkungen fiir die Selbst-
erfahrung des Menschen im Vergleich zu allen anderen Wesen. Die anderen
Wesen konnen mit ihrem Verstand ihre eigene Beschrénktheit nicht erfassen:

,Kein Wesen kann sich, d.h. seine Wesenheit verneinen; kein Wesen ist sich
selbst ein beschrinktes. Jedes Wesen ist vielmehr in sich und fiir sich unendlich, hat
keinen Gott, sein hochstes Wesen in sich selbst. Jede Schranke eines Wesens exis-
tiert nur fiir ein anderes Wesen aufler und iiber ihm. Das Leben der Ephemeren’®? ist
auBerordentlich kurz im Vergleich zu ldnger lebenden Tieren; aber gleichwohl ist
fiir sie dieses Leben so lang, als fiir andere, ein Leben von Jahren. Das Blatt, auf
dem die Raupe lebt, ist fiir sie eine Welt, ein unendlicher Raum. [...] Ist das Wesen
beschrinkt, so ist auch das Gefiihl, auch der Verstand beschriankt. Aber einem be-
schriankten Wesen ist sein beschriankter Verstand keine Schranke; es ist vielmehr

vollkommen gliicklich und befriedigt mit demselben; [...].«'’

Feuerbach entwickelt im Hinblick auf das spezifisch menschliche Bewusstsein
des Unendlichen eine Theorie, wie Glauben entsteht, wie Glaube aussehen konn-
te, welche Gefahren die Verallgemeinerung von Glaubenswahrheiten in sich
birgt und wie Siinde zu verstehen ist. Dies soll im Folgenden erldutert werden.
Hierbei ist es interessant, die Person Ludwig Feuerbachs nicht als Religionskriti-
ker, sondern sozusagen als ,,Glaubenshelfer” zu begreifen, um das Phinomen des
Glaubens besser zu verstehen und damit eine andere Sichtweise auf die Frage
»Was ist der Mensch“ zu erhalten. In dieser Arbeit geht es letztlich auch darum,
Formen einer Bewusstseinskultur zu entwickeln, die mit den zivilisatorischen
Errungenschaften unserer Zeit im Einklang stehen. Deshalb ist es umso wichti-
ger, die Analyse Ludwig Feuerbachs genauer zu betrachten, nicht, um glaubigen
Menschen den Glauben abzusprechen, sondern um zwischen atheistischen und
religiosen Lebenskonzepten zu vermitteln. Feuerbach kommt zu der Schlussfol-
gerung, dass das absolute Wesen, der Gott des Menschen sein eigenes Wesen
sei.’”” Schon David Hume verkniipft die religiése Erfahrung mit einem bestimm-
ten Gefiihl des Menschen. Feuerbach fragt sich nun, was dieses Gefiihl zum
religidsen macht:

195 Feuerbach, L., ebd. S. 42.

196 Ephemeren = kurzlebige Pflanzen mit einer kurzen Vegetationsperiode.
197 Feuerbach, L., ,,Das Wesen des Christentums*, S. 45f.

198 Feuerbach, L., ebd., S. 45.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

108 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

»Was macht also dieses Gefiithl zum religiosen? Der bestimmte Gegenstand?
Mitnichten, denn dieser Gegenstand ist selbst nur ein religiéser, wenn er nicht ein
Gegenstand des kalten Verstandes oder Geddchtnisses, sondern des Gefiihls ist. Was
also? [...] der Grund seiner Religiositdt ist die Natur des Gefiihls, liegt in ihm selbst.
Ist aber dadurch nicht das Gefiihl als das Absolute, als das Goéttliche selbst ausge-
sprochen? Wenn das Gefiihl durch sich selbst gut, religios, d.h. heilig, gottlich ist,
hat das Gefiihl seinen Gott nicht in sich selbst?*"

Es ist also nicht eine Art Konditionierung eines angenehmen Gefiihls an einen
duleren Gegenstand, sondern die Natur des Gefiihls selbst ist religids und liegt
in uns selbst. Die Religiositdt entstammt unserer Gefiihlswelt, ist in ihr sozusa-
gen angelegt, ist somit Teil von uns. Daraus folgert Feuerbach:

,,Gott ist das reine, das unbeschriankte, das freie Gefiihl. Jeder andere Gott, den
du hier setzest, ist ein von aullen deinem Gefiihl aufgedrungener Gott. Das Gefiihl
ist atheistisch im Sinne des orthodoxen Glaubens, als welcher die Religion an einen
duBeren Gegenstand ankniipft; es leugnet einen gegenstiandlichen Gott — es ist sich
selbst Gott. Die Verneinung des Gefiihls nur ist auf dem Standpunkt des Gefiihls die
Verneinung Gottes. Du bist nur zu feige oder zu beschrinkt, um mit Worten einzu-
gestehen, was dein Gefiihl im Stillen bejaht.“**

Was Feuerbach hiermit beschreibt, ist letztlich kein Atheismus. Er beschreibt
Gott als ein menschliches Grundgefiihl. Gott existiert im Sinne einer Exis-
tenzwahrheit, nicht im Sinne einer wissenschaftlich iiberpriifbaren Wahrheit.
Indem er aber im Bewusstsein und Selbstbewusstsein des Menschen zur Selbst-
gewissheit wird, wird er wahr: ,,Das Bewusstsein Gottes ist das Selbstbewusst-
sein des Menschen, die Erkenntnis Gottes die Selbsterkenntnis des Men-
schen. “*' Diese Erkenntnis ist aber nicht von vorneherein im Menschen vorhan-
den. Erst im lebensgeschichtlichen Prozess kann sich der Mensch seines wirkli-
chen Wesens bewusst werden. Je kindlicher das Religionsverstindnis, desto
mehr habe der Mensch sein Wesen ins AuBere verlagert:

,Der Mensch verlegt sein Wesen zuerst auf3er sich, ehe er es in sich findet. Das
eigene Wesen ist ihm zuerst als ein anderes Wesen Gegenstand. Die Religion ist das
kindliche Wesen der Menschheit. [...] Der geschichtliche Fortgang in den Religio-
nen besteht deswegen darin, dass das, was der fritheren Religion fiir etwas Objekti-
ves galt, jetzt als etwas Subjektives, d.h. was als Gott angeschaut und angebetet
wurde, jetzt als etwas Menschliches erkannt wird. [...] Der Mensch hat sich verge-

199  Feuerbach, L., ,, Das Wesen des Christentums®, S. 49.
200 Feuerbach, L., ebd., S. 50.
201 Feuerbach, L., ebd., S. 53.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.3. Blick auf die Aufkldrung aus anderen Perspektiven 109

gensténdlicht, aber den Gegenstand nicht als sein Wesen erkannt; die spétere Religi-
on tut diesen Schritt; jeder Fortschritt in der Religion ist daher eine tiefere Selbster-
kenntnis. <"

Es ist vollig nachvollziehbar, dass ein solches Religionsverstindnis auf starksten
Widerstand von organisierten Religionssystemen stofit. Gott ist eine zutiefst
personliche, menschliche Erfahrung, die im Verlauf der eigenen Lebensge-
schichte Wandlungen unterworfen ist und zu einer eigenen, individuellen exis-
tenziellen Wahrheit fiihrt, die nicht verallgemeinerbar ist. Das ist mit dem Frie-
den organisierter Religionssysteme unvereinbar:

,Allein diese Unterscheidung zwischen dem, was Gott an sich, und dem, was er
fiir mich ist, zerstort den Frieden der Religion, und ist iberdem an sich selbst eine
grund- und haltlose Distinktion. Ich kann gar nicht wissen, ob Gott etwas anderes an
sich oder fiir sich ist, als er fiir mich ist; wie er fiir mich ist, so ist er alles fiir mich.
Fiir mich liegt eben in diesen Bestimmungen, unter welchen er fiir mich ist, sein An-
sichsel;t?gtsein, sein Wesen selbst; er ist fiir mich so, wie er fiir mich nur immer sein
kann.*

Dieser Standpunkt ist aber mit der Durchsetzung religiéser Gesetze (Katechis-
mus = Kirche als Hiiterin des Glaubensgutes, Scharia = religidses Gesetz des
Islam, Mizwot = Vorschriften fiir Juden) durch religidse Autorititen unverein-
bar. Feuerbach argumentiert weiter: ,Jeder Religion sind die Gétter der anderen
Religionen nur Vorstellungen von Gott, aber die Vorstellung, die sie von Gott
hat, ist ihr Gott selbst, Gott wie sie ihn vorstellt, der echte, wahre Gott, Gott, wie
sie ihn vorstellt, der echte wahre Gott, Gott, wie er an sich ist.“*** Feuerbach
sicht im Skeptizismus den Erzfeind der Religion.*”®

Interessanterweise bezeichnete ausgerechnet der katholische Theologe Karl
Rahner die Christen als die radikalsten Skeptiker:

,Der Christ ist der wahre und der radikale Skeptiker. Denn wenn er an die Unbe-
greiflichkeit Gottes wirklich glaubt, dann ist er davon {iberzeugt, dass keine Einzel-
wahrheit wirklich wahr ist auler dem zu ihrem wahren Wesen notwendig gehoren-
den Vorgang, in dem sie sich selbst in die Frage aufhebt, die unbeantwortet bleibt,
weil sie nach Gott und seiner Unbegreiflichkeit fragt. Der Christ ist darum auch der,

202 Feuerbach, L., ebd., S. 54.
203 Feuerbach, L., ,,Das Wesen des Christentums*, S. 57.
204 Feuerbach, L., ebd. S. 58.
205 Feuerbach, L., ebd. S. 58.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

110 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

der mit jener sonst irrsinnig machenden Erfahrung fertig wird, in der man keine
Meinung fiir ganz richtig und keine Meinung fiir ganz falsch halten kann.***

Hier fragt sich, wer hier wem néher steht, Karl Rahner Ludwig Feuerbach oder
dem Priafekten der Glaubenskongregation, Kardinal Miiller. Ludwig Feuerbach
und Karl Rahner sind sich iiberraschend nahe. Die Textstelle bei Feuerbach
miisste abgedndert werden in ,,Der Skeptizismus ist der Erzfeind der Glaubens-
hiiter”, nicht der wahrhaft Glaubigen. Die Liebe Gottes wird in der Praxis der
Liebe erfahrbar. Ludwig Feuerbach sieht den Ausgangspunkt in der Erfahrung
der menschlichen Liebe:

,Du glaubst an die Liebe als eine géttliche Eigenschaft, weil du selbst liebst, du
glaubst, dass Gott ein weises, ein giitiges Wesen ist, weil du nichts Besseres von dir
kennst als Giite und Verstand [...] Du kennst kein hoheres menschliches Gut, als zu
lieben, als gut und weise zu sein, und ebenso kennst du kein hoheres Gliick, als
iiberhaupt zu existieren, Wesen zu sei denn das Bewusstsein alles Guten, alles Glii-
ckes ist dir an das Bewusstsein des Wesensseins, der Existenz gebunden.«*’

Indem der Mensch sich selbst erkennt, seine eigene Unbegreiflichkeit bzw. die
Unbegreiflichkeit Gottes (Karl Rahner) annimmt, erlangt er seine Vollendung:
,,Seine Vollendung und Seligkeit ist die liebende und anbetende Annahme dieser
seiner Unbegreiflichkeit und Unbeantwortbarkeit in der Liebe der Unbegreif-
lichkeit Gottes, mit der man nur so durch die Praxis der Liebe und nicht durch
die Theorie des Verstehenwollens ‘fertig wird’.“**® Sowohl fiir Feuerbach als
auch Rahner diirfte selbstverstindlich sein, dass die Erfahrung der Liebe nur
durch ihre Praxis selbst moglich ist und nicht auf theoretischem Weg. Feuerbach
betont, dass das Geheimnis der unerschépflichen Fiille der gottlichen Bestim-
mungen nicht anderes sei, ,,als das Geheimnis des menschlichen als eines un-
endlich verschiedenartigen, unendlich bestimmbaren, aber eben deswegen sinn-
lichen Wesens. Nur in der Sinnlichkeit, nur in Raum und Zeit hat ein unendli-
ches, ein wirklich unendliches, bestimmungsreiches Wesen Platz. “29 Penerbach
offenbart sich als ein Philosoph, der die Gottessehnsucht als etwas zutiefst
Menschliches erkannt hat, als eine Sehnsucht, die eng mit dem menschlichen
Wesen verkniipft ist und ein Grundgefiihl der menschlichen Existenz darstellt.

206 Rahner, K., in ,,Karl Rahner Lesebuch®, herausgegeben von K. Lehmann und A. Raffelt,
,,Vom Geheimnis des Daseins, Was ist der Mensch?“, S. 31.

207 Feuerbach, L., ebd., S. 60.

208 Rahner, K., ,,in ,Karl Rahner Lesebuch®, herausgegeben von K. Lehmann und A. Raffelt,
,,Vom Geheimnis des Daseins, Was ist der Mensch?“, S. 30.

209 Feuerbach, L., ,,Das Wesen des Christentums*, S. 67.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.3. Blick auf die Aufkldrung aus anderen Perspektiven 111

Interessant ist auch die moderne Interpretation von Siinde durch Ludwig Feuer-
bach: ,, Die Siinde kann ich als Siinde nur empfinden, wenn ich sie als einen Wi-
derspruch meiner mit mir selbst, d.h. meiner Personlichkeit mit meiner Wesen-
heit empfinde. Als Widerspruch mit dem gottlichen, als einem andern Wesen
gedacht, ist das Gefiihl der Siinde unerkldrlich sinnlos.“*'° Ludwig Feuerbach
nimmt durch seine Feststellungen durchaus auch die Position eines ,,Glaubensbe-
firworters™ ein. Im Gegensatz zu den Philosophen der Aufklarung hat er das
Phianomen des Glaubens in einer Weise beschrieben, die geeignet sein konnte,
den Glaubenden mehr Hilfe als bloBe Kritik an ihrer Glaubensiiberzeugung zu
sein.

1.3.4. Ludwig Biichner: Kraft und Stoff (1855)

Ludwig Biichner ist der jiingere Bruder des Dichters Georg Biichner. Ludwig
Biichner war Arzt, Naturwissenschaftler und Philosoph. Seine philosophische
Ausrichtung wird dem naturwissenschaftlichen Materialismus zugeordnet. Man
kann sich nun fragen, warum ausgerechnet Ludwig Biichner in dieser Arbeit
Erwéhnung findet. Entscheidend hierfiir ist ein Materialismusstreit, der im 19.
Jahrhundert unter verschiedenen Wissenschaftlern ausgebrochen war. Ausloser
war der Naturwissenschaftler Carl Vogt (1817 — 1895), der behauptete, dass die
Gedanken fiir das Gehirn dasselbe seien wie die Galle fiir die Leber oder der
Urin fiir die Nieren. Die Gedanken sind also nur noch ein Ausscheidungsprodukt
des Hirnorgans, mehr nicht. Dies fithrte zu heftigsten kontroversen Diskussionen
zwischen Traditionalisten und Materialisten. Hintergrund ist sicherlich die von
Charles Darwin ausgeldste biologische Revolution und die mit der Philosophie
Ludwig Feuerbachs einhergehende Abwendung von der Philosophie des Idea-
lismus (Hegel). Materialistische Positionen traten in den 50er und 60er Jahren
des 19. Jahrhunderts hervor. Die damaligen Positionen der naturwissenschaftli-
chen Materialisten erinnern an die Standpunkte der modernen Neurobiologie.
Dies soll anhand des Hauptwerkes ,,Kraft und Stoff* von Ludwig Biichner an-
hand von Textbeispielen aufgezeigt werden. Ludwig Biichner wurde 1855 nach
Veroffentlichung seines Werkes ,,Kraft und Stoff™ die Lehrbefugnis an der Uni-
versitit Tiibingen entzogen. Das Werk war ausgesprochen erfolgreich (ca. 20
deutsche Auflagen im 19. Jahrhundert) und machte ihn im In- und Ausland be-
rithmt. Die heutige Diskussion um traditionelle philosophische Standpunkte und
moderne neurobiologische Erkenntnisse ist somit eigentlich nicht neu, da es

210 Feuerbach, L., ebd., S. 75.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

112 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

bereits im 19. Jahrhundert eine lebhafte Diskussion diesbeziiglich gegeben hat.
Es haben sich aber fundamentale Anderungen ergeben, da heute der Mensch in
der Lage ist, seine Ideen biotechnologisch umzusetzen. Rezeptorstrukturen im
Gehirn lassen sich heute durch Biomolekiile beeinflussen. Risikogene sind mo-
lekulargenetisch nachweisbar. Interessanterweise war auf Seiten der Philosophie
im 19. Jahrhundert eine Folge der Diskussionen die Riickbesinnung auf die Phi-
losophie Immanuel Kants (Neukantianismus). Vonseiten der Katholischen Kir-
che erfolgte in den 60er Jahren des 19. Jahrhunderts eine massive Gegenwehr.
Im ,,Syllabus Errorum® wurde 1864 von Papst Pius IX. die Verabsolutierung der
menschlichen Vernunft als , Irrtum® dargestellt. Papst Pius X. verpflichtete am
1.9.1910 alle Kleriker, den sogenannten ,,Antimodernisteneid* abzulegen. Lud-
wig Biichner verteidigt den Zoologen Carl Vogt, nimmt aber insgesamt eine
differenzierte und damit eben auch modernere Rolle ein. Wie wir spéter noch
sehen werden, orientiert sich Biichner an den damaligen neuesten biologischen
Erkenntnissen, so dass die Aktualitdt zur heutigen Situation auffallend ist. Zur
Aussage Carl Vogts nimmt Ludwig Biichner im Kapitel ,,Der Gedanke® in sei-
nem Hauptwerk ,,Kraft und Stoff* wie folgt Stellung:

,Anlass zu diesem Kapitel gibt uns die bekannte und vielgeschmihte AuBerung
Vogts: ‘Die Gedanken stehen in demselben Verhéltnis zu dem Gehirn, wie die Galle
zur Leber oder der Urin zu den Nieren’ — eine AuBerung, welche iibrigens von Vogt
mit den Worten eingeleitet wird: “um mich grob hier auszudriicken.” Ohne uns dem
allgemeinen Verdammungsgeschrei, welches diese AuBerung in der wissenschaftli-
chen, publizistischen und theologischen Welt gegen ihren Urheber zuwege gebracht
hat, auch nur entfernt anschliefen zu wollen, kénnen wir doch nicht umhin, diesen
Vergleich schlecht gewéhlt zu finden. [...] der Gedanke, der Geist, die Seele dage-
gen ist nichts Materielles, nicht selbst Stoff, sondern der zu einer Einheit bewachse-
ne Komplex verschiedenartiger Kréfte, der Effekt eines Zusammenwirkens vieler
mit Kréften oder Eigenschaften begabter Stoffe. Wenn eine von Menschenhand ge-
fertigte Maschine einen Effekt erzielt, sich selbst oder andere in Bewegung versetzt,
einen Schlag ausiibt, die Stunde zeigt oder dergleichen, so ist dieser Effekt an sich
doch in der Tat etwas sehr wesentlich Verschiedenes von gewissen materiellen
Auswurfstoffen, welche sie vielleicht dabei produziert.**"!

Es wird deutlich, dass Biichner die Gedanken mit stoffgebundenen Kréften er-
klart und sie mit Effekten vergleicht, wie sie Maschinen erzeugen kdnnen. Au-
Berhalb der Stofflichkeit gibt es nichts weiter: ,,Mit dem Stoff schwindet der
Gedanke!**"? Ludwig Biichner orientiert sich am Forschungsstand seiner Zeit.

211 Bichner, L., ,,Kraft und Stoff*, S. 71.
212 Biichner, L., ,,Kraft und Stoff™, S. 73.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.3. Blick auf die Aufkldrung aus anderen Perspektiven 113

Man nahm an, dass der Gehirntétigkeit elektrische Vorgidnge zugrunde liegen:
.Nach den neuesten Untersuchungen spielt eine Kraft, deren Auferungen man
bisher nur in der anorganischen Welt eklatant wahrnahm, die Elektrizitit, auch
bei den physiologischen Vorgdngen des Nervensystems eine wesentliche Rol-
le.“*"3 Wie die elektrische Erregung genau zustande kommt wurde tatsichlich
erst 100 Jahre spiter entdeckt. Alan Lloyd Hodgkin (1914 — 1998) und Andrew
Fielding Huxley (1917 — 2012) stellten in Untersuchungen an Tintenfischen fest,
dass das Aktionspotential (also die Erregung) durch Ionenstrome entsteht (Posi-
tive Natriumionen gelangen liber lonenkanile in das Zellinnere, so dass sich das
normalerweise negative Ruhepotential in der Zelle dndert). Es bleibt jedoch
kritisch anzumerken, dass das Verhéltnis von Hirnbiologie und Verstehen des
Bewusstseins so ist wie die Ahnlichkeit zwischen der exakten Beschreibung
eines Fahrzeugmotors und dem tatséchlichen Fahrerlebnis. Gelingt es uns, das
Bewusstsein in seiner Gesamtheit zu verstehen, wenn selbst der letzte Rezeptor,
das letzte Neuropeptid bis auf die Grundstruktur aufgeschliisselt und benannt
sind? Ludwig Biichner ist Philosoph, Naturwissenschaftler und Arzt und es wird
deutlich, auf wessen Seite er steht. Er hilt nichts von den abgehobenen philoso-
phischen Debatten und hélt den wissenschaftlichen Beitrag durch die Philoso-
phie in Anbetracht der neuesten naturwissenschaftlichen und medizinischen
Erkenntnisse fiir verzichtbar. Die Situation erinnert sehr an das Dilemma der
heutigen Philosophie, ndmlich in Anbetracht der Aktualitdt der neurobiologi-
schen und neuropsychologischen Wissenschaften nicht mehr ernst genommen zu
werden. Ludwig Biichner schreibt hierzu: ,,Nichts ist widerlicher, als jene an-
scheinend tiefgelehrte philosophische Renommisterei, welche sich mit Hohlheit
briistet, und welche einen mdchtigen Damm in dem festen und von tausend Er-
folgen gekrénten Auftreten der empirischen Wissenschaften gefunden hat.“*"*
Die neuen empirischen Wissenschaften scheinen ab jetzt die Philosophie iiber-
fliissig zu machen. Ohne Immanuel Kant zu erwahnen, baut Ludwig Biichner auf
den Erkenntnissen der Kantischen Philosophie auf, indem er auf die Grenzen des
menschliches Denkens verweist:

,,Wir sind nicht imstande, uns einen auch nur entfernten Begriff von ,,ewig® oder
,unendlich® zu machen, weil unser Verstand in seiner sinnlichen Begrenzung durch
Raum und Zeit eine uniibersteigliche Grenze fiir jene Vorstellung findet. Weil wir in
der sinnlichen Welt gewohnt sind, iiberall, wo wir eine Wirkung sehen, auch eine
Ursache zu finden, haben wir falschlicherweise auf die Existenz einer hochsten Ur-

213 Biichner, L., ,,Kraft und Stoff™, S. 72.
214 Biichner, L., ebd., S. 74.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

114 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

sache aller Dinge geschlossen, obgleich eine solche dem Bereich unserer sonstigen
Begriffe nicht zuginglich ist und der wissenschaftlichen Erfahrung widerstreitet.«*'>

Ludwig Biichner verweist auf die natiirlichen Grenzen unseres Verstandes, der
an die a priori Vorstellungen von Raum und Zeit gebunden ist. Die Grenze von
Raum und Zeit sei uniibersteigbar. Genau diese Feststellung soll im weiteren
Verlauf dieser Arbeit im Hinblick auf die daraus abzuleitenden Konsequenzen
untersucht werden.

Wissenschaftlich orientierte Materialisten vertreten den Standpunkt von
Ludwig Biichner. Aussagen iiber ein gottliches Wesen sind wissenschaftlich
unredlich, wir kdnnen die Kategorien von Raum und Zeit nicht durchbrechen.
Glaubige vertrauen auf die ihrem jeweiligen Glaubensgebdude innewohnende
Heilsgewissheit.

Am Beispiel von Ludwig Biichner soll nun gezeigt werden, welche Schluss-
folgerungen fiir das Menschenbild aus Sicht des wissenschaftlichen Materialis-
mus gezogen werden:

,Er ist das letzte und oberste Glied des irdischen Zeugungsaktes, keine andern
Michte sind ihm bekannt als die der Natur, welche er durch Erkenntnis zu beherr-
schen und zu ziigeln vermag. In dieser Erkenntnis ist er Mensch und Gott zu glei-
cher Zeit, Mensch, insofern er, selbst ein Teil des Stoffs, von den Gesetzen abhéngig
ist, welche dem Stoff von Ewigkeit her inhérent sind — Gott, insofern er die Gesetze
des Stoffes zu erkennen, zu durchschauen und dadurch zu beherrschen und zu seinen
Zwecken verwenden vermag.«*'®

Das Werk ,,Kraft und Stoff* war im 19. Jahrhundert ein Beststeller. Biichner
bezeichnet den Menschen als Gott, insofern er die Gesetze des Stoffes zu erken-
nen vermag. 100 Jahre nach der Verdffentlichung seines Werks ist es gelungen,
die ,elektrischen Vorgidnge* im Gehirn anhand von Riesenaxonen am Tinten-
fisch zu erkldren (Nobelpreis 1963). Die Biochemiker James Watson (geb. 1928)
und Francis Crick (1916 — 2004) entwickelten ein Modell fiir die rdumliche
Struktur der menschlichen DNA (Nobelpreis 1962). Obwohl die Menschheit in
diesen 100 Jahren spektakuldre Entdeckungen machen konnte, ist ein Urphéno-
men geblieben, die Angst. Inzwischen wird in Online-Portalen die Partnersuche
per Gentest angeboten. So bietet die Schweizer Firma ,,iGENEA AG* unter der
Rubrik ,,Lifestyle” entsprechende Tests zur Lebensplanung an. So kdnnen wir
Risikogene detektieren und unser personliches Krankheitsrisiko errechnen. Au-

215 Biichner, L., ebd. S. 83.
216 Biichner, L., ,,Kraft und Stoff™, S. 54.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.3. Blick auf die Aufkldrung aus anderen Perspektiven 115

Berdem ermdgliche die Bestimmung unserer HLA-Gene neue Moglichkeiten der
genetisch perfekten Partnerwahl:

,»GenePartner — Liebe ist kein Zufall. Der Partnerschaftstest zeigt lhnen, wie gut
jemand zu Thnen passt. Dazu werden spezifische Gene in der DNA analysiert. Basie-
rend auf dem genetischen Profil der Kunden, bestimmt die GenePartnerFormel die
genetische Kompatibilitdt zweier Personen. Hohe genetische Kompatibilitit bedeu-
tet eine groflere Wahrscheinlichkeit, eine andauernde und erfolgreiche Partnerschaft
zu bilden. Mit genetisch hoch kompatiblen Menschen empfinden wir dieses seltene
Gefiihl der perfekten Chemie.«*!”

Auch die Hinwendung zum Stoff selbst, zu unseren Genen, verheifit letztlich nur
triigerische Sicherheiten, weil es die perfekte Chemie nicht geben kann. Vermut-
lich sind wir in weiteren 100 Jahren in der Lage, Reparatur- oder Anderungsse-
quenzen in unser Erbgut an allen mdglichen Stellen der DNA einzuschleusen.
Der Mensch wird dann als genetische Baustelle geboren, den es zu perfektionie-
ren gilt je nach personlichen Wiinschen und modischen Trends. Wo ist der Grat
zwischen medizinischen Notwendigkeiten und Lifestyle? Niemand wird Ein-
winde haben, heute unheilbare Krankheiten mittels gentechnischer Verfahren
heilen zu konnen. Ohne genetische Untersuchungen wiren zahlreiche Krebsthe-
rapien heute nicht mehr durchfithrbar. Die Frage aber: Was ist der Mensch?
entzieht sich unserer Vorstellungskraft. Hétte jeder Mensch die vollstindige
Kartierung seiner genetischen Grundlagen zur Verfiigung, es wiirde doch nichts
daran dndern, dass wir an Zeit und Daseinszweck gebunden sind, weil der
Mensch ,,selbst ein Teil des Stoffs, von den Gesetzen abhdngig ist.“ Der Mensch
kann dieser Gebundenheit an die Zeitlichkeit und den Daseinszweck nicht ent-
rinnen. Grundgefiihle wie Angst und Sorge gehdren notwendig zum menschli-
chen Leben. Eine Entscheidungsfindung im Sinne eines selbstbestimmten Le-
bens bedarf der Integration von Gefiihl- und Verstandesebene. Bewusstseinskul-
tur als intendierter offener Selbstreflexionsprozess kann die nétigen inneren
Freirdume schaffen, um eine andere Betrachtungsperspektive zu ermoglichen.
Bedriickende (und eventuell unabénderliche) Lebensumstinde konnen auf diese
Weise in einem anderen Licht erscheinen.

217  http://www.gentest-deutschland.de/genetik, aufgerufen am 22.09.2014; 10:28 Uhr.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

116 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

1.3.5. Friedrich Nietzsche: Der Antichrist (1895)

Friedrich Nietzsche bezeichnete seine Philosophie als eine Philosophie des
Hammers. Nietzsche verschafft mit dem Hammer dem Gefiihlsleben des Men-
schen Platz. Unsere Vernunft, Kultur und Zivilisation ist nur eine hauchdiinne
Schicht unter der sich Gefiihle, Affekte, Triebe verbergen. Die Kirche hat ver-
sucht, unliebsame Affekte den Todsiinden zuzuordnen. Nietzsches Verdienst ist
die Demaskierung: ,,Man macht sich eine Moral, eine Tugend, eine Heiligkeit
aus dieser fehlerhaften Optik zu allen Dingen, man kniipft an das gute Gewissen
an das Falschsehen — man fordert, dass keine andere Optik mehr Wert haben
diirfte, nachdem man die eigne mit den Namen ‘Gott’, ‘Erlésung’, ‘Ewigkeit’
sakrosant gemacht hat.**'® Nietzsche wirft Kant vor, nicht bei der Grenze der
Vernunft geblieben zu sein, sondern moralische Grundsétze mit seinem kategori-
schen Imperativ abgeleitet zu haben:

,»Auch Kant, mit seinem kategorischen Imperativ, war auf dem gleichen Wege:
seine Vernunft wurde hierin praktisch. — Es gibt Fragen, wo iiber Wahrheit und Un-
wahrheit dem Menschen die Entscheidung nicht zusteht; alle obersten Fragen, alle
obersten Wert-Probleme sind jenseits der menschlichen Vernunft ... die Grenzen
der menschlichen Vernunft begreifen — das erst ist wahrhaft Philosophie ...«*'

Nietzsche entwirft das Bild eines iiberlegenen, zu schaffenden Ubermenschen,
der nur sich und seinen Kréften vertraut und an keine moralischen Grundsétze
gebunden ist. Dieser Mensch solle stark und gesund sein: ,,Wir bediirfen zu ei-
nem neuen Zwecke auch eines neuen Mittels, namlich einer neuen Gesundheit,
einer stdrkeren gewitzteren zdheren verwegeneren lustigeren, als alle Gesund-
heiten bisher waren.“**® Tragisch erscheint vor diesem Hintergrund, dass Nietz-
sche selbst sowohl physisch als auch psychisch Jahrzehnte seines Lebens schwer
gelitten hat und somit die ,.grofle Gesundheit’'* sein eigener Wunschtraum
geblieben sein mag. Nietzsche steht dem Fortschritt skeptisch gegeniiber, er sicht
keine Entwicklung zum Besseren hin: ,,Der ‘Fortschritt’ ist blof3 eine moderne
Idee, das heifit eine falsche Idee.*** Nietzsche ist notwendig, weil er den Men-
schen den Spiegel vorhilt und alles in Frage stellt. Die Sprache ist wortgewaltig
und verletzend, schonungslos und dennoch nicht ohne Witz. Ludwig Biichners
Menschentypus ist modern, atheistisch, vernunftorientiert, kontrolliert und sozial

218 Nietzsche, F., ,,.Der Antichrist®, S. 16.

219 Nietzsche, F., ebd., S. 73.

220 Nietzsche, F., ,,Also sprach Zarathustra®, S. 159.
221 Nietzsche, F., ebd., S. 159.

222 Nietzsche, F., ,.Der Antichrist®, S. 12.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.3. Blick auf die Aufkldrung aus anderen Perspektiven 117

integriert. Friedrich Nietzsches Menschentypus ist archaisch, gesund und stark,
gewalttdtig, triebhaft und asozial. Sowohl Friedrich Nietzsche als auch Ludwig
Biichner sind ,,Kinder” der Aufkldrung, die die letzten Reste eines religidsen
Bezuges abgelegt haben, aber unterschiedlichen Polen zustreben. Die Disziplin
ebnet der Vernunft den Weg, den eigenen Verstand zu erkennen. Ein Mangel an
Disziplin ldsst zu, dass die Gefiihle die Vernunft nur in ihren Dienst stellen. Das
heift, der Verstand wird nur zum Gegenstand der eigenen Betrachtung, wenn die
Vernunft ihn dazu macht. Bei einem gefiihlsbetonten Menschen werden die Ver-
nunft und der Verstand dazu eingesetzt, das dem Daseinszweck Naheliegendste
zu befriedigen. Das hervorstechendste Merkmal des Ubermenschen scheint der
Mangel an Disziplin und Selbstbeherrschung zu sein, der bei Nietzsche zum
idealen Charaktermerkmal glorifiziert wird. Zivilisatorisch und entwicklungsge-
schichtlich sind die héheren Verstandesfunktionen, die auf Selbstkontrolle, Ab-
wiagung und VerhiltnismaBigkeit zielen, die jiingsten und am schwierigsten zu
befolgenden. Es verwundert daher nicht, dass die brutale Direktheit von Fried-
rich Nietzsche verfiihrerisch klingen kann, weil sie suggeriert, dass sich die Welt
in dieser Einfachheit erschdpfen wiirde. Es ist die totale Ausblendung jeglicher
weiterfilhrender Verantwortlichkeit fiir sich und andere. Das fiihrt zu einem
volligen Verantwortungsdefizit sowohl fiir die eigene Person als auch fiir andere.
Der damit einhergehende Regelverzicht und Konformitétsverstof3 fiihrt spiegel-
bildlich zu einer rauschhaften Bereicherung, die sehr viel ansprechender ist als
ein Gewinn bei regelrechtem Verhalten. Der Glaube daran, dass dies ohne nacht-
teilige Folgen vonstatten gehen konnte, wird in jeder Generation trotz abschre-
ckender historischer Beispiele weitergetragen. Nietzsche litt an einer schweren
neurologischen Erkrankung, die bereits vor seinem 30. Lebensjahr begann und in
seinen letzten Lebensjahrzehnten zu voélliger geistiger Umnachtung fiihrte. Der
Vater von Friedrich Nietzsche, der Pfarrer Carl Ludwig Nietzsche (1813 — 1849)
war im Alter von 35 Jahren an dhnlichen Symptomen verstorben. Friedrich
Nietzsche hat seinen Vater im Alter von 4 % Jahren verloren. Die Obduktion des
Vaters hatte schwere hirnorganische Verdnderungen ergeben. Eine belgische
Forschergruppe hat die neurologischen Symptome von Friedrich Nietzsche neu
bewertet und in einer 2008 veroffentlichten wissenschaftlichen Publikation®” die
These geduBert, dass Friedrich Nietzsche an einer seltenen neurologischen
Krankheit gelitten hat, die letztlich zum Tod fiihrte. Die Krankheit wird mit den
GroBbuchstaben CADASIL bezeichnet = cerebral autosomal dominant arterio-
pathy with subcortical infarcts and leukoencephalopathy. Die Erkrankung fiihrt
zu ischdmischen Schlaganfillen und Demenz in einem mittleren Alter von 45

223  Hemelsoet D., Hemelsoet K. and Devreese D., “The neurological illness of Friedrich Nie-
tzsche”, Acta neurol. Belg., 2008, 108, 9-16.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

118 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufkldrung

Jahren. Durch eine Genmutation im NOTCH3-Gen kommt es zu einer Entwick-
lungsstorung von glatten Muskelzellen in den GefdBwénden kleinster Hirngefa-
Be. Die Folge ist eine verminderte Blutversorgung und Sauerstoffzufuhr und
letztlich der Untergang von weiller Hirnsubstanz. Friedrich Nietzsche erfiillt vier
von fiinf Kriterien fiir die Diagnose dieser Erkrankung. Das letzte Kriterium
wire eine MRT-Untersuchung gewesen. Die Krankheit wurde vom Vater auf
den Sohn vererbt. Lange Zeit war angenommen worden, dass Nietzsche an Neu-
rosyphilis gelitten habe. In jedem Fall war er durch seine Krankheit stigmatisiert.
Durch die ab 1882/83 zunehmenden Anfille ist Friedrich Nietzsche sozial iso-
liert und von Suizidgedanken geplagt. In dieser Zeit beginnt er mit seinem Werk
,»Also sprach Zarathustra“.

Friedrich Nietzsche hat es jahrzehntelang selbst erfahren, was es bedeutet,
krankheitsbedingt die Kontrolle iiber seinen Verstand und seinen Korper zu
verlieren. Trotz dieses leidvollen Lebens wére ihm eine Riickkehr zur Religion
wie eine ,,Fahnenflucht erschienen*:

,Sicherlich aber ist Leichtsinn oder Schwermut jeden Grades besser als eine ro-
mantische Riickkehr und Fahnenflucht, eine Anndherung an das Christentum in ir-
gendeiner Form: denn mit ihm kann man sich, nach dem gegenwirtigen Stande der
Erkenntnis, schlechterdings nicht mehr einlassen, ohne sein intellektuales Gewissen
heillos zu beschmutzen und vor sich und anderen preiszugeben.«***

Nietzsche schwiarmt im ,,Antichristen” vom Buddhismus in einer Sprache, die
den sonstigen Beschimpfungen in seinem Werk entgegensteht: ,, Die Vorausset-
zung fiir den Buddhismus ist ein sehr mildes Klima, eine grofle Sanftmut und
Liberalitdt in den Sitten, kein Militarismus.“*** Es scheint, als ob Nietzsche seine
Sehnsiichte in den Buddhismus hineinprojiziert hat. Milde und groBe Sanftmut
sind ansonsten Eigenschaften, die Nietzsche bei Christen verspottet hitte. Fiir
Nietzsche ist der Buddhismus ehrlicher und objektiver: ,,Der Buddhismus,
nochmals gesagt, ist hundertmal kdlter, wahrhafter, objektiver. Er hat nicht
mehr ndtig, sich sein Leiden, seine Schmerzhaftigkeit anstindig zu machen durch
die Interpretation der Siinde — er sagt blof, was er denkt, ‘ich leide’“**® Es ist
anzunehmen, dass Nietzsche es gehasst hat, fiir seinen Zustand bedauert oder
bemitleidet zu werden. Vielleicht lag darin auch sein Hass auf christliche Werte
wie Mitgefiihl und Anteilnahme. Er hatte genug davon. Im Januar 1889 bricht

224 Nietzsche, F., ,Menschliches, Allzumenschliches, erster Band, Drittes Hauptstiick, das religio-
se Leben®, S. 84.

225 Nietzsche, F., ,,.Der Antichrist®, S. 27.

226 Nietzsche, F., ebd., S. 29.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.3. Blick auf die Aufkldrung aus anderen Perspektiven 119

Nietzsche in Turin im Alter von 44 Jahren zusammen. Er wurde zunéchst in der
Hlrrenanstalt Friedmatt® in Basel und schlieBlich in der psychiatrischen Universi-
titsklinik Jena behandelt. Die letzten Jahre sind gepragt vom volligen geistigen
Verfall. Friedrich Nietzsche stirbt 1900 in Weimar. Nur 40 Jahre spéter beginnen
von Hitler mit Erméchtigungsschreiben vom 1. September 1939 beauftragte
Arzte in Brandenburg an der Havel mit der systematischen Tétung von geistig
Kranken (Aktion T4). Aus der Fiktion des Herrenmenschen war Wirklichkeit
geworden und Friedrich Nietzsche wire ebenso wie sein Vater Carl Nietzsche im
20. Jahrhundert dem Herrenmenschen zum Opfer gefallen.

1.3.6. Max Weber: Entzauberung (1917)

Max Weber gilt als ein Wegbereiter der modernen Soziologie. Ein wichtiger
Gegenstand seiner Betrachtungen ist die Entzauberung der Welt im Zuge der
Aufklarung und die damit verbundenen Folgen fiir den Einzelnen. Weber befass-
te sich auch mit der Bedeutung religidser Systeme einschlielich des Buddhis-
mus. Aus diesem Grund sind die Ausfithrungen Webers fiir die vorliegende Ar-
beit von Interesse. Weber war sich dessen bewusst, dass Wertungen bereits
durch die Auswahl des Stoffes geschehen. Es war fiir ihn aber entscheidend, auf
der Objektebene werturteilsfrei zu bleiben. Max Weber (1864 — 1920) war ge-
préagt von den Erfahrungen der wilhelminischen Epoche und des 1. Weltkrieges.
Das Werk Max Webers ermdglicht einen Blick auf die menschliche Exis-
tenz aus der sozialen Dimension heraus. Die Befreiung der menschlichen Ver-
nunft von religiosen Vorgaben und Rechtfertigungen ermdglichte den freien
Gebrauch der eigenen Vernunft. Eine Folge dieses Prozesses war die Entzaube-
rung der Welt: ,.Je mehr der Intellektualismus den Glauben an die Magie zu-
riickdrdngt, und so die Vorgdnge der Welt ‘entzaubert’ werden, ihren magischen
Sinngehalt verlieren, nur noch ‘sind’, und ‘geschehen’, aber nichts mehr ‘bedeu-
ten’, desto dringlicher erwdchst die Forderung an die Welt und ‘Lebensfiihrung’
je als Ganzes, dass die bedeutungshaft und ‘sinnvoll’ geordnet seien.“**" Bs darf
nun nicht geschlussfolgert werden, dass durch Intellektualismus die Menschen
den Halt in der Religion verloren hétten. Es ist nicht anzunehmen, dass ein Ar-
beiter im Zeitalter der Industrialisierung in der Religion einen Halt gesehen ha-
ben konnte. Die breiten Massen haben mit Sicherheit keine naturwissenschaftli-
chen oder philosophischen Schriften gelesen. Tatsichlich ist die Entfremdung
der breiten Massen von der Religion eher eine Folge der Industrialisierung und

227 Weber, M., ,,Wirtschaft und Gesellschaft”, S. 396.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

120 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

der desolaten sozialen Lage der Arbeiterklasse. Dies belegt eine Umfrage von
Max Weber unter Tausenden von Arbeitern vor dem ersten Weltkrieg: ,,Nicht
durch naturwissenschaftliche Argumente, sondern mit der Unvereinbarkeit einer
gottlichen Vorsehung mit der Ungerechtigkeit und Unvollkommenheit der sozia-
len Ordnung motivierten noch in den letzten Jahren bei einer Umfrage Tausende
von deutschen Arbeitern die Unannehmbarkeit der Gottesidee.“**® Der Prozess
der Entzauberung darf demzufolge nicht verwechselt werden mit der Entfrem-
dung der Menschen von der Religion. Die Religion bediente lediglich Jahrhun-
derte lang die Sehnsiichte der Menschen nach Zauber und Magie. Rousseau
sagte, der Mensch liebt in erster Linie sich selbst. Im Vordergrund stehen dem-
zufolge die eigenen Bediirfnisse. Wenn Bediirfnisse im realen Leben unerfiillbar
scheinen, sehnt sich der Mensch nach Zauber und Magie. Religion kann solche
Bediirfnisse einheitsstiftend strukturieren und auf diese Weise den egoistischen
Bediirfnissen des einzelnen Menschen einheitliche Werte der Gemeinschaft
entgegensetzen.

Die Erlosungssehnsucht der Menschen fiihrt in diesen Fillen iiber die ge-
meinsame Religion zu einer sinnstiftenden Strukturierung des Alltags:

... dadurch also, dass aus religidsen Motiven, eine Systematisierung des prakti-
schen Handelns in Gestalt seiner Orientierung an einheitlichen Werten entsteht. Sinn
und Zweck dieser Lebensfilhrung konnen rein jenseitig, oder auch, mindestens teil-
weise, diesseitig gerichtet sein. In hochst verschiedenem Grade und in typisch ver-
schiedener Qualitét ist dies bei den einzelnen Religionen und innerhalb jeder einzel-
nen von ihnen wieder bei ihren einzelnen Anhéingern der Fall.«*

Diese einheitsstiftende Funktion von Religion ist im Westen kein Massenphi-
nomen mehr. Die Arbeiterschaft hatte sich schon seit der Industrialisierung desil-
lusioniert von den Heilsversprechungen der Kirchen abgewandt, die Intellektuel-
len wahrten zunéchst den ,,religidsen Schein®, um sich aber letztlich der eigenen
Selbstvervollkommnung zuzuwenden. Je saturierter und sozial abgesicherter ein
Mensch ist, umso mehr Zeit hat er, iiber seine personliche Gliicksmaximierung
nachzudenken.

Der Buddhismus ist eine Religion, die speziell westliche Intellektuelle an-
zusprechen scheint. Es ist daher nicht verwunderlich, dass Bildungsbiirger gera-
de in buddhistischen Praktiken nach Wegen suchen, ihr Leben zu ,,perfektionie-
ren®“. Es besteht nun die Gefahr, dass der Buddhismus zur bloBen Schwirmerei
verkommt so wie das Beleben religioser Gefiihle durch den Kaffeechausintellek-

228 Weber, M., ,,Wirtschaft und Gesellschaft”, S. 405.
229  Weber, M., ,,Wirtschaft und Gesellschaft”, S. 412.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.3. Blick auf die Aufkldrung aus anderen Perspektiven 121

tualismus im 19. Jahrhundert. In diesem Fall wire Achtsamkeitsmeditation mehr
Schein als Sein, mehr Modeerscheinung als ein Weg zur Verdnderung. Deshalb
ist es von Bedeutung, die religionssoziologischen Analysen von Max Weber mit
in die Gesamtbetrachtung einzubezichen. Die spirituelle Entzauberung erfolgte
auf verschiedenen Ebenen, der sozialen Ebene durch die Industrialisierung und
den sozialen Abstieg breiter Bevolkerungsschichten ins Proletariat der GroBstéd-
te, der biologischen Ebene durch die naturwissenschaftliche Entzauberung und
Entmystifizierung (Darwinismus) und der personalen Ebene durch die Philoso-
phie der Aufklarung und die Erkenntnisse der modernen Psychologie. Die Folge
war aber fiir alle ein spirituelles Vakuum, die Empfindung eines Mangels, der je
vom Individuum nach sozialem Hintergrund anders empfunden und behoben
wird. Die Erlosungssehnsiichte der Menschen existieren auch ohne intaktes Reli-
gionssystem. Die Erlosungssehnsucht ist ein Urphdnomen des Menschen. Hier
greifen Zauber und Magie an, denn letztlich bleiben diese Sehnsiichte unerfiill-
bar, allein schon deshalb, weil wir sterben miissen, zeitlich begrenzt sind. Somit
dringen die Menschen darauf, das entstandene spirituelle Vakuum anderweitig
aufzufiillen:

,.Der proletarische Rationalismus ebenso wie der Rationalismus einer im Vollbe-
sitz der 6konomischen Macht befindlichen, hochkapitalistischen Bourgeoisie, dessen
Komplementérerscheinung er ist, kann daher aus sich heraus nicht leicht religiosen
Charakter tragen, jedenfalls eine Religiositdt nicht leicht erzeugen. Die Religion
wird vielmehr normalerweise durch andere ideelle Surrogate ersetzt.“**°

Dies ist der entscheidende Punkt. Es bleibt nicht beim Vakuum, sondern der
Mensch sucht nach Surrogaten, um seine innewohnenden Sehnsiichte zu befrie-
digen. Die Menschen sehnen sich dabei in erster Linie nach dem Naheliegenden,
was sonst auler Reichweite wire, Gliick, Geld, Macht, ein ldngeres Leben, er-
fiillte Sexualitdt. Im normalen Leben nicht erfiillbare Wiinsche sollen dann durch
Zauber und Magie erreichbar werden. Ein Arbeiter hat hierbei andere Kriterien
als ein Intellektueller. Max Weber verfasste sein Werk in den zwanziger Jahren
des 20. Jahrhunderts, was in der Beurteilung seiner Thesen mitberiicksichtigt
werden muss. Max Weber zeigt auf, dass gerade die untersten Bevdlkerungs-
schichten besonders beeinflussbar sind und religioser Mission anheimfallen
konnen: ,, Die untersten, 6konomisch unsteten Schichten des Proletariats, denen
rationale Konzeptionen am schwersten zugdnglich sind, und ebenso die proleta-
roiden oder dauernd notleidenden und mit Proletarisierung bedrohten sinkenden
Kleinbiirgerschichten kénnen allerdings religioser Mission leicht anheimfal-

230 Weber, M., ,,Wirtschaft und Gesellschaft”, S. 381.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

122 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufkldrung

len.“*' Er verweist hier auf die ,.soteriologischen Orgien methodistischer Art“
der Heilsarmee. In nichtwestlichen Gesellschaften gibt es vergleichbare Tenden-
zen mit okkulten und magischen Praktiken. Heutzutage werden diese Bediirfnis-
se kommerziell befriedigt. Die ,,Aufgeklérten® und ,,Intellektuellen” wenden sich
dagegen ihrer Selbstvervollkommnung zu. Doch auch diesbeziiglich gibt es di-
verse kommerzielle Angebote. Die Kulturindustrie unternimmt groe Anstren-
gungen, jegliches Gefiihl des Mangels durch entsprechende Angebote zu stillen.
Selbst Erleuchtung ist nur ein Klick im Internet. Auf die Suchanfrage ,,Kurse
und Erleuchtung™ folgen 267.000 Ergebnisse, die Kurse kdnnen online sofort
gebucht werden. Erleuchtung wird zum ,,Besser-Menschen-Ziel“, die die sinn-
lich-korperlichen Vergniigungen der Unterhaltungsindustrie iiberwunden zu
haben glauben und ,,héheren Sphéren® entgegenstreben:

,Der vornehmen, aus den privilegierten Klassen stammenden Erldsungssehn-
sucht ist generell die Disposition fiir die, mit spezifisch intellektualistischer Heils-
qualifikation verkniipfte, spiter zu analysierende ‘Erleuchtungs’-Mystik eigen. Das
ergibt eine starke Deklassierung des Naturhaften, Korperlichen, Sinnlichen, als —
nach psychologischer Erfahrung — einer Versuchung zur Ablenkung von diesem
spezifischen Heilsweg.“*

Die groBle Gefahr einer auf die personliche Erleuchtung zielende ,,intellektualis-
tische Heilsqualifikation® besteht nun darin, die Gefiihle, das Korperliche auszu-
blenden, wegzutrainieren und die eigene Geschlechtlichkeit iiberwinden zu wol-
len. Das diirfte aber mit einem ganzheitlichen Gesundheitsbegriff nicht vereinbar
sein.

Die Gefahr diirfte umso gréBer sein, wenn mit Heilsangeboten Heilsver-
sprechen verkniipft werden oder unreflektiert ohne wissenschaftliche Grundlage
ein Allgemeingiiltigkeitsanspruch erhoben wird. Kritisch zu sehen sind auch
strenge duBlere Vorgaben beziiglich der Lebensfiihrung, die sich in ihren Metho-
den nur wenig von dem unterscheiden, was man von der Kirchengeschichte
bereits kennt. In diesem Fall wiirden wir hinter das in der Aufkldrung Errungene
zuriickfallen. Dann wéren die alten Religionssysteme nur gegen neue Heilssys-
teme ausgetauscht. Wie sich an den AuBerungen von Arthur Schopenhauer und
Friedrich Nietzsche zeigen lésst, bietet sich der Buddhismus als Alternative fiir
religionskritische westliche Intellektuelle an, da es im Buddhismus keinen Gott
gibt und die ,,Erlésung™ nicht an &ulere VerheiBungen und Versprechungen
gebunden ist, sondern von innen heraus durch eigenes Tun erlangt werden kann.

231 Weber, M., ,,Wirtschaft und Gesellschaft”, S. 381.
232 Weber, M., ,,Wirtschaft und Gesellschaft“, S. 395.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.3. Blick auf die Aufkldrung aus anderen Perspektiven 123

Max Weber beschreibt zwei Aspekte des Buddhismus, den der Intellektuellenre-
ligion und den der Volksreligion. Der zur Volksreligion mutierte Buddhismus
unterscheidet sich dagegen wenig von Verheilungsreligionen:

,.Der Buddhismus gehdrt in den Kreis jener Erlosungslehren, wie sie der Intellek-
tualismus vornehmer indischer Laienbildungsschichten in groBerer Zahl vorher und
nachher geschaffen hat, und ist nur deren konsequenteste Form. Seine kiihle und
stolze, den Einzelnen auf sich selbst stellende Befreiung vom Dasein als solchen
konnte nie ein Massenerlosungsglaube werden. Seine Wirkung iiber den Kreis der
Gebildeten hinaus kniipfte an das gewaltige Prestige an, welches der ‘Sramana’
(Asket) von jeher dort genoss und welches vorwiegend magisch-anthropolatrische
Ziige trug.“233

Mit dem Intellektuellen-Buddhismus werden Prestige, Exklusivitét, aber auch
personenbezogene Magie in Verbindung gebracht. Hieraus diirfte ein Anzie-
hungspunkt fiir westliche Intellektuelle liegen, die sich auf diese Weise mit der
Aura des Besonderen, Erleuchteten schmiicken wollen. Bei den hoherprivilegier-
ten Schichten stehen personliche Erleuchtung, Vollendung im Mittelpunkt reli-
gios-spiritueller Bestrebungen. Negativ Privilegierte fokussieren dagegen eher
auf eine VerheiBung, auf eine Gerechtigkeit und Belohnung im Jenseits:

... jedes Wiirdegefiihl negativ Privilegierter [beruht] dagegen auf einer nach
ihnen verbiirgten ‘Verheiflung’, die an eine ihnen zugewiesene ‘Funktion’, ‘Missi-
on’, ‘Beruf” gekniipft ist. Was sie zu ‘sein’ nicht priadestinieren kdnnen, ergéinzen sie
entweder durch die Wiirde dessen, was sie einst sein werden, zu sein ‘berufen’ sind,
in einem Zukunftsleben im Diesseits oder jenseits oder (und meist zugleich) durch

. . . . 234
das, was sie, providentiell angesehen, ‘bedeuten’ und ‘leisten’.

Die Menschen sehnen sich nach dem Zauber des Besonderen und versuchen auf
diese Weise, das fiir das personliche Gliick aufler Reichweite scheinende in Er-
fiillung zu bringen. Je unerfiillter ein Mensch ist, umso grof3er ist die Sehnsucht
nach Zauber und Magie. Was ich nicht selbst erlangen kann, soll auf diese Weise
der Zauber bewirken. Goethe verdeutlicht dies anhand der christlichen Sakra-
mente: ,,Die Sakramente sind das Hochste der Religion, das sinnliche Symbol
einer auflerordentlichen gottlichen Gunst und Gnade. [...] immer bleibt es eine
heilige, grofie Handlung, welche sich in der Wirklichkeit an die Stelle des Mogli-
chen oder Unmdglichen, an die Stelle desjenigen setzt, was der Mensch weder

233 Weber, M., ,,Wirtschaft und Gesellschaft”, S. 484.
234  Weber, M., ebd. , S. 385.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

124 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

erlangen noch entbehren kann.“*> Die Sakramente sind der Zauber, den die

Menschen nicht entbehren kdnnen, aber auch nicht erlangen konnen. Die Sakra-
mente setzten genau dort an, wo der Mensch in seiner Begrenztheit nicht hinge-
langen kann. In Indien sind die Menschen in ihrem Empfinden nicht anders,
weshalb der Buddhismus dort, wo er Volksreligion geworden ist, wie das Chris-
tentum zur Heilandsreligion wird: ,, Sobald er selbst eine ‘missionierende’ Volks-
religiositit wurde, verwandelte er sich demgemdf3 in eine Heilandsreligion auf
der Basis der Karmanvergeltung mit Jenseitshoffnungen, welche durch An-
dachtstechniken, Kultus- und Sakramentsgnade und Werke der Barmherzigkeit
garantiert werden, und zeigt naturgemdf} die Neigung, rein magische Vorstel-
lungen zu rezipieren.“236

Somit ist der Buddhismus als Volksreligion vom Wesen her gar nicht so
verschieden von anderen Religionen.”’’

Welche Schlussfolgerungen kénnen aus den Ausfithrungen Max Webers fiir
eine Bewusstseinskultur im 21. Jahrhundert gezogen werden? Religiose und
spirituelle Ausdrucksformen sind nicht losgeldst zu betrachten von wirtschaftli-
chen und sozio-6konomischen Verhéltnissen. Saturierte Gesellschaftsschichten
sehen eher ihre personliche Selbstvervollkommnung und Selbstverwirklichung
im Vordergrund als Bevdlkerungsschichten, die jeden Tag um ihre Existenz, ihr
Uberleben und das ihrer Kinder kiimpfen miissen. Zauber und Magie sind Mittel,
das fiir das personliche Gliick auler Reichweite scheinende wenigstens als Idee
zu bewahren, und damit davon abzulenken, dass man das Ersehnte aus Ver-
nunftgriinden ohnehin nicht erlangen kann. Eine Bewusstseinskultur sollte die
natiirliche Sehnsucht der Menschen nach Zauber und Magie nicht als eine zu
iberwindende Entwicklungsstufe betrachten, sondern Wege und Formen finden,
diese Sehnsiichte als menschliche Urphdnomene anzunehmen und zu integrieren.

1.3.7. Max Horkheimer und Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklirung
(1944)

Hintergrund der philosophischen Schrift ,,Dialektik der Aufklarung* ist die Zeit
des Faschismus in Deutschland. Max Horkheimer entstammte einer jlidischen
Familie. Er war seit 1930 Professor fiir Sozialphilosophie in Frankfurt. Das von
ihm geleitete Institut fiir Sozialforschung wurde 1933 geschlossen. Der Vater

235  Goethe, J.W. von, ,,Dichtung und Wahrheit, Zweiter Teil, 7. Buch, S. 289.

236 Weber, M., ,,Wirtschaft und Gesellschaft”, S. 484.

237 Der Buddhismus ist in Indien zur Volksreligion geworden. Er hat aber diese Rolle in Indien
schon lange eingebiifit.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.3. Blick auf die Aufkldrung aus anderen Perspektiven 125

von Theodor Adorno war jiidischer Abstammung, weshalb Adorno 1933 seine
Lehrbefugnis entzogen wurde. Horkheimer und Adorno emigrierten in die USA
und setzten dort ihre Arbeit fort. Nach dem 2. Weltkrieg kehrten sie an die
Frankfurter Universitdt zuriick. Bis 1945 wurden von den Deutschen ca. 6 Milli-
onen Juden mit industrieller Prézision (mit dem Ziel der volligen Vernichtung =
Holocaust) ermordet, hinzukommt die Ermordung von 500.000 Sinti und Roma,
260.000 Behinderten und psychisch Kranken, 20.000 Kommunisten und Sozial-
demokraten, 7.000 Homosexuellen und tiber 1.000 Zeugen Jehovas. In Polen und
der Sowjetunion wurden aulerdem jeweils mindestens 3 Millionen Kriegsgefan-
gene und Zwangsarbeiter™® ermordet. Die Vernunft der Aufklérer hatte der tech-
nischen Perfektion und Durchsetzung von ausgekliigelten Herrschaftsinstrumen-
tarien gedient. Somit erwies sich die Vernunft als wenig verldsslicher Garant fiir
Zivilisation und Kultur. Horkheimer priagte den Begriff der instrumentellen Ver-
nunft. Die Aufklarung wird selbst zum Mythos, indem sich der Mensch nicht
mehr als Teil des Kosmos begreift, sondern der Kosmos zum , Inbegriff aller
Beutemoglichkeiten* wird und der Mensch sich mit der Macht selbst verwech-
selt: ,,Der Mythos geht in die Aufkldrung iiber und die Natur in blofSe Objektivi-
tit. Die Menschen bezahlen die Vermehrung ihrer Macht mit der Entfremdung
von dem, woriiber sie Macht ausiiben.***

Horkheimer und Adorno postulieren nun, dass die instrumentelle Vernunft,
indem sie Herrschaft iibernimmt, selbst zum Mythos wird.

Horkheimer und Adorno versuchen in der Dialektik der Aufklarung aufzu-
zeigen, welche Folgen es haben kann, wenn die Macht selbst zur Identitit des
Selbst wird. Dann werde aus dem Ich des Menschen ein ,,allgewaltiges Selbst
des Habens*.

Dies konnte dann dazu fithren, dass die Aufkldarung selbst Mythos werde.
Die Vernunft hitte sich auf diese Weise selbst verschlungen:

»[...] der Zivilisierte, dem dann die bescheidenen Jagdgriinde zum einheitlichen
Kosmos, zum Inbegriff aller Beutemdglichkeit zusammenschrumpfen, fiirs Ebenbild
der unsichtbaren Macht erklért. Als solches Ebenbild erst erlangt der Mensch die
Identitdt des Selbst, das sich in der Identifizierung mit anderen nicht verlieren kann,
sondern sich als undurchdringliche Maske ein fiir allemal in Besitz nimmt. Es ist die
Identitdt des Geistes und ihr Korrelat, die Einheit der Natur, der die Fiille der Quali-
taten erliegt. Die disqualifizierte Natur wird zum chaotischen Stoff bloBer Einteilung
und das allgewaltige Selbst zum blofien Haben, zur abstrakten Identitit.«**°

238  Quelle: http://de.wikipedia.org/wiki/Holocaust; aufgerufen am 13.10.2014, 07:42.
239  Horkheimer, M., Adorno, T., ,,Dialektik der Aufklérung®, S. 15.
240 Horkheimer, M., Adorno, T., ,,Dialektik der Aufklérung®, S. 16.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

126 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

Empathie bedeutet aber, die eigenen Gefiihle, die eigene Identitdt zu spiiren und
so erst befdhigt zu sein, die Gefiihle und Gedanken der anderen Personen wahr-
zunehmen. Wird Identitdt zur abstrakten GroBe durch Identifikation mit einer
,unsichtbaren Macht“, so kehren sich die Verhiltnisse um, wir sind nicht die
Herrscher, sondern die eigentlich Beherrschten.

Kulturbegriff bei Horkheimer und Adorno

Horkheimer und Adorno sahen in der Kulturindustrie einen Massenbetrug durch
die Aufklarung: ,.Die ganze Welt wird durch den Filter der Kulturindustrie ge-
leitet.“**' Sie kritisieren, dass der Begriff Kultur auf so ziemlich alle Bereiche
angewandt werde.

Horkheimer und Adorno gehen zunéchst nicht darauf ein, welchen Kultur-
begriff sie meinen. Aus dem Text ldsst sich aber ableiten, dass dort Kultur totali-
tar, das heift alle Lebensbereiche umfassend, verstanden wird.

Einen Hinweis, woher dieser, die ganze Welt umfassende und einschlieen-
de Kulturbegriff stammen konnte, gibt zum Beispiel der Ethnologe und Theolo-
ge Anton Quack (1946 — 2009). Anton Quack unterscheidet zwei Kulturbegriffe,
den engeren Kulturbegriff, der mit Bildung, Erziehung, Literatur, Kunst verbun-
den wird, und den holistischen, umfassenden Kulturbegriff der Ethnologie, wie
ihn zum Beispiel der Anthropologe Edward Tylor (1832 — 1917) 1871 gepragt
hat, der alles umschlieBen sollte: Wissen, Glaube, Kunst, Moral, Gesetz, Brauch-
tum und alle Fahigkeiten und Gewohnheiten der Menschen als Mitglieder einer
Gesellschaft.**?

Dieser ganzheitliche, holistische Kulturbegriff entstammt somit der Anthro-
pologie und Ethnologie der 2. Hélfte des 19. Jahrhunderts und ist mittlerweile in
unseren Sprachgebrauch iibergegangen.

Im Hinblick auf die vorliegende Arbeit erscheint es daher wichtig, den Kul-
turbegriff in Bezug auf eine ,,Kultur des Bewusstseins“ genauer zu beleuchten.

Ist es sinnvoll, liberhaupt in Anbetracht des inflationédr gebrauchten Kultur-
begriffes von einer ,,Kultur des Bewusstseins“ zu sprechen? Wiirde sich in die-
sem Fall eine Bewusstseinskultur als weitere Dreingabe in andere Kulturen, die
Esskultur, die Trinkkultur, die Streitkultur usw. einreihen?

Vor diesem Hintergrund ist die Kritik von Horkheimer und Adorno bemer-
kenswert:

241 Horkheimer, M., Adorno, T., ,,Dialektik der Aufklérung®, S. 134.
242 Vgl Quack, A., ,Heiler, Hexer und Schamanen®, S. 12.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.3. Blick auf die Aufkldrung aus anderen Perspektiven 127

. . . 243
,,Von Kultur zu reden war immer schon wider die Kultur.

Sind wir alle somit ldngst jenem Massenbetrug der Aufkldrung erlegen, der Fol-
ge einer instrumentellen, technisch industriell orientierten Vernunft ist? Hork-
heimer und Adorno postulieren, dass diese Verwendung des Kulturbegriffs be-
reits Ausdruck der anonymen Beherrschung aller geistigen Produktionen des
Menschen sei:

,Der Generalnenner Kultur enthdlt virtuell bereits die Erfassung, Katalogisie-
rung, Klassifizierung, welche die Kultur ins Reich der Administration hineinnimmt.
Erst die industrialisierte, die konsequente Subsumtion ist diesem Begriff von Kultur
ganz angemessen. Indem sie alle Zweige der geistigen Produktion in gleicher Weise
dem einen Zweck unterstellt, [...] , erfiillt sie hohnisch den Begriff der einheitlichen
Kultur, den die Persénlichkeitsphilosophen der Vermassung entgegenhielten.«***

Somit konnte auch das Bewusstsein selbst (zum Beispiel durch Postulierung
einer ,,Kultur des Bewusstseins®) zu einer bloBen weiteren Hausnummer der
Kulturindustrie unter vielen anderen werden.

Allein der Begriff Bewusstseinskultur kdnnte die Gefahr in sich bergen, das
dass Bewusstsein in einer pluralistischen und globalen Welt zu einem Angebot
unter vielen verkommt.

Es erscheint daher erforderlich, eine Definition von Bewusstseinskultur zu
erarbeiten, um genau jenen Entwicklungen vorzubeugen, vor denen Max Hork-
heimer und Theodor Adorno bereits vor iiber 50 Jahren gewarnt haben.

Um diesem Ziel einer Eingrenzung des Kulturbegriffes ndher zu kommen,
sollen im folgenden Kapitel moderne kultursoziologische Ansétze vorgestellt
werden.

1.3.8. Andreas Reckwitz: Der bedeutungsorientierte Kulturbegriff

In der hier vorliegenden Arbeit wird die Meditation als ein Prototyp von Be-
wusstseinskultur vorgestellt. Welcher Kulturbegriff ist geeignet, Bewusstseins-
kultur abzubilden? Die Meditation stellt ein Verfahren dar. Sie ist selbst inhalts-
leer.

Es ist naheliegend, dem Begriff Kultur etwas Materielles (,,Kulturgiiter®)
zuzuordnen. Neuere, semiotische Zuginge zum Kulturbegriff beriicksichtigen

243  Horkheimer, M., Adorno, T., ,,Die Dialektik der Aufklarung®, S. 139.
244  Horkheimer, M., Adorno, T., ebd. S. 139.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

128 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

jedoch gerade auch (immaterielle) mentale Eigenschaften. Die Kultur kann dabei
als eine Art Zeichensystem aufgefasst werden.** Damit sind wissenschaftliche
Betrachtungen mdglich jenseits von Einteilungen wie ,,0stliche” oder ,,westli-
che” Kultur. Der Kulturbegriff wendet sich dabei den hinter den Phdnomenen
stehen Bedeutungen zu. Dadurch ergeben sich auch Chancen fiir eine interdiszip-
lindre (kultursoziologisch — neurobiologisch) Charakterisierung von Bewusst-
seinsphdnomenen.

Anhand der Erlduterungen des Kultursoziologen Andreas Reckwitz (geb.
1970) soll zundchst auf den zeitgeschichtlichen Wandel der Kulturbegriffe und
die Herausbildung des bedeutungsorientierten Kulturbegriffes eingegangen wer-
den.

Der Kulturbegriff der Philosophie der Aufklarung kann nicht mit dem Kul-
turbegriff des 20. Jahrhunderts gleichgesetzt werden. Wenn in der vorliegenden
Untersuchung unter anderem der Rahmen fiir eine Kultur des Bewusstseins ab-
gesteckt werden soll, muss daher der diesem Unterfangen zugrunde liegende
Kulturbegriff eingegrenzt werden.

Der zeitgendssische Kultursoziologe Andreas Reckwitz hat sich in seiner
Forschungsarbeit um eine moderne Definition des Kulturbegriffes bemiiht. Wie
sich dieser moderne Kulturbegriff von dem Kulturbegriff der Aufkldrung unter-
scheidet, soll im Folgenden aus der Sicht des Kultursoziologen Reckwitz erldu-
tert werden.

Der moderne Kulturbegriff geht auf die Zeit der Aufkldrung und das Be-
wusstsein der Kontingenz menschlicher Lebensformen zuriick: ,,Ganz allgemein
kann man feststellen, dass die Entstehung und Verbreitung des modernen Be-
griffs der Kultur, die sich seit der zweiten Hdlfte des 18. Jahrhunderts verfolgen
ldsst, mit dem Bewusstsein der Kontingenz menschlicher Lebensformen ver-
kniipft ist.<**

Dieser auf die Zeit der Aufklarung zuriickgehende (moderne) Kulturbegriff
hebt sich vom Kulturbegriff der Antike und Renaissance dadurch ab, dass in der
Antike mit ,, Cultura* die Pflege eines Gegenstandes und spdter die Verfeinerung
des individuellen Geistes gemeint gewesen sei, der Bezug auf kollektive Lebens-
formen im universalen Maf3stab aber erst im 18. Jahrhundert erfolgt sei.**’

In der weiteren Entwicklung des Kulturbegriffes unterscheidet Reckwitz
vier verschiedene Kulturbegriffe: ,[...] zundchst der normative und der totali-

245 Hierzu ein Beispiel aus der Kunst: Der Aktionskiinstler und Bildhauer Joseph Beuys sah in der
Sprache eine Form von Skulptur. Er stellte den Zeichen die Kreativitdt voran. Kreativitit wére
in diesem Sinne eine mentale Disposition (vgl. hierzu Kapitel 2.1.5.)

246 Reckwitz, A., ,,Unscharfe Grenzen, Perspektiven der Kultursoziologie®, S. 19.

247 Reckwitz, A., ebd., S. 20.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.3. Blick auf die Aufkldrung aus anderen Perspektiven 129

titsorientierte, im 20. Jahrhundert schliefflich der differenzierungstheoretische
und der bedeutungsorientierte Kulturbegriff. Erst die letzte Version des Kultur-
begriffs betreibt eine Radikalisierung des Kontingenzgedankens.“***

Der normative Kulturbegriff seit der Zeit der Aufkldrung war universal. Der
totalititsorientierte Kulturbegriff kontextualisiere und historisiere: ,.Der fotali-
tdtsorientierte Kulturbegriff entuniversalisiert das Kulturkonzept, er kontextuali-
siert und historisiert es. Kultur ist keine ausgezeichnete Lebensform mehr, Kul-
turen sind vielmehr spezifische Lebensformen einzelner Kollektive in der Ge-
schichte, und der Kulturbegriff kommt konsequenterweise im Plural vor.“**°

Riickblickend lassen sich vor diesem Hintergrund die Ausfithrungen Hork-
heimers und Adornos besser einordnen. Die Dialektik der Aufkldrung war in den
40er Jahren des 20. Jahrhunderts entstanden. Kritisiert wird dort das Kulturver-
standnis der Aufklarung. Im Grunde genommen zeigt sich gerade in dieser Kritik
auch der Wandel von einem normativen zu einem totalitétsorientierten Kulturbe-
griff. Es zeigen sich in der Dialektik der Aufklirung bereits zeittypische Uber-
ginge hin zu einem sektoralen Kulturverstdndnis, bei dem der Kulturbegriff auf
Einzelgebiete wie Kunst, Bildung etc. bezogen wird.

Reckwitz beschreibt diesen differenzierungstheoretischen Kulturbegriff fol-
gendermallen: ,,Wihrend das holistische Kulturverstindnis den Weg einer be-
grifflichen Ausweitung beschreitet, wéihlt der differenzierungstheoretische Kul-
turbegriff, der gleichfalls in die Alltagssemantik eingegangen ist, den einer radi-
kalen Einschrinkung <>

Die hier vorgelegte Untersuchung streift verschiedene kulturelle Konzepte,
die in vollig unterschiedlichen historischen Kontexten entstanden sind. Das Be-
wusstsein ist die Fahigkeit, das eigene Wollen zu erkennen. Dadurch werden die
Beziehungen des Individuums zur Umwelt zum Gegenstand eigenstindiger Be-
wertungen. Das mit Bewusstsein handelnde Individuum nimmt damit sich und
seine Umgebung als Gegenstand eigener Betrachtung wahr. Letztlich zerfillt
damit die Welt in ein betrachtendes Ich und dessen Umwelt. Die Frage ist, wel-
cher Kulturbegriff kann sich diesem Phdnomen am besten annéhern?

Reckwitz erldutert den Wandel des Kulturverstindnisses in der kulturwis-
senschaftlichen Forschung der letzten Jahrzehnte, weg von einem differenzie-
rungstheoretischen hin zu einem bedeutungsorientierten Kulturbegriff:

,Das neuartige dieses Kulturbegriffs wird insbesondere deutlich, wenn man ihn
mit dem totalitdtsorientierten Kulturmodell vergleicht. Wenn letzteres davon aus-

248 Reckwitz, A., ebd., S. 20.
249 Reckwitz, A., ebd., S. 22.
250 Reckwitz, A., ,,Unscharfe Grenzen, Perspektiven der Kultursoziologie®, S. 24.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

130 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

ging, dass es verschiedene Kulturen gibt [...], so impliziert der bedeutungsorientier-
te Kulturbegriff ein theoretisches Argument: dass diese Verhaltenskomplexe vor
dem Hintergrund von symbolischen Ordnungen, von spezifischen Formen der Welt-
interpretation entstehen, reproduziert werden und sich verdndern. [...] Diese Sinn-
und Unterscheidungssysteme, die keinen bloBen gesellschaftlichen Uberbau, son-
dern in ihrer spezifischen Form einer symbolischen Organisation der Wirklichkeit
den notwendigen handlungskonstitutiven Hintergrund aller sozialen Praktiken dar-
stellen, machen die Ebene der Kultur aus — dies ist das sozialkonstruktivistische Ar-
gument des bedeutungsorientieren Kulturverstindnisses.“>"!

Wenn man nun die Entwicklungen der Neurowissenschaften betrachtet und hier
insbesondere die Erkenntnisse iliber die Plastizitit des Bewusstseins zugrunde
legt, dann wird deutlich, dass sich die Perspektive eines bedeutungsorientierten
Kulturverstdndnisses im Vergleich zu normativen, totalititsorientierten oder
differenzierungstheoretischen Ansdtzen am besten eignet, Bewusstseinsphino-
mene zu charakterisieren.

Auf den bedeutungsorientierten Kulturbegriff soll in Kapitel 1.4.1. (prakti-
sche Uberlegungen zur Bewusstseinskultur) und Kapitel 2.5 in Zusammenschau
mit dem erweiterten Kunstbegriff von Joseph Beuys (1921 — 1986; vgl. Kapitel
2.1.5.) sowie der Hypothese der neuronalen Gruppenauswahl (,,neural group
selection®) des US-amerikanischen Molekularbiologen Gerald Maurice Edelman
(1929 — 2014; Medizinnobelpreis 1972) nochmals Bezug genommen werden.

1.4. Abendliindische Philosophie der Aufklirung und Bewusstseinskultur im
21. Jahrhundert

Thema dieser Arbeit ist Bewusstseinskultur und Gesundheit. Es stellt sich nun
die Frage, wozu es hierbei eines Riickgriffes auf die Philosophie der Aufklarung
und die Philosophie des 19.Jahrhunderts bedarf.

Hierfiir sollen zwei Argumente angefiihrt werden:

1. In der heutigen globalisierten Welt werden wir iiberflutet mit zahllosen Ange-
boten zu Heilung, Gliicksgewinn und Ganzheitlichkeit. Dabei verlieren wir aus
den Augen, woher die Wurzeln und die Grundlagen unserer modernen Zivilisati-
on und Kultur kommen. Viele Utopien sind zerbrochen, so dass wir im Zeitalter
der Massenmedien lieber den neuen Heilsversprechen glauben mdgen als dem
Althergebrachten noch irgendwelches Vertrauen entgegenzubringen. Kants Auf-

251 Reckwitz, A., ebd., S. 25f.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.4. Abendlindische Philosophie der Aufklarung und Bewusstseinskultur im 21. Jahrhundert 131

forderung, Mut zu haben, sich seines eigenen Verstandes zu bedienen, ist aber
die Ausgangsposition des modernen Menschen gewesen. In einer saturierten
westlichen Wohlstandsgesellschaft ist es zur Selbstverstindlichkeit geworden,
sich seines Verstandes zu bedienen. In vielen Teilen der Welt wird dies aber bis
heute gewaltsam von staatlicher oder religidser Seite unterdriickt. Wenn man auf
einer Wanderung den Weg verliert, ist es ratsam, nach den letzten sicheren
Wegmarkierungen zu suchen und den Weg von dort aufs Neue zu suchen. Eine
solche Wegmarkierung war Kant.

2. In dieser Arbeit soll es um Bewusstseinskultur gehen. Hierfiir ist es notwen-
dig, zu untersuchen, wie und ob Begriffe wie Vernunft, Verstand, Gefiihle, Be-
wusstsein und Selbstbewusstsein definiert werden kdnnen und in welchem Ver-
héltnis diese Begriffe zueinander stehen. Dies soll in drei Schritten geschehen:
Im ersten Teil (Bewusstseinskultur im Licht der Philosophie der Aufkldrung) soll
es im Rahmen der philosophischen Diskussion vor allem darum gehen, die Be-
griffe Vernunft und Verstand gegeneinander abzugrenzen. Um iiberhaupt Uber-
legungen zu einer Bewusstseinskultur anstellen zu konnen, bedarf es einer No-
menklatur der Begriffe, da sonst vollig unklar bleibt, was gemeint ist.

Um im 4. Kapitel des 1. Teiles dieser Arbeit ein Resiimee zu erstellen soll
folgendermafen vorgegangen werden:

1.4.1.  Praktische Uberlegungen zur Bewusstseinskultur und Spiritualitit
1.4.2. Spirituelle Auswege vor dem Hintergrund der Philosophie der Aufkla-
rung

Philosophische Vorstellungen von Spiritualitét
Monotheistische Vorstellungen von Spiritualitét
1.43.  Ausblick

1.4.1. Praktische Uberlegungen zur Bewusstseinskultur und Spiritualitdt

Um von der Ebene der bloen Selbstreflexion in Richtung einer intentionalen
Gestaltung zu gelangen, bedarf es praktischer Erlduterungen. Durch einen Wech-
sel in der Betrachtungsperspektive konnen sich Lebensumstéinde anders darstel-
len. Fest gefahrene Gedanken und Gefiihle konnen sich bei nicht werten wollen-
der Betrachtung im Zustand der Zuriicknahme und Ruhe anders darstellen.
Voraussetzung hierfiir sind jedoch dauerhafte Verinderungen auf der per-
sonlichen und der institutionellen Ebene. Wenn es nicht gelingt, das in einem
Achtsamkeitstraining Erlernte dauerhaft (zum Beispiel in Form einer 10-

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

132 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

miniitigen tdglichen Meditation) in den Lebensvollzug einzubinden, sind nach-
haltige positive Effekte nicht zu erwarten.

Es stellt eine besondere Herausforderung dar, Formen der bewussten Selbs-
treflexion (als tdgliches selbstverstindliches Ritual) in den Alltag zu integrieren.
Erst durch das konsequente Beibehalten der immer gleichen Praxis kann lang-
fristig ein tragfédhiges Fundament entstehen. Die eigentliche (kulturelle) Heraus-
forderung richtet sich dabei zunéchst an das Individuum selbst.

Wie sich in der eigenen Untersuchung gezeigt hat, bestehen grofle Schwie-
rigkeiten, am téglichen Uben auBerhalb festgegebener Trainingszeiten festzuhal-
ten. Wenige Monate nach dem stattgehabten Achtsamkeitstraining sind die dort
gemachten Erfahrungen oftmals nur noch Erinnerungen. Die Verankerung von
regelmiBigen Zeiten intendierter Selbstreflexion (Meditation, bewusste Zuriick-
nahme, achtsames Atmen) im personlichen Lebensvollzug ist gestaltende Be-
wusstseinskultur.

Ein weiterer Schritt in Richtung einer praktizierten Bewusstseinskultur
konnte sein, im klinischen Alltag dauerhafte (institutionalisierte) Strukturen zu
schaffen, die solche Reflexionsprozesse zulassen und férdern.

Die Einbindung von Meditationsformen in den klinischen Alltag konnte an-
hand zahlreicher Studien positive Effekte auf den Krankheitsverlauf zeigen.
Wenn sich Formen der bewussten Selbstreflexion im Alltagsleben etablieren
sollen, so geht dies nicht ohne &uflere Strukturen und Rahmenbedingungen. Be-
wusstseinsprozesse erfordern stetiges Uben und regelméBige Anleitung. Wie soll
dies im klinischen Alltag aussehen? In der Regel gehoren Achtsamkeitskurse
zum Angebot psychologischer Klinikmitarbeiter. Psychologischer Rat oder ein
Achtsamkeitstraining werden bei Bedarf angefordert. Worum es aber eigentlich
gehen sollte, das wire eine Durchdringung aller Arbeitsbereiche mit Formen der
Achtsamkeit.

In einer stark frequentierten Notfallaufnahme konnte {iberlegt werden, wie
und in welcher Form Raum zur Selbstreflexion und Betrachtung geschaffen
wird. Sie ganz und gar aus der Notfallmedizin oder Intensivmedizin verbannen
zu wollen, wire ein tragischer Irrtum. Gerade in einer Rettungsstelle wére die
Vermischung von moderner Medizin mit spirituellen Praktiken geboten.

Die Formung neuer Strukturen kann nur gelingen, wenn alle Beteiligten
(Patienten, Angehorige, Heilkundige) ihre eigene Rolle kritisch hinterfragen und
ihre Rolle neu definieren. Der Selbstreflexionsprozess sollte gegenseitig befruch-
ten. Vermutlich miissen zunichst neue nicht-hierarchische Kommunikations-
strukturen aufgebaut werden.

Ein Konzept, wie dies im Bereich der modernen Medizin aussehen konnte,
hat der Miinchner Arzt und Theologe Eckhard Frick (geb. 1955) vorgeschlagen.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.4. Abendlindische Philosophie der Aufklarung und Bewusstseinskultur im 21. Jahrhundert 133

Er versucht dadurch einer modernen Medizin einen spirituellen Bezug zu geben,
wie bei Merten beschrieben:

wpiritual Care verdndert die Zusammenarbeit der verschiedenen Professi-
onen in der Patientenbetreuung. Jede Berufsgruppe ist gefordert, ihr klassisches
Berufsbild mit seinen Voraussetzungen, Stirken und Grenzen zu hinterfragen,
um die Chancen fiir Spiritual Care fiir den Patienten wirklich nutzbar ma-
chen...<**

Dieser Gestaltungsprozess bedarf der kritischen Uberpriifung. Merten be-
tont in Threr Verdffentlichung die vielen kritischen Stimmen in Bezug auf eine
Vermischung von Religion, Spiritualitdt und Medizin:

,,So kénnten Arzte ihre drztliche weltanschauliche und religidse Neutralitcit
aufgeben, wenn sie aufgrund ihres Status als medizinische Experten ihre Patien-
ten in ihrer Spiritualitit beeinflussen.«*>

Es zeigt sich, wie wichtig es ist, solide empirische Untersuchungen durch-
zufiihren. Bewusstseinskultur erfordert ein stindiges kritisches Hinterfragen der
eigenen Rolle und der eigenen Standpunkte. Die Offenheit fiir neue Betrach-
tungsperspektiven bedarf aber bestimmter Rahmenbedingungen. Die Ausgestal-
tung von Rahmenbedingungen durch einen kreativen Prozess, der alle Beteilig-
ten einbindet, wire dann die eigentliche kulturelle Herausforderung.

Beim genaueren Hinschauen zeigt sich, dass gerade die Stunden in einer
Rettungsaufnahme fiir viele Patienten eine groe Belastung darstellen. Es konnte
hilfreich sein, sich zumindest iiber neue Formen der Achtsamkeit, der Kommu-
nikation und der Zeichen Gedanken zu machen. Dies erfordert aber eine gewisse
innere Distanz und Freiheit gegeniiber der eigenen Rolle. Im Grunde genommen
wire zu fordern, dass zunéchst alle Beteiligten iiber ihre eigene Rolle reflektie-
ren. Dieser Prozess der Selbstreflexion und des kritischen Hinterfragens gehort
aber nicht zu den Stirken der drztlichen Ausbildung. Bewusstseinskultur sollte
sowohl die Patienten als auch die Heilkundigen einbeziehen. Der Fokus miisste
demnach nicht ausschlieBlich auf den Patienten gerichtet sein (z.B. klinischer
Nutzen von Achtsamkeit), sondern gerade auch auf die Kommunikationsformen
zwischen Heilkundigen und Patienten. Vielleicht ist das ,,Problem® weniger der
Patient als vielmehr der Arzt. Die weitergehende Uberlegung wire dabei, ein
ganzes System (z.B. Krankenhaus) in einen solchen Reflexionsprozess einzubin-
den. Dies ist jedoch nicht mehr Gegenstand der vorliegenden Arbeit.

252 Merten B., ,,Die Rolle des Arztes im Spiritual Care-Team — Aspekte fiir die drztliche Ausbil-
dung®, Spiritual Care 2016; 5(1): 3-8.
253 ebd., S.5.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

134 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

1.4.2. Spirituelle Auswege vor dem Hintergrund der Philosophie der Aufklirung
Philosophische Vorstellungen von Spiritualitét

Im ersten Teil dieser Arbeit geht es um Bewusstseinskultur im Licht der Philo-
sophie der Aufkldrung. Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage, ob sich aus
der Philosophie der Aufkliarer Impulse fiir eine spirituelle Praxis in heutiger Zeit
ableiten lassen. Eine Grundbotschaft der Aufklérer war es, sich des eigenen Ver-
standes zu bedienen ohne Rechtfertigung durch dulere Dogmen, Religionen oder
Ideologien. Metzinger entwickelt hieraus den Begriff einer sdkularen Spirituali-
tit. Im Kapitel iiber David Hume wurde bereits auf die Thesen von Metzinger
Bezug genommen und David Hume als Prototyp eines ,.spirituellen Philoso-
phen® vorgestellt. Immanuel Kant und David Hume koénnten auf diesem Weg
Vorbilder fiir das von Metzinger vorgeschlagene Projekt ,,Aufklarung 2.0“ sein.
Die Darstellung der Philosophie der Aufkldrung in dieser Arbeit sollte auch
verdeutlichen, wie wir das geworden sind, was wir heute sind. Dass wir selbst-
stindig denken und unseren Verstand gebrauchen, um die Wahrheit und uns
selbst zu erkennen, ist das zentrale Verdienst der Aufkldrer. Religionssysteme
sind gekennzeichnet durch Dogmen, Ideologien und Vorschriften, sind somit in
erster Linie darauf ausgerichtet, sich selbst als wahr darzustellen und die so als
wahr deklarierten Dogmen fiir alle Glaubigen zu verallgemeinern. Metzinger
entwickelt in seiner Schrift ,,Spiritualitit und intellektuelle Redlichkeit eine
Begriffsbestimmung von Spiritualitdt und von intellektueller Redlichkeit. Met-
zinger ordnet Spiritualitdt zwei Merkmale zu:

1. ,.In den aktuellen lebendigen Erscheinungsformen von Spiritualitit geht es
primdr um Praxis und nicht so sehr um Theorie, um eine bestimmte Form des
inneren Handelns und nicht um Frémmigkeit oder darum, dogmatisch an etwas
Bestimmtes zu glomben.“254

2. Spiritualitit ist im Kern eine epistemische Einstellung. Spirituelle Personen
wollen nicht glauben, sondern wissen. <>

Hierbei geht es nicht um eine theoretische Erkenntnis, sondern um eine bestimm-
te Praxis:

»Opiritualitdt ist eine epistemische Einstellung von Personen, bei der die
gesuchte Form von Erkenntnis nicht theoretisch ist. Das bedeutet: Es geht nicht

254  Metzinger, T., ,,Spiritualitdt und intellektuelle Redlichkeit, S. 7.
255  Metzinger, T., ,,Spiritualitdt und intellektuelle Redlichkeit, S. 8.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.4. Abendlindische Philosophie der Aufklarung und Bewusstseinskultur im 21. Jahrhundert 135

um Wahrheit im Sinne der richtigen Theorie, sondern um eine bestimmte Praxis,
eben eine spirituelle Praxis.“**°

Der zentrale Begriff der philosophischen Spiritualitit sei der Begriff der
Unbestechlichkeit. Hierbei beruft sich Metzinger auf den indischen Philosophen
Jiddu Krishnamurti (1896 — 1985):

»lch behaupte, dass die einzige Spiritualitit die Unbestechlichkeit des
Selbst ist“.*” Hierin sicht Metzinger den Kernbegriff eines philosophischen
Begriffs von Spiritualitit.

Beziiglich des Begriffes der ,,intellektuellen Redlichkeit™ verweist Metzin-
ger auf Immanuel Kant und dessen Vorstellung von der ,,Lauterkeit™ des Willens
zur Ehrlichkeit sich selbst gegeniiber. Intellektuelle Redlichkeit ist eine Tugend,
die Metzinger mit einer ,,bestimmten Form von ‘innerem Anstand’ 238 {ibersetzt.
Metzinger betont, dass das ,,aufrichtige Streben nach intellektueller Integritdt in
Wirklichkeit ein wichtiger Sonderfall des Strebens nach moralischer Integritdt
sei.“* Erlosung kann aber immer nur innerweltlich sein. Es gehe, so Metzinger,
um den gelebten Augenblick der Achtsamkeit, den Moment des Mitgefiihls, um
das aktuelle Jetzt: Wenn es so etwas iiberhaupt noch gibt, dann ist der eigentlich
sakrale Raum immer nur das bewusst erlebte Jetzt.“** Letztlich gelangt Metzin-
ger zu der Auffassung, dass Religion von der Grundstruktur her dogmatisch und
damit intellektuell unredlich sei und dass Religion das Gegenteil von Spirituali-
tiit sei.*®' Im Gegensatz zur Religion gehe es bei der Spiritualitit um den unbe-
dingten Willen zur Wahrheit, genauso wie in der Wissenschaft. Daraus ergebe
sich, dass Wissenschaft und Spiritualitit derselben normativen Grundidee ent-
stammen.

Hieraus ergibt sich die Schlussfolgerung, dass unter dem Begriff Spirituali-
tat kein theoretisches Konstrukt verstanden werden kann, sondern vielmehr die
Bezeichnung fiir eine alle Lebensbereiche durchdringende innere Geisteshaltung.

Bei der spirituellen Praxis geht es zwar um Erkenntnisgewinn, Wahrheits-
suche und Wissen. Es geht hierbei aber nicht um Wissen im Sinne von Bildung,
sondern um die Befahigung, freier zu werden vom eigenen Daseinszweck, an
dem wir Ublicherweise unsere Absichten bemessen, was bedeutet, freier zu wer-
den vom eigenen Ich hin zum Selbst. Metzinger iibersetzt ,.intellektuelle Red-
lichkeit” mit ,,innerem Anstand“. Das Adjektiv ,intellektuell“ kdnnte zu Miss-

256 Metzinger, T., ebd., S. 9.

257 Krishnamurti, J., anldsslich einer Rede am 3. August 1929, Deutsche Ubersetzung von
Thomas Metzinger, in Metzinger, T., ,,Spiritualitdt und intellektuelle Redlichkeit®, S. 10.

258 Metzinger, T., ebd., S. 11.

259  Metzinger, T., ebd., S. 12.

260 Metzinger, T., ebd., S. 24.

261 Metzinger, T., ebd., S. 28.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

136 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

verstdndnissen fithren. Besser wére es, von einer ,,Redlichkeit des Verstandes*
oder eben ,,innerem Anstand“ zu sprechen. Die Praxis der Spiritualitit bedarf
keiner Bildung. Auch ein Analphabet ist zur spirituellen Praxis beféhigt. Das
Wissen von ,,tausend Wahrheiten® schiitzt keineswegs vor falschem Vernunftge-
brauch.

Selbsterkenntnis, Wahrhaftigkeit und Wertschédtzung von Gerechtigkeit sind
nicht an einen bestimmten Bildungshorizont oder eine besondere intellektuelle
Leistungsfahigkeit gebunden. Es ist eine innere Haltung und Lebenseinstellung
von ganz besonderer Art, die mit philosophischen Begrifflichkeiten nur bedingt
erklart werden kann. Metzinger umschreibt den Begriff ,intellektuelle Redlich-
keit* mit innerem Anstand. Der Ausdruck ,,intellektuelle Redlichkeit* verdeut-
licht, dass es in Bezug auf Spiritualitdt und Wissenschaft ebenfalls in erster Linie
um eine bestimmte Haltung und innere Einstellung geht.

Genau dies — die eigene Begrenztheit des Ichs — zu erkennen und zu begrei-
fen kann Ausdruck von Spiritualitit sein. In der spirituellen Praxis gehe es, so
Metzinger, um eine epistemische Einstellung. Metzinger schreibt, dass spirituelle
Personen wissen wollen, nicht glauben. Wie ist dies zu verstehen?

Offensichtlich geht es nicht um theoretisches Wissen, sondern um das Wis-
sen um sich selbst. Dies setzt aber voraus, die eigenen Gedanken und Gefiihle
aus einer gewissen Distanz zu sich selbst betrachten zu konnen.

Dies stellt einen lebenslangen Entwicklungsprozess der Selbsterkenntnis
dar, der nicht durch philosophisches Wissen oder religiose Dogmen bewaltigt
werden kann.

Welche Erfahrungen sind in einem Zustand der blofen Betrachtung der ei-
genen Gedanken und Gefiihle zu erwarten? Der Zustand entspricht der Betrach-
tung aus einer Metaebene heraus. Die Gedanken und Gefiihle kommen und ge-
hen, ohne dass hieraus Handlungen resultieren miissen.

An einem praktischen Beispiel soll dargelegt werden, wie sich ein Selbstref-
lexionsprozess bemerkbar macht. Eine Brustkrebspatientin berichtet, dass sie
ihre Gefiihls- und Verstandesebene nicht in Einklang bringen kann. Vom Ver-
stand her wéren die weiteren therapeutischen Schritte klar. Sie spiirte jedoch
einen Widerspruch zwischen der &dufleren Erfahrung (z.B. drztliche Mitteilungen
iber die Diagnose und die weiteren therapeutischen Schritte) und ihren inneren
Erfahrungen. Fiir die weitere Therapie (z.B. Compliance, Vertrdglichkeit, Ne-
benwirkungen der Chemotherapie) ist es bedeutsam, beide Erfahrungsebenen in
Einklang zu bringen (z.B. in Form einer Akzeptanz). Die nicht wertende Be-
trachtung von Gedanken und Gefiihlen (z.B. Wut iiber die Ungerechtigkeit der
widerfahrenen Krebserkrankung) kann ein erster wichtiger Schritt zur inneren
Heilung sein. Fiir diese Patientin war es entscheidend, ihre Situation und die
damit verbundene Ausweglosigkeit zu akzeptieren. Durch eine nicht-wertende

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

1.4. Abendlindische Philosophie der Aufklarung und Bewusstseinskultur im 21. Jahrhundert 137

Betrachtung im Rahmen der Meditation kann im Augenblick eine Distanz zu den
eigenen Gedanken und Gefiihlen entstehen. Der auf diese Weise geschaffene
innere Freiraum fithrt dann zur Erweiterung des Handlungsspielraumes (z.B.
Akzeptanz von Unangenehmem). Diese Akzeptanz war fiir diese Patientin kei-
neswegs eine Resignation, sondern wurde zu einem Zeichen fiir selbstbestimm-
tes Handeln. Die bloe Akzeptanz wurde zu einer bestimmten Form von innerem
Handeln. An den dulleren Gegebenheiten (z.B. Tumorstadium, bevorstehende
Tumortherapie) hatte sich nichts gedndert. Die innere Einstellung zur Erkran-
kung und dem eigenen Kdper hat sich jedoch verdndert.

1.4.3. Ausblick

Das Entdecken des Bewusstseins als Mdoglichkeit der Selbstgestaltung konnte
zundchst zu einem Infragestellen und zu einer notwendigen ,,Zersplitterung® der
bisher als selbstverstindlich wahrgenommenen Umgebung fiihren. Die Selbstbe-
trachtung kann auf diese Weise zu einer schmerzlich empfundenen Desintegrati-
on von bisher als selbstverstandlich Angenommenem fiihren.

Die Anforderungen an die Bewusstseinskultur ist es, dem Einzelnen die
Maoglichkeit zur Selbstbetrachtung einzurdumen mit dem Anreiz, einen Erkennt-
nisgewinn zu finden, der zu erneuter Selbstverséhnung fiihrt.

Selbsterkenntnis und Selbstversohnung sind letztlich auch Voraussetzungen
der psychoanalytischen Theorie. Die psychoanalytische Behandlung fordert
durch die intendierte Regression die (psychische) Desintegration, steht aber der
Selbstversdhnung wohlwollend entgegen, ohne diese mit einem konkreten Er-
gebnis vorzugeben. Dadurch fehlt der Psychoanalyse eine moralische Zielvorga-
be, die das Individuum festlegen wiirde. Auf die aus der westlichen Philosophie
und Neurowissenschaft im 19. Jahrhundert entstandene psychoanalytische Theo-
rie soll im 2. Kapitel ndher eingegangen werden.

Mit dieser westlichen Idee der konstruktiven Selbstbetrachtung der Selbst-
versdhnung im psychoanalytischen Prozess iiberschneidet sich die Aufgabe, die
der Meditation im Buddhismus zukommt:

,,.Die Praxis des Buddhismus ist also dreifach: Sie ist ein bestimmtes Handeln,
bewusste Meditation und ein System klar formulierter Anschauungen. [...] 2. Die
Meditation besteht vor allem in der Ubung der Achtsamkeit (satipatthana) bei allem,
was der Mensch denkt, redet und handelt. Die grundlegende Ubung besteht in der
angemessenen Haltung des Korpers und der Konzentration auf den Atem.“**

262 Briick, M. v., ,,Einfiihrung in den Buddhismus®, S. 26.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

138 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendléndischen Philosophie der Aufklarung

Dieses Zitat des Religionswissenschaftlers Michael von Briick weist auf einen
wichtigen Aspekt der buddhistischen Meditation hin, die die Konzentration auf
den Korper mit einschlief3t.

In Kapitel 2 sollen deshalb psychoanalytische und ferndstliche Herange-
hens- und Betrachtungsweisen in Bezug auf eine Bewusstseinskultur vorgestellt
werden.

In sédkularisierter Form sind spirituelle Praktiken inzwischen auch Gegen-
stand klinisch-verhaltensmedizinischer Forschung geworden.

In den 70er Jahren des 20. Jahrhunderts entwickelte der Molekularbiologe
Jon Kabat-Zinn eine Form der Achtsamkeitsmeditation, die sich von Meditati-
onsformen des Buddhismus ableitet, in der Form des Achtsamkeitstrainings
(,,Mindfulness-based Stress Reduction” = MBSR) aber ideologiefrei fiir Glaubi-
ge und Nichtglaubige angeboten wird. Mittlerweile gehdren solche Kurse welt-
weit zu einem festen Angebot in der klinischen Medizin.

Im Rahmen einer randomisierten, prospektiven Studie (Kapitel 3) soll ge-
zeigt werden, inwieweit ein Achtsamkeitstraining geeignet ist, die Lebenssituati-
on von Frauen zu beeinflussen, die durch eine Brustkrebserkrankung psychisch
traumatisiert sind und an den Nebenwirkungen einer mehrjéhrigen antihormonel-
len Therapie leiden.

Die Studie steht in einem Zusammenhang mit den theoretischen Ausfiih-
rungen. Das heiflt die theoretischen Ausfiihrungen sollen sinnausfiillend fiir die
im Kapitel 3 vorgelegte Studie sein. Das Besondere und Neue an dieser Studie
liegt darin, dass die teilnehmenden Frauen in einem autoritdren System (DDR)
aufgewachsen sind. Es bestanden weder Vorkenntnisse noch eine akademische
Bildung. Die meisten Frauen waren ehemalige Landarbeiterinnen.

Die Herausforderung bestand gerade hierin, zu untersuchen, ob durch ein 8-
wochiges Achtsamkeitstraining (MBSR) ein auf Korpererfahrung (achtsames
Atmen) beruhender Erkenntnisprozess eingeleitet werden kann.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen
Theorie und des Buddhismus

Einfiihrung in das 2. Kapitel

Die Schwierigkeit besteht darin, aufzuzeigen, wie ein spiritueller Prozess be-
wusstseinserweiternd wirken kann, da das Phdnomen Bewusstsein mit objekti-
ven Methoden nur bedingt erfasst werden kann.

In dieser Arbeit sollen zwei Denktraditionen, die der abendldndisch-
westlichen Kultur und die der ferndstlich-indischen Kultur in Uberlegungen iiber
eine zeitgeméBe Bewusstseinskultur einfliefen.

Intendierte Bewusstseinsprozesse als personlicher Heilauftrag konnen aus
kulturell und traditionsgeschichtlich vollig unterschiedlichen Blickwinkeln auf-
gefasst und betrachtet werden. Das 2. Kapitel soll dies exemplarisch anhand der
psychoanalytischen Theorie und der indischen Philosophie vertieft ausfiihren.

Die Urspriinge der Psychoanalyse stellen in der Geistesgeschichte der
Menschheit erstmals den Versuch einer systematischen Erforschung psychischer
Vorginge dar, die dem neuzeitlichen Wissenschaftsbegriff verpflichtet ist. Es
handelt sich daher um eine Wissenschaft im modernen Sinne, da sie um Uber-
priifbarkeit der Ergebnisse anhand einer festgesetzten Versuchsanordnung be-
miiht ist. Dies ist Voraussetzung fiir verallgemeinernde Schlussfolgerungen. Der
Wahrheitsgehalt

beruht auf empirischer Nachpriifung, die bei Befolgung der festgelegten
Versuchsanordnung zu gleichen Ergebnissen fiihrt. Dieses Bemiithen um grof3t-
mogliche Objektivitit versuchte Freud in den therapeutischen Erkenntnisprozess
einzubringen. Im Vordergrund des Bewusstseinsprozesses stand daher nicht in
erster Linie die Suche nach personlicher Heilung (im Sinne von Versdhnung mit
gegebenen Lebensumstinden) als vielmehr die Suche nach objektiven Wahrhei-
ten.

Der kulturelle Hintergrund Freuds war die humanistische Bildung und die
abendléndische Kultur, wie sie sich im 19. Jahrhundert in Europa darbot.

Die indische Philosophie entstammt dagegen einer Gesellschaft, die zum
Zeitpunkt ihrer Entstehung anders beschaffen war als zum Beispiel die Gesell-
schaft der griechischen Antike. In Bezug auf einen spirituellen Bewusstseinspro-

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

140 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

zess ergeben sich aus diesen unterschiedlichen kulturellen Wurzeln zwei Facet-
ten. Einerseits in der griechischen Philosophie die grundsitzliche Neugier und
der Erforschungsdrang als Kennzeichen westlicher Zivilisation. Diese Neugier
kennzeichnet den psychoanalytischen Prozess.

In der indischen Philosophie zeichnete sich neben dem meditativen Prozess
der Selbstreflexion die Vorstellung ab, in einem geregelten Verfahren (z.B. Yo-
ga) durch die Modifikation kdrperlicher Funktionszustdnde zu Erkenntnisgewin-
nen gelangen zu konnen. Dies bedeutet, dass nach den Vorstellungen der indi-
schen Philosophie nicht nur durch einen geistigen Prozess (Meditation), sondern
ebenso durch eine bestimmte Wahrnehmung und Disposition des Koérpers voller
Erkenntnisgewinn bis hin zur Erleuchtung méglich ist.

Aus diesem Grund kann die Auseinandersetzung mit der kulturellen Tradi-
tion der indischen Philosophie fiir den Westen eine Bereicherung darstellen.

Konkret geht es geht um die Frage, wie eine menschliche ,,Grenzsituation*
mit von vorneherein begrenzten (menschlichen) Mitteln bewiltigt werden kann.
Unter ,,Grenzsituation® soll eine existenzielle Krise infolge einer dauerhaft un-
abdnderlichen Lebenssituation verstanden werden. Solche Grenzsituationen
konnen zum Beispiel Erfahrungen im Zusammenhang mit chronischen und
schwerwiegenden Erkrankungen sein oder Leiderfahrungen, wie sie zum Bei-
spiel Menschen wiéhrend ihrer Gefangenschaft in einem Konzentrationslager
erlebt haben.

Lebenskrisen, die voriibergehender Art sind und von den Betroffenen
grundsitzlich fiir bewiltigbar erachtet werden (z.B. eine zeitlich begrenzte Be-
eintrdchtigung nach einem schweren Unfalltrauma oder zeitlich begrenzte Le-
benskrisen im Zusammenhang mit Partnerschaft und Familie), sollen hier nicht
eingeschlossen werden.

Diesem Fokus ist die Auswahl der im Folgenden zitierten und unterschied-
lichen kulturellen Kontexten zuzuordnenden Philosophen (einerseits: A. Scho-
penhauer, W. Dilthey, K. Jaspers; andererseits: philosophische Schriften des
Hinduismus: Upanishaden; Lehrtexte aus dem Buddhismus: Pali-Kanon, Nagar-
juna, Dogen), Begriinder der Psychotherapie (S. Freud und P. Janet) sowie
Kiinstler (J. Beuys und A. Gormley) geschuldet.

Die Philosophen illustrieren, was Bewusstsein an sich ist, wie weit es reicht
und wozu der betrachtende Mensch im Besitz seines Bewusstseins imstande ist.
Hieraus wird spéter der Weg abgeleitet (z.B. philosophische Ansdtze von Scho-
penhauer, Dilthey und Jaspers), wie eine ansonsten aussichtslose Situation er-
traglich werden kann und der Mensch es sich selbst ermdglicht, fiir sich einen
versdhnenden Sinn in seinem Leben zu finden.

Dies zu lernen wire eine Herausforderung fiir Patienten in aussichtslosen
(im Sinne von nicht mehr riickgéingig zu machenden) Situationen. Genau hierin

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.1. Arthur Schopenhauer und die Welt als Wille und Vorstellung (1818) 141

liegt ein Heilauftrag, um den die Medizinwissenschaft zu ergdnzen wére und der
diese erst vervollkommnet.

Schopenhauer erkannte die Gebundenheit (,,blinder Wille*) der menschli-
chen Handlungen. Freud versuchte mit empirischer Forschung diese Verstri-
ckungen (des menschlichen Willens) aufzudecken und mit objektiven Kriterien
der menschlichen Erkenntnis zugénglich zu machen. Sein Bestreben war es,
durch groBtmogliche Objektivitit dem Menschen zur Emanzipation (eines angst-
erfiillten Ichs) zu verhelfen.

Die ferndstliche Philosophie hat vollig unabhingig von westlichen Erkennt-
nisvorstellungen eigene Wege beschritten.

Im 2. Kapitel werden somit die Mdglichkeiten menschlichen Herangehens
aus verschiedenen Blickwinkeln (westlich bzw. 6stlich, objektive bzw. subjekti-
ve Betrachtungsweisen, intellektuelle bzw. erfahrungsbezogene Selbstreflexion)
nebeneinandergestellt. Sie stellen jeweilige Modelle zur Sinnfindung dar. Damit
ist keine Rangordnung aufzustellen, sondern es handelt sich lediglich um Grenz-
bestimmungen und Beispiele menschlicher Moglichkeiten. Die Auswahl ist ein
Diskurs und die vorgestellten Philosophen und Kiinstler dienen zur Illustrierung
dieser Grenzbestimmung, ndmlich der Moglichkeiten des Bewusstseins zur Sinn-
findung des eigenen Lebens.

Diese Arbeit fokussiert auf der Sinnfindung im Rahmen von Erkrankungen,
die zu unabédnderlichen und dauerhaften korperlichen Einschrankungen fiihren.
Dieser Fokus ist demgemdf der Gegenstand der empirischen Untersuchung, die
im 3. Kapitel dieser Arbeit vorgestellt werden soll.

2.1. Arthur Schopenhauer und die Welt als Wille und Vorstellung (1818)

In seinem Hauptwerk ,,Die Welt als Wille und Vorstellung® teilt Schopenhauer
seiner Leserschaft mit, dass es ihm zur Gewissheit geworden sei, dass die Welt
durch und durch Wille und Vorstellung sei: ,,... es mir gelungen ist, die deutliche
Gewissheit mitzuteilen, dass diese Welt, in der wir leben und sind, ihrem ganzen
Wesen nach, durch und durch Wille und zugleich auch Vorstellung ist; [...].20%«

Aus dem Zitat ergeben sich zwei wesentliche Aspekte menschlicher Exis-
tenz. Schopenhauer sieht die Welt und damit auch das menschliche Leben ge-
trieben von einem Willen. Andererseits ist die von jedem einzelnen Menschen
erfahrene und erlebte Welt ,,nur vorgestellt.

263  Schopenhauer, A., ,,Die Welt als Wille und Vorstellung 1%, §29, S. 226f.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

142 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

Fiir die vorliegende Arbeit ist dieses Zitat von Schopenhauer insofern be-
deutsam, da insbesondere ein unreflektiertes Leben somit bedeuten wiirde, von
einem blinden Willen beherrscht zu sein. Ein knappes Jahrhundert nach Scho-
penhauer entwickelte Freud sein Triebmodell und versuchte anhand empirischer
Untersuchungen aufzuzeigen, wie unfrei letztlich das menschliche Ich sein kann.
In einem intendierten Bewusstseinsprozess geht es auch um das Bestreben, zu
einem selbstbestimmten Leben zuriickzufinden und vielleicht auch ein bisher in
Blindheit und Abhingigkeiten gefiihrtes Leben aufzudecken.

Sehr befremdlich mag die Behauptung Schopenhauers sein, die Welt sei
letztlich nur eine Vorgestellte. Was er damit konkret meint, verdeutlicht ein
weiteres Zitat aus seinem Werk ,,Die Welt als Wille und Vorstellung®:

~Zwar widerstrebt das Bewusstsein eines Jeden, welches sich schon gegen das
Erkléren der andern Objekte fiir bloBe Vorstellungen auflehnte noch mehr, wenn der
eigene Leib bloB eine Vorstellung sein soll; welches daher kommt, dass jedem das
Ding an sich, sofern es als sein eigener Leib erscheint, unmittelbar, sofern es in den

anderen Gegenstinden der Anschauung sich objektiviert, ihm nur mittelbar bekannt
: o 264
1st.

Fiir einen westlichen Menschen diirfte es eine abwegige Annahme sein, der ei-
gene Leib sei bloB vorgestellt. Tatséchlich sind solche Annahmen eher typisch
fiir fernostliches Denken. So gibt es im Zen-Buddhismus keine wirkliche Grenze
zwischen dem eigenen Bewusstsein und dem Bewusstsein der anderen Geschdp-
fe.

Bemerkenswert an dem Zitat von Schopenhauer ist die Nahe zu Denkvor-
stellungen eines vollig anderen kulturellen Hintergrundes. Sein Denken ist aber
dem abendlidndischen Denken erwachsen. Er nimmt dabei den philosophischen
Faden von David Hume und Immanuel Kant auf und kommt zu eigenen Schluss-
folgerungen.

Beziiglich eines intendierten Bewusstseinsprozesses kann daraus abgeleitet
werden, dass das menschliche Bewusstsein in der Lage ist, den Leib, dem es
innewohnt, von auflen zu betrachten, sozusagen als Objekt, und es {iberhaupt erst
in die Lage versetzt wird, Ideen zu erkennen, die unabhingig vom Wollen (bei
Schopenhauer: Der Wille als das dem Bewusstsein vorgelagerte ,,Ding an sich®)
sind.

Auf die philosophischen Uberlegungen Arthur Schopenhauers soll im Fol-
genden ndher eingegangen werden. Hierfiir sollen drei Griinde angefiihrt werden:

264  Schopenhauer, A., ,,Die Welt als Wille und Vorstellung I, § 6, S. 51.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.1. Arthur Schopenhauer und die Welt als Wille und Vorstellung (1818) 143

Von der Annahme eines ,,blinden Willens“ bei Schopenhauer lisst sich
eine gedankliche Briicke schlagen zu der im ausgehenden 19. Jahrhun-
dert von Sigmund Freud auf der Grundlage empirischer Forschung ent-
wickelten Triebtheorie. Inwieweit Freud tatsichlich von Schopenhauer
inspiriert wurde, soll hier aber nicht untersucht werden.

Das Denken Arthur Schopenhauers steht in der Tradition der Philoso-
phie Immanuel Kants. Schopenhauer gelingt aber ein Briickenschlag zu
buddhistischen Denktraditionen.

Ein ganz ,,praktischer Grund®, warum im Folgenden explizit auf Arthur
Schopenhauer Bezug genommen werden soll, liegt darin, dass sich
Schopenhauer mit der Frage beschéftigt hat, auf welche Weise der
Mensch imstande ist, die Gebundenheit an den von Schopenhauer an-
genommenen ,,blinden Willen“ zu erkennen und 16sen zu kénnen. Das
Entscheidende hierbei diirfte sein, dass sich der Betrachtungswinkel
verdndert. Der ,,blinde Wille“ (sein ,,Inhalt* veréndert sich nicht) wird
durchschaut, woraus sich die eigentliche Befreiung ergibt. Dieser Vor-
gang konnte sinnbildlich auch auf den Prozess der Selbstfindung im
Rahmen einer intendierten Selbstreflexion (Achtsamkeit, Meditation)
iibertragen werden. Auch dort geht es darum, nicht die Inhalte selbst
dndern zu wollen, sondern den Betrachtungswinkel.

2.1.1. Gebundenheit des menschlichen Bewusstseins

Das folgende Zitat von Schopenhauer verdeutlicht das von Schopenhauer ange-
nommene ,,Zusammenspiel“ von Wille und Vorstellung im menschlichen Be-
wusstsein:

»...] dass der Leib noch in einer ganz anderen, toto genere verschiedenen Art im
Bewusstsein vorkommt, die man durch das Wort Wille bezeichnet, und dass eben
diese doppelte Erkenntnis, die wir vom eigenen Leibe haben, uns iiber ihn selbst,
iiber sein Wirken und Bewegen auf Motive, wie auch iiber sein Leiden durch duflere
Einwirkung, mit einem Wort {iber das, was er, nicht als Vorstellung, sondern auf3er-
dem, als an sich ist, denjenigen Aufschluss gibt, welchen wir iiber das Wesen, Wir-
ken und Leiden aller anderen realen Objekte unmittelbar nicht haben.

€265

265

Schopenhauer, A., ,,Die Welt als Wille und Vorstellung I, § 19, S. 155.

1P 216.73.216.80, am 24.01.2026, 08:27:18. geschiitzter Inhalt.

untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828866645

144 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

Schopenhauer schreibt in diesem Zitat von der doppelten Erkenntnis des eigenen
Leibes, einerseits als Vorstellung, andererseits in einer hiervon ,,verschiedenen
Art* als Wille. Der Mensch wird hier dargestellt als ein Wesen, das imstande ist,
sein eigenes ,,Gefangensein“ in einem ihm innewohnenden Willen zu erkennen.
Aufschluss (zum Beispiel im Sinne von Erleuchtung) iiber dieses ,,Gefangen-
sein“ in Willensméchten setzt eine verdnderte innere Haltung des Menschen sich
selbst gegeniiber voraus. Schopenhauer betont, dass wir diesen Aufschluss iiber
das Wesen, Wirken und Leiden aller anderen realen Objekte nicht haben kdnnen.

Daraus lief3e sich fiir die vorliegende Arbeit ableiten, dass nur, wenn die ei-
nem Menschen innewohnenden Abhingigkeiten und Blindheiten von diesem
selbst durchschaut werden, wahrhafte Erlosung moglich ist. Dies wiare dann der
eigentliche Heilauftrag, der sich an jeden einzelnen Menschen richtet.

Schopenhauer hielt es fiir moglich, dass der Mensch grundsétzlich imstande
sei, den Abstand zu den im menschlichen Bewusstsein vorhandenen ,,Dienstbar-
keiten® zu vergrofern:

,Jedoch werden wir [...] sehen, wie in einzelnen Menschen die Erkenntnis sich
dieser Dienstbarkeit entziehen, ihr Joch abwerfen und frei von allen Zwecken des
Wollens rein fiir sich bestehen kann, als bloer klarer Spiegel der Welt, woraus die
Kunst hervorgeht; endlich [...] wie durch diese Art der Erkenntnis, wenn sie auf den
Willen zuriickwirkt, die Selbstauflsung desselben eintreten kann.“?%

Schopenhauer sah im menschlichen Bewusstsein die Moglichkeit gegeben, iiber
die dem Bewusstsein zugrunde liegenden materiellen Kréfte hinauszuwachsen:
,,Denn wirklich ist die Materie, fiir unsere Erkenntnis, blof3 das Vehikel der
Qualititen und Naturkrdfte, welche als ihre Accidenzien aufireten: und eben
weil ich diese auf den Willen zuriickgefiihrt habe, nenne ich die Materie die
blofe Sichtbarkeit des Willens. “*"’

In Bezug auf die vorliegende Arbeit stellt sich nun die Frage, ob intendierte und
bewusste Selbstreflexionsprozesse geeignet sind, personliche Heilung oder Ver-
s6hnung mit der eigenen Lebensgeschichte herbeizufiihren.

Exkurs: Riickgriff auf Immanuel Kant

An dieser Stelle soll ein Riickgriff auf Immanuel Kant erfolgen, um zu zeigen, in
welches Dilemma der Mensch gerdt, wenn er sich diesen Fragen stellt. Kant

266 Schopenhauer, A., ,,Die Welt als Wille und Vorstellung I, § 27, S. 215.
267 Schopenhauer, A., ,,Die Welt als Wille und Vorstellung 11, 24. Kapitel, S. 371.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.1. Arthur Schopenhauer und die Welt als Wille und Vorstellung (1818) 145

beschreibt 1794 in seinem Beitrag in der Berlinischen Monatsschrift iiber das
,-Ende aller Dinge* das Problem der Vernunft mit dem Ubergang von der Zeit in
die Ewigkeit als auf ,,wunderbare Weise* mit der ,,allgemeinen Menschenver-
nunft verwoben. Das ,,Verwobensein“ mit der menschlichen Vernunft ist Aus-
druck der Beschaffenheit des menschlichen Bewusstseins mit den evolutionsbe-
dingt gegebenen a priori Vorstellungen von Raum und Zeit. Es ist der menschli-
chen Vernunft gegeben, so zu sein.

Die Vernunft kann gar nicht anders, als sich immer wieder diesen Fragen zu
stellen und gerit dabei an einen ,,Abgrund*:

,.Es ist ein, vornehmlich in der frommen Sprache, iiblicher Ausdruck, einen ster-
benden Menschen sprechen zu lassen, er gehe aus der Zeit in die Ewigkeit. Dieser
Ausdruck wiirde in der Tat nichts sagen, wenn hier unter der Ewigkeit eine ins Un-
endliche fortgehende Zeit verstanden werden sollte; denn da kdme ja der Mensch nie
aus der Zeit heraus, sondern ginge nur immer aus einer in die andre fort. Also muss
damit ein Ende aller Zeit bei ununterbrochener Fortdauer des Menschen, diese Dau-
er aber (sein Dasein als Grofle betrachtet) doch auch als eine mit der Zeit ganz un-
vergleichbare Grofe (duratio noumenon) gemeint sein, von der wir uns freilich kei-
nen (als bloB negativen) Begriff machen konnen. Dieser Gedanke hat etwas Grau-
sendes in sich: weil er gleichsam an den Rand eines Abgrunds fiihrt, aus welchem
fiir den, der darin versinkt, keine Wiederkehr moglich ist; [...] und doch auch etwas
Anziehendes: denn man kann nicht authdren, sein zuriickgeschrecktes Auge immer
wieder darauf zu wenden.«?%

Immanuel Kant verweist darauf, wie unser Nachdenken iiber Zeit und die Ewig-
keit gleichzeitig etwas Anziehendes als auch etwas Grausendes hat. Ein Mensch
mit einer unheilbaren Erkrankung sieht sich oftmals zwangsldufig (zum Beispiel
ausgelost durch korperliche Beschwerden oder im Rahmen von notwendigen
Kontrolluntersuchungen) mit diesen Fragen konfrontiert und es mag verstindlich
sein, dass Menschen dazu neigen, diesen Fragen aus dem Weg zu gehen.

Schlussfolgerungen

Selbstreflexionsprozesse scheinen mehr oder weniger Kennzeichen des mensch-
lichen Bewusstseins zu sein. Die Frage bleibt, ob ein intendierter Selbstreflexi-
onsprozess dem Menschen in seinen Lebensvollziigen und insbesondere in der
Auseinandersetzung mit einer unheilbaren Erkrankung helfen kann. Kant wies

268 Kant, 1., ,,Was ist Aufkldrung, ausgewdhlte kleine Schriften”; S. 62, aus: ,,Das Ende aller
Dinge* [Berlinische Monatsschrift, Juni 1794, S. 495ff].

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

146 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

darauf hin, dass ein Nachdenken iiber Zeit und Ewigkeit auch Aspekte eines
Abgrundes haben kann, zumal endgiiltige Formeln und Antworten ausbleiben.

Es ist daher naheliegend, dass Menschen zu der Meinung gelangen konnen,
dass zu viel Nachdenken iiber ihre Situation eher schédlich sei und dem Wohler-
gehen keinesfalls niitzen wiirde. Das wiirde dann bedeuten, sich durch mdglichst
viel Ablenkung und Zerstreuung von den ,,gedanklichen Abgriinden fernzuhal-
ten.

Von daher soll im Folgenden gezeigt werden, in welchen Ausgestaltungs-
formen sich Schopenhauer einen ,,Befreiungsschlag® im Sinne einer dauerhaften
Erlosung fiir das menschliche Bewusstsein vorstellte.

2.1.2. Neue innere und dufere Vorstellungsrdume durch Erkenntnis der Idee

Plakativ konnte behauptet werden, es gehe Schopenhauer letztlich darum, dass
der Mensch die immaterielle Idee erkennt.

Fiir den kiinstlerischen Prozess konnte dies zum Beispiel bedeuten, eine
hinter dem Material verborgene Idee zu erkennen.

Dies konnte aber auch auf andere kreative Prozesse iibertragen werden. Ei-
ne intendierte Selbstreflexion, wie sie zum Beispiel in einem Achtsamkeits- oder
Meditationstraining erfolgt, kdnnte jene innere Haltung herbeifiihren, die erst zu
Verdnderungen des Betrachtungswinkels fiihrt.

Die Idee selbst sei, so Schopenhauer, immateriell. Sie sei damit von vollig
anderer Qualitdt. Somit besteht ein Unterschied zwischen Erkenntnis der Idee
und sonstiger Erkenntnis insofern als die ideenlose Erkenntnis nur Vollzug eines
wollenden Ichs darstellt.

Von diesem stindigen Vollzug der dem menschlichen Bewusstsein inne-
wohnenden Willenskrifte konne sich der Mensch aber durch Erkenntnis der Idee
losreiflen:

,,Der, wie gesagt, aber nur als Ausnahme zu betrachtende Ubergang von der ge-
meinen Erkenntnis einzelner Dinge zur Erkenntnis der Idee geschieht plotzlich, in-
dem die Erkenntnis sich vom Dienste des Willens losreif3t, eben dadurch das Subjekt
aufhort ein bloB individuelles zu sein und jetzt reines, willenloses Subjekt der Er-
kenntnis ist, welches nicht mehr, dem Satze vom Grunde gemdB, den Relationen
nachgeht; sondern in fester Kontemplation des dargebotenen Objekts, auller seinem
Zusammenhange mit irgend andern, ruht und darin aufgeht.“**

269 Schopenhauer, A., ,,Die Welt als Wille und Vorstellung I, § 34, S. 243f.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.1. Arthur Schopenhauer und die Welt als Wille und Vorstellung (1818) 147

Wie ldsst sich nun dieser Ideenbegriff verstechen? Die Idee ist zundchst immer
das Naheliegende. Wenn wir Hunger haben, ist die Idee, auf Nahrungssuche zu
gehen und alle anderen Bediirfnisse hintenan zu stellen. In diesem Falle ist die
Idee identisch mit dem Wollen der biologischen Existenz, dem Selbsterhalt. Das
Entscheidende scheint bei Schopenhauer zu sein, dass der Mensch die Idee jen-
seits des Materiellen erkennt. Die Wege, die dies ermdglichen, fithren iiber die
Abstandnahme zum wollenden Ich. Menschen, die nur ihre eigenen Bediirfnisse
im Blick haben, wiren demnach Gefangene eines blinden Willens.

Arthur Schopenhauer sieht die menschliche Existenz an einen ,,blinden Wil-
len (,,sinnfreien Daseinsdrang®) gebunden. Die Erlosung erfolgt, indem der
dem menschlichen Bewusstsein vorgelagerte Wille sich selbst durchschaut:

In ,Meyers GroBles Taschenlexikon® (2006) wird in Bezug auf Schopen-
hauer zwischen zeitweiser und dauernder Erlésung unterschieden:

»[...], sich als Wille zu verneinen. Dies geschehe zeitweise in der Kunst sowie
im Handeln aus Mitleid, das das Fundament der Moral darstelle. Eine dauernde Er-
16sung vom Daseinsdrang sei allein durch Askese moglich.“*”

Auf die erwihnten drei Moglichkeiten zur ,,Erlosung vom Daseinsdrang® soll im
Folgenden ndher eingegangen werden. Es ist hierbei festzustellen, dass Scho-
penhauer nur wenige Menschen befdhigt sah, den in ihnen sich manifestierenden
Willen dauerhaft zu durchschauen und zu verneinen.

Diese sehr exklusive Einstellung Schopenhauers schlie3t beziiglich der Er-
16sung (sei nur dem Genius vorbehalten) durch Askese oder Kunst nahezu alle
Menschen von tiefreichender Erkenntnis aus.

Die ndhergehende Auseinandersetzung mit Schopenhauer erscheint aber
dennoch lohnend, weil sich aus seinen Vorschligen allgemeine Prinzipien des
Menschseins ableiten lassen, die wiederum der eigentliche Ansatzpunkt fiir wei-
tergehende Uberlegungen sind. Wie dies zu verstehen ist, ldsst sich am Beispiel
des Kiinstlers Joseph Beuys zeigen, der sich nicht damit abfinden wollte, dass
Kunst eine tiberdurchschnittliche Begabung voraussetzt und behauptete, dass
Kreativitit bei jedem Menschen vorhanden sei.

Beuys sah in jedem Menschen einen Kiinstler. Schopenhauer setzte in der
Kunst geniale Begabung voraus. Die Begabung bezieht sich hierbei auf die Aus-
drucksfahigkeit des Individuums und den Grad ihrer Verfeinerung.

Eine Fabrik- oder Landarbeiterin verfiigt zum Beispiel nicht iiber die
sprachliche Ausdrucksfahigkeit einer Akademikerin. Die Frage ist, ob tiefere

270 Meyers Grofles Taschenlexikon, Band 19, Bibliographisches Institut Mannheim, 2006, S.
6775.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

148 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

Erkenntnis eine besondere intellektuelle oder kiinstlerische Begabung voraus-
setzt.

Deshalb sollen aus den Begriffen Schopenhauers folgende ,,allgemeine
Prinzipien* herausgearbeitet und anhand von Beispielen erldutert werden:

Askese (abgeleitet aus dem griechischen: ,,Uben*)
=> intendierte bewusste Selbstreflexion (individuelles Prinzip)

Handeln aus Mitleid
= Empfinden von Schmerz in Anbetracht des Leidens anderer (kollektives Prin-

zip)

Kunst
=> Reflektierte Kreativitit (menschliches Urprinzip)

Alle diese drei Wege stellen Bewusstseinsvorgénge dar, die es dem Menschen
ermdglichen konnen, Abstand zu sich selbst zu gewinnen. Sicherlich muss hier
kritisch bemerkt werden, dass Zerstreuung, Verdrangen und Vergessen dazu
beitragen kdnnen, mit unertriaglichen Lebensgegebenheiten umzugehen (im Sin-
ne einer voriibergehenden psychischen Entlastung). Die Chance, zu einem ver-
dnderten Betrachtungswinkel zu gelangen, diirfte aber eine verdnderte innere
Haltung erfordern. Das Tor zur Sinnfindung setzt jedoch voraus, sich des subjek-
tiven Ausiibungsspielraumes bewusst zu werden.

2.1.3. Askese (griech. Askesis, ,, Ubung“)

Schopenhauer sieht in der Zuriicknahme von den materiellen Dingen einen Weg,
den Betrachtungswinkel und damit die innere Einstellung zu dem an Kausalita-
ten gebundenen Daseinszweck zu verdndern. Es geht um eine (interesselose)
Betrachtung der Dinge. Interesselos bedeutet eine Betrachtungsweise von Ge-
danken und Gefiihlen, die sich nicht an Kausalketten orientiert. Diese Herange-
hensweise ist der wissenschaftlichen Erkenntnisgewinnung entgegengesetzt, da
diese explizit nach Kausalititen sucht.
Schopenhauer spricht diese Fihigkeit nur wenigen Menschen zu:

,Der gewodhnliche Mensch, diese Fabrikware der Natur, wie sie solche téglich zu
Tausenden hervorbringt, ist, wie gesagt, einer in jedem Sinn vollig uninteressierten
Betrachtung, welches die eigentliche Beschaulichkeit ist, wenigstens durchaus nicht
anhaltend fahig; er kann seine Aufmerksamkeit auf die Dinge nur insofern richten,

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.1. Arthur Schopenhauer und die Welt als Wille und Vorstellung (1818) 149

als sie irgendeine, wenn auch nur sehr mittelbare Beziechung auf seinen Willen ha-
271
ben.*

Dieses Zitat erscheint im Kontext der vorliegenden Arbeit von besonderem Inte-
resse, da die an der Achtsamkeitsstudie teilnehmenden Frauen grofitenteils Land-
und Fabrikarbeiterinnen waren. Schopenhauer behauptet, dass die uninteressierte
Betrachtung nur wenigen Menschen vorbehalten sei. Ohne diese elitdre Sicht-
weise bewerten zu wollen, wird zumindest deutlich, dass fiir Schopenhauer die
in der Meditation anhaltende bloe Betrachtung der eigenen Gedanken und Ge-
filhle eine besondere Fahigkeit darstellt. Das Wort ,,Askese® leitet sich vom
griechischen Wort 4skésis ab und bedeutet ,,Ubung“.>”* In der Studie wird sich
zeigen, dass fiir den Ungeiibten gerade die Betrachtung der eigenen Gedanken
und Gefiihle fremd und ungewohnt erscheint und einer gewissen Ubung bedarf.

Fiir Schopenhauer ist dieses Vorgehen der Weg zur wahrhaften Objektivi-
tidt. Auch hier behauptet Schopenhauer, dass diese Form der Objektivitit nur
dem Genius vorbehalten sei. Dies wird im folgenden Zitat deutlich:

,--. S0 ist Genialitdt nichts anderes, als die vollkommenste Objektivitét, d.h. ob-
jektive Richtung des Geistes, entgegengesetzt der subjektiven, auf die eigene Per-
son, d.i. den Willen, gehenden. Demnach ist Genialitdt die Fahigkeit, sich rein an-
schauend zu verhalten, sich in die Anschauung zu verlieren und die Erkenntnis, wel-
che urspriinglich zu Dienste des Willens da ist, diesem Dienste zu entziehen, d.h.
sein Interesse, sein Wollen, seine Zwecke, ganz aus den Augen zu lassen, sonach
seiner Personlichkeit sich auf eine Zeit vollig zu entduBern, um als rein erkennendes
Subjekt, klares Weltauge iibrig zu bleiben: [...].*”

Die meditative Schau ermdgliche demgemif erst den Zugang zur vollkommens-
ten Objektivitit. Dies wire eine Sichtweise, die sich auch dem Zen-Buddhismus
zusprechen liefe.

Schopenhauer hatte darauf verwiesen, dass diese Form tieferer Erkenntnis
exklusiv und nur wenigen Menschen vorbehalten sei. Gerade deshalb soll im
folgenden Vorgriff (weitere Erlduterungen zu Meditation und Buddhismus im
Kapitel 2.4.) auf eine Entwicklung hingewiesen werden, die sich ab dem 19.
Jahrhundert bei der Verbreitung der buddhistischen Vipassana-Meditation in
Stidostasien ergeben hatte.

271  Schopenhauer, A., ,,Die Welt als Wille und Vorstellung I, § 36, S. 255.
272 Vgl. http://www.duden.de/rechtschreibung/Askese; aufgerufen am 23.06.2015.
273 Schopenhauer, A., ebd., S. 253.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

150 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

Vorgrift: Buddhistische Vipassana-Meditation

Nietzsche und Schopenhauer brachten dem Buddhismus grofle Wertschétzung
entgegen. Es ist deshalb nicht verwunderlich, dass deshalb westliche Philoso-
phen den buddhistischen Meditationsformen zugewandt waren und diese sozusa-
gen ,,assimilierten®.

Dadurch, dass abendléndische Philosophen die ferndstliche Meditationspra-
xis fiir sich entdecken, scheinen buddhistische Meditationstraditionen gerade fiir
westliche religionsferne Intellektuelle ein verlockendes Angebot zu sein, ver-
bunden mit der Aura des Besonderen. Es ist daher wichtig, diesen Vorstellungen
entgegenzuwirken und einen Einblick zu geben, wie die vipassana-Meditation in
Indien in den letzten Jahrzehnten Eingang in das tigliche Leben breiter Bevolke-
rungsschichten?’* fand.

Die hinduistischen und buddhistischen Denktraditionen haben Beziige zu
den philosophischen Schriften der Upanischaden (700 v. Chr. — 200 v. Chr.). Das
dort gelehrte Wissen wurde exklusiv und elitdr innerhalb einer Familie und dort
auch nur vom Vater an einen besonders ausgewidhlten Sohn weitergegeben
(sozusagen wie eine Art ,,Geheimwissen®).

Der spiter entstandene Buddhismus wurde von der monastischen Tradition
der Kloster getragen. Die Meditation war iiber Jahrhunderte ausschlieBliche
Praxis der Monche, weshalb der Buddhismus nach Zerstdrung der meisten Klos-
ter in Indien durch die Moslems nahezu erloschen ist.

In Burma entstanden im 19. Jahrhundert Laienbewegungen, so dass die
Meditation als eine Praxis der Monche (die dem Alltag entsagten) hin zu einer
Praxis fiir die Laien (nicht-Ordinierte) wurde. Solche Laienbewegungen hatte es
im Verlauf der Jahrhunderte immer wieder gegeben. Aus dieser Laienbewegung
ist letztlich auch Satya Narayan Goenka (1924 — 2013) hervorgegangen. Goenka
hat als Lehrer der Vipassana-Meditation in Indien dazu beigetragen, dass diese
Meditationsform in vielen alltdglichen Bereichen Eingang fand (u.a. auch Ge-
fangnisse, Krankenhéduser, Schulen). Dieses Beispiel ist nur eine singuldre Facet-
te und soll zeigen, dass Meditation als erfahrungsbezogene (z.B. Erfahrung des
achtsamen Atmens) Reflexionsform dem Alltagsmenschen offen steht.

Genau das wire im Sinne der Aufkldrer David Humes oder Jean-Jacques
Rousseau, die in ihren Werken den Alltagsmenschen als MaBstab nahmen.

Satya Narayan Goenka (1924 — 2013) verweist in seinen Schriften darauf,
dass die Vipassana-Meditation in allen Bevolkerungsschichten durchgefiihrt
werden konne:

274  Der Meditationslehrer S.N. Goenka (1924 — 2013) meditierte z.B. mit Gefangenen, Alten und
Kranken.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.1. Arthur Schopenhauer und die Welt als Wille und Vorstellung (1818) 151

,»Men and women from all walks of life successfully practice Vipassana. They
include the highly educated and the illiterate, the wealthy and the impoverished,
aristocrats and slum-dwellers, devout followers of every religion and followers of
none, the powerful and the powerless, the elderly and the young. Courses have been
organized for people with disabilities, including the blind and leprosy patients. Other
programs have focused on school children, drug addicts, homeless children, college
students and business executives.”*”

Vor diesem Hintergrund erscheint das Vorhaben, ein Achtsamkeitstraining mit
Teilnehmerinnen durchzufithren, die Landarbeiterinnen waren und deren Be-
trachtungsweise weniger intellektuell-reflektierend als vielmehr erfahrungsbezo-
gen ist, durchaus sinnvoll und erfolgsversprechend.

Ein weiteres wichtiges Merkmal der Vipassana-Meditation ist deren Inhalt-
losigkeit. Es bedarf keines besonderen religiosen oder spirituellen Hintergrundes.
Viele Menschen, die in der DDR aufgewachsen sind, haben keine besonderen
religiésen Bindungen. Goenka betont, dass die Voraussetzung zur Meditation
letztlich nur die schlichte Tatsache sei, ein menschliches Wesen zu sein: ,, They
may continue to call themselves Hindu, Buddhist, Muslim, or Christian. These
labels make no difference; a human being is a human being. The difference is
that through their practice they become truly spiritual people, full of love and
compassion. V276
Das Zitat von Goenka ist in zweierlei Hinsicht interessant. Meditation wird hier
aufgefasst als ein inhaltsloses Instrumentarium, das Menschen dazu befdhigen
kann, in threm jeweiligen religiosen Umfeld zu wahrhafter Spiritualitit zu fin-
den.

Meditation als eine mdgliche Form von intendierter Bewusstseinskultur ist
ein Verfahren der korperlichen Selbsterfahrung und ermdéglicht einen Erkennt-
nisgewinn liber das eigene Leben. Sie ist insofern vollig inhaltsleer und ergeb-
nisoffen und hochst individuell, weil sie die Selbsterfahrung voraussetzt.

Die Meditation stellt das personliche Erleben als Weg der Sinnfindung in
den Vordergrund. Aus der Sicht des westlichen Menschen wurde Meditation als
religiose Ausdrucksform missverstanden. Der Erkenntnisgewinn bei der indivi-
duellen Sinnfindung wurde in Bezug auf Spiritualitdt zu Unrecht mit der Adapta-
tion religidser Inhalte verglichen. Die Betrachtung von Gefiihlen und Gedanken
ist aber bewertungsfrei. In der Erfahrung der Erleuchtung heben sich individuel-
le, kulturelle und religidse Unterschiede auf.

275 Goenka, S.N., ,,Meditation Now, Inner Peace through Inner Wisdom®, S. 7f.
276 Goenka, S.N., ,Meditation Now, Inner Peace through Inner Wisdom®, S. 41.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

152 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

Religiose Inhalte geben in allgemeiner und kodifizierter Form Antworten
auf spirituelle Fragen, und zwar jeweils fiir sich mit einem der jeweiligen Religi-
on innewohnenden Absolutheitsanspruch, unabhingig von den Erfahrungen und
Bediirfnissen des einzelnen.

Im Rahmen der Meditation kdnnen religidse Inhalte mit den eigenen Erfah-
rungen und Bediirfnissen in Einklang gebracht werden. Was dies konkret bedeu-
tet, soll in der Diskussion anhand des Beispiels der christlichen Mystikerin The-
resa von Avila erldutert werden.

2.1.4. Handeln aus Mitleid

Mitleid und Selbstmitleid sind heute eher negativ besetzt im Kontrast zu ,,Mitge-
fithl” und ,,Selbstmitgefiih]“.

Diese negative Besetzung des Mitleidsbegriffes findet sich schon im 19.
Jahrhundert bei Nietzsche:

,Ich werfe den Mitleidigen vor, dass ihnen die Scham, die Ehrfurcht, das Zartge-
fihl vor Distanzen leicht abhandenkommt, dass Mitleid im Handumdrehen nach P6-
bel riecht und schlechten Manieren zum Verwechseln dhnlich sieht — dass mitleidige
Hénde unter Umsténden geradezu zerstorerisch in ein groBes Schicksal, in eine Ver-
einsalzl%mg unter Wunden, in ein Vorrecht auf schwere Schuld hineingreifen kon-
nen.*

An dem Zitat von Nietzsche wird deutlich, dass Mitleid ohne ,,Zartgefiihl* beim
Leidenden ,,zerstorerische® Wirkungen haben kann. Insofern wird versténdlich,
dass Mitleid ohne wirkliches Mitgefiihl (Ehrfurcht vor den Gefiihlen des Leiden-
den) bewusst oder unbewusst bei manchen Patienten auf teilweise heftige Ab-
lehnung stoBt.

Aus neurobiologischer Sicht beschreibt der Begriff Mitleid den tatséchlich
zugrunde liegenden biochemischen Vorgang. Aufgrund der Spiegelneurone und
deren Verschaltung mit der Schmerzmatrix des Betrachters konnen Sédugetiere
den betrachteten Schmerz anderer Geschopfe als eigenen Schmerz (Leid) emp-
finden. Mitleid im eigentlichen Sinne ist somit nicht bloB vorgestellt, sondern
tatsdchlich im Gehirn des Betrachters durch Aktivierung der Schmerzmatrix
selbst wahrgenommenes Leiden.

Das Besondere an Schopenhauers Mitleidsbegriff besteht darin, dass er ex-
plizit Menschen und Tiere einschlieBt. Hierin zeigt sich sein besonderer Zugang

277 Nietzsche, F., ,,Ecce homo®, S. 100.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.1. Arthur Schopenhauer und die Welt als Wille und Vorstellung (1818) 153

zu allen Geschopfen. Er wehrte sich ausdriicklich dagegen, Tiere als bloe Ma-
schine zu bezeichnen. Somit ist der Mitleidsbegriff bei Schopenhauer nicht nur
auf den Menschen bezogen, sondern auf alle Lebewesen. Darin liegt das eigent-
lich Bestechende am Mitleidsbegriff von Schopenhauer.

Schopenhauer sah im Mitleid einen Weg, dauerhaft den Egoismus zu iiber-
winden. Mitleid ermdglicht eine verdnderte Perspektive. Die durch die Verfol-
gung egoistischer, daseinszweckgebundener Ziele gebundene Energie wird
dadurch frei fiir alternative, kreative Ansétze.

Was bedeutet dies fiir die vorliegende Arbeit? Welche Zusammenhénge gibt
es zwischen Meditation und Achtsamkeit sowie Mitleid? Ein solcher Bezug lasst
sich anhand neuester Untersuchungen an Miusen®’® belegen. Die dort gemachten
Experimente konnten zeigen, dass Stress(im Experiment erzeugt durch die sozia-
le Interaktion mit fremden Artgenossen) die Fahigkeit zu Empathie reduzieren
kann.

Meditation vermag keine stressauslosenden Inhalte zu verdndern, sondern
kann zu einem anderen Betrachtungswinkel fithren. Ein stressbedingt als zu klein
oder gar nicht mehr als vorhanden empfundener subjektiver Ausiibungsspiel-
raum kann sich auf diese Weise weiten. Das Vermdgen zum Mitleid wiirde sich
demnach aus einer verdnderten inneren Haltung ergeben und nicht durch &uflere
Normen und Gebote.

Schopenhauer hatte die Vorstellung, dass wahrhaftiges moralisches Han-
deln aus dem Menschen selbst kommen miisse und keiner duBleren GesetzmaBig-
keit folgt. Deshalb hielt er den ,,Kategorischen Imperativ von Kant fiir einen
philosophischen Irrtum. Die soll der folgende Exkurs darlegen.

Exkurs: Schopenhauers Kritik am kategorischen Imperativ

Die Mitleidsethik stellt eine Schliisselstelle im Werk Arthur Schopenhauers dar
und stellt eine Verbindung zwischen der abendldndischen Philosophie und indi-
schen Denktraditionen dar. Der Bewusstseinsprozess fithrt zur Entgrenzung des
eigenen individuellen Bewusstseins, das auf diese Weise teilhat an einer das
eigene Ich tibersteigenden Bewusstseinswirklichkeit.

Schopenhauer grenzt sich hier deutlich von Immanuel Kant ab. In der Kon-
sequenz fiir das tatsdchliche Handeln am Mitmenschen diirften die Unterschiede
gering sein.

278 Vgl Martin LJ et al., ,,Reducing social stress elicits emotional contagion of pain in mouse and
human strangers.” Curr Biol. 2015 Feb 2; 25(3): 326-32.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

154 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

Schopenhauer sah im kategorischen Imperativ eine getarnte theologische
Moral. Identifikation sei dagegen ein individueller, nicht-normativer Zugangs-
weg zum Mitmenschen. Voraussetzung fiir eine befreiende Bewusstseinsénde-
rung ist bei Schopenhauer die durch Identifikation mit dem leidenden Geschopf
(Mensch oder Tier) lebendig gewordene Idee. Die Idee stellt dabei eine Mog-
lichkeit dar, die von jedem Menschen erst ergriffen und gefasst werden muss.
Dies verdeutlicht das folgende Zitat:

,.die Idee hingegen entwickelt in Dem, welcher sie gefasst hat, Vorstellungen, die
in Hinsicht auf den ihr gleichnamigen Begriff neu sind: sie gleicht einem lebendi-
gen, sich entwickelnden, mit Zeugungskraft begabten Organismus, welcher hervor-
bringt, was nicht in ihm eingeschachtelt lag.«*"

Fiir die vorliegende Arbeit ergibt sich folgender Bezug: Ein intendierter Be-
wusstseinsprozess kann zu einer inneren Haltung beitragen, sich der eigenen
erweiterten Mdoglichkeiten bewusst zu werden. Dies stellt einen kreativen Gestal-
tungsprozess dar, der von jedem Menschen selbst gefasst werden muss.

Die Erkenntnis der Idee ermdglicht den schopferischen Akt. Kant hingegen
sah die Verpflichtung zum sittlichen Handeln als ein unwiderlegbares Gebot der
reinen Vernunft. Dies geschehe ,,unter dem Namen der Verbindlichkeit” als eine
,,Notigung zu einer Handlung® und sei somit eine ,,Pflicht”. Der Mensch ist nun
nach Kant frei, dieser inneren (Ver)pflichtung Folge zu leisten. Er kann seine
Selbstliebe iiberwinden, indem er seine Gliickseligkeit ,,ohne den Zusatz einer
dufSeren Triebfeder auf die Glickseligkeit anderer erweitert. Erst dadurch wer-
de der Mensch seiner Gliickseligkeit wiirdig. Dadurch wird das Sein erfahrbar.

Kant hatte die Vernunft zum Gegenstand seiner Untersuchung gemacht. Er
hat den Bereich der Gefiihle nicht untersucht. Deshalb trifft die Kritik Schopen-
hauers den falschen Punkt. Mitleid wird auf der Gefiihlsebene durch Identifikati-
on mit dem Leidenden hervorgerufen. Die durch das Mitleid hervorgerufenen
Taten werden aber durch die Vernunft umgesetzt. Genau solche Handlungen
beschreibt Kant im kategorischen Imperativ:

,Handle so, dass die Maxime deines Willens jederzeit zugleich als Prinzip einer
allgemeinen Gesetzgebung gelten kénne.“**°

279  Schopenhauer, A., ,,Die Welt als Wille und Vorstellung I, § 48, S. 313.
280 Kant, L., ,,Die drei Kritiken, Band II*, Kritik der praktischen Vernunft, § 7, Grundgesetz der
reinen Praktischen Vernunft, S. 48.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.1. Arthur Schopenhauer und die Welt als Wille und Vorstellung (1818) 155

Das, was Kant beschreibt, ist in Taten vollzogenes Mitleid, ndmlich die abstrakte
Beschreibung solcher Taten. Die Gemeinsamkeiten solcher Taten werden von
Kant als abstraktes Gesetz der reinen Vernunft in Form des kategorischen Impe-
rativs formuliert.

Kant hat aus der Gerechtigkeit denjenigen Teil isoliert, der auf den Ge-
brauch der Vernunft zuriickgefiihrt werden kann. Er hat damit eine Verhéltnisbe-
stimmung getroffen fiir die Position des Individuums zu anderen aus der Sicht
des Individuums und nicht aus der Sicht der Allgemeinheit auf das Individuum.
Kant hat damit lediglich eine Verfahrensregel vorgegeben, ohne ein Ergebnis
vorzugeben. Seine Formel ist ,,inhaltsleer” und soll nur aufzeigen, was dem Ver-
nunftgebrauch moglich ist. Das dem Egoismus entgegengesetzte altruistische
Prinzip als Bestandteil des sozialen Apriori findet demzufolge auch seinen Nie-
derschlag im Bereich der reinen Vernunft. Es handelt sich um ein Apriori in
Form einer angeborenen sozialen Intelligenz, das laut Kant ein Handeln ohne
,auBere Triebfedern® ist, ein Handeln aus einer inneren (gesetzmiBigen, dem
Menschen angeborenen) Notwendigkeit.

Der kategorische Imperativ als allgemeingiiltige Formel ist in sich schliissig
(tautologisch), bleibt aber als reine Vernunftleistung ohne gefiihlte Identifikation
mit dem Mitmenschen ,,ideenlos”. Die leere Hiilse des kategorischen Imperativs
bedarf der liebenden Hinwendung zum leidenden Geschopf. Ohne die intuitive
Liebe ist der kategorische Imperativ nur abstrakte Norm und Gebot. In der lie-
benden, interesselosen (nicht an Bedingungen gekniipften) Hinwendung kann
sich eine tiefere Erkenntnis des Seins ereignen.

Schopenhauer hélt die im ,,kategorischen Imperativ* formulierte Ethik da-
her fiir ungeeignet. Er bedauert, dass das durch die Aufklédrung Errungene durch
den ,kategorischen Imperativ relativiert worden sei und fordert in seiner 1840
verfassten ,,Preisschrift iiber die Grundlage der Moral“, dass ein anderer Weg
eingeschlagen werden miisse: ,,Sie ist die Ethik der letzten sechzig Jahre, welche
weggerdumt werden muss, ehe wir einen anderen Weg einschlagen.“281

Kant hitte, so Schopenhauer, die Fundamente der spekulativen Theologie
zerstort, dann aber umgekehrt versucht, die Theologie auf die Ethik zu stiitzen,
um ihr so eine wenigstens ,,ideelle Existenz zu verschaffen*** Eine tiefere Er-
kenntnis ist nur durch die liebende Hinwendung und Identifikation mit dem Leid
der anderen Geschopfe moglich. Das Missverstindnis diirfte darin bestehen, dass
Kant im Gegensatz zu Schopenhauer nur die Vorgiange auf der Vernunftebene
untersucht hat. Die Ebene der Gefiihle war nicht Gegenstand der Untersuchung

281  Schopenhauer, A., ,,Preisschrift iber die Grundlage der Moral®, S. 471.
282  Schopenhauer, A., ebd., S. 468.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

156 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

Kants. Der kategorische Imperativ muss daher nicht zwangsldufig im Wider-
spruch stehen zu einem intuitiven Gefiihl als Motivation zum Handeln.

Rousseau hat die Bedeutung der Gefiihle erkannt, so dass er moralisches
Handeln als ein komplexes Zusammenspiel verschiedener Aspekte wie Vernunft,
Gefiihle, Erfahrung, Lebensgeschichte und Erziehung begreift und daraus prakti-
sche Konsequenzen ableitet. Rousseau ist sich dariiber im Klaren, dass der
Mensch dazu neigt, zunichst seine egoistischen Ziele, seinen Willen und seine
Daseinszwecke zu verfolgen. Die Ausgangsposition des Menschen bei Schopen-
hauer und Rousseau ist somit dieselbe: ,,/mmer ergab sich, dass der Wille des
Menschen nur auf sein eigenes Wohlsein, dessen Summe man unter dem Begriff
Gliickseligkeit denkt, gerichtet sei; welches Streben ihn auf einen ganz anderen
Weg leitet, als den die Moral ihm vorzeichnen mochte.<*s

Letztlich sagt auch Kant nichts anderes, indem er die primére Grundabsicht
des Menschen im Anstreben seiner eigenen Gliickseligkeit verankert. Die
Grundabsicht des Menschen ist eine zunéchst egoistische und richtet sich not-
wendigerweise auf sein eigenes Wohlergehen (Selbsterhaltungstrieb). Das dem
Menschen angeborene soziale Apriori setzt dem Egoismus den Altruismus als
weiteres lebensnotwendiges Prinzip (sozusagen als Korrektiv) entgegen.

Kant, Schopenhauer und Rousseau fokussieren bei ihren weiteren Uberle-
gungen unterschiedliche Aspekte des menschlichen Bewusstseins, was zwangs-
laufig zu Missverstiandnissen auf der Begriffsebene fiihren muss, sobald einzelne
Bewusstseinsaspekte (z.B. Vernunft vs. Gefiihl) isoliert betrachtet werden.
Schopenhauer konzentriert sich auf das intuitive Gefiihl des Mitleids. Kant da-
gegen untersucht lediglich den vernunftgebundenen Vollzug des gefiihlten Mit-
leids. Rousseau begreift die Gefiihlsebene und Vernunftebene als stédndiges Inei-
nandergreifen.

Kant leitet das Sittengesetz direkt aus der reinen Vernunft ab: ,,Reine Ver-
nunft ist fiir sich allein praktisch und gibt (dem Menschen) ein allgemeines Ge-
setz, welches wir das Sittengesetz nennen.“*** Diese Schlussfolgerung Kants hilt
Schopenhauer fiir unzuléssig, da sich aus der reinen Vernunft auler dem Kausa-
litdtsgesetz keine weiteren Gesetze ableiten lassen. Das einzig aus der Vernunft
ableitbare Gesetz sei das Gesetz der Motivation als besondere Ausdrucksform
des Kausalitétsgesetzes, ,,ndmlich die durch das Erkennen vermittelte Kausali-
it 2%

Aus heutiger Sicht muss die Integrationsleistung des Bewusstseins als ein
plastischer Prozess stdndiger Kommunikation und Riickkoppelung verschiedener

283  Schopenhauer, A., ebd., S. 469.
284 Kant, L., ,Kritik der praktischen Vernunft“, §7, S. 50.
285  Schopenhauer, A., ,,Preisschrift iber die Grundlage der Moral®, S. 477.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.1. Arthur Schopenhauer und die Welt als Wille und Vorstellung (1818) 157

Hirnregionen aufgefasst werden. Ein solcher Vorgang ldsst sich nicht auf philo-
sophische Formeln reduzieren. Dieser vielschichtigen Komplexitdt menschlicher
Motivation wird am ehesten der philosophische Ansatz Rousseaus gerecht, da er
Lernprozesse in seine Uberlegungen einbezieht. Schopenhauer leitet moralisches
Handeln aus einer intuitiven Erkenntnis ab, die sich aus dem Mitleid ergibt.
Intuition kommt von lateinisch ,,intueri und bedeutet ,betrachten, erwigen,
angeschaut werden*:

,Hieraus folgt, dass durch Moral, und abstrakte Erkenntnis liberhaupt, keine ech-
te Tugend bewirkt werden kann; sondern diese aus der intuitiven Erkenntnis ent-
springen muss, welche im fremden Individuo dasselbe Wesen erkennt, wie im eige-

«286
nen.

Aus der abendliandischen Denktradition ergeben sich in Bezug auf moralisches
Handeln folgende Argumentationen:

- Moralisches Handeln als praktische Konsequenz einer reinen Vernunft
bei Kant

- Moralisches Handeln aus einer intuitiven Erkenntnis bei Schopenhauer

- Moralisches Handeln als Ergebnis von Lernprozessen bei Rousseau

Dies sind drei beispielhafte philosophische Positionen neben vielen anderen. Sie
sind alle vor der empirischen Erforschung der Gefiihle durch die im 19. Jahrhun-
dert entstehende Neurowissenschaft formuliert worden.

Schopenhauer ist beziiglich der Erziehbarkeit des Menschen skeptisch. Im
Gegensatz zu Rousseau eignet sich Schopenhauer nicht als Lehrer. Er verneint
die Moglichkeit, dass hartherzige Menschen zu menschenfreundlichen und ge-
rechten Menschen umgeschaffen werden kdnnten. Dies erklart Schopenhauer mit
dem ,,angeborenen und untilgbaren Charakter”. Genau hierin zeigt sich der ei-
gentliche Pessimismus Schopenhauers. Was in der Ethik und Philosophie Scho-
penhauers fehlt, ist das Zugestdndnis an den Menschen, sich entwickeln, &ndern
und bessern zu konnen.

Wenn jedoch lebenslange Lernprozesse die eigentliche Grundlage sein soll-
ten fiir Mitmenschlichkeit, so hitte sich Schopenhauer in diesem Punkt ge-
téuscht.

Warum ist dieser Punkt fiir die vorliegende Arbeit von Bedeutung? Es
konnte die Erkenntnis sein, dass jeder Mensch sich in einem lebenslangen Lern-
prozess befindet und dabei die Rollen stindig wechseln, mal ist ein Mensch

286  Schopenhauer, A., ,,Die Welt als Wille und Vorstellung I, Viertes Buch, § 66, S. 474f.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

158 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

Lehrender, mal wird er selbst zum Lernenden. Sich der eigenen Mdglichkeit
bewusst zu werden (Vollzug der Idee) erfordert stindiges Uben (Askese im wei-
teren Sinn). Auch ein todkranker Mensch birgt bis zuletzt beide Mdglichkeiten in
sich, zum Beispiel Lernender und Lehrender zu sein.

Schopenhauer hatte sich mit der Lektiire der Upanischaden beschiftigt. Die
Texte der Upanischaden entstanden zwischen 700 v. Chr. — 200 v.Chr. und sind
die Grundlage der indischen Philosophie. Schopenhauer bezeichnete deren Lek-
tiire als ,,die lohnendste und erhebendste, die auf der Welt moglich ist. Aus den
Texten geht hervor, um was es tatsdchlich geht, ndmlich die Erkenntnis eines
universellen Prinzips in allen Geschdpfen.

Schopenhauer bezeichnet diesen Bewusstseinsvorgang als ein Aufheben der
Schranke zwischen Ich und Nicht-Ich:

,Dies aber setzt voraus, dass ich mich mit dem Andern gewissermalen identifi-
ziert habe, und folglich die Schranke zwischen Ich und Nicht-Ich, fiir den Augen-
blick, aufgehoben sei, nur dann wird die Angelegenheit des Andern, sein Bediirfnis,
seine Not, sein Leiden, unmittelbar zum meinigen: [.. ]

Das Zitat von Schopenhauer zeigt Parallelen zu buddhistischen Vorstellungen,
insofern als es letztlich darum geht, iiber die eigenen Begrenzungen und Schran-
ken hinauszudenken und das Andere als etwas zu erfahren, das zusammen mit
dem eigenen Selbst Teil eines GroBeren ist.

2.1.5. Kunst
Hinfiihrung

Es wurde bereits darauf hingewiesen, dass Schopenhauer in der Kunst eine Mog-
lichkeit der Erlosung vom Daseinsdrang sah. Hierbei kann angenommen werden,
dass Schopenhauer dies insbesondere auf das kiinstlerische Schaffen eines Geni-
us bezogen hatte. Somit stellt sich die Frage, weshalb auf das Thema Kunst im
Rahmen der vorliegenden Arbeit genauer eingegangen werden soll. Die These
Schopenhauers soll hierbei als Ausgangspunkt fiir weitergehende Uberlegungen
dienen. Im Folgenden sollen zwei Kiinstler vorgestellt werden, deren kiinstleri-
sches Schaffen eng mit ihrer Lebensgeschichte und ihren lebensgeschichtlichen
Erfahrungen in Verbindung steht: Jospeh Beuys (1921 — 1986) und Antony
Gormley (geb. 1950). Thre Kunst stellt somit nicht nur eine Facette ihres Lebens

287  Schopenhauer, A., ,,Preisschrift iiber die Grundlage der Moral®, S. 586.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.1. Arthur Schopenhauer und die Welt als Wille und Vorstellung (1818) 159

dar, sondern verkorpert eine alle Lebensbereiche durchdringende innere Haltung
zum Leben. Damit wird Kunst aber auch zu einer spirituellen Ausdrucksform.
Die beiden Kiinstler wurden ausgewahlt, weil sich an ihnen unterschiedliche
Aspekte des kiinstlerischen Prozesses aufzeigen lassen. Ein personlicher Heilauf-
trag, wie er sich an jeden Patienten richtet, stellt letztlich auch einen kreativen
Prozess dar. Deshalb soll dargelegt werden, welche Schlussfolgerungen sich
konkret fiir die vorliegende Arbeit ergeben.

Welche Bedeutung Schopenhauer den Kiinsten fiir die Lebensbewiltigung
beimaB, soll das folgende Zitat aufzeigen:

»Nicht blof3 die Philosophie, sondern auch die schonen Kiinste arbeiten im
Grunde darauf hin, das Problem des Daseins zu I6sen *®® Dieses Zitat erscheint
deshalb von besonderer Bedeutung, als Schopenhauer damit dem kiinstlerischen
Prozess die Moglichkeit einrdumt, die Probleme des Daseins 16sen zu konnen. In
Bezug auf die vorliegende Arbeit ergibt sich somit die Frage, ob die Bewusst-
werdung des eigenen subjektiven Ausiibungsspielraumes im Rahmen eines per-
sonlichen Heilauftrages als kreativer Prozess aufgefasst werden kann.

Auf eine kurze Formel gebracht geht es bei Kunst, die sich mit dem Thema
,QGrenzen des Bewusstseins“ befasst, um die Rekombination des ,,Banalen‘
(Werkstoff) unter Hinzufligung einer versdhnenden Bedeutungsebene. Ubertra-
gen auf die Situation eines Menschen in einer Grenzsituation bedeutet dies, dass
ohne die Grenzbestimmung des Bewusstseins das ,,Banale und ,,Aussichtslose*
endgiiltig und ohne Aussicht auf Besserung bleiben wiirde. Der Mensch soll
jedoch zu einer Emanzipation finden und mit neu gewonnenem Selbstvertrauen
einen anderen Betrachtungswinkel erreichen konnen. Der Kiinstler vollzieht dies
durch sein Kunstwerk.

Die im Folgenden zitierten Kiinstler verbinden Materielles (z.B. bei Beuys
Metall, Holz etc.) als banalen Weltstoff mit einem weitreichenden Bedeutungs-
gehalt, der die bloBe physische Form des Kunstwerkes bei weitem iibersteigt.
Hierin zeigt sich in abgewandelter Form, wie das Bewusstsein den Blickwinkel
auf scheinbar banale Bedeutungsinhalte und deren Grenzen iiberwindet.

Joseph Beuys
Es gehorte zu den Grundiiberzeugungen von Joseph Beuys, dass jeder Mensch

ein Kiinstler sei und dass Kreativitit die Grundlage menschlichen Handelns sei
(z.B. Sprache sei letztlich eine Form von Skulptur). Da in der vorliegenden Ar-

288  Schopenhauer, A., ,,Die Welt als Wille und Vorstellung 11, 34. Kapitel, S. 471.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

160 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

beit eine Meditationsstudie vorgestellt wird, deren Teilnehmerinnen gréBtenteils
Landarbeiterinnen waren, sind die Uberlegungen von Beuys zur Kreativitit aller
Menschen von besonderem Interesse.

Joseph Beuys (1921 — 1986), einer der bedeutendsten Aktionskiinstler des
20. Jahrhunderts, war Soldat im 2. Weltkrieg und litt ab Mitte der 50er Jahre an
Depressionen, so dass er sich zunehmend zuriickzog. 1957 arbeitete er mehrere
Monate in der Landwirtschaft. Er stand der ignatianischen Spiritualitit nahe und
brachte dies auch in seiner Kunst zum Ausdruck. Joseph Beuys war von 1961 —
1972 Professor an der Kunstakademie Diisseldorf.

Joseph Beuys war Mitte der fiinfziger Jahre in eine tiefe psychische Krise
geraten. Nach der Riickkehr aus dem Krieg hatte er in Diisseldorf Kunst studiert
und war dabei in Gegensatz zu seinem Lehrer Ewald Mataré (1887 — 1965) gera-
ten: ,,Matarés Kunst lebte aus der Konzentration, aus der Verdichtung und aus
der Riickfiihrung auf das Wesentliche; die Kunst von Beuys war von dem Gedan-
ken der Integration und der Ausweitung geprdgt.“289

Beuys war kiinstlerisch isoliert und erfolglos. Seine Freundin hatte ihm den
Verlobungsring zuriickgeschickt. Beuys zog sich daraufhin 1957 mehrere Mona-
te auf den Bauernhof der Familie van der Grinten in Kranenburg zuriick. Diese
Zeit ist der Wendepunkt, aus dem heraus Beuys den Weg nach drauflen findet,
die innere Krise iiberwindet und neue Raume erschlieft:

,lch glaube, diese Phase war fiir mich eine der wesentlichsten insofern, als ich
mich auch konstitutionell vollig umorganisiert hatte; ich hatte zu lange einen Kdrper
mit mir rumgeschleppt. Der Initialvorgang war ein allgemeiner Erschopfungszu-
stand, der sich allerdings schnell in einen regelrechten Erneuerungsvorgang umkehr-
te. Die Dinge mussten sich vollig umsetzen, es musste bis in die Physis hinein eine
Umwandlung stattfinden. Krankheiten sind fast immer auch geistige Krisen im Le-
ben, wo alte Erfahrungen und Denkvorgénge abgestoBen, beziehungsweise zu
durchaus positiven Verinderungen umgeschmolzen werden [...].“*

Dieses Zitat soll verdeutlichen, wie tiefgreifend Bewusstseinsprozesse sein kon-
nen (,,bis in die Physis hinein®). Eine solche Erfahrung kann sich iiber einen
langeren Zeitraum erstrecken und durch viele Héhen und Tiefen geprégt sein.
Nach dieser Erfahrung zeichnete sich bei Joseph Beuys ein Ausweg aus seiner
geistigen Krise ab. Er hatte sich innerlich erneuert, was eine Form von Heilung
und Vers6hnung bedeuten kann.

289 Mennekes, F., ,Joseph Beuys, Manresa, Eine Aktion als geistliche Ubung zu Ignatius von
Loyola®, 1992, S. 33.
290 Joseph Beuys zitiert in Mennekes, F., ,,Joseph Beuys Manresa“, S. 34f.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.1. Arthur Schopenhauer und die Welt als Wille und Vorstellung (1818) 161

In einem Interview anldsslich der documenta 5 (1972) wird deutlich, dass
Beuys den Menschen als ein grundsitzlich zu Selbstbestimmung und Kreativitit
befdhigtes Wesen begreift:

,»[...] Denn viele Leute sagen: Ja nun, der Mensch kann sich gar nicht selbst be-
stimmen. Er hat gar nicht die innere Freiheit. Wir wollen also eine Freiheitswissen-
schaft diskutieren, Wir wollen mehr und mehr von der Selbstbestimmung, also von
der menschlichen Freiheit als einem kreativen, d.h. also einem kiinstlerischen Aus-
gangspunkt — davon wollen wir ausgehen.“*!

Fiir die konkrete Situation eines Patienten, der gezwungen ist, sich mit einer
chronischen oder schwerwiegenden Erkrankung auseinanderzusetzen, konnte
dies bedeuten, sich im Rahmen eines Lernprozesses neue kreative Rdume zu
schaffen. Viele haben keine Vorstellung (Idee) mehr, wie das in ihrer konkreten
Situation aussehen konnte.

,Es ist herzuholen aus der menschlichen Kreativitét. [...] Es ist herzuholen aus
der Féhigkeit des Menschen, ein Creator zu sein, das heiflt: ein schopferisches We-
sen. Das ist das Creator-Prinzip. Dass man also erkennt — ja, es ist doch der Mensch,
der die Geschichte macht, — wer denn sonst? [...].“**

Fir die vorliegende Arbeit konnte das auf jeden Menschen anzuwendende
Schopferprinzip bedeuten, dass sich ein Patient als Mensch begreift, der Ge-
schichte(n) macht. Beuys rdumt ein, dass er den Begriff Kunst erweitert. Interes-
sant ist hierbei die Verbindung von Kreativitit und Selbstbestimmung, wie das
folgende Zitat zeigen soll:

Jetzt allerdings habe ich natiirlich den Begriff Kunst schon erweitert. Ich
spreche von der Kreativitit und Selbstbestimmung — von der Méglichkeit, die in
Jjedem Menschen liegt, sich selbst zu bestimmen.****

Wenn die Idee die Mdoglichkeit darstellt, dann lieBe sich aus dem Zitat von
Beuys ableiten, dass Kreativitdt und Selbstbestimmung die wesentlichen Fakto-
ren sind, die Voraussetzung zur Bewusstwerdung eigener Mdglichkeiten schaf-
fen. Letztlich ist dies auch die Intention eines Achtsamkeitstrainings, Menschen
zu einem selbstbestimmten Leben zu verhelfen.

Das Interessante an dem Ansatz von Beuys liegt darin, dass er davon aus-
geht, dass alle Menschen diese Sehnsucht in sich haben: ,,Das ist eine selbstver-

291 Beuys, J., ,Jeder Mensch ein Kiinstler, Gespriche auf der documenta 5, 1972, Ullstein, S.
51f.

292 Beuys,J., ebd., S. 67.

293 Beuys,J., ebd., S. 114.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

162 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

stindliche Sehnsucht jedes einzelnen Lebens im Menschen. Da will ich den gar
nicht zu bringen, da will er sich im Prinzip selbst zu bringen. Es muss ihm doch
nur geholfen werden.«**

Beuys betont in diesem Zitat, dass den Menschen nur geholfen werden
miisse. Dies solle aber nicht bedeuten, Menschen mit Kunst zu beschéftigen. Es
gehe darum, Menschen zu helfen, Einsicht {iber ihr Leben zu gewinnen:

,Kunst ist ja Therapie. Aber bei dieser Therapie sollte man sich sozusagen ein
Bewusstsein erschaffen, das heift man sollte nicht darauf verzichten, in Zusammen-
hingen zu denken. Denn die Therapie, die sozusagen nur Aggressionen ableiten
will, oder die sozusagen die Menschen beschiftigen will — das greift ja alles gar
nicht tief genug in den Gesamterkenntnisprozess hinein. [...] Ohne Einsicht kommt
es nicht zu einem verniinftigen Handeln.“**

Wenn nun ein Meditations- und Achtsamkeitstraining als intendierter Bewusst-
seinsprozess begriffen wird, so wiirde dies im Sinne von Joseph Beuys bedeuten,
sich der eigenen Mdoglichkeiten bewusst zu werden und diese dann kreativ aus-
zugestalten.

Der erweiterte Kunstbegriff von Joseph Beuys soll in Kapitel 2.5 in Verbin-
dung mit dem bedeutungsorientierten Kulturbegriff (Reckwitz) sowie der Theo-
rie der neuronalen Gruppenauswahl (Edelman) erneut aufgegriffen werden.

Antony Gormley

Der englische Kiinstler (Sir) Antony Gormley (geb. 1950) ist einer der bedeu-
tendsten zeitgendssischen Bildhauer. Gormley lebte in den 70er Jahren mehrere
Jahre in Indien und Sri Lanka und erlernte bei Satya Narayan Goenka (1924 —
2013) die vipassana-Meditation. In seinen Werken nimmt er Bezug auf die spiri-
tuelle Praxis der vipassana-Meditation.

Antony Gormley ist in zweifacher Hinsicht fiir die Thematik dieses Kapitels
interessant. Einerseits ist er Kiinstler, andererseits praktizierte er in Indien und
Sri Lanka mehrere Jahre die buddhistische vipassana-Meditation. Hieraus erge-
ben sich auf der Ebene der Kunst als auch des Buddhismus Beziige zur Philoso-
phie Schopenhauers. Ein wesentliches Kennzeichen indischer Philosophie ist die
Jahrtausende alte Vorstellung, dass Bewusstseinsprozesse sowohl auf korperli-
chem als auch geistigem Weg zu den gleichen Erkenntnissen fiithren kénnen.

294 Beuys,J., ebd., S. 115.
295 Beuys, J., ebd., S. 70f.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.1. Arthur Schopenhauer und die Welt als Wille und Vorstellung (1818) 163

Bei Gormley ordnet sich die physische Priasenz der korperlichen Darstel-
lung einer von ihm gewéhlten Sinngebung unter.

Leben und Werk von Antony Gormley durchdringen sich gegenseitig. Des-
halb soll zundchst auf ein wesentliches biografisches Ereignis im Leben von
Antony Gormley eingegangen werden.

Der englische Bildhauer Antony Gormley*® lebte mehrere Jahre in Indien
und Sri Lanka und entschied sich dann 1973, in seine Heimat zuriickzukehren,
um die gemachten Erfahrungen in seiner Kunst umzusetzen: ,,/ did have a choice
to make, in 1973, as to whether I was going to carry on with my Buddhist studies
and vipassana meditation and become a fully integrated monk and mediator
within the Theravada tradition, or trying to do something else with my life.**’
Die Situation Gormleys ist demnach dhnlich der Ausgangssituation von Joseph
Beuys in den 50er Jahren. Beide entscheiden sich dafiir, mit ihrer Kunst nach
aulen zu treten und damit ihren spirituellen Prozess der Selbsterfahrung auf
andere, erweiterte Weise fortzusetzen.

Antony Gormley hat anschaulich gemacht, wie durch Meditation eine kor-
perliche Erfahrung Ausdruck findet. Genau hierum geht es beim Achtsamkeits-
training, bei dem die Teilnehmer bewusst ihren Korper erfahren sollen. Antony
Gormley hat durch Meditation in den zitierten Beispielen (Skulpturen) die Erfah-
rung der Meditation kiinstlerisch ausgedriickt. Gormley hatte den Korper als
feste Umgrenzung der physischen Existenz aufgeldst, indem er anstelle der natu-
ralistischen Abbildung eine Metapher gesetzt hat. Diese Metapher setzt anstelle
des naturalistischen Abbildes deren Sinn fiir die menschliche Existenz.

In Bezug auf die vorliegende Arbeit bedeutet dies: Der menschliche Korper
hat eine Bedeutung fiir das Leben des Patienten. Der Patient soll lernen, dass er
die Deutungshoheit {iber sein Leben innehat. So ist der Weg, eine Funktionsein-
schrinkung des Korpers durch Krankheit durch eine Anderung der Sinngebung,
die der Patient selbst vornehmen soll und muss, zu kompensieren. Hierfiir ist
eine Anderung des Betrachtungswinkels erforderlich. Das heifit, sich von der
Normvorstellung eines perfekten und voll funktionstiichtigen Korpers zu tren-
nen, somit von Vorstellungen, die von einer Konsumgesellschaft stindig am
Leben gehalten und potenziert werden. Dadurch wird selbst das Altern tabuisiert
und mit teilweise groBem Aufwand versucht, seine sichtbaren Auswirkungen zu
revidieren.

296 Seit 2014: Sir Antony Gormley; er hatte die Erhebung in den Adelsstand (knighthood) “im
Namen der Skulptur* angenommen.

297 Gormley, A., ,,An Interview with Antony Gormley“ mit Jan van Boeckel. Quelle:
http://www.resurgence.org/magazine/article3 1 12-an-interview-with-antony-gormley.html.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

164 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

Gormley zeigt eine Vorstellung von Koérperlichkeit, die vom zeitgendssi-
schen Standardmodell von Kdrperlichkeit derartig abweicht, dass sie nicht ein-
mal versucht, das verzerrte Idealbild von korperlicher Vollkommenheit und
ewiger Jugend, unbeeinflusst von Krankheit, zu streifen.

Die hier zitierten Beispiele lassen keine Geschlechtlichkeit, kein Alter, kei-
ne Herkunft und keine Grofie erkennen. Trotzdem sind sie auf urspriinglichste
Weise eine Darstellung menschlicher Korperlichkeit, die von Merkmalen duf3e-
rer Eitelkeit befreit ist. Gormley ist deshalb ein besonders anschauliches Beispiel
fir die durch Meditation erreichte Abstandnahme von dem Oberflachlichen, dem
Konventionellen sowie jeder Art von Standardmodell und einer stillschweigend
vorausgesetzten korperlichen Perfektion mit all den daraus abgeleiteten Forde-
rungen. Hierin liegt ein Weg, durch Krankheit beeintriachtigte Korperlichkeit
durch Abstandnahme und einen anderen Betrachtungswinkel zu ertragen.

Gormley durchbricht mit seiner Kunst die konventionelle Vorstellung kor-
perlicher Rdumlichkeit, indem Raum nicht als duBere Abgrenzung definiert wird
(z.B. naturgetreue Darstellung des Laokoons im Raum), sondern durch den sinn-
haften Bedeutungsgehalt, die einem Raum zukommt. Raum wird durch die Hin-
zufligung eines Bedeutungsgehaltes zu einem Ort. Der Raum wird nur durch
Orte fiir den Menschen erfahrbar, ansonsten ist Raum nur eine apriori Vorstel-
lung der Vernunft. Die Haut als Sinnesorgan und duBere Begrenzung des
menschlichen Koérpers wird durchldssig. Der Korper soll im Universum aufgehen
dhnlich einer zerplatzenden Seifenblase, die sich mit anderen Seifenblasen verei-
nigt:

,»The most recent attempts I have made to think about the body as an open zone is
using the language of foams or the way that bubbles aggregate. [...] All of the atoms
which originated somewhere out there in an expanded universe, are going to be tak-
en back intg)gghe circulation of mass and energy; that is the physical conditions of our
existence.”

Die Vorstellung sich vereinigender Seifenblasen kann in Bezug auf die vorlie-
gende Arbeit ein Sinnbild fiir Bewusstseinsprozesse in der Tradition buddhisti-
scher Meditationspraktiken sein. Es geht darum, das eigene individuelle, subjek-
tive Bewusstsein mit einem Bewusstsein zu vereinigen (Einswerden), das weit
iiber die Vorstellungen eigener Korperlichkeit hinausreicht.

Die folgende Abbildung zeigt, wie sich Gormley eine bewusste Beriihrung
des eigenen Korpers mit der Umgebung vorstellt. Die ,,Entgrenzung™ des Den-

298 Gormley, A., ,,An Interview with Antony Gormley“, mit Jan van Broeckel.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.1. Arthur Schopenhauer und die Welt als Wille und Vorstellung (1818) 165

kens iiber das eigene Bewusstsein hinaus erfolgt sowohl auf der geistigen als
auch auf der korperlichen Ebene.

Abb. I: Antony Gormley: ,,Touch* (2008), mit freundlicher Genehmigung von
resurgence.org

Gormley sieht das Leben als einen Balanceakt zwischen ,,zusammen mit anderen
sein“ und ,.fiir sich sein®“. Die Stille in der Meditation ermoglicht die Erkenntnis
des Seins als eine andere Qualitdt des Zusammenseins mit den anderen.

Aus den Thesen von Gormley lésst sich schlussfolgern, dass die Erfahrung
von Stille im Rahmen eines Achtsamkeitstrainings die Voraussetzungen schaffen
kann, das Zusammensein mit den anderen zu verdndern.

Erst durch einen intendierten Erkenntnisprozess kénne die individuelle Iso-
lation, die Begrenztheit des eigenen Bewusstseins liberwunden werden:

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

166 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

,.But I would say that to be fully human, is always a balance between two states:
together and apart. And one is to be alone, aware and attentive to being itself. And
that can only happen in a state of silent isolation. And the weird thing is that that is
also a state of togetherness, togetherness with being. That is something that Bud-
dhism understands absolutely: that the state of being is not limited to an individual
consciousness that is isolated.”*

Aus dem Zitat von Gormley 148t sich schlussfolgern, dass erst die bewusst
durchlebte Stille die notwendigen Voraussetzungen schafft, die eigene Begrenzt-
heit und durch Angste und Zwiinge bedingte Isolation von den anderen zu iiber-
winden.

Gormley spricht von einem ,,sonderbaren Ereignis®, der Erfahrung eines
Zusammenseins aus der Stille heraus. Es sei die Erkenntnis des Seins, des Selbst,
des ,,Nicht-Selbst-Selbst“. Das Selbst wohne allen Dingen inne. Wenn es gelin-
gen wiirde, dieses unsichtbare Band, das alle Dinge verbindet, zu erfassen, so
habe dies auch Konsequenzen fiir das eigene Handeln.

P

Abb. 2: Antony Gormley: ,,Still“ (1994), mit freundlicher Genehmigung von
resurgence.org

299 Gormley, A., ,,An Interview with Antony Gormley“, mit Jan van Broeckel.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.1. Arthur Schopenhauer und die Welt als Wille und Vorstellung (1818) 167

Gormley spricht davon, dass die Erfahrung der Stille auf sonderbare Weise letzt-
lich zur Erkenntnis fiihrt, dass wir mit allen Geschopfen ,,verwandt® sind.

Es komme deshalb darauf an, sich dieser inneren Verwandtschaft mit allen
Dingen immer wieder bewusst zu werden. Daraus ergibt sich dann ein anderer
Umgang mit der Umwelt und den Geschopfen. Dies bedeutet fiir Gormley, dass
er den menschlichen Korper weniger als ein Ding (thing) betrachtet, als vielmehr
als einen Ort (place). Ein Ort im Sinne von Gormley wiirde aber bedeuten, offen
und durchlissig nach auBlen zu sein: ,,And I suppose I am still working in that
way, thinking about the skin almost as a sieve, completely open. [...] So my in-
terest has been in making the body porous and thinking of it as a place rather
than a thing.”*"

Abb. 3: Antony Gormley: ,,Exposure (2005),
mit freundlicher Genehmigung von resurgence.org

300 Gormley, A., ,,An Interview with Antony Gormley“, mit Jan van Broeckel.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

168 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

In der Skulptur ,,Exposure ist die Oberfliache des dargestellten Menschen kom-
plett gedffnet. Der Korper soll als ein Energiefeld mit Knotenpunkten (Kopf,
Herz, Magen und Genitalien) gedacht werden. Eine solche Exposition ist das
Ergebnis einer inneren Befreiung, aus der heraus notwendigerweise die Ausrich-
tung auf das ,,Du”, auf die anderen Geschdpfe moglich werden kann:

.| think that art can absolutely be a catalyst for a process of understanding, a kind
of empathy, a process of engagement. [...] So, if we take an anthropological model
and think of the songs, the dances, the kinds of architecture of non-urban, non-
literary societies, I would say they are profoundly artistic. Art finally is the way that
life expresses itself.”

Gormley zieht hier dhnliche Schlussfolgerungen wie Beuys und bezeichnet
Kreativitit als den eigentlichen Ausdruck des Lebens. Kreativitét stellt sich in
den Vorstellungen von Gormley und Beuys als ein Urphénomen des Lebens dar.

Abb. 4: Antony Gormley: “Quantum Cloud XIII” (2000)*"!

301 Quelle: http://www.antonygormley.com/sculpture/chronology-item-view/id/2412/page/363#-
pl, aufgerufen am 03.07.2015.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.1. Arthur Schopenhauer und die Welt als Wille und Vorstellung (1818) 169

Die ausfiihrliche Darstellung der Kunstwerke von Antony Gormley im Rahmen
dieser Arbeit diente dazu, Bewusstseinsprozesse, wie sie fiir den Buddhismus
kennzeichnend sind, bildlich darzustellen.

Ein wesentlicher Unterschied zu abendldndischen Traditionen der Selbstref-
lexion ist die in der buddhistischen Meditationspraxis selbstverstdndliche In-
tegration der korperlichen Ebene in den Bewusstseinsprozess. Einsicht (,,Eins-
werden®) erfolgt hierbei sowohl durch geistige als auch korperliche Erfahrung.

Ein standardisiertes Achtsamkeitstraining (z.B. in Form des 8-wodchigen
MBSR-Trainings) beinhaltet auch Yoga-Ubungen, die im Rahmen der Meditati-
onspraxis dazu dienen sollen, den eigenen Korper aus einem anderen Betrach-
tungswinkel heraus zu erfahren.

2.1.6. Schlussfolgerungen

Die philosophischen Uberlegungen Schopenhauers beinhalten Elemente bud-
dhistischer Denktraditionen. Kennzeichen hierfiir ist die gedankliche Authebung
von Schranken zwischen Ich und Nicht-Ich. Diese ,,Entgrenzung® des Denkens
von einem subjektiv erlebten Bewusstsein hin zu einem Bewusstsein des Eins-
werdens mit einer das Ich iibersteigenden Wirklichkeit soll eine Erlosung vom
Daseinsdrang ermoglichen.

Schopenhauer sah drei mogliche Wege, aus dem Daseinsdrang auszutreten:
Askese, Handeln aus Mitleid sowie durch die Kunst.

Die Auseinandersetzung mit zwei Kiinstlern des 20. Jahrhunderts (Beuys
bzw. Gormley) diente dazu, den Kunstbegriff insofern zu erweitern, dass Kreati-
vitét als etwas in jedem Menschen Angelegtes begriffen wird.

Wenn es nun darum geht, im Rahmen eines personlichen Heilauftrages sich
des eigenen, subjektiven Ausiibungsspielraumes bewusst zu werden, diirfte dies
Kreativitdt und Phantasie erfordern.

Schopenhauer stellte sich solche Bewusstseinsprozesse als geistige Prozesse
vor. Die Kunstwerke von Gormley sollen metaphorisch veranschaulichen, wie
aus der buddhistischen Denktradition Korperlichkeit ein Bestandteil des Be-
wusstseinsprozesses selbst werden kann.

Dies ist fiir die vorliegende Arbeit von Bedeutung, da zum Beispiel ein
krebskranker und korperlich schwer beeintrachtigter Mensch das Vertrauen in
seinen Korper verloren hat. Umso wichtiger erscheint es daher, Erkenntnispro-
zesse sowohl als korperliche Erfahrung als auch als Selbstreflexionsprozess zu
verstehen.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

170 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

Deshalb kann es sinnvoll sein kann, bei der Ausgestaltung individueller
Austlibungsspielrdume von ferndstlichen Denktraditionen und Vorstellungen zu
lernen.

Die Psychoanalyse stellt auch eine Form von personlichem Heilauftrag dar,
denn letztlich ist es der Patient selbst, der zur Erkenntnis gelangen soll. Die Her-
angehensweise ist hierbei aber im Vergleich zu buddhistischen Meditationsfor-
men vollig unterschiedlich. Ein wesentlicher Unterschied diirfte in der Bewer-
tung der korperlichen Erfahrung liegen. Im folgenden Kapitel sollen Bewusst-
seinsprozesse aus Sicht der psychoanalytischen Theorie dargestellt werden. Im
weiteren Verlauf sollen dann in Grundziigen wichtige Aspekte der indischen
Philosophie dargestellt werden.

2.2. Bewusstseinskultur und psychoanalytische Theorie
Hinfiihrung

Schopenhauer sah das Leben an einen Daseinsdrang gebunden. Die meisten
Menschen seien nicht imstande, diesen (blinden) Daseinsdrang zu durchschauen.
Freud sah das Ich an zahlreiche ,,Dienstbarkeiten* gebunden. Er war als Arzt und
Wissenschaftler darum bemiiht, durch empirische Forschung zu allgemeingiilti-
gen Aussagen zu gelangen. Hierbei war sein Bestreben die schonungslose Wahr-
heitssuche. Das Erkennen von Wahrheiten durch den Patienten selbst war ihm
hierbei wichtiger als das primére Wohlergehen des Patienten.

In Bezug auf einen personlichen Heilauftrag, der sich an den Patienten
selbst richtet, geht es auch darum, die eigenen duflersten Grenzen und Moglich-
keiten zu erkennen und erfahrbar zu machen. In der psychoanalytischen Therapie
geschieht dies in erster Linie durch assoziative Selbstreflexionsprozesse im
Rahmen einer therapeutischen Beziehung. Der Patient soll durch diesen geistigen
Prozess zu neuen Erkenntnissen gelangen und auf diese Weise nachreifen kon-
nen. Die Auseinandersetzung mit korperlichen Grenzen (zum Beispiel infolge
einer unheilbaren Erkrankung) wiirde im psychoanalytischen Prozess auf einer
geistigen Ebene stattfinden. In der indischen Philosophie werden dagegen geisti-
ge und korperliche Funktionen in den Selbstreflexionsprozess einbezogen.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.2. Bewusstseinskultur und psychoanalytische Theorie 171

2.2.1. Einleitung

Freud sah im Ich die eigentliche Angststitte. Folgt man dieser Annahme, so wire
dem Ich in der Uberwindung von Lebensingsten und existenziellen Krisen eine
besondere Aufmerksamkeit zu schenken.

Jeder kennt ein Ich als ein Gegensatz zu seinem Gegeniiber. Dies entspricht
dem Ich-Erkennen in seiner einfachsten Form. Tatsdchlich ist es bis heute nicht
moglich, genau zu beschreiben, was denn das Ich-Bewusstsein sei. Dem Ich
wurde in der westlichen Kultur traditionell ein hoher Wert beigemessen, so dass
seit der Antike eine Auseinandersetzung mit dem Ich-Begriff stattfand. In der
bildhaften Sprache der indischen Upanischaden tritt dagegen das Ich in den Hin-
tergrund zugunsten der Vorstellung eines ,,Selbst”, das allen Geschopfen ge-
meinsam sei.

In der modernen Psychologie wurde erstmals durch den amerikanischen
Psychologen William James (1841 — 1910) zwischen ,,Ich (I)* und ,,Selbst (me)*
unterschieden.

In der psychoanalytischen Theorie von Sigmund Freud blieb ein ,,Selbst*
als eigene Grofle unberiicksichtigt. Erst Heinz Hartmann (1894 — 1970), Prési-
dent der Internationalen Psychoanalytischen Vereinigung®®® von 1951 — 1957,
fiilhrte erstmals den Begriff des Selbst in die psychoanalytische Lehre ein. Die
tatsdchliche Bedeutung des Selbst wurde in der westlichen Kultur erst vom Psy-
choanalytiker Heinz Kohut (1913 — 1981) erkannt. Kohut hatte erkannt, dass es
neben den herkdmmlichen Begrifflichkeiten der psychoanalytischen Terminolo-
gie eines weiteren Konstruktes (des Selbst) bedarf, um die Variationsbreite mog-
licher psychischer Vorgiange besser abbilden zu kdnnen.

Im Verlauf von mehreren Jahrzehnten hatte der Begriff eines ,,Selbst* Ein-
gang gefunden in die psychoanalytische Terminologie. Dies stellt einen Entwick-
lungsprozess dar, der im 19. Jahrhundert begann. Die im Verlauf von iiber 100
Jahren entstandenen verschiedenen psychoanalytischen Schulen verdeutlichen,
wie unterschiedlich trotz einer gemeinsamen Ausgangsbasis der Betrachtungs-
winkel auf den Menschen sein kann. Die Lebensgeschichte eines Menschen stellt
einen Inhalt dar, der verschiedene Betrachtungswinkel zuldsst. Genauso wie die
verschiedenen psychoanalytischen Schulen verschiedene Betrachtungswinkel auf
denselben Inhalt (zum Beispiel eine konkrete menschliche Lebensgeschichte)
ermdglichen, diirfte jeder Mensch in sich die Mdglichkeit bergen, den Betrach-
tungswinkel auf sein Leben zu verdndern. Das Bestehen dieser Moglichkeiten

302 TPV (IPA), 1910 von Sigmund Freud gegriindet, grofite psychoanalytische Vereinigung welt-
weit.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

172 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

soll dem Patienten deutlich werden. Allein dies kann schon ein Gefiihl von Frei-
heit und Selbstbestimmung bedeuten.

2.2.2. Die psychoanalytische Perspektive

Freud gehorte zusammen mit Charcot zu den ersten modernen Neurowissen-
schaftlern des 19. Jahrhunderts. Er war Schiiler des franzosischen Neurologen
und Neuroanatom Jean-Marie Charcot.

Freud hatte anhand seiner empirischen Untersuchungen ein Strukturmodell
entworfen. Thm standen nicht die modernen Verfahren der heutigen Neurowis-
senschaft zur Verfiigung. Sein Ziel war dem der modernen Neurowissenschaft
ganz dhnlich, indem er bemiiht war, die Entstehung bestimmter Gedanken und
Gefiihle empirisch zu ergriinden.

Trotz des wissenschaftlichen Umfeldes ihrer Entstehung sollte bei der Ver-
wendung der psychoanalytischen Terminologie der kulturelle Kontext verge-
genwirtigt werden, in dem diese Begriffe entstanden sind. Freud hatte eine hu-
manistische Ausbildung genossen und nutzte zur Beschreibung psychischer
Phidnomene Motive aus der griechischen Mythologie (z.B. Odipuskomplex als
Umschreibung einer iibertriebenen Bindung eines Mannes an seine Mutter).
Seine Begriffe und Vorstellungen wurden von diesem kulturellen Hintergrund
gepragt.

Auf der Grundlage von Sprachanalyse (Wortvorstellungen) und freier As-
soziation sollten nicht bewusste (unbewusste) Vorgénge bewusst gemacht. Hie-
raus ergab sich ein hypothetisches topologisches Modell des ,,0kzidentalen Men-
schen®. Eine Ubertragung auf Menschen anderer Kulturkreise ist nicht ohne
weiteres méglich, da Begriffe wie ,,Ich“, ,,Es* und ,,Uber-Ich“ je nach Kultur-
kreis unterschiedliche Bedeutungen haben diirften. Das Freud’sche Ich ist in
erster Linie das Ich des westlich orientierten Menschen.

Entdeckung des Unbewussten

Die psychoanalytische Theorie ist aus diesem wissenschaftlichen Antrieb heraus
entstanden. Freud unterzog im 19. Jahrhundert die Gefiihle und Affekte rationa-
len Betrachtungen. Sein Ausgangspunkt war die genauere Untersuchung der
Hysterie. Dieses neurotische Krankheitsbild zeichnet sich durch eine Affektlabi-
litdit und ein gesteigertes Geltungsbediirfnis aus. Hysterie kommt von altgrie-
chisch votépa, Aystéra und heiit Gebarmutter. Seit der Antike hatte man die
Vorstellung, dass Hysterie ein Krankheitsbild ist, das ausschlielich bei Frauen

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.2. Bewusstseinskultur und psychoanalytische Theorie 173

auftritt und von einer wandernden Gebarmutter herriihre, die sich, wenn sie nicht
besamt wiirde, im Gehirn festbeilit. Der englische Arzt Thomas Sydenham (1624
— 1689) widersprach erstmals dieser Vorstellung. Das Krankheitsbild wurde erst
wieder im 19. Jahrhundert vom franzdsischen Neurologen und Pathologen Jean-
Marie Charcot und seinen Schiilern Sigmund Freud sowie Pierre Janet genauer
erforscht. In Deutschland befasste sich zeitgleich Paul Julius Mobius (1853 —
1907) mit der Hysterie und fiihrte sie auf von Patienten gemachte (pathologi-
sche) Vorstellungen zuriick. Freud gelangte zusammen mit Josef Breuer (1842 —
1925) iiber diese Untersuchungen zur Begriindung der psychoanalytischen Theo-
rie. Schopenhauer hatte ein theoretisches Modell der Welt als Wille und Vorstel-
lung entworfen, ohne dies empirisch zu verifizieren. Freud und Breuer fiihrten
eine Ursachenforschung in Bezug auf psychische Erkrankungen nach den wis-
senschaftlichen Methoden der Neuzeit durch. Sie waren keine Philosophen, son-
dern Mediziner und darum bemiiht, ihre Annahmen empirisch zu bestitigen.
Freud hatte festgestellt, dass sich bei einer Patientengruppe auller der Manifesta-
tion eines hysterischen Anfalles kein organisches Krankheitsbild feststellen lieB3.
Er fragte sich, warum jemand, der organisch gesund ist, derart dramatische An-
fille erleiden konnte, die schwerwiegende neurologische Symptome wie Lah-
mungen und Blindheit simulieren konnten.

Freud versuchte, ein Erklarungsmodell zu entwickeln, mit dessen Hilfe neu-
rotische Krankheitsbilder verstindlich gemacht und geheilt werden konnen. Das
psychoanalytische Strukturmodell erdffnet einen moglichen Zugang zu der
Funktionsweise des menschlichen Bewusstseins, mit dessen Hilfe Aufschluss
iber bestimmte psychische Phianomene erlangt werden soll.

Freud versuchte mit den ihm zur Verfiigung stehenden Mitteln, Klarheit
tiber die Gefiihlswelt des Menschen zu erhalten. Das Mittel, das er verwendete,
war die Sprache.

Freud erkannte, dass das Ich keine feste autonome Grof3e ist, sondern dass
das Ich mit anderen, nicht dem Bewusstsein zugédnglichen Hirnregionen verwo-
ben ist. Aus diesen Hirnregionen kdnnen Impulse und Motive entstehen, die das
Ich zwar als die eigenen erlebt, die aber tatsdchlich autonom vom Ich entstanden
sind. Die Souverénitdt des Ichs erweist sich demnach als blof3 vorgestellt.

Ich als Reiter mit geborgten Kriften
Freud versuchte aufzuzeigen, dass das Ich nicht wirklich frei und unabhéngig

handelt, sondern ohne die verinnerlichten Normen auBerstande ist, die eigenen
Triebe zu kontrollieren. Wie dies zu verstehen ist, soll folgendes Zitat aufzeigen:

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

174 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

,Die funktionelle Wichtigkeit des Ichs kommt darin zum Ausdruck, dass ihm
normaler Weise die Herrschaft iiber die Zuginge zur Motilitdt eingerdumt ist. Es
gleicht so im Verhéltnis zum Es dem Reiter, der die iiberlegene Kraft des Pferdes
zligeln soll, mit dem Unterschied, dass der Reiter dies mit eigenen Kriften versucht,
das Ich mit geborgten.«**

Freud stellt fest, dass die Stidrke des Ichs nicht aus eigenen Kriften resultiert.
Das Ich bezieht diese Kraft aus zwei Spannungsfeldern: einerseits den verinner-
lichten elterlichen und soziokulturellen Normen (Uber-Ich, im Zitat ,die geborg-
ten Krifte®), in die ein Mensch hineingeboren wird, andererseits von Bediirfnis-
sen und Trieben, die dem Lustprinzip folgen (Es, im Zitat als ,.die tiberlegende
Kraft des Pferdes®).

Das Ich stellte sich Freud als die gedachte Oberfliche des Bewusstseins dar.
Es ist nicht in einer bestimmten Hirnregion lokalisiert, sondern eine Wahrneh-
mung, die sich aus dem Zusammenspiel verschiedener entwicklungsgeschicht-
lich jiingerer und é&lterer Hirnabschnitte ergibt. Das Ich kann neuroanatomisch-
morphologisch keiner lokalisierten Hirnregion zugeordnet werden.

Das Ich beschrinkt sich nicht auf bewusste Vorstellungen, sondern ist flie-
Bend mit tieferen Bewusstseinsschichten verbunden: ,,Das Ich ist aber auch, wie
wir erfahren haben, unbewusst. [...] Das Ich ist vom Es nicht scharf getrennt, es
fliefst nach unten hin mit ihm zusammen. Aber auch das Verdringte fliefSt mit
dem Es zusammen, ist nur ein Teil von ihm <30

Das Ich stellt sich bei Freud keineswegs als starre GroBe dar. Das Ich ist mit
tieferen, unbewussten Hirnabschnitten flieBend verbunden. Dadurch sei es mog-
lich, zum Beispiel im Rahmen von intendierter freier Assoziation (hier im Rah-
men einer psychoanalytischen Sitzung) unbewusste oder vorbewusste Inhalte
dem Bewusstsein zuzufiihren. Dies soll dann zu tieferen Erkenntnissen fiihren.

Die folgende Abbildung stellt anhand der von Freud eingezeichneten gestri-
chelten Linien dar, wie er sich die flieBenden Ubergiinge zwischen bewusster
Wahrnehmung, vorbewussten Inhalten (Vbw.) und verdriangten Inhalten (Vdgt.)
vorstellte.

303 Freud, S., ,,Das Ich und das Es*, Gesammelte Werke, Band XIII, S. 253.
304 Freud, S., ,,Das Ich und das Es*, Gesammelte Werke XIII, S. 251f.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.2. Bewusstseinskultur und psychoanalytische Theorie 175

Abb. 5: Quelle: Freud, Sigmund: ,,Das Ich und das Es“, Gesammelte Werke,
Band XIII, S. 252.

Selbst

Das ,,Selbst* ist keine Grofle im Strukturmodell von Freud, sondern wurde erst
von seinen Schiilern in die psychoanalytische Theorie eingefiihrt. Sehr intensiv
beschéftigte sich der Psychoanalytiker Heinz Kohut (1913 — 1981) mit dem
Selbst. Die psychoanalytische Theorie Sigmund Freuds war einerseits vom
Strukturmodell (Ich, Es, Uber-Ich), andererseits vom Trieb-Abwehr-Modell
gepréagt. Die sexuelle Entwicklung spielte in der Theorie Sigmund Freuds eine
entscheidende Rolle. Kohut erkannte, dass damit nicht alle Aspekte der mensch-
lichen Entwicklung erfasst werden.

Kohut sah, dass der Entwicklungsprozess des Heranreifens vom Sdugling
zum Erwachsenen nicht ausschlieBlich triebgebunden erklért werden kann. Ent-
scheidende Priagungen finden auch in spéteren Phasen (weniger triebgesteuerten
Phasen) der Kindheit statt.

Kohut postulierte ein iibergeordnetes Selbst als psychoanalytisches Kon-
strukt, dessen Bewusstseinsinhalte nicht im Zentrum der Aufmerksamkeit des
Ich-Bewusstseins stehen.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
....... qt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

176 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

Das Selbst sei als Schatz individueller Erinnerungen und Erfahrungen im
Hintergrund immer da. Im Idealfall sind solche Erinnerungen und Erfahrungen
harmonisch integriert.

Im Gegensatz zu einem vorgestellten aktiven Ich stellt sich in den Uberle-
gungen Kohuts das passive Selbst als eine Grof3e dar, die alle lebensgeschichtli-
chen Erinnerungen und Erfahrungen reprisentiert. Hierzu gehoren auch Erfah-
rungen und Erinnerungen, die dem Bewusstsein infolge von Vergessen oder
Verdridngen nicht mehr prisent sind.

Das menschliche Bewusstsein kann ohne Riickgriff auf das in der Amygda-
la (Mandelkern) befindliche Gefiihlszentrum keine Entscheidungen treffen (dies
ergaben Untersuchungen an Patienten mit entsprechenden Hirnverletzungen).
Das Gefiihlszentrum wird durch Impulse benachbarter Hirnregionen, in denen
die gesammelten lebensgeschichtlichen Erfahrungen und Erinnerungen gespei-
chert sind, beeinflusst.

Wenn nun das Selbst den gesamten Schatz aller Erinnerungen und Erfah-
rungen repréasentiert, so kommt dem Selbst iiber den Bereich der Gefiihle ein
groBer Einfluss auf die Entscheidungen des Ichs zu. Die geborgten Krifte des
Ich sind demnach viel mehr als bloB verinnerlichte Normen, ndmlich ein Erfah-
rungs- und Erinnerungsschatz lebensgeschichtlicher Ereignisse, die der einzelne
Mensch in seiner Gesamtheit nicht bewusst zu iiberblicken vermag.

Das Selbst stellt bei Kohut die Grundlage dar, auf der die Kreativitét sich
erfiillen kann: ,,— einen psychologischen Sektor, in dem Strebungen, Fertigkeiten
und Ideale ein ungebrochenes Kontinuum bilden, das von Freude erfiillte kreati-
ve Tdtigkeit erm(')'glicht.“305

Das Selbst wird bei Kohut zur eigentlichen Integrationsinstanz. Infolge
schwerer Traumatisierungen ist es dabei moglich, dass sich bei einem Menschen
kein stabiles Selbst aufbauen kann. Genauso ist es mdglich, dass das Selbst zu-
gunsten stirkerer Impulse (z.B. Triebe) in den Hintergrund tritt. Dies wére dann
ein Mensch, dessen Handeln weitgehend triebgesteuert und ausschlieBlich der
Triebbefriedigung unterworfen ist. Narzisstische Storungen werden in der
Selbst-Psychologie von Kohut nicht dem Triebbereich zugeordnet, sondern wer-
den als ,,ungeordnete Inhalte des Selbst bezeichnet. Diese Zersplitterung und
Fragmentierung des iibergeordneten Selbst solle dann erst dazu fiihren, dass ein
Mensch auf das eigene Selbst aufmerksam wird. In diesem Fall wiirden sich
Teile des Selbst verselbststindigen. Dies konne dann dazu fiihren, dass bestimm-
te Bewusstseinsinhalte eine iberméchtige Bedeutung erlangen.

305 Kohut, H., ,,Die Heilung des Selbst*, S.67.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.2. Bewusstseinskultur und psychoanalytische Theorie 177

In Bezug auf die vorliegende Arbeit lassen sich hieraus folgende Fragen ab-
leiten:

Konnen Grenzsituationen zur Desintegration des Selbst filhren? Wenn ja, stellt
eben diese Herausldsung von Inhalten aus einem bisher integrierten Ganzen die Vo-
raussetzung fiir eine Umgestaltung von Denk- und Verhaltensmuster dar?

Um diese Fragen diskutieren zu kénnen, soll im Folgenden aufgezeigt werden,
warum Kohut die Herangehensweise Freuds, die die eines duBeren rationalen
Beobachters war, fiir nicht ausreichend hielt, um psychologische Phdnomene wie
Storungen des Selbst beurteilen zu kénnen.

Kohut betont, Freud sei in erster Linie mit wissenschaftlichem Interesse
vorgegangen. Sein Ziel sei die Erlangung von Wissen und weniger die Gesund-
heit selbst gewesen:

,,Freuds Werte waren nicht in erster Linie solche der Gesundheit. Es war axioma-
tisch fiir ihn, dass es wirklich erstrebenswert sei, so viel wie moglich zu wissen: [...]
die diese wissenschaftliche Weltsicht zu seinem personlichen kategorischen Impera-
tiv, seiner personlichen Religion machten — unnachgiebig der Aufgabe, die Wahrheit
zu erkennen, sich der Wahrheit zu stellen, die Realitiit klar zu sehen.*“*%

Dieses Zitat ist deshalb bemerkenswert, weil Kohut deutlich macht, dass zu den
vordergriindigen Zielen Freuds nicht die Wiedererlangung der Gesundheit, son-
dern die Wahrheitssuche gehdrte. Dies wiirde in Bezug auf die Thematik der
vorliegenden Arbeit bedeuten, dass die bloBe Wahrheitssuche und ein innerer
Heilungsprozess trotz unabwendbarer korperlicher Beschrankungen nicht das-
selbe sind. Das wiirde bedeuten, dass die von Freud vorgeschlagene Exploration
unbewusster psychischer Vorginge nicht das Heil des Patienten, sondern viel
mehr die Erkenntnis einer Wahrheit zum Ziel haben wiirde.

Freud habe diese Wahrheit auch fiir sich selbst eingefordert, insbesondere
als es um seine eigene Krebsdiagnose ging. Das Problem besteht nun darin, dass
die Menschen an Wahrheiten zerbrechen konnen und jede Wahrheit eine be-
stimmte Zeit bendtigt, um akzeptiert und angenommen zu werden. Kohut vermu-
tete, dass die Erkenntnis dessen, was einen Menschen ausmacht, sein Selbst, eine
weniger objektiv-wissenschaftliche Sichtweise erforderlich macht. Hier stellt
sich wieder die Frage, ob sich das menschliche Bewusstsein in seiner Gesamtheit
mit den objektiven Methoden duBlerer Betrachtung erfassen lasst. Freuds Heran-
gehensweise sei die eines empirischen Wissenschaftlers:

306 Kohut, H., ebd., S. 68.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

178 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

,,Er untersuchte das Innenleben des Menschen, einschlieSlich — insbesondere —
seines eigenen. Aber — und hier liegt das entscheidende Ergebnis — er betrachtete das
Innenleben des Menschen mit der Objektivitit eines duleren Beobachters, aus dem
Blickwinkel also, den der Wissenschaftler seiner Zeit vervollkommnet hatte gegen-
iiber der duBleren Umgebung des Menschen, in den biologischen Wissenschaften und
vor allem der Physik.«*"’

Wenn es nun aber darum gehen soll, sich in einem Selbstreflexionsprozess mit
der eigenen Lebensgeschichte zu versdhnen, so mufl im Hinblick auf die kriti-
schen Anmerkungen von Kohut bezweifelt werden, dass dies anhand theoreti-
scher Ableitungen und dem Bestreben nach groStmdglicher Objektivitdt gelingen
kann.

Eine tiefere Erkenntnis scheint nur moglich, wenn die teilnehmende Be-
obachtung um jenes Zartgefiihl erweitert wird, das zum Beispiel Friedrich Nietz-
sche eingefordert hatte.

Kohut hélt die theoretischen Begriffsbildungen Freuds fiir nicht umfassend
genug, um die gesamte Bandbreite der menschlichen Existenz zu erfassen:

,.die theoretischen Begriffsbildungen Freuds [...] sind [...] nicht hinreichend an-
wendbar auf Stérungen des Selbst und andere[r] psychologischer Phdnomene, die im
Bereich der Psychologie des Selbst liegen — Phénomene, zu deren Beobachtung und
Erklarung eine wissenschaftliche Objektivitdt mit breiterer Basis erforderlich ist als
die des Wissenschaftlers des 19. Jahrhunderts — eine Objektivitit, die die introspek-
tiv-empathische Beobachtung und die theoretische Begriffsbildung des teilnehmen-
den Selbst umfasst.«*%

Diese Schlussfolgerung von Kohut stellt eine Entwicklung innerhalb der psycho-
analytischen Theorie dar, von einer rationalen, wissenschaftlich ausgerichteten
Beobachtung hin zu einer introspektiv-empathischen Beobachtung. Die aufge-
zeigte Entwicklung ergibt einen verdnderten Betrachtungswinkel. Dies wire
genau jene Verdnderung, die heilsam erlebt werden konnte. Freud war selbst
Krebspatient und forderte fiir sich, die volle Wahrheit zu erfahren. Der néchste
Schritt wire dann die Uberlegung, welche Méglichkeiten sich fiir den Patienten
aus einer solchen Wahrheit (z.B. unheilbare Krebserkrankung) ergeben konnen.
Kohut erkannte, dass hierfiir eine breitere Basis der Betrachtung notwendig sei.

In Bezug auf die Thematik der vorliegenden Arbeit wire zu fragen, ob
durch die Bewusstwerdung des Selbst heilende Krifte freigesetzt werden kon-
nen.

307 Kohut, H., ebd., S. 70.
308 Kohut, H., ,,Die Heilung des Selbst®, S. 71.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.2. Bewusstseinskultur und psychoanalytische Theorie 179

Unbewusstes und Verdréingtes

Vergessen, Verdringen oder Abwehr konnen kreative Mechanismen im Sinne
einer Selbstheilung sein, gerade dann, wenn dem Ich die aktuellen Lebensum-
stinde unertraglich werden. Verdriangte Erlebnisse ,,verfallen dem Unbewuss-
ten "

Jung driickt sich vorsichtig aus und vermeidet es, dem Unbewussten be-
stimmte ,typische Funktionen“ zuzuschreiben. Jung rdumt aber ein, ,.dass das
Unbewusste, soviel wir derzeit sehen kénnen, eine kompensatorische Funktion
im Hinblick auf das Bewusstsein hat. Was das Unbewusste an und fiir sich ist,
dariiber ist jede Spekulation iiberfliissig. Es ist, seiner definierten Natur nach,
Jjenseits aller Erkennbarkeit.*"°

Dieses Zitat ist bemerkenswert, da es klarstellt, dass es keine iiberpriifbaren
Erkenntnisse iiber das Unbewusste gibt. Wenn in einem Strukturmodell ein ,,Un-
bewusstes” als GroBe angenommen wird, so handelt es sich um eine hypotheti-
sche Annahme.

Die Feststellung von Jung ist entwaffnend und ehrlich. Es kann demnach
nicht behauptet werden, die psychoanalytische Lehre beinhalte vertiefte und
detaillierte Kenntnisse iiber ein Unbewusstes.

Was ist hieraus fiir die vorliegende Arbeit abzuleiten? Es bedeutet, dass
vermutlich der liberwiegende Teil des menschlichen Bewusstseins dem Wach-
bewusstsein verborgen ist und bleibt. Die Annahme von Bewusstseinsschichten,
die tiefer reichen als das Wachbewusstsein oder der Traumschlaf ist eine Vor-
stellung, die sich auch in den Upanischaden finden ldsst. In den Upanischaden
erfahren jene Bewusstseinsebenen, die jenseits des Wachbewusstseins liegen,
eine besondere Wertschédtzung. Die Erleuchtung wird in den Upanischaden als
ein Bewusstseinszustand aufgefasst, der weiter und tiefer reicht als der traumlose
Schlaf.

Kultur und Kreativitét

In den Ausfithrungen zu den Kiinstlern Beuys und Gormley war auf deren erwei-
terten Kunstbegriff eingegangen worden. Fiir beide Kiinstler stellt Kreativitét
einen Schliissel dar, um den Daseinsfragen zu begegnen. Der franzodsische Psy-
choanalytiker Lacan verwies auf den Konflikt zwischen individuellen kreativen
Kriften und einem kulturellen Umfeld.

309 Jung, C.G., “Typologie”, S. 115.
310 Jung, C.G. “Typologie”, S. 115.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

180 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

Lacan schreibt einer kulturellen Bewegung eine ,,Verschmelzungs- und
Homogenisierungsfunktion® zu: ,,Etwas, das mit gewissen Eigenschaften ent-
steht, eine gewisse Frische, eine gewisse Spitze. Das ist eine Knospe. Besagte
kulturelle Bewegung knetet sie durch, so sehr, bis dass sie vollstindig reduziert,
ehrlos, mit allem zusammenhdngend wird. <3

Diese Uberlegungen kénnen auch in den Kontext der vorliegenden Arbeit
gestellt werden. Dies soll kurz erldutert werden: Die Teilnehmerinnen der Acht-
samkeitsstudie erkldrten, ihr grofiter Wunsch sei es, ihr altes Leben wiederzuha-
ben. Hier lieBe sich kritisch hinterfragen, was denn der eigene Wunsch und was
der Wunsch des umgebenden Kollektivs (Freunde, Familie, Kollegen) ist. Sind
vielleicht die Wiinsche nach dem alten Leben vor allem verinnerlichte von auflen
herangetragene Erwartungen? Intendierte Bewusstseinsprozesse kdnnen zu mehr
Klarheit verhelfen.

Kulturelle Kontexte haben fiir Lacan vor allem eine Entlastungsfunktion.
Sie geben Inhalte vor und entlasten das eigene Denken. Wie er dies versteht,
zeigt das folgende Zitat:

,»Glauben Sie deshalb nicht, die Kultur sei ein von mir missbilligtes Ziel. Das
liegt mir ziemlich fern. Es entlastet. Es entlastet von der Funktion des Denkens. Es
entlastet von der einzigen Sache, die einen kleinen Nutzen hitte in dieser Funktion,
die ganz und gar von niederem Rang ist.“*'?

Was kann hieraus fiir einen intendierten Bewusstseinsprozess abgeleitet werden?
Kulturelle Kontexte beinhalten auch konventionelle Vorstellungen von Gesund-
heit, Schonheit und Krankheit. Ein Prozess des bewussten Nachdenkens und der
Selbstreflexion konnte dazu beitragen, einen gewissen Abstand zu externen oder
verinnerlichten Bewertungsmustern zu erlangen. Es ist anzunehmen, dass ein
Umfeld mit erstarrten gesellschaftlichen Konventionen eher hinderlich fiir die
Ausgestaltungsmoglichkeiten individueller Kreativitit und Phantasie ist. Dies
wiederum kann in einem Selbstreflexionsprozess Schuldgefiihle hervorrufen
(z.B. Schuldgefiihle, im Falle einer Verhaltensinderung den gesellschaftlichen
Erwartungen nicht mehr zu entsprechen).

311 Lacan, J., ,,Meine Lehre®, S. 78.
312 Lacan, J., ,,Meine Lehre®, S. 75.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.2. Bewusstseinskultur und psychoanalytische Theorie 181

Erkenntnis der Idee

Der Psychoanalytiker und Begriinder der Individualpsychologie, Alfred Adler
(1870 — 1937), erlautert anhand der Lebensgeschichte von Dostojewski, wie eine
Pragung das Leben eines Menschen wie ein roter Faden durchdringen kann:

... und iiberdenkt seine ganze Kindheit, seine ganze Entwicklung und seinen
ganzen Lebensinhalt. Da bleibt seine Aufmerksamkeit plotzlich an folgender Erin-
nerung haften: er entfernte sich einst etwas zu weit vom Gute seines Vaters, ging
querfeldein, als er plotzlich erschrocken stehen blieb, da er einen Ruf vernommen
hatte: ‘der Wolf kommt!” Rasch eilte er zuriick in die schiitzende Néhe des Vater-
hauses und erblickte auf dem vorliegenden Acker einen Bauern, zu dem er sich
fliichtete. Weinend und dngstlich umklammerte er dessen Arm und berichtete von
dem Schrecken, der ihm widerfahren war. Der Bauer machte mit seinen Fingern das
Kreuz iiber den Knaben, trostete ihn und versprach, er werde ihn nicht vom Wolf
fressen lassen.**"

Adler sieht im verinnerlichten Bild vom Wolf die ,Richtungslinie von
Dostojewskis Aktivitit, die ihn immer wieder zu den armen, gldubigen Bauern
zuriickfiihren sollte.

Aus den Ausfithrungen Adlers ergeben sich folgende weiteren Uberlegun-
gen: Jeder Mensch hat Prigungen erfahren, die sich nicht einfach abschiitteln
lassen, sondern die wie ein Grundmotiv in wechselnden Ausprigungen und je
nach Lebenssituation ins Bewusstsein gelangen konnen. Priagungen konnen hilf-
reich sein, sie konnen aber auch als Last empfunden werden. Es ist aber mdglich,
lebensgeschichtlich Angelegtes und Unabénderliches anzunehmen und zu integ-
rieren. Dies bedeutet im Hinblick auf die Vergangenheit, zu akzeptieren, wie
man geworden ist und kann im Hinblick auf die Zukunft bedeuten, die eigenen
Grenzen, den eigenen Schatten zu akzeptieren. Der Wunsch, das eigene Leben
auf eine Formel bringen zu wollen, in der sich alle Widerspriiche aufheben, ver-
eitelt gerade das Beabsichtigte.

Die naheliegende Herangehensweise wére es, angenehme Erinnerungen und
Erfahrungen zu bewahren und Unangenehmes zu verdridngen. Aber gerade hier-
durch wird der Leidenskreislauf weiter unterhalten, weil das Unangenehme in
tieferen, unbewussten Schichten weiterwirkt und tiber Trdume und Gefiihle ins
Bewusstsein zuriickflieSt. Interesselose Selbstannahme bedeutet zunéchst, nicht
bewerten zu wollen als z.B. ,,gut” oder ,,schlecht”, ,niitzlich“ oder ,nicht niitz-
lich* etc., sondern ist mehr ein interesseloses Betrachten seiner selbst. Dies ist

313 Adler, A., ,,Praxis und Theorie der Individualpsychologie®, Anaconda Verlag, Kéln 2012, S.
341f.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

182 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

die eigentliche Schwierigkeit, da Bilder und Erinnerungen Gefiihle ausldsen und
Gedanken binden kdnnen. So ist es schwierig, ohne Bewertung lebensgeschicht-
lich Unangenehmes erneut zu betrachten, unliebsame Personlichkeitseigenschaf-
ten zu akzeptieren. Die Betrachtung von Lebensereignissen in einem groferen
raumlichen und zeitlichen (generationeniibergreifenden) Zusammenhang kann
zur Erweiterung des eigenen Bewusstseins beitragen. Raumlich konnte die Be-
trachtungsweise erweitert werden durch die Tatsache, dass auch andere Men-
schen dhnliche Erfahrungen und Schicksale erlitten haben. Zeitlich kdnnte dies
geschehen, in dem sich Ereignisse in den Lebensgeschichten anderer Menschen
verlieren. Auf der Ebene von Erinnerungen und Erfahrungen ergeben sich auf
diese Weise weitreichende Verflechtungen mit Erfahrungen und Erinnerungen
unzdhliger anderer lebender oder verstorbener Individuen. Die Begegnung des
Kindes in seiner Todesangstmit dem gldubigen Bauern fiihrte dazu, dass deren
lebensgeschichtlicher Erfahrungshorizont (individuelles Selbst) im Augenblick
dieser existenziellen Situation von etwas GroBerem ,,infiziert” wurde (Verwirkli-
chung einer immateriellen Idee).

Jung sah im Selbst eine ideelle Grofe, die alle Bewusstseinsinhalte umfasst:

,.Ich unterscheide daher zwischen Ich und Selbst, insofern das Ich nur das Sub-
jekt meines Bewusstseins, das Selbst aber das Subjekt meiner gesamten, also auch
der unbewussten Psyche ist. In diesem Sinne wére das Selbst eine (ideelle) Grofe,
die das Ich in sich begreift.“

Das Selbst stellt sich somit als eine Grofle dar, die das eigene Ich iibersteigt. In
der oben geschilderten Begegnung des jungen Dostojewski mit dem Bauern
entfaltet sich eine Moglichkeit.

Die Begegnung hétte auch einen anderen Verlauf genommen. Tatséchlich
hat der Augenblick das weitere Leben von Dostojewski entscheidend gepragt.

C.G. Jung bezeichnete die Idee als eine a priori vorhandene, als eine gege-
bene Méglichkeit von Gedankenverbindungen iiberhaupt.’"*

Fiir einen intendierten Selbstreflexionsprozess ldsst sich ableiten, dass das
eigentliche ,,Ziel” die Bewusstwerdung des (bereits vorhandenen) eigenen sub-
jektiven Ausiibungsspielraumes (und somit der in der eigenen Person angelegten
Maéglichkeiten) ist.

314  Jung, C.G., “Typologie”, S. 144.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.2. Bewusstseinskultur und psychoanalytische Theorie 183

Schuld und Scham

Schuld und Scham sind aus der Sicht der psychoanalytischen Theorie wichtige
Begriffe. Der Psychoanalytiker Léon Wurmser (geb. 1931) bezeichnete die
Scham als Tor zum Bewusstsein. Intendierte Bewusstseinsprozesse kdnnen,
wenn eine Abstandnahme misslingt, Scham- und Schuldgefiihle verstirken. Im
Folgenden soll auf die Uberlegungen Wurmsers zur Entstehung von Schamge-
fithlen ndher eingegangen werden.

Wurmser bezieht sich in seinem Werk ,,Die Maske der Scham® auf den eng-
lischen Psychoanalytiker Joseph Sandler (1927 — 1998), der zwischen &ufBleren
und inneren Erwartungen unterscheidet. Anhand dieser Erwartungen ergeben
sich duBlere und innere Bilder. Das &uflere Bild wére demzufolge, das ,, Bild, das
andere von mir haben sollen*>"” Das innere Bild ergibt sich aus dem, wie ich
sein will. An den Bildgrenzen ergeben sich nun unterschiedliche Konflikte.

Das duBere Bild wird durch die Spannung zwischen Ich und Uber-Ich, also
der Spannung zwischen dem Ich und ins Bewusstsein integrierten (verinnerlich-
ten) kulturellen Geboten und Verboten erzeugt. Grenziiberschreitungen in die-
sem Bereich konnen zu Schuldgefiihlen fiihren.

Das innere Bild dagegen entstehe aus der Spannung zwischen dem Ich und
dem Ich-Ideal. Wenn ein vom Ich-Ideal veranlagtes Ziel nicht erreicht werden
konne, tauche die Scham auf'® Schamgefiihle ergeben sich demnach an der
Grenze zwischen Ich und Ich-Ideal.

Aus dieser Hypothese ergeben sich Schlussfolgerungen fiir die vorliegende
Arbeit. Wenn zum Beispiel ein sportlicher jiingerer Mann (Marathonliufer) beim
Training nach 100 m wegen stirkster Riickenschmerzen abbricht und die weitere
Diagnostik einen Knochenmarkbefall durch eine Plasmazellleukdmie ergibt, so
hat dies erhebliche Konsequenzen fiir das Selbstbild dieses Mannes. Er sagt, er
habe das Vertrauen in seinen Korper verloren. Einem Meditations- und Acht-
samkeitstraining steht er ablehnend gegeniiber, weil er sich scheut, in seinen
Korper hineinzuspiiren.

Es konnte angenommen werden, dass er sich vor dem genaueren Hinschau-
en scheut, vielleicht auch deshalb, weil er weil3, dass er vermutlich nie mehr ins
alte (leistungsstarke) Leben zuriickkehren wird.

Wurmser bezeichnete die Scham als die Hiiterin des privaten Selbst:

,Die Scham als Haltung — pudor — behiitet das getrennte private Selbst mit seinen
Grenzen und verhindert sowohl das Eindringen der anderen von auflen in den priva-

315 Vgl Wurmser, L., ,,Die Maske der Scham*, S. 132.
316 Vgl. Wurmser, L., ,,Die Maske der Scham*, S. 132.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

184 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

ten Bereich wie auch die Erfiillung der Wiinsche zur Verschmelzung mit dem ande-
ren, zur Selbstauflosung von innen. So beschiitzt sie die Integritdt des Selbst als
Abwehr gegen iibermifliges Ausgesetzt- und Blofigestelltsein und Neugier, wihrend
sie gleichzeitig den die Gemeinschaft leitenden Idealen und zusammenhaltenden
Formen durch die ihr innewohnende Ehrfurcht — aidos, jir ‘a, jing — sowie durch die
Sanktionen der Lécherlichmachung und der Schande dient.«*"”

Der oben bereits erwéhnte Patient fiel durch sein weiterhin sportlich betontes
AuBeres auf (sportliche, jugendliche Kleidung, Sportschuhe), was darauf hinwei-
sen konnte, dass er an diesem Bild von sich festhalten mochte. Tatsédchlich war
die Erkrankung weit fortgeschritten (Rezidiv trotz Hochdosistherapie und allo-
gener Stammzelltransplantation). Die Enttduschung iiber seinen versagenden
Korper war zu groB, als dass er sich imstande sah, die von der Krankheit aufge-
zwungenen korperlichen Grenzen in einem Selbstreflexionsprozess zum Gegen-
stand der Betrachtung zu machen.

Wenn es nicht gelingt, die eigene BloBe vor sich selbst auszuhalten, diirfte
es sehr viel Feingefiihl erfordern, den geeigneten Modus im Umgang mit sich
selbst zu finden.

Schlaf

Viele wichtige Bewusstseinsleistungen erfolgen im Schlafzustand. Dessen war
sich bereits Freud bewusst. Im Wachzustand unvollendete Gedankengénge kon-
nen im Schlafzustand zu Ende gedacht werden und ,aufbereitet erneut dem
Wachbewusstsein zugefiihrt werden.

Durch die neurowissenschaftliche Forschung ist mittlerweile bekannt, dass
die Ausgestaltung und Verarbeitung sinnlicher Eindriicke durch erregende und
hemmende Neurotransmittersysteme beeinflusst werden. Erregung und Hem-
mung sind wiederum abhéngig von dufleren und inneren Rhythmen.

Ein wichtiges hemmendes und schlafforderndes Neurotransmittersystem ist
das GABA-System. Neben der schlafférdernden Wirkung hat es einen beruhi-
genden, blutdrucksenkenden und angstlosenden Einfluss auf das Gehirn und die
korperlichen Funktionen. Ein anderes wichtiges Neurotransmittersystem, das die
innere Zufriedenheit und Gelassenheit sowohl im Schlaf- als auch im Wachzu-
stand fordert, ist das Serotoninsystem.

317 Wurmser, L., “Die Maske der Scham”, S. 126.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.2. Bewusstseinskultur und psychoanalytische Theorie 185

Freud waren diese Neurotransmittersysteme nicht bekannt. Aus dem fol-
genden Zitat geht aber hervor, welche gro3e Bedeutung er intellektuellen Leis-
tungen im Schlafzustand beimaB:

,,Wir haben einerseits Belege dafiir, dass selbst feine und schwierige intellektuel-
le Arbeit, die sonst angestrengtes Nachdenken erfordert, auch vorbewusst geleistet
werden kann, ohne zum Bewusstsein zu kommen. Diese Félle sind ganz unzweifel-
haft, sie ereignen sich zum Beispiel im Schlafzustand und &ufleren sich darin, dass
eine Person unmittelbar nach dem Erwachen die Losung eines schwierigen mathe-
matischen oder anderen Problems weil3, um das sie sich am Tage vorher vergeblich
bemiiht hatte.«*'*

Bemerkenswert erscheint hierbei, dass in den iiber 2000 Jahre alten Texten der
Upanischaden dem Schlaf grofite Wertschitzung entgegengebracht wird und er
in der Hierarchie der Bewusstseinszustinde eine groflere Bedeutung hat als der
Wachzustand. Im Schlaf sind die Assoziationen der Ich-Kontrolle entzogen.

Freud hatte erkannt, dass viele innerpsychische Vorginge unbewusst ablau-
fen und dass ,,es Personen gibt, bei denen die Selbstkritik und das Gewissen,
also iiberaus hochgewertete seelische Leistungen, unbewusst sind und als unbe-
wusst die wichtigsten Wirkungen dufern.«>"

Im Zustand der Ablenkung und Zerstreuung abgebrochene oder tagsiiber in
den Hintergrund getretene Assoziationsketten konnen im Schlaf zu Ende gedacht
werden und unbewusst zu folgerichtigem Verhalten im darauffolgenden Wach-
zustand fiihren. Es ist aber auch mdglich, dass diese im Schlaf fortgefiihrten
Gedankenprozesse den Schlaf selbst beeintrachtigen oder dazu fiithren, aus dem
Schlaf aufzuwachen. Im Wachzustand verdrangte Gefiihle (Schuld, Scham, Ver-
sagen) konnen im Schlaf hervortreten und ,,unbewusste” Spuren im Wachzu-
stand hinterlassen. Die psychoanalytische Theorie geht nun davon aus, dass
solche unbewussten Prozesse im Lebensvollzug eine 6konomisch bedeutende
Rolle spielen kénnen.

In den Upanischaden entspricht der Traumschlaf der zweiten Bewusstseins-
stufe, die unmittelbar dem wachen Bewusstseinszustand folgt. Dem Traumschlaf
wird in den Upanischaden im Gegensatz zur psychoanalytischen Theorie keine
groflere Bedeutung beigemessen. Der traumlose Schlaf sei dagegen ein ,,Wun-
der” des Lebens. Die psychoanalytische Theorie stellt dagegen die Inhalte des
Traumschlafes als einen wichtigen Ansatzpunkt fiir die freien Assoziationen dar,
weshalb Klienten in der Regel vom Analytiker ermuntert werden, zuerst {iber die

318 Freud, S., ebd., S. 254.
319 Freud, S., ,,Das Ich und das Es*, Gesammelte Werke, Band XIII, S. 254.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

186 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

zuriickliegenden Traumbilder zu assoziieren. Personenbezogene Trauminhalte
sind dagegen kein Gegenstand weiterer Erdrterungen in den dialogischen Texten
der Upanischaden. Hier zeigt sich in Bezug auf die vorliegende Arbeit ein we-
sentlicher Unterschied. In der psychoanalytischen Theorie soll Trauminhalten
bewusst nachgespiirt werden. Die Blickrichtung ist somit auf das personliche
Erleben des Einzelnen ausgerichtet. Dies ist in den Upanischaden genau umge-
kehrt. Die Blickrichtung fiihrt von den personlichen Erlebnisinhalten weg.

Der Selbstreflexionsprozess stellt sich als dialogisches Geschehen in der
psychoanalytischen Theorie v6llig anders dar als in den Upanischaden. Es han-
delt sich um unterschiedliche Betrachtungswinkel auf die Inhalte des menschli-
chen Bewusstseins.

Die Blickrichtung auf bewusste oder verdringte Inhalte des personlich Er-
lebten ist dem westlichen Menschen vertraut. Es stellt eine sehr ichbezogene
Blickrichtung dar. Das angsterfiillte und leidende Ich steht im Fokus des Interes-
ses. Im Rahmen eines Bewusstseinsprozesses zum Beispiel in Form eines psy-
chotherapeutischen Verfahrens soll in einem ,,beschiitzen Umfeld” der Einzelne
befdhigt werden, mit der eigenen Lebenssituation und deren Inhalten besser
umgehen zu kdnnen.

Eine Herangehensweise, wie sie in den Dialogen der Upanischaden gelehrt
und gezeigt wird, wiirde bedeuten, die eigenen Inhalten (Angste, Sorgen, Da-
seinszwénge) zwar wahrzunehmen, ihnen aber keine weitere Bedeutung beizu-
messen. Diese interesselose Betrachtung eigener Gefiihle und Gedanken diirfte
fiir den westlichen Menschen befremdlich und ungewohnt sein. Die Herange-
hensweise der psychoanalytischen Theorie ist dagegen vom Interesse an den
eigenen Gedanken und Gefiihlen gegeniiber geprégt. Es soll sogar versucht wer-
den, mehr iiber die Ursachen der eigenen Gedanken und Gefiihle zu erfahren.

Die psychoanalytische Herangehensweise mag intellektuell anmuten. Sie
scheint aber symptomatisch zu sein fiir den Betrachtungswinkel des westlichen
Menschen.

Arbeits-, Genuss- und Liebesféhigkeit

Ein Mensch ist nach Sigmund Freud seelisch gesund, wenn er arbeiten, lieben
und genieBen kann. Hieraus ergeben sich die Beziige zur vorliegenden Arbeit.
Die an der Studie teilnehmenden Frauen sind beziiglich ihrer Brustkrebserkran-
kung ,.geheilt”. Tatsdchlich kann es bei Krebspatienten trotz organmedizinischer
Heilung zu dauerhaften Storungen der Arbeits-, Genuss- und Liebesfdhigkeit
kommen. Wenn keine organische Ursache vorliegt, so wére aus Sicht der psy-
choanalytischen Theorie ein Ansatzpunkt zur weiteren Aufklirung ein intendier-

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.2. Bewusstseinskultur und psychoanalytische Theorie 187

ter Selbstreflexionsprozess. Dies kommt der Idee eines personlichen Heilauftra-
ges sehr nahe, denn es geht im psychoanalytischen Verfahren vor allem darum,
dass der Klient selbst zu tieferer Einsicht und Erkenntnis iiber sich selbst ge-
langt. Der Analytiker ist vielmehr ein Zuhorer im Hintergrund, der durch geziel-
te Fragen den Bewusstseinsprozess der freien Assoziation beeinflussen kann
oder auch nicht. Dieser Vorgang erinnert an einen méeutischen Prozess, bei dem
es darum geht, die ,,richtigen® Fragen zu stellen.

Es soll im Folgenden erldutert werden, wie sich aus Sicht der psychoanaly-
tischen Theorie ein gelenkter Selbstreflexionsprozess darstellt.

Freud hatte die Vorstellung, dass es moglich sei, durch die Technik der
freien Assoziation Inhalte aus tieferen Bewusstseinsschichten und damit zum
Beispiel auch nicht eingestandene Schuld- und Schamgefiihle bewusst werden zu
lassen. Durch Erkenntnis und Einsicht in die zugrunde liegenden inneren Vor-
géinge sollen dann Reifungsprozesse angestofen werden.

Freud versuchte, durch freie Assoziation des Klienten dessen unbewusste
Vorgénge fiir das Wachbewusstsein sichtbar zu machen. Die unbewussten inne-
ren Bilder sollen anhand von Wortvorstellungen wahrnehmbar gemacht werden:

,Die Rolle der Wortvorstellungen wird nun vollends klar. Durch ihre Vermitt-
lung werden die inneren Denkvorgénge zu Wahrnehmungen gemacht. Es ist, als
sollte der Satz erwiesen werden: alles Wissen stammt aus der duferen Wahrneh-
mung. Bei einer Ubersetzung des Denkens werden die Gedanken wirklich — wie von
auBen — wahrgenommen und darum fiir wahr gehalten <’

Aus dem vorliegenden Zitat ldsst sich die Vorstellung Freuds darlegen, dass ein
Mensch die inneren Konflikte erst wahrnehmen kénne, wenn sie von ,,auflen®, in
Form von ausgesprochenen Wortvorstellungen an das Bewusstsein herangetra-
gen werden.

Im psychoanalytischen Verfahren geschieht dieser Prozess in einem be-
stimmten therapeutischen Rahmen. Der Klient liegt auf einer Liege oder einem
Bett ohne Sichtkontakt zum zuhdrenden Analytiker. Der Analytiker kann die
freien Assoziationen des Klienten kommentieren oder in Form gezielter Fragen
(zum Beispiel durch Aufgreifen bestimmter Motive aus einem geschilderten
Traumerlebnis des Klienten) lenken. Diese Sitzungen sollen in der Regel hoch-
frequent (mehrmals wochentlich) und iiber einen lidngeren Zeitraum (unter Um-
standen Jahre) stattfinden. Auf diese Weise entsteht ein Art ,,kreativer Raum* fiir
einen Bewusstseinsprozess aullerhalb des Alltages. Was nun in diesem Rahmen
geschieht oder geschehen kann, hdngt von vielen Faktoren ab. Die wachsende

320 Freud, S., ebd., S. 250.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

188 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

therapeutische Beziehung zwischen Klient und Analytiker soll es ermdglichen,
dass traumatische Bewusstseinsinhalte (Erinnerungen) im beschiitzen Rahmen
aufgearbeitet werden konnen. Am Ende eines solchen (oft iiber Jahre andauern-
den) Prozesses soll sich der Klient emanzipieren. Auf die Thematik der vorlie-
genden Arbeit bezogen wiirde Emanzipation in diesem Sinne bedeuten, die im
therapeutischen Rahmen durchlebten erweiterten Moglichkeiten im Alltag um-
setzen zu konnen.

Gottesbild und Spiritualitét

Im Umgang mit Religion und Spiritualitdt zeigen die verschiedenen psychoana-
lytischen Schulen erhebliche Unterschiede. Dies soll anhand von Zitaten von
Jung und Frankl aufgezeigt werden. Fiir die vorliegende Arbeit erscheint dies
insofern von Bedeutung, weil sich die Frage stellt, ob ein intendierter Bewusst-
seinsprozess, um lebensgeschichtlich verséhnend wirken zu koénnen, auf Be-
wusstseinsinhalte angewiesen ist, die liber das Ich hinausreichen. In den Upa-
nischaden soll der Mensch sich als Teil einer groBBeren Wirklichkeit begreifen.
Das folgende Zitat von C.G. Jung soll zeigen, dass die Vorstellung einer bewuss-
ten Personlichkeit als Teil eines Ganzen auch in der psychoanalytischen Theorie
zu finden ist:

,Es gibt nur eine einzige Bedingung, unter der man die Stimme legitimerweise
die eigene nennen konnte, wenn man namlich annimmt, die bewusste Personlichkeit

sei der Teil eines Ganzen oder ein kleinerer Kreis, der in einem groferen enthalten
g «321
1st.

Die Uberlegungen Jungs fithren zu der Annahme von der Existenz iiberindividu-
eller Archetypen, zu denen auch das Gottesbild gehdre. Jung argumentiert, dass
sich dem menschlichen Bewusstsein in Form von Trdumen und Visionen Ideen
aufdringen. Zu diesen Ideen gehort auch die Vorstellung eines ,,inneren Gottes®.
Jung betont, dass die Annahme einer Gottesidee eine ,,unwissenschaftliche Hy-
pothese sei. Tatsdchlich verschaffen sich ,,mystische* Ideen Raum. Dies ge-
schieht liber die Trdume und Sehnsiichte. Jung hilt dies keineswegs fiir einen
Gottesbeweis, sondern fiir das Vorhandensein eines archetypischen Bildes einer
Gottheit. Diesem Archetypus komme aber gro3e Bedeutung und groBer Einfluss
Zu.

321 Jung, C.G., ebd., S. 44.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.2. Bewusstseinskultur und psychoanalytische Theorie 189

C.G. Jung postuliert die Existenz eines archetypischen Gottesbildes, das aus
einem Unbewussten generiert werde und wesentlich mehr umfasse, als ein ein-
zelner Mensch begreifen konne. Infolge dieser (unbewussten und iiber das Indi-
viduum hinausgehenden) Matrix erachtet Jung den einzelnen Menschen als auf-
nahmefahig fiir religiose Erfahrungen.

Jung sieht den Menschen somit als Teil eines Groen. Der Mensch ist damit
keine unabhéngige, autonome Einheit, sondern liber das Unbewusste mit einem
GroBeren verbunden.

Die Vorstellung eines im ,,Es“ verankerten Gottesbildes lehnte Frankl ab.
Der Psychoanalytiker Frankl stellt nun die Frage, ob dann das Gewissen aus dem
Menschen selbst komme und ob es einen ,,autonomen kategorischen Imperativ*
geben konne. Das Gewissen war von Freud dem Uber-Ich zugeordnet worden.
Es handle sich dabei um die Introjektion der Vater-Imago. Hiervon grenzt sich
Frankl deutlich ab. Frankl versucht zu zeigen, dass sich moralisches Handeln nur
aus der Transzendenz heraus begreifen lasst:

,Ich diirfte also das Phdnomen des Gewissens dann nicht blof in seiner psycho-
logischen Faktizitdt, sondern in seiner wesentlichen Transzendentalitit begreifen;
‘Knecht meines Gewissens’ kann ich also eigentlich nur dann sein, wenn die Zwie-
sprache mit meinem Gewissen echtes Zwiegesprich ist, also mehr als bloBes Selbst-
gespriach — wenn mein Gewissen also mehr ist als mein Ich: wenn es Sprachrohr ist
von etwas anderem.“**

Im Grunde genommen dhnelt dieser Konflikt zwischen den verschiedenen psy-
choanalytischen Schulen der Auseinandersetzung von Schopenhauer mit der
Annahme eines kategorischen Imperativs von Kant.

Frankl bezweifelt, dass sich ein kategorischer Imperativ blof3 aus einer Im-
manenz herleiten ldsst. Fiir ihn kann der kategorische Imperativ nur aus der
Transzendenz heraus legitimiert werden. Wie er dies versteht, soll das folgende
Zitat aufzeigen:

.50 kann es denn auch letztlich gar keinen autonomen ‘kategorischen Imperativ’
geben; denn jeder kategorische Imperativ erhélt seine Legitimation ausschlieBlich
von der Transzendenz, aber nicht von der Immanenz. Sein kategorischer Charakter
steht und fallt mit dieser seiner Transzendenz und lésst sich daher aus der Immanenz
auch nicht ableiten.**?

322 Frankl, V., ,.Der unbewusste Gott*“, S. 40.
323 Frankl. V., ,Der unbewusste Gott*“, S. 44.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

190 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

Frankl kritisiert Jung dafiir, dass er die unbewusste Religiositét ins Es verlagert
habe. Indem Jung sie dem kollektiven Unbewussten zuordnet, bleibe sie ,,im
Menschen*: ,Nach Jung ist ‘Es’ in mir religios — aber nicht ‘Ich’ bin dann gldu-
big. ‘Es’ treibt mich dann zu Gott — aber ich entscheide mich dann nicht fiir
Gott.***

Was bedeutet dies nun fiir die vorliegende Arbeit? Frankl scheint es fiir wichtig
zu halten, dass sich der Mensch fiir etwas entscheidet, das groBer ist als er selbst
und das nicht aus dem Menschen selbst kommt. Hieraus ergibt sich eine Grund-
satzfrage, ob der Mensch im Rahmen eines intendierten Bewusstseinsprozesses
aus sich selbst heraus Versohnung und tiefere Erkenntnis erfahren kann. Die
Annahmen von Jung und Frankl sind nur hypothetisch. Es gibt keine Beweise fiir
die Richtigkeit der einen oder anderen Position. BloBes Wissen iiber die eigene
Lebensgeschichte und deren tiefere Zusammenhinge scheint vermutlich allein
nicht ausreichend zu sein, um alle erfahrenen und erinnerbaren Widerspriiche mit
sich zu versdhnen. Die Aussagen von Frankl legen den Schluss nahe, dass es
heilsam sein konnte, sich bewusst fiir eine Wirklichkeit zu entscheiden, die die
eigene ichbezogene Realitdt libersteigt.

Sprache

Wortvorstellungen im Rahmen von freien Assoziationen sind geméf der psycho-
analytischen Theorie wichtige Zugangswege zu unbewussten oder verdringten
Bewusstseinsinhalten. Der franzosische Psychoanalytiker Jacques Lacan (1901 —
1981) war darum bemiiht, Sprachformeln aufzudecken, die unabhingig von
einem bestimmten kulturellen Umfeld sind.

Lacan suchte nach der universellen Sprachformel ,,auBerhalb®“ der Kultur.
Welche Bedeutung Lacan der Sprache beimaB, verdeutlicht folgende Aussage:

Nicht nur der Mensch werde in die Sprache geboren, genauso wie er in die Welt
geboren werde, sondern er werde auch durch die Sprache geboren.’”

Der Mensch werde durch die Sprache geboren, behauptet Lacan. Lacan konnte
insofern recht haben, als die Bedeutung der Sprache nicht in einem Selbstge-
sprich erfahrbar wird, sondern nur im Austausch mit einem Gegeniiber (Du).
Das Menschsein vollzieht sich am Du.

324  Frankl, V., ebd., S. 49.
325 Lacan, J., ,,Meine Lehre®, S. 35.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.2. Bewusstseinskultur und psychoanalytische Theorie 191

Fiir Lacan ist die Sprache der Schliissel zum Bewusstsein. Weil es Sprache
gebe, gebe es Wahrheit: ,,Eben weil es Sprache gibt, wie jeder sich das vor Au-
gen fiihren kann, gibt es Wahrheit. [...] Der Sprachapparat sitzt da irgendwo
wie eine Stimme auf dem Hirn. Er hat den Zugriff. <

Die spannende Frage fiir die vorliegende Arbeit ist nun, ob es Wahrheit au-
Berhalb von Sprache und Zeit geben kann? Die Thesen Lacans bediirfen weiterer
Uberlegungen. Es soll im Folgenden iiberlegt werden, welche Bedeutung die
Sprache fiir die menschliche Leiderfahrung hat.

Sprache ist in der Zeit und reprisentiert damit ein Prinzip des Lebens. Inso-
fern ist Sprache Wahrheit.

Dass der Ausdruck der Sprache die Erfahrungen und Empfindungen zutref-
fend abbilden kann, zeigt sich an der Entwicklung der Sprache, die dem zivilisa-
torischen und kulturellen Fortschritt folgt. Die Sprache ,,nétigt™ das Individuum,
Vorstellungen in zeitliche Abfolge zu bringen und verleiht damit dem Leiden in
der Zeit ein sprachliches Korrelat.

Das Leiden, die Angst und die Sorge sind zeitgebunden. Erst durch die Zeit
wird das Leiden erfahrbar. Sprache gibt dem Leiden eine Ausdrucksform. Das
Leiden erhilt durch die Sprache eine kreative Ausdrucksform.

Der Erzéhlende wihlt aus einer Vielzahl von Ereignissen solche aus, die er
in einer zeitlichen Abfolge darstellt. Die Sprache gibt dem Erzéhlenden die Mog-
lichkeit der Darstellung nicht nur der zeitlichen Abfolge, sondern auch nach
Ursache und Wirkung. Einem von Eindriicken iberwiltigten Kind fehlt die
Sprache, weil es alles gleichzeitig erzdhlen will.

Das Kind muss erst lernen, das Erlebte in zeitlicher Abfolge wiederzuge-
ben. Die Schilderung derselben Ereignisse wird von verschiedenen Personen
unterschiedlich dargestellt und ist an wechselnde Daseinszwecke gebunden.

Hieraus ergeben sich Beziige zur vorliegenden Arbeit. Im psychoanalyti-
schen Prozess geht es darum, frithere traumatische Erinnerungen der Sprache
zuzufithren. Dadurch sollen gebundene Energien freigesetzt werden. Unbewusste
Inhalte sollen mittels Wortvorstellungen ,,geboren” werden. Diese Herange-
hensweise ist dabei jedoch der buddhistischen Meditationstradition entgegenge-
setzt. Dort sollen Gedanken und Gefiihle blo betrachtet werden, ohne diese
bewerten zu wollen. Gedanken und Gefiihle werden weder geférdert noch be-
kampft, sie kommen und gehen und werden lediglich betrachtet, ohne sie zu
bewerten. Dies ist eine vollig andere Herangehensweise.

In der buddhistischen Meditation werden die Gedanken und Gefiihle be-
trachtet, ohne sie benennen oder ergriinden zu wollen. Dies gelingt, indem die

326 Lacan, J., ,,Meine Lehre®, S. 37f.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

192 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

Achtsamkeit auf das Atmen (und damit weg von den Gedanken und Gefiihlen)
gelenkt wird.

Der psychoanalytische Prozess versucht, Leiden, dem unbewusste Erfah-
rungen und Erinnerungen zugrunde liegen, sichtbar und durchschaubar zu ma-
chen. Dies geschieht durch die Sprache als einer besonderen Vorstellung von
Zeit. Die Entgrenzung des Denkens, wie sie die buddhistische Meditation kenn-
zeichnet, erdffnet Vorstellungen jenseits von Sprache und Zeit. Im psychoanaly-
tischen Prozess sollen Leiderfahrungen in Sprache und Zeit in einem anderen
Blickwinkel erfahren werden. Dies kann zu innerer Reife fiihren. Es kann aber
auch neues Leid in Sprache und Zeit hervorgerufen werden. Diese Ebene der
reflektierten Leiderfahrung in Sprache und Zeit wird in der ferndstlichen Medita-
tionspraktik génzlich verlassen.

Versohnung mit lebensgeschichtlichen Widerspriichen

Es stellt sich die Frage, wie sich aus Sicht der psychoanalytischen Theorie Ver-
s6hnungsprozesse ergeben. Ein wichtiges Kriterium des psychoanalytischen
Vorgehens ist die therapeutische Beziehung. Im Gegensatz zur Meditation erfol-
gen die freien Assoziationen des Klienten in Gegenwart eines Zuhdrers. Zwi-
schen Klient und Analytiker soll es im Verlaufe eines psychodynamischen Pro-
zesses zu einem Ubertragungsgeschehen kommen, das bedeutet, dass es zu Pro-
jektionen von Affekten und Gefiithlen zwischen Erzéhler und Zuhorer kommt.
Dieser psychodynamische Prozess findet in einem geschiitzten Umfeld statt, im
Gegensatz zum Beispiel zu Rollenkonflikten am Arbeitsplatz oder in der Fami-
lie. Im psychodynamischen Prozess kann alles gesagt, gedacht oder ausgespro-
chen werden. Im Idealfall kénnen Gedanken, die im Lebensalltag mit Scham-
und Schuldgefiihlen assoziiert sind, erstmals in Sprache ,,gegossen” und ,,gebo-
ren* werden. Dies kann befreiend wirken und eine vollig neue Erfahrung darstel-
len.

Das Problem besteht nun darin, dass es fiir die Widerspriiche und Unge-
reimtheiten der individuellen lebensgeschichtlichen Erfahrungen und Erlebnisse
keine ,,Formel* und kein ,,Patentrezept” geben kann. Der Psychoanalytiker Adler
erldutert anhand des Beispiels von Dostojewski, dass die Suche nach einer biin-
digen Formel ein ganzes Leben prigen kann.

Alfred Adler (1870 — 1937) beschreibt diesen Vorgang am Beispiel
Dostojewskis (1821 — 1881):

,»Wonach es ihn dringte in dieser Unsicherheit seiner seelischen Widerspriiche —
der bald Rebell, bald gehorsamer Knecht war, den es zu Abgriinden zog, vor denen

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.2. Bewusstseinskultur und psychoanalytische Theorie 193

er erschauerte — das war das Auffinden einer biindigen Wahrheit. Sein Grundsatz
war schon lange, bevor er ihn ausgesprochen hatte, durch die Liige der Wahrheit né-
her zu kommen, da wir ja die Wahrheit nie vollig erkennen kdnnen und immer mit
der kleinsten Liige rechnen miissen.’

Es bleibt somit die Frage, auf welche Weise solche Widerspriiche geheilt werden
konnen. Die Herangehensweise von Freud richtete sich in erster Linie auf das
Aufdecken von Wahrheiten. Wahrheiten kdnnen sehr verletzend und bitter sein.
Ein Selbstreflexionsprozess kann somit leidverstirkend wirken. Fiir Freud hatte
die erkannte Lebenswahrheit einen solchen hohen Stellenwert, dass ihm dies
wichtiger erschien als die Verséhnung und Heilung mit dem erlittenen Leid.
Adler zeigt am Beispiel Dostojewskis, dass dieser es vermochte, iiber seine Ei-
genliebe hinauszuwachsen. Dostojewski war religids geprigt und sein Leben
lang ein Suchender geblieben. In dem folgenden Zitat von Adler driickt sich der
tiefe Respekt des Psychoanalytikers vor der Lebensleistung des Dichters aus.
Ahnlich wie Adler erging es Freud im Umgang mit dem Werk Dostojewskis.

.50 war Dostojewski ein Rétselldser geworden und ein Gottsucher und hat sei-
nen Gott stérker gefiihlt als die anderen Halbschlédfer und Tréumer [.. ]

Adler hat sich in seinem Werk zur Individualpsychologie intensiv mit der Le-
bensgeschichte Dostojewskis beschiftigt. Was trotz der psychoanalytischen
Erklarungsmodelle in Bezug auf das psychodynamische Geschehen deutlich
wird, ist die Tatsache, dass sich jeder Mensch nur selbst seinen Rétseln stellen
kann.

Schlussfolgerungen

Die Ausfiihrungen zur Bewusstseinskultur und psychoanalytischen Theorie sol-
len einen intendierten Selbstreflexionsprozess aufzeigen, der nach bestimmten
Regeln ablduft und dem ein bestimmtes theoretisches Erklarungsmodell zugrun-
de liegt.

Auffallend ist hierbei, dass die bewusste Betrachtung eigener Gefiihle und
Gedanken von Interesse begleitet ist. Hierin ist ein wesentliches Unterschei-
dungsmerkmal zur buddhistischen Meditation, wo Gedanken und Gefiihle zwar
betrachtet, letztlich aber losgelassen werden sollen.

327 Adler, A., ,,Praxis und Theorie der Individualpsychologie®, S. 337.
328 Adler, A, ebd., S. 343.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

194 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

Die Herangehensweise der psychoanalytischen Lehre scheint dem Empfin-
den okzidentaler Menschen néher zu sein. Ein Grund hierfiir konnte darin liegen,
dass die Vorstellung, in der Meditation mit den eigenen Gedanken und Gefiihlen
allein zu sein, als Kontrollverlust empfunden werden kdnnte.

Ich-Menschen mdochten nicht die Kontrolle iiber ihre Bewusstseinsinhalte
verlieren. Die Ruhe und Stille einer Meditation kann das Gefiihl hervorrufen,
nicht der Reiter seiner Gedanken und Gefiihle zu sein.

Die Psychoanalyse ldsst dem Patienten mehr Freiheit, wihrend die Medita-
tion die duBeren Bedingungen (Stille und Ruhe) vorgibt. Bei der Psychoanalyse
ist der Patient auf den Therapeuten fixiert und ist dadurch weder alleine noch
einsam.

Freud hat erstmals anhand von empirischen Untersuchungen eine rationale
Untersuchung der menschlichen Gefiihle durchgefiihrt. Die psychoanalytische
Theorie ermdglicht es, sich bestimmten psychischen Phdnomenen anzunéhern.
Wie sich in der Weiterentwicklung der verschiedenen psychoanalytischen Schu-
len gezeigt hat, konnen die einzelnen Zugangswege stark voneinander abwei-
chen. Einige psychische Phidnomene kdnnen nicht mit den Mitteln der psycho-
analytischen Theorie besser verstanden werden. Dies kann aber nicht bedeuten,
dass es nicht auch andere zutreffende Modelle geben konnte.

In Bezug auf die vorliegende Arbeit sollte das Kapitel iiber die psychoana-
lytische Theorie eine Denktradition (in Form des Zerlegens und Benennens von
Bewusstseinsinhalten) darstellen, die im weitesten Sinne als humanistisch be-
zeichnet werden kann.

Die Psychoanalyse entstand als Verfahren im kulturellen Kontext humanis-
tisch gebildeter Kreise. Daraus kann jedoch nicht abgeleitet werden, dass das
Verfahren nur fiir bestimmte Bildungsschichten geeignet ist.

Die Psychoanalytikerin Annemarie Diihrssen (1916 — 1998) leitete ab 1965
im Berliner Arbeiterviertel Wedding das AOK-Institut fiir psychogene Erkran-
kungen und konnte belegen, dass psychoanalytische Verfahren auch in bildungs-
fernen Schichten erfolgreich angewandt werden konnen. lThre Untersuchungen
fithrten dazu, dass das Verfahren in den Leistungskatalog der gesetzlichen Kran-
kenkassen aufgenommen wurde.

Beim ,,0kzidentalen Zugang* zur Selbstreflexion scheint (unabhéngig von
bestimmten Bildungsschichten) das Erzéhlen und in Worte fassen ein wichtiges
Ordnungsinstrument zu sein. Bei der Meditation erfolgt dagegen die Biindelung
und Fokussierung der Gedanken iiber eine korperliche Erfahrung (zum Beispiel
achtsames Atmen). Dies erfordert zunichst einen Lernprozess im Umgang mit
den eigenen fiinf Sinnen.

Da in der hier vorgelegten Studie Frauen teilnahmen, die friiher {iberwie-
gend als Landarbeiterinnen tétig waren, ist dieser Umstand wichtig. Die psycho-

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.3. Kritik und andere Zugangswege zum menschlichen Bewusstsein 195

analytische Herangehensweise ist nicht zwangsldufig akademisch oder intellek-
tuell, sondern vielleicht vielmehr typisch westlich-okzidental. Die gezielte Be-
trachtung von Gedanken und Gefiihlen, wie sie in der psychoanalytischen Theo-
rie durchgefiihrt oder angeregt wird, ist den Menschen im westlichen Kulturkreis
néher.

Interessanterweise stehen Krebspatienten einem psychotherapeutischen oder
psychoanalytischen Verfahren aufgeschlossener gegeniiber als zum Beispiel der
Meditation. Dies zumindest ist die Erfahrung in meiner onkologisch-
psychotherapeutischen Sprechstunde.

Eine bewusste Selbstreflexion zum Beispiel im Rahmen einer Meditations-
erfahrung ohne die zuhdrende und sprechende Gegenwart eines Gegeniibers
scheint Angst auszuldsen. Das Alleinsein mit den eigenen Gedanken und Gefiih-
len ist eine Vorstellung, die als solche bereits bei manchen Patienten bedrohlich
wirkt. Genauso ist das Hineinfiihlen in den erkrankten Korper eine Erfahrung,
die dem westlichen Menschen fremd ist. Ferndstliche Meditationspraktiken be-
ziehen Korper und Geist in den Meditationsprozess mit ein. Wenn infolge eines
Gebrechens das Vertrauen in den Korper zerbrochen ist, scheint es ndher zu
liegen, das Erkrankte auszublenden und Grenzen weitestgehend zu verdréngen.
Die im buddhistischen Meditationsprozess vollzogene Entgrenzung vollzieht
sich sowohl auf der Geist- als auch auf der Korperebene. Voraussetzung wére
dafiir aber zunichst ein genaueres Hinschauen. Dem westlichen Menschen kann
dies dann insofern zum ,,Verhdngnis* werden, weil ein genaueres Hinschauen
bedeutet, zu bewerten und zu analysieren.

2.3. Kritik und andere Zugangswege zum menschlichen Bewusstsein
Hinfiihrung

Die Psychoanalyse war Ende des 19. Jahrhunderts von Sigmund Freud (1856 —
1939) auf der Grundlage empirischer Untersuchungen und aus einem naturwis-
senschaftlichen Interesse heraus begriindet worden.

Im Okzident wurde im 19. Jahrhundert mit der rationalen Erforschung des
Bereichs der Gefiihle begonnen.

Neben diesem empirisch-wissenschaftlichen Zugang entstanden im 19.
Jahrhundert auch andere (nicht naturwissenschaftliche) Zugangswege zum
menschlichen Bewusstsein. Der Theologe und Philosoph Wilhelm Dilthey (1833
— 1911) bemiihte sich um einen rein geisteswissenschaftlichen Zugang zum
menschlichen Bewusstsein und entwickelte aus seiner Lebensphilosophie heraus
eine ,,Psychologie des Verstehens®.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

196 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

Am Beispiel von Pierre Janet (1859 — 1947) soll gezeigt werden, dass sich
trotz einer gemeinsamen wissenschaftlichen Wurzel (Tétigkeit an derselben
Forschungsstétte, dem Hopital de la Salpétriére in Paris sowie dem gleichen
Lehrer, Jean-Martin Charcot) auch innerhalb des empirisch-wissenschaftlichen
Zugangsweges vollig unterschiedliche Theorien und Modelle ergeben kdnnen.

Es soll aufgezeigt werden, dass weder auf empirisch-wissenschaftlichem
Weg noch auf rein geisteswissenschaftlichem Weg, eine vollumfingliche und
umfassende Darstellung des menschlichen Bewusstseins moglich ist.

Der Psychiater und Philosoph Karl Jaspers (1883 — 1969) stand der psycho-
analytischen Theorie kritisch gegeniiber. Da sein Werk sowohl durch arztliche
als auch existenzphilosophische Uberlegungen gekennzeichnet ist, kommt ihm
eine Mittlerrolle im Zusammentreffen der verschiedenen Ansétze zu.

2.3.1. Einleitung

Die verschiedenen Betrachtungswinkel der einzelnen Ansétze fokussieren unter-
schiedliche Facetten und Aspekte des menschlichen Bewusstseins. In der Le-
bensphilosophie (Wilhelm Dilthey) steht das menschliche Erleben im Mittel-
punkt der Betrachtung. Die Existenzphilosophie (Karl Jaspers) widmet sich in
ihrem Denken der menschlichen Existenz.

Die medizinwissenschaftlichen Untersuchungen psychodynamischer Vor-
ginge im 19. Jahrhundert durch Freud und Janet ergaben Aufschliisse iiber be-
sondere Fahigkeiten des menschlichen Bewusstseins (zum Beispiel Bewusst-
seinsvorginge wie die freie Assoziation und die Dissoziation).

Es ist nicht moglich, das gesamte Spektrum dieser Ansétze auch nur anné-
hernd zu beschreiben. Umso wichtiger ist die Frage, ob es Begriffe oder Vorstel-
lungen gibt, die sich als Markierungen in den verschiedensten Ansétzen finden.

Ein Begriff, der als Markierung dienen konnte, ist die Geschichtlichkeit.
Geschichtlichkeit ist zundchst ein Begriff ohne Bedeutungsinhalt. Dilthey mach-
te den Begriff zu einem zentralen Thema seiner Betrachtungen. Interessanter-
weise ist aber auch der psychoanalytische Ansatz ,,geschichtlich“. Die tiefenpsy-
chologische Anamnese umfasst den Blick auf mindestens drei Generationen.
Wenn nun bei einem Menschen nicht nur gefragt wird, wie er geworden ist,
sondern auch, wie seine Eltern oder GroB3eltern oder deren Eltern geworden sind
und gelebt haben, dann ergibt diese erweiterte Sichtweise einen vollig anderen
Betrachtungswinkel auf den einzelnen Menschen und dessen Lebenswelt.

Die weitere Frage ist, welche Beziige sich hieraus zu einer Achtsamkeits-
studie ergeben. Ruhe und Stille konnen im Rahmen des Nachdenkens zur vertief-
ten Betrachtung des eigenen Lebens mit den erlebten Hohen und Tiefen fiihren.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.3. Kritik und andere Zugangswege zum menschlichen Bewusstsein 197

Hierbei konnen die verschiedensten Gefiihle und Gedanken ins Bewusstsein
treten, darunter auch Erinnerungen, die bislang dem oberfldchlichen Bewusstsein
eher verborgen waren.

Die Art und Weise des Umgangs mit lebensgeschichtlichen Erfahrungen
und Erinnerungen scheint ein wesentlicher Aspekt in einem intendierten Prozess
der Selbstreflexion zu sein. Das folgende Kapitel soll aufzeigen, welche Uberle-
gungen und Untersuchungen aus anderen (okzidentalen) Denktraditionen zur
Geschichtlichkeit heraus abgeleitet werden konnen.

2.3.2. Wilhelm Dilthey (1833 — 1911)

Dilthey lehnte einen zerlegenden und analytischen Ansatz ab. Wie das folgende
Zitat verdeutlichen soll, scheint er in einem solchen Vorgehen eine Zerstorung
einheitsstiftender Lebensaspekte gesehen zu haben:

,Der Analysis der menschlichen Gesellschaft ist der Mensch selber als lebendige
Einheit gegeben, und die Zergliederung dieser Lebenseinheit bildet daher ihr fun-
damentales Problem. Die Betrachtungsweise der dlteren Metaphysik wird zunéchst
auf diesem Gebiet dadurch beseitigt, dass hinter die teleologische Gruppierung all-

gemeiner Formen des geistigen Lebens zurlickgegangen wird auf erkldrende Geset-
«329
ze.

Dilthey sah eine Ursache in der empirisch-wissenschaftlichen Herangehensweise
in der Philosophie des ausgehenden 17. Jahrhunderts in ihrem Bemiihen, Natur-
phénomene rational zu untersuchen:

,Die neuere Psychologie strebte also die Gleichformigkeiten zu erkennen, nach
welchen ein Vorgang im psychischen Leben von anderen bedingt ist. [...] Es ist
hochst interessant, in dem zweiten Drittel des siebzehnten Jahrhunderts zwischen
den unzéhligen klassifizierenden Werken diese neue Psychologie sich erheben zu
sehen. Und zwar stand sie naturgemifl zundchst unter dem Einfluss der herrschen-
den Naturerkldrung, innerhalb deren eine fruchtbare Methode zuerst durchgefiihrt
worden war. Der Einfiihrung der mechanischen Naturerkldrung durch Galilei und
Descartes folgte daher unmittelbar die Ausdehnung dieser Erklarungsweise auf den
Menschen und den Staat durch Hobbes und danach durch Spinoza.***

329 Dilthey, W., ,,Die Philosophie des Lebens*, S. 50.
330 Dilthey, W., ,,Die Philosophie des Lebens®, S. 50f.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

198 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

Dilthey kritisiert die mechanistische Sichtweise und deren Anwendung auf den
Menschen. Dilthey stellte den dadurch erlangten wissenschaftlichen Fortschritt
nicht in Frage. Er hielt es aber fiir problematisch, diese Herangehensweise auf
die psychischen Prozesse des Lebens zu iibertragen. Infolge der Zergliederung
sei es nicht mehr mdglich, den Betrachtungsvorgang erfolgreich abzuschlieBen.
Dies zeigt das folgende Zitat:

.50 begann die erkldrende Psychologie in der Unterordnung der geistigen Tatsa-
chen unter den mechanischen Naturzusammenhang, und diese Unterordnung wirkte
bis in die Gegenwart. [...] Und die Gesetze der Reproduktion von Vorstellungen be-
zeichnen zwar die Bedingungen, unter welchen das psychische Leben wirkt, doch ist
es unmoglich, aus diesen den Hintergrund unseres psychischen Lebens bildenden
Prozessen einen Schlussvorgang oder einen Willensakt abzuleiten.**!

Dilthey verwendet hier den Begriff der ,,erkldrenden Psychologie®. Der Be-
griff steht hierbei fiir eine empirisch-naturwissenschaftliche Sichtweise auf den
Menschen.

Der Verlust von Transzendenz und Metaphysik infolge der naturwissen-
schaftlichen Erkenntnisse scheint fiir den Menschen nicht folgenlos geblieben zu
sein. Dilthey sah den modernen Menschen in einem Dilemma zwischen einer
naturwissenschaftlich-erklirenden Welt und den Wahrheiten der persdnlichen
Lebenserfahrung, die iibrig bleiben:

,Aber das Meta-Physische unseres Lebens als personliche Erfahrung, d.h. als
moralisch-religiose Wahrheit bleibt ibrig [...], welche das Leben des Menschen in
eine hohere Ordnung zuriickfiihrte, hatte ihre Macht nicht, wie Kant in seiner abs-
trakten und ungeschichtlichen Denkweise annahm, kraft der Schliisse einer theoreti-
schen Vernunft besessen. Nie wiirde aus diesen die Idee der Seele oder der personli-
chen Gottheit hervorgegangen sein. Vielmehr waren diese Ideen in der inneren Er-
fahrung begriindet [...].«¥**

Das Einheitsstiftende im Leben eines Menschen resultiere aus einer individuel-
len inneren Erfahrung. Diese Lebenseinheit kann mit duferen, ,,objektiven® Mit-
teln nicht ,,gemessen werden. Der direkte Vergleich verschiedener Lebenseinhei-
ten und deren duBlere Bewertung sei nicht moglich. Der Lebensverlauf stellt sich
fiir Dilthey nicht als eine willkiirliche Summe von Ereignissen dar, sondern alle
Teile seien auf ein Ganzes bezogen. Dies zeigt das folgende Zitat:

331 Dilthey, W., ebd., S. 52f.
332 Dilthey, W., ,,Die Philosophie des Lebens*, S. 61.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.3. Kritik und andere Zugangswege zum menschlichen Bewusstsein 199

,Jedes Vergangene ist, da seine Erinnerung Wiedererkennen einschlieft, struktu-
rell als Abbildung auf ein ehemaliges Erlebnis bezogen. Das kiinftige Mogliche ist
ebenfalls mit einer Reihe durch den von ihr bestimmten Umkreis von Moglichkeiten
verbunden. So entsteht in diesem Vorgang die Anschauung des psychischen Zu-
sammenhangs in der Zeit, der den Lebensverlauf ausmacht. In diesem Lebensverlauf
ist jedes Erlebnis auf ein Ganzes bezogen. Dieser Lebenszusammenhang ist nicht
eine Summe oder ein Inbegriff aufeinanderfolgender Momente, sondern eine durch
Beziehungen, die alle Teile verbinden, konstituierte Einheit. Von dem Gegenwarti-
gen aus durchlaufen wir riickwérts eine Reihe von Erinnerungen bis dahin, wo unser
kleines ungefestigtes Selbst sich in der Ddmmerung verliert, und wir dringen vor-
wirts von dieser Gegenwart zu Moglichkeiten, die in ihr angelegt sind und vage,
weite Dimensionen annehmen.****

An diesem Zitat lasst sich zeigen, welche Perspektive Dilthey bei der Betrach-
tung des Lebensverlaufes einnimmt. Es erscheint ihm wichtig, das Zusammen-
hiangende der Erlebnisse, Erfahrungen und Erinnerungen zu erkennen. Fiir einen
intendierten Bewusstseinsprozess bedeutet dies, hierbei keine isolierte Betrach-
tung einzelner Bewusstseinselemente zu betreiben, sondern mit allen Sinnen
(Denken, Fiihlen, Handeln) den Gesamtzusammenhang in der Zeit zu schauen.
Dieses Vorgehen steht der isolierten Betrachtung einzelner Wortvorstellungen
und Gedéchtnisinhalte, wie sie zum Beispiel beim psychoanalytischen Herange-
hen erfolgt, entgegen. Der Bewusstseinsbegriff ist bei Dilthey insofern dhnlich
wie in der indischen Philosophie wesentlich erweitert. Eine Trennung in Ein-
zelelemente, in Auflen- und Innenwelten oder Leib und Seele koénne nicht zu
einem tieferen Verstdndnis fiithren.

Was bedeutet dies fiir die vorliegende Arbeit? Die isolierte Betrachtung
einzelner Lebensabschnitte (zum Beispiel der Zeitpunkt einer Erkrankung) oder
einzelner Korperregionen (zum Beispiel das bloe Augenmerk auf ein erkranktes
Organ) konnen keine Einheit konstituieren, aus der heraus sich erst die weiteren
Moglichkeiten ergeben. Das wiirde bedeuten, dass die Bewusstwerdung eines
subjektiven Ausiibungs- und Handlungsspielraumes und den darin enthaltenen
Moglichkeiten voraussetzen wiirde, sich seiner selbst als einer konstituierten
Einheit gewahr zu werden. Dies kann aber nur geschehen, wenn sich der Be-
trachtungswinkel weitet. Ein intendierter Bewusstseinsprozess sollte demnach
Menschen in die Lage versetzen, dass ihr Leben in einem groBeren Zusammen-
hang steht, als sie bisher angenommen haben. Diese Erkenntnis konnte dann
Menschen dazu beféhigen, eigene (bereits angelegte) Moglichkeiten zu erkennen
und kreativ zu nutzen.

333 Dilthey, W., ,,Die Philosophie des Lebens*, S. 75.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

200 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

2.3.3. Karl Jaspers (1883 — 1969)

Die bewusste Selbstreflexion stellt bei Jaspers einen wichtigen Aspekt aktiven
Menschseins dar. Der Mensch habe die Moglichkeit, sich zuriickzunehmen,
seine Existenz zu betrachten und neu zu ergreifen:

,»Im Zuriicknehmen aus dem Ichsein des Bewusstseins iiberhaupt, aus dem
Reichtum der Aspekte, in denen ich mir empirisch erscheine, aus einem gegebenen
Sosein meines Charakters liegt ein Verhalten zu mir selbst und darin der Ansatz fiir
ein neues Ergreifen meiner selbst. Ich priife in sachlicher Objektivitét, was ich bin,
und finde nur eine Fiille stets partikularer Tatbestdnde; aber ich priife dariiber hin-
aus, was ich eigentlich bin, und sehe, dass es noch an mir selbst liegt. Ich bin das

Sein, das sich um sich bekiimmert und im Sichverhalten noch entscheidet, was es
s op 6334
1st.

Im dem Zitat kommt zum Ausdruck, welchen Anspruch Jaspers an das Mensch-
sein hat. Ein selbstbestimmtes Leben setzt ein bestimmtes Verhalten des Men-
schen zu sich selbst voraus. Er glaubt, dass der Mensch nur auf diese Weise er
selbst sein konne:

,.Ich bemerke, dass ich ich selbst nur bin, wenn ich mich in meiner Gewalt ha-
be.«3

Die reflektierte Auseinandersetzung mit sich selbst diirfe hierbei kein passiver
Akt bleiben, sondern die in der Reflexion geschaute tiefere Erkenntnis erfahre
erst im aktiven Handeln einen Sinn:

,Diese wiirde als blof3 betrachtende passiv bleiben und unfruchtbar, weil verloren
in die Endlosigkeit. Sie ist eigentliche Selbstreflexion nur als aktive, in der ich auf
mich wirke und die betrachtende zu dem unentbehrlichen Mittel mache, durch das
allein ic};gehen kann, wihrend dieses Sehen durch die Aktivitdt Sinn und Ziel be-
kommt.*

Es fragt sich in Bezug auf die vorliegende Arbeit, wie realistisch diese Forde-
rung Jaspers an das Menschsein ist. Jaspers diirfte bewusst gewesen sein, dass
solche intendierten Selbstreflexionsprozesse schmerzlich sind. Er hielt sie aber

334 Jaspers, K., ,,Philosophie II, Existenzerhellung®, S. 35.
335 Jaspers, K., ebd., S. 37.
336 Jaspers, K., ebd., S. 37.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.3. Kritik und andere Zugangswege zum menschlichen Bewusstsein 201

fiir unentbehrlich. Die Frage, wer ich sei, werde dabei zum Stachel, unter dem
ich zu mir komme.>’

Fragt man spontan Menschen, die sich in einer geordneten Lebenssituation
befinden und die von keiner schwerwiegenden Erkrankung bedroht sind, ob sie
es flir notwendig erachten wiirden, sich mehr mit sich selbst auseinanderzuset-
zen, so ist eine Antwort: ,,Ich mdochte lieber gar nicht so viel iiber mein Inneres
nachdenken.“*** Es ist die Angst, dass ein genaueres Hinsehen Fragen aufwerfen
konnte und dass Tduschungen zutage treten konnen. Fiir jemand, der mit sich
und seinem Leben im Groflen und Ganzen zufrieden ist, erscheint es daher wenig
erstrebenswert, sich dieser Innenschau zu widmen. Jaspers wiirde vielleicht ent-
gegnen, dass ein solcher Mensch sich nicht sicher sein konne, er selbst zu sein.
Wenn aber kein wirklicher Leidensdruck besteht, wire auch dieser Einwand
ohne grole Wirkung.

Der Anspruch Jaspers scheint erst in bestimmten Lebenssituationen einen
Sinn zu machen, die dem Menschen aufgrund ihrer Unabénderlichkeit und Aus-
weglosigkeit die Fragen aufzwingen. Solche Situationen nennt Jaspers ,,Grenzsi-
tuationen®. Menschen mit einer Krebserkrankung waren zwangsldufig mit Fra-
gen tiber Leben und Tod konfrontiert. Aus dem folgenden Zitat ergibt sich, was
er unter einer Grenzsituation versteht:

WSituationen wie die, dass ich immer in Situationen bin, dass ich nicht ohne
Kampf und ohne Leid leben kann, dass ich unvermeidlich Schuld auf mich neh-
me, dass ich sterben muss, nenne ich Grenzsituationen.*>*°

Jaspers nimmt an, dass Grenzsituationen ein anderes Licht auf die mensch-
liche Existenz werfen kdnnen (Existenzerhellung).

In Bezug auf die vorliegende Arbeit mit Krebspatientinnen lasst sich fest-
stellen, dass viele Patienten auf Nachfrage zugeben, sich in ihrer Sichtweise auf
,.banale” Dinge des Lebens verdndert zu haben. Erlebnisse und Ereignisse, denen
frither kein(e) besonderer Wert oder Bedeutung beigemessen wurde oder die
schlichtweg als ,selbstverstindlich® (z.B. eine Bootsfahrt mit alten Freunden,
der Geschmack von Erdbeeren, Vogelgezwitscher etc.) betrachtet wurden, kon-
nen vor dem Hintergrund einer lebensbedrohlichen Erkrankung eine tiefe Erfah-
rung von Gliick bedeuten.

In der Lebenswirklichkeit einer unheilbaren Erkrankung sind dies aber oft-
mals nur punktuelle Erlebnisse. Chronische Schmerzen oder eine fehlende innere

337 Jaspers, K., ,,Philosophie II, Existenzerhellung®, S. 37.

338 Spontane Reaktion einer Pharmareferentin, als ich ihr den Begriff Selbstschopfung von Jaspers
erlduterte.

339 Jaspers, K., ,,Philosophie II, Existenzerhellung®, ebd., S. 203.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

202 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

Distanz zur Kriankung durch das erlittene Leid lassen solche Momente echten
Gliicks in den Hintergrund treten oder wieder vergessen.

Jaspers betont, dass dies Situationen sind, die es unmdglich machen, voll-
stindig aus ihnen herauszutreten. Es sei nicht mdglich, die leidvolle Situation als
Ganzes zu verstehen. Diese Situationen kénnten nicht durch Wissen erfasst wer-
den, sondern miissten existenziell ergriffen werden. Er schreibt in seinem Werk
,.Existenzerhellung®,

- es gebe Situationen, aus denen ich nicht heraus kénne, und die mir als
Ganzes nicht durchsichtig wiirden.

- Situationen, denen ich nicht wissend Herr werden konne, konnten nur
existentiell ergriffen werden.**°

Bei Freud standen die absolute Wahrheitsliebe und das Wissen im Vordergrund.
Er beschéftigte sich nicht in erster Linie damit, wie Menschen mit den durch die
Betrachtung zutage getretenen unertraglichen Wahrheiten umgehen sollten.

Wenn nun Situationen nicht mehr mit sprachlichen Mitteln beherrscht oder
verstanden werden konnen, so bedarf dies einer anderen Herangehensweise.
Jaspers bezeichnete dies als ein ,,Ergreifen” jenseits von Sprache.

Jaspers betont, dass sich die existenzielle Wirklichkeit nicht in der erhellen-
den Betrachtung vollziehe, sondern sie sei geschichtliche Wirklichkeit, die zu
sprechen aufhore.>"!

Das Zitat erscheint schwer verstiandlich, denn es wird nicht klar, was mit ei-
ner geschichtlichen Wirklichkeit gemeint sei, die zu sprechen authéore.

Was aber deutlich wird, das ist eine Betrachtungsweise, die {iber einen an
Sprache und Wortvorstellungen orientierten psychoanalytischen Prozess hinaus-
geht.

Es soll daher versucht werden, mit metaphorischen Mitteln zu beschreiben,
was mit einer ,,verstummten geschichtlichen Wirklichkeit gemeint sein kdnnte.

Unter geschichtlicher Wirklichkeit kann eine Form von Metaebene verstan-
den werden. Der Betrachtungswinkel auf die konkrete Lebenssituation und das
darin erlittene Leid wird aus der Distanz heraus betrachtet.

Die leidvolle Situation kdnnte zum Beispiel eine Welle darstellen, die nicht
mehr beherrschbar erscheint. Die Blickrichtung aus der Distanz einer Metaebene
wire dann die Betrachtung dieser Welle in einem weiten Meer. Aus dieser ver-
dnderten Betrachtungsweise wére auch die Moglichkeit vorstellbar, dass Wellen
auslaufen kénnen und damit ihr bedrohlicher Charakter abnimmt.

340 Vgl Jaspers, K., ebd., S. 205ff.
341 Jaspers, K., ,,Philosophie II; Existenzerhellung®, S. 207.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.3. Kritik und andere Zugangswege zum menschlichen Bewusstsein 203

Die Moglichkeit, den Fokus zu verdndern, konnte das Ergebnis eines kulti-
vierten Bewusstseinsprozesses sein.

Die Intention Jaspers diirfte gewesen sein, die Menschen aufzufordern, sich
ihrer Gestaltungsmdglichkeiten bewusst zu werden und diese zu kultivieren. Auf
diese Weise konnte Menschsein tatsidchlich in einer tieferen Dimension erlebt
werden.

Freud hatte gezeigt, dass das Ich bestrebt sei, die Kontrolle (Reiter) zu be-
halten. Das Ich sei die eigentliche Angststitte. Vorgéinge, die mit neuen und
fremden inneren Erfahrungen verbunden sind, kénnen angstbesetzt sein. Das
Alleinsein mit den eigenen Gedanken und Gefithlen im Rahmen einer bewussten
Selbstreflexion kann unter Umstédnden ein vorsichtiges Erspiiren und Herantasten
erfordern.

2.3.4. Pierre Janet (1859 — 1947)
Pierre Janet ist in dreierlei Hinsicht von Interesse fiir die vorliegende Arbeit:

- Er war wie Freud Schiiler des franzdsischen Neurologen Charcot und
legte bei der Erfassung psychischer Vorgénge grofen Wert auf eine
sorgfiltige wissenschaftliche Vorgehensweise.

- Trotz gemeinsamer wissenschaftlicher Wurzeln mit Freud zieht er ande-
re Schlussfolgerungen.

- Er bezeichnete Glaubensphédnomene als nicht an religidse Vorstellungen
gebundene lebensnotwendige Anpassungen.

Auf diese drei Aspekte im Werk von Pierre Janet soll im Folgenden néher einge-
gangen werden. Dies soll anhand von Zitaten aus seinem Hauptwerk ,,Die Psy-
chologie des Glaubens und die Mystik* erfolgen. Dariiber hinaus soll aufgezeigt
werden, in welcher Weise sich Beziige zur vorliegenden Arbeit ergeben.

Janet war ebenso wie Freud ein Schiiler des franzosischen Neurologen und
Neuropathologen Jean-Martin Charcot (1825 — 1893). Man koénnte das Hopital
Salpétiére in Paris als ein Zentrum der Neurowissenschaft im 19. Jahrhundert
bezeichnen.

Gegenstand der Forschung der Arbeitsgruppe von Charcot waren unter an-
derem die Hysterie und die Hypnose. Freud und Janet haben zahlreiche empiri-
sche Untersuchungen durchgefiihrt und daraus eigene Modelle und Uberlegun-
gen entwickelt.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

204 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

Der Begriff ,,Unterbewusstes* stammt nicht von Freud, sondern von Pierre
Janet (1859 — 1947), der ebenfalls Schiiler des beriihmten franzdsischen Neuro-
logen Jean-Martin Charcot (1925 — 1893) war.

Wissenschaftliche Vorgehensweise

Am Anfang stand sowohl bei Freud als auch bei Janet ein wissenschaftliches
Interesse an objektiven Wahrheiten. Beide kennzeichnet eine genaue Untersu-
chung und Beobachtung ihrer Patienten. Janet beméingelt die Vereinfachung und
Verallgemeinerung durch die psychoanalytische Lehre. In dem Wunsch, allge-
meine GesetzmiBigkeiten bestitigt zu sehen, werde der Bereich exakter und
préziser Feststellungen verlassen:

Es diirfte als unbestritten gelten, dass Freud bei seinen Untersuchungen um
eine wissenschaftliche Herangehensweise bemiiht war. Wie kommt es dann, dass
ausgerechnet sein Kollege Janet der psychoanalytischen Theorie den Anspruch
abspricht, eine medizinische Wissenschaft zu sein? Ein Hinweis hierauf gibt das
folgende Zitat, in dem Janet kritisiert, dass die Psychoanalytiker das Unterbe-
wusste zum allgemeinen Prinzip erhoben hitten:

,Es muss anerkannt werden, dass dem armseligen Begriff des Unterbewussten,
den ich zaghaft zwischen 1886 und 1889 eingefiihrt habe, seit jener Zeit ein brillan-
tes Schicksal widerfahren ist. Dieser Begriff war in meinen Augen nur der Ausdruck
bestimmter psychologischer Beobachtungen; ein Anschein, den die pathologischen
Storungen in manchen Fillen nahmen. [...] Das Unterbewusste ist dann bei den
Psychoanalytikern zum allgemeinen Prinzip und zur apriorischen Definition sdamtli-
cher Neurosen geworden.***

Janet hatte auBBerdem bemingelt, dass die metaphorische Sprache der psychoana-
Iytischen Theorie auf die griechische Mythologie zuriickgreife. Sie sei damit
wenig geeignet, exakte wissenschaftliche Beobachtungen zu formulieren. Dies
sei aber notwendig, denn

»[...] die moderne Psychologie konne nur dann akzeptiert werden, wenn sie auf
ihren maBlosen Anspruch verzichte und sich darauf beschrinken wiirde, das Verhal-
ten und die Haltungen der Kranken mittels praziser und sorgféltig definierter Aus-
driicke darzustellen.*"

342  Janet, P., ebd., S. 228.
343  Janet, P., ,,Die Psychologie des Glaubens und die Mystik®, S. 266.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.3. Kritik und andere Zugangswege zum menschlichen Bewusstsein 205

In Bezug auf die vorliegende Arbeit bedeutet dies, dass ernst zu nehmende Un-
tersuchungen zur Bewusstseinskultur nicht ohne den Riickgriff auf empirisch-
wissenschaftliche Methoden moglich sind. Die Konzeption einer wissenschaftli-
chen Studie erfordert bestimmte Standards, um zu iberpriifbaren Aussagen zu
kommen. In der hier vorgelegten Studie wére dies zum Beispiel die standardi-
sierte Erfassung von Funktionsparametern (z.B. die kognitive Funktion), von
Symptomparametern (Schmerzen) oder physiologischen Parametern (z.B. be-
stimmte Blutmesswerte) vor und nach einer Intervention (Meditations- oder
Sporttraining).

Nichtsdestotrotz bleibt die Frage, ob individuelle Selbstreflexionsleistungen
in Anbetracht der in jedem Individuum angelegten unzéhligen kreativen Ausge-
staltungsmoglichkeiten in threm tatséchlichen ,,Wert™ fiir den Lebensverlauf von
auflen mit objektiven Methoden ,,gemessen‘ werden koénnen.

Janet wiirde dies nicht bestreiten, verdeutlicht aber die Notwendigkeit von
Standards. Problematisch wird es, wenn durch Untersuchungen bestimmte Er-
wartungen oder Theorien erfiillt werden sollen. So konne es geschehen, dass eine
traumatische Erinnerung vorausgesetzt oder angenommen wird, obwohl diesel-
ben psychischen Phdnomene sowohl mit als auch ohne eine solche traumatische
Erinnerung auftreten kdnnen.

Theorien und Modelle kénnen dazu fiihren, den Blickwinkel auf einen Un-
tersuchungsgegenstand einzuengen, da vor allem nach Beweisen fiir die Theorie
gesucht wird, an die man glaubt.

Uberlegungen zu psychodynamischen Prozessen

Ausgangspunt der Untersuchungen von Pierre Janet sind dhnlich wie bei Freud
die Untersuchungen zur Hysterie und Hypnose durch den franzosischen Neuro-
logen Charcot.

Pierre Janet entwickelt ein eigenes Modell der menschlichen Psyche, mit
dessen Hilfe er versucht, psychodynamische Prozesse zu beschreiben. Das fol-
gende Fallbeispiel (,,Der Fall Lucie, 1886) soll zeigen, welche Patientenbe-
obachtung Janet zu weitergehenden Uberlegungen anregte.

,Man konnte auf diese Weise mit ihr zwei auf bizarre Weise unterbrochene und
wieder aufgenommene Unterhaltungen fiihren, die eine im Wachzustand, die andere
wihrend des Somnambulismus.

So konnte ich unschwer bemerken, dass die meisten Suggestionen nicht mehr wie
die vorherigen waren: sie waren nun zu unbewussten geworden. Vorher wusste L.,
was ich ihr befohlen hatte und was sie dann ausfiihrte, da sie es schaffte, iber mei-
nen Befehl zu diskutieren. Nun aber versteht sie den Befehl nicht mehr oder antwor-

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

206 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

tet zumindest, dass sie ihn nicht verstanden hétte, fiihrt ihn indessen mit groBer Pré-
.. . . 344
zision aus, ohne zu wissen, was sie tut.*

Janet erkannte die Féhigkeit des menschlichen Bewusstseins zur Dissoziation im
wachen Zustand. Aus dieser Féhigkeit leitet er schlieBlich Konsequenzen fiir die
therapeutische Psychologie ab:

,Aullerhalb ihres Bewusstseins gibt es — wir wissen nicht, wie — eine Erinnerung,
die andauert, eine stets wache Aufmerksamkeit und eine kognitive Féhigkeit, die es
erlaubt, die Tage zu zéhlen, ja selbst Multiplikationen und Divisionen auszufiihren.
Aber es ist eben auch nicht weniger wahr, dass man sehr selten derartige automati-
sche und nichtbewusste Phdnomene finden wird und dass deren Studium hdchst
wichtige Konsequenzen fiir die Psychologie haben kann.«***

Janet betont, dass diese Leistungen und Phidnomene selten auftreten. Sie zeigen
jedoch, zu welchen Bewusstseinsprozessen das menschliche Gehirn imstande ist.
Hieraus ergeben sich Erkenntnisse fiir das genauere Verstdndnis pathologischer
Bewusstseinsprozesse (zum Beispiel die dissoziative Abspaltung traumatischer
Bewusstseinsinhalte) als auch Maoglichkeiten der kreativen Nutzbarmachung
dieser Fahigkeiten:

,Diese Psychologie des menschlichen Verhaltens hat eine pathologische Psycho-
logie sowie eine therapeutische Psychologie zur Folge, die ihrerseits heute zum
Ausgangspunkt aller Forschungen iiber die sozialen Beziechungen zwischen Men-
schen und sogar zwischen Vélkern geworden sind.«**

Janet unterscheidet zwischen ,,pathologischer Psychologie® und ,,therapeutischer
Psychologie“. Welchen therapeutischen Nutzen kdnnte nun aus der Fahigkeit des
menschlichen Bewusstseins zur Dissoziation abgeleitet werden?

Eine therapeutisch nutzbare Moglichkeit wére zum Beispiel die Betrachtung
des eigenen Lebens aus einer libergeordneten, passiven Sichtweise. Das eigene
Leben kann aus einer distanzierten Perspektive wie in einem Kinofilm betrachtet
werden. Dies wire ein intrapsychischer Vorgang, der eine Situation in einen
groBeren (und damit letztlich ,,geschichtlicheren) Kontext stellt. Der Betrachter
wiirde sich selbst in der Situation sozusagen von auBlen betrachten. Er wire
gleichzeitig in als auch auBlerhalb der Situation. Diese Fahigkeit, Gedanken zu

344  Janet, P., ,,Die Psychologie des Glaubens und die Mystik®, S. 127.
345 Janet, P., ebd., S. 136.
346 Janet, P., ,,Die Psychologie des Glaubens und die Mystik®, S. 290.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.3. Kritik und andere Zugangswege zum menschlichen Bewusstsein 207

biindeln und umzulenken, kann das Erleben bestimmter Situationen (Inhalte)
vollig verandern.

Glauben als lebensnotwendige Anpassung

Janet erkannte, dass der Mensch bestimmte Glaubensinhalte bendtigt, um einen
gewissen Ansporn im Leben aufzubringen. Er bezog dies nicht auf religidse
Inhalte, sondern sah Glaubensphdnomene als eine lebensnotwendige Anpassung,
um mit einer nicht erklarbaren Lebenswirklichkeit umgehen zu kdnnen.

Pierre Janet schreibt in seinem Werk ,,Die Psychologie des Glaubens und
die Mystik*, dass der Glaube nicht auf religiése Uberzeugungen beschrdinkt sei.
Mit dem Glauben werden in der Regel religiose und mystische Phénomene asso-
ziert.

Die Philosophen der Aufkldrung hatten den Menschen von der Rechtferti-
gung durch duBlere religidose Glaubensvorstellungen befreit:

,.Die Philosophen vergangener Zeiten achteten dagegen den Glauben eher gering,
sie haben ihn der Gewissheit wissenschaftlicher Erkenntnis untergeordnet.***’

Der Glaube sei der Wissenschaft untergeordnet worden. Es wurde bereits darge-
legt, dass Janet groBen Wert auf ein sorgfiltiges wissenschaftliches Vorgehen
legte. Dennoch erkannte er, dass Glaubensaspekte zum Leben gehdren und der
Antrieb in der Wissenschaft vom Glauben angetrieben werde.

Janet siecht im Glauben eine bestimmte Art des Sprechens, eine besondere
kulturelle und kreative Umgangsform mit der Lebenswirklichkeit:

»Wie alles menschliche Verhalten ist der Glaube ein Versuch der Anpas-
sung, der unser Handeln wirksamer gestalten soll. Er ist im Grunde eine Art des
Sprechens, eine Anderung der Worte, um sie so wirkungsvoll wie die Handlun-
gen unseres Korpers zu machen.«**

Der Glaube ist wie Sprache eine kulturelle Leistung des Menschen, um
nicht Sichtbares zu strukturieren:

»Dieser Glaube bestdirkt also die Krifte des Individuums und bereitet den
Erfolg vor, indem er das Gefiihl der Gefahr und der Angst verringert.«**

Fiir die vorliegende Arbeit ergeben sich verschiedene Beziige insofern, als
in einer Situation heilkundlicher Vielfalt Menschen in alternativen Heilsystemen

347  Janet, P., ,,Die Psychologie des Glaubens und die Mystik®, S. 7.
348 Janet, P., ebd., S. 9.
349 Janet, P., ,,Die Psychologie des Glaubens und die Mystik®, S. 13.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

208 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

nach dem suchen, was sie in der Medizinwissenschaft vermissen. Janet sieht das
Problem der gegenwirtigen Wissenschaft in der Gleichgiiltigkeit gegeniiber
menschlichen Gefiihlen:

»Diese Gleichgiiltigkeit und Verachtung der menschlichen Gefiihle hdingt
mit einem tieferen, grundsdtzlichen Charakter der gegenwdrtigen Wissenschaft
zusammen: der Unterdriickung des Individuums.«*>

Wissenschaftlichkeit missachtet diese Grundbediirfnisse des Menschen
nach individueller Verortung und Halt. In einer Wissenschaft, die das Allge-
meingiiltige und Objektivierbare zum Gesetz erklirt, bleibt wenig Platz fiir indi-
viduelle Gefiihlswelten.

Im Falle einer existenziellen Krise durch eine unheilbare Erkrankung seh-
nen sich die Menschen jedoch nach Trost jenseits der molekularen und bioche-
mischen Krankheitsursachen.

Der Mensch neige jedoch dazu, seinem Tun eine iiberhdhte oder besondere
Bedeutung beizumessen. Dies ist ein normaler menschlicher Vorgang. Janet
erldutert, dass dies nicht nur fiir die Menschen im Allgemeinen, sondern gerade
auch fiir die Wissenschaftler selbst gilt. Die Menschen kdnnen nicht anders, da
Sehnsiichte und Trdume Urphdnomene sind:

,[...] wir sind oft versucht, unsere unvollstindigen Beobachtungen und schwer-
falligen Schlussfolgerungen durch kithne Verallgemeinerungen und symbolische
und leichtfertige Interpretationen zu iiberhdhen. [...] Denn solche trostlichen Trau-
me sind vielleicht notwendig, um die Arbeitenden zu ermutigen und ihnen zu helfen,
ihre peniblen Arbeiten fortzusetzen. Sehr oft wird eine grole Forschungsbewegung
durch eine der ehrgeizigen Doktrinen angeschoben, die vorgeben, alles mit einem
einzigen Wort erkliren zu kénnen.**'

Das Zitat von Janet ist insofern bemerkenswert, als er damit darlegt, dass der
Antrieb der Wissenschaft, die letztlich die menschlichen Gefiihle auszublenden
bemiiht ist, denselben trostlichen Traumereien entspringen kann, wie sie jeder
Mensch mehr oder weniger haben kann.

Hieraus ergibt sich, dass der Glaube an Trostliches, an Symbole oder Zau-
berkrifte vermutlich zutiefst menschlich ist. Wenn nun der Glaube an bestimmte
Schlussfolgerungen oder Theorien dazu fiihrt, neues Wissen zu negieren, das
diesen Uberzeugungen widerspricht, kann dies zum Problem werden.

Janet versuchte dies kritisch anhand der psychoanalytischen Lehre zu zei-
gen.

350 Janet, P., ebd., S. 19.
351 Janet, P., ebd., S. 266.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.4. Bewusstseinskultur und Buddhismus 209

Die Uberlegungen Janets sollen nicht nur als kritische Anmerkung zur psy-
choanalytischen Theorie dienen. Sie sollen auch verstindlich machen, warum
naturwissenschaftlich aufgekldrte Menschen (darunter wissenschaftlich ausge-
bildete Arzte und Apotheker) sich von Heilsystemen Hilfe erhoffen, die aus
wissenschaftlicher Sicht als ,,unlogisch® bezeichnet werden miissten (z.B. in der
Homdopathie: die naturwissenschaftlich nicht beweisbare ,,Vorstellung eines
Stoffabdruckes oder Gedachtnisses im Wassers®).

Janet selbst war um eine wissenschaftliche Herangehensweise bemiiht, er
hatte aber auch auf die Verachtung des Individuellen und der menschlichen Ge-
fihle durch die Wissenschaft hingewiesen. Die Homd&opathie zum Beispiel
bringt in ihrer Betrachtungs- und Herangehensweise dem Individuum groB3e
Wertschédtzung entgegen. Auf diese Problematik in Bezug auf eine Bewusst-
seinskultur soll im 3. Kapitel ndher eingegangen werden.

2.4. Bewusstseinskultur und Buddhismus
Hinfiihrung

In der vorliegenden Arbeit soll Meditation als ein Prototyp von Bewusstseinskul-
tur vorgestellt werden. In der eigenen empirischen Untersuchung wird eine aus
dem Buddhismus stammende sékularisierte Meditationsform verwendet. Es
erscheint deshalb notwendig, zunéchst auf die geistigen Wurzeln des Buddhis-
mus und die zugrunde liegenden kulturellen Hintergriinde einzugehen.

Im Gegensatz zu anderen Weltreligionen wird im Buddhismus der Erkennt-
nisgewinnung durch korperliche Erfahrung eine Bedeutung eingerdumt. Der
Buddhismus ist damit weniger dogmatisch als Religionen, die eine Erkenntnis
dogmatisch vorgeben.

Die auf dem Weg der Meditation gemachten Erfahrungen koénnen zur
hochsten Vervollkommnung, die der Buddhismus als ,,nirvaga“ (Sanskrit: wort-
lich ,,verwehen®) bezeichnet, fithren. Der Korper ist hier nur ein Instrument fiir
den Erkenntnisgewinn ohne selbst der Schliissel zu sein. Wie dies zu verstehen
ist, soll im Kapitel 2.4.7. (Yoga) ndher erldutert werden.

Der Buddhismus beinhaltet als Vermittlungsgegenstand die aus eigener
Uberzeugung®*” gewonnene Einsicht. Gemeint ist hierbei eine Einsicht, die durch
wiederholte Beobachtung in mdglichst neutraler (indifferenter) Grundhaltung

352  Im Gegensatz zu dogmatisch vorgegebenen Uberzeugungen.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

210 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

gewonnen wurde. Der Korperbezug dient der Selbstversohnung durch autonome
Eigeninitiative abseits einer Konsumhaltung.

Damit tiberschneidet sich dieser bedeutsame Teil des Buddhismus mit dem
Heilsauftrag der Medizin. Korperliche und geistige Gesundheit sind im Bud-
dhismus auf selbstverstindliche Weise miteinander verkniipft. Dieser Gewinn
soll in sdkularer Form (z.B. sdkulare Achtsamkeit) fiir die Medizin nutzbar ge-
macht werden.

Der Buddhismus selbst ist kein konturierter Gegenstand*> wie eine Frucht
mit glatter Oberflache. Also kann die Auseinandersetzung und die Bezugnahme
hierauf keine Objektivitit herstellen, die dem Betrachtungsgegenstand von Natur
aus fehlt.

2.4.1. Methodisches Vorgehen und einfiihrende Erliuterungen zur Fragestellung

Der Buddhismus entstand in Indien vor dem Hintergrund weitaus dlterer Religi-
onen (z.B. die vedische Religion oder der Hinduismus). Die Erkenntnishéhe des
im 6. Jahrhundert v. Chr. entstandenen Buddhismus lédsst sich einschitzen vor
dem Hintergrund des in Indien zu dieser Zeit bereits etablierten Kastenwesens.
Wihrend das Kastenwesen die Sinnfindung des Menschen unabéinderlich vor-
gibt, bietet der Buddhismus dem Menschen die individuelle Sinnfindung auf
dem Wege selbst zu findender Erkenntnis.

Aus diesem Grund ist die Beschéftigung mit den Wurzeln des Buddhismus
und den Urspriingen der Meditation als dessen wesentlicher Teil erforderlich.

Das Problem der weiteren Untersuchung liegt darin, dass Dinge und Begrif-
fe, die in Indien aus einer Lebenswirklichkeit heraus geboren wurden, einer theo-
retischen Erdrterung durch einen westlichen Autor unterzogen werden sollen.

Die Ausfithrungen sollen aufzeigen, welchen Stellenwert die Meditation im
Buddhismus einnimmt und welchem ,,Zweck™ sie dient. Diese Betrachtungen
mit direktem Bezug auf die Quellen des Buddhismus erscheinen notwendig,

- um die eigentliche Intention der Meditation im Buddhismus aufzuzei-
gen sowie

- um unerfiillbaren, an eine Meditationspraxis gekniipfte, Heilserwartun-
gen vorzubeugen.

353 Buddha Shakyamuni (Siddharta Gautama) selbst hat keine schriftlichen Quellen hinterlassen.
Seine Intention war es, seinen Mitmenschen Wege aus dem Leid aufzuzeigen. Der Buddhis-
mus erschlieft sich in erster Linie aus der individuellen eigenen Erfahrung.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.4. Bewusstseinskultur und Buddhismus 211

In Bezug auf den Buddhismus ergibt sich folgende Problematik in Bezug auf
Heilserwartungen:

Der Buddhismus stellt einen Erkenntnissprung durch wiederholtes Be-
obachten in neutraler Grundhaltung (eigene Erfahrung) in Aussicht.

Interessant am Buddhismus ist, anders als in der westlichen Philosophie,
dass dieser Erkenntnissprung in Form eines Erlebens stattfindet.

Die weiterfithrende Frage ist, wie dieses Erleben in Begriffe der Vernunft
zu lbersetzen ist, denn von jedem Erlebten kann man berichten. Der Fokus des
Erlebten wird bei der buddhistischen Meditation nach innen gerichtet fernab von
der Bediirfnisbefriedigung und fernab von lebensgeschichtlichen Schliisselerleb-
nissen. Darin liegt eine gewollte Deprivation freiwilliger Art.

Hieraus ergibt sich die weitere Frage, wann der Zeitpunkt gekommen sein
kann, die letzte Stufe zu erklimmen und den Kausalnexus®>* zu verlassen.

Eine weitere Frage wire: Was ist die Funktion des Kausalnexus? Sowie: Ist
ein Zustand auBerhalb des Kausalnexus erfahrbar? Wie kann ein Mensch diesen
Zustand erreichen?

Das Verlassen des Kausalnexus (bedingten Entstehens) geschieht durch das
Begreifen des eigenen Lebens als Bewertungseinheit, die gefiihlt und erlebt wird.
Das geht dartiber hinaus, das eigene Leben als Abfolge von Episoden zu begrei-
fen, die aneinandergereiht sind als Ursachen und Wirkungen.

Die episodenhafte Aneinanderreihung von Erlebnissen des eigenen Lebens
wird damit von einer umfassenderen Erkenntnis iibertroffen und somit gegen-
standslos. Das Erlebnis dieser Bewertungseinheit wird nicht durch logische
Schlussfolgerungen erreicht, sondern stellt sich ein als ein Erlebnis durch die im
Buddhismus entwickelte Lebensfiihrung. Hier wird die enge Verbindung von
Glaube, Philosophie und Anwendung im tatsdchlichen Leben erkennbar. Der
Buddhismus beschreitet den fiir westliche Vorstellungen {iberraschenden Weg
der Wabhrheitsfindung durch moralische Lebensfithrung. Wahrheit ist dadurch
ein Erlebnis nach Uberwindung des Kausalnexus.

Im Folgenden sollen ausgewéhlte Texte aus der indischen Philosophie (Up-
anishaden, ca. 700 — 200 v. Chr.), dem Pali-Kanon (1. Jh. v. Chr.) sowie der
buddhistischen Lehrer Nagarjuna (2. Jahrhundert n. Chr.) bzw. Dogen (13. Jh. n.
Chr.) vorgestellt werden.

354  Der Begriff ,,Kausalnexus* geht u.a. auf den Indologen Hermann Oldenburg (1854 — 1920)
zuriick. Gemeint ist damit das ,,bedingtes Entstehen oder Entstehen durch Abhdngigkeit”
(pratitya-samutpada). Das ,,bedingte Entstehen* bezieht sich auf die leidhafte Kette der Wie-
dergeburten als direkte Reaktion auf die Stinden des vergangenen Lebens und als deren direkte
Ursache. Buddha hat das aus der vedischen Philosophie entstammende Konzept der Wieder-
geburt iibernommen und abgewandelt.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

212 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

Hierbei soll auf den buddhistischen Dharma-Begriff und die Herangehens-
weise an Glaubensphianomene durch die Negation eingegangen werden. Dadurch
soll der religiose Gehalt des Buddhismus veranschaulicht werden, der sich durch
die Ehrfurcht vor Begriffen ausdriickt, die bewusst nicht weiter aufgeklirt wer-
den sollen. Die Anndherung erfolgt durch die (doppelte) Negation. Dies soll
anhand von Textbeispielen aus dem Péli-Kanon sowie den Schriften Nagarjunas
bzw. Ddgens erldutert werden.

2.4.2. Philosophie als Lebensform

Heinrich Zimmer (1890 — 1943) war Indologe und darum bemiiht, westliche
Vorurteile gegeniiber der indischen Philosophie und Religion abzubauen, bei der
es nicht nur um ,technische® Wissensvermittlung gehen sollte, sondern auch
darum, eine Schau der ,,ewigen Werte Indiens” zu ermoglichen. Der Zugang zur
buddhistischen Lehre erschlie3t sich nicht durch die Theorie, sondern durch den
praktischen Vollzug. Deshalb soll an dieser Stelle zundchst auf eine geistige
Grundlage (Verwurzelung in der indischen Philosophie der Upanishaden) des
Buddhismus eingegangen werden.

Ein wesentliches Kennzeichen indischer Philosophie sei deren Verstidndnis
als Lebensform. Diese Geisteshaltung, die nicht darauf abzielt, Dinge kritisch zu
hinterfragen und abstrahieren zu wollen, suche eine andere Form der Wachsam-
keit und Aufmerksamkeit den Dingen des Lebens gegeniiber. Das kann bedeu-
ten, dass Erkenntnisse weniger aus einem eigenen Wissen-Wollen erlangt wer-
den, sondern vielmehr darauf vertraut wird, dass sich tiefere Erkenntnisse als
Folge der Lebensfiihrung und inneren Grundhaltung von alleine ergeben. Nichts
soll erzwungen oder beschleunigt werden. Dies spricht fiir einen anderen Modus,
mit der zur Verfiigung stehenden Zeit umzugehen.

Zimmer erldutert, dass die dstliche Philosophie von der praktischen Lebens-
fiihrung begleitet und gestiitzt wiirde: durch monchische Klausur, Askese, Ver-
senkung, Gebet, Yoga-Ubungen und Stunden frommer Andacht im Gebet. ™

Damit ergebe sich ein vollig anderer Bezug der indischen Philosophie zur
Religion im Vergleich zum Beispiel zur westlichen Philosophie seit der Aufkla-
rung:

,In dieser Hinsicht ist die indische Philosophie mit der Religion, den Sakramen-
ten, Initiationen und frommen Bréuchen ebenso eng verbunden wie unsere abend-

355 Zimmer, H., ebd, S. 57.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.4. Bewusstseinskultur und Buddhismus 213

landische Philosophie mit den Naturwissenschaften und deren Forschungsmetho-
den.«3%6

Wie sich das buddhistische Lehrgebdude von westlichen Philosophien unter-
scheidet, verdeutlicht der Religionswissenschaftler Michael von Briick (geb.
1949) in seiner Einfiihrung in den Buddhismus:

., Buddhismus * ldsst sich ganz unterschiedlich beschreiben, |...]

- Er ist eine Wissenschaft von den psychischen Prozessen und Faktoren,
die die Wahrnehmung und das Denken sowie andere mentale Vorgdnge
beeinflussen.

- Er ist eine Philosophie, die eine in sich konsistente Erkenntnistheorie,
Kosmologie und Anthropologie entwickelt hat.

- Erist eine Religion, [...]

- Er ist ein praktisches Meditationssystem, das durch unterschiedliche
Methoden die bewusste Achtsamkeit im alltdglichen Leben, die Kontrol-
le der Emotionen und Gedanken sowie die Integration kérperlicher und
mentaler Vorgdnge ermoglicht.

- Der Buddhismus ist aber vor allem ein Lebensweg, der, wenn er prakti-
ziert wird,3 Sc%lle Lebensbereiche erfassen, durchdringen und transformie-
ren will.

Wichtig erscheint sowohl in den Ausfithrungen des Indologen Heinrich Zimmer
(1890 — 1943) als auch des Religionswissenschaftlers Michael von Briick (geb.
1949), dass der Buddhismus und dessen philosophische Grundlagen ein Lehrsys-
tem darstellt, das den Menschen in allen seinen Lebensvollziigen erreichen will.
Die Ausrichtung zielt hierbei auf das praktische, alltdgliche Leben und die per-
sonliche Reifung des Menschen. Erfahrung und Erkenntnis ergeben sich aus dem
praktischen Vollzug und nicht aus der theoretischen Anschauung.

Wihrend sich der Buddhismus zu einer Weltreligion entwickelt hat, stellt
der Hinduismus eine Religion Indiens dar. Die philosophischen Schriften der
Upanischaden (700 — 200 v. Chr.) stellen hierbei eine gemeinsame geistige Wur-
zel dar. Hierbei ist zu erwihnen, dass es beim Ubergang von der vedischen Zeit
(ca. 1500 v. Chr. — 500 v.Chr.) zum klassischen Hinduismus (ab 200 v. Chr.)
Verdnderungen in der kultischen Tradition gegeben hat. Einen Hinweis hierauf

356 Zimmer, H., ebd., S. 57f.
357 Brick, M. v., ,,Einfiihrung in den Buddhismus®, S. 18f.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

214 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

verdeutlichen die Ausfiihrungen des Gottinger Indologen G. von Simson (geb.
1933):

,.Im hinduistischen Kult haben gegeniiber der vedischen Zeit tiefgreifende Ver-
dnderungen stattgefunden. [...] An die Stelle der komplizierten vedischen Opfer tritt
mehr und mehr die einfache Pija, die Darbringung von Wasser, Blumen und ande-
ren vegetarischen Substanzen. Blutige Tieropfer werden, da sie dem weitverbreite-
ten Ideal der Ahimsa (‘Nichtverletzung von Lebewesen’) widersprechen, nur noch
selten [...] dargebracht. [...] Die Verehrung eines personenhaften Gottes hat in Indi-
en den Glauben an unpersonliche Wirkungszusammenhénge [...] nie génzlich aus-
zuschalten vermocht. Der Glaube an die fast endlose Kette von Wiedergeburten
(samsara), [...] ist dem Hindu selbstverstindlich. [...] Letztes Ziel aller Lebewesen
ist die Erlosung (moksa) aus dem leidvoll empfundenen Samsara [.. ]38

In die Zeit des Uberganges von der vedischen Religion zum Hinduismus fillt die
Entstehung des Buddhismus. Im Folgenden soll auf Textbeispiele aus den Upa-
nishaden eingegangen werden, deren Entstehung in diese Umbruchzeit fallt.

Die Herkunft der in den folgenden Kapiteln ausgewéhlten Texte entstammt
nicht aus dem Buddhismus. Da es keine buddhistischen Griindungstexte gibt und
diese Religionsform iiber mehrere Jahrhunderte ohne eigene schriftliche Texte
uberlebte”, soll anhand von Textbeispielen aus dem Umfeld des Buddhismus
eine indirekte Anndherung versucht werden.

2.4.3. Die Upanischaden (7. Jahhundert v. Chr. — 2. Jahrhundert v. Chr.)

Die philosophischen Texte der Upanischaden sind sowohl fiir die hinduistischen
Religionen als auch den Buddhismus eine gemeinsame Wurzel.

Fiir das weitere Verstindnis ist es wichtig, die Zeitperiode der indischen
Philosophie zu betrachten, die Buddha (um 563 — 483 v.Chr.) voranging. In diese
Phase fillt die schrittweise Abwendung von den AuBerlichkeiten der Welt und
die Blickrichtung nach innen:

,.Die philosophischen Dialoge der Upanischaden zeigen, dass die im 8. Jahrhun-
dert vollzogene, entscheidende Gewichtsverlagerung von der Aulenwelt und den
greifbaren Sphéren des Korperlichen zur Innenwelt und zum Ungreifbaren hin den
Gefahren dieser Geistesrichtung in logischer Konsequenz unterlag. Ein Prozess des
Sichzuriickziehens von der gewohnten, bekannten Welt fand statt. [...] Anstatt den

358 Simson, G. v., ,,Hinduismus* in H. Bechert u. G. v. Simson (Hrsg.) ,,Einfithrung in die Indolo-
gie®, S. 112f.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.4. Bewusstseinskultur und Buddhismus 215

Sinn auf diese symbolischen Hiiter und Vorbilder der natiirlichen und sozialen Ord-
nungen zu richten, anstatt sie sich durch ununterbrochene Riten und Meditationen
stark und wirksam zu erhalten, wandten die Menschen ihre ganze Aufmerksamkeit
nach innen und versuchten, durch reines Denken, systematische Selbstanalyse,
Atemziigelung und strenge psychologische Yoga-Praktiken einen Zustand scho-
nungsloser Selbsterkenntnis zu erlangen und darin zu verharren.*”

Es wire nun moglich, die ndheren Umstédnde der Ursachen fiir diesen Prozess der
Weltabgewandtheit zu untersuchen. Dies kann und soll hier nicht geleistet wer-
den. Es geht vielmehr darum, aufzuzeigen, auf welche unterschiedliche Weise
Menschen ihr Menschsein ausgestalten kdnnen. Dabei kann es nicht darum ge-
hen, westliches gegen Ostliches Denken abzuwégen, sondern beide ,,Spielarten
menschlicher Betrachtungsweisen® als gleichberechtigte und gleichwertige Mog-
lichkeiten menschlichen Herangehens zu betrachten. In dem, was vor dem eige-
nen kulturellen Hintergrund noch fremd erscheinen mag, konnten sich auch An-
sitze fir Losungsmoglichkeiten im Umgang mit den eigenen Lebensumstdnden
verbergen. Auf diese Weise konnte ein transkultureller Blick befruchten und
iiber sich selbst hinausfiihren.

Im Folgenden sollen Textbeispiele aus den Upanischaden einen kleinen
Einblick in deren Gedankenwelt geben.

Bewusstseinszustinde (Mandukya-Upanischad)

,,Brahman ist alles, und das Selbst ist Brahman.
Dieses Selbst hat vier Bewusstseinszusténde.
Der erste wird Vaishvanara genannt In ihm
lebt man mit durchweg nach auflen gerichteten
Sinnen,

mit der &uBeren Welt gewahr und inne.

[...]

Der vierte ist der iiberbewusste Zustand namens
Turiya, weder nach innen noch nach auflen gekehrt,
jenseits der Sinne und des Verstandes:

In ihm gibt es keinen anderen als den Herrn.

Er ist das hochste Lebensziel. Er ist

Unendlicher Friede, grenzenlose Liebe. Realisiere

359 Zimmer, H., ,,Philosophie und Religion Indiens®, S. 22f.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

216 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

Thi <360

Die duBlere Welt bewegt sich somit nur im Bereich der ersten Bewusstseinsebe-
ne. Auch der Traumschlaf ist nur eine von vier Bewusstseinsebenen. Bemer-
kenswert ist in den Upanischaden die Wertschiatzung des Tiefschlafes als Wun-
der. Tiefere Erkenntnis erschlieB3t sich nicht in der dulleren Welt, sondern wird
durch die bewusste Zuriicknahme und Selbstreflexion ermoglicht. Das Ich ist in
der duBeren Welt verhaftet und sucht Selbstbestitigung und Selbstverwirkli-
chung in dieser Welt. Im Buddhismus existieren als Kultgegenstinde sogenannte
,magische Dolche“361, die der rituellen Totung eines Feindbildnisses dienen
sollen. Gemeint ist damit der ,,Feind des eigenen Ichs®.

Heinrich Zimmer verweist auf die Trennung von naiv-bewusster Person-
lichkeit und dem im Menschen verborgenen, iibersinnlichen Selbst (atman):

,.Offensichtlich besteht hier eine absolute Trennung zwischen dem Erscheinungs-
Selbst (der naiv-bewussten Personlichkeit, die zusammen mit ihrer Welt der Namen
und Formen letztlich aufgelost werden wird) und jenem anderen, tiefverborgenen,
wesentlich, aber vergessenen iibersinnlichen Selbst (atman), das wieder in die Erin-
nerung gerufen, sein durchdringendes, welterschiitterndes ‘Herrlich bin ich!” hin-
ausbriillen wird. Dieses andere ist nichts Geschaffenes, sondern der Urgrund alles
Geschaffenen, aller Dinge und alles Geschehens.**

Die Selbstreflexion und Innenschau dient somit dazu, etwas Vergessenes und
Verborgenes im eigenen Innern zu entdecken. Es kann aber nicht ,,gefasst” und
ergriffen werden® wie ein Besitztum. Es ist vielmehr ein Wissen um seine duf3e-
re Form. Wie dies gemeint ist, soll anhand der Kena-Upanischad dargestellt
werden:

Auszug aus der Kena-Upanischad

,.Denn es ist anders als das Bekannte,

und es ist anders als das Unbekannte.

Solches haben wir von den Erleuchteten erfahren.
Das, was die Zunge sprechen ldsst, aber von der
Zunge

nicht gesprochen werden kann — kenne dies als das
Selbst.

360 ,,Die Upanischaden®, eingeleitet und iibersetzt von Eknath Easwaran, S. 85f.
361 Vgl Abb. und Text in: Cavendish, R., Ling, T.O., ,,Mythologie®, KometVerlag Koln, S. 55.
362 Zimmer, H., ,,Die Philosophie und Religion Indiens®, S. 25.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.4. Bewusstseinskultur und Buddhismus 217

Dieses Selbst ist niemand anders als du.

Das, was den Geist denken ldsst, aber vom Geist
nicht gedacht werden kann — das ist wahrhaftig das
Selbst.

[...]

Der Lehrer

Falls du meinst: ‘Ich kenne das Selbst’, kennst du es
nicht.

Seine duBlerliche Form — das ist alles, was du sehen
kannst.

Mach daher weiter mit deiner Meditation.

Der Schiiler

Ich meine nicht, dass ich das Selbst kenne, noch kann
Ich sagen, dass ich es nicht kenne.

Der Lehrer

Es gibt nur einen einzigen Weg, das Selbst zu kennen,
und der besteht darin, dass du es selbst realisierst.
Die Unwissenden meinen, dass das Selbst vom
Verstand

Erkannt werden kann, aber die Erleuchteten
Wissen, dass es jenseits der Dualitit von

Erkenner und Erkanntem ist.“*®>

In dem Hinweis des Lehrers, dass das Selbst jenseits des Dualismus von Erken-
nendem und Erkanntem ist, l14sst sich vermuten, dass nur ein verdnderter Be-
wusstseinszustand das Selbst realisieren kann.

Wenn die Seele mit einem See verglichen wird, so wire dieser Prozess mit

einem immer tieferen Eintauchen in einen unendlichen See vergleichbar. Das Ich
oder das naive Selbst, somit die bewusste Personlichkeit, befinden sich an der
Oberflache. Erst durch das Eintauchen in den See erdffnen sich neue Horizonte.
Dies bedeutet auch, dullere Rechtfertigungen, wie z.B. auch Dogmen und Riten
abzulegen:

wSelbstverstandlich muss eine derartige Einsicht nicht nur von den {iiblichen

Zwecken und Zielen der Weltkinder, sondern auch von den religisen Riten und
Dogmen solch verblendeter Wesen wegfithren. Der mythische Schopfer, der Herr
des Alls, ist nicht langer von Bedeutung. Nur durch die Wendung nach innen, die
das Subjekt zur Schau in die eigene Wesenstiefe hineindréngt, erreicht es jene Gren-
ze, wo die wandelbaren Uberlagerungen auf ihre unwandelbare Quelle stoBen. [...]

363

,,Die Upanischaden®, eingeleitet und iibersetzt von Eknath Easwaran, S. 100.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

218 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

Dieser Urgrund ist das Selbst (atman), die letzte, ewige, ndhrende Quelle des
Seins.«**

Das individuelle Selbst geht schlieBlich in der Weltseele auf. Im Zustand der
Erleuchtung ist atman und brahman (das unwandelbar Absolute, die Weltseele)
eins geworden. In den Upanischaden fallen brahman (kosmisches Prinzip) und
atman (individuelles Prinzip) zusammen. Uber das individuelle Selbst hat jeder
Mensch Zugang zum unwandelbar Absoluten.

Im Folgenden soll noch auf eine Textstelle der Katha-Upanischad verwie-
sen werden, bei der sich der Gedanke der Wiedergeburt zeigt im Falle, dass es
im Leben nicht moglich ist, das Selbst zu realisieren.

Auszug aus der Katha-Upanischad

,,Schafft ein Mensch es nicht, Brahman in diesem
Leben zu realisieren,

bevor die physische Hiille abgeworfen wird,

so muss er abermals einen Korper anlegen

in der Welt der korperlichen Kreaturen.

Brahman kann man sehen — in einem reinen Herzen
wie in einem Spiegel;

%ndlm man es realisiert, wird man

aus dem Kreislauf von Geburt und Tod erlost.«*¢

Das Bemerkenswerte konnte nun darin bestehen, dass gar nicht erwartet wird,
dass die meisten Menschen brahman in einem Leben realisieren kdnnen. Das
Unvermdgen oder die scheinbare Schwiche des Menschen sind vollig selbstver-
standlich und fiihren durch die Idee von der Wiedergeburt zu einem tiefen Res-
pekt vor den korperlichen Kreaturen. Die Menschen begreifen sich als Teil die-
ses Kreislaufs innerhalb der Welt der kdrperlichen Kreaturen. Denn niemand
kann wissen, ob und in welcher Form er nach dem Tod in eine neue Daseinsform
iibertritt. Der Gedanke von der Reinkarnation ist in den Schriften der Veden (ab
1500 v. Chr.) noch nicht zu finden, wird aber in den Upanischaden (ab 800 v.
Chr.) zu einem zentralen Thema.

364 Zimmer, H., ,,Philosophie und Religion Indiens®, S. 26.
365 ,,Die Upanischaden®, eingeleitet und iibersetzt von Eknath Easwaran, S. 136.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.4. Bewusstseinskultur und Buddhismus 219

2.4.4. Reden des Buddha: Ausziige aus dem Pdli-Kanon (1. Jh. v. Chr.)

Es existieren keine schriftlichen Zeugnisse von Buddha Shakyamuni (Siddharta
Gautama, 6. Jh. v. Chr.). Die Predigten von Buddha wurden miindlich iiberlie-
fert. Im 1. Jh. erfolgte im Pali-Kanon eine erste schriftliche Niederlegung von
Predigten, die auf Buddha zuriickgefiihrt werden.

Im Folgenden sollen Ausziige aus dem Pali-Kanon zitiert werden. Der Indo-
loge und Religionswissenschaftler Helmuth von Glasenapp (1891 — 1963) gibt in
seiner Einleitung zum Pali-Kanon eine Zusammenfassung des buddhistischen
Erlosungsweges:

,Die Erlosung aus dem Weltleiden kann nur von jedem einzelnen durch eigene
Anstrengungen erarbeitet werden. Da jedes Individuum (d.h. genauer jeder Strom
von miteinander zu einer scheinbaren Personlichkeit zeitweise zusammengeschlos-
senen Dhammas) seit anfangsloser Zeit von einer Existenz zur anderen geht, kann
das Ziel nur allmihlich erreicht werden. Dadurch namlich, dass sich der einzelne
Strom eines individuellen Lebens im Verlaufe der wechselnden Daseinsformen
durch Ausschalten der bosen und Aneignen der guten Dhammas so weit lautert, dass
die drei Kardinaliibel Hass, Gier und Verblendung schwinden und die Erkenntnis
der Wahrheit gewonnen werden kann. Den praktischen Weg hierzu bildet der acht-
fache Pfad.«*

Diese Erlduterung des Indologen Helmuth von Glasenapp gibt einen wichtigen
Hinweis darauf, wie die Erlosung im Buddhismus erreicht werden kénne und
zwar nur durch eigene Anstrengungen jedes Einzelnen in einem allmé&hlichen
Entwicklungsprozess.

Um in die Thematik weiter einsteigen zu kénnen, muss aber zundchst ge-
klart werden, was unter dem Begriff des Dhamma (bzw. Dharma) speziell im
Buddhismus zu verstehen ist.

Dharma-Begriff im Buddhismus

Der Religionswissenschaftler Michael von Biick erlautert hierzu in seiner ,,Ein-
fihrung in den Buddhismus®, dass der Begriff dharma (Pali dhamma) von der
Wurzel dhr komme, die ‘tragen, stiitzen, aufrechterhalten’ bedeute. Er betont,
dass dieser Begriff sich bereits in vorbuddhistischen Texten finde, im Buddhis-
mus aber in neuer Weise gebraucht werde.*®’

366 Glasenapp, H. v., Einfiihrung in ,,Reden des Buddha, aus dem Péli-Kanon®, S. 14.
367 Brick, M. v., ,,Einfiihrung in den Buddhismus®, S. 121.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

220 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

Im Vorbuddhismus Adtte sich dieser Begriff vor allem auf die soziale Ord-
nung bezogen. Im Buddhismus bedeute dharma einerseits die erkennbare und
lehrmdfig zu erkennende Struktur der Wirklichkeit sowie die Wahrheit, die mit
dem Begriff nirvana bezeichnet wird***

Die anschaulichste Darstellung von Dharma ist das Rad des Gesetzes als
Bildmetapher (,,Dharmachakra®, siche Abb. 6). Das Rad des Gesetzes besteht
aus acht gleich langen Speichen. Das bedeutet ndmlich, dass das Ergebnis unter
Beachtung von Dharma nicht ohne eine der acht Speichen existiert und dass die
VerhiltnismaBigkeit ihr Zentrum in der Radnabe findet, in der sich alle Elemente
beriihren. Keine Speiche ist ohne die andere denkbar, es gibt keine wichtigeren
oder weniger wichtigen Speichen. Die VerhéltnisméBigkeit (sozusagen das ,,Ge-
setz des rechten MaBes®) ergibt sich nur durch das Zusammentreffen aller acht
Speichen.

Letztendlich bleibt der Buddhismus eine genaue Kennzeichnung von
Dharma schuldig und der Inhalt des Begriffs und seiner Bedeutung kann nur
mittelbar erfasst werden durch eine Zusammenschau aller anderen Elemente des
Buddhismus als umgebende Form eines Negativs. Das Problem der wissen-
schaftlichen Literatur besteht darin, dass es sich letztlich um interpretatorische
Neuschopfungen handelt, die in anderen zeitlichen und kulturellen Kontexten
entstanden sind. Das Bemiihen, den Buddhismus als ein geschlossenes System
darzustellen, und zwar ohne sein Leben darin verbracht zu haben, ist ein westli-
ches Bemiihen. Nimmt man die iiberlieferten Originaltexte zusammen, so ergibt
sich lediglich eine lose verbundene Sammlung von Gleichnissen und Weisheiten.

Die Auslegung buddhistischer Quellentexte geschieht mit einer Begrifflich-
keit und einem Anspruch auf Wissenschaftlichkeit, die es bei der Quellenentste-
hung nicht ansatzweise gab. Allein dies zeigt die Schwierigkeit, den wesentli-
chen Gehalt des Buddhismus festzustellen.

Aus diesem Grund erscheint es hilfreich, iiber Bildmetaphern — wie z.B. das
Dharmachakra (vgl. Abb. 6, S. 220) — buddhistische Grundvorstellungen an-
schaulich zu machen.

Eine weitere Bildmetapher fiir Dharma (Dhamma) ist die Darstellung als
Dreiheit (Pali: Tiratana, Sanskrit: triratna; drei Juwelen) bestehend aus Buddha,
Dharma (Lehre) und Sangha (Schar der Erleuchteten bzw. Gemeinschaft der
Ubenden). Interessant ist hierbei, dass es bildhauerische Darstellungen der bud-
dhistischen Dreiheit bereits im 1. Jh. v. Chr. gegeben hat. Die Skulptur ging
somit mehrere Jahrhunderte der schriftlichen Darlegung buddhistischer Lehrin-
halte voraus. Der Zugang zu buddhistischen Vorstellungen (hier der Dhamma-

368 Briick, M. v., ebd., S. 122.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.4. Bewusstseinskultur und Buddhismus 221

Begriff) ist deshalb nicht einfach. Die folgenden eigenen Uberlegungen sind
daher letztlich spekulativ. Allein die Textform (z.B. im Ggs. zur Bildmediation)
diirfte nur bedingt geeignet sein, den Dharma-Begriff auch nur annidhernd zu
charakterisieren.

Der Dharma-Begriff enthdlt ein Pflichtenkonzept, das zur freiwilligen
Selbstdisziplinierung auffordert. Im Grunde kénnte behauptet werden, dass sich
der Dharma-Begriff nach buddhistischem Verstindnis auf iiberraschende Weise
mit dem kategorischen Imperativ Kants deckt. Das Pflichtenkonzept des Dhar-
ma-Begriffes ist ein Verfahren zur Selbstdisziplinierung, das kein Ergebnis vor-
gibt, sondern letztlich das nirvana ermdglichen soll. Letztlich ergibt sich die
Negation als eine notwendige Folgerung aus dem Dharma-Begriff, denn dieses
Verfahren zieht nicht zwangsldufig eine Belohnung nach sich, sondern stellt
diese nur in Aussicht und zwar nach Mallgabe der individuellen Bemiihungen.
Hiermit wird ein Verfahren beschrieben, aber kein Inhalt. Hieraus ergibt sich
auch ein grofler Unterschied zu anderen Religionen. Buddha wollte vermutlich
keine Religion stiften, sondern lediglich ein Heilverfahren vorstellen. Und genau
in dieser ,,Inhaltslosigkeit™ des Verfahrens liegt die Chance buddhistischer Medi-
tationsverfahren als Impulsgeber fiir eine moderne Medizin.

Rolle der Meditation

Die Aufforderung zur Meditation stellt eine wichtige Facette des Buddhismus
dar und dient der Kldrung des Bewusstseins. Die Meditation ist eine Grundvo-
raussetzung fiir eine Bewusstseinserhellung.

Michael von Briick beschreibt die buddhistische Meditation folgenderma-
Ben:

,,Die Meditation besteht vor allem in der Ubung der Achtsamkeit (satipatthana)
bei allem, was der Mensch denkt, redet und handelt. Die grundlegende Ubung be-
steht in der angemessenen Haltung des Korpers und der Konzentration auf den
Atem. Dadurch wird das Bewusstsein stabilisiert und zur Ruhe gebracht [...] So be-
dingen rechtes Handeln ($ila) und Meditation (smadhi) einander.**®

Die Erlduterungen des Religionswissenschaftlers von Briick in Bezug auf die
buddhistische Meditation sind gerade auch deshalb bemerkenswert, weil er auf
die enge Bezichung von rechtem Handeln und Meditation hinweist. So wiirde

369 Briick, M. v., ,,Einfiihrung in den Buddhismus®, S. 26.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

222 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

rechtes Handeln ohne Meditation zu einer Selbstbehauptungsstrategie, Meditati-
on ohne rechtes Handeln sei selbstbezogen, ich-haft und kraftlos.””

Hieraus lassen sich bereits erste Hinweise auf die Unterschiede zwischen
der buddhistischen Meditation und einer sékularen, in den klinischen Alltag
integrierten Achtsamkeitsmeditation ableiten. Im Buddhismus gehoren alle Ele-
mente (sogenannte ,,Speichen *’' des Dharmachakra-Rades) des achtfachen
Pfades gleichberechtigt zusammen. Sie bedingen einander. Die Lehre von den
vier edlen Wahrheiten und der Methode des achtfachen Pfades gehen auf Bud-
dha zuriick. Dies soll anhand des folgenden Textbeispiels aus dem Pali-Kanon
gezeigt werden:

,.Es ist dies der edle achtfache Pfad, der da heift: rechte Anschauung, rechte Ge-
sinnung, rechtes Wort, rechte Tat, rechtes Leben, rechtes Streben, rechtes Uberden-
ken und rechtes Sichversenken. Dies ist, ihr Monche, der mittlere Weg, der durch
den Vollendeten entdeckt wurde, der Schau und Erkenntnis bewirkt und zur Ruhe,
zum Wissen, zur Erleuchtung, zum Verldschen fiihrt.«>7

Im Folgenden werden von Buddha die vier edlen Wahrheiten erldutert: Dies sind
die edle Wahrheit vom Leiden, die edle Wahrheit von der Entstehung des Lei-
dens, die edle Wahrheit vom Vergehen des Leidens sowie die edle Wahrheit
vom Wege.

Der edle achtfache Pfad wird als Bildmetapher in Form des ,,Dhar-
machakra® (,,Rad des Gesetzes™ mit den acht Speichen) dargestellt. Die beiden
indischen Gazellen sind eine Anspiclung darauf, dass Buddha den achtfachen
Pfad in einem Hirschpark gepredigt haben soll.

370 Briick, M. v., ebd., S. 26.

371 Die acht Speichen des ,,Dharmachakra‘® symbolisieren den achtfachen Pfad.

372 Auszug aus dem Pali-Kanon, hier: II. Dhamma (,,Die Lehre®). 3. Die Rede im Tierpark von
Benares von den vier edlen Wahrheiten, S. 38f.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.4. Bewusstseinskultur und Buddhismus 223

Abb. 6: Dharmachakra (,,Rad des Gesetzes*) mit zwei indischen Gazellen am
Jokhang Tempel Lhasa.’”?

Die Meditation fiigt sich sozusagen als Speiche in das Rad ein. Sie macht nur
Sinn im Zusammenspiel mit den anderen Speichen. Eine losgeldste Speiche (z.B.
Meditation) kann kein Rad als Ganzes entstehen lassen. Die Meditation ist somit
auf das gesamte Leben in all seinen Vollziigen ausgerichtet. Sie soll kein zu viel
und kein zu wenig sein, sondern sich in das ,,Zusammenspiel der anderen Spei-
chen® einfiigen. Erst dadurch wird die VerhédltnisméaBigkeit als Rad des Gesetzes
erkannt.

Achtsamkeitsgebot

In einer weiteren im Pali-Kanon enthaltenen Rede, die Buddha in der Stadt
Vesali gehalten haben soll, wird das Achtsamkeitsgebot néher erldutert:

. Klar bewusst, ihr Mdnche, achtsam mdge ein Monch verharren. Das sei fiir
euch unser Gebot. Und wie ist ein Mdnch sich klar bewusst? Da verweilt ein
Monch, im Korper eine Anhdufung der verschiedenen unreinen korperlichen Ele-
mente schauend, eifrig, achtsam, nachdenklich, er hat sich in dieser Welt von Be-

373 Quelle Abb.: ,Dharmachakra® von Chris Falter — ,,Eigenes Werk®. Lizenziert unter CC BY-
SA 3.0 iiber Wikimedia Common; http://commons.wikimedia.org/wiki/File:Dharmacha-
kra.jpg#mediaviewer/File:Dharmachakra.jpg.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

224 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

gehren und Unzufriedenheit abgewandt. Er verweilt, bei den Gefiihlen die Empfin-
dung erkennend, beim Sinnen das Herz schauend, in den Erscheinungen die Dham-
mas erblickend. [...].<™

Der Textauszug verdeutlicht einen wichtigen Aspekt der Achtsamkeitsmeditati-
on, die Vergegenwirtigung des Augenblickes und die bloBe Betrachtung (Schau)
von (reinen und unreinen) Gefithlen und Empfindungen. Es geht somit darum,
durch die bloBe Betrachtung des inneren Zustandes und die Konzentration auf
die Sinne einen Ruhezustand zu erzeugen. Es geht nicht darum, Gedanken, Ge-
fithle und Empfindungen zu unterdriicken. Sie werden geschaut, ohne ihnen eine
tiefere Bedeutung beizumessen.

Nirvana und Negation

Eine aus westlicher Sicht befremdlich anmutende Betrachtungsweise stellt das
Konzept der Negation dar. Es wird angenommen, dass sich im Buddhismus die
Negation als metaphysische Betrachtungsweise direkt auf Buddha zuriickverfol-
gen ldsst. Wie sich dies in einer Predigt von Buddha ausdriickt, soll am Beispiel
des Begriffes nirvana erldutert werden. Der Begriff erfahrt dhnlich wie der Be-
griff des dharma (dhamma) im Buddhismus eine Bedeutungsumwandlung. Das
nirvana ist aber keine ,,Erfindung des Buddhismus, wie sich aus einem Hinweis
des Indologen Zimmer ableiten ldsst.

Heinrich Zimmer verweist in seinem Werk ,,Philosophie und Religion Indi-
ens* darauf, dass der Begriff nirvana keineswegs nur zur buddhistischen Uber-
lieferung gehére. Die Metapher sei von einem Bild der Flamme abgeleitet. Nir-
va bedeute ,,ausblasen, aufhoren zu atmen . Nirvana sei , ausgeblasen’ bedeu-
te, a’§17s5 Feuer der Begierde sei aus Mangel an Brennstoff erloschen und befrie-
digt.

Die Bildmetapher von der erléschenden Flamme verkdrpert im Hinduismus
das Aufgehen der ,,Einzelseele* (atman) in der ,,Allseele” (brahman). Im Bud-
dhismus dagegen bezieht sich das Bild von der erléschenden Flamme auf das
Versiegen der Quellen allen Leidens.

Zur Erlduterung soll aus einer Predigt Buddhas zitiert werden:

374  Auszug aus dem Pali-Kanon, hier: III. Sangha (,,die Ordensgemeinde®). 13. Klare Bewusstheit
und Aufmerksamkeit ist Pflicht fiir den Monch, S. 72.
375 Vgl Zimmer, H., ,,Die Religion und Philosophie Indiens®, Fufinote S. 172.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.4. Bewusstseinskultur und Buddhismus 225

,Es gibt, ihr Mdnche, einen Bereich, wo weder Erde noch Wasser, noch Feuer,
noch Wind ist, wo Sphére der Unendlichkeit des Raumes und der Unendlichkeit des
Bewusstseins nicht mehr besteht. Wo nicht irgendetwas mehr ist, weder die Sphére
des Unterscheidens noch die des Nichtunterscheidens, nicht die Welt, noch die jen-
seitige Welt, wo beide, Sonne und Mond, nicht mehr sind. [...] Ich verkiindige euch
ein Nichtkommen und Gehen, ein Nichtfeststehen und vergehen, die Freiheit von
der Wiedergeburt; ein Nichtstillstehen und ein Nichtweitergehen. Keinen Grund gibt

es mehr fiir das Sehnen nach dem Leben. Dies ist das Ende des Leids’.«*™

Diese Aussagen erscheinen unbefriedigend, weil sie jeden Vorstellungsgehaltes
entbehren. Der Begriff nirvana soll durch das umschrieben werden, was nirvana
nicht ist. Sinn macht dies nur insofern, als sich dadurch ein ,Negativabdruck*
der Erkenntnis ergibt. Nagarjuna hat das Konzept der (doppelten) Negation®’’
weiter vertieft. Wichtig ist die Feststellung, dass die Darstellung von etwas,
durch das, was es nicht ist, fiir die buddhistische Betrachtungsweise kennzeich-
nend zu sein scheint. In dieser bewusst gewihlten mangelnden Festlegung liegt
Freiheit im Gegensatz zur Bedeutungslosigkeit. Erst durch diese Freiheit macht
die Schlussformel Nagarjunas Sinn: ,.keinen Grund gibt es mehr fiir das Sehnen
nach dem Leben. Dies ist das Ende des Leids. [vgl. oben].”

2.4.5. Nagarjuna (2. Jahrhundert n. Chr. ) und Mahdyana-Buddhismus

Zur Zeit des Nagarjuna (ca. 2. Jahrhundert n. Chr.) hatte die buddhistische Lehre
bereits an Bedeutung verloren. Nagarjuna hat die buddhistische Lehre im 2.
Jahrhundert n. Chr. wiederbelebt. Durch sein Werk gab er dem Buddhismus eine
entscheidende philosophische Fundierung. Sein Werk sollte vor allem im Hin-
blick auf das Konzept der Negation mafigeblichen Einfluss auf den Jahrhunderte
spiter wirkenden japanischen Zen-Meisters Dogen (13. Jh.) haben.

Herkunft und historische Bedeutung Nagarjunas

Vermutlich hitte der Buddhismus ohne Nagarjuna nicht bis in die Gegenwart
iberlebt. Heinrich Zimmer bezieht seine biografischen Angaben zu Nagarjuna
auf eine Biografie, die ein hinduistischer Weise mit Namen Kumarajiva etwa
405 n. Chr. ins Chinesische iibertragen haben soll. Kumarajiva iibersetzte bud-

376 Aus dem Pali-Kanon, hier: IV. Nibbana (,,das Verloschen®), 17. Das Wesen des Nibbéna, S.
80f.
377 Z.B.nirvana ist ,,Nichtstillstehen und Nichtweitergehen®.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

226 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

dhistische Schriften (Sutras) ins Chinesische. Sie stellen damit die wichtigsten
und authentischsten Quellen des Buddhismus dar.

Die biografische Textstelle, auf die sich Zimmer bezieht, berichtet davon,
dass Nagarjuna ein Brahmane in Siidindien gewesen sei, schon als Kind die
Veden studiert habe und ein Meister in allen Wissenschaften gewesen sei, ein-
schlieflich der Magie. Er habe sich mit Freunden in den koniglichen Harem
geschlichen. Wiihrend seine Freunde zum Tod verurteilt worden seien, habe man
ihm gestattet, die Monchsgeliibde abzulegen. Nagarjuna habe in 90 Tagen den
gesamten buddhistischen Pali-Kanon studiert. Nagarjuna ziehe schlieflich nach
Norden zum Himalaya und sei von einem uralten Ménch mit den Mahayana-
sutras bekannt gemacht worden.>™

Zahlreiche Legenden schildern den weiteren Lebensweg des Nagarjuna. Ei-
nes seiner wichtigsten Werke wird als die ,,mittlere Lehre des Nagarjuna“ be-
zeichnet. Bemerkenswert erscheint hier eine Einleitung des deutschen Indologen
Max Walleser (1874 — 1954) zur deutschen Ubersetzung der ,,mittleren Lehre®,
der darauf hinwies, dass ,das chinesische Madhyamika-sastra eine von
Kumarajiva selbst angefertigte mehr oder weniger freie Version des dltesten
Kommentars des Nagarjuna ist, |.. 177

Infolge der zahlreichen Ubertragungen in verschiedenen buddhistischen
Klostern und zu verschiedenen Zeiten ergaben sich Textvarianten, bei denen
nicht zweifelsfrei gekldrt werden kann, welche Textbestandteile tatsachlich auf
Nagarjuna zuriickgehen und welche Anteile durch andere, teilweise unbekannte
Autoren verdndert oder abgewandelt wurden.

Die Metaphysik Nagarjunas

Heinrich Zimmer bezeichnet Nagarjuna als einen der ,,bedeutendsten Metaphysi-
ker der Menschheit".
Nagarjuna gilt als Begriinder des Mahayana-Buddhismus. Mahayana bedeu-
te ,,groBes Fahrzeug® und stehe fiir einen Weg, in dem alle mitfahren konnten.**
Zimmer zitiert er aus dem Madhyamika Shastra (,,Leitfaden fiir die Schule
des Mittleren Weges®):

378 Zimmer, H., ,,Philosophie und Religion Indiens®, S. 462.

379 Walleser, M. in der Einleitung zu: Nagarjuna, ,,Die mittlere Lehre des Nagarjuna®, Indische
Philosophie, Band 14, S. 5.

380 Vgl. Zimmer, H., ,,Philosophie und Religion Indiens®, S. 454.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.4. Bewusstseinskultur und Buddhismus 227

,Die Lehre des Buddha vermittelt zwei Arten von Wahrheit: die relative, beding-
te Wahrheit und die transzendente, absolute Wahrheit.**®!

Dies besagt, dass es eine hochste Wahrheit jenseits der Sinneserfahrungen gebe,
in die die Menschen nicht eindringen kdnnen. Dies sei aber noch nicht das spezi-
fisch Neue. Das Neue bestehe in der negativen Kennzeichnung des ,,hdchsten
Zieles™:

,Die folgenden Verse indessen bringen den Hauptschliissel zu Nagarjunas ei-
genster Konzeption:

$tinyam iti na vaktavyam
aslinyam iti va bhavet
ubhayarh nobhayarm ceti;
prajiiaptyartharh tu kathyate.

‘Es kann weder leer noch nicht leer genannt werden, weder beides noch keines von
beidem, sondern, um es zu kennzeichnen, wird es eben Leere genannt (vgl. Mila-
madhyamakakarikas de Nagarjuna, Bibliotheca Buddhica).’

Diese negative Kennzeichnung des transzendenten ‘hdchsten Zieles’ gibt im Ge-
gensatz zu der in der vedischen Tradition vorherrschenden positiven Haltung dem
ganzen Lehrgebédude, das sich mit Namen und Werk des Nagarjuna verbindet, seine
Eigenheit und Kraft.“**

Vielleicht kdnnte dies als die eigentliche Geburtsstunde der indischen Metaphy-
sik betrachtet werden. An dieser Textstelle ldsst sich zeigen, auf welche Weise
Nagarjuna Begrifflichkeiten erklért, die sich auflerhalb der menschlichen Vor-
stellungskraft befinden. So sei das ,,hochste Ziel“ weder leer noch nicht leer,
weil alle menschlichen Vorstellungen und Begriffe sich nicht zu dessen Charak-
terisierung eignen.

Wahrscheinlich meinte Nagarjuna das, was Immanuel Kant mit dem ,,Ding
an sich“ gemeint hat. Danach wurde es durch Kant zu einer Grundfrage der west-
lichen Philosophie: ob es einen Gegenstand geben kann, der der menschlichen
Erkenntnis grundsétzlich nicht zugénglich ist oder ob der Begriff der menschli-
chen Erkenntnis nicht mehr ergénzungsféhig ist, was bedeuten wiirde, dass es
keine Erkenntnis mehr hinter der Erkenntnis geben kann. Dies sind allerdings

381 Zimmer, H., ebd., S. 463, iibersetztes Zitat aus dem Madhyamika Shastra, zit. b. Radhakrishn-
an.
382 Zimmer, H., ,,Religion und Philosophie Indiens®, S. 464.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

228 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

Fragen, die nichts mehr mit dem Gegenstand dieser Arbeit zu tun haben, weil
sich kein unmittelbarer Bezug mehr zur Gesundheit herstellen ldsst.

Wenn dementsprechend von ,,Leere” gesprochen wird, miisste dies eigent-
lich mit ,,weder Leere noch Nicht-Leere* bezeichnet werden. Die Kennzeich-
nung mit ,,Leere” stellt somit lediglich eine Art ,Hilfskonstrukt* dar, die der
menschlichen Unzuldnglichkeit geschuldet ist, das eigentliche Phdnomen fassen
zu konnen.

Mit ,,Leere” oder ,,Nichts* werden Assoziationen verbunden, die Angst o-
der Unsicherheit auslésen kdnnten. Es ist nur natiirlich, dass die Menschen posi-
tive, fassbare Vorstellungen aus der Welt der Erfahrung verwenden, um das
nicht der Erfahrung Zugingliche, das, was sich ,hinter der sinnlichen Welt*
verbergen konnte, kontrollieren zu wollen.

Begriffe konnen missverstanden werden und zu vollig falschen Vorstellun-
gen fiihren. Dies wird auch an dem Begriff ,,nirvana“ deutlich, zu dessen néhe-
rem Verstidndnis die zugrunde liegende Bildmetapher einer erléschenden Flam-
me (als Metapher fiir das Erloschen der eigenen Begierde) hilfreich sein konnte.

Die ,,grof3e Leere® ist insofern ein Kernstiick der Lehre von Nagarjuna, weil
es seine Interpretation des nirvana ist.

Die grof3e Leere

Im Folgenden soll auf eine weitere Textstelle aus Nagarjunas ,,mittlerer Lehre*
Bezug genommen werden. Hierfiir soll eine Ubersetzung verwendet werden, die
von dem Indologen Max Walleser (1874 — 1954) aus einer chinesischen Version
libertragen worden ist.

Die folgende Textstelle mag provozieren, da von einem Zustand berichtet
wird, der jenseits der Kriterien von ,,gut und ,,bose” ist, ein Zustand, in dem
sich die daseinsgebundenen Zwecke auflosen. Das Ungewohnte bei der folgen-
den Betrachtung ist der vollige Verzicht auf Kategorien wie ,,gut”, ,,bose*, ,,Op-
fer oder ,, Tater*:

,~Einwand: Wenn nicht durch Ursachen und Bedingungen der Téter (und) das
Bewirken der Tat ist, welcher Fehler ist dann?
Antwort:

Wenn Grundlosigkeit zutrifft, dann ist nicht Grund, nicht Folge, nicht Tun, nicht
Téter, nicht die Handlung (eig. ‘das angewendete Tun’). (VIIL.4.)

Wenn nicht die dharmas des Tuns usw. sind, dann ist nicht Boses- und Gutes-
Tun: da Boses- und Gutes-Tun usw. nicht sind, ist auch nicht der bdsen und guten
Taten Belohnung. (VIILS.)

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.4. Bewusstseinskultur und Buddhismus 229

Wenn nicht der bosen und guten Taten Vergeltung ist, so ist auch nicht das
nirvana, alles, was zu tun ist, ist ausnahmslos leer, nicht hat es Frucht. (VIIL.6.)

Wenn Grundlosigkeit zutrifft, dann sind alle dharmas ohne Grund (und) ohne
Folge (eig. ‘Frucht’), dharmas hervorbringen heifit ‘Grund’; der hervorgebrachte
dharma heift ‘Frucht’. Diese zwei sind dann nicht. Da diese zwei nicht sind, ist
nicht Tun, ist nicht Téter; auch nicht die angewandte Handlung; auch ist nicht Bo-
ses- und Gutes-Tun; da Boses-und Gutes-Tun nicht sind, ist auch nicht des bosen
und guten Tuns Vergeltung und der Weg zum nirvana. Deshalb wird nicht Entstehen
durch Grundlosigkeit erreicht.“**

Daraus ldsst sich ableiten, dass tiefere Erkenntnis erst mdglich scheint, wenn das
an Daseinszwecke gebundene Denken erlischt und alle Moglichkeiten (Potentia-
litdt) gleichberechtigt sind und sie damit ihre Bedeutung (wie zum Beispiel als
etwas Angenehmes oder Unangenchmes) verlieren. In diesem Zustand der
Grundlosigkeit wiaren das Wollen und das Entstehen beendet.

Im Folgenden soll ein zeitlicher Sprung von Nagarjuna zum Zen-
Buddhismus des 13. Jahrhunderts erfolgen. Dogen steht in der Tradition Nagar-
junas. Dies geht aus einer wissenschaftlichen Abhandlung des Religionswissen-
schaftlers Heinrich Dumoulin (1905 — 1995, lehrte in Tokio) hervor:

,Alles spricht dafiir, dass die Vorliebe des Buddhismus fiir die Negation auf den
Stifter der buddhistischen Religion, S akyammuni [gemeint ist Buddha], selbst zu-
riickgeht. Der Weise aus dem Sakya-Geschlecht hat niemals eine positive Aussage
iiber letzte philosophische Fragen gemacht. [...] Die vier edlen Wahrheiten und der
achtgliedrige Pfad, die er wahrscheinlich im Erleuchtungszustand begriff, miinden in
das Nirvana ein, von dem die buddhistischen Schriften fast nur in negativer Form
sprechen. [...]. Der Vater des Negativismus im Mahayana ist Nagarjuna. Dogen
steht religios und philosophisch in der Traditionslinie dieses groften buddhistischen
Denkers Indiens, dessen Lehre vom Mittleren Weg (madhyamika) die Sutras von
der transzendentalen Weisheit (prajndparamitd) ins dialektische System fasst. Nagar-
juna erklért wie die klassische indische Philosophie die Erscheinungswelt fiir wesen-
losen Schein (maya) und verwendet die ganze Schérfe seines dialektischen Denkens
darauf, auch den letzten Wirklichkeitsanspruch der Erscheinungswelt zu zerstoren.
Dogen nimmt diese Grundthese an.“**

Was dies konkret bedeutet, soll im folgenden Kapitel weiter erldutert werden.

383 Nagarjuna, ,,Die mittlere Lehre des Nagarjuna®, Achter Abschnitt, Tun und Titer, S. 55f.
384 Dumoulin, H., ,,Die religiése Metaphysik des japanischen Zen-Meisters Dogen* in: Saeculum,
Jahrbuch fiir Universalgeschichte Band 12, S. 226f.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

230 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

2.4.6. Zen-Buddhismus (ab 5. Jahrhundert n. Chr.) und Dégen (13. Jh.)

Der Zen-Buddhismus ist eine im 5. Jahrhundert n. Chr. entstandene Seitenstro-
mung des Mahayana-Buddhismus. In der gleichen Zeit kam es auch zu ersten
Kontakten des Buddhismus in Tibet. Der spétere, tibetisch genannte Buddhismus
(Vajrayana) ist neben dem Zen-Buddhismus die zweite wichtige Nebenstromung
des Mahayana-Buddhismus.

Pfadloser Weg

Ein wichtiges Kennzeichen des Zen-Buddhismus ist der Verzicht auf feste Pfade
oder Handlungsvorgaben, weshalb er auch als ,,wegloser Weg oder torloses Tor*
bezeichnet wird.

Um den Zen-Buddhismus darzustellen, soll hier auf einen zeitgendssischen
Philosophen Bezug genommen werden. Byung-Chul Han (geb. 1959) stammt
auch Siidkorea und lehrt unter anderem als Philosoph in Berlin. Er ist Verfasser
einer Monografie iiber die Philosophie des Zen-Buddhismus.

Han fasst in seinem Vorwort zu seiner Philosophie des Zen-Buddhismus
das Wesentliche des Zen-Buddhismus unter Bezug auf ein dem Griinder des
Zen-Buddhismus (Bodhidharma, 440 — 528 n. Chr.) zugeschriebenes Zitat wie
folgt zusammen:

,Der Zen-Buddhismus ist eine meditativ ausgerichtete, urspriinglich chinesische
Form des mahayana-Buddhismus. Die Eigenart des Zen-Buddhismus bringt jene
dem von Legenden umwobenen Griinder des Zen-Buddhismus, Bodhidharma, zuge-
schriebene Strophe zur Sprache:

‘Eine besondere Uberlieferung auBerhalb der Schriften,
unabhingig von Wort und Schriftzeichen:

Unmittelbar des Menschen Herz zeigen, —

die eigene Natur schauen und Buddha werden’

Diese Sprachskepsis und das fiir den Zen-Buddhismus so charakteristische Miss-
trauen gegeniiber dem begrifflichen Denken zieht eine Verrdtselung und Verknap-
pung der Worte nach sich.“**

385 Han, B.-C., ,,Philosophie des Zen-Buddhismus®, Vorwort, S. 7.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.4. Bewusstseinskultur und Buddhismus 231

Mit diesen einleitenden Worten von Byung-Chul Han und dem Hinweis auf die
dem Griinder des Zen-Buddhismus zugeschriebene Strophe sei, so Han, alles
gesagt.

Jede weitere Erldauterung und Interpretation wiirde der Grundintention des
Zen-Buddhismus entgegenstehen. Bodhidharma soll sich um 523 n. Chr. in der
chinesischen Provinz Henan niedergelassen haben und im dortigen Shaolin-
Kloster Selbstbetrachtung und eine Form der korperlichen Konzentration gelehrt
haben, aus der spiter die Shaolin-Kampfkunst hervorgegangen sein soll. Diese
Verbindung geistiger und korperlicher Ausrichtung kennzeichnet Bewusstseins-
prozesse im Buddhismus.

Ziel dieser Bewusstseinsprozesse sei es letztlich, tiefere Erkenntnis iiber das
eigene Wesen (einschlieBlich der eigenen Korperlichkeit) zu erlangen, so Han.

Um dies zu verstehen, ist ein Riickgriff auf die von Nagarjuna gelegten phi-
losophischen Grundlagen hilfreich: Was ist damit gemeint, die eigene Natur zu
schauen und Buddha zu werden? Nagarjuna stellt folgende Thesen®*® auf:

- Es gibt keine Eigennatur der Erscheinungswelt
- Die Erscheinungswelt (samsara) ist wesensgleich mit der Buddha-Natur
- Die Buddha-Natur ist wesensgleich mit Nirvana.

Der Religionswissenschaftler Dumoulin betont, dass die Lehre von der universa-
len Buddha-Natur das Zentraldogma des Mahayéana-Buddhismus sei.*’

Dogen steht in dieser Denktradition und verwendet vor allem den Begriff
,»,Buddha-Natur”“. Wenn es keine abgrenzbare Einzelpersonlichkeit geben kann,
wenn es keine Eigennaturen gibt, sondern alles wesensgleich mit der universalen
Buddha-Natur ist, so ist mit Erleuchtung ein Erlebenszustand anzunehmen, der
zu dieser Erkenntnis fiihrt. Dies ist kein Erkenntnisgewinn durch Schlussfolge-
rungen aus der Vernunft. Es sind Erkenntnisse aus dem Erleben korperlicher
Zustinde. Im Zen-Buddhismus werden zwei Erleuchtungserlebnisse unterschie-
den:

Das kleine Erleuchtungserlebnis (Kenshd, japanisch: R1%; ,.Erschauen des
eigenen Wesens, Natur erkennen ) sei hierbei die Erkenntnis, dass es kein eigen-
stindiges Selbst geben konne. Diese Erkenntnis werde moglich, wenn das ei-
gentlich Trennende zwischen Beobachter und Beobachtetem nicht beim Be-
obachter und dem Beobachteten selbst gesucht werde, sondern der Mechanismus

386 Vgl. Dumoulin, H., ,,Die religiose Metaphysik des japanischen Zen-Meisters Dogen®, S. 226f.
387 Vgl. Dumoulin, H., ebd., S. 207.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

232 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

der Wahrnehmung als das eigentlich Trennende erkannt wird. Beobachter und
Beobachtetes sind nicht wirklich getrennt.

Wenn das Bewusstsein als der Inbegriff des sich stindig In-Beziehung-
Setzens des Beobachters zum Beobachteten verstanden wird, dann wiére das
Bewusstsein beim Kensho-Erlebnis der ,,Verzicht auf Wahrnehmung in Form
des sich in Beziehungssetzens®. Damit heben sich die Grenzen zwischen Be-
obachter und Beobachtetem auf. Dies entspriache der Erfahrung, dass das eigene
Wesen und das Wesen der anderen nicht getrennt, sondern in Wirklichkeit ver-
bunden sind. Aus dieser Erkenntnis heraus sei erst ein tieferes Verstehen (Satori)
moglich. Satori (jap. f& V) ist ein Begriff aus der japanischen Sprache und be-
deutet wortlich ,,Verstehen®. Der Begriff Satori steht im Zen-Buddhismus fiir
das Erleuchtungserlebnis.

Bezogen auf die eigene in der Einleitung dieser Arbeit dargelegte Definition
von Bewusstsein’®® wiire das Erleuchtungserlebnis eine Erfahrung ,,auBerhalb
von Raum und Zeit“ und damit auch ,,aullerhalb des Bewusstseins*.

Es wire ein Zustand, bei dem das individuelle Bewusstsein erloschen ist.
Dieser Zustand kdme dem Tod des Individuums (sozusagen der ,,naiven Person-
lichkeit* bzw. der Illusion eines eigenstidndigen Selbst) gleich. Das Individuum
als solches wiirde nicht mehr bewusst existieren.

Jeder Mensch siceht sich selbst als Glied einer unendlichen Kette von Ursa-
chen und Wirkungen, die sich sowohl in die Vergangenheit als auch in die Zu-
kunft erstrecken. Aus dieser Betrachtung wird der Betrachter erst entlassen,
wenn er sich als Teil einer Erkenntnis begreift, die ihrerseits alle erdenklichen
Ursachen und Wirkungen umfasst und widerspruchslos miteinander vereint.
Hierin liegt ein synthetischer Schluss aus Eigenschaften und Wirkungen. Die
Satori-Erfahrung kommt ohne die Vorstellung von Raum und Zeit aus und wére
damit ein Hinweis fiir ,,erfahrungslose* Erkenntnis.

Das Bewusstsein im individuellen Sinn wére dann erloschen, was eine er-
schiitternde Schlussfolgerung wére, da dies dem Ich-Tod gleich kdme. Dies wére
fiir einen westlichen Menschen eine ungewdhnliche und vermutlich beunruhi-
gende oder bedngstigende Vorstellung.

388 Vgl die in der Einleitung (S. 13) aufgefiihrte eigene Definition von Bewusstsein: ,,Bewusst-
sein ist die erkannte Verschiedenheit von Beobachtetem und Beobachter. [...] Da aber jede Er-
fahrung in Raum und Zeit stattfindet, so muss die gewéhlte Definition Merkmale von Raum
und Zeit aufweisen und zwar als duflerste Grenze der Erfahrung [...].*

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.4. Bewusstseinskultur und Buddhismus 233

Metapher iiber den Tod im Zen-Buddhismus

Aus diesen Sitzen wird deutlich, dass es im Zen-Buddhismus weniger darum
geht, aktiv dem Leiden und dem bevorstehenden Tod mit einem ,,Ich-bin-bereit*
begegnen zu wollen oder zu miissen, sondern es geht vielmehr um eine Haltung
der Gelassenheit, die nicht hinter das Vergéngliche hindurchzusehen versucht.
Han verweist auf einen japanischen Lehrer des Zen-Buddhismus, Dogen Zenji
(1200 — 1253).

,.Kurz vor seinem Tod schreibt Dogen:

Wem vergleich ich wohl

Welt und des Menschen Leben?
Dem Mondschatten,

wenn er im Tautropf beriihrt,
des Wasservogels Schnabel.

[...] Ohne jeden Heroismus, ohne jedes Begehren verweilt Dogen bei den Dingen,
die vergehen <>

Es scheint unwichtig geworden zu sein, sich selbst im eigenen Tod oder iiber den
Tod hinaus eine besondere Bedeutung geben zu wollen.

Han beschreibt den Zustand als eine Form von Heiterkeit im Unterschied zu
einer Frohlichkeit, der die Tiefe der Trauer fehle:

,»Man hat es hier mit einer ins Heitere befreiten, ins Offene gelichteten Trauer zu
tun. Diese Heiterkeit unterscheidet sich von einer Frohlichkeit, der die Tiefe der
Trauer fehlt:

Vertrauen muss man haben.
Bliiten welken — verblithen —
Jede auf ihre Art.

Lssa“3

[Kobayashi Issa 1763 — 1828]

Hierzu ist aus der westlichen Perspektive Folgendes festzustellen:

Wenn die Verginglichkeit des Lebens als ein Verlust aufgefasst wird, liegt
das daran, dass der Mensch sich als ein Wesen begreift, das sich entlang eines
Zeitstranges mit einem unvermeindlichen Ende bewegt. Dieses Bild von sich

389 Han, B.-C., ,,Philosophie des Zen-Buddhismus®, S. 106.
390 Han, B.-C., ebd., S. 107.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

234 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

selbst ist durch das unvermeindliche Ende bemakelt. Diese Vorstellung muss
zundchst aufgeldst werden. Die Vorstellung vom unvermeidlich begrenzten Zeit-
strang wird nahegelegt durch eine leistungsorientierte Gesellschaft, die das
Zeitmal3 vorgibt. Diese Vorstellung verliert dann an Bedeutung, wenn der Ein-
zelne authdrt, sich in ein leistungs- und zeitbezogenes System einzuordnen. Der
Zen-Buddhismus entstammt einer Gesellschaft, in der der Leistungsgedanke
unbedeutend war und die Gesellschaft in ihrer Struktur sich auf ewig vorgestellt
war. Der Einzelne nimmt sich weniger durch Leistung und Erfolg wahr und
damit auch weniger durch Zeitablaufe. Wer sein ganzes Leben darin gesehen hat,
eine bestimmte Leistung in einer bestimmten Zeit erbringen zu miissen, fasst
sein eigenes Leben als Leistungseinheit auf. Dies sind Vorstellungen, die im
Zen-Buddhismus nicht vorkommen. Deswegen ist die Beschéftigung mit dem
Zen-Buddhismus eine Herauslosung aus dem Koordinatensystem von Zeit und
Leistungsbezogenheit, die als erleichternd empfunden werden kann. Der Ubende
muss dafiir allerdings den Mut fassen, sich selbst auBlerhalb seiner Leistungsbe-
zogenheit wertzuschétzen.

Wie bereits erldutert wurde, ergeben sich die Schlussfolgerungen fiir den
meditierenden Buddhisten nicht aus der Vernunft. Tiefere Erkenntnis ist ein
Erleben. Erlebnisse kann man nur unter Inanspruchnahme des Korpers haben.
Erlebnisse sind gefiihlsbegleitete Sensationen. Aus diesem Grund kommt der
korperlichen Wahrnehmung im Zustand der Meditation eine groe Bedeutung
zu. Aus der vedischen Kultur heraus haben sich philosophische Lehrtraditionen
entwickelt, die dazu anleiten sollten, aus dem Kreislauf der Wiedergeburten
herauszutreten. Eine dieser philosophischen Meditationssysteme ist Yoga. Da
Yoga den Buddhismus beeinflusste oder sogar als eine der geistigen Wurzeln des
Buddhismus bezeichnet werden konnte, soll im folgenden Kapitel auf Yoga
eingegangen werden. Die in der eigenen Untersuchung durchgefiihrte auf bud-
dhistische Meditationstechniken zuriickgehende sikularisierte Meditationsform
des Achtsamkeitstrainings beinhaltet auch Elemente des Yoga. Im folgenden
Kapitel soll daher auf die geistigen Wurzeln des Yoga eingegangen werden. Eine
wichtige Quelle des Yoga und des Buddhismus sind wiederum die Upanishaden.

2.4.7. Yoga (ab 4. Jh. v. Chr. )

Yoga geht in der Sprache des Sanskrit auf ,,yuga“ = Joch bzw. ,,yuj* = anjochen
oder anspannen zuriick. Im Gegensatz zu vielen modernen Yoga—Varianten3 o

391 ,Moderne“ bzw. westliche Yoga-Varianten wollen durch kérperliche Ubungen vor allem zum
Wohlbefinden beitragen. Thr Ziel ist es nicht, zu tieferer Erkenntnis zu gelangen.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.4. Bewusstseinskultur und Buddhismus 235

die seit dem 19. Jh. zunehmend in Nordamerika oder Europa praktiziert werden,
handelt es sich beim traditionellen Yoga um eine Methode zur geistigen Kon-
zentration, bei der der Korper als Instrument dient.

Das Jahrtausende alte System des Yoga ist élter als der Buddhismus selbst.
Erste schriftliche Hinweise finden sich in den philosophischen Texten der Upa-
nishaden.

Die Vorstellungswelten der traditionellen Texte sind fiir westlich gepragte
Menschen kaum nachvollziehbar.

Dies soll anhand von zwei Textbeispielen aus einer wissenschaftlichen
Ubersetzung der praktischen Erldsungslehre der Nathayogis aufgezeigt werden:

»l--.] Einige nennen diesen [yoga] achtgliedrig. 8.400.000 Existenzformen
[Yoni, wértl. Mutterschofs, wird u.a. auch im Sinn von ‘Existenzform’ verwendet,
Anm.ag\;on K. Reinelt] der Lebewesen, eine solche Zahl ist genannt worden.
[...].«

Reinelt erliutert seine Ubersetzung damit, dass es die weit verbreitete Vor-
stellung gebe, nach der sich jedes Wesen insgesamt 8.400.000 mal in verschie-
denen Spezies inkarnieren miisse, um zuletzt als Mensch geboren werden zu
kinnen.”* Jede Spezies habe hierbei eine jeweils typische Sitzhaltung.

Der Yogi (= ein Yoga Praktizierender) versucht nun jene Sitzhaltung einzu-
nehmen, die es ermdglicht zu einem ,, festen Stock* zu werden. Indem der Kér-
per fest mache, sollte er als alle Krankheiten beseitigend verstanden werden.***

Prana (Sanskrit prana: Lebenshauch) bedeutet im Hinduismus Lebensener-
gie. Im Aufhoren (Anhalten, Fixieren) der Bewegung des eigenen Atems wird
prana ,,vollzogen*:

»l---1 [wenn] der Atem bewegungslos [Rahanu ist vermutlich Absolutiv von
rahanem/rahanem, ‘bleiben, stehen bleiben, aufhéren, anhalten’, Anmerkung
von K. Reinelt] wird, das wird pranayama genannt. [...] Er (prana) ist ein Ritual
[im Original hierzu weitere Anm. von K. Reinelt] gegen alles Ubel. [..]<%

Reinelt verweist in seinen Anmerkungen, dass der indische Gelehrte Pan-
tanjali (2. Jh. v. Chr.) den pranayama als die sitzend im asana ausgeiibte Unter-
brechung von Inhalation und Exhalation auffasse.**®

392 Reinelt, K.J., ,,Das Vivekadarpana, Textanalyse und Erlduterungen zur Philosophie und prakti-
schen Erlosungs-Lehre der Nathayogts in Maharastra®, Diss., Heidelberg 2000, S. 283.

393 ebd., S.284.

394 Vgl ebd., S. 285.

395 ebd., S. 286f.

396 wvgl. ebd., FuBinote S. 287.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

236 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

Die Textbeispiele sollen zeigen, welche existenzielle Bedeutung den Yoga-
Ubungen (hier speziell den Atemiibungen) im traditionellen Verstindnis zu-
kommen.

Das oder der Yoga stellt ein Meditationssystem dar, dessen Ziel die Befrei-
ung von der materiellen Welt und ein Zustand reinen Bewusstseins ist.

Yoga-Ubungen sind mittlerweile auch im Westen weit verbreitet. Viele die-
ser im Westen verbreiteten Yogavarianten haben das personliche geistige und
korperliche Wohlbefinden zum Ziel. In auf den Buddhismus zuriickgehenden
sdkularisierten Meditationsformen wie dem Achtsamkeitstraining finden sich
Anlehnungen an traditionelle Yoga-Ubungen (achtsames Atmen, Sitzmeditati-
on).

Bei dieser Sichtweise dienen die Yoga-Ubungen in erster Linie der Verge-
genwirtigung im Augenblick durch achtsames Atmen und achtsame Korper-
wahrnehmung.

Ein weiterer wichtiger Aspekt des traditionellen Yoga ist die Auffassung
des Korpers als Instrument (Wagen) zur tieferen Erkenntnis. Der Meditierende
ist hierbei ein Reisender und nutzt den gegebenen Koérper zur erfahrungsbezoge-
nen Einsicht.

Das zugrunde liegende philosophische System wird als ,,Zwilling* (kdrper-
liches Pendant) der Smakhya-Philosophie (Sankhya) bezeichnet.

Gebote wie Keuschheit, Nichtverletzen oder Wahrhaftigkeit sind integraler
Bestandteil dieses philosophischen Systems.

Die folgenden Textausziige aus der Katha-Upanischad sollen einen kleinen
Einblick in den philosophischen Hintergrund des traditionellen Yoga geben,
ohne den Anspruch auf Vollstindigkeit zu erheben. Hierbei soll das Hauptau-
genmerk auf zwei Aspekte des Yoga gelenkt werden:

- Was war der Grundgedanke des Yoga in den Upanischaden und ur-
spriinglichen philosophischen Texten?

- Welche Schlussfolgerungen ergeben sich bei der Anwendung von Yoga
im Umgang mit krebskranken Patienten (zum Beispiel im Rahmen eines
Achtsamkeitstrainings)?

Der Begriff Yoga findet sich bereits in den Upanischaden. Dies soll anhand des
folgenden Textbeispieles aus der Katha-Upanischad gezeigt werden:

,»Sie sagen, dass Yoga diese vollstdndige Ruhe ist,
in der man in den Vereinigungszustand eintritt,
um dann nie wieder Getrenntheit zu erfahren.
Griindet man nicht in diesem Zustand,
so stellt sich das Einheitsgefiihl immer nur

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.4. Bewusstseinskultur und Buddhismus 237

voriibergehend ein.

Der Vereinigungszustand kann nicht durch Worte
oder

Gedanken oder durch das Auge erreicht werden.

Wie konnte er erreicht werden aufer durch
jemanden,

der selbst in diesem Zustand griindet?

Es gibt zwei Selbste: das getrennte Ego

und den unteilbaren Atman. Wenn

man sich tiber Ich und Mich und Meines erhebt,
erschlieft sich der Atman als das eigene wahre Selbst.«*’

Es geht somit um die Erkenntnis des wahren Selbst. Atman liege in jedem Men-
schen frei und ungebunden vor. Atman selbst sei unteilbar und miisse nicht erlost
werden. Es geht vielmehr um die tiefere Erkenntnis, dass das unteilbare Atman
immer schon da war und immer da sein wird. Die Aufgabe des Menschen besteht
nun darin, diese im Inneren angelegte Teilhabe an Atman zu erkennen (reines
Bewusstsein). Dies gelingt, indem die ,.korperlichen Hiillen“ (siche unten, Meta-
pher vom Schilfgras) abgestreift werden. Dieser Bewusstseinsprozess fithre dann
zur eigentlichen Unsterblichkeit durch Vereinigung des in jedem Menschen
angelegten individuellen Prinzips (Atman) mit dem kosmischen Prinzip (Brah-
man).

,»Vom Herzen gehen strahlenférmig hundertundeins
Lebenskanile aus. Ein einziger von ihnen steigt
Zum Scheitel des Kopfs. Diese Bahn fiihrt
Zur Unsterblichkeit, die anderen zum Tod.
Der Herr der Liebe nicht grofer als der Daumen,
weilt stets im Herzensschrein aller.
Zieh ihn klar aus der korperlichen Umbhiillung,
wie man den Halm vom Munja-Schilfgras abzieht.
Erkenne dich als rein und unsterblich!“**®

Durch die Yoga-Ubungen soll das ,,ewige Prinzip“ im Menschen freigelegt wer-
den. Hierfiir sollen die Gedanken gebiindelt werden. Dies geschieht durch die
Sinne und eine ,,gedankliche Reise” durch den eigenen Koérper (Konzentration).
Der Ubende erlernt, den eigenen Fokus (z.B. durch eine bestimmte Kérperhal-
tung oder das achtsame Atmen) zu verdndern und zu steuern. Die Konzentration

397 Aus der Katha-Upanischad, ,,Die Upanischaden®, eingeleitet und iibersetzt von Eknath Eas-
waran, S. 137.
398 Ebd., S. 138.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

238 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

kann auf ein bestimmtes Objekt gerichtet werden, gehalten und wieder geldst
werden. Ziel dieser Konzentrationsiibungen ist es letztlich, kreisende oder ab-
schweifende Gedanken zu biindeln und mit Hilfe der fiinf Sinne den Fokus auf
das Hier und Jetzt zu richten.

Diese Prinzipien finden in sdkularisierter Form Eingang in das Achtsam-
keitstraining. Ziel ist es dort, sich auf den aktuellen Augenblick zu konzentrieren
(Vergegenwirtigung im Augenblick). Es wird auf dieselben Techniken der kor-
perlichen Konzentration zuriickgegriffen. Dabei werden Grundgedanken des
Yoga verwendet (z.B. Biindelung des Geistes). Im Yoga wird dieser Biindelung
eine grofle Bedeutung beigemessen, denn ein Leben, das durch Zerstreuung und
ungeordnete Gefiihle geprigt ist, soll dazu fiihren kdnnen, dass Menschen un-
wissend bleiben.

Der Indologe Zimmer verweist z.B. auf eine am Anfang der Yoga-siitras
stehende Textstelle:

. Yogash cittavritti-nirodhyah

‘Der Yoga besteht im (absichtlichen) Ausschalten der spontanen Gemiitstatigkeit’
[FuBnote dort: Patafijali, Yoga-siitras I. 1-2]. Der Geist ist von Natur aus stdndig in
Bewegung. Nach der Hindu-Theorie verwandelt er sich unaufhérlich in die Formen
der Objekte, die er wahrnimmt.***

Die Technik der Biindelung des Geistes und Vergegenwirtigung wird in der
sdkularen Meditationsform des Achtsamkeitstraining verwendet, ohne auf die
Inhalte traditioneller Vorstellungen zuriickzugreifen (z.B. Vorstellung, dass der
Geist sich in die wahrgenommenen Objekte verwandle).

In der Zwillingslehre des Yoga und Sankhya soll das Bewusstsein insofern
eine Transformation erfahren. Das Bewusstsein soll sich von der stofflichen
Welt und deren Gebundenheit an Raum und Zeit ablésen:

,|...] diese Lebensmonade selbst aber ist ohne Form und Inhalt. Sie hat weder
Eigenschaften noch Eigenheiten. Sie ist ohne Anfang, ohne Ende, ewig wéhrend,
ungeteilt, ungegliedert; denn alles Zusammengesetzte ist der Vernichtung unterwor-
fen. [...] Die Monade ist an nichts gebunden, steht mit nichts in Beriihrung, ist vol-
lig unbezogen, unbeteiligt und unverstrickt und darum niemals wirklich gefangen,
niemals auch wirklich erlost, sondern in Ewigkeit frei; [.. ] 400

399 Zimmer, H., ebd., S. 258.
400 Zimmer, H., ,,Philosophie und Religion Indiens®, S. 259.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.4. Bewusstseinskultur und Buddhismus 239

Jeder Mensch konne durch einen Meditationsprozess diese innere Freiheit
schauen. Sie stellt sich als etwas dar, das jedem Menschen innewohnt (,,Anteil
am Licht®), oftmals aber unerkannt bleibt.

Im folgenden Kapitel soll versucht werden, das Kennzeichen buddhistischer
Betrachtungsweise deutlicher herauszuarbeiten und von einer sikularen Acht-
samkeit, wie sie mittlerweile den Eingang in den klinischen Alltag heutiger Zeit
gefunden hat, abzugrenzen.

2.4.8. Das Verhdltnis von Buddhismus zum sdkularen Achtsamkeitstraining

Das Achtsamkeitstraining bedient sich der Meditation unter fast vollstdndiger
Entkleidung des buddhistischen Lehrgebdudes. Die einzige Gemeinsamkeit be-
steht darin, dass im Buddhismus Meditation zur Erkenntnisgewinnung genutzt
wird und sowohl im Achtsamkeitstraining als auch im Buddhismus der Meditati-
on eine Wertschitzung entgegen gebracht wird. Diese Wertschitzung der Medi-
tation als Mittel zur Erkenntnisgewinnung kennzeichnet sowohl die buddhisti-
sche Achtsamkeitstradition als auch die sdkulare Achtsamkeit. Diese Form der
Erkenntnisgewinnung durch Meditation ist ein der westlichen Philosophie frem-
der bzw. fernliegender Ansatz mit Ausnahme der mittelalterlichen Mystik, die
korperliche Mangelzustinde (Verzicht auf Bediirfnisbefriedigung) ebenfalls
bewusst herbeifiihrte zum Zwecke der Erkenntnisgewinnung. Der Inhalt des
Buddhismus wird bei der sdkularen Achtsamkeitsmeditation allenfalls gestreift.

Die Achtsamkeitsmeditation und der Buddhismus sind wie folgt miteinan-
der verbunden: Aus der Meditation im Achtsamkeitstraining erschlie3t sich dem
Meditierenden nicht das buddhistische Lehrgebdude. Andererseits ist der Bud-
dhismus ohne das iiberlieferte Leben Buddhas undenkbar. Aus der Uberlieferung
des Lebens Buddhas diirfte unstreitig sein, dass Buddha meditierte. Die durch
die Meditation gewonnenen Erkenntnisse haben wesentlich zu seiner Lehre bei-
getragen bzw. bildeten die Grundlage dieser Lehre. Aus diesem losen, entfernten
und nur mittelbaren Zusammenhang zwischen Buddhismus und sdkularer Acht-
samkeitsmeditation ldsst sich nur eine Gemeinsamkeit herleiten, dass nidmlich
sowohl Achtsamkeitstraining als auch der Buddhismus der Meditation als ein
besonderes Mittel zur Erkenntnisgewinnung einen Wert beimessen. Nur hierin
besteht die Gemeinsamkeit, die den Bezug auf den Buddhismus herstellt.

Im Buddhismus ergibt sich tiefere Erkenntnis durch:

- erfahrungsbezogene Einsicht in die Vergidnglichkeit alles Seienden
- die erfahrungsbezogene Einsicht in die Illusion eines iiberdauernden
unverdnderlichen Selbst

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

240 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

- erfahrungsbezogene Einsicht in den Umstand, dass durch Gier
und/oder Ablehnung unnétige Leiderfahrungen entstehen sowie

- Erfahrungsbezogene Einsicht, dass nichts im Dasein eine anhaltende
Befriedigung verschafft.

Das sdkulare Achtsamkeitstraining hat keinen transzendenten, alle Lebensberei-
che durchdringen wollenden Anspruch. Im Buddhismus sind Meditation und
rechtes Handeln eng aufeinander bezogen. Dies wird auch durch die Ausfiihrun-
gen von Briicks zur buddhistischen Meditation deutlich:

.50 bedingen rechtes Handeln ($1la) und Meditation (samadhi) einander. Eins
setzt das andere voraus und verstiirkt es.“*"!

Aus dem sidkularen Achtsamkeitstraining ergeben sich keine moralischen Hand-
lungen. Dies ist beim Buddhismus anders. Im Buddhismus kommt noch hinzu,
dass alles in der Buddha-Natur verbunden ist. Schidliches oder bdses Tun und
Handeln richtet sich demnach immer auch gegen sich selbst. Das, der oder die
andere werden als wesensgleich verbunden begriffen. Aus diesem Verstidndnis
heraus wére schidliches Handeln toricht.

Interessant am Buddhismus ist, anders als in der westlichen Philosophie,
dass dieser Erkenntnissprung (vipassana bedeutet Einsicht) in Form des Erle-
bens** stattfindet. Die erfahrungsbezogene Einsicht wird erlebt (Erlebnis der
erfahrungsbezogenen Einsicht).

Die weiterfiihrende Frage ist, wie dieses Erleben in Begriffe der Vernunft
zu libersetzen ist. Denn von jedem Erlebten kann man berichten.

Der Fokus des Erlebten wird fernab der Bediirfnisbefriedigung und fernab
von individuellen lebensgeschichtlichen Schliisselerlebnissen gerichtet. Darin
liegt eine gewollte Deprivation freiwilliger Art.

Die weitere Frage wire nun, wann der Zeitpunkt gekommen sein kann, die
letzte Stufe zu erklimmen und den Kausalnexus zu verlassen. Diese Frage lasst
sich wiederum wie folgt beantworten:

Der Kausalnexus ist willensgebunden und letztendlich die unerwiinschte
Folge willensgetragener Handlungen. Daraus kann man schlieen, was die Vo-
raussetzung fiir die Uberwindung des Kausalnexus sein kann:

Es ist dies die Erreichung von Freiwilligkeit, und zwar erscheint hier Frei-
willigkeit nicht als ein Opfer oder Verzicht, sondern als die schmerzlose Befrei-
ung von der Notwendigkeit gewollten Handelns.

401  Briick, M. v., ,,Einfithrung in den Buddhismus®, S. 26.
402  Im Sinne von Erwachen/Erleuchtung.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.5. Schlussfolgerungen fiir eine moderne Medizin mit spirituellem Bezug 241

Interessanterweise ist aber gerade diese Freiwilligkeit ein wichtiges Kenn-
zeichen sékularer Achtsamkeit. Die Ausrichtung dort ist aber nicht die Befreiung
vom Kausalnexus, sondern vielmehr die Forderung selbstbestimmten Handelns.

In Bezug auf den Buddhismus stellt sich nun die Frage: Wie kann ein
Mensch diesen Zustand des Austritts aus dem Kausalnexus erreichen?

Zunichst einmal durch umfassende Erfahrung, indem das Individuum aus
dem Inbegriff all seiner Erfahrung synthetische Schliisse zieht. Synthetische
Schliisse sind Erkenntnisse, die das Leben widerspruchsfrei darstellen. Syntheti-
sche Schliisse bewegen sich auflerhalb von Kausalnexus und damit auBerhalb
von Raum und Zeit.

Die Einsichtnahme in das nirvana und die Lésung vom Kausalnexus kann
nur gelingen, wenn das Individuum nicht mehr unter dem Druck des Wollens
und der Bediirfnisbefriedigung steht.

Hier ergeben sich ebenfalls Uberschneidungen zwischen buddhistischer
Meditation und sékularer Achtsamkeit. Durch die Ruhe und das Ablassen vom
Wollen und der Bediirfnisbefriedigung kénnen Freirdume entstehen, die einen
anderen Blickwinkel auf die Alltagsdinge ermoglichen kdnnen.

Grundsitzlich ist anzunehmen, dass die Einsichtnahme durch Verzicht auf
das Wollen und die Bediirfnisbefriedigung umso besser gelingen kann, je reich-
haltiger und bewusster das Leben vorher verlaufen ist.

Ubersetzt in eine »Sprache des nirvana®“ konnte dies bedeuten, das Leben in
einen Lebensbericht zu fassen, der das gesamte Leben beinhaltet, ohne dass
einzelne Lebensstationen als Ursache und Wirkung dargestellt werden miissten,
sondern lediglich als eine Potentialitét zu fithlen. Solche Losldsungen von Zeit
und Raum findet man in der Kunst (vgl. hierzu die Ausfithrungen der Kiinstler
Gormley und Beuys (Kapitel 2.1.5.)).

Die Psychoanalyse kann ebenfalls zu diesem Punkt gelangen, wenn der
Analysand zur Selbstversohnung gefunden hat, denn dann erkennt er ndmlich
sein Leben als Potentialitdt, ohne dass dies noch einem Konjunktiv des Hiitte,
Sollen oder Miissens unterworfen wire. Die zusammenfiihrende Betrachtung der
bereits vorgestellten und erlduterten verschiedenen philosophischen, kultursozio-
logischen, spirituellen und medizinischen Aspekte einer Bewusstseinskultur soll
im folgenden Kapitel erfolgen.

2.5. Schlussfolgerungen fiir eine moderne Medizin mit spirituellem Bezug
In den ersten beiden Kapiteln der vorliegenden Arbeit wurden Uberlegungen und

Betrachtungen verschiedener Philosophen, Nervendrzte, spiritueller Lehrer und
Kiinstler in Bezug auf das menschliche Bewusstsein vorgestellt. Die vorgestell-

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

242 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

ten Ansitze sind dabei nur eine Auswahl unter vielen anderen vorstellbaren
Maoglichkeiten. Im folgenden Kapitel sollen einzelne Aspekte dieser Betrachtun-
gen zusammengefithrt werden, bevor im 3. Kapitel eigene empirische Untersu-
chungen vorgestellt werden.

Die Zusammenfithrung soll dazu dienen, eine wissenschaftliche Begriin-
dung einer modernen Medizin mit spirituellem Bezug vorzubereiten.

Es geht darum, ein Verstindnis daflir zu entwickeln, was genau mit dem
Begriff Bewusstseinskultur vor dem Hintergrund philosophischer, spiritueller,
medizinischer, neurobiologischer und kultursoziologischer Ansitze gemeint sein
konnte. Das Kapitel ist demnach gedacht als eine Art Zusammenschau verschie-
dener Betrachtungswinkel (philosophisch, psychologisch, spirituell, kultursozio-
logisch). Diese Zusammenschau soll der Vorstellung eigener empirischer Ergeb-
nisse vorangestellt werden.

Grundlegend ist Folgendes:

Medizin ist eine Naturwissenschaft, die interdisziplindr ist. Biologie, Che-
mie, Physik und Mathematik sowie ihre weiteren Unterdisziplinen (insbesondere
Neurobiologie) gehdren selbstverstdndlich dazu. Medizin ist eine angewandte
Wissenschaft, da sie — auch sofern nur die reine Forschung betroffen ist — unmit-
telbar auf die Anwendung am Menschen zielt und zwar im Bereich des Lebens.

Im Bereich des Lebens zielt sie auf die Lebensverldngerung, die Lebensret-
tung und die Lebensverbesserung. Durch die Auseinandersetzung mit der Be-
grenztheit des Lebens und dem Tod als nahe bevorstehende Wahrscheinlichkeit
enthilt die Medizin als angewandte Wissenschaft eine unausweichliche Verbin-
dung mit der Frage:

Was ist das Leben, wenn es durch eine nicht heilbare Krankheit oder einen un-
abwendbar bevorstehenden Tod eingetriibt ist?

Aus der Perspektive dieser Krise ergibt sich die vorzunehmende Fokussierung
oder anders ausgedriickt der Radius der Betrachtung. Dabei sind zu
beriicksichtigen:

- der Umgang mit der Aussichtslosigkeit weiterer lebensverldngernder
Behandlung,

- der Umgang mit der verbleibenden Lebenszeit,

- die Bestimmung bestehender Mdoglichkeiten, Patienten in der Krise zu
helfen.

Aus dieser Perspektive ist der Radius der Betrachtung weit. Einmal ist diese
Ausweitung der Tragweite der Krise geschuldet, nimlich der Auseinanderset-

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.5. Schlussfolgerungen fiir eine moderne Medizin mit spirituellem Bezug 243

zung mit dem Tod und andererseits der Notwendigkeit, das Leben umgekehrt zu
beschreiben, ndmlich von seinem Ende aus betrachtet. Die Unerfreulichkeit die-
ses Blickwinkels erzeugt eine Bedeutung umfinglicher Art, die jede Art von
Riickgriff auf Grundlagen rechtfertigt. Insofern unterscheidet sich die Medizin
von den naturwissenschaftlichen Disziplinen Biologie, Chemie, Physik und Ma-
thematik grundlegend, die viel eher selbstgeniigsam und auf sich selbst be-
schrankt Sinn und Aufgabe ergeben konnen.
Als zu betrachtende Grundlagen kommen hier in Betracht:

- zur Sinnfindung des Lebens an sich die Philosophie, die Religion
und andere Weltanschauungssysteme,

- zur Rechtfertigung und Zielrichtung medizinischer Heilversuche die
Naturwissenschaften, die Philosophie, die Religion und andere Weltan-
schauungssysteme,

- zur Bestimmung des Umfangs eigener Verantwortung des Patienten fiir
sein Leben die Philosophie und die Naturwissenschaften.

Die betrachteten Grundlagen sind vor diesem Hintergrund keineswegs zufillig
ausgewihlt, sondern sollen nach Betrachtung zu folgendem Ergebnis fiihren
konnen:

Es soll ein Weg gezeigt werden, der sich aus der Interaktion des Arztes
(Heilkundigen) mit dem Patienten ergeben kann, um den Inhalt des Lebens fiir
den Patienten zu bestimmen. Dieser Weg ist bestimmt durch die Krise, den
Mangel an Zeit und die Begrenztheit medizinischer Mittel. Nicht aus Interesse,
Kontemplation oder zweckfreier Forschung wird dieser Weg beschritten, son-
dern aus Not. Insofern unterscheidet sich die Medizin von der Philosophie, der
Soziologie und den anderen Naturwissenschaften durch die Notwendigkeit ihrer
Anwendung. Ein solcher Ansatz ist zwangslaufig spirituell bei der individuellen
Sinnsuche, die zur Zweckbestimmung des Lebens fiihrt. Ein medizinischer Heil-
versuch ohne die Einbeziehung dieser Zweckbestimmung, die der Patient fiir
sich selbst leisten muss, wiirde hinter den bestehenden Moglichkeiten zuriick-
bleiben und wére unvollstindig. Eine Selbstbeschrankung auch nur durch Ver-
engung des Blickwinkels wére ohne Notwendigkeit hierfiir ungeniigend.

Ohne sorgfiltige und tiberpriifbare empirische Untersuchungen kénnen nur
sehr bedingt weiterfilhrende Aussagen iiber bestimmte Sachverhalte gemacht
werden. Diese Standards stellen eine unverzichtbare Grundlage dar, um zu ver-
hindern, dass nur Dinge in die Betrachtung eingehen, die der eigenen These
nitzen.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

244 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus

Aufklarung ist nur dann wahrhaftig, wenn sie sich nicht wider besseren
Wissens selbst beschrinkt. Eine solche Beschrinkung wire es zum Beispiel,
neuere naturwissenschaftliche Erkenntnisse auer Acht zu lassen.

Das Fazit ist erniichternd:

Trotz aller neuen Erkenntnisse scheint die Erforschung des Hirnorganischen iiber
die Postulierung einer rudimentéren Kausalitdt nicht hinausgekommen, ndmlich
dass das Bewusstsein durch die neuronale Vernetzung verschiedener Hirnareale
und deren Interaktion zustande kommt. Demgegeniiber ist es noch nicht gelun-
gen, aus der gegenwirtig verfiigbaren Technik beobachtete Hirnaktivitdt als
Bewusstseinsbilder in Sprache zu iibersetzen.

Diese Betrachtung verweist die bisherige neurowissenschaftliche Forschung
auf ihren eigentlichen Platz in der philosophischen Erkenntnistheorie, ndmlich
als momentan noch zu rudimentér und nicht geeignet, grundlegende philosophi-
sche Erkenntnisse zu liefern.

Die neurowissenschaftliche Forschung ist bei der Erkldrung von Bewusst-
seinsinhalten in erster Linie Grundlagenforschung.

Ein wesentlicher Teil dieser Arbeit befasste sich mit den menschlichen Ge-
fiihlen und dem Versuch, die menschliche Gefiihlswelt einer rationalen Betrach-
tung zu unterziehen. Rationale Betrachtung heifit hierbei, Gefiihle zum Gegen-
stand von Erorterung zu machen und sie dabei als Folge von Erlebtem zu begrei-
fen.

Ganzheitlichkeit kann nur dann wiederhergestellt werden kann, wenn zu-
sammen mit den Heilmanahmen innere Reifungsprozesse stattfinden. Die ver-
schiedenen Erfahrungsebenen des Patienten miissen in Einklang gebracht wer-
den. Gefordert ist hier einerseits der Patient selbst, etwas fiir sich zu tun, ande-
rerseits richtet sich dieser Auftrag auch an die Arzte und das Pflegepersonal.

Im Gegensatz zur medikamentdsen Therapie oder einem psychotherapeuti-
schen Verfahren bietet die Meditation die Chance, Patienten anzuregen, selbst —
ohne fremde Hilfe — einen Reflexionsprozess in Gang zu setzen. Eine solche
selbst induzierte Aufmerksamkeitslenkung erfordert Mut und Ubung. Der Patient
ist allein mit seinen Gedanken und Gefiihlen. Niemand kommentiert das Ge-
schehen. Die bloBle nicht-wertende Betrachtung der eigenen Gedanken und Ge-
fiihle auszuhalten und einzuiiben stellt die eigentliche kulturelle Leistung dar.

Die Bewusstseinskultur wird damit in erster Linie zu einer Aufgabe, die
sich zundchst an den Einzelnen selbst richtet. Die Hilfe kommt hierbei nicht
durch eine Tablette oder dullere Vorgaben (z.B. in Form von Therapiesitzungen
mit der Moglichkeit der Intervention durch einen Therapeuten), sondern ist ein
Auftrag an den Einzelnen, fiir sich Verantwortung zu iibernehmen.

Auf der Ebene des Gesundheitswesens stellt sich die Frage: Wieviel Philo-
sophie, Religion, Weltanschauung und Spiritualitit bendtigt und vertrdgt die

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

2.5. Schlussfolgerungen fiir eine moderne Medizin mit spirituellem Bezug 245

moderne Medizin? Hierfiir offen zu sein und neue Wege zu beschreiten, traditio-
nelle Rollen in Frage zu stellen, wire eine grole Herausforderung fiir ein dko-
nomischen Zwingen unterworfenes Gesundheitswesen.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

tzter Inhalt.

1P 216.73.216.80, am 24.01.2026, 08:

18. gesch
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3. Bewusstseinskultur in einer Situation
heilkundlicher Vielfalt

Im 3. Kapitel sollen die Mdglichkeiten einer Bewusstseinskultur im klinischen
Alltag einer genaueren Untersuchung unterzogen werden. Dies soll in drei
Schritten geschehen:

- Die Vorstellung des auf das Gesundmachende ausgerichtete Salutoge-
nesemodells einschlieBlich dessen inhaltliche Abgrenzung vom sikula-
ren Achtsamkeitskonzept (Kapitel 3.1),

- die Entwicklung des sdkularen Achtsamkeitstrainings im verhaltensme-
dizinischen Kontext (Kapitel 3.2), die Vorstellung des Achtsamkeits-
konzeptes (Kapitel 3.3) mit einem Uberblick iiber den Stand der Wis-
senschaft im Bereich Achtsamkeitstraining anhand von Metaanalysen
(Kapitel 3.3),

- die Vorstellung eigener empirischer Untersuchungen zum Achtsam-
keitstraining bei Brustkrebspatientinnen (Kapitel 3.4 — 3.7).

Hinfiihrung

Seit dem 19. Jahrhundert konnten durch die Entdeckung und Erforschung von
krankheitsauslosenden Mechanismen wichtige medizinische Fortschritte erzielt
werden. Aus dieser Herangehensweise heraus entwickelte sich die fiir die Medi-
zinwissenschaft typische pathogenetische Sichtweise. Diesem Betrachtungswin-
kel auf Gesundheit und Krankheit verdanken wir letztlich den medizinischen
Fortschritt. Ihm verdanken wir auch die Entwicklung von hoch effektiven zielge-
richteten Therapiemdglichkeiten.**?

403 Z.B. die Behandlung der Chronischen myeloischen Leukdmie mit dem Proteinkinaseinhibitor
Imatinib oder die Behandlung von Brustkrebs mit Antikdrpern gegen einen in der Krebszelle
(mutierten) Wachstumsfaktor-Rezeptor.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

248 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

In der ferndstlichen Medizin galt das Interesse dagegen mehr den Faktoren,
die die Gesundheit bewahren und Krankheiten verhindern. Von einem Heilkun-
digen wurde erwartet, Krankheiten zu verhindern. Der Priaventivgedanke ist
demzufolge integraler Bestandteil der fernostlichen Medizin.

Trotz modernster zielgerichteter Therapiemdglichkeiten in der Medizinwis-
senschaft sehnen sich viele Patienten nach einer ganzheitlichen (auf korperliches
und geistiges Wohlbefinden ausgerichteten) Behandlung. Alternativmedizinische
oder komplementdrmedizinische Heilverfahren erheben den Anspruch einer
ganzheitlichen Sichtweise und erfreuen sich zunehmender Beliebtheit. Hierbei
ist jedoch zu beachten, dass sich solche Heilverfahren bei schwerwiegenden
Krankheiten als inaddquat oder unzureichend erweisen.

Gerade bei Brustkrebspatientinnen zeigt sich jedoch, dass eine alleinige
zielgerichtete, hocheffektive medikamentdse Tumortherapie nicht ausreicht, um
das durch die Krankheit gestorte innere Gleichgewicht wieder herzustellen. Ef-
fektive, zielgerichtete Therapieverfahren sind wirksamer, wenn die Behandlung
sowohl korperliche als auch seelische Bediirfnisse beriicksichtigt (z.B. durch
eine andere Einstellung zu etwaigen Nebenwirkungen der zielgerichteten Thera-
pie etc.). In diesem Zusammenhang erscheint es sinnvoll, Patienten zu helfen,
sich ihrer eigenen Ressourcen bewusst zu werden.

Vor dem Hintergrund lebensgeschichtlich katastrophaler Ereignisse (z.B.
die Erfahrung des Holocaust) fragte sich der Soziologe Aaron Antonovsky, wel-
che Bewiltigungsstrategien Menschen entwickeln konnen, um selbst in widrigs-
ten Umstidnden die Hoffnung nicht zu verlieren. Seine Betrachtung richtete sich
demnach auf das, was Menschen seelisch und kdrperlich gesund erhélt.

Der Blick richtet sich hierbei auf die in jedem Menschen vorhandenen Res-
sourcen sowie auf die individuelle Widerstandsfahigkeit (,,Resilienz) eines
Menschen.

Ressourcenorientierte Ansdtze haben sich in der 2. Hélfte des 20. Jahrhun-
derts herausgebildet. Neben dem Begriff der Resilienz (entspricht der Fahigkeit,
Krisen zu bewiltigen) préagte der Soziologe Aaron Antonovsky (1923 — 1994)
den Begriff der ,Salutogenese” fiir eine Betrachtungsweise, die nicht das
Krankmachende, sondern das Gesundmachende in den Fokus des Interesses
riickt. Diese beiden der padagogischen Psychologie (Resilienz) bzw. Medizinso-
ziologie (Salutogenese) entstammenden Begriffe sollen in Kapitel 3.1 ndher
erlautert werden.

In Kapitel 3.1 soll der Begriff Salutogenese néher erldutert werden. Letzt-
lich sollen die Unterschiede der Herangehensweise beim Achtsamkeitstraining
im Vergleich zu den Fragestellungen beim Salutogenesekonzept deutlich ge-
macht werden. Es geht hier auch um die Frage: Worin bestehen die Vorteile des
Achtsamkeitskonzeptes gegeniiber der Ressourcensuche im Salutogenesemo-

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.1. Das salutogenetische Modell 249

dell? Dadurch soll verstdndlich gemacht werden, warum fiir die Ausrichtung der
eigenen Studie das Achtsamkeitskonzept gewihlt wurde.

Im Kapitel 3.3. soll das Achtsamkeitskonzept in seiner sékularen Form aus-
fithrlich dargestellt werden. Anhand von Metaanalysen sollen die Probleme der
wissenschaftlichen Erforschung speziell bei Krebskranken erldutert werden.

Anhand eigener empirischer Untersuchungen soll schlielich der praktische
Stellenwert von Meditation und spiritueller Praxis empirisch anhand von Frauen
mit Brustkrebs untersucht werden.

Die Brisanz und Bedeutung dieser Fragestellung ergibt sich daraus, weil ge-
rade manche an Brustkrebs erkrankte Frauen trotz erfolgreicher Operation,
Strahlen-, Chemo- und antihormoneller Therapieverfahren das Gefiihl, im Grun-
de genommen verletzt und verwundet (also letztlich ,,nicht mehr heil®) zu sein,
beibehalten. Dies ist umso mehr der Fall, wenn sich dauerhafte korperliche (zum
Beispiel ein Lymphddem des Armes, eine amputierte Brust, eine jahrelange
nebenwirkungsbehaftete antihormonelle Therapie) und seelische Beeintrachti-
gungen (z.B. fehlgeschlagene Wiedereingliederung in das Arbeitsleben, dauer-
hafte Konflikte mit dem Lebenspartner) ergeben haben. Die Intention der Studie
war es hierbei, zu untersuchen, welche Auswirkungen ein 8-wdchiges Achtsam-
keitstraining auf die Lebensqualitdt hat. Eine wichtige Frage war hierbei auch,
ob sich Hinweise fiir einen verdnderten Blickwinkel ergeben bzw. ob sich chro-
nische Schmerzen verdndern lassen.

3.1. Das salutogenetische Modell

Der verstorende Befund zum Beispiel bei manchen geheilten Brustkrebspatien-
tinnen, dass trotz objektiver Heilung die Patientinnen dieses Ergebnis nicht als
,Erfolg® nachempfinden konnten, gibt Anlass, die Beziehung von korperlicher
Wiederherstellung und Heilung zu hinterfragen und aufzukliaren. Wie konnte es
dazu kommen, dass ein ,,gesund gemachter* Patient sich nach wie vor als krank
empfindet? Liegt hierin vielleicht eine Fragestellung, die gleichwertige Attribute
eines groferen Begriffs zu Unrecht als Gegensiétze auffasste? Genau mit diesem
Problem befasst sich die Salutogenese.

Der Soziologe Aaron Antonovsky (1923 — 1994) beméngelte die vorherr-
schende auf Pathogene ausgerichtete Sichtweise auf Krankheiten. Der allgemein
iiblichen ,,pathogenen Orientierung® stellt er eine auf das Gesundmachende ori-
entierte ,,salutogenetische Orientierung® gegeniiber:

,.Die pathogene Orientierung hat sich der Annahme verschrieben, dass Krankhei-
ten durch Erloser ausgelost werden — mikrobiologische, psychosoziale, chemische

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

250 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

oder welche auch immer — einzeln, wie in der Virentheorie oder multifaktoriell, wie
die differenzierteren Ansdtze meinen. [...] Im Gegensatz hierzu wird man durch die
salutogenetische Orientierung dazu veranlasst, {iber die Faktoren nachzudenken, die
zu eiﬁﬁr Bewegung in Richtung auf das gesunde Ende des Kontinuums beitra-
gen.*

Antonovsky sah Gesundheit und Krankheit als einen im stindigen Fluss befind-
lichen Prozess zwischen Aufbau und Zerfall. Gesundheit und Krankheit sind
keine statischen Grofen, sondern befinden sich demnach in einem stindigen
Flieigleichgewicht.

In seinem Hauptwerk zur Salutogenese betont er, dass Pathogenese und Sa-
lutogenese sich komplementér verhalten. Beide Sichtweisen fiigen sich zu einem
Ganzen zusammen, wobei er die Einteilung in ,,gesund” oder , krank* ablehnt:

,Ich kann nun zusammenfassen, was unter der salutogenetischen Orientierung
verstanden wird. Sie riihrt aus dem fundamentalen Postulat, dass Heterostase, Altern
und fortschreitende Entropie die Kerncharakteristika aller lebenden Organismen
sind. Daraus folgt:

1. Sie fiihrt uns dazu, die dichotome Klassifizierung von Menschen als gesund
oder krank zu verwerfen, und diese stattdessen auf einem multidimensionalen Ge-
sundheits-Krankheits-Kontinuum zu lokalisieren.

[...]
4. Stressoren werden nicht als etwas Unansténdiges angesehen, das fortwihrend
reduziert werden muss, sondern als allgegenwirtig.«*®

Bemerkenswert erscheint hier die Einstellung gegeniiber Stressoren als etwas
Allgegenwirtiges. Das bedeutet, die zur Verfiigung stehende Energic weniger
auf die Beseitigung oder Vermeidung von Stressoren zu richten und stattdessen
die Aufmerksam auf diejenigen (zur Verfiigung stehenden) Faktoren zu richten,
die es ermdglichen, sich ndher zum gesunden Pol hin zu bewegen.

Kohirenzgefiihl und Resilienz

Ein wichtiger Begriff im salutogenetischen (lat. salus = ,,Gesundheit, Wohlbe-
finden*) Modell von Antonovsky ist das Kohérenzgefiihl (,,Stimmigkeit™).

Antonovsky versuchte, die dem Kohérenzgefiihl zugrunde liegende Grund-
haltung mit drei Komponenten zu beschreiben*”:

404 Antonovsky, A., ,,Salutogenese — Zur Entmystifizierung der Gesundheit®, S. 24f.
405 Antonovsky, A., ,,Salutogenese — Zur Entmystifizierung der Gesundheit®, S. 29f.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.1. Das salutogenetische Modell 251

- Gefiihl von Verstehbarkeit (sense of comprehensibility)

- Gefiihl von Handhabbarkeit bzw. Bewiltigbarkeit (sense of manageabi-
lity)

- Gefiihl von Sinnhaftigkeit bzw. Bedeutsamkeit (sense of meaningful-
ness)

Antonovsky bezeichnete mit Kohdrenzgefiihl eine Personlichkeitseigenschaft,
die der Fihigkeit ,,zu schwimmen* entspreche.*”’ Er versuchte Faktoren zu be-
stimmen, die auf eine erhohte Resilienz hindeuten.

Die Resilienz bezeichnet die psychische Widerstandsfahigkeit, die bei ver-
schiedenen Menschen sehr unterschiedlich sein kann. In einer Expertise der
Bundeszentrale fiir gesundheitliche Aufklarung werden unter anderem als wich-
tige Ressourcen die soziale Unterstiitzung in und auflerhalb der Familie, die
emotional sichere Bindung an eine Bezugsperson sowie die kognitiven und sozia-
len Kompetenzen aufgelistet.*™

Antonovsky sieht hierbei Gesundheit als einen Zustand, der stets aufs Neue
aufgebaut werden miisse. Gesundheit und Krankheit sind Aufbau- und Zerfalls-
vorginge, die das gesamte Leben andauern.

In der wissenschaftlichen Expertise der Bundeszentrale fiir gesundheitliche
Aufklarung wird die Sichtweise Antonovskys mit den Gesetzen der Thermody-
namik verglichen:

»Im tibertragenen Sinne verwendet Antonovsky die Begriffe der Entropie als
Ausdruck fiir die allgegenwirtige Tendenz menschlicher Organismen, ihre orga-
nisierten Strukturen zu verlieren, aber ihre Ordnung auch wieder aufbauen zu
kénnen.<*%

Die Frage ist nun, auf welchen Faktoren die Befédhigung zur Krankheitsbe-
wiltigung beruht. Sind dies Faktoren, die genetisch angelegt sind, konnen diese
erworben oder von auflen zugefiihrt werden?

An dieser Stelle wird deutlich, dass zur weiteren Klarung auf empirisch-
wissenschaftliche Untersuchungen nicht verzichtet werden kann.

406 Vgl.: J. Bengel, R. Strittmatter und H. Willmann: “Forschung und Praxis der Gesundheitsfor-
derung, Was erhélt Menschen gesund?, Antonovskys Modell der Salutogenese — Diskussions-
stand und Stellenwert“, Band 6, Bundeszentrale fiir gesundheitliche Aufkldrung, Koln 1998, S.
29f.

407 Vgl.: ,,Was erhélt Menschen gesund?“, Eine Expertise von J. Bengel, R. Strittmatter und H.
Willmann, S.25.

408 Vgl. Forschung und Praxis der Gesundheitsférderung: ,,Was erhdlt Menschen gesund?, Anto-
novskys Modell der Salutogenese — Diskussion und Stellenwert, Band 6; eine Expertise von
J. Bengel, R. Strittmatter und H. Willmann, K&ln 1999, S. 63.

409 Ebd, S. 25f.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

252 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

Antonovsky wollte die dem Kohidrenzgefiihl zugrunde liegenden Faktoren
biometrisch messen und entwickelte die sogenannte SOC-Skala (,,Sense of cohe-
rence*).

SOC (,,Sense of coherence*)-Skala

Es scheint, als ob die SOC-Skala gar nicht das erfasst und misst, was Antono-
vsky messen wollte. Die SOC-Skala erweist sich als ein mogliches Messinstru-
ment von Teilaspekten der Gesundheit (z.B. der seelischen Gesundheit). Hier
stellt sich die Frage, ob es iiberhaupt mdglich ist, mit rationalen, empirischen,
biometrischen Messverfahren etwas zu messen, was man als ein subjektives
,,Gefiihl von Stimmigkeit und Sinnhaftigkeit* bezeichnen konnte.

Die weiteren Studien beziiglich der SOC-Skala dienen demnach eher dem
Zweck, festzustellen, wie valide (giiltig) der Fragebogen in bestimmten Kontex-
ten ist.

Die jedem Menschen innewohnende Ganzheit ist vermutlich auch nicht an-
ndhernd durch einen Fragebogen erfassbar.

In einer Bewertung des Salutogenesemodells kommen die Psychologinnen
Andrea Welbrink und Alexa Franke zu folgendem Schluss:

,Mit der Gleichsetzung von gelungener Bewiltigung von Anforderungen und
Gesundheit vernachldssigte Antonovsky die positiven Faktoren, die direkt, gleich-
sam per se, Gesundheit fordern, deren Beriicksichtigung aber notwendig ist. Zwar
erwdhnt er in der Diskussion um gelungene Adaptation an die Umwelt auch Fanta-
sie, Liebe und Spiel als férdernde Faktoren [Verweis auf die Originalquelle von An-
tonovksy], doch wird deren Bedeutung und ihr Zusammenhang mit Gesundheit nicht
weitirloexpliziert. Sie flieBen auch nicht in die Konzeption des Kohérenzgefiihls
ein.*

Nun ldsst sich fragen, ob das innere Erleben von Stimmigkeit und Sinnhaftigkeit
ohne Fantasie und Liebe iiberhaupt moglich ist.
Hieraus ergibt sich die These, dass sich der tatsdchliche Grad an Fantasie
und Liebe eines Menschen objektiven, biometrischen Messverfahren entzieht.
Das also, was ,,Ganzheitlichkeit” eigentlich komplettiert, ndmlich Liebe und
Fantasie, scheint sich in der subjektiven, existenziellen Wahrheit jedes einzelnen
Menschen zu verlieren. Es kann nur das gemessen werden, was auflen messbar

410 A. Welbrink, A. Franke: “Zwischen Genuss und Sucht — Das Salutogenesemodell in der
Suchtforschung”, in: ,, Salutogenese und Kohérenzgefiihl®, herausgegeben von H. Wydler, P.
Kolip und Th. Abel, Juventa Verlag, 4. Aufl. 2010, S.47.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.1. Das salutogenetische Modell 253

ist. Die gesamte subjektive Erfahrens- und Erlebenswelt eines Menschen scheint
sich der Biometrie zu entziehen.

Das wiirde bedeuten, dass die empirische Forschung spitestens dann an die
Grenzen ihrer Methoden kommt, wenn in existenziellen Krisen metaphysische
Sinnfragen gestellt werden und sich Arzt und Patient gewollt oder ungewollt mit
Fragen nach einer transzendenten Wirklichkeit konfrontiert sehen.

Zusammenfassend wurde in einer wissenschaftlichen Expertise der Bundes-
zentrale fiir gesundheitliche Aufkldrung beziiglich SOC und psychischer Ge-
sundheit bzw. korperlicher Gesundheit Folgendes festgestellt:

»Auffallend sind die hohen Zusammenhiinge zwischen SOC und Angst-
lichkeit bzw.Depressivitét™

- [...] Der Zusammenhang zwischen Kohdrenzgefiihl und kérperlicher
Gesundheit sei nicht so eindeutig.*"!

Im Folgenden sollen Beispiele aus dem von Antonovsky entwickelten Fragebo-
gen zur Lebensorientierung vorgestellt werden. Anhand dieser salutogenetisch
orientierten Fragen soll dann versucht werden, aufzuzeigen, inwiefern sich beim
Achtsamkeitskonzept, das der buddhistischen Meditationstradition entstammt,
ein anderer Blickwinkel ergibt.

Der Fragebogen zur Lebensorientierung®'? beinhaltet 29 Fragen, fiir die es
anhand einer Skalierung von 1-7 sieben mdgliche Antworten pro Frage gibt.

Hier einige Beispiele aus dem Fragebogen:

,,0. Haben Menschen, auf die Sie gezdhlt haben, Sie enttduscht? [Antwortskala von 1
bis 7:]
Das ist nie passiert [= 1] ... das kommt immer wieder vor [= 7], [...]
9. Haben Sie das Gefiihl, ungerecht behandelt zu werden? [...]
Sehr oft [= 1] ... sehr selten oder nie [=7]
16. Das, was Sie tdglich tun, ist fiir Sie eine Quelle [...]
Tiefer Freude und Zufriedenheit ... [= 1] ... von Schmerz und Langeweile [= 7]
20. Wenn Sie etwas machen, das Thnen ein gutes Gefiihl gibt, [...]
werden Sie sich sicher auch weiterhin gut fiithlen [=1],
wird sicher etwas geschehen, das das Gefiihl verdirbt [= 7]
24. Kommt es vor, dass Sie das Gefiihl haben, nicht genau zu wissen, was gerade
passiert? [...]

411  J. Bengel, R. Strittmatter und H. Willmann: “Forschung und Praxis der Gesundheitsforderung,
Was erhélt Menschen gesund?, Antonovskys Modell der Salutogenese — Diskussionsstand und
Stellenwert®, Band 6, Bundeszentrale fiir gesundheitliche Aufklarung, Koln 1998, S. 44.

412 Antonovsky, A., ,,Salutogenese-Zur Entmystifizierung der Gesundheit®, S. 192ff.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

254 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

sehr oft [= 1] ... sehr selten oder nie [= 7]
28. Wie oft haben Sie das Gefiihl, dass die Dinge, die Sie téglich tun, wenig Sinn
haben? [...]
sehr oft [=1] ... sehr selten oder nie [=7]
29. Wie oft haben Sie Gefiihle, bei denen Sie nicht sicher sind, ob Sie sie kontrollie-
ren kénnen? [...].
sehr oft [= 1] ... sehr selten oder nie [= 7].

«413

Diese Fragen verdeutlichen, dass groBer Wert auf die Einschidtzung und Bewer-
tung der eigenen Gefiihle gelegt wird. Der Blickwinkel auf die Gefiihle dhnelt
der Herangehensweise, wie sie auch zum Beispiel im Rahmen einer psychothe-
rapeutischen Behandlung zu erwarten wére. Es scheint darum zu gehen, Gefiihle
besser zu verstehen und bewerten zu konnen. Die Fragen sollen kldren, was
Anlass zu Freude oder zu Traurigkeit gibt. Aus der anschlieBenden Auswertung
des Antwortmusters je nach vorgegebener ,,Polung™ in ,plus“ oder ,minus*
errechnet sich dann ein sogenannter ,,SOC-Score”. Die Fragen 6, 16, 20 sind
.minus“-Fragen, die Fragen 9, 24, 28 und 29 sind ,,plus“-Fragen. Im Vergleich
zu dieser analytischen, ressourcenorientierten Herangehensweise ldsst sich die
Grundintention des Achtsamkeitstrainings abgrenzen.

Abgrenzung Salutogenese-Konzept und Achtsamkeitstraining

Ein wesentliches Unterscheidungskriterium zwischen einer salutogenetischen
Orientierung und dem Konzept des (sdkularen) Achtsamkeitstrainings ist die
Bedeutung, die den Gefiihlen beigemessen wird. Beim Achtsamkeitstraining
sollen die wahrgenommenen Gefithle und Gedanken nicht bewertet werden.
Positive oder negative Gefithle werden weder verstirkt noch vermieden. Im
Achtsamkeitstraining bedeutet dies, sich wihrend der Konzentration auf das
Atmen zwar der hervortretenden Gedanken und Gefiihle gewahr zu sein. Sie
haben aber im Achtsamkeitsprozess keine weitere Bedeutung. Die vorherrschen-
de Geisteshaltung wire es im Gegensatz hierzu, sich dem Positiven zu widmen.
Hierzu ist kritisch anzumerken, dass die Konzentration auf das Positive keinen
Hfur sich Wert* haben diirfte, ohne das entsprechende Negative erlebt oder zu-
mindest begriffen zu haben.

In den eigenen empirischen Untersuchungen erwies sich gerade die Idee ei-
ner blofen Betrachtung eigener Gedanken, ohne diese weiter bewerten zu wol-
len, fiir die Studienteilnehmerinnen als befremdlich und ,,neuartig®.

413 Antonovsky, A., ebd., S. 192-196.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.1. Das salutogenetische Modell 255

Gefiihle sollen im Achtsamkeitsprozess weder analysiert noch in irgendei-
ner Weise gelenkt oder beeinflusst werden. Alle Gedanken und Gefiihle sind im
Moment des Augenblicks und der Konzentration auf das Atmen weder gut noch
schlecht.

Das Achtsamkeitstraining zielt somit nicht auf die Verstdrkung positiver,
sozusagen ,,gesundmachender” Gefiihle. Durch den Achtsamkeitsprozess verlie-
ren die jeweiligen Gefiihle ihren Bedeutungsgehalt und damit ihre Zweckgebun-
denheit. Dadurch wird der Achtsamkeitsprozess selbst zur eigentlichen Res-
source, zu einer Art Freiraum unabhingig von freudvollen oder leidvollen Vorer-
fahrungen oder kiinftigen Sorgen und Angsten.

Die salutogenetische Orientierung sucht dagegen verstdrkt nach vorhande-
nen, gesundmachenden Ressourcen. Die blofie Orientierung auf Ressourcen
scheint aber wenig geeignet zu sein, das ganze Leben des Patienten zu betrach-
ten, das (notwendigerweise) Mangelzustinde, Endlichkeiten und Grenzen ent-
hilt. Diese negativen Lebensaspekte sind traditionelle Tabubereiche. Im Acht-
samkeitsprozess wird die traditionelle Wertschitzung fiir das Positive aufgeho-
ben und gleichzeitig das tabuisierte ,,Betrachtungsverbot™ fiir das Negative. Dies
kann zu einer unvoreingenommenen Betrachtung der gesamten Lebenswirklich-
keit des Patienten im Augenblick der Meditation fiihren und letztlich zu einem
schmerzlosen Augenblick der Erleichterung.

Die Bewusstwerdung eigener Ressourcen (z.B. Fahigkeit zur schmerzlosen
Betrachtung der eigenen Lebenswirklichkeit) kann im Achtsamkeitsprozess ein
»positiver Nebeneffekt sein.

Grundsitzlich ,,will ein Achtsamkeitsprozess nichts erreichen, er steht ei-
nem ,,Wollen“ eher entgegen. Es geht lediglich um die Vergegenwirtigung im
Augenblick und die Konzentration auf das Atmen.

In der von Antonovsky gewihlten Sprache der Thermodynamik kdnnte in
Bezug auf das Achtsamkeitskonzept geschlussfolgert werden, dass es darum
geht, gebundene Energien durch einen Prozess des Loslassens freizusetzen.
Achtsamkeit wiirde demnach einen hoheren Grad an Entropie (Unordnung) be-
deuten, da lebensgeschichtlich festgefahrene Wertigkeiten (z.B. gut oder bose)
zerfallen kénnen. Die Freirdume beim Achtsamkeitsprozess wiren dann Folge
groferer Unordnung (Egalisierung von Daseinszwecken). Die salutogenetische
Orientierung wertet im Sinne von ,,gesundmachend oder krankmachend“. Bei
der Achtsamkeit steht die nicht-wertende Betrachtung im Vordergrund.

Die Erfahrung einer schmerzlosen Betrachtung der gesamten Lebenswirk-
lichkeit stellt bereits eine spirituelle, transzendente Erfahrung, entkleidet eines
religiésen Hintergrundes, dar. Eine solche Erfahrung wire bildlos, gestaltlos,
schmerzlos und selbstbestimmt.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

256 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

Spiritualitét

Eine spannende Frage ist nun, ob die Erginzung moderner Medizinwissenschaft
um eine salutogenetische Orientierung sowie ein sékulares Achtsamkeitskonzept
ausreichen oder ob die moderne Medizin spirituelle Beziige braucht?

Es ist anzunehmen, dass spirituelle Beziige die positiven Aspekte eines res-
sourcenorientierten Vorgehens verstirken wiirden.

Spiritualitét ist jedoch keine GroBe, die sich ohne weiteres in einem Frage-
bogen messen liee. Die Lebenswirklichkeit scheint zu komplex und vielschich-
tig, um durch Erhebungen, die zu bestimmten Zeitpunkten mittels standardisier-
ter Fragebogen erfasst werden, ausreichend abgebildet zu werden. Hierauf soll in
der Diskussion konkret am Beispiel einiger Studienteilnehmerinnen und ihres
weiteren Lebensverlaufes nach der Studie eingegangen werden.

Spiritualitit als eine das gesamte Leben durchdringende Erfahrung einer
transzendenten Wirklichkeit, die tiber das eigene Ich hinausfiihrt, wiirde die
moderne Medizin bereichern. Dies wiirde aber auch bedeuten, in einem auf Effi-
zienz und Gewinnoptimierung ausgerichteten Medizinbetrieb ,,bewidhrte” Vor-
gehensweisen zu hinterfragen und neue, kreative Losungen zuzulassen.

Das sékulare Achtsamkeitstraining verzichtet auf religiése Inhalte und spiri-
tuelle Beziige. Spiritualitit und Achtsamkeit sind in der buddhistischen Medita-
tion untrennbar miteinander verbunden. Die Meditation ist dort nicht losgeldst
vom Lebensvollzug. Alle Bereiche des Lebens sind im Buddhismus aufeinander
bezogen. Eine Meditation ohne Bezug zum Leben und Handeln wére im Bud-
dhismus unvorstellbar. Die Ursprungsintention im Buddhismus war demnach ein
spiritueller, auf das Leben und iiber das eigene Leben hinausgehender Ansatz.

Sowohl die salutogenetische Orientierung als auch das sékulare Achtsam-
keitstraining sind in der 2. Hilfte des 20. Jahrhunderts entstanden. Vermutlich ist
dies darauf zuriickzufiihren, dass die moderne Medizin zu einseitig geworden ist.
Beide Konzepte wollen der modernen Medizin einen neuen Impuls geben, ohne
diese selbst in Frage zu stellen. Antonovsky verstand die Salutogenese als Ge-
genstiick zur Pathogenese. Beide Sichtweisen bedingen einander und sind aufei-
nander angewiesen. Die Frage ist nun, ob eine moderne Medizin zusitzlicher
spiritueller Beziige bedarf. Im folgenden Kapitel (3.2.) soll deutlich gemacht
werden, wie es dazu kam, dass eine ferndstliche Meditationstradition Eingang
finden konnte in den westlichen klinischen Alltag. Das Vehikel hierzu war die
wissenschaftliche Verhaltensmedizin. Ihr ist es zu verdanken, dass diese Form
der Meditation als sékulares Achtsamkeitstraining Einzug fand in den klinischen
Alltag. Spirituelle, auf ein Leben ausgerichtete Beziige waren dabei sowohl beim
sdkularen Achtsamkeitstraining als auch bei der wissenschaftlichen Begriindung
der salutogenetischen Orientierung von eher untergeordneter Bedeutung.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.1. Das salutogenetische Modell 257

Grundsitzlich ist die Blickrichtung auf das in jedem Menschen angelegte
,»,Gesundmachende® und die eigenen Ressourcen von groem Wert fiir eine mo-
derne Medizin. Eine (neu zu entdeckende, bisher nicht bewusste) Ressource
kann hierbei die Erweiterung innerer Freirdfume durch ein (sdkulares) Achtsam-
keitstraining sein.

Durch standardisierte Verfahren (wie zum Beispiel das Achtsamkeitstrai-
ning) konnte es gelingen, Patienten zu einem selbstbestimmten Leben trotz leid-
voller Erfahrungen zu verhelfen. Das (spirituelle) Ziel wére dann eine schmerz-
lose Betrachtung der gesamten Lebensgeschichte. Hieraus liefe sich ein indivi-
dueller Heilauftrag (Selbstversohnung) formulieren.

Die Frage nach der Notwendigkeit spiritueller Beziige steht weiter im
Raum. Sowohl die von Antonovsky entwickelte salutogenetische Orientierung
als auch das sékulare Achtsamkeitskonzept konnen wichtige Bereicherungen fiir
die moderne Medizin sein. Ob dies fiir mehr spirituelle Beziige am Krankenbett
gilt, wire zu kléren.

Zielsetzung

Die Frage, inwieweit spirituelle Beziige in einem Achtsamkeitskonzept oder im
Rahmen einer salutogenetischen Orientierung fiir die Umsetzung eines personli-
chen, an jeden einzelnen gerichteten Heilauftrages von Nutzen sein konnen, ist
Gegenstand dieser Arbeit. Sie ist aber nicht Gegenstand der eigenen, hier vorge-
legten empirischen Untersuchungen. Die eigenen empirischen Untersuchungen
sollen sich an den weltweit standardisierten Fragebogen zur Lebensqualitét ori-
entieren. Diese Vorgehensweise wurde bewusst gewihlt, um die Studienergeb-
nisse vergleichbar und iiberpriifbar zu machen. Die vorherrschende Konsumen-
tenhaltung im Gesundheitswesen konnte aus psychoanalytischer Sicht als eine
unmiindige, wenig selbstbestimmte und eher ,kindliche Lebenseinstellung
gewertet werden. Das Erklimmen der nichsten Stufe diirfte schmerzhaft sein,
weil dies eine stindige Neuorientierung und die Auseinandersetzung mit dem
eigenen Leben und dem eigenen Tod voraussetzt. Dieser Erkenntnisschritt (sozu-
sagen im Sinne eines ,,Erwachsenwerdens” bzw. ,miindig Werdens*) scheint
gesellschaftlich eher negativ bewertet zu werden. Empirische Untersuchungen
konnen solche Prozesse nur bedingt abbilden. Nichtsdestotrotz bilden empirische
Untersuchungen eine wesentliche Grundlage fiir die weitere Diskussion.

Anhand des praktischen Beispiels eigener empirischer Untersuchungen wird
deutlich werden, dass bei der Behandlung von Krankheiten auf ein sorgfiltiges
empirisches Vorgehen auf der Basis von medizinwissenschaftlichen Erkenntnis-
sen nicht verzichtet werden kann. Es soll aber auch dargelegt werden, wo die

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

258 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

Grenzen empirischer Erforschung liegen. Wie ist es zum Beispiel zu bewerten,
wenn meditierende Brustkrebspatientinnen vermehrt Schmerzen in ihrer erkrank-
ten Brust empfinden? Ist dies bereits ein Anzeichen fiir den Aufbruch zu einem
selbstbestimmteren Leben oder bloB ein unerwiinschter Begleiteffekt eines Heil-
verfahrens?

Ein spiritueller Lebensansatz geht iiber die herkommlichen Kategorien von
»Krankheit“ und ,,Gesundheit hinaus. Das Salutogenese-Modell ist aus der
Erkenntnis heraus entstanden, dass einseitige Blickwinkel (z.B. ausschlieBlich
pathogenetische Sichtweise) nicht geeignet sind, die gesamte Lebenswirklichkeit
des Patienten zu beriicksichtigen. Deshalb stellt die salutogenetische Orientie-
rung eine wichtige Erweiterung des Betrachtungswinkels dar.

Sowohl die salutogenetische Orientierung als auch das sékulare Achtsam-
keitskonzept drohen aber mit bloBen Angeboten einer komplementir- oder alter-
nativmedizinisch ausgerichteten Heilkunde verwechselt zu werden. Sie wéren
aber geeignet, die moderne Medizin in allen Bereichen nachhaltig mitzugestal-
ten. Die Mitgestaltung wére vor allem in der Weise, eine durch die moderne
Medizin begiinstigte Konsumentenhaltung des Patienten zu iiberwinden. Die
Folgen einer reinen Konsumentenhaltung kdnnen dazu fiithren, dass Krankheit
grundsitzlich als negativer Storfaktur betrachtet wird.

Der Begriff Gesundheit im traditionellen Gebrauch erleidet damit eine ver-
flachte Idealisierung, indem das Erlebnis von Krankheit als grundsétzlich negativ
bewertet wird. Die Kurzsichtigkeit einer solchen vorschnellen, einseitigen Beur-
teilung zeigt sich in dem Uberdruss, der empfunden werden kann, wenn bei
vollstindiger Gesundheit Krankheit nie erlebt wurde. Eine von Krankheit unge-
triibte Unbefangenheit und die Wertschitzung von Gesundheit scheinen sich
auszuschlieen.

Salutogenese und Achtsamkeit konnen eine Chance fiir die moderne Medi-
zin sein, da sie zu einem verdnderten, erweiterten und differenzierten Bewusst-
sein in Bezug auf Krankheit und Gesundheit beitragen konnen.

In den folgenden Kapiteln soll zunéchst die verhaltensmedizinische Wurzel
des sdkularen Achtsamkeitstrainings (Kapitel 3.2) dargelegt werden. Ohne die
Anbindung an die seit dem 19. Jahrhundert im Westen entstandene wissenschaft-
liche Verhaltensmedizin hitte das sdkulare Achtsamkeitstraining nicht den heu-
tigen Stellenwert im klinischen Alltag erhalten.

Anschlielend soll in Kapitel 3.3 auf die Grundziige des sékularen Achtsam-
keitstrainings und den Stand der Wissenschaft eingegangen werden.

In einem dritten Schritt (Kapitel 3.4 — 3.7) sollen dann die eigenen empiri-
schen Untersuchungen vorgestellt werden. Hier zeigt sich, wie schwierig es ist,
vergleichbare Gruppen zu finden und verlédssliche Messungen durchzufiihren.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.2. Bewusstseinskultur im verhaltensmedizinischen Kontext 259

Dies aufzuzeigen, ist ein wichtiger Aspekt der eigenen Untersuchungen.
Damit sollen auch die Grenzen der empirischen Messbarkeit aufgezeigt werden.

Anhand der eigenen empirischen Ergebnisse sollen weitergehende Uberle-
gungen angestellt werden, inwiefern Meditationstechniken in die onkologische
Behandlung von Patienten eingebunden werden kdnnen.

Wie sich zeigen wird, erfordert dies eine differenzierte Betrachtung jenseits
empirisch-standardisierter Verfahren. Hierauf soll in der Diskussion noch weiter
eingegangen werden.

3.2. Bewusstseinskultur im verhaltensmedizinischen Kontext

Das sédkulare Achtsamkeitstraining als kognitiver verhaltenstherapeutischer An-
satz ist eine Form der intendierten Selbstreflexion. Das Konzept wurde in den
70er von Jon Kabat-Zinn (geb. 1944) entwickelt. Einige Trainingselemente sind
der buddhistischen Meditation entlehnt. Um aber genauer verstehen zu konnen,
in welchem wissenschaftlichen (westlichen) Umfeld das sdkulare Achtsamkeits-
training entstanden ist, erscheint es notwendig, die verhaltensmedizinischen
Hintergriinde dieses Konzeptes vorzustellen. Die wissenschaftliche Verhaltens-
medizin (Behaviorismus) geht unter anderem auf den russischen Arzt Iwan
Pawlow (1849 — 1936) zuriick. Dieser hatte sich bereits als Student mit den
Schriften der Naturwissenschaftler Ludwig Biichner (1824 — 1899, vgl. Kapitel
1.3.4) sowie Carl Vogt (1817 — 1895, vgl. Kapitel 1.3.4) befasst. Im 19. Jahr-
hundert wurden geistige Prozesse erstmals als elektrochemischen Ursprungs
beschrieben. Die Diskussion hieriiber hatte im 19. Jahrhundert den Materialis-
musstreit ausgelost.

Die buddhistische Achtsamkeitsmeditation traf ein Jahrhundert spiter auf
die Erben dieser wissenschaftlichen Tradition. Die Verhaltensmedizin stand
empirischen Untersuchungen aufgeschlossen gegeniiber. Der wissenschaftliche
Kontext, in dem das sdkulare Achtsamkeitstraining entwickelt wurde, hat dazu
gefiihrt, dass diese Methode schon friihzeitig empirisch erforscht und untermau-
ert wurde. Die weitergehende Frage ist nun, ob diese rationale, an empirischer
Erfassbarkeit ausgerichtete Vorgehensweise geeignet ist, durch Meditation indu-
zierte individuelle, kreative Bewusstseinsprozesse abzubilden.

Konnte es also moglich sein, iiber Menschen, die den Buddhismus prakti-
zierten, Erhebungen zu machen, die verallgemeinerungsfihige Erkenntnisse
erlaubten oder anders formuliert, stellten sich diese Ergebnisse unter identischen
Versuchsbedingungen stets in gleicher Weise wieder ein? Letzteres wére der
wissenschaftliche Beweis, der fiir die aufgekldrte Wissenschaft die Grundlage
und Rechtfertigung ist. Sollte ein solcher Beweis fiir entlehnte Teile der buddhis-

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

260 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

tischen Lehre und Praxis, das heifit insbesondere die Meditation, gelingen, so
wire damit die Meditation eine medizinische Behandlungsmethode, die ,,wissen-
schaftlich“ bewiesen wirksam wiére.

Behaviorismus und Lerntheorie

Im 19. Jahrhundert entwickelten sich einerseits aus der Erforschung von Hypno-
se und Hysterie psychotherapeutische Behandlungsverfahren wie zum Beispiel
die Psychoanalyse. Andererseits gab es auch Forschungsrichtungen, die sich
weniger auf die dem Verhalten zugrunde liegenden geistigen Hintergriinde kon-
zentrierte, als vielmehr auf das Verhalten (behavior = engl. ,,Verhalten®) der
Lebewesen selbst. Wichtig waren in diesem Zusammenhang die Untersuchungen
zur ,klassischen Konditionierung™ des russischen Arztes und Physiologen Iwan
Petrowitsch Pawlow (1849 — 1936) sowie des amerikanischen Psychologen
Edward Lee Thorndike (1874 — 1949). Thorndike ist insofern bedeutsam, als er
das ,,Einsichtsphdnomen® (sogenanntes ,,Aha“-Erlebnis bei Karl Biihler) genauer
untersuchte. Die Psychologie der Einsicht ist hierbei keine Doméne einer be-
stimmten psychologischen Schule. Der Begriff ,,Aha-Erlebnis* geht auf den
Sprachtheoretiker und Vorldufer der Gestaltpsychologie Karl Biihler (1879 —
1963) zuriick. Bei ihm hatte der dsterreichisch-britische Philosoph Karl Popper
(1902 — 1994) 1928 iiber ,,die Methodenfrage der Denkpsychologie* promoviert.
Der Psychoanalytiker Jacques Lacan (1901 — 1981) stellte 1936 seine Theorie
des Spiegelstadiums (,,le stade du miroir*) vor: Zwischen dem 6. — 18. Lebens-
monat kdnnen Kinder zum ersten Mal ihr Bild in einem Spiegel erkennen (Ich-
Erlebnis: ,,Je%).

Grundsitzlich zeichnen sich in der Psychotherapie zwei grobe Richtungen
ab. Einerseits die tiefenpsychologischen und analytischen Ansétze, die sich mit
den Symptomen zugrunde liegenden geistigen und lebensgeschichtlichen Hin-
tergriinden befassen sowie die aus dem Behaviorismus abgeleiteten verhaltens-
therapeutischen Ansitze, die ihre Aufmerksamkeit in Anbetracht der eher un-
durchsichtig scheinenden inneren Vorgénge vor allem auf die gezielte Behand-
lung der Symptome richten.

Auf der Grundlage der verschiedenen sich abzeichnenden Behandlungsver-
fahren wurden Entspannungsverfahren entwickelt. Ende der 20er Jahre des 20.
Jahrhunderts stellte der deutsche Psychiater Johannes Heinrich Schultz (1884 —
1970) die aus der Hypnose abgeleitete Technik des autogenen Trainings vor. Der
amerikanische Arzt Edmund Jacobson (1888 — 1983) stellte ebenfalls in den 20er
Jahren die Technik der ,,progressiven Muskelentspannung® vor.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.2. Bewusstseinskultur im verhaltensmedizinischen Kontext 261

Ansitze, die insbesondere die kreativen und schopferischen Kréfte entfalten
sollen, ergaben sich spéter unter anderem aus der Logotherapie, der Gestaltthe-
rapie und der (klientenzentrierten) Gespriachspsychotherapie. Auf diese Weiter-
entwicklungen und ihren Stellenwert im klinischen Kontext soll kurz eingegan-
gen werden.

Was sich bei den im 19. Jahrhundert entwickelten Behandlungsverfahren
als ,,Mangel“ erwies, war die teilweise einseitige Sicht auf den Menschen vor
dem Hintergrund eines bestimmten psychologischen Modells. Das Bediirfnis
nach Sinnhaftigkeit und Transzendenz hatte zu kritischen Auseinandersetzungen
mit den entstandenen Theorien gefiihrt.

Humanistische Psychologie und Existentialismus

Die humanistische Psychologie war dem Ideal des Humanismus verpflichtet und
versuchte die kreativen und selbstbestimmten Krifte im Menschen zu fordern.
Einige Vertreter dieser psychologischen Richtung sollen an dieser Stelle erwéhnt
werden, da sie sich in ihren Blickwinkeln und Arbeitsmethoden von der um
exakte empirische Wissenschaft bemiihten Verhaltensmedizin unterscheiden.

Der amerikanische Psychologe Abraham Maslow (1908 — 1970) setzte sich
mit den Ideen der Existenzialphilosophie auseinander und gilt als der Griinderva-
ter einer ,,humanistischen Psychologie®. Auf der Suche nach Behandlungsver-
fahren, die sich mehr an den Bediirfnissen und dem Erleben der Menschen orien-
tierten, entwickelte schlieBlich der amerikanische Psychologe Carl Ransom Ro-
gers (1902 — 1987) die Gespriachspsychotherapie. In Wien begriindete der Arzt
und Psychoanalytiker Viktor Frankl (1905 — 1997) seine Logotherapie und Exis-
tenzanalyse.

Diese Parallelentwicklungen zur Verhaltensmedizin deuten darauf hin, dass
das menschliche Bewusstsein mit reiner Empirie nicht erfasst werden kann. Das
schopferische Potential diirfte sich exakten Messmethoden entziehen. Dies ist
eine wesentliche Botschaft der Psychologie Maslows, der letztlich in jedem
Menschen unerkannte, entwicklungsfahige schopferische Entfaltungsmoglich-
keiten sah.

Die Verhaltensmedizin stand dagegen in der Tradition des Behaviorismus.
Diese Wissenschaftsnidhe ermoglichte eine Zusammenfithrung biomedizinischer,
psychophysiologischer und lerntheoretischer Erkenntnisse. Beide psychologi-
schen Ausrichtungen (humanistisch-existenzialistisch bzw. verhaltensmedizi-
nisch-biomedizinisch) scheinen ihre Berechtigung zu haben. Es ist aber notwen-
dig, den entstehungsgeschichtlichen Hintergrund der jeweiligen Richtungen zu
verstehen. Fiir die Einfiihrung des sékularen Achtsamkeitstrainings in den klini-

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

262 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

schen Alltag erscheint es wichtig, festzustellen, dass das zugehorige wissen-
schaftliche Umfeld verhaltensmedizinisch-biomedizinisch ausgerichtet war.

Metaphysik am Krankenbett?

Pierre Janet hatte die Trennung von Metaphysik und Krankenbett gefordert,
tatsdchlich gab es aber gleichzeitig mit dem Aufkommen der aus der rationalen
Untersuchung der Gefiihle und des Verhaltens entspringenden Behandlungsver-
fahren auch Denkansétze, die iiber ein rein rationales und empirisches Vorgehen
hinausgingen.

In Bezug auf die vorliegende Arbeit ist es interessant, festzustellen, dass bei
der Erforschung der menschlichen Gefiihle die Spannung zwischen einer rein
rationalen, empirischen Vorgehensweise und der Einbindung spiritueller und
metaphysischer Fragen nicht neu ist. Immer wieder versuchten Arzte und
Psychologen ihren eigenen wissenschaftlichen Weg zu gehen. Pierre Janet grenz-
te sich hierbei deutlich von seinem ehemaligen Salpétriere-Kollegen Sigmund
Freud ab. Er hielt dessen psychoanalytisches Vokabular fiir wenig geeignet,
psychische Prozesse angemessen zu beschreiben. Janet lehnte letztlich metaphy-
sische Fragestellungen am Krankenbett ab. Was soll mit metaphysischen Frage-
stellungen bezweckt werden? Antonovsky hatte in seinem salutogenetischen
Modell ein Kohirenzgefiihl postuliert (Gefiihl von Verstehbarkeit, Handhabbar-
keit und Sinnhaftigkeit).

Es stellt sich die Frage, welcher Art Gefiihle von Sinnhaftigkeit unter volli-
ger Ausblendung metaphysischer Fragen sind?

Die Verhaltensmedizin sieht in gesundheitsschiadigendem Verhalten das Er-
gebnis von Lernprozessen (Konditionierung). Ziel von Interventionen wére es
dann, ergebnisorientiert das Reiz-Reaktions-Muster eines Verhaltens zu verén-
dern.

Im Gegensatz hierzu war es das Anliegen Viktor Frankls (1905 — 1997), bei
den Menschen durch Fragen einen inneren Prozess zu induzieren, um die (verlo-
ren geglaubte) Stimmigkeit selbst wiederzuentdecken.

Viktor Frankl ist kein typischer Vertreter irgendeiner bestimmten psycholo-
gischen Schule. In sein Konzept flieBen verschiedene Uberlegungen und Techni-
ken ein. So lassen sich in seiner Herangehensweise sowohl Parallelen zur saluto-
genetischen Orientierung, zur Tiefenpsychologie, zur Verhaltensmedizin als
auch spirituelle Beziige erkennen.

In einem Exkurs soll daher an dieser Stelle auf Frankls Ideen eingegangen
werden, da sie als geeignet erscheinen, den verhaltensmedizinischen Ansatz des
sdkularen Achtsamkeitstrainings zu ergidnzen. Hierauf aufbauend sollen dann in

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.2. Bewusstseinskultur im verhaltensmedizinischen Kontext 263

der Diskussion (Kapitel 4) Uberlegungen angestellt werden, auf welche Weise
ein sdkulares Achtsamkeitstraining umgestaltet werden konnte.

Ahnlich wie Aaron Antonovsky prigte Frankl der Kontakt mit Menschen,
die in ihrem Leben mit unvorstellbarem Leid (Konzentrationslager) konfrontiert
worden waren.

Viktor Frankl priagte die Begriffe der ,,Selbsttranszendenz und ,,Selbstdis-
tanzierung®. Eine wichtige Frage war fiir ihn die Suche nach Stimmigkeit (sozu-
sagen als Sinnsuche). Sein didaktisches Vorgehen geht auf Sokrates (469 v. Chr.
— 399 v. Chr.) zuriick. Durch geeignetes Fragen sollte versucht werden, Men-
schen selbst zur tieferen Einsicht zu verhelfen.**

Die Frage, wieviel Metaphysik einem psychologischen Konzept zutrdglich
sein mag, erscheint insofern iiberfliissig, weil metaphysische Fragen nie wirklich
abwesend sind. Sie stehen immer im Raum, wenn nicht ausgesprochen, so auf
einer non-verbalen Ebene. Dies ergibt sich allein durch die unvermeidliche Kon-
frontation mit eigenen Grenzsituationen oder Grenzsituationen anderer.

Sinnfragen aus dem Bereich der Metaphysik betreffen daher nicht nur den
Patienten bzw. Klienten, sondern sind in erster Linie auch vom Arzt zu beant-
worten. Insofern scheint die Metaphysik das Krankenbett nie wirklich verlassen
zu haben. Sie wurde lediglich mehr oder weniger ausgeblendet. Indem sich der
Arzt fragt, was er fiir das Patientenwohl hélt, ist er zwangsldufig gezwungen,
sich mit metaphysischen Sinnfragen auseinanderzusetzen.

Es geht nicht nur darum, Patienten Wege und Behandlungspfade aufzuzei-
gen. Letztlich zeigt der Arzt (bewusst oder unbewusst) nur Wege auf, die er
selbst fiir richtig hélt. So wire kaum vorstellbar, dass

dem Patienten absichtlich ein Irrweg dargelegt wiirde. Die Auswahl dessen,
was man dem Patienten zeigt, ist nur nach MaBigabe dessen moglich, was man
selbst fiir richtig hilt. Die Sinnfragen, die sich dem an einer schwerwiegenden
Krankheit leidenden Patienten stellen oder die sich dem Arzt bei der Behandlung
einer Schwerstkranken stellen, die unter Umstdnden gar nicht mehr fiir sich ent-
scheiden kann, sind das ,,Schliisselloch”, durch das die Metaphysik ans Kran-
kenbett gelangt.

Die Behandlungsverfahren, die der humanistischen Psychologie zugerech-
net werden konnen, wollen sich diesen Fragen nicht verschlie3en.

In Deutschland werden nur die tiefenpsychologische Psychotherapie, die
Psychoanalyse und die Verhaltenstherapie von den gesetzlichen Krankenkassen
erstattet. Die Logotherapie, die Gestalttherapie und die Gespréachspsychotherapie
wurden nicht anerkannt. Ein méglicher Grund hierfiir scheint in dem Vorwurf zu

414 Sog. Technik des sokratischen Dialoges bzw. Méeutik (,,Hebammenkunst®).

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

264 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

liegen, zu wenig wissenschaftlich ausgerichtet zu sein, und ein Mangel an empi-
rischer und Grundlagenforschung.

Achtsamkeitsbasierte Stressreduktion als verhaltenstherapeutischer Ansatz

Die Tatsache, dass manche Brustkrebspatientinnen sich trotz (medizinischer)
Heilung sich nicht ,heil” fithlen, konnte aus Sicht der Verhaltensmedizin als
fehlgeleiteter Lernprozess gedeutet werden. Eine solche (der Gesundheit entge-
genstehende) Sichtweise ist Folge von Lernverhalten. Verhaltenstherapeutische
Ansitze versuchen daher, diese Lernprozesse durch Interventionen umzugestal-
ten. Dies ist der verhaltensmedizinische Hintergrund, aus dem heraus das sékula-
re Achtsamkeitstraining Eingang gefunden hat in verhaltenstherapeutische The-
rapiekonzepte.

Jon Kabat-Zinn (geb. 1944) war urspriinglich Molekularbiologe und be-
schéftigte sich mit der buddhistischen vipassana-Meditation (Einsichtsmeditati-
on), dem Hatha Yoga und Zen. 1979 griindete er in den USA eine ,,Stress Reduc-
tion Clinic*, in der ein 8-wochiges Training angeboten wurde, das sich aus der
buddhistischen vipassana-Meditation und dem Yoga ableitete (sog. ,,Achtsam-
keitstraining* oder MBSR =, mindfulness-based stress reduction‘).

Die relativ rasche Integration des MBSR-Trainings in den klinischen Alltag
in amerikanischen Kliniken kdnnte mit folgenden Umstédnden erklart werden.

Kabat-Zinn gliederte das neue Verfahren der wissenschaftlich bereits aner-
kannten und etablierten Verhaltensmedizin an. 1995 wurde am Department of
Medicine, Division of Preventive and Behavioral Medicine der University of
Massachusetts das ,,Center of Mindfulness in Medicine, Health Care and
Society*'™ gegriindet, dessen Leiter Kabat-Zinn wurde. Kabat-Zinn schreibt
iiber diese ,,akademische Verortung® der achtsamkeitsbasierten Stressreduktion
in der Verhaltensmedizin Folgendes:

»[...] und fand wenige Jahre darauf ihre akademische Heimat innerhalb der neu
gegriindeten Abteilung fiir Praventiv.- und Verhaltensmedizin des Department of
Medicine. Die Verhaltensmedizin war damals ein noch junger Sektor der Medizin,
der unsere Auffassung von Gesundheit und Krankheit und unser Wissen auf diesem
Gebiet rasch zu erweitern half. Unter der Federfiihrung der Verhaltensmedizin sowie
einer spateren Entwicklung, die man heute unter dem Namen ganzheitliche Medizin
kennt, ist man zu neuen wissenschaftlichen Erkenntnissen und allméhlich zu einem
neuen Verstdndnis von Gesundheit und Krankheit gelangt. Der Medizin er6ffnete

415  Vgl. http://www.umassmed.edu/cfm/.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.2. Bewusstseinskultur im verhaltensmedizinischen Kontext 265

sich eine umfassendere Perspektive, in der die Einheit von Koérper und Geist als ein
grundlegendes Prinzip Beriicksichtigung findet.«*'®

Es ist anzunehmen, dass die Angliederung an die akademische Medizin wesent-
lich zum Erfolg der achtsamkeitsbasierten Stressreduktion und ihrer weiteren
Erforschung beigetragen hat. Vielleicht ist auch der Umstand, dass Kabat-Zinn
auch Molekularbiologe ist ein Grund, warum gerade im Bereich des MBSR
verhaltensmedizinische Forschung mit neurobiologischer Forschung kombiniert
wurde. Auf diese Weise gelangte man zu iiberraschenden Ergebnissen, die Ka-
bat-Zinn als ,,drei revolutiondre Entdeckungen® bezeichnete.

Diese Entdeckungen bezichen sich auf das Verstindnis des Zusammen-
hangs zwischen Korper und Geist. Kobat-Zinn erldutert drei stoffliche (moleku-
lare) Ebenen, auf denen sich durch ein regelmiBiges geistiges Training signifi-
kante Verinderungen feststellen lassen*'”:

- Neuroplastizitdt
Das Gehirn verdndere sich bis ins hohe Alter infolge von Anpassungen
an dufSere Einfliisse. Neuronale Netzwerke kénnen auf diese Weise aus-
reifen und neu strukturiert werden.

- Epigenetik
Je nach Verhaltensweisen und inneren Einstellungen wiirden bestimmte
Chromosomen ,,ein- oder ausgeschaltet”. Die Ausprdgungen unseres
Erbgutes kénnten auf diese Weise aktiviert oder deaktiviert werden.

- Funktion der Telomere
Telomere stellen die Enden der Chromosomen dar, die sich bei jeder
Zellteilung verkiirzen.
Die Telomere stiinden damit in direkter Beziehung zur Zellalterung und
damit zur Lebens-Erwartung. Kobat-Zinn verweist auf vielversprechen-
de Studienergebnisse, die besagen wiirden, dass ,,fiir den Abnutzungs-
grad der Telomere offenbar nicht nur das Ausmaf3 an Stress, unter dem
wir stehen, eine Rolle spielt, sondern auch die Art und Weise, wie wir
mit ihm umgehen. “*'*

Es ist nachvollziehbar, dass Kobat-Zinn als Molekularbiologe und Achtsamkeits-
trainer gerade aus diesen naturwissenschaftlichen Fakten Hinweise ableitet, dass
das bisherige vor allem in der westlichen Medizin noch vorherrschende Bild

416 Kabat-Zinn, J., “Gesund durch Meditation”, Knaur Menssana, Neuausgabe 2013, S. 185.
417  Vgl. Kobat-Zinn, J., “Gesund durch Meditation”, Knaur Menssana, Neuausgabe 2013, S. 221.
418 Ebd., S.221.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

266 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

eines Dualismus von Korper und Geist iiberwunden werden miisse zugunsten
eines neuen Gesundheitsmodells.

Neben den naturwissenschaftlichen Erkenntnissen belegen auch zahlreiche
klinische Studien die Wirksamkeit eines MBSR-Trainings. Auf die klinischen
Studien und deren Bewertung soll spiter noch eingegangen werden. Es zeigt
sich, zu welchen weitreichenden und verldsslichen Schlussfolgerungen empiri-
sche Forschung in der Lage ist.

Dennoch soll kritisch angemerkt werden, dass sich wesentliche Bereiche
des subjektiven Erlebens zum Beispiel von Fantasie, Liebe oder einer transzen-
denten Wirklichkeit biometrischer Erfassung entziehen.

Akzeptanz- und Commitment-Therapie

Die Akzeptanz- und Commitment-Theorie ist ein erweiterter verhaltenstherapeu-
tischer Ansatz, dessen Grundlage die 1985 erstmals vorgestellte und von Steven
Hayes (geb. 1948) entwickelte Bezugsrahmentheorie ist. Die Bezugsrahmenthe-
orie ist [Definition] ,.eine Theorie, die davon ausgeht, dass die definierende
Eigenschaft von Sprache und héherer Kognition in der Teilnahme dieser Ereig-
nisse an Bezugsrahmen besteht“.*"’ | Bezugsrahmen sind spezifische Arten belie-
big anwendbaren bezugnehmenden Verhaltens [...].“**° Die philosophische
Wurzel der Bezugsrahmentheorie ist der Kontextualismus.

Die ACT ist aus der Idee heraus entstanden, dass bisherige Therapiekonzep-
te nicht tief genug greifen. Steven Hayes erkannte, dass herkémmliche verhal-
tensmedizinische Konzepte in Bezug auf Sprache und Kognition unbefriedigen-
de Erklarungsmuster bieten:

,In der traditionellen Verhaltenstherapie gab es zwei Richtungen — die Reiz-
Reaktions-Lerntheorie mit ihrem Assoziationismus und die Verhaltenstherapie mit
ihrem Selektivismus. Keine dieser Theorien liefert eine gute Erklarung fiir Sprache
und héhere Kognitionen.“*!

Das Ziel der Akzeptanz-und Commitment-Therapie sei psychische Flexibilitt.
Unter ,.psychischer Flexibilitdt“ wird der Prozess der vollstindigen und bewuss-
ten Kontaktaufnahme mit dem gegenwirtigen Moment verstanden.*** Hayes

419 Hayes S C, Lillis, J, “Akzeptanz- und Commitment-Therapie”, Reinhardt Verlag Miin-
chen/Basel, 2013, S. 144.

420 Hayes, S C, Lillis, J, ebd. S. 144.

421 Hayes, S C, Lillis, J, ebd., S. 26.

422 Vgl. Hayes S C, Lillis J, ebd. S. 145.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.2. Bewusstseinskultur im verhaltensmedizinischen Kontext 267

verbindet in seinem Ansatz Achtsamkeitsprozesse mit Selbstverpflichtungs-
(Commitment-) und Verhaltensdnderungsprozessen. Die auf den gegenwirtigen
Moment ausgerichtete Achtsamkeit wird hierbei mit Verpflichtungen zur Verhal-
tensdnderung verbunden. Hierzu vereinbart der Klient mit dem Therapeuten eine
,»ACT-Vereinbarung® iiber Stundenzahl und Ziele.

,Die ACT ist ein kontextuell-behavioraler Interventionsansatz, der psychische
Flexibilitdt mithilfe von Akzeptanz- und Achtsamkeitsprozessen sowie Selbstver-
pflichtungs- (Commitment) und Verhaltensdnderungsprozessen erzeugt. Mit psychi-
scher Flexibiliit ist die Fahigkeit gemeint, Gedanken, Gefiihle, Empfindungen und
Erinnerungen ohne unnétigen Widerstand so zu erleben, wie sie sind, nicht wie sie
zu sein behaupten, und (je nachdem, was die Situation erforderlich macht) Verhal-
tensweisen im Dienste gewihlter Werte beizubehalten oder zu verdndern. Psychi-
sche Flexibilitét besteht aus sechs miteinander verkniipften Prozessen: Akzeptanz,
kognitive Defusion, flexible Aufmerksamkeit dem gegenwirtigen Augenblick ge-
geniiber, beobachtendes Selbsterleben, gewihlte Werte und engagiertes Handeln.«**

Hayes betont, dass kognitive Verdnderungen eines Bezugsrahmens bediirfen. In
der eigenen empirischen Untersuchung ergab sich bei den Teilnehmerinnen der
MBSR-Gruppe (Achtsamkeitsmeditation) nach 16 Wochen (8 Wochen nach
Beendigung des Trainings) eine signifikante Verbesserung der Kognition im
Vergleich zur Kontrollinterventionsgruppe. Hier stellt sich die Frage, ob es eines
weitergehenden Konzeptes bedurft hitte, um solche Verdnderungen fiir die Teil-
nehmerinnen nutzbar zu machen. Hayes setzt genau an diesem Punkt an. Hayes
versucht, die mit kognitiven Verdnderungen in Beziehung stehende(n) Geschich-
te(n) offenzulegen:

»Wir waren iiberzeugt, dass jede gute Erkldrung der Kognition und ihrer Wir-
kung die Geschichte und Umstinde offenlegen musste, die zu bestimmten Gedanken
fihrten — und die Geschichte und Umstidnde, in denen sich bestimmte Gedanken,
Emotionen und Handlungen entweder aufeinander bezogen oder sich nicht aufei-
nander bezogen.“***

Es geht somit darum, den situativen und historischen Kontext von Kognition und
Sprache zu verstehen. Diese Idee dhnelt in ithrem Anspruch der psychoanalyti-
schen Lehre.

423 Hayes, S C, Lillis J, “Akzeptanz- und Commitment-Therapie”, Reinhardt Verlag Miin-
chen/Basel, 2013, S. 14f.
424 Hayes, S C., Lillis, J, ebd., S. 29.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

268 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

Eine wichtige Grundlage der Akzeptanz- und Commitment-Therapie stellt
des Achtsamkeitskonzept dar. In dieser Hinsicht unterscheidet sich die ACT
nicht von der buddhistischen Achtsamkeitsmeditation und der achtsamkeitsba-
sierten Stressreduktion (MBSR):

,Die ACT lehrt Achtsamkeit oder nicht wertende Bewusstheit des gegenwiértigen
Moments, und zwar als Alternative zu unserem vorherrschenden Daseinsmodus.“*?

Aus dem Zitat ergibt sich in Bezug auf die Vergegenwirtigung im Hier und Jetzt
die Ubereinstimmung mit den Ansitzen des Begriinders der achtsamkeitsbasier-
ten Stressreduktion, Kabat-Zinn.

Entscheidender Unterschied ist die besondere Aufmerksamkeit auf Sprache
und Kognition. Sie seien fiir Menschen eine grofie Herausforderung.*** Dem in
der Achtsamkeitsmeditation Erlebten (z.B. Schmerzen) wird damit eine Sprache
gegeben. In der eigenen empirischen Untersuchung empfanden die teilnehmen-
den Brustkrebspatientinnen wéhrend der Achtsamkeitsmeditation Schmerzen in
der erkrankten Brust. Diese konnten als Ausdruck schmerzhafter Erinnerungen
gewertet werden.

Wie sehen solche therapeutischen Interventionen in der Praxis der ACT
[Beispiel von Stevan Hayes] aus:

Eine sterbende Mutter sagt zu ihrem Sohn [Sam], sie miisse zur Toilette (,,ich
muss aufs Klo, Junge®). Die Mutter war zu schwach und der Sohn mit der Situa-
tion vollig tiberfordert. Er sagt ihr, sie solle im Bett ihren Stuhlgang verrichten
(,,Mom, mach einfach da, wo du bist*). Diese Erinnerung an das letzte Zusam-
mensein mit der Mutter war mit quilenden, psychischen und physischen
Schmerzen verbunden (,,ich war derart deprimiert, dass ich mich nicht bewegen
konnte, [...] dass ich kaum durch den Tag kam®). ,[...] Sam: Ich weif3 nicht
recht, was ich tun soll.

Therapeut: Gehen Sie langsamer vor. Behandeln Sie diese Erinnerung mit
Wiirde und Fiirsorge — so als wiirden Sie eine getrocknete Blume behutsam in

der Hand halten, um sie nicht kaputt zu machen.
27
[...]¢

Im Hinblick auf die eigenen Untersuchungen ergibt sich somit die Frage, ob ein
Achtsamkeitskonzept einer therapeutischen Unterstiitzung (,,Coaching®) bedarf.

425 Hayes, S C., Lillis, J, ebd., S. 104.
426 Vgl. Hayes, S C., Lillis, J, ebd., S. 40.
427 Hayes, S C, Lillis, J, ebd., S. 62.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.2. Bewusstseinskultur im verhaltensmedizinischen Kontext 269

Waren die Teilnehmerinnen der eigenen Achtsamkeitsstudie mit den in der Me-
ditation gemachten (neuen) Erfahrungen tiberfordert?

In einer 2016 online vorab publizierten Metaanalyse von Veehof et al.***
deutet sich bei der Behandlung von chronischen Schmerzen in Bezug auf depres-
sive Stimmungen und Angste eine Uberlegenheit von ACT gegeniiber MBSR an.

ACT ist als Ansatz folgendermaflen zu bewerten: Ein Achtsamkeitstraining
unter Einsatz von Meditation ist nur ein Teil einer medizinischen Behandlung,
die dann nach einer weiterfiihrenden Behandlung verlangt, wenn der Patient trotz
erfolgtem Achtsamkeitstraining ,,weiter leidet”. Dies kann sich sowohl in kdrper-
lichen Schmerzen, die weiter andauern oder nicht gebessert werden, dulern als
auch in einer nicht gebesserten psychischen Befindlichkeit. Hierzu zéhlt insbe-
sondere das Empfinden von Verwirrtheit oder Uberforderung mit der Selbster-
fahrung aus dem Achtsamkeitstraining oder das Verfliegen einer (kurzfristigen)
Lebensverbesserung nach Absetzen eines Achtsamkeitstrainings bei Riickkehr in
angestammte Lebensumstinde oder Gewohnheiten. Dass hier andauernde medi-
zinische Behandlung als Schmerztherapie oder psychotherapeutische Interventi-
on erforderlich werden kann, scheint selbstverstdndlich. Aus psychotherapeuti-
scher Sicht wire je nach Klient(in) zu entscheiden, welches ergénzende Behand-
lungsverfahren sinnvoll ist. Hier kommt Verhaltenstherapie bei der Notwendig-
keit sofortiger Erfolge in Betracht. Dies trifft auch auf Patienten zu, die Schwie-
rigkeiten haben, sich selbst ein zutreffendes Wertesystem als Kompass eigener
Entscheidungen zu bilden. Verhaltenstherapie kann bei solchen Patienten die
Einsicht intensivieren, was richtig oder falsch aus Sicht des Gegeniibers ist, um
tiberhaupt hierfiir einen ersten, groben MaBstab zu finden. Wer einen solchen
MafBstab nicht einmal in Grundziigen besitzt, scheidet fiir ein psychoanalytisches
Verfahren aus. Klienten, die hingegen differenziert in der Lage sind, ihr eigenes
Handeln zu beschreiben und nicht an einem Mangel an Ausdruckskraft leiden,
wiren eher fiir ein psychoanalytisches Vorgehen priadestiniert.

Die verschiedenen psychotherapeutischen Ansétze sollten anhand einer Ein-
schitzung des Klienten und seiner Féhigkeiten gew#hlt werden.

MBSR (achtsamkeitsbasierte Stressreduktion) wire dann nur ein notwendi-
ger Teil eines umfassenden und erweiterten Behandlungsansatzes.

Vor diesem Hintergrund ist ACT nur eine mogliche Kombination bereits
bekannter Behandlungsverfahren, ohne etwas wirklich Neues zu bieten. Schlie$3-
lich ist ins Gedichtnis zu rufen, dass Meditation als Teil der buddhistischen
Lehre aufzufassen ist und dort in einem streng geregelten Lebenskonzept ,.ge-
lebt™ wird. Wenn Meditation als Achtsamkeitstraining angewandt wird, sollte es

428 Veechof MM et al., ,,Acceptance- and mindfulness-based interventions for the treatment of
chronic pain: a meta-analytic review.”, Cogn Behav Ther 2016, Jan 28: 1-27.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

270 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

dabei nicht belassen werden, solange der psychische und physische Zustand des
Patienten nicht verbessert ist. Hierzu gehort auch die ,,Anstrengung®, Patienten
durch erweiterte Verfahren (z.B. Psychoanalyse und/oder Verhaltenstherapie) die
Maoglichkeiten zu eréffnen, nach einem Achtsamkeitstraining den Alltag neu zu
gestalten und das Erlernte weiter einzuiiben. ACT kann als Konzept daher nur
als mogliche Rekombination von bereits Bekanntem eingeordnet werden.

Grenzen psychophysiologischer Erfassbarkeit

Der Begriff Leib-Seele-Problem ist insofern missverstiandlich, als die biomedizi-
nische Perspektive etwas anderes meint als zum Beispiel die jahrtausendealten
philosophischen Fragen, ob es eine existenzfahige unsterbliche Seele gebe. Die
Verhaltensmedizin integriert lerntheoretische, biomedizinische und psychophy-
siologische Erkenntnisse. Hierbei geht es weniger um das Problem Leib und
Seele als vielmehr um den Dualismus zwischen Korper und Geist. Bereits im 19.
Jahrhundert wurde Hirntétigkeit als Folge elektrochemischer Prozesse gedeutet.
Das Besondere an der Psychophysiologie ist nun die Entdeckung, dass subjekti-
ves Erleben (Kognition, Emotionen und Gefiihle) aufs Engste an neuronale und
humorale Prozesse gebunden ist, die eine Unterscheidung zwischen rein geistig
und rein kdrperlich unsinnig erscheinen lassen, da auf der rein stofflichen Ebene
Gehirn und Korper dieselbe ,,Sprache sprechen. Das neuroendokrine System ist
in der Lage, innerhalb von Bruchteilen einer Sekunde zu reagieren. Diese Pro-
zesse konnen auf geistiger und korperlicher Ebene innerhalb von Sekunden-
bruchteilen miteinander kommunizieren und eine gemeinsame Antwort ausldsen.
Deshalb sind verhaltenstherapeutische Ansétze, die sowohl die geistige als auch
die korperliche Ebene ansprechen, der Realitdt menschlichen Empfindens néher
als rein geistige bzw. korperlich ausgerichtete Verfahren.

Derzeit gibt es keinen westlichen wissenschaftlichen Ansatz, der Inhalte des
Buddhismus in fortgeschrittener, detailreicher Form abbilden koénnte. AuBer
einer allgemeinen Hypothese von Kabat-Zinn, dass Meditation Einfluss auf mo-
lekularbiologische Prozesse haben konnte, gibt es nichts, was geeignet wire,
eine buddhistische Vorstellung von Erleuchtung als Ergebnis einer empirischen
Untersuchung zu prisentieren. Hieraus ist nach dem derzeitigen Stand der Wis-
senschaft nur das bescheidene Ergebnis abzuleiten, dass der praktizierte Bud-
dhismus, insbesondere die Meditation, in keiner Weise einer Wechselwirkung
von korperlicher Ubung und seelischer Auswirkung widersprechen wiirde oder
anders ausgedriickt, Versuche westlicher Wissenschaft, sich dem Buddhismus zu
ndhern, dazu fiihrten, Teile seiner Lehre als nicht folgerichtig erscheinen zu
lassen.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.2. Bewusstseinskultur im verhaltensmedizinischen Kontext 271

Im Gegensatz zum verhaltensmedizinischen Kontext konnen in Bezug auf
die Begrifflichkeiten eher bei der psychoanalytische Lehre Uberschneidungen
mit der buddhistischen Meditationspraxis angenommen werden, weil das Wahr-
nehmen des Augenblicks und das Vorbeigleitenlassen des Erlebens einem psy-
choanalytischem Prozess und der Technik der freien Assoziation entsprechen
kdnnen.

3.3. Grundprinzipien des Achtsamkeitstrainings und Stand der Wissenschaft

Bevor niher auf die Prinzipien des sdkularen Achtsamkeitstrainings eingegangen
werden soll und der eigene Achtsamkeitskurs sowie die Programmteile vorge-
stellt werden, soll zundchst deutlich dargestellt werden, was unter Achtsamkeit
verstanden wird. Hierbei ist es wichtig, die Unterschiedlichkeit der sdkularen
Achtsamkeit und der buddhistischen Achtsamkeit darzulegen.

Auflerdem soll bereits in diesem Kapitel in einem Vorgriff auf wesentliche
Aspekte der eigenen empirischen Untersuchung eingegangen werden. Dies soll
dazu dienen, auf die spezielle Problematik der eigenen Studie hinzufiihren.

Abgrenzung buddhistische Achtsamkeit und sékulare Achtsamkeit

Zur bildlichen Veranschaulichung der buddhistischen Achtsamkeit im Kontext
des edlen achtsamen Pfades dient die Abbildung 6 ,,Dharmachakra® (,,Rad des
Gesetzes*, siche Seite 223). Der edle achtfache Pfad ist zentraler Bestandteil der
buddhistischen Lehre (vgl. Kapitel 2.4.4, Ausziige aus dem Pali-Kanon), Acht-
samkeit als zentraler Bestandteil der buddhistischen Meditationspraxis. Die Me-
ditation selbst ist aber nur ein Glied des achtfachen Pfades. Tiefere Erkenntnis
kann nach der buddhistischen Lehre nur durch das rechte Mal3 (Meditation, Han-
deln, Wort, Anschauung) erlangt werden. Die Ausrichtung der buddhistischen
Achtsamkeit ist somit spirituell, das heifit auf alle Lebensbereiche und iiber das
eigene Leben hinaus ausgerichtet.

Die sékulare Achtsamkeit (vgl. hierzu auch Kapitel 2.4.7, S. 234) ist ein auf
mehrere Wochen begrenztes verhaltenstherapeutisches Verfahren zur Stressbe-
wiiltigung, das sich neben leichten Yoga-Ubungen vor allem Elementen der
buddhistischen Meditationspraxis bedient (zum Beispiel Vergegenwirtigung im
Augenblick, Sitz- und Gehmeditation, achtsames Atmen). Es geht hierbei darum,
alle im Augenblick wahrgenommenen Empfindungen, Gefiihle und Emotionen
nicht-wertend anzunehmen. Ein Bestandteil des sédkularen Achtsamkeitstrainings
ist die achtsame Koérperwahrnehmung.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

272 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

Vorgriff auf wesentliche Aspekte der eigenen empirischen Untersuchung

Im Rahmen dieser Arbeit soll exemplarisch an Patientinnen mit Brustkrebs, die
sich in der Tumornachsorge befinden, die Auswirkungen eines 8-wdchigen
Achtsamkeitstrainings (MBSR) untersucht werden. Alle Frauen litten an den
Nebenwirkungen einer Aromatasechemmertherapie. Eine Aromatasehemmerthe-
rapie wird bei Frauen mit hormonrezeptorpositivem Brustkrebs nach den Wech-
seljahren eingesetzt und dient dazu, die Bildung von weiblichen Geschlechts-
hormonen zu hemmen. Zu den sehr hiufigen*” Nebenwirkungen einer solchen
Therapie gehoren neben den fiir den Hormonentzug typischen Hitzewallungen
vor allem starke Schmerzen in Knochen und Gelenken (Arthralgien). Dies be-
deutet, dass diese Frauen nicht nur an den Folgen ihrer Tumorerkrankung leiden,
sondern gerade auch an den jahrelang (Therapiedauer bis zu 10 Jahre) zu erlei-
denden Nebenwirkungen einer spezifischen antihormonellen Therapie.

Die Studie soll unter anderem die Frage kldren, ob ein MBSR-Training ge-
eignet ist, die Lebensqualitidt dieser Frauen trotz einer fortlaufenden antihormo-
nellen Aromatasehemmertherapie zu verbessern. Wie sich zeigen wird, kdnnen
bestimmte standardisierte Bestandteile des MBSR-Trainings problembehaftet
sein (z.B. die Wahrnehmung schmerzender oder verdriangter Korperteile im
,»Body-Scan®).

Hinfiihrung in das MBSR-Curriculum

Das 8-wochige Curriculum wurde von Jon Kabat-Zinn aus Elementen der bud-
dhistischen vipassana-Meditation und des Yoga entwickelt. Das 8-wochige
Achtsamkeitstraining (MBSR) nach Kabat-Zinn wird inzwischen weltweit im
klinischen Kontext eingesetzt. Wegen der Vergleichbarkeit wurden in der hier
erfolgten Patientenstudie die Vorgaben des Curriculums eingehalten.

Im Folgenden sollen die diesem Achtsamkeitstraining zugrunde liegenden
Prinzipien genauer erldutert werden.

Der spirituelle Ansatz der buddhistischen vipassana-Meditation (Einsichts-
meditation) &hnelt den Vorstellungen des abendldndischen Mystikers Meister
Eckhart (1260 — 1328). Meister Eckhart hatte gelehrt, dass erst alle inneren und
duBeren Bilder zur Ruhe kommen missen, damit Gott erfahrbar wiirde. Kabat-
Zinn erldutert, dass ,,die unaufhérlich wechselnden Gedanken und Gefiihle eine

429  Laut Packungsbeilage bedeuten ,,sehr hiufige Nebenwirkungen: Auftreten bei mehr als 10
von 100 behandelten Patientinnen. Tatsédchlich sind diese Nebenwirkungen bei nahezu allen
behandelten Frauen zu erwarten.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.2. Bewusstseinskultur im verhaltensmedizinischen Kontext 273

grofie Menge unserer Energie binden konnen. Und sie kénnen uns daran hin-
dern, auch nur kurze Augenblicke der Stille und Zufriedenheit zu erfahren. “**°

Im Verlauf der letzten zwei Jahrhunderte haben sich die zeitlichen Abldufe
im privaten als auch beruflichen Umfeld erheblich beschleunigt. Das Streben
nach mehr Effizienz und Effektivitit hat aber ldngst auch den Erholungs- und
Freizeitbereich der Menschen erfasst nach dem Motto, in kurzer Zeit mdglichst
viel erleben zu wollen und hierbei maximalen Spal3 anzustreben.

Das Achtsamkeitstraining ist ein Lernprozess, der dazu beféhigen soll, aus
dem ,,Diktat der Zeit* herauszutreten, ohne den Anspruch, etwas verdndern oder
neu bewerten zu wollen. Es geht schlichtweg darum, aus der Zeit fiir einen Mo-
ment herauszutreten und dadurch Abstand zu den in der Zeit gefangenen Gefiih-
len, Wiinschen und Gedanken zu bekommen. Der Achtsamkeitsprozess dient
keinem Zweck oder keiner Absicht oder einem bestimmten Ziel.

Kabat-Zinn betont, dass es um die ,,Prédsenz im Hier und jetzt* im Sinne ei-
nes ,nicht-wertenden Gewahrseins des gegenwdrtigen Momentes* gehe, die auf
sieben Siulen beruhe.*!

Nicht-Urteilen

Geduld

Den Geist des Anfangers bewahren
Vertrauen

Nicht-Erzwingen

Akzeptanz

Loslassen

Nk L=

Kabat-Zinn verweist darauf, dass diese regelméBigen Ubungen Hingabe und
Disziplin erfordern und &hnlich anstrengend sein kdnnten wie ,,Hochleistungs-
sport*. Ein Grund hierfiir kann darin liegen, dass die Ubungen unabhéngig davon
erfolgen sollten, ob man sich gut oder schlecht fiihlt oder ob man Lust oder Un-
lust verspiirt. Es erfordert demnach eine gewisse Willensstirke, sich einer Ubung
zu unterzichen, die eventuell mit Gefiihlen von Unlust verbunden sein konnte.
Doch genau hierin liegt die Herausforderung, in diese Unlust hineinzuspiiren und
sie auszuhalten.

430 Kabat-Zinn, J., “Gesund durch Meditation”, S. 59.
431 Vgl ebd,, S. 671f.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

274 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

Body-Scan

Ein wesentliches Kennzeichen der Achtsamkeitsmeditation ist das ,,im Korper
sein“. Es gehe darum, den eigenen Korper zu spiiren, ohne urteilen zu wollen. Es
ist naheliegend, dass dies zum Beispiel fiir Brustkrebspatienten, die eine Brust-
amputation erlitten haben und vielleicht an Narbenschmerzen oder einem
Lymphddem leiden, mit Schwierigkeiten verbunden sein diirfte.

Kabat-Zinn postuliert, dass es durch den Verzicht auf Wertung mdoglich sei,
dass sich das ganze Korpererleben verédndert.

Im Rahmen der sogenannten ,,Body-Scan-Meditation“ solle der ganze Kor-
per intensiv bis ins kleinste Detail erspiirt werden: ,,In aller Regel wird der Bo-
dy-Scan auf dem Riicken liegend ausgefiihrt. Dabei geht man im Geiste die ver-
schiedenen Kdrperregionen systematisch durch.<*?

Bemerkenswert erscheint der Hinweis von Kabat-Zinn, dass sich diese Me-
ditationsform besonders bei Patienten mit chronischen Schmerzen als hilfreich
erwiesen habe:

,.lm Rahmen des MBSR wird der Body-Scan wéhrend der ersten vier Wochen in-
tensiv geiibt. Er ist die erste formale Achtsamkeitsiibung, die unsere Patienten in der
Klinik iiber einen ldngeren Zeitraum hinweg praktizieren. [...] Besonders wertvoll
ist das Verfahren fiir Menschen, die unter chronischen Schmerzen leiden oder ande-
re kbrggrliche Einschrankungen haben, durch die sie mehr oder weniger bettlagerig
sind.*

Wie sich im Rahmen der hier durchzufiihrenden Studie erweisen wird, kann dies
so allgemein nicht auf alle Patientengruppen iibertragen werden. Hier zeigt sich
gerade die Notwendigkeit von empirischen Untersuchungen. Bei Patientinnen
mit einer Krebserkrankung im Bereich der Geschlechtsorgane diirfte die Body-
Scan-Meditation keineswegs unproblematisch sein. Wie sich zeigen wird, sind
gerade hier individuelle Anpassungen der Meditationstechnik und des Herange-
hens sinnvoll. Dies soll im Rahmen der Studie exemplarisch gezeigt werden.

Schmerz

Kabat-Zinn begreift die ,,Body-Scan-Meditation“ als eine Art Reinigungspro-
zess, bei dem zum Beispiel auch Schmerzen ausgeleitet werden kdnnen: ,,Die

432 Kabat-Zinn, J., “Gesund durch Meditation”, S. 114.
433  Ebd., S.117.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.2. Bewusstseinskultur im verhaltensmedizinischen Kontext 275

Zone der Aufimerksamkeit’ bewegt sich durch den Kérper, nimmt Spannungen
und Schmerzen mit und transportiert sie zum Scheitel, wo sie iiber den Atem
ausgeleitet werden und einen entschlackten, durchlissigeren Korper zuriicklas-
sen. <

Kabat-Zinn beschreibt die meditative Auseinandersetzung mit den Schmer-
zen als einen Prozess des Ausleitens. Dadurch werde der Korper durchléssig.

Durchléssigkeit kann mit dem Gefiihl verletzlicher, verwundbarer zu sein
verbunden sein.

Ein wichtiger Aspekt des Achtsamkeitstrainings ist die Erkenntnis, dass es
nicht darum geht, irgendwelche inneren (z.B. auch Schmerzen) oder dulleren
Stressoren beseitigen oder vermeiden zu wollen (sozusagen Verzicht auf das
Wollen). Es geht vor allem darum, die eigene Einstellung, den eigenen Blick-
winkel zu verdndern. Um dies zu erldutern, soll auf die Stressreaktion und den
Stressbegriff von Hans Selye nédher eingegangen werden.

Exkurs: Stressreaktion und Stressbegriff von Hans Selye

In der klinischen Medizin lassen sich bei der Stressreaktion drei Formen unter-
scheiden*:

- Das Postaggressionssyndrom (posttraumatisches Syndrom) nach schwe-
ren Korperlichen Verletzungen. Es kommt zu einer katabolen Stoff-
wechselantwort (Kréfteverfall).

- Kurz andauernder Stress, der Anpassungsvorgiange induzieren kann und
anregend und leistungssteigernd wirken kann. Auf diese (positiven) As-
pekte der Stressreaktion (sogenannter ,,Eustress) bezieht sich Hans
Selye (s.u.).

- Chronischer Stress mit dauerhafter Beeintrachtigung der Abwehrkréfte
und des Allgemeinbefindens.

Es soll daher zunichst auf den Stressbegriff eingegangen werden, so wie er von
Hans Selye (1907 — 1982) urspriinglich verstanden worden ist. Kabat-Zinn
nimmt in seinem Werk auf Selye Bezug. Dies soll im Folgenden erldutert wer-
den. Die Ausfiihrungen sind erforderlich, um die im Rahmen der Studie auftre-
tenden Stressphdnomene besser einordnen zu kdnnen.

434 Kabat-Zinn, J., “Gesund durch Meditation”, S. 121.
435  Vgl.: Pschyrembel, “Klinisches Worterbuch 20147, De Gruyter, 265. Aufl., S. 2045 und 1714.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

276 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

1936 beschrieb der Osterreich-kanadische Mediziner Hans Selye ein Adap-
tationssyndrom auf verinderte Umweltbedingungen, das er Stress nannte.**
Hierbei dachte er an den Begriff der Kraft aus der Physik. Verdnderte Umwelt-
bedingungen fiithren zu einer Reaktion auf die erhohte Belastung und schlielich
zu einer Adaptation. Dieser Vorgang ist grundsétzlich iiberlebensnotwendig und
gut. Heutzutage wird mit dem Stressbegriff etwas Negatives und Unerwiinschtes
assoziiert. Aktuelle Untersuchungen zur Stressbelastung der Bevolkerung (z.B.
Stressreport Deutschland 2012*7) veranschaulichen eine hohe psychische und
physische Belastung, wenn verschiedene Arbeiten gleichzeitig zu bewaltigen
waren, ein hoher Zeit- und Leistungsdruck bestand oder ohne Pausen gearbeitet
wurde. Ausgehend vom Stressbegriff von Hans Selye hin zu den aktuellen ar-
beitsmedizinischen Befunden erstreckt sich ein weiter Bereich unterschiedlicher
Stressniveaus. Hierbei erscheint es wichtig, dass Stress nicht einseitig nur als ein
negatives Phanomen begriffen wird.

Kabat-Zinn nennt Stress ,,die ganze Katastrophe. Als ,,genial” bezeichnet
er hierbei die Entdeckung Selyes, dass Stress nicht-spezifisch sei:

welyes geniale Erkenntnis war die Nicht-Spezifitit der Stressreaktion. Er
behauptete, dass der eigentlich interessante und wesentliche Aspekt des Phdno-
mens ‘Stress’ die generelle, unspezifische Reaktion sei, die im Organismus ab-
lduft und den Versuch darstelle, sich an die jeweilige Anforderungs- und Belas-
tungssituation anzupassen.“438

Worauf Kabat-Zinn abhebt, ist die Tatsache, dass nicht der potenzielle
Stressausléser ausschlaggebend sei, ob man in Stress gerate oder nicht, sondern
die Art und Weise, wie der Einzelne diesen interpretiere und mit ihm umgehe.**’
Stressreduktion bedeutet demnach nicht in erster Linie, die stressauslosende
Situation zu meiden, sondern die Denk-und Verhaltensmuster im Umgang mit
Stress zu verdndern. Die Intention eines Achtsamkeitstrainings richtet sich dem-
nach nicht darauf, Stressausloser zu meiden, sondern die stressauslosende Situa-
tion neu zu interpretieren. Der Stress kann sich dann dadurch auflésen, dass die
Situation als solche nicht mehr als stressauslosend verstanden wird. Grundsétz-
lich ist aber zu betonen, dass sich kurzfristiger sozialer Stress positiv

auf die kognitiven Fahigkeiten und das Immunsystem auswirken kann.

436 Vgl Selye H., “A Syndrome Produced by Diverse Nocuous Agents”, in: Nature. Band 138,
4.7.1936, S..32.

437  http://www.baua.de/de/Publikationen/Fachbeitraege/Gd68.pdf? _ blob=publicationFile, aufge-
rufen am 09.07.2014, 14:42 Uhr.

438 Kabat-Zinn, J., “Gesund durch Meditation”, S. 273f.

439 Vgl ebd.,S. 274.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.2. Bewusstseinskultur im verhaltensmedizinischen Kontext 277

Ein wenig anregendes Umfeld kann zu gegenteiligen Effekte fiihren. Expe-
rimentelle Untersuchungen an Maiusen haben gezeigt, dass sich ein lebhaftes
soziales Umfeld (viele Artgenossen) positiv auf das abstrakte Denken und das
Gedéchtnis auswirken. Das Serum von Méusen, die in einer anregenden Umge-
bung aufwuchsen, war in vitro krebshemmend. Dies ergaben experimentelle
Untersuchungen der Arbeitsgruppe von L. Cao.**’

Adaptation

Kabat-Zinn bezieht sich auf Selye, wenn er unangemessene Stressreaktionen als
~Adaptationskrankheiten* bezeichnet. In diesen Féllen wird die Stressreaktion
iber das iibliche MaB aufrechterhalten. Welche Auswirkungen chronische
Stressreaktionen haben konnen, das zeigt sich an Kindern von Frauen, die wéh-
rend ihrer Schwangerschaft einer chronischen Stressbelastung ausgesetzt waren.
So kann zum Beispiel eine iiber Monate anhaltende Stressbelastung einer
Schwangeren durch ein verdndertes Immunprofil der Schwangeren auch zu ent-
sprechenden dauerhaften Verdnderungen beim Neugeborenen fithren. Kinder,
deren Miitter wahrend der Schwangerschaft einer erheblichen Stressbelastung
ausgesetzt waren, haben ein erhohtes Risiko fiir das Auftreten von Allergien.

Aufbrechen von typischen Denk-und Verhaltensmustern

Vor allem Menschen mit einer Konsumentenhaltung und einer fordernden Le-
benseinstellung, die bislang nicht in der Lage waren, in ihrem Leben ausreichend
selbst Sinnstiftendes zu schaffen und Erfreuliches zu entdecken, kénnen durch
eine schwerwiegende Krankheit veranlasst sein, sich nur noch und ausschlielich
auf die Krankheit zu konzentrieren.

Eine Méglichkeit, positiv mit Verlusten umzugehen, ist die Aufgabe, anstatt
des Verlustes einen neuen sinnstiftenden Inhalt zu finden. Dies setzt aber Kreati-
vitdt und Disziplin voraus. Disziplin wird benétigt, um sich von der Trauer iiber
den Verlust nicht ldhmen zu lassen.

Kabat-Zinn betont wiederholt die Notwendigkeit des téiglichen Ubens. Ne-
ben den einmal wochentlich stattfindenden Meditationssitzungen sollen die Teil-
nehmenden zu Hause anhand von Anleitungen (z.B. in Form einer CD) mit den
tiglichen Ubungen fortfahren. Diese im 8-wochigen Curriculum vorgesehenen

440 Cao L., et al.,, ,Environmental and Genetic Activation of a Brain-Adipocyte BDNF/Leptin
Axis Causes Cancer Remission and Inhibition, Cell 142, 52-64, July 9, 2010.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

278 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

taglichen ,,Zusatziibungen kdnnen einen formalistischen Eindruck erwecken. Es
stellt sich die Frage, welche Bedeutung sich hinter der Forderung nach einer
tiglichen Ubungsdisziplin jenseits von Lust oder Unlust verbirgt. Als besonders
schwierig diirften sich die Ubungen erweisen, wenn das Vertrauen fehlt, dass
das, was durch Disziplin erfahrbar ist, sinnstiftend sein kann.

Kabat-Zinn verweist darauf, dass lebenslange Denk- und Verhaltensmuster
das Vertrauen in die eigenen Handlungsmdglichkeiten nehmen kdnnen:

,sUnsere Denkmuster geben uns vor, auf welche Weise wir die Wirklichkeit
wahrnehmen und interpretieren, wie wir mit uns selbst umgehen und auf die Au-
Benwelt reagieren. [...] Entwickeln sie sich zu typischen Denk- und Verhaltensmus-
tern, konnen sie uns auf Jahre und Jahrzehnte hinaus in Blindheit gefangen halten.
Diese Muster sind von grofem Einfluss auf unsere Vorstellung von uns selbst und
anderen, auf unser Vertrauen in unsere Entwicklungs-und Handlungsmdglichkeiten,
sogar auf das AusmaB an Gliicksfihigkeit, das wir uns zutrauen oder absprechen.*“**!

Eine schwerwiegende Krankheit kann vom aktiven Leben ausgrenzen und Ent-
faltungsmoglichkeiten erheblich einschrénken.

Ein Mensch kann dann zwangsldufig auf sich selbst zuriickgeworfen wer-
den. Es besteht die Gefahr, dass gerade in der krankheitsbedingten Ruhe Gedan-
ken und Gefiihle mangels Ablenkung und Zerstreuung zu kreisen beginnen.

Die Entdeckung, dass das Denken als intendierter Bewusstseinsprozess
auch in scheinbar aussichtslosen Situationen Freirdume ermoglichen kann, erfor-
dert regelmiBige Ubung. Dieser Lernprozess kann beginnen, wenn genug Dis-
ziplin aufgebracht werden kann, um sich nicht von der Trauer {iber das Verlore-
ne iiberwiltigen zu lassen.

Zeiten der bewussten Stille und der Zuriicknahme sind in der heutigen Zeit
eher eine Ausnahme geworden.

Dies kann dazu fiithren, dass Menschen keine Vorstellung davon haben, was
damit gemeint sein konnte, in Ruhe die eigenen Gedanken, Emotionen und Ge-
fithle nicht-wertend zu betrachten. Wie sich an den eigenen empirischen Unter-
suchungen zeigen wird, empfanden die Studienteilnehmerinnen die blofe Be-
trachtung von Gedanken als zunéchst sehr befremdlich.

441 Kabat-Zinn, J., “Gesund durch Meditation”, S. 238f.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.2. Bewusstseinskultur im verhaltensmedizinischen Kontext 279

Individuelles versus soziales Prinzip

Die Meditationspraxis ohne Bezug zum Leben stellt sich in erster Linie als ein
individueller Weg dar. In der buddhistischen Lehre ist die Achtsamkeitsmedita-
tion in das Leben einbezogen. Doch auch beim sdkularen Achtsamkeitstraining
lassen sich soziale Beziige herstellen.

Ziel der sidkularen Achtsamkeitsmeditation ist es, in einen freundschaftli-
chen Gesprachsmodus mit sich selbst zu kommen, ohne etwas erzwingen oder
erzielen zu wollen. Die Disziplin richtet sich hierbei auf das tigliche Uben und
nicht auf bestimmte zu erreichende Ziele. Das achtsame Hinschauen richtet sich
dabei zunichst auf den eigenen Korper, die auftretenden Gefiihle und vorbeizie-
henden Gedanken. Hierbei soll nichts gelenkt, gesteuert oder beeinflusst werden.
Diese innere Haltung des bloBen Betrachtens richtet sich auch auf eigene Wiin-
sche und WillensduBerungen und kann den Drang, eigene Ziele unmittelbar um-
setzen zu wollen oder zu miissen, verdndern. Diese Erfahrung kann sich dann in
der Folge positiv auf den Alltag und den Umgang mit anderen auswirken. Das
soziale Prinzip erfdhrt durch die individuell erlangte Einsicht eine andere Quali-
tat.

Der freundschaftliche Umgang mit anderen setzt aber auch voraus, zu ler-
nen, auch mit sich selbst achtsam und riicksichtsvoll umzugehen. Die Achtsam-
keitspraxis steht dem Egoismus und der Ich-Bezogenheit insofern diametral
entgegen, als das Individuum Abstand zu den eigenen Gedanken und Gefiihlen
gewinnt. Der Meditationsprozess nimmt das Individuum aus dem sozialen Kon-
text heraus und stellt es auf sich selbst. Indem aber die eigenen Gedanken und
Gefiihle erstmals bewusst angeschaut und betrachtet werden, verlieren sie ihre
eigentliche Macht durch die zeitliche Latenz. Das Wiinschen und Wollen wird
bloB betrachtet und angeschaut, ohne aus dem Ruhezustand auszutreten. Das
mag am Anfang befremdlich und neu anmuten. Doch allein dadurch, dass das
Wiinschen und Wollen selbst losgelassen wird, entsteht ein Abstand zwischen
dem betrachtenden Denken und dem gefiihlten Wollen.

Um einsichtig zu sein, bedarf es des Abstandes zu sich selbst. Auf diese
Weise ist man in der Lage, sich mit anderen in Beziehung zu setzen, ohne diese
beherrschen zu wollen. So lésst sich postulieren, dass ein Unterdriicker niemals
Abstand zu sich selbst hat. Das bedeutet, dass die Entfaltung des sozialen Prin-
zips gerade der Fihigkeit bedarf, Abstand zu sich selbst aufbringen zu kdnnen.

Eine soziale Integration kann dann pathologisch werden, wenn Abstand-
nahme nicht moglich ist. Der Meditationsprozess kann neue Moglichkeiten vor
Augen fithren und kann auf diese Weise helfen, soziales Verhalten kreativ um-
zugestalten.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

280 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

Kabat-Zinn hatte darauf hingewiesen, dass es bei der Achtsamkeitsmedita-
tion auch darum gehe, die eigene ,,Blindheit™ zu demaskieren. Auf diese Weise
kénnten sich unsere Vorstellungen von uns selbst und anderen verindern.***

Der Mensch neigt dazu, sich als soziales Wesen am Kollektiv zu orientie-
ren. Wissens- und Glaubensinhalte werden in einem kollektiven kulturellen Kon-
text erfahren und weitergegeben.

Das Individuum kann tiefere Erkenntnis nur durch einen lebenslang anhal-
tenden dialektischen Prozess des Abgleichens von kollektiven und individuellen
(existenziellen) Wahrheiten erlangen. Es kann sein, dass eine existenzielle Krise
erstmals dazu fiihrt, dass ein Individuum auf der Suche nach Sinnhaftigkeit die
eigene und die kollektive Lebenswirklichkeit aus einem anderen Blickwinkel
heraus zu betrachten beginnt.

Kabat-Zinn nimmt Bezug auf Aaron Antonovsky und geht explizit auf des-
sen Begriff des ,,sense of coherence (Sinn des Zusammenhalts)“ ein. Kabat-Zinn
beschreibt den Sinn des Zusammenhalts in erster Linie als Zusammenhalt von
Ich und Welt. Dieser Sinn sei von einem Gefiihl getragen, dass die innere und
duflere Lebenssituation eine Bedeutung habe (Sinnhaftigkeit).**’

Ein Gefiihl von Sinnhaftigkeit kann sich demnach einstellen, wenn ein
sinnhafter Zusammenhang zwischen duflerer (kollektive) und innerer (individu-
elle) Lebenswirklichkeit erkannt wird. Die Einsicht konnte dazu beféhigen, die
unvermeidbaren inneren und dufleren Widerspriiche in einem groBeren Sinnzu-
sammenhang zu erfahren. Aus diesem Prozess der Selbstversohnung kdnnten
dann Krifte freigesetzt werden, mit gegebenen Widerspriichen kreativ umzuge-
hen.

Die Ausfiihrungen verdeutlichen, dass Kabat-Zinn bei der Konzipierung des
sdkularen Achtsamkeitstrainings durchaus den Bezug zur gesamten Lebenswirk-
lichkeit sah. Die Elemente des sdkularen Achtsamkeitstrainings konnen zur
Selbstversohnung und einem Gefiihl von Sinnhaftigkeit beitragen.

Sakulare Achtsamkeit (MBSR): Stand der Wissenschaft

Im Bereich der Forschung zur Achtsamkeitsmeditation lassen sich die Studien in
zwei grofe Bereiche einteilen:

- Studien mit immunologisch-molekularbiologischem Schwerpunkt
- Studien mit psychologischem Schwerpunkt

442 Vgl. Kabat-Zinn, J., “Gesund durch Meditation”, S. 239.
443 Vgl. Kabat-Zinn, J., “Gesund durch Meditation”, S. 243f.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.2. Bewusstseinskultur im verhaltensmedizinischen Kontext 281

Es gibt Studien, die die molekularbiologischen Auswirkungen eines Achtsam-
keitstrainings untersucht haben. Die meisten Studien explorierten die psycholo-
gischen Effekte des Achtsamkeitstrainings. Von besonderem Interesse fiir die
eigene Untersuchung sind Studien mit Krebspatienten.

Zwei wichtige Publikationen belegen die positiven molekularbiologischen
Auswirkungen des Achtsamkeitstrainings. Dieser Umstand ist von herausragen-
der Bedeutung und rechtfertigt weitergehende Forschungen auf diesem Gebiet.
Es ist gelungen, die Effekte des Achtsamkeitstrainings auf die Aktivitéit eines
bestimmten Enzyms des Zellkerns darzustellen. Die Telomerase stellt bei der
Zellteilung die Endstiicke der Chromosomen wieder her. Durch die wiederholten
Zellteilungen z.B. im Rahmen von Regeneration und Replikation werden die
Chromosomen kiirzer (sie altern). Die Telomerase greift hier korrigierend ein
und behebt diese Alterungsprozesse.

Eine Metanalyse von Schutte und Malouff*** untersuchte 4 randomisierte
Kontrollstudien mit insgesamt 190 Teilnehmern. Es ergab sich eine meta-
analytische EffektgroBe von d = 0.46, dass eine Achtsamkeitsmeditation zu einer
erhohten Telomerase-Aktivitdt in Blutabwehrzellen fiihrt. Interessanterweise
verweisen die Autoren darauf, dass eine stressbedingte Cortisolausschiittung zu
einer Reduktion der Telomerase-Aktivitidt von T-Lymphozyten fiihrt. Die Unter-
suchungen deuten an, dass ein Achtsamkeitstraining tatséchlich geeignet sein
kann, die immunologische Abwehrlage eines Patienten zu verbessern.

Eine weitere interessante Studie von Carlson et al.** untersuchte die Telo-
merase-Aktivitit bei 88 Brustkrebspatientinnen. Hier deutete sich ein Trend zu
einer vermehrten Telomerase-Aktivitét bei der Interventionsgruppe im Vergleich
zur Kontrollgruppe an, ohne dass es Anderungen bei den psychologischen Para-
metern (Stimmung bzw. Stress) gegeben hiitte.

Dies wiirde die Vermutung nahelegen, dass sich molekularbiologische Ver-
dnderungen (hier Telomerase-Aktivitit) schon feststellen lassen ohne dass bzw.
bevor es zu Verdnderungen der Stimmung und der Lebensqualitit kommt.

Neben diesen Arbeiten zu den molekularbiologischen Auswirkungen eines
Achtsamkeitstrainings haben sich viele Studien mit den psychologischen Aus-
wirkungen beschiftigt.

Die Arbeitsgruppe von Peter Sedlmeier (TU Chemnitz) untersuchte in einer
Metaanalyse 595 Studien, von denen drei Viertel aufgrund methodischer Fehler

444 Schutte, N., Malouff J., “A meta-analytic review of the effects of mindfulness meditation on
telomerase activity”, Psychoneuroendocrinology (2014) 42, 45-48.

445  Carlson, L. E., et al., “Mindfulness-Based Cancer Recovery and Supportive-Expressive Thera-
py Maintain Telomere Length Relative to Controls in Distressed Breast Cancer Survivors”,
Cancer, February 1, 2015, 476ff.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

282 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

von der weiteren Auswertung ausgeschlossen werden mussten. Letztlich gingen
125 Studien in eine 2012 verdffentlichte Metaanalyse**® ein. Die Studien wurden
drei Gruppen zugeteilt: transzendentale Meditation, Achtsamkeitsmeditation und
andere Techniken).

Allgemein ergaben sich die groBten klinischen Effekte auf der zwischen-
menschlichen Ebene (,,changes in emotionality and relationship issues®), mittlere
Effekte beziiglich der Aufmerksamkeit (,,attention*) und eher schwichere klini-
sche Effekte beziiglich Verdanderungen von wahrnehmenden und problemldsen-
den Fahigkeiten (,,cognitive measures®).

Aus der Auswertung dieser zahlreichen Studien ziehen die Autoren folgen-
de Schlussfolgerungen:

»We conclude that to arrive at a comprehensive understanding of why and
how meditation works, emphasis should be {)laced on the development of more
precise theories and measurement devices.™

Auf diese zwei Hauptforderungen, nach einer préaziseren theoretischen Fun-
dierung einerseits und einer exakteren biometrischen Erfassung andererseits, soll
spéter noch genauer eingegangen werden. Es zeigt sich, dass auf exakte empiri-
sche Untersuchungen nicht verzichtet werden kann. Fiir diese Arbeit bedeutet
dies, dass zum Beispiel eine Brustkrebspatientin im Anfangsstadium ihrer
Krebsbehandlung sich in einem vo6llig anderen seelischen, kdrperlichen und
sozialen Kontext befindet als zum Beispiel eine Brustkrebspatientin, deren Be-
handlung Jahre zuriickliegt. So ist es selbst innerhalb einer Tumorentitit (z.B.
Brustkrebs) nicht sinnvoll, Patienten miteinander zu vergleichen, die sich in
vollig unterschiedlichen Behandlungsabschnitten befinden und sich mit vollig
unterschiedlichen Therapieverfahren auseinandersetzen miissen. Es erscheint
daher notwendig, bei der methodischen Konzeption von Studien Stichproben
wegen der Vergleichbarkeit sorgfiltig auszuwéhlen, moglichst viele Messpara-
meter zu erfassen und die Erhebungen nicht nur auf wenige Messzeitpunkte zu
begrenzen.

Anhand von zwei Metaanalysen soll im Folgenden ein Uberblick iiber den
aktuellen Stand der Wissenschaft gegeben werden. Die Metaanalyse von Khoury
et al. bezieht sich hierbei auf MBSR-Studien fiir gesunde Individuen, die Me-
tanalyse von Zainal untersucht MBSR-Studien fiir Brustkrebspatientinnen.

In der Metanalyse von Khoury wurden 29 Studien eingeschlossen mit einer
Gesamtzahl von 2668 Studienteilnehmern. Khoury zieht die Schlussfolgerung,
dass MBSR geeignet ist, Stress, Depressionen und Angste abzumildern und die

446  Vgl. Sedlmeier P. et al.,“The psychological effects of meditation: a meta-analysis“, Psychol
Bull. 2012 Nov; 138(6): 1139-71.
447 Ebd., S. 1139ff.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.2. Bewusstseinskultur im verhaltensmedizinischen Kontext 283

Lebensqualitdt zu verbessern. Khoury et al. sehen aber die Notwendigkeit fiir
weitere Studien, um festzustellen, welche Elemente des MBSR-Trainings am
effektivsten sind.***

Im Hinblick auf die eigene empirische Untersuchung ist die Metaanalyse
von Zainal et al. von besonderem Interesse, da in seiner Untersuchung aus-
schlieBlich Studien mit Brustkrebspatientinnen beriicksichtigt wurden. Zainal et
al. verweisen auf die besondere Not dieser Patientengruppe. So ldge die Pra-
valenz fiir manifeste Depressionen bei bis zu 20 % sowie fiir Angststorungen bei
16 %. In einem ,,Distress-Thermometer* hitten bei neu diagnostiziertem Brust-
krebs 41 % der Patientinnen klinisch relevante Werte angegeben.**’

Es ist somit nicht verwunderlich, dass sich MBSR-Studien gerade um diese
psychisch sehr belastete Patientengruppe bemiihen.

Das Dilemma bei der Erforschung der Wirksamkeit des Achtsamkeitstrai-
nings bei Krebspatienten zeigt sich bereits bei der geringen Studienausbeute der
Metaanalyse von Zainal et al. Von 33 Studien zu MBSR und Brustkrebs konnten
nur 9 (27 %) in die Metaanalyse eingeschlossen werden. 24 Studien mussten
ausgeschlossen werden, vor allem wegen gemischten Krebspopulationen bei den
Studienteilnehmern. Von den 9 beriicksichtigten Studien waren nur 2 Studien
randomisiert-kontrolliert durchgefiihrt worden. Das bedeutet, dass nahezu 70 %
der durchgefiihrten Studien wissenschaftlich nicht verwertbar sind. Die 9 in
dieser Metaanalyse vorgestellten Studien umfassen 470 Teilnehmerinnen. Die
GroBe der jeweiligen Studien betrug 13 — 163 Teilnehmer. Abgesehen von zwei
groferen Studien mit 163 bzw. 82 Teilnehmerinnen betrug die durchschnittliche
StudiengrofBe der restlichen Studien ca. 30 Teilnehmerinnen.

In der Metaanalyse von Zainal et al. ergeben sich beziiglich der Stressre-
duktion Effektstirken von 0.710 (d = 0.368 fiir die randomisierten Studien, d =
0.757 fiir die nicht-randomisierten Studien). Beziiglich der Linderung von De-
pressionen wurden Effektstirken von 0.575 (d = 0.422 fiir die randomisierten
Studien, d = 0.628 fiir die nicht-randomisierten Studien) festgestellt.

Nur vier Studien erhoben Daten zur Angstlichkeit. Hier ergaben sich Ef-
fektstarken von 0.733 (d = 0.488 fiir eine randomisierte Studie und 0.816 fiir die
nicht-randomisierten Studien).**’

Wenn nun beziiglich der Effektgrofie (nach Cohen) d = 0,2 als kleiner Ef-
fekt, 0,5 als mittlerer Effekt und 0,8 als groBer Effekt gelten kann, so belegen die

448  Vgl. Khoury B. et al., “Mindfulness-based-stress reduction for healthy individuals: A meta-
analysis.” J Psychosom Res 2015 Jun; 78(6) 519-28.

449  Vgl. Zainal, NZ et al., ,,The efficacy of mindfulness-based stress reduction on mental health of
breast cancer Patients: a meta-analysis”, 2013, Psycho-Oncology, 22: 1457-1465.

450 Zainal et al., ebd. S 1470.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

284 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

Daten der Metaanalyse von Zainal et al. einen signifikanten mittleren Effekt von
MBSR in Bezug auf die Verminderung von Stress, Angsten und depressiven
Gefiihlen.

Aus onkologischer Perspektive ergibt sich jedoch in Bezug auf die MBSR-
Forschung ein weiterer Gesichtspunkt. Selbst in randomisierten Kontrollstudien,
die Patientinnen mit derselben Tumorentitit und demselben Tumorstadium zu-
sammenfasst, findet keine weitere Unterteilung in Subgruppen statt.

Das Problem ist nun die medikamentdse Tumortherapie, die bei einem hor-
monpositiven Brustkrebs bis zu 10 Jahre dauern kann. Eine antihormonelle Be-
handlung kann zum Beispiel mit dem selektiven Ostrogenrezeptormodulator
Tamoxifen erfolgen (z.B. bei primenopausalen Frauen). Bei Frauen mit hormon-
rezeptorpositivem Brustkrebs nach den Wechseljahren werden in der antihormo-
nellen Therapie Aromatasechemmer (Inhibitoren) eingesetzt, die die Bildung von
weiblichen Hormonen (Ostrogenen) aus Androgenen (Androgene sind Hormone,
die fiir mannliche Geschlechtsmerkmale verantwortlich sind, in geringerem Mal3
aber auch bei Frauen gebildet werden) verhindern. Die Therapie mit Aromata-
sehemmern hat aber ein vollig anderes Nebenwirkungsprofil als zum Beispiel die
Therapie mit Tamoxifen. Auf diese ,,Feinheiten* gehen die MBSR-Studien nicht
ein. Es ist aber anzunehmen, dass die Lebensqualitdt und Lebenseinstellung von
Frauen, die therapiebedingt jahrelang durch Gelenk- und Muskelschmerzen be-
lastet sind, eine andere ist als zum Beispiel bei Frauen mit hormonrezeptornega-
tivem Brustkrebs.

Weitere detaillierte Ausfilhrungen zu der aktuellen Studienlage und auch
zum Vergleich von MBSR mit anderen Verfahren (z.B. ACT = Achtsamkeit in
Kombination mit kognitiver Therapie) erfolgen im 4. Kapitel im Rahmen der
Diskussion.

Schlussfolgerungen fiir die Konzeption einer eigenen Studie

Bei der Idee zur eigenen Studie ergaben sich zwei interessante Aspekte. Einer-
seits der Wunsch, neben den weichen Messparametern (z.B. Lebensqualitét)
auch naturwissenschaftliche Messgroflen einzubeziehen. Hier wiére es sicherlich
wiinschenswert gewesen, die molekularen Mechanismen zu untersuchen (z.B.
Telomerase-Aktivitit). Aus Mangel an Ressourcen musste aber davon abgesehen
werden. Deshalb stellte sich die Frage, stattdessen die Hormonspiegel der
Stresshormone Cortisol und Prolaktin bei den Teilnehmerinnen zu bestimmen.
Auch hier war das Problem die Ressourcenknappheit. Eine korrekte Analyse der
Hormonprofile hétte mehrfache tageszeitliche Bestimmungen erfordert.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.4. Prospektive Studie zur spirituellen Praxis bei Brustkrebspatientinnen 285

Die eigene Studie sollte demnach eine ,,Mischung® sein aus rein naturwis-
senschaftlich ausgerichteten Studien und rein psychologischen Studien. Zur
Erhohung der Aussagekraft sollte auBerdem angestrebt werden, die Studie in
Form einer randomisierten Kontrollstudie durchzufiihren.

Die Schwéche vieler friitherer Studien bestand darin, entweder Krebspatien-
ten mit unterschiedlichen Tumorentititen untersucht zu haben oder aber im Falle
einer Tumorentitit (z.B. Brustkrebs) eine eventuell belastende Begleittherapie
nicht beriicksichtigt zu haben.

Deshalb wurde in der eigenen Studie grofiten Wert auf die Vergleichbarkeit
der Teilnehmerinnen gelegt auf Kosten der Fallzahl. Durch die Festlegung auf
eine bestimmte Subgruppe von Brustkrebspatientinnen ergab sich eine nur ge-
ringe Fallzahl.

Bei der Auswahl wurden deshalb nur Teilnehmerinnen beriicksichtigt, die
aufgrund ihrer Brustkrebserkrankung eine Aromatasehemmertherapie durchfiihr-
ten. Diese Medikamentengruppe kann an den Gelenken zu schmerzhaften Ein-
schrankungen dhnlich einer Rheumaerkrankung fiihren.

3.4. Prospektive Studie zur spirituellen Praxis bei Brustkrebspatientinnen
3.4.1. Einleitung

Wie bereits in einem Vorgriff in Kapitel 3.3 (S. 271) erldutert, soll in der folgen-
den empirischen Untersuchung exemplarisch an Patientinnen mit Brustkrebs
unter einer nebenwirkungsbehafteten (schmerzverursachenden) Aromatasehem-
mertherapie die Auswirkungen eines 8-wochigen Achtsamkeitstrainings (MBSR)
untersucht werden. Die Studie soll als randomisierte Kontrollstudie durchgefiihrt
werden. Als Kontrollintervention dient ein moderates Bewegungstraining.

Die teilnehmenden Frauen litten an den Nebenwirkungen einer Aromata-
sehemmertherapie. Eine Aromatasehemmertherapie wird bei Frauen mit hor-
monrezeptorpositivem Brustkrebs nach den Wechseljahren eingesetzt und dient
dazu, die Bildung von weiblichen Geschlechtshormonen zu hemmen. Zu den
sehr hiufigen®' Nebenwirkungen einer solchen Therapie gehdren neben den fiir
den Hormonentzug typischen Hitzewallungen vor allem starke Schmerzen in
Knochen und Gelenken (Arthralgien). Dies bedeutet, dass diese Frauen nicht nur
an den Folgen ihrer Tumorerkrankung leiden, sondern gerade auch an den jahre-

451 Laut Packungsbeilage bedeuten ,,sehr hdufige Nebenwirkungen: Auftreten bei mehr als 10
von 100 behandelten Patientinnen. Tatsédchlich sind diese Nebenwirkungen bei nahezu allen
behandelten Frauen zu erwarten.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

286 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

lang (Therapiedauer bis zu 10 Jahre) zu erleidenden Nebenwirkungen einer spe-
zifischen antihormonellen Therapie.

Die Studie soll unter anderem die Frage kldren, ob ein MBSR-Training ge-
eignet ist, die Lebensqualitidt dieser Frauen trotz einer fortlaufenden antihormo-
nellen Aromatasehemmertherapie zu verbessern. Wie sich zeigen wird, kdnnen
bestimmte standardisierte Bestandteile des MBSR-Trainings zu verstirkten
Problemen fiihren (z.B. die Wahrnehmung schmerzender oder verdrangter Kor-
perteile im ,,Body-Scan®). Es geht somit auch darum, weiterfiihrende Uberle-
gungen anzustellen, in welcher Weise ein MBSR-Training besser auf die Be-
diirfnisse einer bestimmten Patientengruppe abgestimmt werden konnte.

Neben der Erfassung der Lebensqualitit anhand standardisierter Fragebdgen
sollen bei den Teilnehmerinnen vor und nach dem 8-wochigen Training (8-
wochiges MBSR-Training versus moderates Bewegungstraining) die physiologi-
schen Stressparameter anhand von Blutspiegeln der Stresshormone Cortisol und
Prolaktin bestimmt werden.

Zum besseren Verstdndnis soll im Folgenden in einem ersten Schritt der
medizinische Hintergrund und die Auswahl der beiden Hormone Cortisol bzw.
Prolaktin dargelegt werden. In einem zweiten Schritt soll dann die Thematik
»Stresshormone* weiter vertieft werden, vor allem um zu zeigen, wie sehr auf
der neurohumoralen (bzw. neuroendokrinen) Ebene korperliche und seelische
Prozesse ineinander greifen.

Einfithrende Erlduterungen zu den Hormonen Cortisol und Prolaktin

Cortisol ist allgemein als ,,Stresshormon* bekannt. Es wird in der Nebennieren-
rinde gebildet. Was hdufig nicht bekannt ist, ist die Tatsache, dass Cortisol fiir
einfachste Lebensverrichtungen — wie zum Beispiel das Aufwachen und Aufste-
hen — lebensnotwendig ist. Durch die Abgabe von Cortisol ins Blut sind wir erst
in der Lage, den aufstehbedingten ,,Stress* zu bewiltigen. Cortisol sorgt dafiir,
dass ausreichend Zucker (Glucose) aus den Zuckerdepots*? in das Blut abgege-
ben wird. Somit ist es nur natiirlich, dass die Cortisolausschiittung morgens am
hochsten ist und zum Abend hin abfillt (stoBweise Ausschiittung mit Tages-
rhythmik). Wenn nun jemand iiber einen lingeren Zeitraum vermehrtem Stress
ausgesetzt ist, filhrt dies dazu, dass der Cortisolspiegel im Blut dauerhaft erhoht
ist. Cortisol wirkt hierbei entziindungshemmend und soll daher helfen, grof3ere
korperliche Anstrengungen besser zu liberstehen. Auf lingere Sicht kann dies

452 Glucose wird in Form von Glykogen in der Leber und den Nieren gespeichert.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.4. Prospektive Studie zur spirituellen Praxis bei Brustkrebspatientinnen 287

aber dazu fiihren, dass infolge der Entziindungshemmung die Immunabwehr
geschwicht wird. Cortisol fiihrt dazu, dass Abwehrzellen (= weisse Blutkdrper-
chen = Leukozyten) potentielle Entziindungsgebiete verlassen und zuriick in die
Blutbahn aufgenommen werden (dadurch unter Cortisolwirkung Anstieg der
weillen Blutkdrperchen = Leukozyten im Blut).

Prolaktin ist ein Hormon, das vom Vorderlappen der Hirnanhangsdriise ge-
bildet wird. Prolaktin bewirkt wiahrend der Schwangerschaft ein Wachstum der
Brust und in der Stillperiode die Forderung der Milchabgabe (Laktation). Wel-
che Bedeutung hat nun ein ,,Schwangerschaftshormon® im Zusammenhang mit
Stressbewiltigung? Zum besseren Verstindnis ist es wichtig, die psychische
Situation einer Schwangeren vor Augen zu fithren. In einer Schwangerschaft
erfolgt eine neurohormonelle Umstellung, die dazu fithren kann, dass sich die
vorausschauende und nach auflen gerichtete Aufmerksamkeit und Konzentrati-
onsfahigkeit sozusagen ,,nach innen richtet. Dadurch kann der Eindruck entste-
hen, Schwangere seien in ihrer Kognition eingeschrinkt, konnten sich weniger
konzentrieren oder sogar hdufiger zu Verkehrsunfillen neigen. Die Aufmerk-
samkeit wird durch diese neurohormonelle Umstellung von den dufleren Reizen
abgezogen, was unter anderem dazu fiihren kann, dass Schwangere einem erhoh-
ten Risiko von Verkehrsunfillen unterliegen.**?

Prolaktin kann in Bezug auf Stressbewiltigung als eine Art Gegenspieler
zum Cortisol aufgefasst werden. Wiahrend Cortisol durch die Unterdriickung von
Entziindungsreaktionen den Korper in die Lage versetzt, langere Stressbelastun-
gen zu iiberstehen, scheint Prolaktin an der Verminderung von in die Zukunft
gerichteten kognitiven Féhigkeiten zumindest beteiligt zu sein. Dies stellt eine
neurohormonell bedingte Reizeindimmung zugunsten augenblicklicher Erfor-
dernisse (z. B. Ruhe) dar.

Erhohte Prolaktinwerte kdnnen zwar einerseits auf eine vorliegende Stress-
reaktion hinweisen, andererseits fungieren erhohte Prolaktinwerte wie ein
Schutzfaktor. Die Prolaktinspiegel konnen hierbei individuell stark abweichen.

Bei beiden Hormonen — Cortisol und Prolaktin — ist es wichtig, zu verste-
hen, dass sie neben ihren Wirkungen in der Korperperipherie auch wesentlichen
Anteil an der neurohormonellen Balance im Gehirn haben. Durch die Bestim-
mung dieser beiden Parameter soll versucht werden, psychophysiologische Zu-
sammenhénge laborchemisch abzubilden. Das Problem dabei diirfte aber sein,
dass die im Blut gemessenen Spiegel nicht unbedingt mit den Konzentrationen in
bestimmten Hirnarealen iibereinstimmen miissen. Die Frage ist also, ob das, was
beansprucht wird, messen zu konnen, durch eine einfache Blutentnahme festge-

453  Vgl. Publikation von Redelmeier, D. et al. “Pregnancy and risk of traffic crash®, CMAIJ,
October 21, 2014, 186(15).

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

288 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

stellt werden kann. Bei beiden Hormonen problematisch ist auch die Tages-
rhythmik. Dies wurde in der eigenen empirischen Untersuchung dadurch gel6st,
dass die Blutentnahmen jeweils am frithen Nachmittag (postprandial, das heif3t
nach dem Mittagessen) erfolgten.

In einem zweiten Schritt soll auf die genaueren psychophysiologischen
Wirkungen dieser beiden Hormone ndher eingegangen werden. Hierbei kann es
weniger um die vollstindige Darstellung aller Wirkungen dieser Hormone ge-
hen, sondern es soll dargelegt werden, wie sehr neuronale und hormonelle Pro-
zesse ineinandergreifen.

Cortisol und Gedéachtnis

Eine besondere Bedeutung hat Cortisol fiir die Erinnerungsfunktion im limbi-
schen System (Hippocampus) in Abhdngigkeit vom Schlaf- und Wachrhythmus.
Bei der Speicherung von Erinnerungen im Hippocampus spielt Cortisol im Zu-
sammenspiel mit den wechselnden Konzentrationen von anderen Neurotransmit-
tern (z.B. Noradrenalin, Acetylcholin, Serotonin oder Glutamat) eine entschei-
dende Rolle. Je nach Neurotransmitterkonzentration kdnnen dann Informationen
im Hippocampus verstirkt weitergeleitet (z.B. LTP = ,,Long-term potentiation®)
oder von der Weiterleitung abgekoppelt (z.B. LTD = ,long-term depression®)
werden. Interessant ist hierbei die Tatsache, dass experimentelle Untersuchungen
an Méusen eine Asymmetrie der CA3-Region des rechten und des linken Hippo-
campus beziiglich der Einflussnahme (,,CA-3-silencing®) auf das Langzeitge-
dichtnis ergaben.*”* Die Autoren Deisseroth et. al. sehen als Grund fiir diese
asymmetrische Lateralisierung bzw. Links-rechts-Dissoziation einen evolutionér
bedingten Vorteil, durch den eine hohere Gedéchtnisleistung ermoglicht werde:

,»Thus, left-right human hippocampal differences may not be a simple reflection
of the lateralization in language processing, but, instead, asymmetry could be a fun-
damental characteristic of mammalian function. In humans, a higher level of lateral-
ization is associated with increased cognitive performance. [...] Such asymmetry
might enagge the hippocampus to support functions both in memory and in naviga-
tion [...].”

454 Vgl. Shipton OA, El-Gaby M, Apergis-Schoute J, Deisseroth K. et al., “Left-right dissociation
of hippocampal memory processes in mice”, Pric Natl Acad Sci USA, 2014 Oct 21; 111(42):
15238-43.

455 Ebd, S. 15241.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.4. Prospektive Studie zur spirituellen Praxis bei Brustkrebspatientinnen 289

Die erregenden und hemmenden Einfliisse erfolgen durch entsprechende Neuro-
transmitterinteraktionen mit den entsprechenden erregenden oder hemmenden
Rezeptoren. Hierbei kann zum Beispiel die Ausschiittung von Acetylcholin oder
Noradrenalin infolge ihrer Wirkung an den Kaliumkanédlen zu Depolarisationen
filhren, wodurch das Membranpotential der Zelle weniger negativ wird, was
wiederum zu einer Reaktion anderer Transmittersysteme fiihrt.

Cortisol scheint als Neurotransmitter und Hormon in besonderer Weise
Stressphanomene und Gedichtnisleistung zu verkniipfen. Im Schlafzustand kon-
nen erhohte Cortisol-Konzentrationen im Hippocampus zu einer Verschlechte-
rung von Gedichtnisleistungen fiihren, wahrend Cortisol im Wachzustand die
Gedéchtnisleistung zu fordern scheint.

Dies ergaben experimentelle Forschungen von Kelemen et al.”” Kelemen
untersuchte dies anhand eines unphysiologischen Experimentes, indem er Cor-
tisol direkt in den Hippocampus infundierte. Eine Schliisselstellung fiir weitere
Untersuchungen rdumte er hierbei den unterschiedlichen Aufgaben der Neuro-
transmitter im Schlaf- und im Wachheitszustand ein:

,,Our results show that for solving the conundrum of GC effects on memory
consolidation, sleep and wakefulness need to be considered as crucial determi-
nants.“**’

Diese besondere Bedeutung von Cortisol als Neurotransmitter und gleich-
zeitig Stresshormon erscheint auch deshalb interessant, weil sich in der hier
durchgefiihrten Studie bei den Frauen, die sich deinem 8-wochigen Achtsam-
keitstraining unterzogen, eine Zunahme des nachmittdglichen Cortisolspiegels in
Verbindung mit einer Zunahme von Schlafstérungen ergeben hatte.

456
1.

Zentrale Steuerung: CRH-System

Die Ausschiittung der Nebennierenhormone wird zentral durch das Gehirn ge-
steuert. Das ,,Cortocotropin releasing hormone* (CRH oder CRF) wird unter
anderem im Hypothalamus (einem Teil des Zwischenhirns) gebildet und fungiert
einerseits als Hormon sowie andererseits als Neuotransmitter zum Beispiel in
den fiir Angst- und Stressreaktionen wichtigen Hirnregionen des limbischen
Systems. Teile dieses limbischen Systems sind wiederum die Amygdala (Man-
delkern) und der Hippocampus.

456 Vgl. Kelemen et al., ,,Hippocampal Corticosterone Impairs Memory Consolidation During
Sleep but Improves Consolidation in the Wake State”, Hippocampus 24:510-550 (2014).
457 Ebd., S. 550.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

290 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

Aus dieser Doppelfunktion des CRH ergibt sich dessen Schliisselfunktion.
Einerseits wirkt es durch die Freisetzung von ACTH (Adrenocortocotropes
Hormon) auf die Hypophyse, andererseits ist das CRH als Neurotransmitter an
den Angstreaktionen des Gehirns beteiligt:

,-CRH scheint tatsdchlich das Schliisselmolekiil fiir die Integration der hormonel-
len und der neurobiologischen Stressreaktion zu sein, denn es wird sowohl vom neu-
roendokrinen Anteil des Hypothalamus als auch von zahlreichen iibergeordneten
neuronalen Systemen gebildet — vor allem von Neuronen des limbischen Systems
und des Cortex.“*®

Auf die weiteren biochemischen Zusammenhénge soll nicht weiter eingegangen
werden. Komplizierend ist darauf hinzuweisen, dass die verschiedenen Wirkun-
gen des CRH iiber verschiedene Rezeptorsysteme erfolgen. So gibt es neben
Stress auslosenden auch Stress vermindernde CRH-Rezeptoren im Gehirn. Die
einzelnen Rezeptorsysteme sind iiber Riickkoppelungsschleifen verbunden, was
bedeutet, dass der Korper versucht, einer durch CRH iiberschieBenden Reaktion
durch gegenregulierende MaBnahmen entgegenzuwirken. Ahnlich wie beim
Immunsystem kann vermutet werden, dass nicht addquat bewéltigte Belastungs-
situationen das intrazerebrale Rezeptorprofil aus verstirkenden und hemmenden
CRH-Rezeptoren verschieben.

Prolaktin und Resilienz

Prolaktin (Laktotropes Hormon LTH, Laktotropin) wird im Hypophysenvorder-
lappen gebildet. Die Bildung wird &dhnlich wie Cortisol durch Releasing-
Hormone (PRH und PIH) des Hypothalamus reguliert. Das Releasing-Hormon
des Prolaktins ist vermutlich mit dem Releasing-Hormon der Schilddriise (TRH)
identisch. Prolaktin stimuliert die Milchproduktion in der Brustdriise ab der 8.
Schwangerschaftswoche. Es hemmt die Bildung der Hormone FSH und LH und
fiihrt zu einem Ausbleiben der Menstruation wahrend der Stillperiode. Prolaktin
fiihrt zur Empfindung sexueller Befriedigung nach einem Orgasmus, stimuliert
den REM-Schlaf und ist vermutlich ein Immunmodulator.**

458 Rensing, L. et al., ,,Mensch im Stress®, S. 95.
459  Pschyrembel, ,,Klinisches Worterbuch 2014, 265. Auflage, S. 1732, De Gruyter Verlag
Berlin/Boston.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.4. Prospektive Studie zur spirituellen Praxis bei Brustkrebspatientinnen 291

Eine Erhéhung der Prolaktin-Konzentration wird durch Stress aller Art her-
vorgerufen.*®® K. Dobberstein untersuchte die Cortisol- und Prolaktinkonzentra-
tionen bei Leistungssportlerinnen der Deutschen Sporthochschule Koln. Die
Untersuchungen zeigten, dass die Stresshormone Cortisol und Prolaktin bereits
antizipatorisch in den Ruhephasen vor einem Wettkampf ansteigen, was auf eine
psychisch-emotionale Beteiligung hindeutet.*'

Diskutiert wird neben einem eindeutigen Anstieg der Prolaktinkonzentrati-
on bei Stress zusétzlich eine genetisch unterschiedliche Sensitivitit des Hypotha-
lamus-Hypophysensystems fiir Prolaktin. Die Untersuchungen an der Deutschen
Sporthochschule ergaben einerseits einen deutlichen Prolaktinanstieg unter in-
tensiver Belastung, andererseits zeigte sich eine belastungsunabhéngige indivi-
duelle Prolaktinreaktion.*®*

In den experimentellen Untersuchungen von Faron-Gorecka (vgl. Seite 287)
hatte sich gezeigt, dass Méuse mit einem hdheren Prolaktinspiegel eine chroni-
sche Stressreaktion besser bewiltigten als ihre Artgenossen mit einem niedrige-
ren Prolaktinspiegel. Dies deutet darauthin, dass ein erhdhter Prolaktinspiegel
bzw. eine erh6hte Anzahl und Sensitivitit von Prolaktinrezeptoren im Gehirn die
psychische Widerstandsfahigkeit (Resilienz) erhdhen.

Im Hinblick auf die vorliegende Arbeit ergeben sich nun folgende Uberle-
gungen:

Wenn allein durch Antizipation (durch die mentale Vorwegnahme) in den
Ruhephasen ein Anstieg der Stresshormone Cortisol und Prolaktin erfolgt, so
bedeutet dies, dass die Verdnderung des Betrachtungswinkels in Bezug auf die
stressbedingte Situation (z.B. auch die Auseinandersetzung mit einer schwerwie-
genden Krankheit) eine Stressreaktion modulieren kann.

Dies wire der Ansatzpunkt eines korperbetonten Achtsamkeitstrainings, das
helfen konnte, die Einstellung gegeniiber stressauslosenden Inhalten zu verén-
dern. Verdndert wiirden dabei nicht die Krankheit oder die Inhalte selbst, son-
dern die Art und Weise der Antizipation (mentale Vorwegnahme, z.B. antizipa-
torische Angst vor Erbrechen im Zusammenhang mit der Nahrungsaufnahme,
Schmerzdurchbriichen, Todesangst etc.).

Der Ansatz der modernen Krebstherapie ist auf biochemischer Ebene zu-
nehmend individualisert (siche folgender Abschnitt). Die Uberlegung wire nun,

460 Dobberstein,K., ,,Uber die Auswirkung von Laufbelastungen unterschiedlicher Intensitit auf
die exogen GnRH-induzierte Sekretion des luteinisierenden Hormons wéhrend der Follikel-
phase von Emenorrhoischen Sportlerinnen®, Dissertation, Koln 1998, S. 69.

461 Ebd., S. 68.

462 Ebd., S. 69.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

292 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

die individuellen mentalen Ausgestaltungsmoglichkeiten kreativ zu nutzen, um
Heilungsvorgénge zu unterstiitzen.

Experimentelle Untersuchungen deuten darauf hin, dass ein erhohter
Prolaktinspiegel in einer Stresssituation mit einer verbesserten Resilienz verbun-
den ist. Experimentelle Untersuchungen deuten darauf hin, dass sich bei chroni-
schem Stress vermehrt Prolaktinrezeptoren im Plexus choroideus des Gehirns
bilden.*®® Dieser Plexus ist ein Adergeflecht im Hohlraumsystem (Ventrikelsys-
tem) des Gehirns. Im Rahmen einer Stressreaktion werden die Hormone Cor-
tisol, Prolaktin zusammen mit endogenen Opioiden ausgeschiittet.

Zum Beispiel wird das im Hypophysenvorderlappen (Hypophyse = Hirnan-
hangsdriise) gebildete Hormon Prolaktin vor allem in der Schwangerschaft und
der Stillzeit gebildet. Es fordert die Milchproduktion und regt bei Tieren das
Brutpflegeverhalten an. Prolaktin ist bei akutem und chronischem Stress erhdht.
Es hat unter anderem auch positive Effekte auf Immunzellen und stimuliert de-
ren Aktivitdt. Hierbei kann Prolaktin im Wechselspiel mit anderen Faktoren
ausgleiaglfnd auf die das Immunsystem unterdriickenden Effekte von Cortisol
wirken.

Situation von Frauen mit Brustkrebs unter einer antihormonellen Therapie

Die Brustkrebserkrankung hat eine lebensgeschichtliche Besonderheit, die darin
liegt, dass die Brust mit der Entwicklung zur Frau wihrend der Pubertit eng
verbunden ist. Eine schwerwiegende und lebensbedrohliche Erkrankung in die-
sem Organ setzt bewusst oder unbewusst auch Erinnerungen an lebensgeschicht-
lich bedeutsame Ereignisse wie Pubertit, Liebe und Schwangerschaft frei, die in
die Krankheitsverarbeitung einflieen.

Eine bosartige Erkrankung der Brust kann mit einer schweren Verletzung
des Selbstbewusstseins und der Selbstbestimmtheit einhergehen.

In der Regel wird die weitere pra- und posttherapeutische Behandlung un-
mittelbar nach Diagnosestellung in Tumorkonferenzen festgelegt. Die dortigen
Kriterien (Leitlinien) orientieren sich an der empirisch-wissenschaftlichen Medi-
zin.

In dieser ersten Phase der Krebsdiagnose befinden sich viele der betroffe-
nen Patientinnen noch in einer besonders vulnerablen Anfangsphase der Krank-
heitsbewiltigung, wihrenddessen sie notwendigerweise mit den im Rahmen

463 Faron-Gorecka A. et al., ,,Prolactin and its receptors in the chronic mild stress rat model of
depression”, Brain Res. 2014 Mar 25; 1555: 48-59.
464 Vgl. Rensing L. et al., ,Mensch im Stress*, S. 172.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.4. Prospektive Studie zur spirituellen Praxis bei Brustkrebspatientinnen 293

einer interdisziplindren Tumorkonferenz gemachten Behandlungsvorschligen
konfrontiert werden.

Aufgrund des geringen Zeitfensters bis zur notwendigen Therapie sollten
Behandlungen rasch begonnen werden, so dass die Betroffenen kaum die Mdg-
lichkeit haben, sich zuriickzunehmen und zunéchst die neue Situation zu reflek-
tieren.

Die Behandlung von Brustkrebs umfasst meistens eine multimodale Thera-
pie, bestehend aus Operation, Strahlentherapie und medikamentdser Tumorthe-
rapie. Durch die bereits durch eine Biopsie und die daran anschlieBenden fein-
geweblichen (histologisch bzw. immunhistochemischen) Untersuchungen ge-
wonnenen Informationen iiber das jeweilige Tumorgewebe kann eine ,,individua-
lisierte” Therapie noch vor der eigentlichen Krebsoperation geplant werden.

Die Moglichkeiten genetisch-molekularer Diagnostik erlauben mittlerweile
bereits Vorhersagen, ob eine Chemotherapie sinnvoll ist oder nicht bzw. welche
zielgerichtete medikamentose Therapie erforderlich ist. Anhand des Rezeptor-
profils des Tumorgewebes kann iiber weitere Behandlungen entschieden werden.

Durch empirisch-wissenschaftliche Erkenntnisse ist die Behandlung von
Brustkrebs in den vergangenen Jahren erheblich verbessert worden.

Die Patientinnen vertrauen darauf, dass die leitlinienorientierten Beschliisse
der interdisziplindren Brustkrebskonferenzen sich an den aktuellen internationa-
len Standards orientieren und dass die bestmdgliche Therapie empfohlen wird.

Wenn sich das Tumorgewebe als ,,hormonrezeptorpositiv erweist, wird in
der Regel eine antihormonelle, mehrjdhrige Therapie empfohlen. Diese ,,Anti-
hormone* sollen verhindern, dass sich Krebszellen unter dem Einfluss von weib-
lichen Hormonen vermehren kénnen.

Die einzelnen Behandlungsabschnitte der Patientinnen konnen sich iiber
mehrere Monate erstrecken. In dieser Zeit haben sich bei den meisten Patientin-
nen suffiziente Bewiltigungsstrategien entwickelt. Durch Riickgriff auf die eige-
nen zur Verfiigung stehenden Ressourcen, wie Freunde und Familie oder eine
(wiedererlangte) positive Lebenseinstellung, gelingt es oftmals, einen Weg zu
finden, mit der Erkrankung und den Folgen umzugehen.

Bei hormonrezeptorpositivem Brustkrebs beinhaltet die Behandlung in der
Nachsorge eine iiber 10 Jahre fortzufiihrende antihormonelle Therapie. Bei
postmenopausalen Frauen (Frauen nach den Wechseljahren) erfolgt die antihor-
monelle Therapie in der Regel mit Aromatasehemmern.

Zu den wichtigsten Nebenwirkungen dieser Medikamentengruppe gehdren
Beschwerden in Muskeln (Myalgien), Gelenken (Arthralgien) sowie eine Ver-
ringerung der Knochendichte (Osteoporose).

Gemadl den Fachinformationen und Packungsbeilagen werden hierbei Ne-
benwirkungen wie Hitzewallungen, Miidigkeit, vermehrtes Schwitzen sowie

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

294 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

Schmerzen in Knochen und Gelenken (Arthralgien) als sehr hdufig beschrieben
(das bedeutet, mehr als 10 von 100 behandelten Patientinnen sind betroffen).

Unter hdufigen Nebenwirkungen (kénnen 1 bis 10 von 100 Patientinnen be-
treffen) werden aufgefiihrt: Kopfschmerzen, Schwindel, allgemeines Unwohl-
sein, Magen-Darm-Probleme wie Ubelkeit und Erbrechen, Muskelschmerzen,
Abnahme der Knochendichte (Osteoporose), Schwellung an Armen, Héinden,
FiiBen, Knécheln (Odeme, Wassereinlagerung), niedergeschlagene Stimmung,
Gewichtszunahme, Haarausfall, erhohter Blutdruck, trockene Haut sowie Blu-
tungen aus der Scheide.

Zu den besonders belastenden Nebenwirkungen zdhlt die Aromatasehem-
mer-assoziierte  Arthralgie (sogenanntes  Aromatase-Inhibitor-assoziiertes
Arthralgie-Syndrom). Die Arthralgien sind in den ersten Therapiemonaten be-
sonders stark. In der Regel soll nach 6 Monaten eine Besserung der Beschwer-
den eintreten. Es wird angenommen, dass nur noch die Hilfte der Patientinnen
die adjuvante Therapie nach 3 Jahren noch regelkonform einnimmt.*®* Da das
Arthralgie-Syndrom fiir eine hohe Zahl an Therapieabbriichen verantwortlich
gemacht wird, ist es Gegenstand intensiver Forschung geworden. Es wird vermu-
tet, dass der durch die Aromatasechemmer verursachte ausgeprigte Ostrogen-
mangel zu immunologischen (z.B. konnen Ostrogene entziindungshemmend
wirken) und neuroendokrinen (z.B. kénnen Ostrogene an Nervenzellen schmerz-
lindernd wirken) Verinderungen fiihrt.**

Fiir viele Frauen sind diese Nebenwirkungen einschrinkend (z.B. Mor-
gensteifigkeit, Symmetrische Finger- und Handgelenksschmerzen, verminderte
Griffkraft) und belastend. Die meisten Patientinnen arrangieren sich jedoch mit
den Therapienebenwirkungen. Dieses ,,Arrangement® ist dabei hdufig resignati-
ver Art, da mit einem Absetzen der Medikation Angste vor einem Tumorrezidiv
verbunden sind.

Eine randomisierte Kontrollstudie mit 121 Brustkrebspatientinnen konnte
zeigen, dass nach 12 Monaten regelméBiger korperlicher Betétigung (z.B. Aero-
bic Training > 90 min/Woche) bei zuvor korperlich inaktiven Patientinnen eine
deutliche Linderung der Arthralgien erreicht werden kann.*¢’

Nach fiinf tumorfreien Jahren gelten Krebspatienten als ,,geheilt”. Die anti-
hormonelle Therapie erstreckt sich oftmals deutlich iiber diesen Zeitraum hinaus

465 Knipprath Mészaros A. und Bihl T., ,,"Menopausale Arthritis’ oder ,," Aromatase-Inhibitor-
induziertes Arthralgie-Syndrom (AIA)'?, Forum Med Suisse 2013; 13(42): 846-847.

466 Vgl. Niravath P., ,,Aromatase inhibitor-induced arthralgia: a review*, Ann Ocol (2013) 24(6),
S. 1446.

467 Vgl. Irwin M.K. et al., ,,Randomized Exercise Trial of Aromatase Inhibitor-Induced Arthralgia
in Breast Cancer Survivors”, Journal of Clinical Oncology, Volume 33, Number 10, April 1
2015, S. 1104f1f.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.4. Prospektive Studie zur spirituellen Praxis bei Brustkrebspatientinnen 295

(10 Jahre). Bei vielen betroffenen Frauen hat die Erfahrung mit der Erkrankung
deutliche Spuren hinterlassen und dazu gefiihrt, Denk- und Verhaltensmuster
notgedrungen anzupassen. Diese festgefahrenen Muster (Adaptation) werden in
der Regel nach Jahren nicht weiter hinterfragt, insbesondere dann nicht, wenn
die auslosende Krankheit offiziell als geheilt gilt und Jahre zuriickliegt. Dennoch
kann das mehr oder weniger eingestandene Gefiihl vorhanden sein, dass das
weitere Leben auch anders verlaufen konnte. Wie dies zu verstehen ist, soll im
Folgenden erldutert werden:

Das bedeutet, dass sich ein ,stabiles Gleichgewicht” eingestellt hat aus
krankheitsbedingten =~ Beschwerden  (zum  Beispiel =~ Narbenschmerzen,
Lymphddem), Nebenwirkungen der Therapie (Myalgien, Arthralgien, Hitzewal-
lungen), zugewiesene Rolle des Lebenspartners und der Freunde, aus beruflichen
Gegebenheiten oder der Umsetzbarkeit von Traumen und Sehnsiichten.

Nach ein paar Jahren haben sich auf diese Weise innere und duBere Bilder,
Denk- und Verhaltensmuster sowie zugewiesene Rollen in einer bestimmten
Weise eingespielt. Diese festgefahrenen Ablédufe sind teilweise auch notwendig
gewesen, um mit den Angsten und Sorgen im Rahmen der Krebserkrankung und
Tumornachsorge umgehen zu kénnen.

Patienten, die einen leistungsfdhigen und starken Korper gewohnt waren,
berichten oftmals, durch die Erkrankung und die bleibenden korperlichen Ein-
schrankungen das Vertrauen in ihren Korper verloren zu haben. Dies kann dazu
fiihren, dass es schwer fallt, sich bewusst in diesen Korper mit den durch die
Erkrankung vorgegebenen kdrperlichen Grenzen hinein zu fiihlen.

In Momenten der Ruhe und Besinnung kann sich ein Gefiihl der Traurigkeit
und Resignation einschleichen. Medizinisch-wissenschaftlich ist zwar von einer
kompletten Remission (Heilung) der Tumorerkrankung auszugehen, in einem
weiteren Sinn scheint aber ,,Heilung™ (im Sinne des Gefiihls von Stimmigkeit
oder Zusammenhalt) nicht stattgefunden zu haben.

Ansatzpunkte fiir die Konzeption der klinischen Studie

An dieser Stelle soll die hier vorgestellte Patientenstudie ansetzen. Um starre und
festgefahrene Denk- und Verhaltensmuster aufzubrechen, wéiren sowohl ent-
spannende Verfahren als auch die korperliche Bewegung fordernde Ansétze
denkbar. So wire je nach zugrundeliegendem Entspannungstyp ein eher auf
Forderung der korperlichen Aktivitit ausgerichtetes Vorgehen oder ein auf Ruhe
und Stille abzielendes Herangehen zu iiberlegen.

Eine empirische Untersuchung ist nur dann aussagekriftig, wenn die Stu-
dienteilnehmer vergleichbar sind. Patientinnen unterschiedlicher Behandlungs-

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

296 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

phasen (zum Beispiel direkt nach Diagnose der Krebserkrankung oder wihrend
der Chemotherapie) oder unterschiedlicher medikamentdser Therapieverfahren
sind nicht vergleichbar.

Deshalb war es erforderlich, Teilnehmerinnen auszuwihlen, die dasselbe
Tumorprofil hatten, sich in der Tumornachsorge befanden und dieselbe medika-
mentdse Therapie erhielten.

Es wurden Frauen mit hormonrezeptorpositivem Brustkrebs ausgewéhlt, die
sich wéhrend einer antihormonellen Therapie mit einem Aromatasehemmer
befanden und bei denen kein metastasiertes Tumorleiden vorlag. Auf diese Wei-
se ergab sich eine Stichprobe von 25 Frauen.

Im Vorfeld der Studie wurde interessehalber die Frage nach dem Entspan-
nungstyp gestellt: Sind Sie jemand, der sich gut entspannen kann durch Ruhe
oder Meditation oder sind sie jemand, der sich eher durch sportliche und ausdau-
ernde Tatigkeiten entspannt? Hierbei ergab sich folgendes Antwortmuster: Ent-
spannung durch Ruhe und Meditation 52 %; Entspannung eher durch sportliche
Aktivitdt 40 %, Entspannung sowohl durch Ruhe als auch sportliche Aktivitét 8
%). Aufgrund der kleinen Stichprobe war es nicht mdglich, Untersuchungen
anzustellen, ob zum Beispiel eine Frau, die sich eher als ruhigen Entspannungs-
typ einschétzt, von einer vermehrten sportlichen Aktivitdt profitieren wiirde oder
umgekehrt.

Ein weiterer denkbarer Ansatzpunkt wire die Einordnung der Studienteil-
nehmerinnen nach Attribuierungsmustern. Der Gestaltpsychologe Fritz Heider
(1896 — 1988) unterschied bei der Zuschreibung von Ursache und Wirkung von
Verhaltensmustern Personen, die ihr Verhalten durch die Situation (externe At-
tribution) verursacht sehen von Personen, die ihr Verhalten durch das eigene
Handeln (interne Attribution) verursacht sehen.

Die Frage nach Entspannungs- und Attribuierungsmustern wére bei der hy-
pothetischen Annahme von ,.erstarrten” Denk- und Verhaltensmustern von be-
rechtigtem Interesse. In Anbetracht der Tatsache, dass ein aussagekriftiger Ver-
gleich nur innerhalb derselben Tumorentitit sinnvoll ist, sind groBere Stichpro-
ben in einem monozentrischen Ansatz kaum realistisch.

In der hier durchgefiihrten Studie wurden die 25 Studienteilnehmerinnen,
abgesehen vom Tumorprofil und der derzeitigen medikamentdsen Behandlung,
nicht in zusitzliche Subgruppen wie ,,Entspannungstyp oder ,,bevorzugtes At-
tribuierungsmuster” unterteilt. Die Frauen wurden in folgende zwei Gruppen
randomisiert:

- Eine Meditationsgruppe (8-wochiges Achtsamkeitstraining in der Grup-
pe)

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.4. Prospektive Studie zur spirituellen Praxis bei Brustkrebspatientinnen 297

- Eine Sportgruppe (8-wochiges Bewegungstraining allein, mit Freunden
oder in der Gruppe)

Die Meditationsgruppe (Achtsamkeitstraining, MBSR) war auf maximal 10
Teilnehmerinnen beschrankt.

Schwierigkeit ganzheitliche und spirituelle Aspekte in messbare Grofien zu
iibersetzen

Hintergrund dieser Studie ist eine Idee, die liber die Moglichkeiten empirischer
Wissenschaft hinausgeht. Dem Soziologen Antonovsky war vorgeworfen wor-
den, wichtige, fiir eine gelungene Bewiltigung von Lebensumstinden positive
Faktoren wie Fantasie, Liebe und Spiel vernachlissigt zu haben. Kreativitit,
Fantasie und Liebe entzichen sich exakter biometrischer Erfassung. Bei den
Studien zum ,,Sense of Coherence” war beméngelt worden, dass sie in ihrer
Aussagekraft eingeschrinkt seien, da es bei Querschnittsdesigns kaum méglich
sei, zwischen Ursache und Wirkung zu unterscheiden.*®®

Wenn der Mensch erst durch die bewusste Selbstbetrachtung erkennt, was
er ist, und nicht umhin kommt, sich in irgendeiner Form im Verlauf des Lebens
auch mit metaphysischen Fragestellungen auseinanderzusetzen, konnte es sein,
dass ein Gefiihl von Zusammenhalt, Stimmigkeit und Ganzheit trotz Krankheit
und Trauer nur erlangt werden kann, wenn transpersonale und transzendentale
Erfahrungen moglich werden.

Hieraus lieBe sich schlussfolgern, dass Ganzheitlichkeit mehr umfasst als
medizinwissenschaftliche Remissionskriterien oder bestimmte soziale Faktoren.
Ganzheitlichkeit kdnnte jenseits von Ursache und Wirkung, von Gesundheit und
Krankheit angenommen werden. Fiir Schopenhauer war Materie nur ein Vehikel
der Erkenntnis. Das Bewusstsein konnte als stabile integrative Funktion verstan-
den werden. Das Problem stellt die objektive Erfassbarkeit dieser Bewusstseins-
prozesse dar. Der amerikanische Neurowissenschaftler Richard F. Thompson
(1930 — 2014) verweist auf die Nobelpreisrede (1981) des Neurobiologen Roger
Sperry (1913 — 1994), der betont habe, dass das Bewusstsein eine ,,integrierende,
ursdchliche und steuernde Bedeutung fiir Hirnfunktion und Verhalten habe® und

468 Geyer, S.: ,,Antonovsky's sense of coherence — ein gut gepriiftes und empirisch bestétigtes
Konzept?* in: ,,Salutogenese und Kohérenzgefiihl“, hrsg. von H. Wydler, P.Kolip und Th. A-
bel, S. 79.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

298 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

das ,,Bewusstsein sogar kausal auf das Gehirn einwirken und dessen Funktions-
L . 469
weise dndern kénne*.
Thompson verweist in diesem Zusammenhang auf folgenden wichtigen

Umstand:

,Leider verfiigen wir noch nicht {iber irgendwelche Moglichkeiten, Bewusstsein
physikalisch zu messen, so dass wir Sperrys Hypothese nicht tiberpriifen konnen. Es
trifft immer noch zu, dass wir Bewusstsein einzig dadurch erforschen kdnnen, dass
wir Verhalten, sei es nun verbal oder von anderer Art, messen und daraus Bewusst-
sein ableiten.«*”°

Eine spirituelle Praxis, die Faktoren wie Fantasie, Kreativitidt und Liebe zu be-
einflussen vermag, entzieht sich biometrischer Messbarkeit, weil Einsicht einen
lebenslang anhaltenden Prozess darstellt und die Erkenntnis oder das Erleben
von Ganzheitlichkeit trotz widriger Lebensumsténde nicht statisch, sondern indi-
viduell flieBend sind. Diese individuellen Prozesse konnen nur subjektiv, aus der
Innenperspektive des jeweiligen Individuums erkannt werden. Zum Beispiel
kann eine im Rahmen eines psychoanalytischen Prozesses erlangte Erkenntnis
schmerzhaft sein und auf Ablehnung stoBen, Jahre spiter aber als heilsam und
wichtig eingeschitzt werden. Solche Vorginge konnen auch nicht anndhernd
durch Fragebogen erfasst werden.

Wenn nun Spiritualitit einen Weg darstellt, iiber Konventionen von Ge-
sundheit und Krankheit hinaus persénliche Ganzheitlichkeit zu erfahren, so wére
es nicht gerechtfertigt, sie vom Krankenbett fernzuhalten.

Eine spirituelle Praxis, die Eingang finden soll in den klinischen Kontext,
sollte aber eine Ausdrucksform finden, die mit den zivilisatorischen und medizi-
nischen Errungenschaften im Einklang steht und diese nicht in Frage stellt.

Die Achtsamkeitsmeditation ist eine Form von spiritueller Praxis. Empiri-
sche Untersuchungen koénnen an einer genau umschriebenen Stichprobe zeigen,
welche Verhaltensédnderungen sich aus einem definierten Ubungsprogramm
ergeben. Diese wissenschaftlichen, biometrischen Untersuchungen sind notwen-
dig, um formale Standards zu entwickeln und Ubungsprogramme speziell fiir
bestimmte Gruppen zu erarbeiten.

Die eigentliche These, dass Ganzheitlichkeit erst durch den Schluss der ei-
genen ,spirituellen Liicke™ erfahrbar wird, ldsst sich mit empirischer Wissen-
schaft nicht fiir das einzelne Individuum verifizieren.

469 Vgl. Thompson, Richard F., ,,Das Gehirn®, 3. Aufl., S. 477.
470 Thompson, Richard F., ,,Das Gehirn“, 3. Aufl., S. 477.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.4. Prospektive Studie zur spirituellen Praxis bei Brustkrebspatientinnen 299

Es ist deswegen notwendig, die begrenzten Aussagemdglichkeiten empiri-
scher Studien bei der duBleren Erfassung transpersonaler und transzendentaler
innerer Prozesse zu akzeptieren. Die Fragestellung der hier durchgefiihrten Stu-
die ist deshalb auf die empirischen Moglichkeiten beschrankt. Im Folgenden soll
die Fragestellung und Zielsetzung der Studie vorgestellt werden.

3.4.2. Fragestellung und Zielsetzung

Der Anlass fiir das hier vorgelegte Forschungsprojekt und die begleitenden theo-
retischen Erorterungen war der medizinische Auftrag zu heilen, insbesondere
eine Befindlichkeitsverbesserung bei den untersuchten Patientinnen zu erzielen.
Hierbei lag die Hypothese darin, bei den Patientinnen eigene Erkenntnismog-
lichkeiten freizusetzen. Anstatt diese als ,,bloBe Dienstleistungsempfangerinnen
medizinischer Leistungen®, als Konsumentinnen sich selbst zu {iberlassen, sollte
versucht werden, Selbstvertrauen in die eigene Erkenntnisfahigkeit zu entwi-
ckeln. Dadurch sollte das Selbstvertrauen vermittelt werden, dass ein eigener
Erkenntnisgewinn moglich ist und sich dadurch die eigene Lebenssituation ver-
bessern ldsst. Dieser Ansatz tragt Notwendigkeit auf Bescheidenheit und Diszip-
lin in sich. IThm fehlt jeglicher Ansatz, aus Eitelkeit teilzuhaben. Dies gilt auch
fiir jeden theoretischen Uberbau, der sich nicht unmittelbar in der Lebenssituati-
on dieser Patientinnen auswirken kann.

Die hier vorgelegte Studie wurde unter dem Titel: ,,Effekt von moderatem
Lauftraining und Stressbewdltigung durch Achtsamkeit (MBSR = mindfulness
based stress reduction) auf das Immunsystem und die Lebensqualitiit bei Frauen
mit Brustkrebs“ der Ethikkommission der Landesdrztekammer Brandenburg
vorgestellt und nach positivem Ethikvotum im Deutschen Studienregister fiir
klinische Studien angemeldet.*”’ Hierfiir war es erforderlich, eine klare und wis-
senschaftlich weiterfiihrende Fragestellung zu formulieren. In Europa gelten fiir
klinische Studien im Bereich der Krebsmedizin die Vorgaben der ,,European
Organisation for Research and Treatment of Cancer (EORTC)“ als wegweisend.
Die Erfassung der Lebensqualitit erfolgte deshalb mit den fiir klinische Studien
im Bereich der Onkologie von der EORTC zur Verfiigung gestellten Fragebo-
gen. Bei der Studie wurden aus Griinden der Vergleichbarkeit die allgemein
iiblichen Fragebogen ausgewihlt. Beim Achtsamkeitstraining wurde auf die
Einhaltung der Vorgaben fiir das 8-wochige MBSR-Curriculum geachtet.
Dadurch sollte eine bessere Einschidtzung der Ergebnisse im Kontext anderer

471 DRKS-ID: DRKS 00006015.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

300 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

weltweiter Studien ermdglicht werden. Die Studie soll als Pilotstudie dariiber
Aufschluss geben, ob ein Achtsamkeitstraining bei Brustkrebspatientinnen mit
einem weniger intellektuell geprégten biografischen Hintergrund geeignet ist,
eine langjéhrig durch das Medizinsystem und die sozialen Strukturen geforderte
passive Konsumentenhaltung im Sinne eines selbstbestimmten Wechsel des
Blickwinkels auf den eigenen Kdorper und die konkrete Lebenssituation aufzu-
brechen.

Deutscher Titel:

Effekt von moderatem Lauftraining und Stressbewéltigung durch Achtsam-
keit (MBSR = mindfulness based stress reduction) auf das Immunsystem
und die Lebensqualitét bei Frauen mit Brustkrebs

Englischer Titel:

Effect of moderate running training and mindfulness based stress reduction
(MBSR) on immune systeme and quality of life in women with breast can-
cer.

Hypothese

Welches Trainingsverfahren (MBSR oder moderates Lauftraining) ist bes-
ser geeignet, die Immunfunktion und die Lebensqualitit von Frauen mit
Brustkrebs positiv und nachhaltig (Zeitraum bis 4 Monate nach dem Trai-
ning) zu beeinflussen?

3.4.3. Methodik
Studienmerkmale: Randomisierte Kontrollstudie (RCT)

Es handelt sich um eine prospektive randomisierte klinische Studie mit 3 Mess-
zeitpunkten: t1 (vor dem Training), t2 (nach dem 8-wdchigen Training) und t3
(nach 16 Wochen nach Beginn des Trainings bzw. 8 Wochen nach Beendigung
des Trainings). Die Studienteilnehmer wurden in zwei Gruppen randomisiert.
Zehn Teilnehmerinnen wurden in die experimentelle Gruppe (EG) randomisiert.
Diese Gruppe nahm an einem 8-wdchigen MBSR-Training teil. Fiinfzehn Teil-
nehmerinnen wurden in eine aktive Kontrollgruppe (KG) randomisiert und wur-
den angehalten, sich wiahrend der 8 Wochen entweder an einer Sportgruppe

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.4. Prospektive Studie zur spirituellen Praxis bei Brustkrebspatientinnen 301

(moderates Lauftraining) zu beteiligen oder sich selbst einmal pro Woche in
Form eines Lauftrainings korperlich zu betétigen.

Einschlusskriterien:

In die Studie wurden postmenopausale Frauen im Alter von 50-79 Jahren mit
hormonrezeptorpositivem Brustkrebs der UICC-Tumorstadien I — III (Tumorsta-
dien ohne Metastasen) unter einer antihormonellen Therapie mit einem Aroma-
tasechemmer eingeschlossen. Der Mindestabstand zu einer Radio- oder Chemo-
therapie muss 3 Monate betragen, um therapiebedingte Einfliisse auf die physio-
logischen Parameter zu vermeiden.

Ausschlusskriterien:
Folgende Kriterien wurden als Ausschlusskriterien herangezogen:

Floride psychische Erkrankungen, die einer medikamentdsen antidepressiven
Therapie bedurften.

Die regelméfige Einnahme von Kortikosteroiden war ebenfalls ein direktes
Ausschlusskriterien.

Metastasierte Patientinnen wurden nicht in die Studie aufgenommen. Dies
hitte einem anderen Tumorstadium (Tumorstadium IV) entsprochen.

Patientinnen mit einem zeitlichen Abstand zu einer Chemo- und Radiothe-
rapie von weniger als 3 Monaten wurden nicht in die Studie aufgenommen.

Rekrutierung:

Die Studienteilnehmerinnen wurden groftenteils aus der Tumorsprechstunde der
onkologischen Schwerpunktpraxis Brandenburg rekrutiert. Anhand eines Aus-
hangs wurde auf eine Informationsveranstaltung hingewiesen, bei der die Studie
vorgestellt wurde.

Nach Randomisation der Teilnehmerinnen in die beiden Gruppen Meditati-
on (MBSR) und Sport/Bewegung erfolgte mit jeder Teilnehmerin der MBSR-
Gruppe ein gesondertes Erstgespriach durch die MBSR-Trainerin.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

302 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

Procedere des Studieneinschlusses:

Nach Genehmigung der Studie durch die Ethikkommission und Eintragung in
das Register fiir Klinische Studien wurden Patientinnen in der Tumorsprechstun-
de erstmals tiber die Studie informiert und erhielten entsprechendes Informati-
onsmaterial (Aufkldarungsblatt sowie Einverstdndniserkldarung zur Studie). Allen
interessierten Teilnehmerinnen wurde die Teilnahme an einer abendlichen In-
formationsveranstaltung ermdglicht. Bei dieser Informationsveranstaltung wurde
nochmals iiber die Studie informiert. Die Interessentinnen wurden dariiber in-
formiert, dass sie keinen Einfluss auf die Randomisation in eine bestimmte
Gruppe (MBSR oder aktive Kontrollgruppe) nehmen kdnnen. Nach Vorliegen
der Einverstandniserkldrungen (,,Informed Consent®) erfolgte die Randomisation
in die beiden Gruppen: MBSR (EG) sowie Sport (aktive Kontrollgruppe, KG).

Ethikvotum vom 11.3.2014:

Am 11.3.2014 teilte die Ethikkommission der Landesédrztekammer Brandenburg
mit, dass keine ethischen bzw. berufsrechtlichen Bedenken bestehen.

Zielkriterien

Die zu erhebenden Messwerte waren einerseits die Uberpriifung der physiologi-
schen Laborparameter vor und nach dem 8-wochigen Lauftraining sowie die
Auswertung der Differenzen der Skalen der EORTC-Fragebdgen zu den Mess-
zeitpunkten tl (vor dem Training), t2 (nach dem 8-wdchigen Training) und t3
(16 Wochen nach Beginn des Trainings bzw. 8 Wochen nach Beendigung des
Trainings). Bei den EORTC-Fragebdgen wurden die Zeitpunkte t1 mit t2 sowie
t1 mit t3 verglichen.

Primérer Endpunkt:
Der primdre Endpunkt waren die physiologischen Parameter Cortisol (im Se-

rum), Prolaktin (im Serum) und Blutbild vor und nach dem 8-wdchigen Trai-
ning.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.4. Prospektive Studie zur spirituellen Praxis bei Brustkrebspatientinnen 303

Messzeitpunkte der physiologischen Parameter (primarer Endpunkt):

Die physiologischen Parameter (Laborwerte) wurden nur an den Messzeitpunk-
ten t1 (vor dem Training) und t2 (nach dem Training) erfasst.

Physiologische Parameter: Laborwerte (nur Messzeitpunkte t1 und t2)

Folgende physiologische Laborparameter wurden erhoben. Im Hinblick auf die
zirkadiane Rhythmik des Cortisolspiegels und der geringen Aussagekraft einer
einmal tdglichen Messung erfolgten die Blutentnahmen mittags bzw. am frithen
Nachmittag:

14 Uhr (postprandialer) Cortisolspiegel
14 Uhr (postprandialer) Prolaktinspiegel
14 Uhr Blutbild (Leukozyten, Himatokrit, Thrombozyten, Monozyten)

Normwerte und Einheiten der physiologischen Parameter:

Die Normwerte der physiologischen Parameter sind im Folgenden aufgelistet:

Cortisol (Serum): 138 — 690 nmol/I
Prolaktin (Serum): 4,79 - 23.3 ng/l
Blutbild
Leukozyten: 3,90 — 10,4 10°/1
Héamatokrit: 0,36 - 0,48 1/1
Thrombozyten: 176 —391 10°/1
Monozyten: 4,00-12,0%
Sekundérer Endpunkt:

Der sekunddre Endpunkt war die krankheitsbezogene Lebensqualitdt (oder préazi-
ser) zu t2 und t3 gemessen mit den EORTC-Fragebogen (EORTC QLQ-C30
Version 3.0 sowie EORTC QLQ-B23).

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

304 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

Fragebogen (Messzeitpunkte t1, t2 und t3) zum sekundiren Endpunkt:

Die EORTC-Fragebogen sind speziell zur Erfassung der Lebensqualitidt von
Krebspatienten entwickelt worden. Der Fragebogen QLQ-C30 stellt hierbei den
allgemeinen Frageteil dar, der sich an Patienten aller Tumorentititen richtet.
Dariiber hinaus werden von der EORTC Fragebdgen fiir jede einzelne Tumoren-
titdt zur Verfiigung gestellt. Fiir Brustkrebspatienten ist dies der Fragebogen
BR23.

Reliabilitat und Validitét:

Den EORTC-Fragebogen QLQ-C30 sowie BR23 wird weltweit in zahlreichen
wissenschaftlichen Studien eine hohe Reliabilitit und Validitdt zugesprochen.
Dies ist eine wichtige Voraussetzung fiir zuverlissige, verwertbare und eindeuti-
ge Auswertungen. Das Besondere an den EORTC-Fragebdgen scheint ihre An-
wendbarkeit und Giiltigkeit tiber kulturelle Grenzen hinaus zu sein. In einer
Untersuchung in Thailand konnte gezeigt werden, dass die bisher vorzugsweise
im Westen verwendeten Fragebogen QLQ-C30 sowie BR-23 sowohl in der eng-
lischen als auch der Thai-Version hervorragend geeignet sind, die Lebensqualitat
von thaildndischen Brustkrebspatientinnen valide zu dokumentieren. Die Au-
toren der thaildndischen Studie kommen zu dem Ergebnis:

,»The best fit for measuring quality of life in Thai women with breast cancer dur-
ing adjuvant treatment should be the EORTC QLQ-C30/-BR23 4"

Zu dhnlichen Schlussfolgerungen kommen auch Autoren anderer Kulturkreise
(z.B. Iran*”). Der Vorteil der EORTC-Fragebdgen scheint vor allem in der sorg-
faltigen Beriicksichtigung aller denkbaren korperlichen Beeintrichtigungen im
Zusammenhang mit einer Krebstherapie zu sein. Durch die Kombination des
allgemeinen Fragebogens (QLQ-C30) mit den speziell fiir jede einzelne Krebsart
entwickelten ergdnzenden Fragebdgen (hier: BR23) ist eine bestmogliche Erfas-
sung der Lebensqualitdit moglich. Dies belegen auch spontane Aussagen der
Teilnehmerinnen der hier durchgefiihrten Studie. Die EORTC-Fragebdgen de-

472  Glangkam S., Promasatayaprot V., Porock D and Edgley A., “Measuring quality of life in thai
women with breast cancer”., Asian Pac J Cancer Prev. 2011; 12(3): 637-44.

473  Vgl. Safaee A., Moghim Dehkordi B., ,,Validation study of a quality of life (QoL) question-
naire for use in Iran” Asian Pac J Cancer Prev. 2007 Oct-Dec; 8 (4): 543-6.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.4. Prospektive Studie zur spirituellen Praxis bei Brustkrebspatientinnen 305

cken ein weites Spektrum mdglicher Probleme im Rahmen der medikamentdsen
Tumortherapie ab.

Die EORTC verweist als Bezugsreferenz auf die Publikation der EORTC-
Quality of Life-Gruppe als Grundlage.”’* Das von der EORTC vorgeschriebene
“Scoring Procedure” bezieht sich auf eine Verdffentlichung von Fayers PM,
Aaronsen et al.*”

Im Folgenden soll auf einzelne Aspekte der Fragebogen ndher eingegangen
werden.

EORTC-Fragebogen QLQ-C30 (Version 3.0): Fragen 1 — 30

Erfragt werden Schwierigkeiten bei korperlichen Anstrengung = Fragen / — 5,
Fragen nach Einschrinkungen der Befindlichkeit = Fragen 6 — /8 (z.B. bei der
Arbeit oder Freizeitbeschéftigung, auBerdem Fragen nach Kurzatmigkeit,
Schlafstdrungen, Ubelkeit und Appetit).

Weitere Fragen = Fragen /9 — 28 richten sich danach, ob man durch
Schmerzen im alltdglichen Leben eingeschriankt sei, Schwierigkeiten habe, sich
zu konzentrieren, sich Sorgen mache, reizbar sei, Schwierigkeiten habe, sich an
Dinge zu erinnern oder ob der korperliche Zustand das Familienleben sowie
Zusammensein mit anderen beeintrachtigen wiirde.

Der Allgemeine Fragebogen QLQ-C30 endet mit Fragen = Fragen 29 und
30 nach der Einschdtzung des Gesundheitszustandes insgesamt (Skala von 1 =
sehr schlecht bis 7 = ausgezeichnet) sowie der Lebensqualitit insgesamt (eben-
falls Skala von 1 bis 7).

EORTC-Fragebogen BR23 (Version 1.0): Fragen 31 — 53

Angaben zum Scoring beim ,,Breast Cancer module BR23* sind dem Anhang
beigefiigt.

Dieser Fragebogen beinhaltet Fragen, die sich speziell an Patienten mit
Brustkrebs richten. Die Fragen 31 — 38 richten sich auf typische Nebenwirkun-
gen, wie sie bei der medikamentdsen Therapie von Brustkrebs auftreten konnen.

474  Aaronsen NK et al, ,,The European Organisation for Research and Treatment of Cancer QLQ-
C30: A Quality-of-life instrument for use in international clinical trials in oncology”, Journal
of the National Cancer Institute 1993; 85: 365-376.

475 Fayers PM, Aaronsen NK et al. on behalf of the EORTC Quality of Life Group ,,The EORTC
QLQ-C30-Scoring Manual (3rd Edition), published by: EORTC, Brussels 2001.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

306 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

Die Fragen 39 — 43 richten sich auf das eigene Korperbild, z.B. , Fiihlten
Sie sich wegen Ihrer Erkrankung oder Behandlung koérperlich weniger anzie-
hend?* (Frage 39) oder ,,Fanden Sie es schwierig, sich nackt anzusehen* (Frage
41) bzw. ,,Waren Sie mit lhrem Kd&rper unzufrieden?* (Frage 42). Die Fragen 44
— 46 sollen das Interesse und die Freude an Sex explorieren. Die Fragen 47 — 53
beziehen sich simtlich auf Beschwerden im Zusammenhang mit der erkrankten
Brust.

Die Riickmeldung der Teilnehmerinnen zu der Beschaffenheit und Zusam-
menstellung der Fragebdgen ergab, dass die Fragen insgesamt als sehr geeignet
eingeschitzt wurden, die Situation von Brustkrebspatientinnen unter einer anti-
hormonellen Therapie einzustufen.

MBSR-Training:

Das MBSR-Training erfolgte gemdf des international standardisierten 8-
wochigen Curriculums und wurde von einer entsprechend ausgebildeten MBSR-
Trainerin (Dipl.-Sozialpddagogin Katrin Hensel, Potsdam) durchgefiihrt.

Der MBSR-Kurs beinhaltete ein individuelles Vorinterview jeder einzelnen
Teilnehmerin mit der MBSR-Trainerin. Dieses Interview dauerte jeweils ca. 20-
30 min und wurde telefonisch durchgefiihrt.

Die MBSR-Sitzungen erfolgten einmal wochentlich in den Rdumen der On-
kologischen Schwerpunktpraxis (jeweils donnerstags ca. 17-20 Uhr). An einem
Samstag erfolgte zusitzlich ein Tag der Stille, der im zeitlichen Umfang auf 3
Stunden begrenzt wurde. Zu den Kursinhalten gehdrten angeleitete Ubungen zur
Korperwahrnehmung (,,Body-Scan®), sanfte Dehnungs- und Entspannungsiibun-
gen, Achtsamkeitsiibungen im Gehen, Sitzen und Liegen, Ubungen fiir den All-
tag (CD-Material fiir das tigliche Uben im héuslichen Umfeld) sowie Austausch
iber den personlichen Umgang mit Stress, Schmerzen und schwierigen Gefiih-
len. Die Teilnehmerinnen wurden in Form von ,,Hausaufgaben® angehalten, auch
aullerhalb der Gruppensitzungen zu iiben.

Die protokollarischen Aufzeichnungen der MBSR-Trainerin sind in der 4n-
lage zu finden.

Kontrollintervention: moderates Bewegungstraining:
In Brandenburg/Havel existiert seit Jahren eine Sportgruppe fiir Brustkrebspati-

entinnen, die sich einmal wdchentlich zum Nordic Walking treffen. Die Grup-
penleiterin ist selbst Brustkrebspatientin. Die Teilnahme an der Gruppe ist frei-

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.4. Prospektive Studie zur spirituellen Praxis bei Brustkrebspatientinnen 307

willig. Das bedeutet, dass fehlende Teilnehmerinnen keine Rechenschaft dartiber
geben miissen, warum sie nicht gekommen sind. Das Prinzip der Gruppe ist
Freiwilligkeit und Spal3 an der Bewegung. Die Gruppenleiterin orientiert sich am
schwichsten Mitglied der Gruppe und geht sozusagen am Schluss. Es soll kein
Leistungsdruck erzeugt werden. Das Training findet regelméBig einmal wo-
chentlich zu immer derselben Zeit statt. Die Gruppenleiterin wartet hierbei am
vereinbarten Treffpunkt. Es werden keine Anwesenheitslisten gefiihrt. Bei der
Konzeption der Studie wurde auf diese bestehende Sportgruppe zuriickgegriffen.
Es sollte kein Konkurrenzangebot geschaffen werden. Die vorhandenen Struktu-
ren sollten genutzt werden. Der seit Jahren bestehenden Sportgruppe wurden
keine Vorgaben oder Regeln gemacht, wie mit den Studienteilnehmerinnen um-
zugehen oder zu verfahren sei. Es wurde keinerlei Druck erzeugt, Protokolle zu
erstellen oder Tatigkeitsberichte abzugeben. Die Sportgruppe hatte sich vor dem
Beginn der Studie intern beraten, ob die Studienteilnehmerinnen sich an den
wochentlichen Treffen beteiligen konnten. Nach dem positiven Votum wurde
den in die Kontrollinterventionsgruppe randomisierten Studienteilnehmerinnen
die Telefonnummer der Sportgruppenleiterin sowie Ort und Zeitpunkt der wo-
chentlichen Treffen ausgehéndigt.

Im Falle von Problemen (z.B. Zeitpunkt, Ort oder Gruppenzusammenset-
zung) mit der bestehenden Sportgruppe wurden die Mitglieder der Kontrollinter-
ventionsgruppe angehalten, sich alleine oder mit der Familie einmal wdchentlich
sportlich (Walking) zu bewegen.

Datenauswertung und Statistik

Zunéchst erfolgte die Erfassung der Mittelwerte und Standardabweichungen von
physiologischen Parametern sowie der Skalen der Fragebdgen zur Lebensqualitét
(Differenzen zwischen den Messzeitpunkten t1 und t2 sowie t1 und t3). Die
Auswertung richtete sich nach den Vorgaben des EORTC-Manuals. Zur Auswer-
tung der Studie wurde eine Kovarianzanalyse (ANCOVA) mit ¢ als Kovariate
und einer Berechnung der Effektstirke n? bezogen auf den Effekt des Faktors
Gruppe durchgefiihrt. Hierbei wurde ein besonderer Fokus auf die Effektstiarke
gelegt, um in Anbetracht der kleinen Stichprobe Hinweise auf klinische Effekte
trotz nicht vorliegender Signifikanz zu erhalten. Auf diese Weise konnten Aus-
sagen dartiber gemacht werden, ob bei einer groBeren klinischen Stichprobe mit
einem signifikanten Effekt zu rechnen gewesen wire.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

308 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

Faustregel (nach S. Schmidt) zur Interpretation der Effektstirken

Klein Mittel grof
r <0.3 03-0.5 >0.5
d <0.5 0.5-0.8 <0-8
n? 0.06 0.06—0.14 >0.14

Tab. 1: Faustregel zur Interpretation von 1.

Biometrie

Im Hinblick auf die Anmeldung der Studie bei der Ethikkommission und beim
Deutschen Register fiir Klinische Studien (DRKS) war die Angabe eines bera-
tenden Biometrikers erforderlich. Die Uberpriifung der statistischen Datenerhe-
bung erfolgte durch Herrn Dr. rer. nat. Ulrich Gauger, Dipl.-Mathematiker, Ber-
lin.

Randomisierung und Verblindung:

Es erfolgte eine einfache, nicht-eingeschrinkte Randomisierung. Nach Ab-
schluss der Rekrutierungsphase (eine Woche nach der Informationsveranstal-
tung) wurde allen in einer Teilnehmerliste eingetragenen Namen eine Nummer
zugeordnet. Die Patientin, die am Anfang der Liste stand, erhielt hierbei die
Nummer 01, die Patientin, die zuletzt auf der Liste stand, erhielt die Nummer 25.
Die Reihenfolge der Teilnehmerinnen war auf der Liste entsprechend der Rei-
henfolge der Abgabe der Einverstdndniserkldrung in der Praxis und nicht in
alphabetischer Reihenfolge. Aus 25 Nummernzetteln (auf jedem Zettel stand
eine unterschiedliche Nummer) wurden schlieBlich nach Abschluss der Rekrutie-
rung die Teilnehmerinnen fiir die beiden Gruppen im Losverfahren ermittelt. Die
Zuteilung in die beiden Gruppen erfolgte dergestalt, dass die ersten 10 aus einer
Gesamtmenge von 25 gezogenen Nummern der MBSR-Gruppe zugeteilt wur-
den. Die nicht per Los gezogenen verbliebenen Nummern wurden der Kontroll-

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.4. Prospektive Studie zur spirituellen Praxis bei Brustkrebspatientinnen 309

gruppe zugeteilt. Nach Abschluss des Losverfahrens wurden die Teilnehmerna-
men entsprechend der Nummern ermittelt.

Die Fragebogen wurden zu den Blutabnahmen der Blut abnehmenden
Krankenschwester ausgehindigt bzw. in der Praxis angegeben. Die Kranken-
schwestern der Praxis waren nicht dariiber informiert, welche Teilnehmerin
welcher Gruppe zugeordnet war.

Gruppen:

Die 25 Teilnehmerinnen wurden in folgende zwei Gruppen randomisiert (einfa-
che Randomisierung. Die experimentelle Gruppe (EG) bestand aus 10 Teilneh-
merinnen. Die aktive Kontrollgruppe (KG) bestand aus 15 Teilnehmerinnen.

Meditation (EG): n = 10 Frauen; Teilnahme an einem 8-wdchigen
MBSR-Gruppen-Kurs

Sport/Bewegung (KG): n = 15 Frauen;
wochentliches Bewegungstraining (allein oder in
einer Gruppe)

Studienablauf aus Sicht der Teilnehmerinnen

Der Studienablauf aus Sicht einer Teilnehmerin stellte sich folgendermafien dar:

In der onkologischen Schwerpunktpraxis wurde im Wartebereich durch ein
Plakat und Informationsmaterialien auf die geplante Studie aufmerksam ge-
macht. Angesprochen wurden Frauen mit Brustkrebs und einer laufenden Aro-
matasehemmertherapie. Im Rahmen der Tumorsprechstunde hatten Sie Gelegen-
heit, sich beim jeweiligen betreuenden Arzt {iber die Studie zu informieren. Alle
Arzte der Praxis waren als Priifdrzte gemiB den GCP-Kriterien registriert.

Bei Interesse an der Studie wurden die Teilnehmerinnen vom jeweiligen
Arzt liber die Studie aufgekldrt. Das Informationsmaterial und die Unterlagen
zur Einverstdndniserkldrung wurden mitgegeben. Zusitzlich wurden alle teil-
nehmenden Frauen gebeten, an einer Informationsveranstaltung iiber den genau-
en Studienablauf teilzunehmen. Erst nach dieser Informationsveranstaltung soll-
ten die Einverstdndniserkldrungen zur Studie abgegeben werden.

Die Informationsveranstaltung diente dazu, den Teilnehmerinnen sowohl
einen Einblick in das Achtsamkeitstraining (anhand einer Atemiibung) sowie in

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

310 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

das Angebot der Sportselbsthilfegruppe zu geben. Hierbei stellten sich die Leite-
rinnen der beiden Gruppen vor.

Die Achtsamkeitstrainerin teilte den Teilnehmerinnen mit, sie stamme ur-
spriinglich aus Westdeutschland und sei Buddhistin. Sie sei mit MBSR erstmals
in Berlihrung gekommen im Zusammenhang mit der Bewiltigung eigener chro-
nischer Schmerzen im Rahmen einer Endometriose.

Die Leiterin der Sportselbsthilfegruppe stellte sich als selbst betroffene und
in Brandenburg lebende Brustkrebspatientin vor.

Die Teilnehmerinnen hatten keinen Einfluss auf die Randomisation in eine
bestimmte Gruppe. Bei der Informationsveranstaltung deutete sich aber an, dass
der iberwiegende Teil der Frauen groBeres Interesse an einer Teilnahme in der
MBSR-Gruppe haben wiirde. Ausschlaggebend hierfiir diirfte das praktische
Beispiel (kurze achtsame Atemiibung wihrend der Informationsveranstaltung)
sowie die Erlduterungen der Trainerin beziiglich ihrer eigenen Schmerzproble-
matik gewesen sein.

Die Teilnehmerinnen wurden schriftlich {iber das Randomisationsergebnis
informiert. Mit diesem Schreiben erhielten sie erstmals die EORTC-Fragebdgen
und wurden angehalten, sich zu den festgesetzten Blutentnahmezeitpunkten in
der Praxis einzufinden. Die EORTC-Fragebogen sollten ausgefiillt zur Blutab-
nahme mitgebracht werden. Die Krankenschwester war angehalten, die Blutab-
nahme nur durchzufiihren, wenn zuvor ein ausgefiillter Fragebogen abgegeben
worden war. Die Krankenschwester war nicht dariiber informiert, welcher Grup-
pe die Teilnehmerin zugeordnet worden war.

Die Teilnehmerinnen der MBSR-Gruppe erhielten die Telefon-Nummer der
MBSR-Trainerin und wurden gebeten, einen Termin fiir ein Telefoninterview zu
vereinbaren.

Die MBSR-Termine waren im Vorfeld festgelegt worden. Die Teilnehme-
rinnen der Sportgruppe (aktive Kontrollgruppe) hatten die Mdglichkeit zur Teil-
nahme an einer Sport-Selbsthilfegruppe und erhielten die Telefonnummer der
Leiterin dieser Gruppe.

Alle Studienteilnehmerinnen (EG und KG) hatten eine Mobil-Rufnummer
des Studienleiters (24h-Bereitschaft), die jederzeit fiir dringende Riickfragen zur
Verfligung stand.

Die Teilnehmerinnen wurden schriftlich iiber die Ergebnisse der Blutent-
nahme informiert. Das Notruf-Mobiltelefon des Studienleiters ist wihrend der
gesamten 16 Wochen von den Teilnehmerinnen der MBSR-Gruppe nicht genutzt
worden. Die Riickfragen kamen ausschlielich von Teilnehmerinnen der Sport-
gruppe (in 2 Fillen psychische Uberforderung in Anbetracht der sportlichen
Betitigung in einer Gruppe sowie in einem Fall Riickfragen zu Laborergebnis-
sen). Die Fragebogen (Zeitpunkte t1, t2 und t3) erhielten die Teilnehmerinnen

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.4. Prospektive Studie zur spirituellen Praxis bei Brustkrebspatientinnen 311

per Post zugeschickt. Sie konnten demnach in Ruhe und in einer beschiitzten
Umgebung ausgefiillt werden. Nach Abschluss der 4-monatigen Studienphase
erhielten alle Teilnehmerinnen als Dankeschon einen 10€-Geschenk-Gutschein
zugesandt (dieses Dankeschon nach Studienabschluss war den Teilnehmerinnen
vor der Einwilligung zur Studie nicht bekannt).

Nach Studienabschluss erfolgten keine weiteren Nachinterviews.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

312 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

3.5. Ergebnisse der experimentellen Studie: Deskriptive Statistik und
grafische Darstellung

Consort Flow Chart

Die folgende Abbildung erldutert anhand einer ,,Flow Chart™ den Rekrutierungs-
prozess:

CONSORT Flow Chart
Assessed for eligibility
(n=26)
E 5
g Excluded (n= 1)
£ Not meeting inclusion criteria
_ (n=1; younger < 50)
Refused to participate
(n=0)
Other reasons (n = 0)
Randomized (n = 25)
Allocated to intervention Allocated to intervention
“MBSR” (EG) “Moderate running
(n=10) training” (KG, active
g control) (n = 15)
£ Received allocated
g intervention (n = 10) Received allocated
= intervention (n = 15)
= Did ot receive allocated
intervention (n = 0) Did ot receive allocated
intervention (n = 0}
Lost to follow up Lost to follow up
s (n=0) (n=0)
= D intervention [ intervention
& (n=0) (n=2; switch from group
to single intervention)
- Analyzed (n=10) Analyzed (n=15)
3
g Excluded from analysis Excluded from analysis
< (n=0) 0=0)

Abb. 7: Consort Flow Chart

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.5. Ergebnisse der experimentellen Studie: Deskriptive Statistik und grafische Darstellung 313

Eine Teilnehmerin wurde von der Randomisation ausgeschlossen, da sie jiinger
als 50 Jahre war.

Bei der Sportgruppe wechselten zwei Teilnehmerinnen nach Riicksprache
mit der Studienleitung von einem Gruppentraining in ein Einzeltraining. Von
den 25 Teilnehmerinnen hat niemand die Studie abgebrochen.

Nach Randomisation in die beiden Gruppen Meditation (EG) sowie
Sport/Bewegung (KG, aktive Kontrollgruppe) ergab sich folgende Altersvertei-
lung:

Altersverteilung:

Nach Randomisation in zwei Gruppen ergab die Ermittlung der Altersverteilung
in den beiden Gruppen folgende Werte (siche Tabelle 2):

Meditation (EG) Sport/Bewegung (KG)
Anzahl 10 15
Mittelwert 64,2 62,9
Median 63 65
Minimum 55 50
Maximum 79 76
Standardabweichung 9,1 9,1

Tab. 2: Altersverteilung der beiden Studiengruppen ,,Meditation (EG)“ und
»Sport/Bewegung (KG)“

Eine gesonderte Erfassung der Schuldbildung und des beruflichen Werdegangs
der Teilnehmerinnen wurde nicht durchgefiihrt. Aus den Arztsprechstunden war
bekannt, dass die meisten Teilnehmerinnen im landwirtschaftlichen Bereich
gearbeitet hatten.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

314

3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

Kovarianzanalyse der Ergebnisse der physiologischen Parameter

Parameter** t1 t2 t1 12
Mittelwerte EG EG KG KG ANCOVA | Effektstirke
(und SD) (t1 als Ko- ®
variate)
Cortisol 304,2 318 279,867 228,533 F=4,252 1°=0,162
14 Uhr df=1
(SD) (109,309) | (102,177) |(151,394) |[(100,904) |p=0,051
(Gruppe)
Prolaktin 14 | 8,659 9,386 8,549 9,996 F=0,262 n*=0,012
Uhr df=1
(SD) (1,773) 2,1) (2,643) (4,078) p=0,614
(Gruppe)
Leukozyten 8,063 8,077 6,949 6,707 F=0,940 n*=0,041
df=1
(SD) (2,271) (2,494) (1,324) (1,021) p=0,343
(Gruppe)
Hiamatokrit 40,9 40,8 39,667 39,067 F=2,967 n*=0,119
df=1
(SD) (2,468) (2,358) (2,724) (2,081) p=0,099
(Gruppe)
Thrombozy- |236,3 239,9 2348 223,267 F=1,089 n?=0,047
ten df=1
(SD) (56,817) (58,113) | (57,937) |(57,103) |[p=0,308
(Gruppe)
Monozyten 7,71 7,64 7,94 8,373 F=0,977 n>=0,043
df=1
(SD) (2,346) (1,974) (2,065) (2,04) p=0,334
(Gruppe)

*Effektstirke bezogen auf Effekt des Faktors Gruppe

**Einheiten und Normwerte:

Cortisol 138 — 690 nmol/l, Prolaktin 4,79 — 23.3 pg/l;
Leukozyten 3,90 — 10,4 1001/1, Thrombozyten 176 — 391 100)/1; Himatokrit 0,36 — 0,48 bzw.

36 -48 Il;

1P 216.73.216.80, am 24.01.2026, 08:27:18.

tzter Inhalt.

mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.5. Ergebnisse der experimentellen Studie: Deskriptive Statistik und grafische Darstellung 315

Monozyten 4,00 — 12,0 % (Anteil an Gesamtleukozytenzahl)

Tab. 3: Kovarianzanalyse physiologische Parameter Messzeitpunkte t1 und t2.

Kommentar:

In der ANCOVA (Kovarianzanalyse mit t1 als Kovariate) ergeben sich Hinweise
auf einen klinischen Effekt beziiglich des Cortisolspiegels (Anstieg in der Medi-
tationsgruppe). Dies riihrt daher, dass der Cortisolspiegel in der Meditations-
gruppe im Verlauf leicht angestiegen und in der KG stéirker gefallen ist (siche
Tabelle Differenzen). Bei dem Prolaktinspiegel ergab sich kein messbarer Effekt
zwischen den Gruppen.

Physiologische Laborparameter an den Messzeitpunkten t1 und t2 (nach 8 Wo-
chen)

Auswertung der physiologischen Parameter (Differenzen zwischen den Mess-
zeitpunkten t1 und t2)

Gruppe
Meditation (EG) Sport (KG)
Mittelwert | Standardabweichung | Mittelwert | Standardabweichung

Cortisol Difference 13,80 166,6 -51,33 104,67
Prolaktin Difference ,73 1,97 1,31 3,09
Leuko Difference ,01 1,06 -,23 1,46
HK Difference -, 10 1,20 -,60 1,45
Thrombo Difference 3,60 28,37 -11,53 41,95
Mono Difference -,07 1,94 ,52 2,08

Tab 4: Differenzen der physiologischen Parameter Messzeitpunkte t1 und t2

Kommentar zu den Tabellen 3 und 4:

Es ergeben sich bei den physiologischen Parametern in dieser Darstellung keine
signifikanten Unterschiede.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

316 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

Hierbei ist zu beachten, dass ein im Verlauf ansteigender Cortisolwert auf
eine Stressreaktion hindeuten wiirde. Ein ansteigender Prolaktinwert im Zusam-
menhang mit einer Stressreaktion wire ein Hinweis auf eine erhohte Resilienz
(darauf deuten tierexperimentelle Untersuchungen hin). Das bedeutet, dass ein
erhohter Prolaktinwert im Zusammenhang mit Stress vermutlich fiir ,,mehr Ge-
sundheit® steht. Ein erhohter Cortisolwert allein muss nicht automatisch ,,weni-
ger Gesundheit” bedeuten, sondern kann auch positiv fiir eine Aktivierung des
Immunsystems sprechen. Insgesamt mufl darauf hingewiesen werden, dass fiir
eine detailliertere Bewertung des Cortisolspiegels ein Tagesprofil mit mindestens
3 Messwerten erforderlich gewesen wiére.

Erkldrende Vorbemerkungen zur Auswertung der EORTC-Fragebogen:

Gemél den Vorgaben in den Dokumenten ,,SCManualQLQ-C30“ sowie
»BR23 summary“ wurden die entsprechenden Skalenwerte der Fragebdgen fiir
beide Messzeitpunkte berechnet.

Bei den Skalen ist folgender Hinweis des Manuals zu beachten:

Die KenngroBen der EORTC-Fragebogen werden in einem Punktescore von 0 —
100 erfasst. Eine hohere Punktezahl steht demnach fiir ein groferes Ansprechen.

Bei den Funktionsskalen (zum Beispiel Lebensqualitit) bedeutet eine hohe
Punktzahl mehr Gesundheit.

Bei den Symptomskalen (zum Beispiel Brustschmerzen) bedeutet eine ho-
here Punktezahl dagegen mehr Probleme bzw. Beschwerden.

Also bedeutet ein hoher Wert bei den Funktionalskalen (z.B. ,,cognition®)
»etwas Gutes* im Sinne von ,,mehr Gesundheit®, bei den Symptomskalen (z.B.
,breast symptoms®) ,.etwas Schlechtes” im Sinne von ,,mehr Beschwerden oder
Schwierigkeiten®.

Anschliefend wurden fiir alle Werte (auch fiir die physiologischen Parame-
ter) die Differenzwerte (Zeitpunkt 2 — Zeitpunkt 1) berechnet.

Diese Werte reprisentieren die Verdnderung in den jeweiligen Parame-
tern/Skalen.

Ein positiver Wert bedeutet also, dass der gemessene Wert zum Zeitpunkt 2
hoher als derjenige zum Zeitpunkt 1 ist. Bei negativen Differenzwerten ist es
genau umgekehrt.

Abschliefend wurde per t-Test/U-Test iiberpriift, ob sich signifikante Un-
terschiede bzgl. der Differenzwerte zwischen den beiden Gruppen zeigen.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.5. Ergebnisse der experimentellen Studie: Deskriptive Statistik und grafische Darstellung 317

Auswertung der Differenzen der EORTC-Fragebogen zwischen Messzeitpunkten

tl und t2 (nach 8 Wochen)

Gruppe
Meditation (EG) Sport (KG)

Mittelwert| Standardabweichung| Mittelwert| Standardabweichungj
Quality of Life Difference 8,33 16,20 -,56 13,16
Physical functioning Difference | 2,67 12,65 ,89 9,04
Role functioning Difference ,00 22,22 3,33 12,91
Emotional functioning Differ-

5,83 9,66 11,67 18,85
ence
Cognitive functioning Difference| 1,67 19,95 -1,11 11,73
Social functioning Difference 11,67 28,38 5,56 26,48
Fatigue Difference -2,22 15,54 -2,22 15,26
Nausea and Vomiting Difference| ,00 ,00 -2,22 5,86
Pain Difference 6,67 32,58 2,22 16,51
Dyspnoea Difference -3,33 18,92 -4,44 21,33
Insomnia Difference 3,33 24,60 -13,33 24,56
Appetite loss Difference -3,33 24,60 -4,44 11,73
Constipation Difference 6,67 26,29 -4,44 17,21
Diarrhoea Difference ,00 ,00 -6,67 18,69
Financial Difficulties Difference | -10,00 16,10 -2,22 15,26
Body Image Difference 6,67 19,56 3,33 18,85
Sexual Functioning Difference | 4,76 8,13 1,19 17,86
Sexual Enjoyment Difference ,00 ,00 ,00 ,00
Future Perspective Difference 3,33 18,92 -11,11 29,99
Systemic Therapy Side Effects

-4,80 7,51 -1,90 8,40
Difference
Breast Symptoms Difference |9,17 12,08 -2,78 11,64
Arm Symptoms Difference 2,22 14,63 -5,56 14,40

P 2167321660, am 24012026, 08271 guschtter nhat,

8.
mit, 10r oder In KI-Systemen, Ki-Modellen od

ler Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828866645

318 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

Upset by Hair loss Difference ‘ -33,33 ‘ 47,14 ‘ -5,56 ‘ 13,61

Tab. 5: Differenzen der Symptom- und Funktionsskalen Messzeitpunkte t1 und
2

Kommentar:

Es ergeben sich Hinweise auf messbare Effekte bei ,Insomnia Difference” und
,,Breast Symptoms Difference” (mit Zunahme der Beschwerden in der Meditati-
onsgruppe, Abnahme in der Sport-Kontrollgruppe).

Auswertung und Kovarianzanalyse der Skalen mit Vergleich der Messzeitpunkte
tl und t2

Parameter t1 2 t1 2

Mittelwerte EG EG KG KG ANCOVA (t1 als Ko- Effektstirke*

(und SD) variate)

Quality of Life | 53,33 [ 61,67 |65,00 |64,44 |F=1,100df=1 n?=0,048

(SD) (16,29) | (18,92) | (21,41) | (21,47) | p= 0,306 (Gruppe)

Physical 71,33 | 74,00 |80,44 |81,33 |F=0,004df=1 n*=0,001

Functioning

(SD) (12,98) | (13,86) | (21,30) | (18,89) | p=0,951 (Gruppe)

Role 61,67 |61,67 |67,78 |71,11 |F=0,624 df=1 n*=0,028

Functioning

(SD) (17,66) |(24,91) | (34,20) | (26.33) | p = 0,438 (Gruppe)

Emotional 55,83 61,67 |[58,89 |70,56 |F=1,383df=1 n*=0,059

Functioning

(SD) (26,95) |(24,91) | (31,88) | (26,14) | p = 0,252 (Gruppe)

Cognitive 70,00 |71,67 |71,11 |70,00 |F=0,179 df=1 n*=0,008

Functioning

(SD) (30,23) | (26,12) | (31,16) | (32,85) | p= 0,677 (Gruppe)

Social 60,00 |71,67 |64,44 |70,00 |F=0,216df=1 n*=0,010

Functioning

(SD) (43,18) | (27,27) | (36,11) | (34,62) | p = 0,646 (Gruppe)

Fatigue 48,89 146,67 |38,52 |[36,30 |F=0,058 df=1 n*=0,003
(29,26) | (27,12) | (28,75) | (29,83) | p= 0,811 (Gruppe)

Nausea and 5,56 3,33 F=0,381 df=1 n*=0,017

Vomiting

(SD) (17,44) | (12,91) | p = 0,544 (Gruppe)

Pain 38,33 45,00 |36,67 |38,89 |F=0,308df=1 n*=0,014

(SD) (24,91) | (30,48) | (32,24) | (27,94) | p = 0,585 (Gruppe)

Dyspnoea 23,33 20,00 |33,33 |28,89 |F=0,090df=1 n*=0,004

(SD) (22,50) | (28,11) | (37,80) | (27,79) | p = 0,768 (Gruppe)

Insomnia 56,67 [60,00 |[57,78 |44,44 |F=2,792 df=1 1n’=0,113

(SD) (38,65) | (37,84) | (36,66) | (39,17) | p= 0,109 (Gruppe)

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.5. Ergebnisse der experimentellen Studie: Deskriptive Statistik und grafische Darstellung

319

Appetite loss | 20,00 16,67 11,11 6,67 F=0,262 df=1 n*=0,012
(SD) (35,83) [(36,00) | (24,12) | (18,69) [ p= 0,614 (Gruppe)

Constipation | 13,33 20,00 (22,22 (17,78 |F=1,113 df=1 1>=0,048
(SD) (32,20) | (35,83) |(27,22) | (24,77) | p = 0,303 (Gruppe)

Diarrhoea 3,33 3,33 6,67 0,00 F=2,391 df=1 1n>=0,098
(SD) (10,54) {(10,54) | (18,69) | (0,00) |p=0,136 (Gruppe)

Financial 30,00 |20,00 |26,67 |(24,44 |F=1,502 df=1 n>=0,064
Diffuculties (42,89) |(32,20) | (38,21) | (38,76) | p = 0,233 (Gruppe)

(SD)

Body Image 52,50 [59,17 [62,78 |66,11 |F=0,078 df=1 n*=0,004
(SD) (35,15) [ (35,67) | (36,31) | (37,86) | p = 0,782 (Gruppe)

Sexual 77,08 |78,57 |72,22 |76,19 |F=0,285 df=1 n*=0,016
Functioning

(SD) (30,78) | (31,50) | (33,73) | (25,08) | p = 0,600 (Gruppe)

Sexual 66,67 66,67 |50,00 |66,67 |Nichtberechenbar—zu

Enjoyment wenig Fille

(SD) (47,14) | (47,14) | (43,03) | (27,22)

Future 50,00 |[53,33 |[46,67 |35,56 |F=2,427df=1 n*=0,099
Perspective

(SD) (28,33) [(32,20) | (41,40) | (36,66) | p= 0,134 (Gruppe)

Systemic Ther-| 34,76 29,96 27,94 |[26,03 |F=1,043 df=1 1>=0,045
apy

Side Effects (19,83) |(22,07) | (14,94) | (17,90) | p = 0,318 (Gruppe)

(SD)

Breast Symp- | 15,83 25,00 |[25,00 (22,22 |F=4,663 df=1 n*=0,175
toms

(SD) (19,02) |(19,25) | (21,13) | (21,52) [ p = 0,042 (Gruppe)

Arm Symp- 33,33 35,56 |37,04 |31.48 |[F=1,610df=1 1n>=0,068
toms

(SD) (29,63) |(30,45) | (27,11) | (21,99) [ p = 0,218 (Gruppe)

Upset by Hair | 67,67 22,22 |61,11 |[41,67 |F=1,812df=1 1n°=0,266
loss

(SD) (38,49) | (38,97) | (42,72) | p = 0,236 (Gruppe)

*Effektstirke bezogen auf den Effekt des Faktors Gruppe

Tab. 6: Kovarianzanalyse Symptom- und Funktionsskalen Messzeitpunkte tl

und t2.

Kommentar:

In der Kovarianzanalyse ergeben sich signifikante Unterschiede bei den Brust-
symptomen (Brustschmerzen) mit Zunahme der Beschwerden in der Meditati-
onsgruppe (EG) im Vergleich zur Sport/Bewegungsgruppe (KG), bei der sich
eine sehr geringe Verbesserung zeigte.

1P 216.73.216.80, am 24.01.2026, 08:27:18. geschiitzter Inhalt.

mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828866645

320 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

Die entsprechende Effektstirke n? bezogen auf Varianz der Gruppe betrigt
0,175;

P = 0,042. Hieraus lasst sich ein deutlicher, signifikanter klinischer Effekt
ableiten.

Bei den Schlafstorungen ergeben sich Hinweise auf einen klinischen Effekt
mit geringfiigiger Zunahme der Beschwerden in der Meditationsgruppe bei
gleichzeitiger deutlicher Verbesserung in der Kontrollgruppe (Effektstirke n2:
0,113). Dieser Effekt ist b nicht signifikant (p=0.11).

Somit wire hier bei groBerer Stichprobe ein signifikanter Effekt zu erwarten
gewesen.

Auswertung der Differenzen der EORTC-Fragebogen zwischen Messzeitpunkten
tl und t3

Gruppe
Meditation (EG) Sport (KG)
Mittelwert Standardabweichung Mittelwert Standardabweichung

Quality of
Life Differ- | 3,3 24,6 -,6 16,5
ence
Physical
functioning | 6,0 16,2 4 11,4
Difference
Role func-
tioning -1,7 26,6 5,6 20,6
Difference
Emotional
functioning | -1,7 7,7 5,0 24,6
Difference
Cognitive
functioning | 8,3 23,9 -5,6 15,0
Difference
Social func-
tioning 5,0 26,1 5,6 224
Difference
Fatigue
Difference -1,1 14,3 -3,7 13,1
Nausea and
Vomiting 3,3 10,5 2,2 16,5
Difference
Pain Differ- | ; 5 31,2 33 20,1
ence
Dyspnoea
Difference | ** 13,7 -6.7 25,8
Insomnia
Difference 0 15,7 -8,9 26,6

IP 216.73.216.80, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.

untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.5. Ergebnisse der experimentellen Studie: Deskriptive Statistik und grafische Darstellung 321

Appetite
loss Differ- | 3,3 24,6 -6,7 22,5
ence
Constipation
Difference
Diarrhoea
Difference
Financial
Difficulties |,0 15,7 7,1 19,3
Difference
Body Image
Difference
Sexual
Functioning | ,0 21,5 6,0 15,5
Difference
Sexual
Enjoyment |-16,7 23,6 ,0 ,0
Difference
Future
Perspective | 6,7 14,1 2,2 23,5
Difference
Systemic
Therapy
Side Effects
Difference
Breast
Symptoms | 5,8 11,1 39 19,4
Difference
Arm Symp-
toms Differ- | -3,3 21,6 4.4 15,6
ence
Upset by
Hair loss -33.3 -8,3 16,7
Difference

10,0 27,4 -6,7 25,8

6,7 14,1 -4.4 21,3

Tab. 7: Differenzen der Symptom- und Funktionsskalen Messzeitpunkte t1 und t3

Kommentar:

Die zum Messzeitpunkt t2 festgestellten Unterscheide zwischen den Gruppen
EG (Meditation) und KG (Sport) bei Brustschmerzen und Schlafstérungen sind
zum Messzeitpunkt t3 nicht mehr feststellbar.

Es lassen sich keine signifikanten Unterschiede nachweisen (t-Test).

Im Wilcoxon-Test ergeben sich messbare Unterschiede im Vergleich der
Gruppen EG (Meditation) und KG (Sport) beziiglich der Funktionsskala ,,Cogni-
tive Functioning®. (p = 0.026).

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

322 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

Kovarianzanalyse mit Auswertung der Skalen und Vergleich der Messzeitpunkte
tl und t3

Parameter t1 t3 t1 t3
Mittelwerte EG EG KG KG ANCOVA (t1 als Kovari- | Effektstirke*
(und SD) ate)
Quality of Life |53,3 56,7 65,0 65,6 | F=0,010df=1 1?=0,001
(SD)

(16,3) |(26,6) | (21,4) {(20,9) | p=0,919 (Gruppe)
Physical 71,3 71,3 80,4 80,9 |F=0,276 df=1 n?=0,012
Functioning
(SD) (13,0) | (15,8) |(21,3) | (18,7) | p= 10,610 (Gruppe)
Role 61,7 60,0 67,8 73,3 | F=1,324 df=1 n%=0,057
Functioning
(SD) (17,7) 1(29,6) |(34,2) |(24,2) | p= 10,262 (Gruppe)
Emotional 55,8 54,2 58,9 63,9 | F=0,864 df=1 n?=0,038
Functioning
(SD) (26,9) |(26,7) |(31,9) |(32,5) | p=0,363 (Gruppe)
Cognitive 70,0 78,3 71,1 65,6 |F=3,322df=1 1n>=0,131
Functioning
(SD) (30,2) [(23,6) |(31,2) |(34,2) | p= 10,082 (Gruppe)
Social 60,0 65,0 64,4 70,0 | F=0,043 df=1 n?=0,002
Functioning
(SD) (43,2) |1(32,8) [(36,1) |(36,3) | p=0,838 (Gruppe)
Fatigue 48,9 47,8 38,5 34,8 | F=0,552 df=1 n%=0,024
(SD) (29,3) |(28,2) |(28,8) |(27,8) | p= 10,465 (Gruppe)
Nausea and ,0 33 5,6 33 F=0,073 df=1 n>=0,003
Vomiting
(SD) (,0) (10,5 [(17,4) 1(9,3) |p=0,790 (Gruppe)
Pain 38,3 41,7 36,7 40,0 | F=0,003 df=1 1?=0,001
(SD) (24,9) 1(28,6) [(32,2) |(31.4) | p=10,954 (Gruppe)
Dyspnoea 23,3 23,3 33,3 26,7 |F=0,206df=1 p=0,654 | n>=0,009
(SD) (22,5) | (27,4) [(37,8) |(33.8) | (Gruppe)
Insomnia 56,7 56,7 57,8 48,9 | F=0,861 df=1 n*=0,038
(SD) (38,7) | (41,7 [(36,7) (39,6) | p=0,363 (Gruppe)
Appetite loss 20,0 23,3 11,1 4.4 F=2,323 df=1 n>=0,096
(SD) (35,8) |(4L,7) |(24,1) | (11,7) | p= 0,142 (Gruppe)
Constipation 13,3 23,3 22,2 15,6 |F=1,733 df=1 n*=0,073
(SD) (32,2) | (3L,6) [(27,2) [(21,3) | p=10,202 (Gruppe)
Diarrhoea 33 10 6,7 2,2 F=1,939 df=1 n*=0,081
(SD) (10,5) (22,5 [(18,7) [(8,6) |p=0,178 (Gruppe)
Financial 30,0 30,0 26,7 28,6 | F=0,702 df=1 n?=0,032
Diffuculties
(SD) (42,9) |1(36,7) [(38,2) {(38,9) | p=0,412 (Gruppe)
Body Image 52,5 53,9 62,8 66,7 | F=0,301 df=1 n*=0,013
(SD) (35,1) 1(32,3) [(36,3) [(36,2) | p=10,589 (Gruppe)
Sexual 77,1 77,1 72,2 81,0 |F=1,341df=1 n%=0,069
Functioning
(SD) (30,8) |(19,8) [(33,7) [(24,3) | p=10,262 (Gruppe)

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.5. Ergebnisse der experimentellen Studie: Deskriptive Statistik und grafische Darstellung 323

Sexual 66,7 44,4 50,0 50,0 | F=2,400 df=1 n*=0,545%*
Enjoyment**

(SD) (47,1) |(19,2) [ (43,0) |(43,0) | p=0,261 (Gruppe)

Future 50,0 56,7 | 46,7 48,9 | F=0,373 df=1 n*=0,017
Perspective

(SD) (28,3) | (31,6) [(41,4) [(39,6) | p=0,548 (Gruppe)

Systemic Ther- | 34,8 33,3 27,9 27,0 |[F=0,015 df=1 n*=0,001
apy

Side Effects

(SD) (19,8) 1(19,0) {(14,9) [(19,3) | p=0,904 (Gruppe)

Breast Symp- 15,8 21,7 25,0 28,9 | F=0,005 df=1 n*=0,001
toms

(SD) (19,0) |(22,3) [ (21,1) [(24,6) | p= 0,942 (Gruppe)

Arm Symptoms | 33,3 30,0 37,0 41,5 | F=1,494 df=1 n*=0,064
(SD) (29,6) 1(29,7) |(27,1) [(25,7) | p=0,234 (Gruppe)

Upset by Hair | 66,7 33,3 61,1 53,3 | F=1,143 df=1 1n*=0,364%**
loss p = 0,397 (Gruppe)

(SD) (0) (0 1(39.0) [(47.1)

* Effektstirke bezogen auf den Effekt des Faktors Gruppe
** Diese Frage wurde von nur 2 Frauen der Meditationsgruppe und 4 Frauen der
Sportgruppe beantwortet, das Ergebnis ist somit nicht verwertbar
**% Diese Frage wurde nur von 2 Frauen der Meditationsgruppe und 6 Frauen der
Sportgruppe beantwortet, das Ergebnis ist somit nicht verwertbar

Tab. 8: Kovarianzanalyse Symptom- und Funktionsskalen Messzeitpunkte tl
und t3.

Kommentar:

Die zum Messzeitpunkt t2 nach 8 Wochen festgestellten Unterschiede beziiglich
Brustbeschwerden und Schlafstérungen sind nach 16 Wochen nicht mehr festzu-
stellen.

Es ergeben sich aber Hinweise auf eine Verbesserung der Kognition bei der
Meditationsgruppe (Effektstirke n?: 0,131) wihrend sich gleichzeitig die KG
leicht verschlechtert. Dieser Effekt ist nicht signifikant (p =0.082).

Der Wilcoxon-Test deutet aber auf signifikante Unterschiede im Vergleich
der Gruppen EG und KG bei der Funktionsskala ,,Cognitive Functioning™ (p =
0.026) hin.

Die Beurteilung des ,,Cognitive Functioning® bezieht sich im Manual der
EORTC auf die Fragen Nr. 20 und Nr. 25 des EORTC-Fragebogens QLQ-C30
(Version 3.0).

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

324 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

Die Fragen 20 und 25 (Cognition) des Fragebogens sind im Folgenden auf-
gefiihrt und sollen verdeutlichen, auf welche Weise mittels der EORTC-
Fragebogen die kognitive Funktion erfasst wird:

Nr. 20: Hatten Sie Schwierigkeiten sich auf etwas zu konzentrieren,
z.B. auf das Zeitungslesen oder das Fernsehen?

Nr. 25: Hatten Sie Schwierigkeiten, sich an Dinge zu erinnern?
Die aufgefiihrten Fragen zur kognitiven Funktion sind demnach sehr
einfach und konkret auf den Alltag bezogen.

Grafische Darstellung der Lebensqualitit im Gruppenvergleich zwischen den
Zeitpunkten t1, t2 (8 Wochen) und t3 (16 Wochen)

Gruppe

I Meditation

100,004 [ Sport

80,00

60,00

40,007

Mittelwert Quality of Life

20,009

0,00 T T T
1 t2 t3

Zeitpunkt

Fehlerbalken: +/- 1 SE

Abb. 8: Vergleich der Lebensqualitét im Verlauf von 16 Wochen

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.5. Ergebnisse der experimentellen Studie: Deskriptive Statistik und grafische Darstellung 325

Kommentar:

In der Meditationsgruppe (EG) deutet sich eine Verbesserung der Lebensqualitét
nach 8 Wochen an, die nach 16 Wochen wieder abnimmt. Die Ergebnisse sind
statistisch nicht signifikant.

Grafische Darstellung der Kognition (cognitive functioning) im Gruppenver-
gleich zwischen den Zeitpunkten tl, t2 (8 Wochen) und t3 (16 Wochen)

Gruppe

I Meditation

100,00 Sport

80,00

60,001

40,004

Mittelwert Cognitive functioning

20,009

0,00 T T T
t 2 t3

Zeitpunkt

Fehlerbalken: +/- 1 SE

Abb. 9: Vergleich des ,,Cognitive Functioning® im Verlauf von 16 Wochen.

Kommentar:

In der Meditationsgruppe (EG) ergibt sich eine Verbesserung der Kognition nach
16 Wochen (8 Wochen nach Beendigung des MBSR-Trainings). Die Ausgangs-
lage war zum Zeitpunkt t1 fiir beide Gruppen (Meditation bzw. Sport) gleich.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

326 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

Grafische Darstellung der Brustschmerzen (Breast symptoms) im Gruppenver-
gleich zwischen den Zeitpunkten t1, t2 (8 Wochen) und t3 (16 Wochen)

Gruppe

I Meditation

40,00 I Sport

30,007

20,00

Mittelwert Breast Symptoms
|
[

10,00 —

0,00 T T T
1 2 3

Zeitpunkt
Fehlerbalken: +- 1 SE

Abb. 10: Vergleich der Brustsymptome im Verlauf von 16 Wochen

Kommentar:

Bei der Meditationsgruppe ergibt sich nach 8 Wochen eine Zunahme der Brust-
beschwerden. Die ANCOVA hat gezeigt, dass es hier einen signifikanten Unter-
schied zwischen den Gruppen gibt. An den Messzeitpunkten t1 und t3 sind die
Mittelwerte in der Sportgruppe (KG) hoher als die der Meditationsgruppe.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
....... qt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.5. Ergebnisse der experimentellen Studie: Deskriptive Statistik und grafische Darstellung 327

Grafische Darstellung der Schlafstérungen (Insomnia) im Gruppenvergleich
zwischen den Zeitpunkten t1, t2 (8§ Wochen) und t3 (16 Wochen)

Gruppe

I Meditation

80,00 I Sport

60,00

40,00

Mittelwert Insomnia

20,00

0,00 T T T
t1 t2 t3

Zeitpunkt
Fehlerbalken: +- 1 SE

Abb. 11: Vergleich der Schlafstérungen im Verlauf von 16 Wochen

Kommentar:

Die Schlafstérungen nehmen bei der Meditationsgruppe (EG) leicht zu und sind
insgesamt hoher als in der Sportgruppe (KG, Kontrollgruppe). Die Effektstirke
n? (0,113) deutet in der deskriptiven Statistik auf einen klinischen Effekt zwi-
schen den Gruppen zu t2 unter Korrektur des Ausgangsunterschiedes zu tl
(Kovariate t1) hin, so dass davon ausgegangen werden kann, dass eine grofere
Stichprobe zu signifikanten Effekten zu den Zeitpunkten t1 und t2 gefiihrt hitte.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

328 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

3.6. Erlduternde Zusammenfassung der Studienergebnisse

In diesem Kapitel sollen die wichtigsten Studienergebnisse nochmals zusam-
mengefasst dargestellt werden. Zusétzlich sollen aber auch die Erfahrungen und
Eindriicke der MBSR-Trainerin in die Ergebnispriasentation einflieen.

Das 8-wochige Achtsamkeitstraining beginnt mit Vorgesprichen, die die
MBSR-Trainerin mit jeder Teilnehmerin fiihrt. Aus dem Gespriachsprotokoll
(siche Anlage) ldsst sich auf die Situation und die Erwartung der Teilnehmerin-
nen schlieBen. Diese Ausgangssituation diirfte zumindest teilweise auf alle 25
Teilnehmerinnen zutreffen.

\Beschwerden der Teilnehmerinnen ,,... die Nebenwirkungen der Aromata-
vor Beginn des Trainings sehemmer seien sehr unangenehm und
dullerten sich in starker Unruhe, korper-
lichen Missempfindungen wie Kilte,
Taubheit der Finger oder Fiile und

Schlafstérungen.*
[Erwartungen der ,,... Kurs als letztes Mittel, etwas fiir
Teilnehmerinnen sich zu tun, so ginge es nicht weiter, es
miisse etwas passieren‘
Wiinsche und Sehnsiichte der ,,... Viele wiinschen sich eine Reduzie-
Teilnehmerinnen rung dieser Symptome und ein Wieder-

herstellen ihres alten Lebens*

Tab. 9: Auszug aus dem Protokoll der MBSR-Trainerin K. Hensel (siche Anla-
ge)

Aus dem Gespriachsprotokoll wird deutlich, dass die Patientinnen sehr an der
medikamentdsen antihormonellen Therapie leiden und sich ihr fritheres Leben
zuriickwiinschen.

Die Erwartungen an das Training sind sehr hoch. Insbesondere scheint die
Erwartungshaltung zu bestehen, dass sich die kdrperlichen Beschwerden redu-
zieren lassen.

Aus den Vorgespriachen ergab sich bei der MBSR-Trainerin der Eindruck,
dass sich viele Frauen ins tdgliche Funktionieren fliichten, ohne sich dabei zu
sptiren, [...], und dass sie ihre Lebensfreude vermissen wiirden und depressiv
seien.

476  Vgl. Protokoll der MBSR-Trainerin K. Hensel, Anlage.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.6. Erlduternde Zusammenfassung der Studienergebnisse 329

Im Hinblick auf die Ausgangssituation zeigte sich bei der MBSR-Trainerin
eine gewisse Skepsis, ob sich durch ein Achtsamkeitstraining eine positive Ver-
dnderung fiir diese Frauen erreichen ldsst. Sie machte deshalb die Teilnehmerin-
nen darauf aufmerksam, dass das Training nicht dazu diene, ein altes Leben
wiederherzustellen.

Im Rahmen der Studie nahmen 10 Frauen an einem Achtsamkeitstraining
(Gruppe Meditation ,,EG*) und 15 Frauen an einem Bewegungstraining (Gruppe
Sport ,,KG*) teil. Die Frauen erhielten die Fragebdgen vor und nach dem 8-
wochigen Training.

Beziiglich der Resultate im Einzelnen zeigte sich, dass sich Hinweise fiir
(signifikante) klinische Effekte in folgenden Bereichen darstellen lassen:

Physiologische Parameter: nachmittéglicher Cortisol-Spiegel
Bei den Symptom-Skalen: Bereich Schlafstérungen

Bereich Brustsymptome
Bei den Funktionsskalen: Bereich Kognition

Es lieBen sich keine Effekte beziiglich des nachmittdglichen Prolaktionspiegels
zeigen.

Bei der Lebensqualitit deutet sich bei der Meditationsgruppe eine Verbes-
serung durch das 8- im Vergleich zum Ausgangswert an. Dieser Effekt ist nicht
signifikant. Die Kovarianzanalyse beziiglich der Lebensqualitit (Vergleich
Messzeitpunkte t1 und t2) ergab eine Effektstidrke von n?=0,048, so dass vermu-
tet werden kann, dass auch bei einer groBeren Stichprobe keine signifikanten
positiven Effekte beziiglich der Lebensqualitdt festgestellt worden wéren.

Bei der Sportgruppe (KG) war die Lebensqualitdt im Verlauf von 16 Wo-
chen weitgehend konstant. Das 8-wochige Training ergab in keiner der beiden
Gruppen eine signifikante Verdnderung der Lebensqualitit.

Bei den physiologischen Parametern zeichnet sich in der Kovarianzanalyse
bei der Erfassung der Differenzen der nachmittiglichen Cortisolspiegel (Blutse-
rum) ein deutlicher klinischer Effekt zugunsten eines hoheren Cortisolspiegels in
der Meditationsgruppe nach 8 Wochen (Effektstirke n?>=0,162) ab. Dies bedeu-
tet, dass vermutlich eine groBere Stichprobe einen signifikanten Unterschied der
Gruppen ergeben hitte.

Zum Cortisolspiegel ist kritisch anzumerken, dass eine einmalige Messung
problematisch ist. Die Cortisolausschiittung unterliegt einer zirkadianen (pulsati-
len) Rhythmik mit Spitzenwerten in den Morgenstunden. Eine Einzelmessung ist
daher in der Regel nur bedingt geeignet, verldssliche Aussagen machen zu kon-
nen. Hierfiir wére ein Cortisoltagesprofil (mit mindestens 3 Messwerten pro Tag)
erforderlich gewesen. Da dies in dem durchgefiihrten Studiensetting nicht reali-

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

330 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

sierbar schien, erfolgten die Cortisolmessungen als Einzelmessung am frithen
Nachmittag, um auf diese Weise eine gewisse Vergleichbarkeit gewahrleisten zu
konnen. Auffillig waren im Allgemeinen bei allen Frauen die relativ hohen
nachmittéglichen Cortisolwerte, was auf eine permanente Stressbelastung hin-
deuten konnte. Insgesamt waren die Cortisolwerte aber bei allen Studienteilneh-
merinnen noch im Normbereich, so dass es sich bei dem Cortisolanstieg in der
Meditationsgruppe nach 8 Wochen um keine pathologischen Verdnderungen
handelt. Die Verdnderungen bewegen sich bei allen Frauen innerhalb des Norm-
bereiches.

Im Hinblick auf die in der Kovarianzanalyse festgestellte Effektstirke er-
scheint jedoch ein Ansprechen des CRH-Systems und damit der Cortisolaus-
schiittung im Zusammenhang mit dem Achtsamkeitstraining naheliegend.

Die Erfassung des Prolaktinspiegels ergab im Verlauf keine signifikanten
Verdnderungen und in der Kovarianzanalyse auch keine Hinweise fiir sich an-
deutende klinische Effekte. Auch eine grofere Stichprobe hitte demnach ver-
mutlich in Bezug auf die Messung der Prolaktinspiegel zu keinen signifikanten
Unterschieden gefiihrt.

Bei der statistischen Auswertung der Symptomskalen konnten in der Kova-
rianzanalyse deutliche klinische Effekte bei der Erfassung von Schlafstérungen
sowie von Brustsymptomen gemessen werden. In der Meditationsgruppe ergab
sich nach 8 Wochen Achtsamkeitstraining ein Anstieg der Schlafstdrungen so-
wie der Brustsymptome. Bei den Brustsymptomen war der Effekt trotz der klei-
nen Stichprobe signifikant (p = 0,042). Diese Effekte sind nach 16 Wochen nicht
mehr festzustellen. Die folgende Tabelle soll einen Uberblick iiber die ermittel-
ten Effektstdrken im Gesamtzeitraum geben:

Nach 8 Wochen  [Nach 16 Wochen
(t2) (t3)

Insomnia Effektstirke n? n*= 0,113 n*= 0,038

Breast Symptoms  |[Effektstirke n? n*= 0,175 n*= 0,001

Tab. 10: Verlauf der Effektstirken bei den Symptomskalen “Insomnia” bzw.
,,Breast symptoms*

Effektstiarken iiber 0,1 deuten auf groBe klinische Effekte hin. Die Tabelle 9
zeigt, dass sich die nach 8 Wochen gemessenen Effekte nach 16 Wochen nicht
mehr nachweisen lassen.

Das 8-wdchige Meditations- bzw. Bewegungstraining hatte keinen Einfluss
auf die Nebenwirkungen der Aromatasechemmertherapie (Gelenk-, Glieder- und
Muskelschmerzen).

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.6. Erlduternde Zusammenfassung der Studienergebnisse 331

Bemerkenswert erscheint die signifikante Zunahme von Brustschmerzen im
Zusammenhang mit dem Achtsamkeitstraining. Hierbei handelt es sich um einen
deutlichen klinischen Effekt, der 8 Wochen nach dem Training nicht mehr fest-
zustellen ist. Das Achtsamkeitstraining kann somit durch die verstérkte betrach-
tende Hinwendung zu einem erkrankten Organ dazu fithren, dass dieses Organ
verstirkt in Form von Beschwerden und Schmerzen wahrgenommen wird.

Die Vorstellung, ein 8-wdchiges Achtsamkeitstraining konne in erster Linie
der Linderung von korperlichen Beschwerden und Schmerzen dienen, erwies
sich in dieser Studienkonstellation als unzutreffend.

Bei den Funktionsskalen ergaben sich zwischen den Messzeitpunkten tl
und t2 (8 Wochen) keine signifikanten Unterschiede zwischen den Gruppen.
Durch die Kovarianzanalyse konnten keine Hinweise auf mdogliche klinische
Effekte festgestellt werden.

8 Wochen nach Beendigung des Achtsamkeitstraining (Messzeitpunkt t3;
16 Wochen ab Beginn) ergibt sich jedoch in der Kovarianzanalyse ein deutlicher
klinischer Effekt beziiglich einer Verbesserung der kognitiven Funktion in der
Meditationsgruppe. Dies belegt der Anstieg der Effektstirke. Die Anderungen
ergeben sich aus der unten dargestellten Tabelle 10.

nmach 8 Wochen  |nach 16 Wochen
(t2) (t3)

Cognition Function- |[Effektstarke n? n?= 0,008 n*= 0,131

ing

Tab. 11: Effektstirke in Bezug auf ,,Cognition functioning® nach 8 bzw. 16 Wo-
chen.

Zusammenfassend ldsst sich feststellen, dass sich ein Achtsamkeitstraining in
dieser Konstellation (Frauen mit Brustkrebs unter Aromatasehemmertherapie)
nicht zur Linderung der nebenwirkungsbehafteten medikamentdsen Therapie
oder der krankheitsbedingten Beschwerden eignet. Es ergaben sich aber Hinwei-
se fiir eine gesteigerte Aufmerksamkeit und eine Erhdhung der Konzentrations-
fahigkeit. Diese Effekte entsprechen nicht den Erwartungen, die die Teilnehme-
rinnen in den Vorgesprachen geduflert haben.

Das Protokoll der MBSR-Trainerin verdeutlicht die immer wiederkehrenden

Problemfelder wihrend des 8-wdchigen Achtsamkeitstrainings*’:

477  Vgl. Protokoll der MBSR-Trainerin K. Hensel, Anlage.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

332 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

- Verteidigung subjektiv bewdhrter Denk- und Handlungsstrategien

- Gefangensein in den eigenen Gedanken (Bewerten der eigenen Gedan-
ken)

- Wunsch, etwas bewirken zu wollen

- Leistungsdruck

- Nicht akzeptieren kdnnen, dass es nur darum gehe, den Moment so an-
zunehmen wie er ist

- Zweifel an der Methode

- Gedankenkarussel und geistige Unruhe

- Grofie Widerstdnde, sich mit dem Handbuch auseinanderzusetzen:
dass es Zeit und Konzentration brauchen wiirde, um tiberhaupt zu ver-
stehen, was da drin steht, ... (Auszug aus dem Protokoll).

EORTC-Fragebogen: Fragen zur Sexualitit

Die von der EORTC fiir Brustkrebspatientinnen entworfenen Fragen zur Le-
bensqualitdt (Fragebogen EORTC QLQ-BR23) enthalten auch 3 Fragen zur
Sexualitdt. Die Teilnehmerinnen waren ausdriicklich darauf hingewiesen wor-
den, dass die Beantwortung von Fragen freiwillig ist. Problematische Fragen
konnen unbeantwortet gelassen werden. Dies war ausschlieBlich bei Fragen zur
Sexualitéit der Fall.

Die Frage Nr. 46 (Frage nach Freude an Sex) zum Beispiel wurde von 19
von 25 Frauen nicht beantwortet. Eine statistische Auswertung dieser Frage war
daher nicht mdoglich.

In der folgenden Tabelle soll das Antwortmuster beziiglich der Fragen zur
Sexualitit ndher dargestellt werden:

Frage Meditationsgruppe (EG) Sport/Bewegungsgruppe (KG)
10 Frauen 15 Frauen
Nr. 44 Keine Antwort: 2 | Uberhaupt nicht: 7
Wie sehr waren Sie an Sex | Uberhaupt nicht: 4 | Wenig: 3
interessiert? Wenig: 3 | MaBig: 4
MiBig: 1 | Sehr: 1
Nr. 45 Keine Antwort: 3 | Uberhaupt nicht: 9
Wie sehr waren Sie sexuell | Uberhaupt nicht: 5 | Wenig: 2
aktiv? MaBig: 1 | MaBig: 3
Sehr: 1 | Sehr: 1

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.7. Reflektivitit 333

Nr. 46 Keine Antwort: 8 | Keine Antwort: 11
Nur ausfiillen, wenn Sie Wenig: 1 | Uberhaupt nicht: 1
sexuell Sehr: 1 | MaBig: 1
aktiv waren: Sehr: 1
Wie weit hatten Sie Freude

an Sex?

Tab. 12: Antwortmuster zu den Fragen {iber die Sexualitit.

Das Antwortmuster bei den Fragen zur Sexualitit deutet darauf hin, dass dieser
Bereich entweder keine Bedeutung mehr hat oder ausgeblendet wird. GroBes
Interesse an Sex bestand nur bei einer Teilnehmerin, wenig oder méBiges Inte-
resse gaben 11 Frauen an.

Das Antwortmuster deutet darauf hin, dass die Teilnehmerinnen die groBten
Hemmnisse bei der Beantwortung der Fragen zur Sexualitdt hatten. Alle anderen
Fragen waren nahezu vollstindig beantwortet worden.

3.7. Reflektivitit

Studien zu MBSR bei Krebspatienten erfolgen in der Regel mit Teilnehmern
einer bestimmten sozialen Schicht (Mittel- oder Oberschicht, Bildungsbiirger).
Das hier durchgefiihrte Studienprojekt richtete sich an Frauen, die groftenteils
nicht die Mittel gehabt hétten, einen MBSR-Kurs (Kosten ca. 300 €, Kranken-
kassenzuschlag ca. 70 €) zu bezahlen. Die Frauen waren in der ehemaligen DDR
gro3 geworden. Mehrere Frauen waren ehemalige LPG-Arbeiterinnen. Insofern
war das Studienprojekt experimentell und vollig neu. Von daher hatte ich Be-
denken, ob das gewihlte Verfahren auf diese Patientengruppe anwendbar ist. Um
aber eine Vergleichbarkeit mit anderen Studien zu ermdéglichen, hatte ich mich
entschlossen, die Vorgaben des 8-wdchigen MBSR-Curriculums einzuhalten und
bei der Evaluation dieselben Fragebdgen zu benutzen, die bei den klinischen
Studien zur Erfassung der Lebensqualitit herangezogen werden.

Als sehr hilfreich erwies sich, dass ich als Arzt und Studienleiter nicht in
die Trainings involviert war. Dadurch konnte eine gewisse Neutralitdt gewahrt
bleiben. Ich stand den Teilnehmerinnen aber in Form eines ,,Notruftelefons* zur
Verfiigung. Jede Teilnehmerin hitte die Moglichkeit gehabt, sich bei Problemen
und Fragen direkt an mich zu wenden.

In der Rekrutierungsphase war aufgefallen, dass viele Patienten, die sich
mit ihrem Schicksal abgefunden hatten, aus meiner Sicht aber mit ihren Lebens-
umstidnden unzufrieden waren, nicht zur Studienteilnahme entschlieen konnten.
Die teilnehmenden Frauen waren somit innerhalb der Gesamtgruppe aller Frauen

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

334 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

unter Aromatasehemmertherapie eine nicht-reprasentative Minderheit. Es waren
jene Frauen, die noch geniigend Motivation und Antrieb hatten, ihre Lebenssi-
tuation dndern zu wollen. Es zeichnete sich somit bereits wihrend der Rekrutie-
rung ab, dass die Zahl der Teilnehmerinnen nicht ausreichen wiirde, drei Grup-
pen (Meditationsgruppe, Sportgruppe (aktive Kontrolle) sowie (nicht-aktive)
Kontrollgruppe) zu bilden. Fiir manche Frauen wire es auch nicht akzeptabel
gewesen, im Rahmen einer nicht-aktiven Kontrollgruppe an der Studie teilzu-
nehmen. Bei allen teilnehmenden Frauen bestand der dringende Wunsch, nicht
weiter warten zu wollen, sondern an der derzeitigen Situation etwas zu dndern.

Im Rahmen einer Informationsveranstaltung hatten sich die MBSR-
Trainerin und die Leiterin der Sportselbsthilfegruppe den Interessierten vorge-
stellt. Die Leiterin der Sportselbsthilfegruppe war selbst Brustkrebspatientin und
in der DDR aufgewachsen. Die MBSR-Trainerin kam aus Westdeutschland und
war Buddhistin. Sie stellte sich auch als Buddhistin vor. Als beobachtender Stu-
dienleiter war es bemerkenswert, die Reaktion der Frauen auf die MBSR-
Trainerin zu beobachten. Das Interesse an ihrer Person war in dem Moment da,
als sie erzéhlte, dass sie jahrelang aufgrund einer Endometriose stirkste Schmer-
zen gehabt hitte und schlieBlich das MBSR kennengelernt hitte. Ab diesem
Moment war die Distanziertheit der Zuhorerinnen gebrochen. Als Studienleiter
war ich iiber diese spiirbare Wende bei der Informationsveranstaltung erleichtert.
Ich hatte keine Bedenken mehr, dass es zu uniiberwindbaren soziokulturellen
Griben (ehemalige ostdeutsche Landarbeiterinnen, westdeutsche, akademisch
ausgebildete Buddhistin) kommen wiirde.

Nachdem die Studiengruppen gebildet worden waren, erfolgte in der
MBSR-Gruppe die Interviewphase. In einer Zwischenauswertung gab mir die
MBSR-Trainerin zu verstehen, dass das Vorhaben auch fiir sie ein Experiment
sei. Sie hatte zwar bereits zahlreiche Kurse, unter anderem auch fiir die Charité
in Berlin, angeboten und durchgefiihrt. Die Zusammensetzung der Brandenbur-
ger Gruppe sei fiir sie aber eine neue Erfahrung.

Obwohl den Teilnehmerinnen wéhrend der gesamten Studienphase eine
,Notrufnummer* der Studienleitung zur Verfiigung stand, war diese Nummer
wihrend des gesamten 4-Monats-Zeitraums von keiner einzigen Teilnehmerin
des Achtsamkeitstrainings genutzt worden. Dies ist insofern sehr iiberraschend,
weil sich eine Teilnehmerin der MBSR-Gruppe in einem psychisch sehr labilen
Zustand befand. Deren Teilnahme war auch der Grund dafiir, warum iiberhaupt
ein Notruftelefon angeboten wurde. Monate nach dem Training habe ich nachge-
fragt, wie es dieser Teilnehmerin im Training ergangen sei. Sie hatte wohl in den
ersten Sitzungen viel geweint und die anderen Frauen haben dies einfach nur
zugelassen, ohne nachforschen zu wollen. Dadurch hitte sich die Teilnehmerin
beruhigt und Vertrauen zur Gruppe aufgebaut. Uberraschenderweise scheint eine

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.7. Reflektivitit 335

MBSR-Gruppe sehr gut geeignet zu sein, psychisch verzweifelte Teilnehmer
aufzufangen. Dieser Nebenbefund war fiir mich iiberraschend, da ich vor Stu-
dienbeginn iiberlegt hatte, der Teilnehmerin eine psychiatrische Behandlung zu
empfehlen.

Bei der Bewegungs-und Sportgruppe hatten sich iiber die Hélfte fiir ein in-
dividuelles Training (allein oder in der Familie) entschieden. Von den Teilneh-
merinnen der wochentlichen Walking-Gruppe nutzen drei Frauen das ,,Notruf-
handy“, um die Schwierigkeiten mit dem Gruppentraining zu besprechen und
mitzuteilen, dass sie lieber allein weiter trainieren wollten. Es zeigte sich, dass
iiberraschenderweise gerade das wochentliche Lauftraining in der Sportgruppe
manche Frauen iiberforderte.

Wie sich aus den Gespriachen mit der MBSR-Trainerin und den Protokollen
ergab, war es den Teilnehmerinnen nicht leicht gefallen, von gewohnten Denk-
und Verhaltensmustern abzuriicken. Die MBSR-Trainerin empfand das angelei-
tete  Hineinfilhlen in bestimmte Korperregionen (z.B: Beckenbo-
den/Geschlechtsorgane, erkrankte Brust) im Rahmen des ,,BodyScans“ als be-
sondere Belastungen fiir die teilnehmenden Frauen.

Wie sich aus dem Protokoll der MBSR-Trainerin schlie3en 1dsst, haben sich
viele Frauen in ihrer krankheits- und therapiebedingten Lebenswirklichkeit im
Verlauf von Jahren eingerichtet und hierbei Strategien entwickelt. Diese werden
in der Gespriachsrunde in der Gruppe verteidigt, obwohl in den einzeln mit der
Trainerin gefiihrten Vorgesprichen deutlich wurde, wie ungliicklich, unzufrieden
und freudlos viele Frauen ihre momentane Lebenssituation einschétzen.

Retrospektiv verglich eine Teilnehmerin der MBSR-Gruppe die Gruppen-
konstellation mit der Atmosphére einer Selbsthilfegruppe. In Brandenburg/Havel
hatte sich 2014 die Brustkrebsselbsthilfegruppe aufgeldst. Seitdem es moglich
ist, Uiber das Internet an Informationen zu gelangen oder sich in Chat-Foren aus-
zutauschen, hatten immer weniger Frauen die Selbsthilfegruppe genutzt.

Somit konnte bei der Meditationsgruppe (Achtsamkeitstraining) ein stérke-
rer Gruppeneffekt eine Rolle gespielt haben als zum Beispiel in der Sportgruppe.
Die wochentlichen Treffen zum ,Nordic Walking* waren von manchen Teil-
nehmerinnen als Einengung und Zwang (z.B. ,,ich habe immer gedacht, morgen
musst Du da wieder hingehen) empfunden worden, obwohl die wochentliche
Teilnahme freiwillig war und Freude machen sollte. Es scheint, als ob viele Ver-
richtungen des Lebens unter dem Aspekt des ,,Leisten Miissens“ bzw. ,,Bringen-
Miissens® gesehen werden. Es war aber in beiden Gruppen stets betont worden,
dass die wochentliche Teilnahme freiwillig sei und es den Teilnehmerinnen
selbst liberlassen sei, zu kommen oder nicht zu kommen. Die Bereitschaft zur
regelméfBigen wochentlichen Teilnahme war in der MBSR-Gruppe erstaunlich
hoch gewesen.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

336 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt

Diese regelméBige Teilnahme war iiberraschend. Bei Studienbeginn war
meine Skepsis dahingehend, dass ich mit einem Studienabbruch wegen fehlender
Teilnahme jederzeit rechnete. Diese Zweifel verstrichen dann innerhalb der ers-
ten vier Wochen. Aufgrund dieser erheblichen Zweifel war es umso wichtiger,
nicht selbst an der Durchfiihrung des Trainings beteiligt gewesen zu sein. Die
Professionalitdt und Berufserfahrung der MBSR-Trainerin hatten dazu beigetra-
gen, fiir eine ruhige Studiensituation zu sorgen.

Als eventuell problematisch muss darauf hingewiesen werden, dass die wo-
chentlichen Trainings in den Praxisrdumen der onkologischen Schwerpunktpra-
xis stattfanden, also jenem Ort, wo manche der Teilnehmerinnen mit Chemothe-
rapie behandelt wurden. Insofern war der Ort der Studiendurchfiihrung nicht
neutral. Es wére somit zu hinterfragen, ob ein neutraler Ort zu anderen Ergebnis-
sen gefiihrt hitte. Allerdings konnte auch gerade die bewusste Wiederbegegnung
mit einem Ort fritherer Verletzungen und das bewusste Hineinfiihlen eine positi-
ve Auswirkung auf die Krankheitsbewiltigung haben.

Unabhingig von den Ergebnissen der 4-Monats-Befragung war der Ein-
druck entstanden, dass ein 8-wochiges Training nur ein kleiner Anfang sein kann
und nicht geeignet ist, ldngerfristige Verdnderungen herbeizufiihren. Die MBSR-
Trainerin hitte es sich gewiinscht, regelméBige Nachtreffen durchzufithren und
den weiteren Prozess zu begleiten. In der Nachbetreuung der Patientinnen zeigte
sich, dass das regelmiBige Uben losgeldst von der Gruppe rasch nachlésst. Man-
che Patientinnen berichteten 6 Monate nach dem Training, wieder verstarkt an
Zukunftsdngsten zu leiden.

Waihrend der Trainingsphase hatte die MBSR-Trainerin auf die Notwendig-
keit des tiglichen Ubens hingewiesen. Die Teilnehmerinnen erhielten Ubungs-
Disketten und waren angehalten worden, selbststdndig alleine zu iiben. Ich hatte
den Eindruck, dass fiir die Teilnehmerinnen ein gewisser ,,Ubungsstress* be-
stand. Manche schienen ein ,,schlechtes Gewissen* zu haben, den ,,Hausaufga-
ben‘ nicht nachgekommen zu sein.

In diesem Zusammenhang ergaben sich fiir mich Assoziationen an eigene
Ausbildungsabschnitte. Ich denke, es konnte hilfreich sein, aulerhalb des Medi-
tationsprozesses eine ,,Instanz einzubinden, die weder ,,Lernender” noch ,,Leh-
render” ist, sondern einfach nur ,,da ist*. Es wire somit {iberlegenswert, Meditie-
renden einen neutralen ,,Spiritual® (,,spiritual coach®) zur Seite zu stellen, um
eventuell aufkommende Frustrationen als auch positive und negative Gefiihle im
Zusammengang mit einem Meditationsprozess ansprechen zu koénnen. Diese
Moglichkeit konnte dann als Option ohne Zwang genutzt werden, Enttduschun-
gen iiber das eigene Unvermdgen oder die Erwartungen eines Meditationslehrers
oder einer Meditationsgruppe ansprechen zu kdnnen.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

3.7. Reflektivitit 337

Dies wiren Ansétze fiir weiterfilhrende Studien. In den Schlussbemerkun-
gen soll hierauf nochmals eingegangen werden und diesbeziiglich Vorschlédge fiir
ein weiteres Studienexperiment vorgestellt werden.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

tzter Inhalt.

1P 216.73.216.80, am 24.01.2026, 08:

18. gesch
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

4. Diskussion

Es sollte der Frage nachgegangen werden, welche Hilfestellung ein erkrankter
Mensch von der Medizinwissenschaft zu erwarten hat und welche eigenen Res-
sourcen sich aus einem achtwochigen Achtsamkeitstraining erschlieBen lassen.
In der Diskussion soll die Besprechung der experimentellen Studienergebnisse
an den Anfang gestellt werden, um dann im Weiteren den philosophischen und
spirituellen Kontext in die Diskussion einzubinden.

Hierzu sollen zunéchst die konkreten Ergebnisse der experimentellen Studie
in den Kontext vergleichbarer aktueller Studien gestellt werden. Auf diese Weise
soll ein Uberblick verschafft werden, welche Moglichkeiten und welche Grenzen
ein formalisiertes Achtsamkeitstraining im klinischen Kontext bietet.

In einem weiteren Schritt soll dann anhand des derzeitigen Nationalen
Krebsplanes iiberlegt werden, welche Mdglichkeiten es geben kann, Achtsamkeit
in den Alltag von Arzten und Patienten einzubinden. Die Diskussion wird deut-
lich machen, dass Achtsamkeitstraining und Spiritualitdt nicht zu verwechseln
sind.

Letztlich geht es auch um die Frage, ob es mdglich ist, iiber die Integration
von Achtsamkeitstraining in den klinischen Kontext hinaus, Spiritualitdt und
damit auch die im Rahmen des wissenschaftlichen Fortschritts vom Krankenbett
»verbannte* Metaphysik wieder ans Krankenbett zuriickkehren zu lassen. Pierre
Janet hatte eine strikte Trennung von empirischer Medizinwissenschaft und Me-
taphysik gefordert (vgl. hierzu Kapitel 2.3.4. und 3.2.).

Konnte es sein, dass die Medizinwissenschaft inzwischen ,,emanzipiert ge-
nug ist”, die in die Welt des Aberglaubens geriickte Metaphysik wieder ins
Krankenzimmer zu lassen? Diese Frage soll der weitere Rahmen sein, dem sich
die Diskussion stellt. Hierfiir soll unter anderem durch einen Riickgriff auch auf
Ideen und Uberlegungen von Pierre Janet und Sigmund Freud der Versuch einer
,»Theorie der Meditation” und damit eines Briickenschlagens von empirischer
Wissenschaft hin zu Spiritualitit und Metaphysik unternommen werden.

Der weiteren Diskussion sollen folgende Fragen vorgelagert werden. Die
Antworten sind mdgliche Losungsvorschlige ohne Absolutheitsanspruch. Sie
dienen als Grundlage fiir die weitere Diskussion:

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

340 4. Diskussion

Was hatten friithere klinische Studien versucht {iber ein MBSR-Training
insbesondere bei Krebspatienten herauszufinden und wie waren die Ergebnisse?

Mehrere klinische Studien ergaben eine signifikante Reduktion von Angst und
Depression nach einem MBSR-Training. In zwei Studien konnte kein Zusam-
menhang zwischen MBSR-Training und der Befriedigung spiritueller Bediirfnis-
se festgestellt werden. In einer Metaanalyse von Zainal et al.*’”® iiber MBSR bei
Brustkrebspatientinnen (vgl. Kapitel 3.3, S. 273) ergaben sich mittlere klinische
Effekte in Bezug auf Stressreduktion, depressive Stimmungslagen und Angst-
lichkeit. Auffallend ist in dieser Metaanalyse eine hohe Anzahl (> 70 %) nicht
verwertbarer klinischer Studien (von 33 Studien konnten nur 9 in die Metaanaly-
se eingeschlossen werden).

Eine vor kurzem publizierte randomisierte Kontrollstudie*’* konnte in Be-
zug auf das ,,Cancer-related cognitive impairment-Syndrom**® beim ,,Attentio-
nal Function Index (AFI)“ starke (d = 0.83, p = 0.001) nach 8 Wochen Training
bzw. mittlere Effekte (d = 0.55, p = 0.021) 6 Monate nach Trainingsbeginn bei
den MBSR-Teilnehmern im Vergleich zu ,,Fatigue education®'* feststellen. Ein
8-wochiges MBSR-Training scheint sich somit positiv auf die kognitiven Fahig-
keiten (Konzentration und Aufmerksamkeit) auszuwirken.

In einer im Januar 2016 publizierten Metanalyse*®? wurden in Bezug auf die
Behandlung (allerdings nicht ausschlieBlich krebsassoziierter) chronischer
Schmerzsyndrome Akzeptanz- und Commitmentherapien*®® (ACT) mit achtsam-
keitsbasierten kognitiven Therapien (MBCT) und der achtsamkeitsbasierten
Stressreduktion (MBSR) verglichen. Die Autoren sahen in Bezug auf Depression
und Angstlichkeit signifikant bessere Ergebnisse bei der Akzeptanz- und Com-
mitmenttherapie im Vergleich zu MBCT und MBSR. Die ACT-Therapie wurde

478 Zainal, NZ et al., ,,The efficacy of mindfulness-based stress reduction on mental health of
breast cancer Patients: a meta-analysis”, 2013, Psycho-Oncology, 22: 1457-1465.

479 Johns SA et al., “Randomized controlled pilot trial of mindfulness-based stress reduction for
breast and colorectal cancer survivors: effects on cancer-related cognitive impairment”, J Can-
cer Surviv 2015 Nov 19.

480 Manche Patienten leiden noch Monate und Jahre nach einer zytostatischen Therapie an Kon-
zentrationsstorungen.

481 ,Fatigue education Programme® sollen Menschen anleiten, auf ausreichend Erholung und
Schlaf zu achten und bei Anzeichen von zunehmender Erschopfung im Alltag préventive
Mafnahmen zu ergreifen.

482 Vechof MM et al., ,,Acceptance- and mindfulness-based interventions for the treatment of
chronic Pain: a meta-analytic review.” Cogn Behav Ther. 2016 Jan 28: 1-27.

483  Bei dieser neuen Psychotherapieform werden verhaltensmedizinische und achtsamkeitsbasier-
te Techniken kombiniert; eine wichtige theoretische Grundlage stellt die in den 80er Jahren
entstandene Bezugsrahmentheorie dar.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

4. Diskussion 341

in Kapitel 3.2 (vgl. S. 259ff) bereits ausfiihrlich dargestellt und als ergénzendes
Therapieverfahren bewertet.

Welche Ergebnisse brachte die eigene Studie?

In der hier durchgefiihrten Studie wurden die Effekte eines MBSR-Trainings bei
Brustkrebspatientinnen wéhrend einer schmerzverursachenden (Knochen- und
Gelenkschmerzen, Muskelschmerzen) Aromatasehemmertherapie untersucht.

Bei diesen Brustkrebspatientinnen ergab sich nach dem MBSR-Training ei-
ne Zunahme von Schmerzen in der erkrankten Brust sowie Schlafstérungen. Die
Lebensqualitdt hat sich sowohl in der MBSR-Gruppe als auch der Kontrollinter-
ventionsgruppe im Verlauf nicht verbessert.

Zwei Monate nach dem Training ergaben sich in der MBSR-Gruppe im
Vergleich zur Kontrollinterventionsgruppe Hinweise fiir eine Verbesserung von
kognitiven Funktionen.

Wie lassen sich die verstirkten Brustschmerzen wéhrend des
Achtsamkeitstrainings erkldren?

Bei Patientinnen, die aufgrund einer Brustkrebserkrankung eine Aromata-
sehemmertherapie durchfithren, miissen beziiglich chronischer Schmerzen das
medikamentgs-induzierte Arthralgie-Syndrom (vgl. S. 259) von chronischen
Brustschmerzen unterschieden werden. Das Aromatasehemmer-assoziierte
Arthralgie-Syndrom ist zwei Wochen nach Absetzen dieser Therapie reversi-
bel.*® Ursache dieser chronischen Gelenkschmerzen sind Verinderungen auf
immunologischer und neuroendokriner Ebene infolge des schweren Ostrogen-
mangels. Dies fiihrt zu lokalen entziindlichen Verdnderungen an Sehnen und
Gelenken. Diese Verdnderungen kénnen durch bildgebende Verfahren (z.B. eine
Kernspintomografie) sichtbar gemacht werden.

Ein chronischer Schmerz besteht definitionsgemal langer als 3 Monate. Ein
Kennzeichen fiir chronische Schmerzen ist ein verdndertes Schmerzgedéchtnis
(Erniedrigung der Schmerzschwelle) im Gehirn. Bei Brustkrebspatientinnen
konnen chronische Brustschmerzen bestehen, ohne dass ein bildgebendes, orga-
nisches Korrelat in der betroffenen Brust gefunden werden kann. So kann es

484 Niravath P., ,,Aromatase inhibitor-induced arthralgia: a review", Ann Ocol (2013)24(6): 1443-
1449.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

342 4. Diskussion

sein, dass eine perfekt und kosmetisch befriedigend wiederhergestellte Brust
noch Monate oder Jahre nach der Tumoroperation schmerzt.

Viele Brustkrebspatientinnen berichten iiber wiederholte (rezidivierende)
Brustschmerzen in der Tumornachsorge. Diese Schmerzen begleiten viele der
betroffenen Frauen ein Leben lang. Oftmals finden sich &uflerlich keine Auffil-
ligkeiten, das bedeutet, dass auch bei hervorragendem operativem Ergebnis eine
Brust schmerzen kann.

Bei chronischem Schmerz ist von einem komplexen Schmerzerleben auszu-
gehen. Stefan Schmidt erldutert dies in seinem Beitrag ,,Achtsamkeit bei
Schmerzen* folgendermafien:

,»Neben diesen Ebenen des direkten Empfindens unterscheidet man vier auf den
ganzen Menschen bezogene Ebenen, die mit dem Schmerzerleben in Beziehung ste-
hen: Emotionen, Gedanken, Verhalten und soziale Aspekte. Diese Ebenen sind vor
allem bei chronischem Schmerz bedeutsam. Hier werden Gefiihle, Gedanken und
Verhaltensimpulse (z.B. Vermeidung bestimmter Bewegungen) beriicksichtigt, die
den Schmerz begleiten.«**

Die teilnehmenden Studienpatientinnen haben sich bereits tiber Jahre mit ihrer
Erkrankung und den begleitenden Schmerzen auseinandergesetzt. Hierbei sind
Verhaltens- und Vermeidungsmuster entstanden. Es ist naheliegend, dass ein
Achtsamkeitstraining, das korperliche und seelische Aspekte anspricht, in diese
gewachsenen Regulationsmechanismen eingreift.

Zum Verstindnis des chronischen Schmerzes muss beriicksichtigt werden,
dass bei chronischen Schmerzen das Schmerzerleben selbst gar nicht im Vorder-
grund der Erkrankung stehe. Viel wichtiger seien, zumindest aus der Perspektive
der Therapie, die aufrechterhaltenden Faktoren.**

Eine durch die Trainingssituation iiber mehrere Wochen induzierte verén-
derte (intensivierte) Korperwahrnehmung greift in dieses Zusammenspiel ver-
schiedener Faktoren ein. Schmidt betont, dass bei chronischen Schmerzen Pati-
enten iiber ein stabiles Muster verfiigen, mit ihren Schmerzen umzugehen.**’

Dieses stabile Muster wird nun durch das Achtsamkeitstraining aufgebro-
chen. Im Rahmen des Trainings werden alle Bereiche des Korpers angeschaut.
Das fiihrt zu einer Aufmerksamkeitslenkung zum Schmerz. Dies kann verstdrend
sein und zunédchst zu Problemen fiihren.

485 Schmidt, S., “Achtsamkeit bei Schmerzen”, in: “Achtsamkeit — ein buddhistisches Konzept
erobert die Wissenschaft”, hrsg. von Zimmermann M, Spitz C und Schmidt S, S. 115.

486 Schmidt, S., ebd., S. 123.

487 Schmidt, S., ebd., S. 130.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

4. Diskussion 343

Eine mogliche, verstindliche Reaktion wire zum Beispiel Widerstand. Die
MBSR-Trainerin hat dies berichtet. So hitten die Frauen ihre Bewaltigungsstra-
tegien verteidigt. Die Aufmerksamkeitslenkung auf das erkrankte Organ (die
Brust) kann zu einer verstirkten Schmerzempfindung fiihren, ohne dass organi-
sche Ursachen zugrunde liegen miissen. Es scheint vor allem ein seelisch erlebter
Schmerz zu sein. Die bisherige Bewiltigung der Erkrankung erweist sich bei
genauerem Hinschauen als triigerisch und weniger verldsslich als bisher ange-
nommen. Der entscheidende Schritt wire nun eine erneute, ,,reifere* und tragfa-
higere Annahme dieser Schmerzen:

,Fur eine erfolgreiche Selbstregulation des Schmerzerlebens ist die Annahme der
Schmerzen ein Schliisselfaktor. Im MBSR-Kurs werden die Teilnehmer dazu ange-
halten, ihre Empfindungen zu akzeptieren, wie sie sind. Dies ist bei Schmerzen eine
besonders grofle Aufgabe. Menschen mit chronischem Schmerz versuchen meist, die
Existzgrglz ihres Schmerzens zu leugnen, ihren Schmerz zu vermeiden und abzuweh-
ren.*

Es ist naheliegend, dass diese Strategien verteidigt werden, da sie sich tiber Jahre
bewéhrt haben. Das Problem dabei diirfte sein, dass durch diese Vermeidungs-
und Verleugnungsprozesse potentiell zur Verfliigung stehende Energien und
kreative Krifte gebunden bleiben. Das Leben verbleibt sozusagen in einer ge-
bundenen, festgefahrenen Starre. Sobald sich etwas in Form von Verdnderungen
zu bewegen und aufzubrechen beginnt, kann das errungene innere Gleichgewicht
instabil werden.

Neue Freirdume konnen aber nur entstehen, wenn diese gebundenen Kréfte
freigelassen werden, auch wenn dies zunichst bedeuten kann, wieder vermehrt
Schmerzen zu empfinden. Eine dann auf einer ,,hdheren Stufe gelingende An-
nahme und Akzeptanz wire keine Resignation, sondern vermutlich ein Schliissel
zu mehr Selbstbestimmtheit und kreativer Gestaltungsmoglichkeit.

Die Aufmerksamkeitslenkung auf die Geschlechtsorgane empfand die
MBSR-Trainerin als fiir die Teilnehmerinnen sehr belastend. Sie warf die Frage
auf, ob diese standardisierte, intensive Form der koérperlichen Wahrnehmung im
BodyScan bei dieser Patientengruppe beibehalten werden sollte.

Vermutlich haben sich hierbei die Vermeidungsstrategien der Teilnehme-
rinnen auf die Trainerin iibertragen.

Der Umgang mit chronischen Schmerzen kann ein schrittweises Vorgehen
erforderlich machen, bei dem es hilfreich sein kdnnte, zumindest voriibergehend
den Teilnehmerinnen selbst zu iiberlassen, auf welchen Korperteil sie ihre Auf-

488  Schmidt, S., ebd., S. 130f.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

344 4. Diskussion

merksamkeit lenken wollen. Auf diese Weise konnten bei der verstarkten Wahr-
nehmung ,,Schutzraume™ aufgebaut werden, die weniger angstbehaftet sind.
Durch langsames Herantasten konnte dann eine Auseinandersetzung oder Ver-
s6hnung mit den Verwundungen gewagt werden. Ein 8-wochiges Training diirfte
hierfiir ein zu kurzer Zeitraum sein. Es scheint, als ob das Training in einem
Moment abgebrochen wird, wo Strukturen gerade beginnen, aufzubrechen.

Wie schwierig sich dies im praktischen Vollzug darstellen kann, kann an
praktischen Beispielen aus der eigenen empirischen Untersuchung belegt wer-
den. Fiir eine an Brustkrebs erkrankte Landarbeiterfrau, die es gewohnt ist, zu
festen Tageszeiten ihrem Mann ein Mittagessen zu kochen, kann es schon ein
Problem darstellen, an einem Samstag im Rahmen des MBSR-Trainings an ei-
nem ganztdgigen Tag der Stille teilzunehmen. Welche Sanktionen hat sie in ihrer
Umgebung zu erwarten? Was passiert, wenn Sie ihre Aufmerksamkeit auf ihre
Geschlechtsorgane und Briiste lenkt, ihr Mann aber schon seit Jahren keine Zart-
lichkeiten mehr mit ihr austauscht?

Es ldsst sich erahnen, welches Gefiihlsbad bei einer solchen Teilnehmerin
ausgelost wird. Ein Schmerzempfinden in der erkrankten Brust stellt hierbei nur
die Oberfldche dar. Es ist kaum zu erwarten, dass sich innerhalb von acht Wo-
chen Lebensumstidnde positiv und nachhaltig &ndern lassen, die schon vor der
Krebserkrankung jahrzehntelang Bestand hatten.

In der hier durchgefiihrten empirischen Untersuchung ergaben sich Hinwei-
se auf vermehrte Brustschmerzen wéhrend des Trainings sowie eine verbesserte
Konzentrations- und Aufmerksamkeitsfahigkeit (Kognition) bei den Teilnehme-
rinnen der MBSR-Gruppe. Koénnen hieraus Hinweise fiir einen beginnenden
Prozess der Selbstreflexion und Selbstverséhnung abgeleitet werden oder handelt
es sich eher um unspezifische und zufillige Begleitphdnomene?

Der Theologe Simon Peng-Keller (neu ernannter Prof. fiir Spiritual Care an
der Universitdt Ziirich) betonte in einem Interview, dass es eine Schliisseler-
kenntnis sei, dass Schmerz und Leid viele Dimensionen haben. Er fiihrt weiter
aus, dass ungeldste Lebensprobleme, egal ob sozialer, psychischer oder spiritu-
eller Natur, den korperlichen Schmerz verstirken konnen.**

Konnte das Achtsamkeitstraining die Teilnehmerinnen auf ihre noch unge-
16sten Probleme aufmerksam gemacht haben? Das wiirde bedeuten, dass der
Bewusstseinsprozess erst begonnen hat. Der korperliche Schmerz kdnnte dann
erst gemildert werden, wenn ein neuer Umgang mit den eigentlichen Problemen

489  Peng-Keller, S.: “Welche religiosen Bediirfnisse haben Schwerkranke?”” Christ in der Gegen-
wart CIG Nr. 7, 2016, S. 74.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

4. Diskussion 345

gefunden wird. Peng-Keller betont: ,,Die Ldsung der Probleme reduziere dann
auch den kérperlichen Schmerz.<**°

Die Ergebnisse der eigenen empirischen Untersuchung kdnnten in der Form
interpretiert werden, dass das gewihlte Verfahren zu kurz gewesen ist, um eine
nachhaltige Verdnderung in den Lebensumstinden aufzuzeigen. Vielmehr ldsst
es die Interpretation zu, dass in der untersuchten Phase nur eine Bewusstwerdung
des Schmerzes verfolgt werden konnte.

Die Verdnderung durch Achtsamkeit geschieht durch das genauere Hin-
schauen und Hineinfithlen. Voraussetzung ist das wiederholte und regelméBige
Uben. Dadurch kann sich auch in Bezug auf den chronischen Schmerz eine Art
Vertrautheit einstellen. Der Schmerz wird dabei aus einer Metaebene betrachtet
und kann an Bedrohlichkeit verlieren. Nach einer Zeit langer Vermeidung ist die
Auseinandersetzung mit chronifizierten Schmerzen ein schwieriges Unterfangen.
Durch die Chronifizierung ist in der Schmerzmatrix im Gehirn ein Schmerzge-
déchtnis entstanden, das unabhéngig vom betroffenen Organ schmerzverstiarkend
wirkt. Solche gewachsenen neuronalen Strukturen kdnnen nicht in wenigen Wo-
chen durchbrochen werden. Im Hinblick auf die Plastizitit*' des Gehirns ist es
aber méglich, durch stetiges Uben neuronale Gegebenheiten umzuformen.

Welche methodischen Einschrinkungen gab es bei der eigenen Studie?

Das MBSR-Training erfolgte in den Réaumlichkeiten einer onkologischen
Schwerpunktpraxis, also an einem Ort, wo diese Patientinnen aufgrund ihrer
Krebsdiagnose behandelt werden. Es ist nicht auszuschlieBen, dass diese Umge-
bung negative Assoziationen (z.B. Erinnerungen an die Mitteilung der Diagnose
oder eine stattgefundene Chemotherapie) auslost.

Die Messung der Hormone Cortisol und Prolaktin erfolgte nur einmal tag-
lich (jeweils am frithen Nachmittag). Aufgrund der Tagesrhythmik dieser Hor-
mone wire eine mehrmalige Messung pro Tag erforderlich gewesen. Dies hitte
mehrfache Blutentnahmen zu verschiedenen Zeitpunkten erfordert oder aber die
Hormonbestimmung in Speichelproben. Dies lieB sich organisatorisch aufgrund
fehlender Ressourcen nicht realisieren.

Die Gruppen-Stirke der MBSR-Gruppe war auf 10 Teilnehmerinnen be-
schriankt. Es wére wiinschenswert gewesen, dieselbe empirische Untersuchung

490 Peng-Keller, S. (unter Verweis auf die Pionierin der englischen Hospizbewegung Cicely
Saunders), ebd., S. 74.

491 Die neuronalen Strukturen sind nicht starr, sondern sind wandlungsféhig, je nachdem, ob sie
erregt oder nicht erregt werden.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

346 4. Diskussion

mit einer groferen Stichprobe durchzufiihren (zum Beispiel zwei MBSR-
Gruppen mit jeweils 10 Teilnehmerinnen).

Beziiglich des Aromatasechemmer-assoziierten Arthralgie-Syndromes er-
folgte keine Evaluation der Teilnehmerinnen. Einschlusskriterium war lediglich
die laufende Aromatasehemmertherapie. Es fand keine Exploration in Bezug auf
therapieassoziierte Nebenwirkungen statt.

Im Hinblick auf die 2015 verdffentlichen Ergebnisse der randomisierten
Kontrollstudie zur korperlichen Bewegung und Aromatasehemmertherapie von
Irwin et al.*”> muss in Bezug auf die eigene Studie kritisch bemerkt werden, dass
ein korperliches Training von 8 Wochen zu kurz ist, um eine signifikante Linde-
rung der Gelenkschmerzen (Arthralgien) und damit Verbesserung der Lebens-
qualitdt erreichen zu konnen. In der eigenen Studie wurde auch nicht {iberpriift,
welche Teilnehmerin sportlich aktiv bzw. inaktiv ist. Das bedeutet, sowohl in der
MBSR- als auch der Kontrollinterventionsgruppe befanden sich Frauen mit vol-
lig unterschiedlicher korperlicher Kondition. Prinzipiell wére die Studie aussa-
gekréftiger gewesen, wenn nur solche Frauen eingeschlossen worden wéren, die
bisher korperlich inaktiv waren und in vergleichbarem Umfang an einem Aroma-
tasechemmer-assoziierten Arthralgie-Syndrom litten. Dies war jedoch aufgrund
der ohnehin kleinen Stichprobe nicht umsetzbar. Die Einschlusskriterien hitten
eigentlich enger gefasst werden miissen.

Aufgrund der kleinen Stichprobengrofe resultiert eine schwache statistische
Power. Die Ergebnisse der Studie kdnnen daher lediglich einen Hinweis geben.
Eine Verallgemeinerung auf alle Patientinnen mit Brustkrebs unter Aromata-
sehemmertherapie wire meines Erachtens unzuldssig. Dies wiirde zumindest
eine Wiederholung der Studie mit einer groBeren Fallzahl erfordern. Es wére
auch interessant, ob sich in einem neutraleren Umfeld (keine Chemotherapiepra-
xis) andere Ergebnisse eingestellt hitten.

Die meisten Frauen hatten als Landarbeiterinnen in der DDR gearbeitet. Ei-
ne sorgféltige Erfassung des sozialen Hintergrundes war nicht durchgefiihrt wor-
den. Da sich damit die vorliegende Studie beziiglich des biografischen Hinter-
grundes von anderen MBSR-Studien deutlich unterscheidet, ist es bedauerlich,
diesbeziiglich keine weiteren Fragen zum personlichen Werdegang gestellt zu
haben.

492  Irwin ML et al., “Randomized Exercise Trial of Aromatase Inhibitor-Induced Arthralgia in
Breast Cancer Survivors”, Journal of Clinical Oncology, Volume 33, Number 10, April 1
2015.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

4. Diskussion 347

Was ist einschrinkend bei der Interpretation der eigenen Studie?

Bei den Teilnehmerinnen der MBSR-Gruppe zeigte sich ein signifikanter An-
stieg des Schmerzempfindens in der erkrankten Brust. Es bereitet grole Schwie-
rigkeiten, diese Schmerzzunahme ohne weitere Hintergrundinformationen zu
beurteilen. So wére es von Interesse gewesen, zu iiberpriifen, ob die Schmerzzu-
nahme in der Brust ein organisches Korrelat ist, ob es sich um neuartige (bisher
in dieser Form unbekannte) Brustschmerzen handelt oder ob die Schmerzen
bereits seit langem bekannt sind und lediglich im Rahmen des Trainings ver-
mehrt auftraten.

Konnte es zum Beispiel sein, dass das intensivierte Empfinden der erkrank-
ten Brust auch etwas ,,Gutes” bedeuten kann im Sinne eines genaueren Hin-
schauens und Wiederentdeckens der eigenen Korperlichkeit? Die Kldrung dieser
Fragen lésst sich anhand eines Fragebogens, der nur punktuell einen bestimmten
Messzeitpunkt erfasst, nicht abschlieBend klaren. Vermutlich lésst sich dies fiir
die einzelnen Teilnehmerinnen nicht aus dem Moment heraus beantworten. Die
Brustschmerzen koénnten zum Beispiel riickblickend anders beurteilt werden als
aus dem Augenblick ihres Auftretens heraus.

Die Fragen zur Sexualitét lieBen die meisten Studienteilnehmerinnen unbe-
antwortet. Beim Body-Scan war der MBSR-Trainerin aufgefallen, dass die
Wahrnehmung der Sexualorgane bei den Teilnehmerinnen problembehaftet ist.
Die Hinwendung zu diesem Bereich konnte in einem ersten Schritt schmerzaus-
16send sein, langfristig aber vielleicht zu einer anderen Betrachtung des eigenen
Kérpers fiihren.

Es zeigt sich, dass das verwendete Messinstrumentarium (Fragebdgen) nicht
geeignet ist, komplexere Fragestellungen ausreichend zu beantworten. Insbeson-
dere konnen individuelle, lebensgeschichtliche Besonderheiten nicht erfasst
werden. Der Messzeitraum erwies sich auch als zu kurz.

Was sind weiterfithrende Ideen?

Zunichst einmal wire es wiinschenswert, die Studie unter denselben Fragestel-
lungen mit einer groferen Stichprobe zu reproduzieren. Bei unbegrenzt zur Ver-
fiigung stehenden Ressourcen wire es denkbar, widhrend der Trainingsphase
wochentliche Hormonanalysen in Form von Speicheltests durchzufiihren (an den
Messtagen sollten die Proben zu drei unterschiedlichen Zeitpunkten entnommen
werden).

Der Nachbeobachtungszeitraum sollte auf mindestens ein Jahr ausgedehnt
werden. Die Bewegungsstudie von Irwin et al. bei Patientinnen mit Aromata-

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

348 4. Diskussion

sehemmer-induziertem Arthralgie-Syndrom deutet darauf hin, dass sich die deut-
lichsten Unterschiede zwischen Ubungsgruppe und Kontrollgruppe erst nach 12
Monaten ergaben.*”® Der Ubungszeitraum der eigenen empirischen Untersu-
chung diirfte damit zu kurz gewesen sein, um zu einer signifikanten Verbesse-
rung der Lebensqualitit fithren zu kénnen.

Im Falle einer ausreichend groBen Stichprobe konnten zusétzliche Teilneh-
merinnen in eine zweite Interventionsgruppe — ,,MBSR ohne BodyScan® — rand-
omisiert werden. Weitere Vergleichsgruppen wéren zum Beispiel Brustkrebspa-
tientinnen unter einer antihormonellen Therapie mit Tamoxifen (statt Aromata-
sehemmer) oder ohne antihormonelle Therapie.

Von besonderem Interesse konnte auch die Ergénzung des Achtsamkeits-
trainings durch eine vom Training unabhingige unterstiitzende (psycho-soziale)
Betreuung der Teilnehmerinnen sein. Diese Begleitung konnte in Form einer
Psychotherapie (mit psychoanalytischer oder verhaltensmedizinischer Ausrich-
tung) oder in freier Form (z.B. die Teilnehmerinnen bemiihen sich selbst in ih-
rem Umfeld um eine begleitende spirituelle Betreuung) erfolgen.

Im Verlauf miisste dann untersucht werden, wie sich die einzelnen Vorge-
hensweisen auf das psychische und physische Befinden und die Lebensqualitét
auswirken.

Was wire eine potentielle Folgestudie?

Der Blick auf die stattgefundene empirische Untersuchung mit gréferen zeitli-
chen Abstidnden (mittlerweile > 1 Jahr) verdeutlicht die Notwendigkeit einer
genaueren Beschreibung der lebensgeschichtlichen und individuellen Lebensum-
stinde jeder einzelnen Teilnehmerin im Nachbeobachtungszeitraum. Dadurch,
dass sich die Patientinnen weiterhin in der onkologischen Nachsorge befanden,
ergaben sich folgende weitergehende Fragen:

Gibt es bei den Teilnehmerinnen des Achtsamkeitstrainings Hinweise fiir
einen ,reiferen” Umgang mit lebensgeschichtlichen Krisen?

Gibt es Hinweise auf ein Aufbrechen von festgefahrenen Denk- und Verhal-
tensmustern?

Wie lassen sich positive Effekte einer Achtsamkeitserfahrung nachhaltig
verstirken (z.B. ACT-Konzept, Coaching, Auffrischung der Meditationserfah-
rung in regelméfBigen zeitlichen Abstéinden)?

493 Vgl. Irwin ML et al., ,,Randomized Exercise Trial of Aromatase Inhibitor-Induced Arthralgia
in Breast Cancer Survivors”, Journal of Clinical Oncology, Vol. 33, Nb. 10, April 1 2015, S.
1108.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

4. Diskussion 349

Hierfiir wéren neben standardisierten Fragebdgen auch sorgfiltige Inter-
views erforderlich. Doch genau hierin liegt das Problem. Die Interviews miissten
von mindestens zwei unabhéngigen Priifern ausgewertet und analysiert werden.

In der onkologischen Nachsorge war der Eindruck entstanden, dass die Me-
ditationserfahrung in Form des Achtsamkeitstrainings durchaus langfristig le-
bensverdndernde Impulse setzen kann. Dies ldsst sich aber nicht in einfachen
Kategorien ,,positiv® oder ,negativ® festhalten. Bei einer Teilnehmerin zeigte
sich in den Monaten nach dem Achtsamkeitstraining eine anhaltende Nachdenk-
lichkeit, die teilweise auch mit vermehrter Traurigkeit verbunden war. Wie ist
dies zu bewerten? Sind dies Anzeichen fiir dauerhaft aufbrechende Denk- und
Verhaltensmuster? Fithrt dies zu neuen Freirfumen, Gestaltungsmdglichkeiten
und mehr Selbstbestimmtheit?

Diese Fragen erfordern umfangreiche, zeitlich auf mehrere Jahre angelegte,
sorgfiltige Analysen der lebensgeschichtlichen Situation der Studienteilnehme-
rinnen. Fragebdgen mit Erhebungen zu einem bestimmten Messzeitpunkt er-
scheinen ungeeignet, weil sich lebensgeschichtlich bedeutsame Ereignisse bei
den einzelnen Teilnehmerinnen zu unterschiedlichen Zeitpunkten einstellen.
Prinzipiell ist aber in der onkologischen Nachsorge der Eindruck entstanden,
dass die Teilnehmerinnen der Achtsamkeitsgruppe im Gegensatz zu den Teil-
nehmerinnen der Kontrollintervention positiv von den Erfahrungen des Trainings
in der Bewiltigung von Frustrationen und lebensgeschichtlichen Enttduschungen
profitierten. Dieser Eindruck ist allerdings erst allmahlich nach einem groferen
zeitlichen Abstand entstanden. Dieser Eindruck dringte sich umso mehr auf,
nachdem bei zwei Teilnehmerinnen der Kontrollinterventionsgruppe lebensge-
schichtlich bedeutsame Ereignisse (wie zum Beispiel Partnerschaftskonflikte)
psychische Krisen ausgeldst haben.

Eine Folgestudie sollte sich deshalb iiber einen ldngeren Beobachtungszeit-
raum erstrecken (Jahre statt Monate). Das in der Achtsamkeitsmeditation Er-
kannte sollte durch weiterfiihrende Therapieverfahren oder eine spirituelle Be-
gleitung im konkreten Alltag umgesetzt werden.

Was ist das Verhéltnis von Meditation zu Spiritualitét?

Spiritualitit wurde definiert als die Erfahrung einer transzendenten Wirklichkeit,
die liber das eigene Ich hinausgeht und als Lebenseinstellung alle Lebensberei-
che durchdringt.

Es ist anzunehmen, dass Spiritualitit auf einem allgemeinen und generell
anzutreffenden Grundbediirfnis beruht. Eine spirituelle Betrachtung beginnt,

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

350 4. Diskussion

wenn der Mensch anfingt, sein ganzes Leben als Summe von Erlebtem und
Erfahrenem wertend zu betrachten.

Religiose Inhalte geben in allgemeiner und kodifizierter Form Antworten

auf spirituelle Fragen, und zwar jeweils fiir sich mit einem der jeweiligen Religi-
on innewohnenden Absolutheitsanspruch, unabhingig von den Erfahrungen und
Bediirfnissen des einzelnen.
Meditation als eine mdgliche Form von intendierter Bewusstseinskultur ist ein
Verfahren der korperlichen Selbsterfahrung und ermdglicht einen Erkenntnisge-
winn liber das eigene Leben. Sie ist insofern vollig inhaltsleer und ergebnisoffen
und hochst individuell, weil sie die Selbsterfahrung voraussetzt.

Worauf beruht das Bediirfnis nach Spiritualitdt und worin liegt der Gewinn?

Das Bediirfnis nach Spiritualitdt macht sich unausweichlich bemerkbar, wenn
eine Krisensituation eingetreten ist, die das Individuum allein nicht glaubt be-
wiltigen zu konnen oder nur mit einem unbefriedigenden Ergebnis. Die Hin-
wendung zu religiésen Inhalten kann daher eine befriedigende Antwort liefern,
jedoch daran scheitern, dass religidse Inhalte feststehen und durch das Individu-
um nicht ohne Weiteres erlebt werden kdnnen.

Worin besteht der Gewinn der Meditation?

Die Meditation stellt das personliche Erleben als Weg der Sinnfindung in den
Vordergrund. Aus der Sicht des westlichen Menschen wurde Meditation als
religiése Ausdrucksform missverstanden. Der Erkenntnisgewinn bei der indivi-
duellen Sinnfindung wurde in Bezug auf Spiritualitidt zu Unrecht mit der Adapta-
tion religidser Inhalte verglichen. Die Betrachtung von Gefiihlen und Gedanken
ist aber bewertungsfrei. In der Erfahrung der Erleuchtung heben sich individuel-
le, kulturelle und religiose Unterschiede auf. Die Erleuchtung wird bei Religi-
onssystemen zu Unrecht mit dem Glauben an die Inhalte gleichgesetzt. Die Me-
ditation schafft keine neuen Inhalte.

Worin unterscheiden sich Meditation und Spiritualitdt in ihrem Gewinn?

Der Gewinn von Spiritualitét liegt darin, sich mit seinem Leben und seiner Exis-
tenz versohnt zu haben, und zwar auch angesichts des nahen Todes oder einer

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

4. Diskussion 351

schwerwiegenden EinbuBle der korperlichen Integritit. Die Unabwendbarkeit
dieses Verlustes hort auf, als schmerzhaft erlebt zu werden.

Die Versohnung mit der eigenen Existenz ist ein spiritueller Vorgang. Die
Meditation kann einem Individuum ermdglichen, Abstand zu den eigenen
zweckgebundenen Gedanken und Gefiihlen zu finden. Hieraus kann sich eine
voriibergehende Entlastung von Ich-bezogenen Sorgen und Angsten ergeben.
Eine Meditation ohne Lebensidnderung fiihrt zu keiner Versohnung mit der eige-
nen Existenz.

Inwieweit die vorgeschlagenen Antworten der weiteren Diskussion stand-
halten konnen, soll im Folgenden kritisch hinterfragt werden.

Zunichst richtet sich hierbei der Blick auf die hier durchgefiihrte Studie und
die Bewertung der Ergebnisse im Kontext anderer Studien.

Danach soll eine Theorie der Meditation vorgestellt und diskutiert werden.

Abschliefend soll der Frage nachgegangen werden, ob sich spirituelle Prak-
tiken mit einem modernen klinischen Alltag verbinden lassen.

Diskussion der Studienergebnisse im Kontext anderer MBSR-Studien

Die Besonderheit der hier vorgestellten Studie liegt darin, dass die Auswirkun-
gen eines 8-wochigen Achtsamkeitstrainings bei Frauen nach einer Brustkrebs-
erkrankung untersucht wurden, die dieselbe medikamentése Tumortherapie
(Aromatasehemmer) erhielten. Die Aromatasehemmer werden iiber einen Zeit-
raum von bis zu 10 Jahren eingenommen und konnen an den Gelenken zu
schmerzhaften Verdnderungen fiithren, die einer Rheumaerkrankung &hneln.
Diese Beschwerden haben Einfluss auf die Lebensqualitidt. Medikamentenindu-
zierte Schmerzen in den Gelenken und Extremitdten konnen sich im Achtsam-
keitstraining (Bodyscan) zusitzlich zu Schmerzen in der erkrankten Brust aus-
wirken. Gelenkbeschwerden treten bei > 50 % der behandelten Patientinnen auf.
In den Datenbanken konnten aber keine Studien speziell zu MBSR und
Aromatasehemmertherapie gefunden werden. In einer mit 229 Frauen durchge-
fiihrten randomisierten Kontrollstudie von Hoffman et al.*** wurden explizit
auch die Nebenwirkungen einer endokrinen Therapie beriicksichtigt. Bei genaue-
rer Betrachtung der experimentellen (MBSR) Gruppe und der Kontrollgruppe
ergibt sich aber, dass von den 112 Frauen der experimentellen Gruppe nur 18

494 Hoffman C.J. et al., ,,Effectiveness of Mindfulness-Based Stress Reduction in Mood, Breast-
and Endocrine-Related Quality of Life, and Well-Being in Stage 0 to III Breast Cancer: A
Randomized, Controll Trial”, Journal of Clinical Oncology Vol. 30, Number 12, April 20
2012, S. 1335ff.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

352 4. Diskussion

Frauen einen Aromataseinhibitor einnahmen. Von den 113 Frauen der Kontroll-
gruppe nahmen 13 Frauen einen Aromatasechemmer ein. Das grof3e Patientenkol-
lektiv von iiber 200 Frauen wiirde sich demnach bei alleiniger Betrachtung der
Frauen unter Aromatasehemmertherapie auf eine Stichprobe von nur noch 31
Frauen reduzieren. Genau hierin liegt das Problem. Der weitaus groBere Anteil
an Frauen dieser Studie, die sich einer endokrinen Therapie unterzogen, nahm
Tamoxifen (36 Frauen der experimentellen Gruppe bzw. 39 Frauen der Kon-
trollgruppe) ein, was aber mit einem anderen Nebenwirkungsspektrum verbun-
den ist.

Die endokrine Therapie von pri- und postmenopausalen Frauen mit Brust-
krebs unterscheidet sich insoweit, als primenopausale Frauen mit hormonrezep-
torpositivem Brustkrebs in der Regel Tamoxifen erhalten, wihrend bei post-
menopausalen Frauen mit hormonrezeptorpositivem Brustkrebs eine Therapie
mit einem Aromatasechemmer empfohlen wird. Wenn im Rahmen von Studien
nicht zwischen den medikamentdsen Therapieformen unterschieden wird, kon-
nen aufgrund der unterschiedlichen Nebenwirkungsprofile der Medikamente
Fehler bei der Bewertung von Lebensqualitdt und kdrperlichen Symptomen ent-
stehen.

Die hier vorgelegten Studienergebnisse beziehen sich somit auf Brustkrebs-
patientinnen derselben medikamentdsen Therapieform und kdénnen nicht ohne
weiteres, wie in anderen Studien geschehen, auf die Gesamtgruppe von Brust-
krebspatientinnen im Stadium I-III ibertragen werden. Jahrelang durchzufiihren-
de medikamentdse Therapien mit beeintrdchtigenden Nebenwirkungen kdnnen
die Stimmungslage und das korperliche Wohlbefinden erheblich beeintriachtigen.
Fantasie und Kreativitdt konnen bei anhaltenden korperlichen Beeintrachtigun-
gen zu anderen Ausdrucksformen fiihren als in einem Zustand korperlichen
Wohlbefindens.

In der bereits erwdhnten randomisierten Kontrollstudie von Hoffman et al.
konnte nach 8 Wochen Achtsamkeitstraining eine signifikante Reduktion im
Bereich von Angsten und Depression festgestellt werden. Zusitzlich ergaben
sich in dieser Studie auch Hinweise auf positive Effekte in den Bereichen des
korperlichen und psychosozialen Wohlbefindens.

Wie bereits erwéhnt, besteht das generelle Problem vieler Studien zu Frauen
mit Brustkrebs und MBSR in den zu weit gefassten Einschlusskriterien. Obwohl
in der hier durchgefiihrten Studie am Achtsamkeitstraining nur postmenopausale
Frauen mit Brustkrebs und adjuvanter Aromatasechemmertherapie teilnahmen,
muss kritisch bemerkt werden, dass dennoch der Altersunterschied zwischen den
einzelnen Teilnehmerinnen teilweise 20 Jahre betrug. Die MBSR-Trainerin hatte
im Rahmen des 8-wochigen Kurses den Eindruck gewonnen, dass es innerhalb
der Gruppe der postmenopausalen Frauen weitere altersbezogene Unterschiede

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

4. Diskussion 353

gegeben habe. So sei die Aufgeschlossenheit gegeniiber dem Achtsamkeitstrai-
ning bei den dlteren Frauen groBer gewesen als bei den jiingeren Frauen.

Bei Studien zum MBSR-Training bei Brustkrebspatientinnen mit groferer
Fallzahl wurde bei der Beurteilung des Therapieeffektes nicht zwischen be-
stimmten Altersgruppen oder Therapieformen unterschieden.

Bei den publizierten Studien wurden entweder allgemein Frauen mit Brust-
krebs in den (nicht metastasierten) Stadien I-III untersucht (wie zum Beispiel in
der Studie von Hoffman et al.) oder aber Frauen im metastasierten Tumorstadi-
um IV (wie zum Beispiel in der Studie von Eyles et. al, siche unten). Auf diese
Weise wurden grofere Stichproben mdglich. Gezielte Aussagen zu bestimmten
Subgruppen (z.B. Therapieformen) sind dann aber nicht moglich.

Die eigentlich erforderliche weitere Unterteilung in Subgruppen (wie zum
Beispiel Frauen unter Aromatasehemmertherapie) wiirde zu sehr kleinen Stich-
proben fiihren (dhnlich der hier vorgelegten Studie).

Eine jahrelang einzunehmende antihormonelle Begleittherapie mit einem
bestimmten Nebenwirkungsprofil (zum Beispiel mit Muskel-, Gelenk- und Glie-
derschmerzen) bleibt nicht ohne Auswirkung auf Korpergefiihl, Mobilitdt und
Lebensfreude. Gemd3 den derzeitig giiltigen Behandlungsleitlinien wurde den
Frauen die Therapie empfohlen. Das immunhistochemische Rezeptorprofil des
entnommenen Tumorgewebes ist die Grundlage fiir diese Empfehlungen der
Tumorkonferenzen. Mittlerweile erfolgen zusitzliche molekulargenetische Un-
tersuchungen, um weitere Aussagen liber das mogliche individuelle Risikoprofil
machen zu konnen.

Die Therapieempfehlung richtet sich nach den Ergebnissen dieser Laborer-
gebnisse. Obwohl letztlich jede betroffene Frau fiir sich selbst entscheiden kann,
ist sie letztlich auf die aktuell giiltigen wissenschaftlichen Empfehlungen ange-
wiesen, will sie sich nicht einem erhohten Rezidiv- oder Metastasierungsrisiko
aussetzen.

Mit der Einnahme des Aromatasechemmers soll sich das Risiko fiir ein Tu-
morrezidiv bei einer Nachbeobachtungszeit von 2 Jahren um iiber 40% vermin-
dern.*”” Es erscheint notwendig, zur Erhéhung der Aussagekraft bei empirischen
Untersuchungen nicht nur auf groBe Stichproben, sondern auch auf mdglichst
homogene Gruppen zu achten. Selbst eine Unterteilung in ,,endokrine Therapie*
und ,,nicht endokrine Therapie“ diirfte zu grob sein, um exakte Aussagen ma-
chen zu konnen, da in der Regel eine endokrine Therapie mit Tamoxifen mit
anderen Nebenwirkungen verbunden ist als eine endokrine Therapie mit einem
Aromatasehemmer (Anastrozol, Letrozol oder Exemestan).

495 Vgl.  http://www.aerzteblatt.de/archiv/4068 /Mammakarzinom-Aromatasehemmer-schuetzt-
vor-Rezidiv, aufgerufen am 30.4.2015.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

354 4. Diskussion

Deshalb konnen die Ergebnisse der einzelnen Studien nicht ohne weiteres
miteinander verglichen werden. Es muss im Einzelfall sehr genau tiberpriift wer-
den, welche Frauen eingeschlossen wurden und in welchem weiteren therapeuti-
schen Kontext diese sich gerade befanden.

In einer Metaanalyse von Cramer et al.**® wurden 3 randomisierte Kontroll-
studien mit insgesamt 327 Frauen mit Brustkrebs bertiicksichtigt. Bei diesen drei
Studien wurde MBSR in einem Fall mit der reguldren Betreuung verglichen, in
einer anderen Studie wurde MBSR mit einem Stressmanagement freier Wahl
verglichen, also einem Setting, das der hier vorliegenden Studie dhnelt. Eine
dritte Studie war dreiarmig und verglich MBSR neben der reguldren Betreuung
auch mit einer Erndhrungsschulung.

Das Ergebnis der Metaanalyse ergab deutliche Effekte von MBSR auf die
Reduktion von Angst (p = 0.0009) und Depression (p = 0,01). Es wurden keine
signifikanten Zusammenhinge zwischen einem MBSR-Training und einer Zu-
nahme von Spiritualitit (p = 0,41) festgestellt.

Die Autoren hatten sich neben Studien zu MBSR auch mit einer weiteren
Variante des Achtsamkeitstrainings auseinandergesetzt, der MBCT (mindful-
ness-based cognitive therapy), die ebenfalls aus der Verhaltensmedizin kom-
mend zur Riickfallprophylaxe von Depressionen angewandt wurde und jetzt
auch Eingang in die Behandlung von Brustkrebspatientinnen findet. Hier gebe es
aber noch keine verlédsslichen randomisierten Kontrollstudien.

Insgesamt wurde MBSR als eine Moglichkeit zur Verbesserung der seeli-
schen Gesundheit gewertet, wobei die Effekte auf das korperliche Wohlbefinden
eher gering seien.

In der hier durchgefiihrten Studie lieBen sich ebenfalls keine signifikanten
Verbesserungen der korperlichen Beschwerden und der Lebensqualitit zeigen.

Eine Studie von Eyles et al.*’ bei Frauen mit metastasiertem Brustkrebs
ergab, dass ein MBSR-Training Angste reduziert und auch die Lebensqualitiit zu
verbessern vermag, vorausgesetzt, die Patientinnen stehen dem Training positiv
gegeniiber:

,In conclusion, this feasibility study provided encouraging evidence that MBSR
is acceptable to those participants willing to commit to the program. MBSR can be

496  Cramer H. et al., ,,Mindfulness-based stress reduction for breast cancer — a systematic review
and meta-analysis”, Current Oncology, Vol 19, Number 5, October 2012,pp. e343-352.

497 Eyles C. et al., ,Mindfulness for the Self-Management of Fatigue, Anxiety, and Depression in
Women with Metastatic breast Cancer: a mixed Methods Feasibility Study”, Integrative Can-
cer Therapies 2015, Vol 14(I), 42-56.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

4. Diskussion 355

delivered to patients with MBC [= metastatic breast cancer] although an adapted
shortened MBSR course may improve recruitment and adherence.”**

Diese Schlussbemerkung von Caroline Eyles et al. beinhaltet zwei wichtige As-
pekte, die sich auch durch die hier vorgelegte Studie ergeben haben:

- Das Achtsamkeitstraining setzt eine gewisse innere Bereitschaft zum
Training voraus.

- Ein adaptiertes, verkiirztes und an die Teilnechmer besser angepasstes
Achtsamkeitstraining kann diese Bereitschaft stiarken.

Dieses Resumée von Caroline Eyles et al. entspricht den Eindriicken der MBSR-
Lehrerin K. Hensel im Zusammenhang mit dem 8-wdchigen Achtsamkeitstrai-
ning bei Frauen mit Brustkrebs unter Aromatasechemmertherapie.

Genaueres Hinschauen im Rahmen eines Achtsamkeitstrainings

Um von einem Achtsamkeitstraining zu profitieren, ist es erforderlich, den Lern-
prozess mit den Hohen und Tiefen des tiglichen Ubens selbst als etwas Positives
zu betrachten. Dies wére ein erster Schritt, in einen ,interessierten, freudigen
Modus* mit sich selbst zu kommen. Was dies heif3t, soll kurz erldutert werden.
Im Falle eines anhaltenden korperlichen Gebrechens kann es dazu kommen, dass
ein ,,gestortes Verhiltnis“ zu den erkrankten oder als insuffizient erlebten Berei-
chen des eigenen Korpers entstanden ist. Haufig kommt dies zum Beispiel bei
Schlaganfallpatienten vor, die den Bezug zur geldhmten Seite verlieren und sich
in ihren Lebensvollziigen notgedrungen an der nicht geldhmten Korperhilfte
orientieren.

Ein weiteres Beispiel wire ein Krebspatient mit nicht verheilenden Bauch-
decken, der auBlerstande ist, trotz der tdglichen Verbandswechsel den Blick auf
den eigenen Bauch zu richten.

Bei Brustkrebspatienten kann die Auseinandersetzung mit der erkrankten
Brust mit schmerzlichen Empfindungen verbunden sein. Mit der Brust sind auch
Erinnerungen an Pubertit, sexuelle Erfahrungen oder Schwangerschaften ver-
bunden. Narben, Schmerzen und therapiebedingte Beschwerden nach einer bos-
artigen Brustkrebserkrankung konnen auf vielfiltige Weise Erinnerungen und
Erfahrungen beeinflussen.

498 Ebd., S. 53.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

356 4. Diskussion

Ein ,interessierter und freudiger Modus®“ wiirde bedeuten, trotz Trauer und
Wut den Blick auf die erlittenen seelischen und korperlichen Verletzungen zu
richten, ohne diese bewerten zu wollen. Es ist eine Form, auch unliebsam ge-
wordenen korperlichen Einschrinkungen das gleiche Interesse, ,,freudiges Inte-
resse”, entgegenzubringen wie weniger schambesetzten Kdorperregionen. Dies
wire ein gewaltiger Schritt. Ein Marathonldufer, der beim Lauftraining erstmals
Riickenschmerzen verspiirte, was zur Diagnose eines bereits metastasierten Tu-
mors flihrte, sagte zum Beispiel, er fiihle sich von seinem Kérper im Stich gelas-
sen. Die Kriankung war so groB, dass er sich ein korperbetontes Meditationstrai-
ning nicht vorstellen konnte.

Ein Korper, der mit Gefiihlen von Scham und Insuffizienz behaftet ist, kann
sich beim genaueren Hinschauen fremd und bedrohlich anfiihlen. Die Bereit-
schaft zum genaueren Hinschauen diirfte in den verschiedenen Bearbeitungspha-
sen einer Krebserkrankung unterschiedlich sein. Wenn die Krebsdiagnose Jahre
zuriickliegt (wie bei den Patientinnen dieser Studie), haben sich Denk- und Ver-
haltensstrukturen angepasst und gefestigt. Die Bereitschaft, nach Jahren noch-
mals in das Geschehene hineinzufiihlen, konnte dann erschwert sein. Ein Acht-
samkeitstraining soll dieses genauere Hinschauen fordern, ohne bewerten zu
wollen. Wenn dann nach einem selbst als abgeschlossen empfundenen Verarbei-
tungsprozess das Hineinfiihlen gestirkt werden soll, kann dies zu einem Wieder-
aufflammen von als liberwunden geglaubten inneren Konflikten fiihren. Die
Transformation eines bewertenden Modus in einen sich selbst gegeniiber freund-
lichen Modus des Hinschauens und des sich Hineinfiihlens stellt einen Lernpro-
zess dar, der mit Widerstinden und Schwierigkeiten verbunden sein kann. Be-
wihrte Bewiltigungsstrategien zu verlassen, stellt aber einen erneut erforderli-
chen Adaptationsprozess dar, der als belastend und stérend empfunden werden
kann, wenn verdrangtes Unangenehmes zu Tage tritt. Die Folge kdnnen dann
neue Entwertungen und Selbstzweifel sein. Das Achtsamkeitstraining soll aber
gerade die Angst vor der Konfrontation mit schambesetztem Unangenehmen
nehmen, das heiflt ein interessierter, freudiger Umgangsmodus mit sich selbst
sein.

Der ,,mieutische Prozess*

Der griechische Philosoph Sokrates (469 v.Chr. — 399 v. Chr.) band die Wahr-
heitssuche in einen dialogischen Prozess ein, bei dem es darum ging, die richti-
gen Fragen zu stellen. Er bezeichnete sein Vorgehen als ,,Hebammenkunst®.
Mieutik ist die latinisierte Form des altgriechischen Begriffes ,,Maieutik
(uorevtikn) und bedeutet ,,Hebammenkunst“. Ein ,,freudiger, interessierter Mo-

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

4. Diskussion 357

dus® konnte bedeuten, sich in die innere Haltung zu versetzen, die wesentlichen
Fragen tiberhaupt stellen zu kdnnen. Den sokratischen Dialog machte sich zum
Beispiel auch der dsterreichische Nervenarzt und Psychotherapeut Viktor Frankl
zu Nutze. Es geht hierbei darum, dem Patienten zu helfen, die Sinnhaftigkeit und
Stimmigkeit in seinem Leben trotz Grenzerfahrungen und Bedrohung durch
Krankheit selbst wiederzufinden.

In Bezug auf die Situation der Frauen mit Brustkrebs unter der belastenden
antihormonellen Therapie konnte sich eine freundliche Haltung gegeniiber der
eigenen Lebensgeschichte und dem eigenen Korper in Fragen ausdriicken wie:

- Was brauchst Du?

- Was hat die Krankheit und die Diagnose in mir ausgeldst?
- Was hat mich am meisten getroffen?

- Wo sind meine Ressourcen?

- Wie kann ich die Ubungen fiir mich nutzen?

- Ich lerne etwas, um zu entspannen

Ein hiufiges Missverstindnis bei den Teilnehmerinnen scheint darin bestanden
zu haben, dass Dinge, in die man Zeit und Aufmerksamkeit investiert, etwas
,bringen miissen“. Etwas zu tun, ohne bestimmte Erwartungen zu haben, kann
befremdlich oder ungewohnt sein. So wére die Erwartung naheliegend, dass ein
bestimmtes Training zu einer Verbesserung fiihrt. Der Verzicht auf eine be-
stimmte Erwartung kann in sich unlogisch erscheinen.

Bei den Frauen, die bereits seit mehreren Jahren eine endokrine Therapie
durchfithren, haben sich nach Einschitzung der MBSR-Lehrerin zwei Bewalti-
gungsstrategien besonders herauskristallisiert.

- Einerseits waren die Freundinnen wichtig, vor allem, wenn mit dem
Lebens- oder Ehepartner wenig gesprochen wurde oder die Partner
nicht auf die Probleme der Frauen eingingen.

- Andererseits zeichneten sich bei einigen Frauen Tendenzen zu rigiden
Alltagsabldufen ab (zum Beispiel mussten bestimmte Dinge zu festge-
legten Zeiten in einer bestimmten Weise verrichtet werden).

Durch das Achtsamkeitstraining (zum Beispiel Tag der Stille) kamen solche
festgelegten Abldufe (zum Beispiel Einkaufen am Samstag zu einer bestimmten
Uhrzeit) durcheinander. Es erforderte daher Mut, Abweichungen oder Stérungen
anzunehmen und zuzulassen.

Diese Einbriiche in festgelegte, bewihrte Abldufe ist aber auch eine Meta-
pher fiir innere Prozesse, die parallel ablaufen und bedeuten, die eigenen Gren-

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

358 4. Diskussion

zen anzunchmen, wie sie sind. Im Rahmen der Entspannung soll in verdringte
korperliche Grenzen hineingespiirt werden bzw. es sollen bewusst Grenzen vor
dem ,inneren Auge“ ausgesprochen oder nachgefragt werden. Diese Prozesse
konnen schmerzhaft sein und zur eigenen Abwertung fithren. Der Lernprozess
bedeutet dann, die durch das Hinschauen gemachten Erfahrungen und Gefiihle
nicht zu bewerten.

Sehr problematisch erwies sich bei den infolge der Tumoroperationen kor-
perlich eingeschrinkten Frauen die Ubung des ,,Body Scan“. Im Rahmen der
korperbetonten Meditation kénnen zum Beispiel infolge der Ubungen korperli-
che Einschrinkungen im Bereich von Geschlechtsorganen, der Brust, des
Zwerchfells und der Narben vermehrt wahrgenommen werden, die im normalen
Alltag unter Umstdnden ausgeblendet worden wéren. Solche Erlebnisse kdnnen
traurig machen und sogar stressauslosend sein.

Verschiedene Autoren, so auch Caroline Eyles, befiirworten daher eine
Verkiirzung und Abwandlung des 8-wochigen MBSR-Curriculums. Dies war
auch eine wichtige Schlussfolgerung der hier durchgefiihrten Achtsamkeitsstu-
die. Der MBSR-Kurs erwies sich als zu streng fiir diese Gruppe. Das MBSR-
Training sollte daher an die jeweilige Gruppenkonstellation und die Bediirfnisse
der Teilnehmer angepasst werden. Infolge der Studiensituation waren jedoch im
Wesentlichen die Vorgaben des 8-wochigen Curriculums eingehalten worden,
was sowohl von der MBSR-Trainerin als auch den Teilnehmerinnen als zu an-
strengend empfunden wurde.

Ausdruck dieser vermehrten Anstrengung und inneren Anspannung durch
das genauere ,,Hinschauen“ konnten bei der Meditationsgruppe im Vergleich zur
Sportgruppe die wesentlich stirkeren Ausschlige im Antwortverhalten in den
positiven als auch den negativen Bereich sein (vgl. Abb. 27) sein. Das Antwort-
verhalten der beiden Gruppen hatte sich dann nach 16 Wochen wieder angegli-
chen.

Stress ist ein lebensnotwendiges Anpassungsphédnomen. Es wire zu einfach,
Stress als etwas ,,Negatives™ darzustellen. Anderungen in Denk-und Verhal-
tensmustern diirften zwangslaufig auch mit Stress verbunden sein. In der Studie
ergaben sich Hinweise fiir einen Anstieg der nachmittdglichen Cortisolwerte bei
der Meditationsgruppe. Kritisch muss hier bemerkt werden, dass zur Einschét-
zung der Stressbelastung die Messung nur eines Wertes pro Tag problematisch
ist. Da der Cortisolspiegel einer zirkadianen Tagesrhythmik (das heif3t, die Cor-
tisolausschiittung ist morgens nach dem Aufwachen am hdchsten und féllt im
Tagesverlauf deutlich ab) unterliegt, wire die Analyse der jeweiligen Cortisolta-
gesprofile mit mindestens 3 Messungen zu unterschiedlichen Tageszeiten erfor-
derlich gewesen. Umso erstaunlicher ist es, dass sich bereits aus der nachmittag-
lichen Cortisolbestimmung ein Gruppenunterschied darstellen ldsst. Die erhohten

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

4. Diskussion 359

Werte nach 8 Wochen Training in der Meditationsgruppe koénnen einen Hinweis
auf eine erhohte Stressbelastung sein.

Wie komplex jedoch die Einschitzung des Cortisolwertes sein kann, ergibt
eine Studie von Brinstrom et al.*’ Brinstrom vermutet, dass es durch das
MBSR-Training zu einer Anpassung der Cortisolwerte kommt:

»The results suggest an adjustment of cortisol levels as a result of MBSR.
This study gives preliminary support indicating that MBSR can influence the
hypothalamic-pituitary-adrenocortical (HPA) axis functioning.”>*

Interessanterweise ergaben sich die Effekte bei der Branstrom-Studie erst
bei genauerer Betrachtung. Patientinnen mit initial niedrigerem morgendlichen
Cortisolspiegel zeigten nach 3 Monaten eine Zunahme, wéhrend Patientinnen
mit initial erh6htem morgendlichen Cortisolspiegel nach 3 Monaten eine Ab-
nahme des Cortisolspiegels aufwiesen, so dass sich insgesamt die Effekte inner-
halb der Gruppe aufhoben. Diese Ergebnisse zeigen, wie komplex und differen-
ziert die Zusammenhénge letztlich sein konnen, so dass sich die Anpassungs-
phénomene in den physiologischen Parametern in jedem Einzelfall und je nach
individueller Ausgangslage sehr unterschiedlich darstellen kdnnen.

Es zeigt sich, dass sich ein 8-wochiges Achtsamkeitstraining auf die Hypo-
thalamus-Hypophysen-Nebennierenrinden-Achse (sogenannte ,,Stress-Achse®)
auswirkt. Die Bewertung dieser Verdnderungen und Anpassungen bedarf weite-
rer Untersuchungen.

Ziel dieser Studie war es auch, zu liberpriifen, ob sich infolge des Achtsam-
keitstrainings Hinweise auf Anderungen im Immunprofil ergeben. In der Studie
wurde auch das Differentialblutbild untersucht. Hierbei wird die Gruppe der
Abwehrzellen, die Leukozyten (weifle Blutkérperchen) in weitere Untergruppen
unterteilt.

Die Monozyten sind im Blut zirkulierende Abwehrzellen und gehoren in die
Gruppe der Leukozyten (weile Blutkorperchen). Im Gewebe fungieren sie als
Gewebsmakrophagen bzw. dendritische Zellen und présentieren nach Phagozy-
tose als korperfremd erkanntem Material Teile dieses Fremdmaterials an ihrer
Zelloberfliche. Auf diese Weise wird das Fremdmaterial auch fiir andere Im-
munzellen ,sichtbar”. In der hier durchgefiihrten Studie konnten nach dem 8-
wochigen Training keine signifikanten Effekte in Bezug auf die Zahl der Mo-
nozyten festgestellt werden.

Lengacher et al.>*' untersuchten bei 142 Brustkrebspatientinnen im Tu-
morstadium 0-II1 nach einem 6-wdchigen MBSR-Training die Telomeraseaktivi-

499  Briénstrom R. et al., ,,Effects of mindfulness training on level of cortisol in cancer patients*,
Psychosomatics, 2013 Mar-Apr; 54(2): 158-64.
500 Ebd.,S. 158.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

360 4. Diskussion

tdt in Blutmonozyten. Hier zeigte sich ein signifikanter und kontinuierlicher
Anstieg der Telomeraseaktivitit {iber einen Zeitraum von 12 Wochen bei den
Teilnehmerinnen des MBSR-Trainings, wihrend in der Kontrollgruppe kein
Anstieg zu verzeichnen war.

Die Telomerase ist ein Enzym, das sich in den Zellkernen von teilungsakti-
ven Zellen befindet. Die Immunzellen gehdren dhnlich wie auch Krebszellen zu
Zellen, die eine hohe Zellteilungsaktivitit aufweisen. Die Telomerase stellt im
Rahmen des Zellteilungsvorgangs die Endstiicke der Chromosomen wieder her.
Die Telomere sind die aus repetitiver DNA und assoziierten Proteinen gebildeten
Endstiicke von Chromosomen. Die Studie von Lengacher et al. wire somit ein
Hinweis, dass ein MBSR-Training zu immunologischen Auswirkungen auf zel-
luldrer Ebene fiihren kann.

Diese Verdnderungen diirften aber in Anbetracht des Gesamtblutbildes ge-
ringfiigig sein. In der hier durchgefiihrten Studie ergaben sich im Verlauf keine
signifikanten Blutbildveranderungen.

Die Studie von Lengacher et al. macht aber deutlich, dass sich die Verdnde-
rungen zunéchst auf zelluldrer und molekularer Ebene ergeben und eine blof3e
Bestimmung des Differentialblutbildes nicht geeignet ist, diese Verdnderungen
zu erfassen.

Auf eine immunzytologische Typisierung der Leukozyten war in der Studie
verzichtet worden. Eine Typisierung hitte es zum Beispiel ermdglicht, die Zahl
von natiirlichen Killerzellen im Verlauf zu messen. Es gibt aber Hinweise, dass
dhnlich wie bei den Blutmonozyten bei den Killerzellen weniger die im Blut
gemessene Anzahl entscheidend ist als vielmehr die Zellaktivierung selbst oder
aber zum Beispiel bei metastasierten Tumorpatienten die Zahl der natiirlichen
Killerzellen im Tumorgewebe (und nicht im Blut). Vermutlich wiirde es gelin-
gen, unter Zuhilfenahme aufwéndiger zellbiologischer Techniken die Auswir-
kungen eines MBSR-Trainings auf zelluldrer Ebene weiter aufzuschliisseln.

Die Studie von Lengacher ist diesbeziiglich ein vielversprechender Ansatz.

Dieselbe Arbeitsgruppe’”” untersuchte bei 41 Brustkrebspatientinnen vor
und nach einem MBSR-Training verschiedene Biomarker und stellte fest, dass es
Zusammenhinge zwischen einer Symptomverbesserung und bestimmten Bio-
markern gebe. So wiirden sich bestimmte Lymphozytensubgruppen als Pri-
diktoren fiir ein Ansprechen eines MBSR-Trainings eignen. Die Autoren kniipf-

501 Lengacher CA et al., ,,Influence of mindfulness-based stress reduction (MBSR) on telomerase
activity in women with breast cancer®, Biol Res Nurs 2014 Oct; (16): 438-47.

502 Reich RR, Lengacher CA et al., ,,Baseline immune biomarkers as predictors of MBSR(BC)
treatment success in Off-treatment breast cancer patients”, Biol Res Nurs 2014 Oct; 16(4):
429-37.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

4. Diskussion 361

ten daran die Hoffnung, Patienten detektieren zu konnen, die besonders gut auf
MBSR ansprechen wiirden. Hier wire kritisch zu fragen, ob es nicht einfacher
wire, den Patienten selbst zu fragen. Ein kurzfristiges Ansprechen von Biomar-
kern diirfte wenig iiber den weiteren Langzeitverlauf aussagen. So wire vorstell-
bar, dass zum Beispiel auf einen starken Anstieg von B-Lymphozyten im Ver-
lauf ein ebenso starker Abfall folgt. Vielleicht haben gerade jene Patienten einen
besseren Langzeitverlauf, die zundchst einen nur maéiBigen initialen B-
Lymphozytenanstieg aufweisen. Diese Fragen sollen zeigen, dass aufgrund von
Erhebungen an kleinen Stichproben nur vorsichtige Uberlegungen angestellt
werden konnen. Messungen iiber Zeitrdume von wenigen Wochen an nur weni-
gen Patienten sind sicherlich in der Aussagekraft eingeschriankt.

Festzuhalten wire die Tatsache, dass sich ein MBSR-Training auf die Hy-
pothalamus-Hypophysen-Nebennierenrinden-Achse auswirkt und dass dies aus-
geprégter sein kann als zum Beispiel bei einem wdochentlichen moderaten Lauf-
training. Verschiedene Studien legen Verdnderungen auf immunzytologischer
und zelluldrer Ebene nahe. Im konventionellen Differentialblutbild kénnen aber
diese Verdnderungen nicht gemessen werden.

In der hier durchgefiihrten Studie ergab sich bei den Frauen der Meditati-
onsgruppe nach 8 Wochen Achtsamkeitstraining eine Zunahme von Schlafsto-
rungen. Diese Ergebnisse stehen im Widerspruch zu einer dinischen Studie®”,
bei der 336 Brustkrebspatientinnen im Stadium I-III in Bezug auf Schlafproble-
me wihrend und nach einem 8-wochigen MBSR-Training untersucht wurden. In
der Studie von Anderson et al. ergab sich eine signifikante Abnahme von
Schlafproblemen in der MBSR-Gruppe unmittelbar nach der Intervention. Dieser
Unterschied zwischen MBSR-Gruppe und Kontrollgruppe hob sich im Verlauf
eines Jahres auf. In dieser Studie wurde nicht auf verschiedene Therapieformen
eingegangen. Es wére interessant, ob sich bei bestimmten Subgruppen (z.B.
Frauen mit oder ohne antihormonelle Therapie) Abweichungen ergeben hétten.

Eine weitere mogliche Differenzierung wiren zum Beispiel verschiedene
Altersgruppen. Die MBSR-Trainerin dieser Studie hatte den Eindruck, dass die
dlteren Brustkrebspatientinnen offener und aufgeschlossener waren als die jiinge-
ren Teilnehmerinnen. Bei einer Gruppenstérke von nur 10 Teilnehmerinnen lasst
sich dies statistisch nicht weiter analysieren. Interessant wére es zum Beispiel,
ob Schlafstdrungen eher jlingere oder eher éltere Frauen unter einer antihormo-
nellen Therapie betreffen. Diese Fragen bediirften weiterer Untersuchungen und
groferer Stichproben.

503 Andersen SR et al., ,,Effect of mindfulness-based stress reduction on sleep quality: results of a
randomized Trial among Danish breast cancer patients”, Acta Oncol. 2013 Feb; 52(2): 336-44.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

362 4. Diskussion

Dieselben Autoren der oben bereits erwihnten dédnischen Studie hatten ne-
ben der Schlafqualitdt auch weitere Faktoren, wie zum Beispiel Angst und De-
pression sowie korperliche Symptome, Achtsamkeit und spirituelles Wohlbefin-
den, untersucht.

Hierbei ergaben sich eine signifikante Abnahme von Angsten (p = 0.0002)
und depressiven Gefithlen (SCL-90 r, p < 0.0001; CES-D, p = 0.0367) im 12-
Monats-Verlauf (follow-up).504

Beziiglich der krankheitsbedingten Beschwerden ergab sich bei derselben
Stichprobe (336 dinische Frauen mit Brustkrebs der Stadien I-III) eine voriiber-
gehende Verbesserung nach 6 Monaten. Nach 12 Monaten waren diesbeziiglich
keine Unterschiede zwischen den Gruppen festzustellen. Positive, langanhalten-
de Effekte ergaben sich dagegen auch noch 12 Monate nach dem MBSR-
Training bei der Erfassung von Gefiihlen von negativem Stress (,,distress*) und
Ach‘g?)?mkeit im Gruppenvergleich. Dies galt nicht fiir das spirituelle Wohlbefin-
den.

Im Gegensatz hierzu zeigte sich bei den Frauen der hier vorgelegten Studie
eine signifikante Zunahme der Brustbeschwerden und Schlafstérungen unmittel-
bar nach Abschluss des 8-wochigen MBSR-Trainings im Vergleich zur Kon-
trollgruppe.

Vermutlich kdnnen Brustkrebspatientinnen, deren Krebsdiagnose unter-
schiedlich lange zuriickliegt und die eine unterschiedliche medikamentése Lang-
zeittherapie einnehmen, nicht miteinander verglichen werden. Eine Patientin, die
im Verlauf von Jahren an die krankheitsbedingten und therapiebedingten Be-
schwerden adaptiert hat, kann unter Umstdnden vollig anders auf ein Achtsam-
keitstraining reagieren als zum Beispiel eine Frau, deren Chemotherapie gerade
abgeschlossen ist und die hieriiber sehr erleichtert sein diirfte. Es ist somit ent-
scheidend, genau hinzusehen, welche Frauen miteinander verglichen werden.
Randomisierte Studien mit groBeren Fallzahlen (zum Beispiel Fallzahlen zwi-
schen 100 — 300) sind durch die Vermischung von verschiedenen Therapiefor-
men nicht unbedingt aussagekraftiger.

Die dénische Studie gehort aber zweifellos zu den groBten randomisierten
Kontrollstudien beziiglich MBSR und Frauen mit Brustkrebs der Stadien I — III.

504 Vgl. Wiirtzen H. et al., ,,Mindfulness significantly reduces self-reported levels of anxiety and
depression: Results of a randomized controlled trial among 336 Danish women treated for
Stage I-III breast cancer.”, Eur J Cancer 2013 Apr; 49(g): 1365-73.

505 Vgl. Wiirtzen et al., ,Effect of mindfulness-based stress reduction on somatic symptoms,
distress, mindfulness and spirituell wellbeing in women with breast cancer: Results of a ran-
domized controlled trial.”, Acta Oncol. 2015 Mar 9: 1-8.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

4. Diskussion 363

Deshalb ist es wichtig, die Ergebnisse dieser grof3en Studie mit in die Diskussion
einzubinden.

In Zusammenschau aller Ergebnisse kann festgehalten werden, dass ein
MBSR-Training sich bei Frauen mit Brustkrebs positiv auf das seelische Wohl-
befinden (Angste, Depressionen, Distress) auswirkt.

Korperliche Beschwerden scheinen sich eher in geringerem Ausmal durch
ein MBSR-Training verbessern zu lassen. Es kann sogar sein, dass im Zusam-
menhang mit dem Training vermehrte Brustbeschwerden auftreten. Schwere
Schmerzzustdnde oder Durchbruchschmerzen (z.B. bei nachlassender Wirksam-
keit einer bestehenden Schmerzmedikation) bediirfen eines multimodalen Thera-
pickonzeptes, das sich aus vielen Elementen zusammensetzt (medikamentose
Schmerztherapie nach dem WHO-Stufenschema, Physiotherapie, psychosoziale
Unterstiitzung, Achtsamkeitstraining etc.). Hierbei kann ein Achtsamkeitstrai-
ning eine wichtige und hilfreiche Ergidnzung sein. Die Studienlage deutet aber
darauf hin, dass die Effekte des Achtsamkeitstrainings zur Reduktion von
Schmerzzustinden und korperlichen Beeintrdchtigungen begrenzt sind. Eine
realistische Einschitzung der Moglichkeiten und Grenzen des Achtsamkeitstrai-
nings ist daher notwendig, um Enttduschungen und falschen Erwartungen vorzu-
beugen.

Das Achtsamkeitstraining kann helfen, mit einer aufgrund von korperlichen
Einschriankungen und rezidivierenden Schmerzen unertriglich gewordenen Le-
benssituation umgehen zu lernen.

David Hume hatte am Beispiel von Patienten mit Lahmungen aufgezeigt,
wie schnell die scheinbare Herrschaft iiber den eigenen Korper enden kann.
Solche auferlegten Grenzen konnen demoralisierend und bedngstigend wirken.
Da die Stirke des Achtsamkeitstrainings im Hinblick auf die Studienlage aber
gerade Angste und depressive Gefiihle positiv und nachhaltig beeinflussen kann,
ist hier der entscheidende Ansatzpunkt, um bisher ungeahnte (durch Angste
verdeckte) Ressourcen zu mobilisieren. Ein Achtsamkeitstraining kann hierbei
keine spirituelle Lebenseinstellung ersetzen.

Offensichtlich ist Meditation, von der sich das Verfahren der MBSR ablei-
tet, keineswegs eine Ausdrucksform von Spiritualitdt, wenn man unter Spirituali-
tit die Erfahrung einer transzendenten, das eigene Ich iibersteigenden Wirklich-
keit versteht, die alle Lebensbereiche durchdringen sollte.

Meditation und insbesondere das Verfahren der MBSR sind keine Glau-
bensinhalte, sondern Verfahren, um neue Erkenntnisse durch die Erfahrung des
eigenen Korpers zu gewinnen. Es kann hierbei vor allem aus westlicher Sicht das
Missverstidndnis entstehen, Meditation selbst sei ein Glaubensinhalt und eine
Form von Spiritualitit.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

364 4. Diskussion

Im westlichen Sinne gibt der Glaube Ergebnisse, Ziele, Gebote und Erlo-
sungsvorstellungen vor, wihrend Meditation nur das Verfahren vorgibt, aber die
Erfahrungen hieraus dem Individuum {iiberldsst, also inhaltslos und somit vollig
leer ist.

In zwei Studien konnte keine Verbesserung des spirituellen Wohlbefindens
festgestellt werden. Spiritualitit und Achtsamkeit sind demnach nicht ,.de-
ckungsgleich“. Diesen Schluss legt die ddnische Studie nahe. Spirituelles Wohl-
befinden kann gemessen werden als der selbstempfundene Fortschritt bei der
Suche einer Sinngebung der eigenen Existenz. Die westliche Auffassung des
Christentums liefert hier lickenlose und durch die Glaubensinhalte vorgegebene
unabédnderliche Antworten. Spiritualitit als Weg der Vers6hnung mit der eigenen
Existenz scheint durch Meditation allein nicht mdglich zu sein.

Spiritualitét als eine den gesamten Lebensvollzug durchdringende und iiber
die zweckgebundenen Ziele eines Ich hinausreichende Wirklichkeit diirfte mehr
als eines regelméBigen Achtsamkeitstrainings bediirfen. Die Studien ergaben
ibereinstimmend einen signifikanten Einfluss des Achtsamkeitstrainings auf
Angste und depressive Gefiihle. Der Ansatzpunkt des Achtsamkeitstrainings sind
die mit dem Ich-Bewusstsein verbundenen Angste und Sorgen. Durch kérperli-
che Beruhigung, zum Beispiel durch die Konzentration auf den eigenen Atem,
konnen angst- und sorgenvolle innere Bilder ,,entschérft“ werden. Die Betrach-
tung angsteinflofender Gedanken und Gefiihle wird durch eine verldngerte und
vertiefte Atmung und eine Verringerung der Atemfrequenz von zum Beispiel 12-
mal pro Minute auf 6-mal pro Minute weniger bedrohlich erlebt. Dies sind wich-
tige korperliche Selbsterfahrungen. Auf diese Weise vergrofert sich der Abstand
zu den eigenen Gedanken und Gefiihlen. Dies kann ein erster eigener Schritt aus
der Ich-Bezogenheit sein. Wenn Spiritualitét aus der Ich-Bezogenheit hinausfiih-
ren soll, kann dies nur gelingen, wenn sich das Verhdltnis zu den eigenen Ich-
bezogenen Angsten und Gefiihlen 4ndert.

Insofern konnte das Achtsamkeitstraining helfen, eine gewisse Vertrautheit
(im Sinne von weniger Angst) auch mit den Schattenseiten des eigenen Ichs zu
erlangen, so dass es moglich wird, iiber die eigenen Grenzen hinauszuwachsen.
Spiritualitit im Sinne einer Verséhnung mit der eigenen Existenz und den bisher
gemachten Erinnerungen und Erfahrungen bedarf aber der Fantasie und Kreativi-
tit. Eine Meditationserfahrung konnte helfen, die in Angst- und Sorgenbildern
gebundenen Energien zu 19sen.

Sigmund Freud bezeichnete das Ich als die eigentliche Angststéitte des Men-
schen. Eine wichtige Funktion in der Angstregulation kommt der Amygdala
(Mandelkern) des limbischen Systems zu. Hier wirkt unter anderem auch Cor-
tisol als Neurotransmitter und Modulator von Erinnerungen in Abhidngigkeit
vom Schlaf- und Wachrhythmus. In der Studie konnte gezeigt werden, dass sich

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

4. Diskussion 365

im Zusammenhang mit dem MBSR-Training Effekte im Schlaf-Wachrhythmus
(Schlafstorungen) als auch beim peripheren Cortisolspiegel ergeben. Eine
Schlafstorung im Zusammenhang mit einer genaueren Selbstbetrachtung muss
nicht etwas Schlechtes bedeuten, sondern kann wichtige Umdenkprozesse ansto-
Ben. Die Amygdala als ,,Gefiihlsinstanz* scheint wesentlich an der Entschei-
dungsfindung beteiligt zu sein. Das ergaben experimentelle Untersuchungen von
Bechara und Damasio®®, die zeigen konnten, dass die Amygdala wesentlich an
komplexen kognitiven Leistungen, die das Sozialverhalten betreffen, beteiligt ist.
Von daher ist die Vorstellung, tiber einen verdnderten Umgang mit den eigenen
Gefiihlen bisher ungeahnte eigene Mdglichkeiten zu erschlieBen, keineswegs
abwegig. Das Achtsamkeitstraining soll das Hinschauen ohne Bewertung lehren.
Dieser Vorgang kann zu Stress in Form von Schlafstdrungen und innerer An-
spannung fiithren, gerade dann, wenn ungeliebte Gefiihle normalerweise ausge-
blendet werden.

Die Amygdala ist an der gefiihlsbetonten Speicherung von Erinnerungen
beteiligt. So konnten experimentelle Untersuchungen der Arbeitsgruppe von
Deissreoth®”’ zeigen, dass zum Beispiel bei Mausen eine kleine Neuronenpopu-
lation der Amygdala fiir die Entstehung eines Drogenengrames rekrutiert wird.
Kokain fiihrt zu starker psychischer Abhingigkeit, was demnach auf ein entspre-
chendes Kokainengram in der Amygdala zuriickzufiihren wére. Der Amygdala
scheint demnach eine Schliisselposition bei gefiihlsbetonten Abhédngigkeiten und
der Entstehung von Angsten zuzukommen.

Der Psychiater William Marchand bewertete in einer Rezension verschie-
dene Studien zur funktionellen Magnetresonanztomografie im Zusammenhang
mit Achtsamkeitstraining und Meditation. Er verweist hierin auch auf das Prob-
lem, dass die Studien nicht miteinander verglichen werden kdnnen. Dennoch
ergeben sich eine Vielzahl von Hinweisen, dass Meditation zu Verdnderungen
im medialen Kortex fiihrt:

,The studies reviewed herein increase our understanding of the neural processes
associated with mindfulness. A limitation of the literature is the fact that multiple
methodologies have been utilized and a diverse population studied. Thus direct
comparison of studies is not feasible. [...] This review of this literature revealed

506 Vgl.: Bechara A., Damasio H. and Damasio AR, ,,Role of the amygdala in decision-making*,
Ann N Y Acad Sci 2003 Apr; 985: 356-69.

507 Vgl. Hsiang, HI., Deisseroth K et al. ,,Manipulating a *Cocaine engram’ in mice®, J Neurosci
2014, Oct 15; 34(42): 14115-27.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

366 4. Diskussion

compelling evidence that mindfulness impacts the function of the medial cortex and
associated default mode network as well as insula and amygdala.”*

Durch die verbesserten Moglichkeiten der bildgebenden Darstellung neuronaler
Prozesse ergeben sich Hinweise, dass eine regelmifBige Meditationspraxis zu
Verdnderungen in Hirnregionen fithren kann, die an der Speicherung von Erinne-
rungen sowie der Entstehung von Gefiihlen und Angsten beteiligt sind. Da die
Amygdala als Teil des limbischen Systems auch in mentale Entscheidungspro-
zesse eingebunden ist, kann angenommen werden, dass ein iiber Jahre praktizier-
tes Meditationstraining die Entscheidungsfindung beeinflusst.

Vereinfachend konnte die Amygdala mit den in ihr gespeicherten Erinne-
rungen, Angsten und Gefiihlen als eine ,,Schnittstelle eines sogenannten Ich-
Bewusstseins bezeichnet werden.

Eine jahrelang praktizierte regelmédBige Meditationserfahrung kann sich
umstrukturierend auf bestimmte Hirnregionen auswirken.

Da es sich hierbei um Hirnregionen handelt, die fiir die Angstentstehung
wichtig sind, ist es nicht verwunderlich, dass ein Meditationsprozess vor allem in
den psychologischen Funktionen signifikante Verbesserungen zeigt. Dies bele-
gen die Ergebnisse einer Meta-Analyse von Huang’” at al. an Brustkrebspatien-
tinnen. In die Metaanalyse wurden die Studien mit einer Gesamtzahl von 964
Teilnehmerinnen eingebracht, wobei sich die MBSR-Gruppe durch eine signifi-
kante Verbesserung in den Bereichen Depression (p < 0.00001), Angst (p <
0.00001), Stress (p < 0.00001) bemerkbar machte. Die Metaanalyse ergab auch
eine Verbesserung der Lebensqualitét (p < 0.03).

Eine der wesentlichen Stiarken des Achtsamkeitstraining liegt in der Angst-
reduktion. Damit greift diese Meditationsform an einer Schliisselstelle des Ich-
Bewusstseins an. Freud sah im Ich die eigentliche Angststitte. Demnach scheint
ein Achtsamkeitstraining geeignet zu sein, einen anderen Umgang mit den eige-
nen Angsten zu lernen, der weniger entwertend erlebt wird.

Ohne die betrachtende (nicht bewerten wollende) Auseinandersetzung mit
den eigenen Angstbildern wiirde der Meditationsprozess auf dieser Ebene erlie-
gen. Es ist einfacher, sich durch duflere Zerstreuungen Ablenkung zu verschaf-
fen, um Unliebsamem oder Uneingestandenem zu entflichen. Diese Flucht kann

508 Marchand, W. R., ,,Neural mechanisms of mindfulness and meditation: Evidence from neu-
roimaging Studies”, World J Radiol. 2014 Jul 28; 6(7): 471-479, p. 475.

509 Huang HP et al., ,,A meta-analysis of the benefits of mindfulness-based stress reduction
(MBSR) on Psychological function among breast cancer (BC) survivors”, Breast Cancer.
2015. Mar 28.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

4. Diskussion 367

dann zum Beispiel im Rahmen von leidvollen Erfahrungen ein jéhes, unfreiwil-
liges Ende nehmen.

Wenn nun im Weiteren zu diskutieren sein wird, inwieweit eine sinnerfiillte
Wirklichkeit erfahrbar werden kann, die iiber die Zwecke eines Ichs hinaus-
reicht, so diirfte der Weg dorthin zunéchst iiber das Erreichen eines groferen
Abstandes zu den eigenen Angstbildern fiihren.

1937 schrieb der US-amerikanische Soziologe René Fiilop-Miller (1891 —
1963) in seiner ,,Kulturgeschichte der Heilkunde*:

»Niemals hat das logische, bewusste Denken iiber das letzte ‘Warum?’ und
‘Wozu?’ des Leidens Aufschluss zu erteilen vermocht. Einzig und allein die
Angst, die in Bildern sieht, und die Religion, die in Mythen denkt, hat sich an
jene Frage heranwagen diirfen und den Sinn des Leidens, die Ursache von
Schmerz du Siechtum zu deuten versucht.*"°

Das Betrachten-Konnen eigener (unter Umstdnden schambesetzter und in
erkrankte Organe projizierte) Angstbilder ist Bestandteil des mit dem Achtsam-
keitstraining verbundenen Lernprozesses. Ein solcher Lernprozess stellt eine
lebenslange Herausforderung dar, die mal mehr und mal weniger gut gelingt und
Mut erfordert. Die Metaanalysen verdeutlichen, dass die Angstreduktion eine
wesentliche Stédrke eines Achtsamkeitstrainings sein kann.

In der hier dargelegten Studie ergab sich eine Verbesserung der kognitiven
Funktionen 4 Monate nach Studienbeginn bei der MBSR-Gruppe. Diese Effekte
waren unmittelbar nach Beendigung des Trainings noch nicht festzustellen.

Die australische Psychologin Elizabeth Foley hat sich in verschiedenen Stu-
dien mit einer ebenfalls von der vipassana-Meditation abgeleiteten verhaltens-
medizinischen Therapieform, der MBCT (mindfulness-based cognitive therapy)
im Zusammenhang mit Krebspatienten befasst. In einer randomisierten Kontroll-
studie’' untersuchte sie 115 Patienten mit Krebserkrankungen verschiedener
Tumorentititen und Tumorstadien. Wie in anderen Studien ergab sich auch hier
eine deutliche Verbesserung in den Bereichen Angst, Depression und Stress. Wie
in anderen Studien auch wurden hier Patienten mit verschiedenen Tumorentité-
ten verglichen. In einer kleinen, nicht randomisierten Pilotstudie verglich Foley
ein 8-wochiges MBCT-Training mit 22 Sitzungen bei Frauen mit Brustkrebs und
anderen gynidkologischen Tumoren mit einem 6-wodchigen Meditationsprogramm
(6-week ,,mindfulness meditation program“ MMP) mit lediglich 9 Sitzungen.
Die nicht-randomisierte Studie zeigte keine signifikanten Unterschiede zwischen

510 Filop-Miller, R., ,,Kulturgeschichte der Heilkunde®, 1937, Bruckmann-Verlag Miinchen, S. 5.

511 Foley E, et al., ,,Mindfulness-based cognitive therapy for individuals whose lives have been
affected by Cancer: a randomozes controlled trial.” J Consult Clin Psychol. 2010. Feb; 78(1):
72-9.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

368 4. Diskussion

dem 22 Sitzungen umfassenden MBCT-Training und der 9 Sitzungen umfassen-
den Kurzversion MMP. Foley rdumt abschlieBend ein, dass ein adaptiertes, ver-
kiirztes Achtsamkeitstraining weniger belastend (,,resource intensive*) und unter
Umsténden auch attraktiver fiir die teilnehmenden Krebspatientinnen sei.

Wenn ein Achtsamkeitstraining in erster Linie dazu dienen soll, mit Angs-
ten und depressiven Gefiithlen umgehen zu lernen, so ist unter Umsténden ein an
die Patienten angepasstes, reduziertes Training ausreichend. Auf diese Weise
kann keine Heilung von Erkrankungen bewirkt werden. Es ist aber mdglich,
Patienten zu helfen, besser mit ihrer Situation umzugehen. Dies erlduterte Foley
in einem am 13. Dezember 2008 in einer australischen Zeitung gegebenen Inter-
view:

,.Certainly mindfulness helps people live with cancer, lets it be part of their lives
without taking over their lives. It’s about quality of life, about coping with the ill-
ness and having a really rich, wonderful life in spite of the diagnosis.”"

Das Achtsamkeitstraining kann somit eine wertvolle Bereicherung des therapeu-
tischen Angebotes fiir Krebspatienten sein und helfen, im Rahmen einer multi-
modalen Therapie ein selbstbestimmtes Leben zu ermdglichen.

Im Hinblick auf die Texte der Upanischaden wird jedoch deutlich, dass die
Einsichtsmeditation zu tieferer Erkenntnis fithren will als zur bloBen Angstver-
minderung. Dasselbe Verfahren, das in vereinfachter und adaptierter Form von
praktischem Nutzen im klinischen Alltag sein kann, kdnnte aber auch genutzt
werden, um alle Lebensbereiche nachhaltig zu beeinflussen. Es wire wie eine
nichste Stufe nach den ersten Achtsamkeitserfahrungen. In dieser Hinsicht ist es
interessant, zu untersuchen, auf welche Weise und ob iiberhaupt ein Achtsam-
keitstraining zu nachhaltigen Effekten fiihrt. In diesem Zusammenhang ist eine
randomisierte Kontrollstudie von MacCoon’" von Interesse, bei der 31 Teil-
nehmer einer MBSR-Gruppe mit 32 Teilnehmern eines ,,Programms zur Ge-
sundheitsverbesserung™ (,,Health Enhancement Program (HEP)*“ als aktive Kon-
trollgruppe) verglichen wurden. Die Teilnehmer waren keine Patienten. Die
Studie ergab iiberraschenderweise keine nachhaltige Beeinflussung des aufmerk-
samen Einfiihlungsvermdgens (,,attentional sensitivity*) sowie der anhaltenden

512 Foley E. im Interview: ,,Meditation no cure, but it helps — More effective cancer treatments are
one reason for the growing popularity of a meditation technique, writes Eleanor Limprecht”,
The Australian December 13, 2008. http://www.theaustralian.com.au/news/health-science/me-
ditation-no-cure-but-it-helps/story-e6frg8y6-1111118292205, aufgerufen am 4.5.2015.

513 Vgl. D G MacCoon et al., “No Sustained Attention Differences in a Longitudinal Randomized
Trial Comparing Mindfulness Based Stress Reduction versus Active Control”, PloS One 2014;
9(6) €97661.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

4. Diskussion 369

Aufmerksamkeit (,,sustained attention*) bei der MBSR-Gruppe. Diese Ergebnis-
se widersprechen scheinbar den Ergebnissen einer von Katherine Mac Lean
(Center for Mind and Brain, University of California) et al. publizierten Stu-
die®", die nach intensivem Meditationstraining eine Verbesserung von anhalten-
der Aufmerksamkeit und differenzierter Wahrnehmung (,,perceptual discrimina-
tion®) feststellen konnte. Beide Studien wurden nicht bei Krebspatienten durch-
gefiihrt, konnen aber in ihrer Zusammenschau Hinweise darauf geben, wie sich
ein Meditationstraining je nach Intensitit und Ausrichtung unterschiedlich auf
die kognitiven Féhigkeiten auswirken kann. MacCoon orientierte sich an dem 8-
wochigen MBSR-Curriculum, wéhrend die Teilnehmer der Meditationsgruppe
bei MacLean et al. 5 Stunden pro Tag iiber 3 Monate meditierten, was sich in
dieser Form und Intensitit in einem normalen Alltagsleben eher nicht realisieren
lasst.

Die Ergebnisse der MacLean-Studie kdnnen deshalb nicht ohne weiteres
mit anderen MBSR-Studien verglichen werden, da sich das dortige intensive
Meditationstraining mehr an der urspriinglichen buddhistischen monastischen
Tradition orientierte.

MacCoon stellte bei den Teilnehmern des MBSR-Trainings indirekte Ver-
dnderungen fest wie eine Verbesserung des Mitgefiihls (,,Compassion for self
and others*), der Geduld (,,patience”) und Neugier (,,curiosity*) sowie in Bezug
auf Gleichmut und Emotionen im Rahmen zwischenmenschlicher Beziehungen.

Es scheint, dass ein 8-wdchiges MBSR-Training zu kurz ist, um nachhaltige
und dauerhafte Verdnderungen bei der Aufmerksamkeitsfahigkeit zu bewirken.
Es ist anzunehmen, dass kein langfristiger, lebensverdndernder Effekt von einem
mehrwochigen Achtsamkeitstraining zu erwarten ist.

MacCoon et al. zichen in ihrer Publikation folgende Schlussfolgerungen:

- ,First, it is possible that MBSR training does not improve sustained at-
tention per se, but exerts effects on attention through indirect mecha-
nisms, [...]

- Second, it is possible that MBSR training does not improve sustained
attention, but affects other aspects of attention.

- Third, it is possible that 8 weeks of MBSR training does not provide a
sufficient dose to achieve measurable changes in sustained attention
specifically.

514 Mac Lean, K. A., et al., “Intensive meditation Training Improves Perceptual Discrimination
and Sustained Attention”, Psychol Sci. 2010 June; 21(6): 829-839.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

370 4. Diskussion

- Fourth, MBSR is a secular form of intervention whereas other research,
including MacLean et al., investigates more traditional Buddhist train-
. 5515
ing.

Bemerkenswert erscheinen die beiden letzten Schlussfolgerungen, zum einen,
dass ein 8-wochiges Training nicht geeignet ist, spezifische und nachhaltige
Verdnderungen zu bewirken, zum anderen, dass es sich um eine sékularisierte
Interventionsform handelt, die nicht ohne Weiteres mit spirituellen Praktiken
einer monastischen Tradition verglichen werden kann.

Das Achtsamkeitstraining erscheint insgesamt als eine im klinischen Alltag
gut praktikable Methode, um Patienten bei der Krankheitsbewiltigung eine Hilfe
zu sein. Es darf aber nicht Uibersehen werden, dass diese sidkularisierte und ent-
mythologisierte Form eine nur begrenzte spirituelle Wirksamkeit entfaltet und
nicht dazu geeignet ist, ohne anhaltende Fortfilhrung der Meditationspraxis zu
einer dauerhaften Lebensverdnderung zu fithren.

Die Studienergebnisse legen aber nahe, dass das Achtsamkeitstraining an
einer Schliisselstelle des Ich-Bewusstseins, nimlich bei den Angsten, sich positiv
bemerkbar machen kann. Die Moglichkeiten eines 8-Wochen-Kurses sind aber
begrenzt. Insbesondere die Vorstellung, ein Achtsamkeitstraining allein kénne
das Einfiihlungsvermdgen nachhaltig und wesentlich beeinflussen, erscheinen
nicht realistisch.

Wie Studien sowohl im Bereich der Hypersensitivitdtsforschung als auch
bei skandinavischen Gefangenen gezeigt haben, scheint es bei der Ausprigung
des individuellen Einfiihlungsvermdgens eine starke genetische Komponente zu
geben. Durch das Netzwerk der Spiegelneurone sind Primaten in besonderer
Weise befahigt, sich das Leiden eines Gegeniibers als das eigene Leiden vorzu-
stellen und dieses auch als eigenen Schmerz zu empfinden. Dieses Vorstellungs-
vermogen scheint aber einer individuell vorgegebenen genetischen Variations-
breite zu unterliegen und lésst sich vermutlich nur bedingt durch ein Achtsam-
keitstraining nachhaltig verdndern.

Was sich aber bereits in einer frilhen Phase eines Meditationstrainings er-
reichen ldsst, das ist ein zunehmender Abstand zu sich selbst, der sich in mehr
Gelassenheit, Gleichmut oder Geduld ausdriickt. Insgesamt ergaben sich auch
Hinweise, dass die Wachheit zunimmt und sich vermehrte Aufmerksamkeit auf
die zwischenmenschlichen Beziehungen richtet. Ein Wirkmechanismus eines
Meditationstrainings, durch eine verinderte Bewertung von Angsten und depres-

515 MacCoon, D.G., ,,No Sustained Attention Differences in a Longitudinal Randomizes Trial
Comparing MBSR versus Active Control”, PloS One. 2014; 9(6): 97551, S. 8.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

4. Diskussion 371

siven Gefiihlen zu wirken, und zwar nicht durch ein Wegschauen, sondern durch
ein Unterlassen von Bewertung.

Die Angst, als lebensnotwendig eingestufte Bediirfnisse nicht befriedigen
zu konnen, vermindert sich, so dass Gelassenheit und Ruhe zunehmen.

Diese innere Haltung der Ruhe und Gelassenheit kann es ermdglichen, bis-
her verdringte und abgeschobene Bilder und Fragen betrachtend zuzulassen,
ohne dass es einer sofortigen Reaktion oder Antwort bediirfte.

Dieses ,,absichtliche” Zulassen von Fragen oder eines ,In-Fragestellens®
von als unantastbar Geglaubtem kann als Konzept fiir ein Leben auf einem hohe-
ren Erkenntnisgrad aufgefasst werden.

Es erfordert Mut, Dinge, die sich bewdhrt haben, mit Abstand und Distanz
zu betrachten und allein die Moglichkeit zuzulassen, dass in Jahren Bewéhrtes
zumindest unter dem Aspekt nochmals betrachtet wird, ob es nicht auch andere
Maoglichkeiten geben wiirde. Die MBSR-Trainerin der Studie verwies darauf,
dass einige der Teilnehmerinnen ihre Bewiltigungsstrategien hartnéckig vertei-
digten und wenig Verstindnis aufbrachten, bewidhrte Strategien zu reflektieren.
Reflexion kann zu einer Zunahme von Angst fiihren, da sich in der Betrachtung
Sicherheiten und Lebenswege als triigerisch erweisen kdnnen.

Der Weg der Achtsamkeit und Meditation ist geeignet, bei fortlaufender
und tiglich praktizierter Ubung zu Erkenntnissen zu fiihren, die {iber die unmit-
telbare Bediirfnisbefriedigung im Sinne einer bloBen Angstregulierung hinaus-
gehen.

Es kommt darauf an, unter welcher lebensbezogenen Primisse ein Acht-
samkeitstraining durchgefiihrt wird. So kann ein adaptiertes, verkiirztes Acht-
samkeitstraining zu einer Hilfe im Umgang mit Angsten in einer konkreten Lei-
denssituation werden, das Training kann sich aber auch bereichernd auf andere
Lebensbereiche auswirken. Voraussetzung wire hierfiir, dass sich die Ubenden
diesem lebenslangen und alle Lebensbereiche durchdringenden Lernprozess zu
stellen bereit sind.

In diesem Fall konnen Meditation und Achtsamkeitstraining mehr sein als
eine verhaltensmedizinische Hilfsmanahme. Es liegt demnach in der Hand
jedes Einzelnen, wohin die meditative Praxis fiihren soll. Die Chance bestiinde
nun darin, einen bewussten und intendierten Selbstreflexionsprozess in den Le-
bensalltag einzubinden. Die zahlreichen Angebote im Gesundheitswesen richten
sich vor allem an leidende Konsumenten. Was gesund und was krank ist, kann in
verschiedenen Kontexten unterschiedlich bewertet werden. In der Regel haben
die Menschen Vorstellungen davon, was fiir sie gesund und was krank ist. Wenn
ein bisheriges Leben infolge einer Krankheit nicht mehr wiedererlangt werden
kann, konnen eigene feste und erstarrte Bewertungsmuster zur eigentlichen Ur-
sache von Angst und Depression werden. Ein wesentlicher Wunsch der Teil-

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

372 4. Diskussion

nehmerinnen der hier dargelegten Studie war es, das bisherige Leben zuriickzu-
bekommen. Dies sind Wiinsche, die zwangsldufig unrealistisch sind und kreative
Aufbriiche verhindern kdnnen. Wenn es nun gelingt, diese bediirfnisorientierte
Haltung zu verlassen, Bewertungsmuster zu dndern und neue eigene Ressourcen
trotz der Leiderfahrung zu erschlielen, dann kann Leben wieder Sinn und Freude
schenken. Dies gelingt aber nur durch einen inneren Reifungsprozess, auch aus
dem Zerbrochenen heraus eine Idee zu bilden. Ein solcher Zustand kdnnte mit
dem Begriff ,,Seelenruhe” umschrieben werden. Die Seele ist ein Begriff, der
sich logischem Denken entzieht, und dem Bereich der Gefiihle zuzuordnen wire.
Eine Seele lisst sich verkaufen, sie kann aber auch zur Ruhe kommen. In Psalm
131 des Alten Testamentes wird die ,,Seelenruhe® mit einem entwoéhnten, abge-
stillten Kind verglichen:

,-.. SO Ist meine Seele in mir wie ein entwéhnet Kind bei seiner Mutter.
Dieses archaische Bild ist geeignet, um eine Vorstellung davon zu geben, worum
es letztlich bei solchen Reifungsprozessen gehen konnte. Der Seelenbegriff l4sst
sich mit dem Willensbegriff bei Schopenhauer oder der Vorstellung von Ideen
vergleichen. Allen diesen Begriffen ist gemeinsam, dass sie in Form von Trans-
formationsprozessen verwandelbar sind. Sie driicken ,,Aggregatszustinde® aus.
Der blinde Wille (damit die nicht reflektierte Abhéngigkeit vom eigenen Wollen
und Wiinschen) bei Schopenhauer kann durch Objektivation (Selbstreflexion,
Kreativitat oder Mitgefiihl mit anderen Geschdpfen) ,,sichtbar” (sozusagen be-
wusst gemacht) und damit ,,seiner blinden Macht beraubt werden. Dies ist ein
erster Schritt aus einem fremdbestimmten Leben. Die Selbstreflexion kann iiber
die Konfrontation mit sich selbst das Leid sogar noch verstirken. Ein Beispiel
hierfiir sind zum Beispiel Kiinstler, die an ihrer Kunst zerbrachen.

Letztlich ersehnt sich jeder Mensch die Realisation von positiven Bildern
fiir sein Leben. Es sind positive Vorstellungen von einem gliicklichen Leben und
einer Uberwindung von Krankheit und Leiden. Dies sind innere Bilder, deren
Heilkraft eine Selbstheilung zu induzieren vermag. Die verstirkte Betrachtung
zuriickliegender positiver Erfahrung, die Stirkung von kommunikativen und
sozialen Fahigkeiten, die Beeinflussung stressverschiarfender Gedanken (wie
zum Beispiel Griibeln oder Gedankenkreisen), Bewegungstraining, Kérperwahr-
nehmungen sowie Kompetenzerweiterung im Umgang mit schwierigen Gefiihlen
sind wichtige Hilfen im Umgang mit schwerwiegenden Erkrankungen. Es kann
auch versucht werden, im Rahmen einer Selbstsuggestion positive Gewissheiten
und optimistische Vorstellungen zu aktivieren. Diese Ebenen sind wichtig. Sie
verbleiben jedoch auf der Stufe der mehr oder weniger realistischen Trdume und

«516

516 Der 131. Psalm, Die Heilige Schrift, Berlin, preuflische Bibelgesellschaft, MDCCCCIV, S.
621.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

4. Diskussion 373

Sehnsiichte. Es sind die Trdume von einem gliicklichen Leben, das jeder Mensch
fiir sich beansprucht. Schopenhauer lehnte die Vorstellung von einem Anrecht
auf ein personliches gliickliches Leben ab. Er sah diese Vorstellungen skeptisch
und somit letztlich nur als Verkleidungsformen des blinden Willens (also der
zweckgebundenen individuellen Wiinsche und Bediirfnisse).

Ein Emanzipationsprozess, der zu tieferer Erkenntnis oder gar Erleuchtung
fithren konnte, verldsst auch diese Ebene der positiven Gedanken und Gefiihle.
Dies zu vermitteln, erscheint ,,unlogisch® und eben ,,unzweckmaBig“. Die Frage,
die sich stellt, ist nun, ob es gelingen kann, hinter die Ebene der Hoffnungen und
Trdume zu schauen und auf diese Weise das Denken iiber positive als auch nega-
tive Grenzen hinweg zu ,,entgrenzen®.

Es wire ein auf ein ganzes Leben ausgerichteter Lernprozess, der weiterfiih-
ren konnte als der Bereich individueller Sehnsiichten nach Selbstheilung und
Gliick. Was damit gemeint sein kann und wie dies stufenweise gelingen konnte,
soll im Folgenden an dem konkreten Beispiel im Umgang mit ,,Krebserkrankun-
gen* erldutert werden.

Hierzu soll der Nationale Krebsplan vorgestellt werden, der zeigt, wie die
sich im Gesundheitswesen Verantwortlichen eine stirkere Einbindung der Pati-
enten vorstellen. Dass es hierzu aber vermutlich einer anderen kulturellen Ein-
stellung bedarf, soll im Folgenden erldutert werden.

Achtsamkeit und Nationaler Krebsplan

Der Nationale Krebsplan’'” wurde vom Bundesministerium fiir Gesundheit, der
deutschen Krebshilfe und der Arbeitsgemeinschaft Deutscher Tumorzentren
initiiert. Wie wichtig ein koordiniertes Vorgehen ist, geht aus den vorgestellten
Zahlen hervor. So seien 2006 in Deutschland 426.800 Menschen an Krebs er-
krankt, die Krebsinzidenz habe seit 1980 bei Frauen um 35 Prozent zugenommen
(von 145.000 auf 206.000 im Jahr 2004), bei Mannern sogar um mehr als 80
Prozent (von 124.000 auf 230.000 im Jahr 2004).>'® In dem Thesenpapier wird
geschitzt, dass bei mehreren Millionen Menschen in Deutschland ein Bedarf an
Informationen, Beratung und Hilfe bei einer Krebserkrankung bestehe. Die
Gruppe der Gesunden, die Informationen zur Krebsvorbeugung wiinschten, sei
aber um ein Vielfaches gréfier.’"’ In diesen Jahren lieB sich (laut RKI) die 5-

517 http://www.bmg.bund.de/fileadmin/dateien/Downloads/N/Nationaler Krebsplan/Nationaler Kre
bsplan- Zieluebersicht.pdf, aufgerufen am 07.05.2015.

518 Vgl. Zielpapier zum Nationalen Krebsplan, S. 3 (Stand 2.5.2011).

519 Ebd., S.3.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

374 4. Diskussion

Jahresiiberlebensrate bei Ménnern von 38 % (80er Jahre) auf 53 % sowie bei
Frauen von 50 auf 60 % verbessern. Die Zahlen verdeutlichen die erhebliche
gesellschaftliche Bedeutung der Thematik.

Im Nationalen Krebsplan werden vier Handlungsfelder genannt:

- Weiterentwicklung der Krebsfritherkennung

- Weiterentwicklung der Versorgungsstrukturen und Qualitétssicherung
- Onkologische Behandlung (Arzneimittelversorgung)

- Stirkung der Patientenorientierung

Im Hinblick auf die Thematik dieser Arbeit soll das Handlungsfeld 4 (,,Starkung
der Patientenorientierung®) genauer betrachtet werden. Ausgangspunkt war die
Frage, welche Hilfe Krebspatienten von der Medizinwissenschaft erwarten kon-
nen und inwieweit auf eigene Ressourcen zuriickgegriffen werden kann.

Im Bereich des Handlungsfeldes 4 des Nationalen Krebsplanes wird betont,
dass der Patient als eigentlicher ,Nutzer in den Mittelpunkt gestellt werden
solle: ,,Die Politik erkenne die verdnderte Rolle der Patientin und des Patienten
im Gesundheitssystem an L0

Festgestellt wird dementsprechend eine derzeit noch bestehende Informati-
onsasymmetrie zwischen Arzten und Patienten. Dadurch und dass die Krebsdi-
agnose groBe Angste ausldse, richte sich eine grofe Hoffnung bei Patienten und
Angehorigen ,,in neue wissenschaftliche Erkenntnisse und neuartige, hdufig als
‘Innovationen’ bezeichnete Behandlungsweisens.>*'

Im Zielpapier des Nationalen Krebsplanes ist auch angemerkt, dass ein gro-
Bes Interesse an Verfahren mit unbewiesener und nicht belegter Wirksamkeit
bestehe.

Eine Erkliarung fiir das grofle Interesse an alternativen Heilverfahren wird
nicht gegeben. Es konnte sein, dass gerade die Sehnsucht der Menschen nach
personenzentrierter Medizin in Verbindung mit dem Wunsch nach ,,Ganzheit-
lichkeit” ein solches Interesse hervorruft. Aus Enttduschung iiber die konventio-
nelle Medizin erhoffen sich Patienten das Ermangelte und Ersehnte in Heilsan-
geboten zu finden, die den Anspruch ganzheitlicher Behandlung erheben. Das
Dilemma scheint aber darin zu liegen, dass alternative Heilsysteme in der Regel
eher sehr begrenzt ,,ganzheitlich® und umfassend zu behandeln vermdgen, sowie
in dem Missverstindnis, dass Ganzheitlichkeit nicht duleren Zutuns, sondern
vielmehr eigener Anstrengungen und Bemiihungen bedarf.

520 Vgl. Nationaler Krebsplan, Zielpapier (Stand 2.5.2011), S. 4.
521 Ebd., S.5.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

4. Diskussion 375

Im Zielpapier des Nationalen Krebsplanes werden ,,Qualitdtskriterien fiir
Gesundheitsinformationen erhoben, z.B. eine redaktionelle und weltanschauli-
che Unabhéngigkeit, eine kritische Bewertung von Informationen, die Darstel-
lung evidenzbasierter Studienergebnisse, die Forderung einer informierten Ent-
scheidung entsprechend der Lebenssituation des Patienten, die Vergleiche ver-
schiedener Optionen, die Darstellung patientenrelevanter Ergebnisse, nieder-
schwelliger und kostenloser Zugang etc.

Die Qualitdt des in zahlreichen Kommunikationsmedien angebotenen In-
formationsmaterials reiche von sehr guten bis sehr schlechten Angeboten.

Anhand des Zielpapiers wird deutlich, dass das Hauptaugenmerk sich da-
rauf richtet, allen Patienten einen Zugang zu verldsslichen und hochwertigen
Informationen zu verschaffen.

In einer Untersuchung zu den Bediirfnissen nach Patienteninformationen
bei Brustkrebspatientinnen stellten die Autoren Weissenberger et al.”** fest, dass
es zum Beispiel im Internet groBe Unterschiede zwischen deutschen und eng-
lischsprachigen Informationsseiten gebe.

So sei zwar das Interesse an Informationen aus dem Internet vor allem bei
dlteren Brustkrebspatientinnen deutlich gestiegen. Das Problem stellen hierbei
die Sprachbarrieren dar, da die englischen Seiten qualitativ hochwertiger und
informativer seien. Auf deutschen Seiten seien vor allem deutlich mehr Informa-
tionen iiber palliative und alternative Medizinangebote zu finden als auf engli-
schen Seiten, bei denen wesentlich mehr Informationen iiber neue Studienergeb-
nisse und Arzneimittel zu finden seien.

Diese Problematik verdeutlicht die Notwendigkeit, diese kulturell bedingten
Einseitigkeiten zu iiberwinden. Es sollte mehr hochwertige Informationsseiten in
der jeweiligen Muttersprache geben.

Bei den Patientinnen zeichnet sich ein Trend ab von der Teilnahme an einer
Selbsthilfegruppe hin zum Austausch iiber Internetforen. In Brandenburg/Havel
wurde die Brustkrebsselbsthilfegruppe wegen zu geringer Teilnahme aufgeldst.
Eine Patientin sagte, sie vermute, dass dies an der Moglichkeit bestehe, sich liber
das Internet die ndtigen Informationen zu beschaffen.

Im Nationalen Krebsplan erfolgt auf der patientenbezogenen Handlungs-
ebene eine Schwerpunktsetzung im Bereich der Informationsverbesserung. Eine
Befragung an iiber 200 eigenen geheilten Krebspatienten®” hatte aber ergeben,
dass Informationen keineswegs an erster Stelle genannt werden, wenn geheilte

522 Weissenberger C. et al., “Breast Cancer: patient information needs reflected in English and
German websites”, Br J Cancer 2004, Oct 18: (91(8): 1462-1487.

523 Vgl. Mattes, J.F., “Psychische und biografische Einfliisse bei Krebspatienten“, Masterarbeit,
Europa-Universitdt Viadrina, Frankfurt/Oder, 2013.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

376 4. Diskussion

Patienten gefragt werden, was fiir den Heilungsprozess am wichtigsten war.
Neben dem Riickhalt bei Freunden und der Familie wurde vor allem eine positi-
ve und optimistische Grundhaltung als besonders wichtig eingeschitzt. Letztlich
ist es auch die Familie, die bestehende Defizite ausgleicht. So ist es nicht ver-
wunderlich, wenn selbst Rentner ohne PC iiber detaillierte Kenntnisse beziiglich
neuer Arzneimittel verfiigen. Es sind dann oftmals die Kinder oder Enkel, die
sich helfend eingeschaltet haben. Solange intakte Familienstrukturen bestehen,
konnen viele Defizite ausgeglichen werden. Was aber kein Familienmitglied und
kein Freund abnehmen kénnen, das ist eben die schmerzvolle Krankheit selbst.
Deshalb erscheint es so wichtig, in einem multimodalen Konzept Patienten zu
einem selbstbestimmten Leben zu verhelfen. Die Hauptfigur ist der Patient selbst
und damit auch der entscheidende kreative Mitgestalter in der Auseinanderset-
zung mit der Erkrankung. Das mag abgehoben klingen, kann aber letztlich ganz
einfach sein. So kann es ein Unterschied sein, ob ich als Leidender meinem Ge-
geniiber in einer freundlichen oder aggressiven Haltung entgegentrete. Es han-
delt sich hierbei um véllig unterschiedliche Erfahrungsdimensionen, aus denen
sich wiederum vollig andere Moglichkeiten fiir die Zukunft ergeben koénnen.

In der hier durchgefiihrten Studie mit geheilten Brustkrebspatientinnen
wihrend einer nebenwirkungsbehafteten, jahrelang einzunehmenden Aromata-
sehemmertherapie wiinschten sich die meisten schlichtweg ihr ,,altes Leben*
zuriick. Dies geht aus dem Protokoll der MBSR-Trainerin der hier vorgestellten
Studie hervor. Die von den Patientinnen geschilderte Sehnsucht zeigt, dass das
lebensgeschichtlich Widerfahrene keineswegs iiberwunden oder wirklich akzep-
tiert wurde. Sehr viel Energie scheint somit in einer Form von Trauer iiber das
verlorene krankheitsfreie Leben gebunden zu sein. Kritisch zu hinterfragen wére
auch, ob es sich bei dem Wunsch nach dem ,,alten Leben‘ nicht auch um verin-
nerlichte Erwartungen des Patientenumfeldes (alte Freunde und Familie) handeln
konnte. Das wiirde bedeuten, dass die Patientinnen dann in dem Konflikt wéren,
sich moglichst so zu verhalten, als wire die Krebserkrankung nie geschehen.
Wenn dann in einem Prozess der Selbstreflexion dieser Mechanismus aufgedeckt
wiirde, konnen Stressreaktionen als Anpassung auf die neuen Erkenntnisse auf-
treten.

Auf der Homepage®* einer Berliner Selbsthilfegruppe fiir junge Menschen
mit Krebs wird darauf verwiesen, dass ein Drittel der jungen Patienten nach der
Krebsheilung nicht mehr ins Berufsleben zuriickfindet. Hieraus wird deutlich,
dass es eines Konzeptes bedarf, das mehr umfasst als die Gewéhrleistung ver-
standlicher und zugleich hochwertiger Informationen. Die trotz eines hochleis-

524  http://zurueck-ins-leben-nach-krebs.de/; aufgerufen am 8.5.2015.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

4. Diskussion 377

tungsfahigen Gesundheitssystems hohe Zahl an Patienten, die trotz Heilung nicht
mehr ins Berufsleben zuriickfinden, zeigt, dass das eigentliche kulturelle und
gesellschaftliche Problem viel tiefer reicht. Vermutlich bedarf es eines umfas-
senderen, alle Lebensbereiche durchdringenden Konzeptes. Vielversprechend
erscheint hier ein Losungsansatz der Berliner Initiative ,,Kobra®, die sich als
Partnerin von Frauen versteht, ,,die ihre berufsbiografische Gestaltungskompe-
tenz stirken und erweitern wollen*.’” Diese Initiative ist Teil einer Berliner
Beratungsinfrastruktur zum lebenslangen Lernen. Ein auf ein ganzes Leben aus-
gerichteter Ansatz geht somit weiter als zum Beispiel die konkreten Vorschlage
des Nationalen Krebsplanes.

Ein tiefergehendes Problem scheint darin zu bestehen, dass viele Menschen
keine Vorstellung davon haben, wie sie eine durch einen kranken Korper er-
zwungene Lebenssituation durch eine verénderte innere Haltung verdndern kon-
nen. Wenn die bisherige Lebenseinstellung durch eine Konsumhaltung geprigt
war, ist es verstindlich, dass bei einer Krebserkrankung der Wunsch besteht,
auch Heilung und Ganzheitlichkeit wie ein Warenangebot bestellen zu kdnnen.

Dass es hierfiir eigener groler Anstrengungen bedarf, wird oftmals iiberse-
hen. Praventive Mallnahmen, wie ein Verzicht auf Nikotin, mehr Bewegung oder
eine Umstellung von Erndhrungsgewohnheiten, erfordern viel Geduld und Dis-
ziplin. Geduld und Disziplin sind aber wenig attraktiv.

Die Meditation wird aber in ihrer geschichtlichen Entstehung von selbstge-
wihlter Askese begleitet. Dadurch driickt sich bereits das Bestreben nach Ab-
stand zu den Bediirfnissen des Ichs aus. Meditation ohne Askese ist dagegen
vorwiegend eine modische Wellness- und Konsumform.

Im Hinblick auf die deutliche Zunahme der Krebsinzidenz seit den 80er
Jahren stellt sich die Frage, ob es nicht eines grundlegenden kulturellen Umden-
kens in der Herangehensweise bedarf. Wie erklért sich die dramatische Zunahme
an Krebserkrankungen seit den 80er Jahren des 20. Jahrhunderts trotz des zu-
nehmenden technischen und zivilisatorischen Fortschrittes? Konnte es sein, dass
es zwar infolge des Fortschritts besser gelingt, Krankheiten zu diagnostizieren
und zu therapieren, es andererseits aber auch infolge des Fortschritts zur Zunah-
me zum Beispiel von Herz-Kreislauf und Krebserkrankungen gekommen ist?

Konnte es sein, dass nicht nur Unterentwicklung, sondern gerade auch die
Lebenssituation in hochzivilisierten Gesellschaften Krebskrankheiten begiins-
tigt?

Es lasst sich schwer abschétzen, wie grof3 der Anteil der Folgen des techni-
schen und zivilisatorischen Fortschrittes an der Zunahme der Krebserkrankungen

525 Vgl http://www .kobra-berlin.de/; aufgerufen am 08.05.2015.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

378 4. Diskussion

zum Beispiel in Deutschland ist. Die Ursachen diirften multifaktoriell sein. Den-
noch sollten allein die deutlichen Zahlen dazu Anlass geben, Uberlegungen an-
zustellen, ob es nicht tiefer greifender kultureller Verdnderungen bediirfte, um
Abhilfe zu schaffen.

Die Malinahmen sollten sich an der Lebensgeschichte des jeweiligen Men-
schen orientieren, der sich als die eigentliche ,.konstituierende Einheit erst be-
greifen muss. Viele haben keine Vorstellung davon, wie sie die Bruchstiicke des
eigenen Lebens wieder zusammenfiigen sollen. Organmedizinisch geheilt zu sein
bedeutet noch lange nicht, den alten Faden wieder aufnehmen zu kdnnen. Wenn
ein Drittel der im Beruf stehenden Krebspatienten sich trotz medizinischer Hei-
lung nicht mehr imstande sieht, in ihren Beruf zuriickzukehren, so zeigt dies,
dass Gesundheit und Heilung anderer Anstrengungen bediirfen, als nur den
krankheitsspezifischen biochemischen Defekt zu beheben.

In einer schnelllebigen und beschleunigten Zeit ist es naheliegend, dass eine
Krebserkrankung moglichst rasch zielgerichtet bekdmpft wird, um eine mog-
lichst rasche Fortsetzung des bisherigen Lebens zu ermoglichen. Die Sichtweise
auf die Dinge ist, wie sich auch bei den Teilnehmerinnen der hier dargestellten
Studie zeigte, die Frage: ,,Was kann es mir niitzen?* Wir sind es gewohnt, effizi-
enzorientiert zu denken. Das bedeutet, dass mir eine Mallnahme etwas ,,bringen
muss“, wenn ich dafiir Zeit investiere. Wenn etwas ,,nichts bringt®, droht es
fallengelassen zu werden. Diese Lebenseinstellung kann dann in einer existenzi-
ellen Krise zum eigentlichen Hindernis werden, gerade dann, wenn der durch die
Krankheit nicht mehr wunschgemal funktionierende Korper das Diktat iiber-
nimmt und die eigenen Vorstellungen von Zeit, Effizienz und Nutzen ad absur-
dum gefiihrt werden.

Tatséchlich ergeben sich Moglichkeiten, der dramatisch zunehmenden
Krebsinzidenz entgegenzuwirken. Eine Moglichkeit konnte zum Beispiel eine
verdnderte Lebenseinstellung sein, die aber, wie sich in einer epidemiologischen
Studie zur Meditationspraxis zeigt, jahrelanger Ubung bedarf. So ist zum Bei-
spiel von einem mehrwdchigen Verzicht auf das Rauchen kaum eine verdnderte
Krebsinzidenz in Bezug auf das Lungenkarzinom zu erwarten.

Interessant ist eine epidemiologische Studie von Sara Robb et al.”*, die bei
MBSR-Lehrern einen Zusammenhang zwischen einer langjédhrigen Meditations-
praxis und der Krebsinzidenz bei kolorektalen und zervikalen Tumoren nachwei-
sen konnte. Das bedeutet, je linger (auf ein Leben bezogen) die Meditationspra-
xis praktiziert wurde, desto wahrscheinlicher ergaben sich moderate positive

526 Robb, S. W., et al., ,Mindfulness-based stress reduction teachers, practice characteristics,
Cancer incidence, and health: a nationwide ecological description”, BMC Complementary and
Alternative Medicine (2015) 15:24.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

4. Diskussion 379

Effekte bei der Krebsinzidenz. Somit ergeben sich epidemiologische Hinweise,
dass eine iiber Jahre in das alltigliche Leben integrierte Meditationspraxis eine
vorbeugende und protektive Funktion haben kann.

Wenn nun im Nationalen Krebsplan der Wissensbedarf von Gesunden an
Informationen zur Krebsvorbeugung im Bereich von vielen Millionen Menschen
vermutet wird, so sind alle lebensverdndernden Maflnahmen, die der Krebspra-
vention dienen konnten, von besonderem Interesse.

Grundsétzliche Frage: Was erhélt den Menschen gesund?

Mit der Frage, was den Menschen gesund erhélt und befahigt, Krankheiten bes-
ser zu bewiltigen, haben sich viele Disziplinen seit der 2. Hélfte des 20. Jahr-
hunderts beschiftigt. Trotzdem ist die Krebsinzidenz bei den Ménnern in den
vergangenen 30 Jahren um 80 % angestiegen. Hieraus ergibt sich auch die Not-
wendigkeit, sich gesellschaftlich und individuell dieser Frage zu stellen und nach
Losungen zu suchen. An dieser Stelle soll anhand eines Exkurses gezeigt wer-
den, in welchem Zusammenhang dieser Frage erstmals intensiver nachgegangen
wurde.

Was den Menschen gesund erhélt und beféhigt, existenzielle Krisen zu be-
waltigen, waren fiir den Gsterreichischen Psychoanalytiker Viktor Frankl (1905-
1997) sowie den US-amerikanisch-israelischen Soziologen Aaron Antonovsky
(1923-1994) von besonderer Bedeutung. Ihr gemeinsamer Ausgangspunkt war
die Frage, wie es Menschen gelingen kann, trotz unvorstellbarem Leid und einer
aussichtslosen und unabwendbaren Situation eine kreative Antwort zu geben.

Das Lebenszeugnis des im KZ Ausschwitz ermordeten Librettisten Lohner-
Beda (1883 — 1942), der bis zuletzt mit seinen Gedichten und Liedern seine
Mitgefangenen trostete, war fiir den Psychiater und Psychoanalytiker Viktor
Frankl eine Bestitigung seiner Thesen zur Logotherapie und Existenzanalyse.
Antonovsky versuchte, in seinem Salutogenese-Modell Faktoren zu bestimmen,
die Menschen dazu befahigen, besser als andere mit existenziellen Krisen umzu-
gehen. Letztlich muss kritisch angemerkt werden, dass es Antonovsky nicht
gelungen ist, mit seinem SOC (,,Sense of Coherence®) das gesamte Spektrum
menschlicher gestalterischer Moglichkeiten bis hin zu Fantasie und Kreativitét
zu erfassen. In dem Bestreben Antonovskys zeigen sich die Grenzen empirischer
Forschung. Viele Phdnomene konnen durch exakte Datenerhebung aufgeschliis-
selt werden. Der Mensch in seiner individuellen Ganzheitlichkeit entzieht sich
aber duBerer-objektiver Entschliisselung. Der Schliissel scheint in jedem einzel-
nen Menschen verborgen zu sein.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

380 4. Diskussion

Das Beispiel von Fritz Lohner-Beda kann zeigen, dass Menschen auch in
aussichtslosen Situationen tiber ihr durch Leid und Tod begrenztes Ich hinaus-
wachsen konnen. Fiir Frankl geschieht dies dadurch, dass ein Mensch selbst in
einer todbringenden, aussichtslosen Situation diese noch selbstbestimmt bejahen
(existenziell ergreifen) kdnne.

Ein solcher Wachstumsprozess kann nicht mehr mit blo83 ,,positivem Den-
ken® oder einer ,,optimistischen Haltung* erkldrt werden, da sich zum Beispiel
Fritz Lohner-Beda nach mehreren Jahren im Konzentrationslager bewusst gewe-
sen sein durfte, dass die Hoffnung auf ein Entkommen aus dem Konzentrations-
lager ziemlich unwahrscheinlich sein wiirde.

Dies kann nicht Ergebnis reinen Nachdenkens sein, sondern vielmehr einer
gestalterischen Kreativitit, die alle Lebensbereiche zu durchdringen vermag.

Hieraus konnte sich eine Chance ergeben, Menschen zu befdhigen, ihre ei-
gene gestalterische Kompetenz zu entdecken. Dies setzt aber eine Selbstreflexion
und Selbstbesinnung voraus, die zum ,,Stachel” werden kann. Es ist naheliegen-
der, Unangenehmes und Schmerzverursachendes zu meiden oder auszublenden.

Meditation und Achtsamkeit kdnnen hierbei ein wichtiges Instrument oder
gar eine Voraussetzung sein, zunédchst den nétigen Abstand zu sich selbst und
einer leidvollen Situation aufzubringen.

Die Krifte, die Menschen zu einer derartigen iiber-menschlichen, transzen-
dentalen Haltung beféhigen konnen, scheinen jenseits von zweckgebundenen
Vorstellungen iiber Gesundheit und Krankheit zu liegen. Es stellt sich damit die
Frage, ob es nicht moglich ist, sich durch einen lebenslangen Lernprozess vorzu-
bereiten, um Tod, Krankheit und Leid anders begegnen zu konnen. Durch den
gewonnenen Abstand zu sich selbst konnten die Befriedigung eigener Zwecke
und Bediirfnisse ein wenig in den Hintergrund treten, was letztlich durch einer
Verminderung von Angst befreiend wirken konnte. Ein groBer Teil der Lebens-
angst diirfte darin bestehen, die jeweils fiir wichtig erachteten Daseinszwecke
nicht verwirklichen zu koénnen. Eine Krankheit kann zum Beispiel der Befriedi-
gung von berechtigten Daseinszwecken (Schmerzfreiheit, sich bewegen kénnen,
essen und trinken konnen, Spall und Freude haben) ein jdhes Ende setzen. Wenn
aber bereits eine Einsicht in die stets mogliche Zerbrechlichkeit und Leidhaf-
tigkeit des Lebens vorhanden ist, kann es leichter sein, Unangenehmes zu akzep-
tieren und Angenehmes loszulassen.

Entwurf einer neurobiologischen Selbstregulation: Hinflihrung

Ein groBer Teil der vorgelegten Arbeit befasste sich mit philosophischen Fragen.
Es soll versucht werden, die verschiedenen Betrachtungswinkel in einer ,,Theorie

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

4. Diskussion 381

der Meditation” zusammenzufithren. Zunéchst soll umrissen werden, was genau
unter einer bewussten Aufmerksamkeitslenkung (Achtsamkeitsmeditation) ver-
standen werden soll. Hierzu gehdren

- die Vergegenwirtigung im Augenblick
- die nicht-wertende Achtsamkeit
- die Konzentration auf den Atem (achtsames Atmen)

In Bezug auf den Umgang mit Gefiihlen, Gedanken und Emotionen sei auf das
im Pali-Kanon erlduterte Achtsamkeitsgebot verwiesen (vgl. Kapitel 2.4, S. 209).

Entscheidendes Meditationselement soll hierbei die nach innen gerichtete,
anhaltende Aufmerksamkeitslenkung im Augenblick sein.

Eine solche Theorie bedarf eines Rahmens und einer Zielsetzung. Einlei-
tend ist es daher erforderlich, sich mit dem Leib-Seele-Problem und den derzeit
zur Verfliigung stehenden empirischen Moglichkeiten zu beschiftigen. Die Fra-
gen wiren hierbei, was ist gesichert und welche anderen Griinde konnte es fiir
Zusammenhénge geben. Es soll der Entwurf einer neurobiologischen Selbstregu-
lation versucht werden. Eine grundsitzliche Frage ist hierbei das psychophysi-
sche Problem, was ist Materie, was sind Korper und Geist und in welchem Ver-
héltnis stehen diese zueinander.

Materie ist in der westlichen Philosophie ein Begriff, der unter anderem
Aristoteles (384 — 322 v. Chr.) zugeschrieben wird, tatsdchlich aber erst durch
eine Ubersetzung von Cicero®®’ (lateinisch materia = Stoff, Ursache) verwendet
wurde. Cicero iibersetzte das aristotelische ,, YAn, hyle “ mit ,,materia®.

In der indischen Philosophie kann dem aristotelischen hyle der Sanskrit-
Begriff Prakriti gegeniiber gestellt werden (Prakriti: vgl. hierzu Kapitel 2.5, S.
241).

In der westlichen Philosophie ergaben sich nun Jahrtausende anhaltende
Diskussionen um die genauere Beschreibung von Materie, vor allem beziiglich
deren Abgrenzung zur Idee bzw. zum Geist. Die damit aufgeworfenen bis heute
umstrittenen Fragen konnen an dieser Stelle nicht beantwortet werden. Es ist
aber hilfreich, zunichst in den Originaltexten der aristotelischen Metaphysik
nachzulesen, welche Uberlegungen Aristoteles zu seinem Begriff ,,hyle** anstell-
te. In Abgrenzung hierzu sollen dann eigene Uberlegungen zu Materie gemacht
werden.

527 Marcus Tullius Cicero (106-43 v.Chr.) wollte die Gedankenwelt der griechischen Philosophie
den Romern zugénglich machen [vgl. philosoph. Dialog in fiinf Biichern ,,De finibus bonorum
et malorum]. Die griechische Philosophie Platons und seines Schiilers Aristoteles begann im
Ggs. zu den Vorsokratikern dualistisch zu begreifen.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

382 4. Diskussion

Aristoteles schreibt in seinem 7. Buch iiber die Metaphysik iiber das Wesen
als Substrat:

,[...] Substrat aber ist dasjenige, von dem das librige ausgesagt wird, wiahrend es
selbst von keinem ausgesagt wird; daher muss man zuerst dariiber Bestimmungen
festsetzen; denn am meisten Wesen scheint das erste Substrat zu sein. In gewissem
Sinne heiflt nun Substrat der Stoff, in anderem Sinne die Gestalt und in drittem Sin-
ne das aus beiden Verbundene. [...] Wenn also die Form friiher ist und mehr seiend
als der Stoff, so muss sie aus demselben Grund auch frither sein als das aus beiden
Verbundene. <™

Aristoteles kreist schlieBlich um die Frage, was wohl das Wesen sei und was
Stoff:

»Wenn ndmlich dieser [gemeint ist der Stoff] nicht Wesen ist, so entrinnt es uns
zu sagen, was sonst Wesen sein sollte. Denn nimmt man alles {ibrige weg, so bleibt
nichts iibrig. Das Sonstige besteht einerseits in Affektionen, Bewirkungen und Ver-
mogen der Korper, andererseits sind Lange, Breite und Tiefe in gewisser Hinsicht
Quantitdten, aber kein Wesen (denn das Quantum ist kein Wesen); [15] viel eher ist
das ein Wesen, an dem als dem Ersten, diese Dinge vorhanden sind. %%

Fiir die eigenen Betrachtungen steht das psychophysische Problem im Vorder-
grund. Wie sollen nun Koérper und Geist in Bezug auf Materie (Substanz) gedeu-
tet werden. Es ist miilig, in die unendlich scheinende Diskussion westlicher
Philosophie einzutauchen, da eine abschlieBende Kliarung dieser Frage unmdog-
lich scheint. In der buddhistischen Sichtweise bedeutet Erkenntnis die Einsicht in
die Abhingigkeit aller Erscheinungen (geistig-leibliche Einzelwesenheit) von
Ursache und Wirkung:

»[...] in der letzten Wache der Nacht, kam ihm das Gesetz der Entstehung in Ab-
hingigkeit richtig in der Reihenfolge nach vorwirts und riickwirts auf folgende
Weise zum Bewusstsein: Wenn das besteht, so wird jenes. Durch das Entstehen von
jenem wird dies hervorgebracht. Durch das Aufhoren von jenem wird dieses ver-
nichtet. Das bedeutet. Durch das Nichtwissen bedingt sind die Triebkréfte, durch die
Triebkrifte bedingt ist das Bewusstsein, durch das Bewusstsein bedingt ist Name
und Gestalt [geistig-leibliche Einzelwesenheit], [...]. Durch restloses Dahinschwin-
den und durch das Aufhoren des Nichtwissens vergehen die Triebkrifte. Durch das
Erléschen der Triebkrifte tritt das Aufhéren des Bewusstseins ein. Schwindet das
Bewusstsein, so vergehen auch Name und Gestalt [geistig-leibliche Einzelwesen-

528 Aristoteles, “Metaphysik”, Reclam, “VII. Buch, 3. Das Wesen als Substanz*, S. 166f.
529 Aristoteles, “Metaphysik”, Reclam, hier: VII. Buch, ,,3. Das Wesen als Substanz®, S. 167.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

4. Diskussion 383

heit]. Durch das Aufhoren von Name und Gestalt wird der Bereich der sechs Sinne
ausgeloscht. [...] Durch das Aufhoren der Geburt vergehen Alter und Tod, es
schwinden Leid, Klagen, Ungliick, Verzweiflung und Ruhelosigkeit. So kommt es
zum Aufhéren all dieses Leides.«>

Im Folgenden sollen in Vorbereitung einer eigenen ,,Theorie der Meditation die
Begriffe , Korper” und ,,Geist™ als (abhéngige) Gegenstinde von Ursache und
Wirkung definiert werden. Materie (,,Stoff") wére dann ein Oberbegriff, der
beide Begriffe, Geist und Korper, beinhaltet.

Was ist Materie?

Materie unter Fortfilhrung des auf S. 350f vorgestellten Denkmodells wére alles,
was als Gegenstand einer Ursache oder Wirkung beschrieben werden kann.

Jeder Korper ist ein Unterfall dieser allgemeinen Definition, denn er ist so-
wohl als Ursache fiir von ihm veranlasste Wirkungen beschreibbar als auch als
Wirkung einer auBlerhalb liegenden Ursache. Die Vorstellung von ,,Geist™ liegt
innerhalb der Vorstellung von Materie, denn ,,Geist™ wird erkannt entweder als
Ursache oder als Wirkung und durch dieses Erkennen zum Gegenstand der
Selbstwahrnehmung durch Selbstbetrachtung = Bewusstsein. Korper und Geist
sind somit unterhalb des Oberbegriffs Materie. Materie wire in diesem Denkan-
satz der Oberbegriff von Kdrper und Geist.

Wissenschaftlich fassbar sind Korper und Geist, wenn sich die ihnen zuge-
schriebenen Eigenschaften bei gleichliegender Versuchsanordnung stets in glei-
cher Weise einstellen.

Das wire zum Beispiel, wenn ein Medikament im Rahmen einer Behand-
lung stets die gleiche Wirkung entfaltet (empirischer Beweis der Wirksambkeit).
Das gilt auch fiir eine Behandlung gleich welcher Art, die im Rahmen einer
genauen Normierung ihrer Art und Weise stets den gleichen korperlichen Zu-
stand hervorruft oder eine immer gleiche Selbstwahrnehmung (Ruhe, Erregung,
Kontemplation, Zorn, Versohnung, Verwirrung, Klarheit, Abstandnahme).

Die Selbstwahrnehmung wére bei dieser Betrachtung eine Tatsache, die von
anderen durch Selbsterleben bei gleicher Behandlung oder Meditation geteilt
werden konnte. Hierbei konnte bei der Meditation die Verbindung von korperli-
cher Einwirkung (Aufmerksamkeitslenkung, Zuriicknahme, Ruhe, Askese) auf

530 Buddha, “Reden des Buddha. Aus dem Pdli-Kanon”, II. Dhamma (,die Lehre®), 5. Das
Entstehen in Abhdingigkeit, der ,, Paticcasamuppada “, S. 44f.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

384 4. Diskussion

das Selbsterleben zum Gegenstand wissenschaftlich-empirischer Forschung
gemacht werden.

Auf diesem Zusammenhang beruht die moderne Medizin, indem sie die
korperliche Einwirkung auf das darauf folgende Erlebnis zum Gegenstand von
Versuchsreihen macht. Besonders anschaulich ist dies bei der Entwicklung der
Psychopharmaka. In umgekehrter Richtung, ndmlich beim Erlebnis ansetzend
und der darauf eintretenden korperlichen Auswirkung, scheint die Forschung
weit weniger erfolgreich gewesen zu sein.

Hier war Freud einer der ersten, der einen Zusammenhang zwischen Erle-
ben, das heifit dem Durchleben einer neurotischen Stérung, und neurologischen
Ausfillen ohne physische Ursache erkannte und erforschte (vgl. hierzu Kapitel
2.2, S.1701).

Hieraus ergibt sich:

1. Die Vorstellung von Materie ist eine rein logische Erkenntnis, dass Gegen-
stinde als Ursache oder Wirkung betrachtet werden kdnnen.

2. Korper ist ein geeigneter Gegenstand sowohl einer Ursache oder einer Wir-
kung.

3. Geist ist Selbstbetrachtung aufgrund von Selbstwahrnehmung. Unbestreitbar
stehen Geist und Korper wechselseitig als Ursache und Wirkung in sténdiger
Verbindung, sind jedoch auch Gegenstand der Forschung auf verschiedenen
Gebieten, die die enge Verbindung als notwendige Einheit nicht ausreichend
beachten oder ganz aus dem Blick verlieren.

4. Bei der Meditation werden bewusst Korper und Geist in stindigem Wechsel
als Ursache und Wirkung fiireinander erlebt. Durch dieses Erlebnis wird dem
Meditierenden das Verstindnis von Materie moglich.

Im Folgenden soll modellhaft eine Meditationstheorie vorgestellt werden.

Wissenschaftliche Aspekte bei der Beschreibung der Meditation

Meditation ist in vielfacher Weise untersucht und versucht worden, wissen-
schaftlich beschrieben zu werden, ohne dass es bisher gelungen wire, aus kor-
perlichen Vorgéngen direkt Bewusstseinsinhalte abzuleiten (grundlegendes
Translationsdefizit). Dies ist vergleichbar mit der bindren Darstellung von Glei-
chungen, die Zahlen in einer Darstellung des Dezimalsystems enthalten, ohne
dass ein Ubersetzungscomputer zur Verfiigung stiinde, die den identischen Be-
deutungsgehalt vermitteln. Der Stein von Rosette, der den gleichen Text in alt-
griechischer Schrift und dgyptischen Hieroglyphen als Nebeneinander desselben

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

4. Diskussion 385

Bedeutungsgehaltes erkennen lieBe, ist noch nicht gefunden. Im Folgenden wird
trotz dieser Schwierigkeit auf die bisherigen Ergebnisse eingegangen, die dieses
Dilemma zeigen.

Die bisherigen Studienergebnisse deuten darauf hin, dass sich eine regel-
méBige Meditationspraxis verdndernd auf bestimmte kognitive Funktionen aus-
wirkt. Es ergaben sich keine Belege, dass eine Meditationspraxis zu exklusiven
spirituellen oder transzendenten Wahrnehmungen fithren wiirde. Die Frage ist
deshalb, welche neurobiologischen Verdnderungen konnen auf Meditation zu-
riickgefiihrt werden. In der psychiatrischen Nomenklatur lassen sich Meditati-
onszustdnde den qualitativen Bewusstseinszustdnden im Sinne einer Bewusst-
seinserweiterung zuordnen. Was konnte dies nun neurobiologisch bedeuten?

Mitte des 19. Jahrhunderts war er es anhand der damaligen neurobiologi-
schen Erkenntnisse zu einem Materialismusstreit gekommen (vgl. Kapitel 1.3, S.
89f). Die Denkvorgénge wurden erstmals als stoffliche (elektrochemische) Pro-
zesse erkannt. Hieraus wurde geschlussfolgert, dass Gedanken biologisch nichts
anderes seien als ,,Stoffwechselprodukte des Gehirns.

Neuere Untersuchungen deuten darauf hin, dass es infolge einer Meditation
und der damit einhergehenden Abwendung von dufleren Reizeinfliissen zu einer
verzogerten Erregungsausbreitung zwischen den Zellen der GroBhirnrinde
(Cortex) und Zellen des Thalamus kommt.

Dies belegen EEG-Studien™' an Teilnehmern eines 3-monatigen Shama-
ntha-Meditationstrainings. Gleichzeitig wurde eine abnehmende inhibitorische
Wirkung nachgeschalteter neuronaler Verbindungen zwischen dem ventralen
Thalamus (,,Thalamic reticular Nucleus* TRN) und nachgeschalteter Kerngebie-
te (,,Secondary relay nuclei®) festgestellt. Diese Verdnderungen scheinen sich im
Verlauf eines mehrwochigen Meditationsprozesses zu festigen.

Das bedeutet, dass weniger Reize von auBlen auf den Thalamus einwirken,
der Thalmus selbst aber weniger hemmende Impulse von anderen Hirnarealen
erhilt. Dies wiirde bedeuten, dass sich im Meditationszustand insbesondere die
Thalamusregion in einem verdnderten Kommunikationsmodus mit anderen
Hirnarealen befindet.

Unklar ist nun, welche besondere Bedeutung der Thalamus fiir das Be-
wusstsein hat. Beziiglich der Biologie des Bewusstseins werden zur Zeit zwei
Hypothesen diskutiert, einerseits die Theorie des neuronalen Darwinismus von
Edelman, andererseits die ,,Global Workspace Theory” von Baars (vgl. Kapitel
2.5, S. 241f). Fiir die weitere Diskussion ist es aber weniger entscheidend, ob es
ein integratives Bewusstseinszentrum (zum Beispiel im Thalamus) gibt oder ob

531 Vgl. Saggar M et al., ,,Mean-field thalamocortical modeling of longuitudinal EEG acquired
during intensive meditation training”, Neuroimage 2015 Apr 8. ppi: S1053-81 19(15)00269-4.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

386 4. Diskussion

sich die Bewusstseinswahrnehmung als Ergebnis der neuronalen (bidirektiona-
len) Kommunikation entfernter Hirnareale einstellt.

In beiden Fillen ist es denkbar, dass eine trainierte und gelenkte Aufmerk-
samkeit, die in einer besonderen Art und Weise stattfindet und immer wieder
geiibt wird, zu dauerhaften Umformungen der neuronalen Netzwerke fiihren
kann.

Evolutionsgeschichtlich sind der Reizwahrnehmung im Bewusstsein ver-
schiedene ,.Filter vorgeschaltet, die dazu dienen, die zahllosen Reize in ihrer
Wichtigkeit zu filtern und zu sortieren. Nur die relevanten Reize werden dem
hoheren Bewusstsein zugefiihrt.

In jeder Sekunde erhilt das GroBhirn zahlreiche Informationen, die von dort
(noch ohne bewusst wahrgenommen zu werden) an andere Kerngebiete des Ge-
hirns (das Striatum) weitergeleitet werden.

Die Informationen gelangen iiber erregende Bahnen vom GroBhirn in das
Striatum. Erregende Informationen losen gleichzeitig auch hemmende Impulse
aus, so dass Reize und Informationen moglichst dosiert dem Bewusstsein zuge-
fithrt werden.

Noch bevor Informationen bewusst werden, erfolgt bereits ein Abgleich mit
Hirnarealen, die zum Beispiel fiir Bewegung und Reflexe verantwortlich sind.

Dies geschieht zum Beispiel iiber Kernkomplexe des Mittelhirns, wie zum
Beispiel die Substantia nigra, der eine wichtige Funktion bei der Bewegungspla-
nung zukommt sowie den Globus pallidus. Der Globus pallidus (das Pallidum)
fungiert hierbei als Gegenspieler des Striatum. Eine erregende Informationswei-
tergabe fiihrt somit gleichzeitig zur Aktivierung hemmender Impulse. Auf diese
Weise ergibt sich eine komplexe Balance zwischen Erregung und Hemmung.

Vermutlich ist evolutionsgeschichtlich i{iberhaupt erst durch diese vorge-
schalteten Filter die Voraussetzung zum Nachdenken abseits sofortiger Triebbe-
friedigung entstanden. Man kdnnte nun schlussfolgern, dass der Mensch neuro-
biologisch durch entsprechende Filterfunktionen verschiedener Hirnareale iiber
Reflexionsfreiriume* verfiigt, die durch regelmiBiges Uben verstirkt oder
durch Vernachldssigung aufgegeben werden kdnnen.

Die evolutionsgeschichtlich entstandene Fahigkeit, reflektieren zu konnen,
ist wiederum die Voraussetzung dafiir, im Nachdenken selbst einen eigensténdi-
gen Wert zu erkennen, der sogar den Wert oder den Genuss sofortiger Triebbe-
friedigung iibersteigen kann. Wie wichtig Selbstreflexionsprozesse fiir die Ge-
sundheit sein konnen, zeigen Krankheitsbilder, bei denen der Zusammenhang
zwischen Korper und Geist unabweislich wird.

Bei diesen dem Bewusstsein vorgelagerten ,,Filter- und Umschaltvorgin-
gen® stellt der Riechnerv insofern eine Ausnahme dar, da dessen Sinneseindrii-
cke ohne weitere Umschaltung im Thalamus direkt in den Mandelkern (=

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

4. Diskussion 387

Amygdala, ein paariges Kerngebiet des limbischen Systems) weitergeleitet wer-
den.

Der Mandelkern, die Amygdala, gilt nach dem heutigen Kenntnisstand als
eine wichtige Hirnregion fiir die Bewertung von angstauslésenden Situationen.
Die dort eintreffenden Informationen sind abgesehen von den ,,direkt” eintref-
fenden Geruchsinformationen bereits mehrfach ,,gefiltert“ worden. Diese ,,Filte-
rung® duflerer Sinneseindriicke nach Wichtigkeit und Relevanz diirfte ein evolu-
tiondr gewachsener Vorteil sein, um das Bewusstsein und das Gefiihlszentrum
vor einer Reiziiberflutung und einer Uberforderung zu schiitzen.

Inzwischen legen neueste Forschungen die Vermutung nahe, dass die neu-
ronalen Bahnen zwischen GroBhirn (Cortex) und Thalamus durch dynamische
Synapsen flexibel sind. Es ist demnach moglich, dass je nach Aktivitatszustand
eine unterschiedliche Menge an Informationen zum Thalamus durchgeleitet
wird. Dies zeigen Untersuchungen von Crandall et al.**, die in dieser Fzhigkeit
eine Anpassung an unterschiedliche Verhaltenserfordernisse vermuten.

Hier stellt sich die Frage: Welche Fahigkeiten und Moglichkeiten sind evo-
Iutionédr fest gewachsen und welche erfordern ein entsprechendes kulturelles
Umfeld?

Edelman geht in seiner Theorie des neuronalen Darwinismus davon aus,
dass ungenutzte neuronale Verbindungen =zerfallen. Durch Reentry-
Mechanismen werden Strukturen geschaffen und erhalten.

Meditation ist kein lebensnotwendiger Bewusstseinszustand. Die durch ei-
nen stetigen Meditationsprozess bewirkte neurobiologische Transformation er-
fordert regelméBiges Uben. Auf diese Weise konnen neuronale Strukturen plas-
tisch umgeformt werden.

Kann eine Aufmerksamkeitslenkung in Grenzsituationen gesundmachend
sein? Abgespaltene, traumatische Erfahrungen konnten im Ruhezustand aus dem
Erinnerungsreservoir ins Bewusstsein gelangen. Ist es ratsamer, sich um Zer-
streuung (Beschiftigungstherapie) und Ablenkung zu bemiihen?

Die inhibierende Filterfunktion der Basalganglien in Bezug auf den Tha-
lamus stellt vermutlich einen Schutzmechanismus dar.

Reize, die am Thalamus (bzw. dem Bewusstsein) vorbei direkt an die Be-
wegungszentren geleitet werden, sind zur Bewéltigung von Gefahrensituationen
unabdingbar (z.B. spontanes Wegziegen des Fingers bei Kontakt mit Feuer).

Selbstreflexionsprozesse entwickeln sich ab dem frithen Kindesalter. Wie
sich aus Krankheiten in dieser Phase ergibt, konnen Bewusstseinsprozesse auch
bei Kindern zu schwerwiegenden Folgen fiihren.

532  Vgl. Crandall et al., ,,A corticothalamic switch: controlling the thalamus with dynamic synap-
ses®, Neuron. 2015 May6;86(3): 768-82.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

388 4. Diskussion

Besonders dramatisch macht sich der Zusammenhang zwischen korperli-
cher und geistiger Gesundheit beim Krankheitsbild der friithkindlichen Anorexie
bemerkbar, die nicht Folge eines kdrperlichen Gebrechens, sondern durch eine
gestorte familidre Situation bedingt ist. Die medizinische Abhilfe einer unter
Umsténden lebensbedrohlichen Untererndhrung beim Kind kann nicht dariiber
hinweg tduschen, dass eine Heilung nur durch gegenseitige Lernprozesse bei
Eltern und Kindern moglich wird. Kinder mit frithkindlicher Anorexie sind sozi-
al interaktiv und keineswegs innerlich zuriickgezogen. Das bedeutet, dass gerade
das intelligente Potential (somit das Vermdgen zur Selbstreflexion) eines Kindes
begiinstigend fiir die kindliche Anorexie war. Selbstreflexion kann korperliche
Krankheiten bedingen oder auch zur Heilung fiihren.

Die EEG-Studien deuten darauf hin, dass im Rahmen der Meditation einer-
seits erregende (duBere) Einfliisse vom GroBhirn zum Thalamus als dem ,,Tor
zum Bewusstsein® abnehmen, gleichzeitig aber innere Reize durch die in der
Meditation herabgesetzte hemmende Einwirkungen anderer Kerngebiete auf den
Thalamus zunehmen. Die Abnahme duBlerer Reize bei gleichzeitiger Zunahme
innerer Reize kann zu vollig neuen Betrachtungswinkeln fiihren, die weder posi-
tiv noch negativ sein miissen. Die Konfrontation mit dieser verdnderten Reizba-
lance (weniger von auBlen, mehr von innen) kdnnte Menschen {iberfordern oder
erschrecken. Dies bedarf der Ubung und Erfahrung, um ungeordnete Gedanken
und Gefiihle in einem Zustand der Zuriicknahme und korperlichen Ruhe nicht-
wertend ziehen zu lassen.

Wenn dies gelingt, konnen scheinbar starke positive oder negative Gedan-
ken und Gefiihle ihre eventuell leidverursachende Bedeutung und Wirkmacht
verlieren.

Durch den Ruhezustand entfiele die Notwendigkeit, Gedanken und Gefiih-
len Handlungen folgen zu lassen. Durch die Technik der nicht-wertenden Acht-
samkeit konnte es gelingen, bislang als unangenehm empfundene Gedanken und
Gefiihle im Zustand der Meditation zuzulassen.

Da kein Handeln beabsichtigt wird, wéiren sie im Zustand der Meditation
folgenlos. Festgefahrene Rangordnungen von Bedeutungen und Wichtigkeiten
konnen auf diese Weise aufgelockert werden.

Hierin grenzt sich die bewusste Aufmerksamkeitslenkung in Form einer
nicht-wertenden Achtsamkeit vom ,,positiven Denken* ab. Wenn Rangordnun-
gen bedeutungslos werden, konnten Dinge gedacht werden, die bisher nicht im
Bereich des Moglichen lagen.

Eine Zuriickahme in der Meditation kann aber problematisch werden, wenn
durch eine Abnahme &uBlerer Reize unkontrolliert verdringte, schambesetzte
innere Bilder erstmals oder erneut ins Bewusstsein gelangen und zu starken kor-
perlichen Reaktionen fithren. Um starke korperliche Reaktionen abmildern zu

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

4. Diskussion 389

konnen, erscheint die korperliche Riickkoppelung in Form des achtsamen At-
mens als besonders hilfreich. Durch die Aufmerksamkeitslenkung auf das Atmen
konnen auch negativ empfundene korperliche Reaktionen neutralisiert werden.

Im Gegensatz hierzu wiirden beim ,,positiven Denken* oder ,,Positive Thin-
king* vor allem erbauliche, heilende und stirkende Gedanken und Gefiihle ge-
fordert werden. Das bisherige Bewertungs- und Koordinatensystem, das besagt,
was positiv und was negativ ist, bliebe bestehen. Bei Meditation in Form einer
nicht-wertenden Achtsamkeit wiren Gedanken und Gefiihle gleich welcher Art
weder wichtig noch unwichtig.

Die Meditation beseitigt die verstandesméfige Ordnung eines lebensge-
schichtlich gewachsenen und in kulturellen Kontexten entstandenen Bewertungs-
und Koordinatensystems. Dieser Prozess geschieht freiwillig und ist beabsich-
tigt. Die Selbstreflexion und in dieser Form die Meditation kann es aber nur in
einer Umgebung geben, wo ein kritischer Diskurs des Individuums in Bezug auf
sich und die Umgebung moglich ist und auf fruchtbaren Boden féllt. Auf diese
Weise kann das evolutiondr angelegte Vermdgen dazu genutzt werden, zum
Beispiel im Rahmen des Meditationsprozesses eine gewachsene Einordnung von
Inhalten in einen Bewertungsrahmen zu 16sen, indem die neuronale Verbindung
verschiedener Hirnregionen und damit deren gegenseitige Beeinflussung durch
eine verdnderte Reizweiterleitung moduliert wird.

Die hieraus ableitbaren Konsequenzen fiir den meditativen Prozess konnten
dann folgendermalien aussehen:

Zunichst lasst sich zwischen Inhalten und deren Anordnung im Gesamtge-
fiige der neuronalen Netzwerke des Gehirns unterscheiden. Indem die durch
andere neuronale Netzwerke bedingte Anordnung von Inhalten voriibergehend
entfillt, werden die im Thalamus und der Amygdala als dem angeschlossenen
,,Qefiihlszentrum® gespeicherten Inhalte einem verdnderten ,,neuronalen Rah-
men* ausgesetzt.

Inhalte sind alle erinnerbare, lebensgeschichtlich erfahrenen Eindriicke.
Durch den Meditationsprozess verdndert sich voriibergehend die neuronale Ver-
netzung von Thalamus und Amygdala, so dass dort gespeicherte lebensge-
schichtliche Erinnerungen und Erfahrungen auf ,,passive Weise* und weniger
durch einen aktiven Willensprozess zur ,,Ruhe® und letztlich zur ,,Neuordnung*
kommen. Dieses Geschehen ist mehr ein Geschehen-lassen als ein aktives Tun.
Teresa von Avila verweist darauf, dass bei diesem spirituellen Geschehen derje-
nige mehr tue, der weniger denkt und weniger tdtig sei. 733

533 Teresa von Avila: ,,Ich bin ein Weib — und obendrein kein gutes*, Herder, 9. Aufl. 2012, S. 64.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

390 4. Diskussion

Der daraus resultierende ,,Gewinn‘ fiihrt nur zu einer sehr verdiinnten mit-
telbaren Wohltat. Die Meditation ist in der inneren Haltung der Absichts- und
Zwecklosigkeit nicht mit einem Lustgewinn oder einem Gefiihl tiefer Freude zu
verwechseln. Die Meditation dient gerade nicht als Mittel unmittelbaren Lustge-
winnes. Dies zeigt sich daran, dass sich die Auswirkungen auf der kognitiven
Verstandesebene bemerkbar machen in Form einer langsamen Neuordnung.

Dies resultiert moglicherweise in einem entfernteren, nicht kurzfristig be-
merkbaren Gewinn fiir das Leben und das Individuum.

Letztlich lasst sich die Meditation als ein Verfahren zur freiwilligen Aus-
schaltung einer ordnenden Verstandesleistung bezeichnen.

Repetitive Meditationsleistungen, wie sie zum Beispiel auch Bestandteil
verschiedener religioser Gebetstraditionen sind (z.B. Rosenkranzgebet), erschei-
nen ,,sinnentleert®, konnen aber dazu dienen, die individuelle ordnende Vernunft
abzustellen. Solche repetitiven Gebetstexte fithren vermutlich zu einem der Me-
ditation dhnlichen Bewusstseinszustand. Sie greifen auf verschiedenen Ebenen in
die bestehende Ordnung ein.

Die einfachste Ordnung ist die in zeitlicher Ordnung, das heifit als Vor- und
Nacheinander. Weitere Ordnungen sind solche nach Ursache und Wirkung oder
Mischformen. Diese Ordnungen werden im Meditationsprozess aufgehoben.

In der Meditation bzw. beim Sprechen repetitiver Gebetstexte verlieren ver-
traute und wichtige Begrifflichkeiten des Verstandes, wie zum Beispiel Raum
und Zeit, ihre Bedeutung. Dadurch konnen tiefere Bedeutungsinhalte, die den
Verstandesbegrifflichkeiten vorgelagert sind und nicht mit Raum und Zeit in
Widerspruch stehen, geschaut und erfahren werden. Diese Bedeutungsinhalte
stehen direkt mit der menschlichen Existenz in Beziehung und sind vom betrach-
tenden Subjekt unabhéngig. Subjekt und Objekt, Mikrokosmos und Makrokos-
mos werden relativ und verlieren ihre Gegensitzlichkeit:

Jeder ist also in diesem doppelten Betracht die ganze Welt selbst, der Mik-
rokosmos, findet beide Seiten derselben ganz und vollstindig in sich selbst. Und
was er so als sein eigenes Wesen erkennt, dasselbe erschopft auch das Wesen
der ganzen Welt, des Makrokosmos: auch sie also ist, wie er selbst, durch und
durch Wille, und durch und durch Vorstellung, und nichts bleibt weiter 1'4'brig.“534

Schopenhauer betont in seiner ontologischen Enddeutung die Relativitét
von Subjekt und Objekt.

Dies ergibt sich daraus, dass es keine Erkenntnisse geben kann, die vom be-
trachtenden Subjekt unabhingig sind. Dazugehdrt die Verstandesleistung, sich

534  Schopenhauer, A., ,,Die Welt als Wille und Vorstellung I, §29, S. 227.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

4. Diskussion 391

alle moglichen Erscheinungsformen menschlicher Existenz vorzustellen und
daraus Wahrscheinlichkeiten zu erkennen.

Fiir diesen Vorgang ist keine Regelhaftigkeit zu formulieren. Es lésst sich
aber im Bereich der darstellenden Kunst eine stete Reihe ihrer Resultate seit
Beginn der Menschheit nachvollziehen, was sich daran zeigt, dass die Hohlen-
malereien von Lascaux (ca. 17.000 v.Chr.) keineswegs ,,primitiver” aussehen als
die Biiste der Nofretete (1350 v.Chr.) und diese nicht ,primitiver” aussicht als
die Statute der Uta von Naumburg (13. Jh.) oder die Figuren von Alberto Gia-
cometti (1901 — 1966). Sie lassen daran zweifeln, ob sie der Gegenwart ent-
stammen oder der Steinzeit. Kultur und Zivilisation haben einen unsicheren
Bestand. Sie werden nicht automatisch genetisch weitergegeben. Letztlich be-
wirkt die Tradition deren Fortbestand. Kultur ist demnach ohne eine Form von
Tradition nicht einfach implantierbar. Die Tradition muss aber in irgendeiner
Form erfahrbar sein und auf eigenen Erlebnissen, und zwar bestétigender Art,
beruhen.

Eine bewusste, intendierte Selbstreflexion ist von kulturellen Bedingungen
abhingig. Vermutlich fiihrte ein entsprechender kultureller Kontext im 5. (Bud-
dha) bzw. 4. Jahrhundert (Sokrates) vor Christus dazu, dass Menschen begannen,
ihr eigenes Menschsein mit grofler Ernsthaftigkeit zu reflektieren. Karl Jaspers
bezeichnete Buddha, Sokrates, Jesus und Konfuzius als die vier maf3gebenden
Menschen. Das besondere Kennzeichen bei diesen vier Menschen ist die Tatsa-
che, dass sie selbst keine Schriftzeugnisse hinterlieBen:

,,Die historische Realitit dieser Grofien ist nur fihlbar und dann mit Wahrschein-
lichkeit erkennbar in der auflerordentlichen Gewalt ihres Wesens auf die Umgebung
und in deren Widerhall durch die Nachwelt. Diese Wirkung ist nachweisbar, inso-
fern sie sich ausdriicklich auf sie zuriickbezieht.“**

Die Wirkmacht dieser Menschen bestand darin, dass geschichtlich nachfolgende
Menschen angeregt wurden, die Moglichkeiten des eigenen Menschseins zu
hinterfragen.

Eine Bewusstseinskultur wiirde bedeuten, Momente des Nachdenkens und
der Reflektion in den Lebensalltag zu integrieren. Dies dient weniger dazu, in
Bezug auf Vergangenes oder Zukiinftiges iiber ein alternatives Leben (zum Bei-
spiel ,,Sehnsucht nach dem alten Leben®) nachdenken zu wollen, sondern viel-
mehr einen anderen Umgang mit dem Gegebenen zu ermdglichen. In verschie-
denen Studien konnte gezeigt werden, dass ein Achtsamkeitstraining depressive

535 Jaspers, K., ,,Die maBgebenden Menschen; Sokrates, Buddha, Konfuzius, Jesus®, Piper,
S. 149f.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

392 4. Diskussion

Gedanken vermindert. Depressionsfordernd wire es, iiber eine unbefriedigende
Vergangenheit nachzudenken und diese in eine ebenso unbefriedigende Zukunft
zu extrapolieren. Der eigentliche spirituelle Gewinn der Meditation liegt darin,
dieser Versuchung nicht zu erliegen, sondern die Gegenwart unter Ausschopfung
aller (bereits vorhandener, aber bisher nicht erkannter) Mdglichkeiten sofort in
Angriff zu nehmen. Wie dies auf kiinstlerischem Weg geschehen kann, haben
zum Beispiel Kiinstler wie Antony Gormley und Joseph Beuys gezeigt.

Dies erfordert ein kulturelles Umfeld, das dem Einzelnen diese Freiheit zu-
gesteht. Wenn diese kulturellen Bedingungen Verdnderungen entgegenstehen,
wird es auch fir den Einzelnen schwer sein, einen Zustand herbeizufiihren, der
Bewertungen und gewohnte Ordnungen authebt. Einerseits unterstiitzt Tradition
den kulturellen Fortbestand, andererseits kann es in Kulturen der Beschrianktheit
dazu kommen, dass Wissen gerade deswegen abgelehnt wird, da es tradierte
Werte zu zerstdren scheint.

Die zahlreichen empirischen Studien haben gezeigt, wie wichtig experimen-
telle, qualitativ hochwertige Untersuchungen fiir den kulturellen und zivilisatori-
schen Fortschritt sind. Lernprozesse allein fithren aber nur bedingt zur Einsicht.
Molekulargenetische oder neurowissenschaftliche Erkenntnisse sind abstrakt und
nicht konkret erfahrbar. Religiose Rituale sind dagegen konkret und erfahrbar.
Es ist deshalb verstindlich, dass sich kulturelle Verdnderungen erst dann erge-
ben, wenn sie in Form von Tradition erfahrbar und weitergegeben werden. Reli-
gionen werden auf diese Weise erfahrbar.

Sinnfragen, die iiber die Bediirfnisse und Zwecke der Gegenwart hinausrei-
chen, sind letztlich spirituelle Fragen. Insofern sind spirituelle Fragen zutiefst
menschlich und mit der menschlichen Wesenheit verbunden. Sie lassen sich in
einem funktionierenden Leben weitgehend ausblenden, kénnen aber in Grenzsi-
tuationen zur existenziellen Krise fithren. Genauso wie die spirituellen Sinnfra-
gen gehoren Glaubensphdnomene zum menschlichen Dasein. Tradierte Ordnun-
gen konnen lange Zeit einen festen Halt darstellen, kdnnen aber in existenziellen
Krisen zerbrechen.

Vor diese Hintergrund der Fragilitdt des Lebens erscheint ein Gesundheits-
modell, das Gesundheit nicht als statische Grofle, sondern als ein flieBendes
Gleichgewicht aus Aufbau und Zerfall sieht, der Wirklichkeit angepasster als ein
Modell, das einen gesundheitlichen Idealzustand zu definieren versucht. Deshalb
ist das Salutogenese-Modell von Aaron Antonovsky mit der Vorstellung von
Gesundheit als eines immer wieder aufzubauenden Zustandes genauso realitéts-
nah wie die immer wiederkehrende Sinnfrage des Existenzialisten.

Gesundheit kann jederzeit zerbrechen und unter Umstéinden nie mehr wie-
dererlangt werden. Gerade dann ergibt sich die eigentliche spirituelle und kreati-

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

4. Diskussion 393

ve Herausforderung an den Menschen, ob sich nicht aus dem Bruchstiickhaften
etwas Ganzes schaffen 1ésst.

Gerade durch den Zerfall subjektiver Ordnungen kann jene in festgefahre-
nen Bildern und Vorstellungen gebundene innere Energie frei werden, die die
Erfahrung einer das Ich iibersteigenden Wirklichkeit zulésst.

Pierre Janet entwickelte sein Kraft-Spannungsmodell in der Vorstellung,
dass nur bei einer ausreichenden Spannung eine ausreichende Kraft flieBen kon-
ne. Spannungen ergeben sich aus Gegensdtzen wie zum Beispiel Zerstreuung
und Stille. Die Spannung scheint beide Zustinde zu erfordern. Daraus wiirde
sich ergeben, dass ein Riickzug in die Stille genauso ,kraftlos* wire wie eine
ausschlieBliche Zerstreuung in Aktivitdt. Nach dem Spannungsmodell von Pierre
Janet wiirde dies bedeuten, dass infolge der Einseitigkeit die ndtige Spannung
nicht aufgebaut werden kann, damit eine Kraft flieBen kann.

Diese Sprache und Bilder sind metaphorisch und stehen im Gegensatz zu
einer auf empirischen Untersuchungen beruhenden Wissenschaftssprache.

Eine exakte Beschreibung des individuellen, kreativen meditativen Prozes-
ses ldsst sich mit biometrischen und empirischen Forschungsergebnissen nicht
durchfiihren. Deshalb sind grundsitzliche Uberlegungen, wie aus neurowissen-
schaftlicher Sicht mit dieser Problematik umgegangen werden soll, sinnvoll.

Der dénische Neuroanthropologie Andreas Roepstorff verweist in einem
Thesenpapier zur ,,zelluldren Neurosemiotik* auf die entscheidende Frage:

»The most basic and fundamental question of neuroscience is, ‘how come
that brain, a vast network of relatively simple units, display this ability both for
representing the world and for acting upon it 536

Die Frage bleibt letztlich unbeantwortet. Eine naheliegende Erklarung hier-
fiir kdnnte in der Entstehungsgeschichte des menschlichen Gehirns liegen.

Der menschliche Erkenntnisapparat, konkret das Gehirn, hat sich in seiner
atomaren Beschaffenheit und Elementverteilung®’ den gegebenen atmosphiiri-
schen Bedingungen angepasst. Vermutlich liegt in der ,einfachen” Tatsache,
dass das Gehirn stofflich aus denselben atomaren Grundlagen besteht wie die
Sinneseindriicke selbst, die Voraussetzung fiir die Moglichkeit zum tieferen
Verstehen. Vielleicht wére zum Verstehen einer anderen Welt eine andere ato-
mare Beschaffenheit mit einer anderen Elementverteilung erforderlich.

536 Roepstorff, A., ,,Cellular neurosemiotics: Outlines of an interpretive framework*, Studien zur
Biologie, Band 6, in: Joachim Schult (Hg.): Biosemiotik; S..133.

537 Elementverteilung im menschlichen Korper: Sauerstoff 56.1 Gew.% (25.5 Atom%), Kohlen-
stoff 28.0 Gew.% (9.5 Atom%), Wasserstoff 9.3 Gew.% (63 Atom%) etc., Quelle:
http://www.chemie.fu-berlin.de/medi/suppl/mensch.html, aufgerufen am 19.05.2015.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

394 4. Diskussion

Warum an dieser Stelle auf Roepstorff eingegangen werden soll, liegt in
seiner Idee zur sprachlichen Transformation stofflicher Vorgénge in ein Zei-
chensystem begriindet. Dieselben zugrundeliegenden Vorginge koénnen auf ver-
schiedene Weise betrachtet werden. Die Transformation ergibt sich durch eine
unterschiedliche Betrachtungsweise.

Die stofflich-morphologischen Grundlagen neurobiologischer Vorgéinge
kénnen auf verschiedene Weise dargestellt werden. Roepstorffs Uberlegungen
gehen nun dahin, die Funktionsweise neuronaler Netzwerke nicht analog in
Form biochemischer Prozesse, sondern in digitaler Form aufzufassen. Die elekt-
rische Erregung einer Zelle erfolgt nach dem ,,Alles-oder-Nichts-Gesetz*. Eine
Zellerregung erfolgt entweder vollstindig oder gar nicht. Wenn infolge einer
Erregung Ionenkanile gedffnet werden und es zu einem loneneinstrom kommt,
so bleibt die Zelle solange ,,stumm®, bis infolge des lonenstroms eine genau
festgelegte Membranspannung (Schwellenpotential) erreicht wird. Erst dann
kommt es zur vollstindigen Depolarisation der Zelle. Es ist demnach durchaus
vorstellbar, intrazerebrale Prozesse weniger neurobiologisch als vielmehr bio-
semiotisch darzustellen:

,In this version, the neuron becomes an advanced switch board that rela-
tively passively transfers information from one end to another. [...] The initial
move from a neuroscience to a semiotic perspective can simply be done by lifting
the usual words into a novel context.”**

Eine digitale Betrachtungsweise von Zellen, die sich entweder in einem Ja-
(Depolarisation) oder Nein- (keine Depolarisation) Modus befinden, ldsst zu-
nichst an ein bindres System denken. Die Nervenzellen kommunizieren wie
Sender und Empfanger, wobei sich der Status einer bestimmten Nervenzelle
(Sendemodus Ja, Sendemodus Nein; Empfanger-Modus Ja, Empfanger-Modus
Nein) in stindigem Fluss befindet.

Die bisherigen bildgebenden Verfahren kdnnen lediglich Aussagen dariiber
machen, ob und in welcher Intensitit Kommunikationsprozesse zwischen ver-
schiedenen Hirnregionen stattfinden. Es ist aber derzeit nicht moglich Aussagen
dariiber zu machen, in welcher Richtung diese Kommunikationsvorgiange (wel-
che Hirnregion ist im gegenwértigen Augenblick Sender, welche Hirnregion ist
Empfénger) erfolgen.

Die neuronalen Netzwerke sind so beschaffen, dass sie Kommunikations-
vorgidnge in beiden Richtungen (Bidirektionalitdt) ermdglichen. Das bedeutet,
dass die bidirektionale Kommunikation zwischen Hirnregionen mit bildmorpho-
logischen Mitteln nur unzureichend erfasst werden kann. Deshalb ist die Idee,

538 Roepstorff, A., s.o., S. 135.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

4. Diskussion 395

biochemische Prozesse zwischen kommunizierenden neuronalen Netzwerken in
ein Zeichensystem zu iibertragen, ein interessanter Losungsvorschlag. Es wire
wie die Entschliisselung eines neuronalen Kommunikationscodes. Es ist anzu-
nehmen, dass eine bewusste Aufmerksamkeitslenkung wie z.B. die Achtsam-
keitsmeditation in erheblichem MaB in diese Kommunikationsprozesse eingreift.

Was Roepstorff versucht, ist die Ubersetzung biochemischer Prozesse in ein
Zeichensystem. Dadurch sollen Kommunikationsvorgénge ,,sichtbar” gemacht
werden:

,Indeed, as we shall see, it suggests rephrasing the formation of strong synaptic
connections between two neurons in terms of a love-story between pre- and
postsynaptic cell.”>*

Was dies fiir das Verstdndnis des meditativen Prozesses bedeuten konnte, soll im
Folgenden erldutert werden:

Individuelle und schopferische Tatigkeiten des Bewusstseins entziehen sich
objektiver dulerer Erfassung. Die Darstellung mentaler Prozesse wie die inneren
Vorgéinge wihrend einer Meditation bedarf kreativer Losungen.

Eigener Ansatz zur Bedeutung der Meditation

Eine entscheidende Komponente im meditativen Prozess ist die Transformation
des Zeitfaktors. Zeit verliert ihre Bedeutung als notwendiges Attribut einer jeden
Erkenntnis. In der Regel sind solche Grenzerfahrungen der Erkenntnis uner-
reichbar, da die Menschen gewohnt sind, ihr Leben als eine ununterbrochene
Kette aus Ursache und Wirkung zu empfinden, die von der Vergangenheit in die
Gegenwart reicht. Dies wird als etwas unabwendbar ,,Mechanisches* aufgefasst,
genauso als ob sich ein Zeiger auf einem Uhrwerk bewegt. In Wirklichkeit sind
diese Anordnungen sinnhafte Abldufe, die auf Bewertung des betrachtenden
Menschen beruhen. Die Erleuchtung in der Meditation fiihrt genau zu dieser
Erkenntnis.**’

539 Roepstorff, A., ,,Cellular neurosemiotics: Outlines of an interpretative framework®, S. 144, in:
Studien zur Theorie der Biologie, Band 6, Biosemiotik, Joachim Schult (Hg)., VWB Verlag
fiir Wissenschaft und Bildung, 2004.

540 Vgl. S.N. Goenka: ,Meditation Now*, S. 113: ,,The Buddha proclaimed so clearly that one
who understands the law of cause and effect, understands Dhamma, and one who understands
Dhamma, understands the law of cause and effect. The law of cause and effect is never sec-
tarian.”

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

396 4. Diskussion

Meditation verdndert keine Inhalte (lebensgeschichtliche Erinnerungen oder
Erfahrungen). Die Inhalte kénnen aber durch Transformationen auf der Zeitebe-
ne neu geordnet werden. Das Denken wird durch Hinzufiigen einer temporalen
Priposition zum eigentlichen Nachdenken (,,Meditieren). Vorbeizichende Ge-
danken und Gefithle werden zeitlich (voriibergehende ,,Unterbrechung® von
Afferenzen aus Cortex und Striatum) ,,moduliert”. Die Betrachtung erfolgt ohne
den Zustrom neuer Sinneseindriicke und ohne den hemmenden Einfluss von
Basalganglien auf den Thalamus. Damit kénnte das ,,Tor zu Bewusstsein® (Tha-
lamus) in einem Zustand duBerer Ruhe weiter gedffnet werden, als dies zum
Beispiel im Zustand einer aktiven Zerstreuung oder im Schlafzustand der Fall
wire. Wurmser sah in der Scham die ,,Hiiterin®“ des Bewusstseins. Genau hierin
liegen nun die Gefahren der Meditation, da nicht absehbar ist, welche schuld-
und schambesetzten Gedanken und Gefiihle durch den in der Meditation verin-
derten Bewusstseinszustand ,,zu Tage treten konnen.

Vermutlich bedarf es eines lebenslangen Lernprozesses, um das nétige Ver-
trauen wachsen zu lassen, dass sich jenseits der Betrachtung schmerzhafter Ge-
fithle und Gedanken neue Erfahrungshorizonte ergeben konnen.

Durch den Meditationsprozess scheinen andere Zeitfaktoren (im Sinne einer
voriibergehenden verdnderten neuronalen Interaktion) im Wechselspiel zwischen
Cortex (&duBere Sinneseindriicke), Striatum (Filterfunktion), Thalamus (Erfah-
rungen und Erinnerungen) und Amygdala (Gefiihle) in Verbindung mit einer
Beruhigung korperlicher Funktionen (zum Beispiel Atem- und Herzfrequenz)
dazu zu fiithren, dass ohne aktives Zutun oder titiges Denken auf passive Weise
Inhalte eine andere (weniger zeitgebundene) Ordnung erfahren. Dies kann als
,Zustand der Zeitlosigkeit™ empfunden werden.

Das menschliche Gehirn scheint befdhigt, sowohl im Schlafzustand als auch
im Wachzustand in einen unterschiedlichen Zeitmodus springen zu konnen. Im
Schlaf wiéren dies zum Beispiel der REM-Schlaf (ca. 25 % des Schlafes), der mit
einem schnellen Augenbewegungen, einem erhohten Blutdruck und Puls sowie
vermehrter Traumtitigkeit verbunden ist, sowie der Non-REM-Schlaf. Dem
Schlaf vergleichbar lieBe sich der Wachzustand auch in zwei Zustdnde untertei-
len: Einen ,,aktiven* Zustand der assoziativen (,,vernetzenden*) Sinnesverarbei-
tung und einen ,,passiven” Zustand dissoziativer (,trennender*) Bewusstseinsta-
tigkeit. Somit kdnnten sowohl dem Schlaf als auch dem Wachzustand jeweils ein
,On“ und ein ,,0ff“-Modus zugeordnet werden. Dissoziative Bewusstseinspro-
zesse, wie sie der Meditation zugeordnet werden konnen, wéren demnach ledig-
lich eine weitere Moglichkeit, zu der das menschliche Gehirn fahig ist. In einer
beschleunigten, leistungsorientierten Welt scheint diese sozusagen ,,vierte* Mog-
lichkeit anpassungsbedingt in den Hintergrund getreten zu sein.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

4. Diskussion 397

Bleibt diese ,,vierte” Arbeitsweise des Gehirns vollig ungenutzt, so diirfte
dies langfristig Auswirkungen auf die Art und Weise haben, wie lebensge-
schichtliche Erinnerungen und Erfahrungen gespeichert und damit langfristig
bewertet werden.

Die Speicherung von Erinnerungen im Schlaf- und Wachzustand steht unter
dem Einfluss von Neurotransmittersystemen, die tags- und nachtsiiber unter-
schiedliche Auswirkungen haben konnen. So kann ein erhohter intracerebraler
Cortisolspiegel tagsiiber Erinnerungen stabilisieren und nachts destabilisierend
wirken (und somit der Speicherung von Erinnerungen entgegenwirken).

Der Meditationsprozess entspricht einem bestimmten Bewusstseinszustand,
der als qualitative (Bewusstseinserweiterung) und nicht quantitative (Schlaf)
Verdnderung eher dem Wachzustand zuzurechnen ist. Es ist anzunehmen, dass
der Meditationsprozess zu verdnderten intracerebralen Cortisolkonzentrationen
fithrt. Unter dem Einfluss verdnderter Neurotransmitterkonzentrationen kénnen
lebensgeschichtlich bedeutsame Erfahrungen und Erinnerungen in verdnderter
Weise angeordnet werden. Einteilungen wie ,,gut™ und ,,bose®, ,,positiv und
hegativ oder ,,hell und ,,dunkel” verlieren an Bedeutung.

Eine solche Erfahrung kann als subjektive Existenzwahrheit lebensverin-
dernde Auswirkungen haben. Meditation und Lebenswirklichkeit sind keine sich
ausschliefenden Gegensétze. Dies verdeutlicht gerade die buddhistische Lehre,
bei der bloBe Mediation ohne rechtes Handeln sinnlos wiére.

Metaphysik am Krankenbett

Die Ausgangsfrage war, was den Menschen in seinen Lebensvollziigen gesund
erhilt (vgl. Einleitung). Gibt es fiir Metaphysik am Krankenbett eine Berechti-
gung?

Teresa von Avila sah den groBtes Schaden fiir den Menschen darin, es zu
versdumen, sich selbst zu erkennen:

,»Es wire aber kein geringerer Schaden und hochst bedauerlich, wenn wir ver-
. . . . 541
sdumten, uns selbst zu erkennen und nicht wiissten, wer wir sind*.

Wenn dem so ist, wére es schédlich, metaphysische Fragen vom Krankenbett
fernzuhalten. Arzt und Patient werden mit diesen Fragen konfrontiert. Auch

541 Teresa von Avila, ,Ich bin ein Weib — und obendrein kein gutes®, Herder, Freiburg, 9. Aufl.
2012, S. 36.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

398 4. Diskussion

wenn es nicht fiir alle Fragen Antworten geben kann, so scheint es spezifisch
menschlich zu sein, Fragen zu stellen.

Fiir Karl Jaspers entfaltet sich das Menschsein in der Selbsterkenntnis. Fiir
Ludwig Feuerbach ist ,,Stinde* in erster Linie ein Zustand des Widerspruchs mit
dem Menschsein. Hannah Arendt hoffte, dass das Denken von der neuzeitlichen
Entwicklung noch am wenigsten Schaden genommen habe.>*

Die bewusste, intendierte Selbstreflexion als eine spezifisch menschliche
Haltung kann helfen, Antworten zu finden oder aber Fragen stehen zu lassen.
David Hume und Immanuel Kant haben ihr gesamtes Leben damit verbracht,
Fragen zu stellen oder aber aufzuzeigen, worin die Grenzen menschlicher Er-
kenntnisfahigkeit liegen. In Thren Betrachtungen vollzieht sich Menschsein in
besonderer Weise, ndmlich als die Ursache der Frage und als die Grenze der
Antwort.

Teresa von Avila hatte betont, dass es zum Heilen nicht notwendig sei, kon-
templativ veranlagt zu sein: ,,Man kann auf andere Weise vollkommen sein. Ja,
die Ni;éttkontemplative kann grofieres Verdienst haben, denn sie hat es schwerer
[...]

Dieser Hinweis an ihre Schwestern macht deutlich, worum es geht, ndmlich
nicht, das Kontemplative iiber das Nichtkontemplative zu stellen, sondern Mut
zu haben, die eigenen Mdglichkeiten auszuschépfen und kennenzulernen.

Die Frage, die sich stellt, ist die, inwieweit ein spirituelles Geschehen mit
einer wissenschaftlichen Betrachtungs- und Herangehensweise vereinbar ist.
Hier konnte der von Dariusz Aleksandrowicz geprigte Begriff einer (bewusst
gewdhlten) kulturellen Beschrinktheit hilfreich sein. Es gehe ,,Kulturen der Be-
schrianktheit® nicht darum, unwissend zu sein, sondern vielmehr darum, etwas
(bewusst) nicht wissen zu wollen, weil es mit Glaubensinhalten und Uberzeu-
gungen im Widerspruch steht oder diese infrage stellt.

Dies genau kann in einem medizinwissenschaftlichen Umfeld hinderlich
sein. Spiritualitdt sollte Fantasie und Kreativitdt befliigeln und keine Angst vor
Wissen erzeugen.

Wenn die Sinnfragen als spirituelle Fragen bezeichnet werden konnen, dann
ist verstindlich, dass es in Grenzsituationen oder Zeiten der Verunsicherung zu
Orientierungslosigkeit kommen kann. Dann kdnnen sich duf8ere tradierte spiritu-
elle Angebote als hilfreich und emotional entlastend erweisen. Starre religiose
Normen und Traditionen kénnen im Bemiihen um einen verdnderten Blickwin-
kel hinderlich sein. Der Lehrstuhlinhaber fiir ,,Spiritual Care* an der Universitét
Ziirich, Simon Peng-Keller verweist in einem Interview auf die religiosen Be-

542 Vgl. Arendt, H., ,,Vita activa®“, S. 414.
543 Teresa von Avila, ,,Ich bin ein Weib — und obendrein kein gutes®, Herder, 9.Aufl. 2012, S. 58.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

4. Diskussion 399

diirfnisse von Schwerkranken. Er sicht ,,Spiritual Care* als Ausdruck eines tief-
greifenden Wandels im Gesundheitswesen. Er konne keinen generellen Wider-
stand bei den Arzten beobachten.>**

Somit wird einerseits die zunehmende Bedeutung von spirituellen Beziigen
in der moderne Medizin erkannt, andererseits zeigen die weltweiten Konflikte,
dass starre religidse Uberzeugungen konfliktverschirfende Auswirkungen haben
konnen.

Eine Untersuchung von Basedau et al.” ergab Hinweise auf den {iberwie-
gend negativen Einfluss von Religionen im Zusammenhang mit weltweiten Kon-
flikten.

Hier zeigt sich, mit welch bitterem Ernst erkannte Glaubensinhalte vertei-
digt werden. AuBere Normen geben in Form von Tradition Halt und Orientie-
rung. Den Michtigen sind sie ein Mittel zur Kontrolle und zum Machterhalt. Ein
Zerfall wiirde Haltlosigkeit und Angste hervorrufen.

Gerade hierin zeigt sich, dass religidse Strukturen dann fragwiirdig werden,
wenn die einzelnen Menschen eigentlich nicht wissen, was sie tun und was sie
wollen oder davon abgehalten werden, genau dariiber nachzudenken. Wenn
religiose Strukturen fragwiirdig werden und sich Menschen mit ihren spirituellen
Fragen allein gelassen fiihlen, so kann dies das seelische und korperliche Leiden
verstirken.

Eine Medizin mit spiritueller Ausrichtung konnte wertfreie Rdume abseits
von religidsen Dogmen schaffen. Ein Blick in die populdrwissenschaftliche Lite-
ratur zeigt, wie schwierig es fiir die Betroffenen sein kann, wenn die spirituelle
Bediirftigkeit unberiicksichtigt bleibt. Dies geht aus einem Bestseller-Buch der
australischen Palliativschwester und Sterbebegleiterin Bronnie Ware hervor:

545
1.

,In der modernen Gesellschaft wird bei der Pflege Sterbender — oder allgemein
Kranker — so wenig Gewicht auf das spirituelle und emotionale Wohlergehen gelegt.
Wenn sie sich nicht gerade in einem Zentrum befinden, in dem diese Aspekte des
Lebens ebenso betrachtet werden, missen sie normalerweise allein iiber diese Fra-
gen nachdenken, und es isoliert sie. In unserer Gesellschaft klafft eine grofie Liicke
zwischen der Behandlung der korperlichen Gesundheit und der Erkenntnis, dass die
spirituelle und emotionale Gesundheit in Verbindung stehen.*>*®

544  Peng-Keller, S., “Welche religiésen Bediirfnisse haben Schwerkranke?”, CIG Nr. 7/2016, S.
74.

545 Basedau M. et al, ,,Bad Religion? Religion, Collective Action, and the Onset of Armed Con-
flict in Developing Countries”, Journal of Conflict Resolution, July 24, 2014, S. 6ff.

546 Ware, B, ,,5 Dinge, die Sterbende am meisten bereuen®, Goldmann Miinchen, 7. Aufl. 2015, S.
253.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

400 4. Diskussion

Es bedarf eines Rahmens fiir den spirituellen Nachdenkprozess, um den Fragen,
die sich nicht unterdriicken lassen, den notwendigen Raum zu geben.

Karl Jaspers bezeichnete in seinen Erdrterungen liber die vier maf3gebenden
Menschen Sokrates, Buddha, Konfuzius und Jesus das wesentliche des
Menschseins als eine immerwahrende Frage:

»Gemeinsam aber bleibt ihnen dies: in ihnen werden Erfahrungen und An-
triebe des Menschseins im Aufersten kund. [...] Wir sind ergriffen von dem
ihnen Gemeinsamen, weil wir mit ihnen in der Situation des Menschseins stehen.
Keiner von ihnen kann uns gleichgiiltig sein. Jeder ist wie eine keine Ruhe las-
sende Frage an uns. >4

Dies wire das MindestmaB3 an Metaphysik, das zusammen mit der notwen-
digen Wissenschaftlichkeit ans Krankenbett gehort. Es scheint mehr darum zu
gehen, die keine Ruhe lassenden Fragen iiberhaupt zuzulassen, ohne sogleich
Antworten erwarten zu wollen. Diese innere Haltung konnte als spirituell be-
zeichnet werden. In der hier durchgefiihrten Studie mit Brustkrebspatientinnen
ergab sich eine Verbesserung der kognitiven Funktionen 2 Monate nach einem
Achtsamkeitstraining. Vorausgegangen waren vermehrte Schmerzen in der er-
krankten Brust sowie Schlafstérungen. Es diirfte schwieriger sein, solche Be-
wusstseinsprozesse in Anbetracht der kurzfristig eher geringen Wohltaten als
Chance zu begreifen, tiefere Dimensionen des eigenen Menschseins zu entde-
cken. Auf diese Weise kdnnten sich Erfahrungen und Erkenntnisse ergeben, die
tiefergehend sind als konventionelle Vorstellungen von Krankheit und Gesund-
heit. Empirische Studien sind jedoch darauf ausgerichtet, in {iberschaubaren
Zeitraumen klinische Effekte zu messen. Es konnte sein, dass diese Messinstru-
mente wenig geeignet sind, den tatsdchlichen Wert von Selbstreflexion ,,zu mes-
sen®. Fir Sokrates war die Grundvoraussetzung menschlicher Erkenntnis zu-
nichst die Bewusstwerdung der eigenen Schranken. Dieser lebenslange Prozess
kann statt zu Antworten zu weiteren Fragen fiihren. Dieser inneren Haltung des
Fragens gerade auch in Situationen, wo es keine Antworten geben kann, wird
dann zum Ubergang von Wissen zu Spiritualitit.

Wie kann eine solche Haltung den Lebensfragen gegeniiber konkret ausse-
hen? Das Ziel ist dabei weniger, Losungen und Antworten zu finden als vielmehr
eine bestimmte Einstellung dem Leben gegeniiber. In der buddhistischen Lehre
wird Philosophie gelebt. Ein dhnlicher Vorgang ,,ungewollter Philosophie voll-
zieht sich im absichtslosen (nicht zielgerichteten) kiinstlerischen Schaffen.

In Kapitel 2 wurde ausfiihrlich auf die Kunst als Erkenntnisprozess einge-
gangen. Welche Schlussfolgerungen ergeben sich hieraus fiir den klinischen

547 Jaspers, K., ,,Die ma3gebenden Menschen®, Piper Verlag, S. 163f.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

4. Diskussion 401

Alltag? Die Kunst als absichtslose Betrachtung ermoglicht einen Perspektiven-
wechsel, der das nicht Sichtbare sichtbar macht. Vielleicht bendtigt der Umgang
zwischen Kranken und Heilenden gerade auch diese absichtslose Perspektive.
Auf diese Weise konnen sich kreative, bisher gebundene Energien entfalten. Paul
Klee (1879 — 1940) sieht im Kiinstler den ,,ungewollten“ Philosophen:

»Er ist vielleicht, ohne es gerade zu wollen, Philosoph“.548 Was bedeutet
dies konkret? Paul Klee sieht den Kiinstler als weniger gebunden an die gegebe-
ne Realitdt. Der Kiinstler siecht das Wesen der Dinge nicht in der natiirlichen
Erscheinung, sondern dringt in seiner Betrachtung tiefer in die zugrunde liegen-
den formenden Krifte:

HEinmal misst er diesen natiirlichen Erscheinungsformen nicht die zwin-
gende Bedeutung bei wie die vielen Kritik iibenden Realisten. Er fiihlt sich an
diese Realitdten nicht so sehr gebunden, weil er an diesen Form-Enden nicht das
Wesen des natiirlichen Schépfungsprozesses sieht. Denn ihm liegt mehr an den
formenden Kriften als an den Form-Enden.«>*

Ubertragen auf die Situation eines Kranken kénnte dies bedeuten, den
Blickwinkel von der Betrachtung der &ufleren Form (z.B. den kranken Kdorper)
vielmehr auf das ,,unsichtbare Potential ,,hinter der Form* zu richten. Hier wire
dann die Frage: Was ldsst sich aus dem Vorhandenen oder noch zu Entdecken-
den formen?

Der Blick richtet sich dabei weniger auf das Geformte, als vielmehr auf den
Stoff, das zu Formende selbst. Kranke und Heilende konnten sich des eigenen
schopferischen Potentials bewusst werden.

Es geht darum, Kranken und Heilenden im klinischen Alltag die Chance zu
eroffnen, in der Selbstreflexion und der Betrachtung der eigenen Existenz einen
Gewinn zu sehen. Hierbei wird der ,,mieutische Prozess® zum Dialog zwischen
Heilenden und Kranken, bei dem die Grenzen zwischen ,.krank* und ,,gesund*
durchldssig werden.

Die Grundidee wére, Freirdume fiir neue Erfahrungen und Einsichten zu
schaffen. Ergénzende Verfahren — wie zum Beispiel das verhaltensmedizinische
Konzept der Akzeptanz- und Commitment-Therapie — konnen eine hilfreiche
Unterstiitzung sein. Eine stindige Intervention kdme aber einer ,,orthopédischen
Schiene* gleich, die Anpassungsdruck in Richtung eines bestimmten Verhaltens
erzeugen kann. Verhaltenstherapeutische MaBBnahmen bergen die Gefahr eines
Anpassungsdruckes zur Verhaltensidnderung. Der psychoanalytische Prozess will
dies verhindern.*

548 Klee, P, ,,Uber die moderne Kunst®, S. 43.
549 Klee, P., ,,Uber die moderne Kunst*, S. 43.
550 Regressives Verhalten ist im analytischen Prozess explizit erwiinscht.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

402 4. Diskussion

Starre Verfahrens- und Herangehensweisen (ob religidser, spiritueller oder
psychotherapeutischer Art) setzen ein absolutes Wertesystem des behandelnden
Therapeuten voraus. Starre Konzepte (verhaltenstherapeutischer, psychoanalyti-
scher oder religioser Art) setzen die Annahme voraus, dass das Wertesystem des
Therapeuten dem des Kranken von vorneherein iiberlegen ist. Solche Konzepte
sind im Hinblick auf einen wirklichen Austausch keineswegs bidirektional. Das
zugrunde gelegte Wertesystem wird nicht infrage gestellt oder soll es nicht. Eine
gleichberechtigte Interaktion wiirde jedoch bedeuten, auch auf Therapeutenseite
dem eigenen Wertesystem offen gegeniiberzustehen.

So wire es auch vorstellbar, dass ein Heilender durch die Mithilfe eines
»Kranken“ in die Lage versetzt wird, sich mit seinem eigenen Leben zu verséh-
nen. Die vorgestellten Grenzen von Kranken und Heilenden kénnen sich in die-
sem Geschehen voriibergehend autheben. Wie sich in der Diskussion zur Medi-
tation gezeigt hat, kann der Mensch die evolutiondr gewachsenen neuronalen
Strukturen kreativ in vielféltiger Weise nutzen. Obwohl jede Erinnerung ein
stoffliches Korrelat im Gehirn eines Menschen hat, ist sie verwoben mit den
Erinnerungen anderer Menschen und kann durch Weitergabe Teil von Erinne-
rungen kiinftiger Generationen werden. Das dualistische Modell mit der Tren-
nung materieller und immaterieller Prinzipien innerhalb eines Menschen scheint
anhand der neurowissenschaftlichen Erkenntnisse iberwunden. Dennoch ergibt
sich liber die Weitergabe von Erinnerungen und Erfahrungen neben der rein
biologischen Weitergabe eine Art ,,geistiges Prinzip* als besondere Ausdrucks-
form des Menschseins. Karl Jaspers hatte in seinem philosophiegeschichtlichen
Werk ,,Die vier maigebenden Menschen* darauf hingewiesen, dass sich Buddha,
Sokrates, Jesus und Konfuzius als historische Personlichkeiten nur bedingt fas-
sen lassen. IThr ,,geistiges Prinzip“ hatte sich in Form von Erinnerungen erhalten
und erst spitere Generationen hatten begonnen, diese weitergegebenen Gedan-
ken niederzuschreiben. Sicherlich bedarf es des physischen Vorhandenseins von
Menschen, damit Gedanken weitergegeben werden konnen. Also auch hier ist
die stoffliche Grundlage unabdingbar. Dennoch ergibt sich neben einem kdorper-
lichen Prinzip ein nicht weniger bedeutsames geistiges Prinzip als besonderer
Ausdruck menschlicher Kreativitit. Der Mensch ist imstande durch Sprache und
Zeichen seinen Gedanken Ausdruck zu verleihen. Dieses Prinzip liee sich auch
noch im Sterben vollziehen. Die Erinnerungen konnen sich zwar im Bewusstsein
nachfolgender Generationen verlieren. Sie gehen aber ein in die unvorstellbaren
Weiten eines kollektiven Unbewussten. Von daher ist der Austausch gemeinsa-
mer Erinnerungen und Erfahrungen in Form von Worten, Zeichen oder Gesten
eine besondere Dimension menschlicher Existenz. Auf diese Weise wire ein
korperlich und zeitlich begrenzter Mensch Teil einer umfassenderen, das eigene
Ich iibersteigenden Wirklichkeit.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

4. Diskussion 403

Diese Wirklichkeit besteht unldsbar aus: der tradierten Kultur als Vorrat an
Bewertungsgrundsitzen, dem betrachtenden Individuum und seiner Geschicht-
lichkeit, seiner korperlichen Existenz und der Wechselwirkung aus diesen Be-
standteilen.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

tzter Inhalt.

1P 216.73.216.80, am 24.01.2026, 08:

18. gesch
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

Schlussbemerkungen und Ausblick

In der Einfithrung wurde die Definition von Gesundheit der WHO aus dem Jahr
1946 zitiert. Diese Definition wurde als utopisch bezeichnet. Sie hat als Sehn-
sucht und Utopie weiterhin ihren Giiltigkeitsanspruch, denn jeder Mensch sehnt
sich letztlich nach diesem Zustand vollstindigen Wohlergehens. 40 Jahre spiter
formulierte die WHO in der ,,Ottawa-Charta zur Gesundheitsf(irderung“551 not-
wendige Voraussetzungen, um mdoglichst vielen Menschen zu einem gesunden
Leben zu verhelfen. Neben den politischen und sozialen Voraussetzungen sind
dies gerade auch Bewusstseinsprozesse bei den jeweiligen Verantwortlichen
sowie jedem einzelnen Menschen. So solle jedem Menschen ein hoheres Mal3 an
Selbstbestimmung ermdglicht werden. Dieser Prozess sei mit einem lebenslan-
gen Lernen verbunden. Das Gesundheitsbild hat sich bei der WHO demnach von
einem eher statischen Wunschbild zu einer Vorstellung von Gesundheit gewan-
delt, die lebenslange Adaptationsprozesse des einzelnen und des Kollektivs er-
fordert. Der Mensch soll selber als Trager seiner Gesundheit anerkannt werden.
Dies kann nicht ohne Bewusstseinsprozesse geschehen. Es gibt es Lander,
in denen Impthelfer getétet werden (in Nigeria wurden 2013 11 Impfhelfer er-
schossen). In Deutschland ist das Bewusstsein, dass noch in den 50er Jahren des
20. Jahrhunderts in Deutschland jedes Jahr iiber 4000 Menschen an Kinderlah-
mung (Polio) erkrankten, nicht mehr priasent. Ein bewusster Riickfall hinter das
bisherige Wissen ist abzulehnen und wire die Ablehnung von Verantwortung
wider besseren Wissens. An diesem Beispiel lésst sich zeigen, wie wichtig es ist,
Bewusstseinsprozesse so zu gestalten, dass sie offen bleiben fiir Wissen. Nicht-
wissen ist kein Problem, solange Wissen nicht bekdmpft wird. In Indien ist seit
2012 kein Fall von Kinderldhmung mehr aufgetreten. In anderen Léndern, wie
zum Beispiel Nigeria, Pakistan und Afghanistan breitet sich die Krankheit weiter
auch auf andere Linder der Welt aus.”*” Dieses Beispiel soll verdeutlichen, wie
wichtig die Ideen der Aufklirung sind. Zum Triager der eigenen Gesundheit
werden zu konnen, bedeutet auch, Zugang zu Wissen erhalten zu koénnen. Auf

551 Vgl.: http://www.euro.who.int/__data/assets/pdf file/0006/129534/Ottawa_Charter G.pdf, au-
fgerufen am 01.06.2015.

552 Vgl.: http://www.wissenschaft.de/archiv/-/journal _content/56/12054/3849530/Der-lange-Kam-
pf-gegen-Kinderl%C3%A4hmung/; aufgerufen am 01.06.2015.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

406 Schlussbemerkungen und Ausblick

dieser Grundlage erst konnen selbstbestimmte Menschen fiir sich Entscheidun-
gen treffen. Wenn Technik und Fortschritt bewusst abgelehnt werden, so setzt
dies das notige Wissen dariiber voraus, ob durch dieses Verhalten (z.B. Impf-
verweigerung) andere Menschen geféhrdet werden.

Eine Bewusstseinskultur setzt voraus, dass Menschen selbstbestimmt ent-
scheiden konnen und Zugang zu Wissen haben diirfen.

Die WHO hat sich im Verlauf von 40 Jahren zu dieser Erkenntnis durchge-
rungen und die wichtigsten Forderungen in der Ottawa-Charta formuliert.

Letztlich bedarf es bei jedem einzelnen Menschen eines lebenslangen An-
passungsprozesses zwischen den realisierbaren Sehnsiichten und Wiischen (z.B.
Sehnsucht nach vollstindigem Wohlergehen) und den tatséchlichen Gegebenhei-
ten einer weniger idealen Wirklichkeit.

Ein ,,méieutischer Prozess® des Fragens konnte dazu beitragen, die gewohn-
ten und vielleicht auch bewéhrten Denk- und Verhaltensmuster um weitere Mog-
lichkeiten zu bereichern.

In der Ausbildung von Pflegenden wird dies zum Beispiel im mieutischen
Pflege- und Betreuungsmodell der Demenzexpertin van der Kooj umgesetzt. Van
der Kooj schreibt in ihrer Dokumentation zum maéeutischen Pflegemodell: ,,Es
geht nicht nur darum, was ein Bewohner oder Klient nicht mehr kann, sondern
vielmehr, wie er dieses Nicht-mehr-Konnen erlebt. Und es sind vor allem die
Pflegenden, die mit diesem Erleben konfrontiert werden <>

Dies gilt nicht nur fiir den Heilenden, sondern fiir jeden Menschen. Ein ver-
anderter Blickwinkel kann zu anderen Fragen fiihren und umgekehrt.

Was bedeutet dies nun fiir das weitere Vorgehen in Bezug auf die eigene
Studie? Im Gespréach mit einer Teilnehmerin der Meditationsgruppe ergaben sich
Hinweise, wie die Realitit das wihrend des Meditationstrainings Erlernte zu
relativieren droht. Bei der Patientin kam es im Rahmen der frustranen Arbeitssu-
che in den Monaten nach dem Training zu verstiarkten Gefiihlen des ,,nichts wert
Seins“. Wie sich zeigt, konnen gewohnte Bewertungsmuster (,,ich weif}, dass ich
nichts wert bin“ etc.) in den Bewusstseinsprozess einflieBen und diesen letztlich
unterbrechen. In diesem Zusammenhang kann es auch zum erneuten Aufflam-
men von Zukunftsdngsten und Sorgen kommen. Losgeldst von der Meditations-
gruppe trainierte sie schlielich nur noch sehr unregelmifBig und in immer groBe-
ren zeitlichen Abstédnden.

Hier stellt sich nun die Frage, in welcher Form es gelingen kdnnte, einen
begonnenen Prozess der bewussten Selbstreflexion in Anbetracht einer als er-
niichternd erlebten Realitdt weiterzutragen.

553 C. van der Kooj, ,,Das méeutische Pflege- und Betreuungsmodell, Darstellung und Dokumen-
tation”, Huber Verlag, 1. Aufl. 2010, S. 84.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

Schlussbemerkungen und Ausblick 407

Ein Ansatz konnte sein, den Teilnehmern eines Meditationstrainings von
Anfang an einen spirituellen Begleiter zur Seite zu stellen. Die Begleitung kdnn-
te unabhédngig vom Meditationstraining genutzt werden, um durch die Meditati-
on losgetretene Konflikte kanalisieren zu kdnnen.

Ein solcher Spiritual (,,spiritual coach) konnte Hilfestellungen geben, wenn
insbesondere durch das Training Frustrationen ausgeldst oder verstirkt werden
sollten oder es schwer fillt, auBerhalb der Meditationsgruppe an den Ubungen
festzuhalten. Die Aufgabe eines solchen Spirituals konnte sein, den Meditieren-
den darin zu unterstiitzen, diejenigen Fragen zu stellen, die weiterfiihren, z.B.:

Wie kann ich mein Leben sinnvoll gestalten, auch wenn sich die &dueren
Umsténde (,,Inhalte) nicht dndern lassen? Oder: Welche kreativen Mdglichkei-
ten habe ich trotz meiner bleibenden korperlichen Einschrinkungen?

Je nach Schweregrad der Schwierigkeiten miisste entschieden werden, ob
zusitzliche unterstiitzende psychotherapeutische Verfahren sinnvoll sind.

Auf diese Weise konnte ein auf jeden einzelnen Teilnehmer zugeschnittenes
Konzept erarbeitet werden, das verhindern soll, dass Teilnehmer mit den in der
Selbstreflexion aufkommenden Fragen und Gedanken allein gelassen werden.

In jedem Fall sollte der Zeitraum der Begleitung eher Jahre als Monate um-
fassen und Raum fiir Bewegung lassen.

Die Idee des ,,geistigen Begleiters* ist in verschiedenen Landern und Kul-
turkreisen im Bereich der Geburtshilfe vorhanden. Sogenannte Doulas (von
altgriechisch dovAn: Dienerin) begleiten werdende Miitter vor und nach der Ge-
burt, ohne dabei Hebamme zu sein. Gerade weil in dieser Zeit der Schwanger-
schaft und Stillzeit Frauen in Folge der neurohormonellen Umstellung weniger
aufnahmeféhig sind fiir dullere Reize, konnen geistige Begleiterinnen eine wert-
volle Unterstiitzung sein. Mittlerweile gibt es standardisierte Kurse fiir ein Dou-
la-Training (in Kooperation mit der Middlesex University in London).

In einem Studienrahmen kénnten zwei MBSR-Gruppen miteinander vergli-
chen werden, wobei die Teilnehmer der einen Gruppe zusétzlich zum wdochentli-
chen Training in regelmifigen Abstinden die Moglichkeit haben sollen, mit
einem Spiritual (,,spiritual coach™) zu sprechen.

Diese zusitzliche spirituelle Betreuung konnte iiber den Zeitraum eines 8-
wochigen MBSR-Trainings hinaus in zeitlich immer groer werdenden Abstén-
den fortgefiihrt werden (zum Beispiel einmal monatlich {iber ein Jahr). Es wire
interessant zu sehen, wie sich diese zusitzliche spirituelle Betreuung im Lang-
zeitverlauf auswirkt. Der Langzeitverlauf bedarf aber einer anderen wissen-
schaftlichen Herangehensweise.

Durch Selbstreflexion ausgeloste Frustrationen und empfundene Schmerzen
konnen als Negativabdruck auch Bilder materialisieren. Konventionelle, messba-

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

408 Schlussbemerkungen und Ausblick

re Normen und Bewertungen von ,,positiven” und ,,negativen” Gefiihlen sind
wenig geeignet, heilende Umformungsprozesse darzustellen.

Die Erfassung spiritueller Dimensionen erfordert kreative Losungen. Der
Begriinder der modernen Neuropsychologie und Befiirworter einer romantischen
Wissenschaft, Alexander Romanowitsch Lurija (1902 — 1977), sieht eine vorder-
griindige Aufgabe darin, sich des ,,Reichtums der Lebenswelt* anzunehmen:

,Der klassische Wissenschaftler zerlegt Ereignisse in ihre Bestandteile. Schritt
fir Schritt nimmt er sich wesentliche Einheiten und Elemente vor, bis er schlieSlich
allgemeine Gesetzte formulieren kann. [...] Der romantische Wissenschaftler ldsst
sich von genau entgegengesetzten Interessen, Einstellungen und Vorgehensweisen
leiten. [...] Romantiker in der Wissenschaft [...] sehen ihre wichtigste Aufgabe da-
rin, den Reichtum der Lebenswelt zu bewahren, und sie erstreben eine Wissenschaft,
die sich dieses Reichtums annimmt.«>**

Was kann dies nun konkret fiir die vorliegende empirische Untersuchung bedeu-
ten? Wie konnte dies umgesetzt werden?

Je langer der zeitliche Abstand zur durchgefiihrten empirischen Untersu-
chung wird, umso mehr zeigt sich, wie wichtig es wére, sorgfiltige Nachbe-
obachtungen durchzufiihren. Viele Teilnehmerinnen der Studie sind weiterhin in
der onkologischen Betreuung. Anhand verschiedenster lebensgeschichtlicher
Ereignisse seit Beendigung der Studie zeigte sich bei einigen Frauen eine Ande-
rung in ihren gewohnten Verhaltensmustern. Eine Teilnehmerin, die bereits seit
Jahren in die Sprechstunde kommt, ist nachdenklicher, mitunter auch trauriger
geworden. Neu ist, dass sie erstmals iiber ihre Traurigkeit sprechen kann. Eine
andere Teilnehmerin war nach dem MBSR-Kurs euphorisch und umso ent-
tduschter, als sie trotz intensiver Jobsuche nur Absagen erhielt. Umso iiberra-
schender ist es, zu sehen, wie sie im Verlauf von Monaten ihr Selbstwertgefiihl
zuriickerlangte und trotz dullerer Frustrationen zu einem Zufriedenheitsgefiihl
fand. Eine Teilnehmerin der Kontrollinterventionsgruppe, die immer sehr tat-
kréftig wirkte, ist nach dem Auszug des Lebenspartners psychisch instabil. Diese
bedeutsamen lebensgeschichtlichen Ereignisse finden zu verschiedenen Zeit-
punkten statt. In empirischen Messverfahren wird angestrebt, moglichst viele
Parameter zu einem festgelegten Zeitpunkt bei einer moglichst groen Stichpro-
be untersuchen zu kdnnen. Die Lebenswirklichkeit verlduft ungeplant und unbe-
rechenbar. Um lebensgeschichtliche Auswirkungen und Impulse einer in einem
MBSR-Training gesetzten ,,Achtsamkeitsidee* herausarbeiten zu kénnen, wéren

554 Lurija, A. R., ,,Romantische Wissenschaft, Forschungen im Grenzbereich von Seele und
Gehirn“, rororo, 1993, S. 177.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

Schlussbemerkungen und Ausblick 409

sorgfiltige und regelmifBige Interviews iiber Jahre erforderlich, die dann wiede-
rum einer unabhidngigen wissenschaftlichen Bewertung bediirfen. In einer
schnelllebigen, erfolgsorientierten (Publikationsdruck, Forschungsvorgaben) Zeit
diirften solche umfangreichen und in ihrem Ergebnis unwégbaren auf ein Leben
hin ausgerichteten Untersuchungen wenig populdr sein. Es bleibt demnach der
,»Eindruck®, dass bei nahezu allen Frauen der Achtsamkeitskurs Spuren hinter-
lassen hat, die sich gerade in der besseren Bewiltigung lebensgeschichtlicher
Krisen positiv auszuwirken scheinen.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

tzter Inhalt.

1P 216.73.216.80, am 24.01.2026, 08:

18. gesch
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

Literaturverzeichnis

Aaronson NK, Ahmedzai S., Bergman B., Bullinger M., Cull A., Duez NJ, Filiberti A.,
Flechtner H., Fleishman SB, de Haes JCJM, Kaasa S., Klee MC, Osoba D., Razavi
D., Rofe PB, Schraub S., Sneeuw KCA, Sullivan M., Takeda F. “The European Or-
ganisation for Research and Treatment of Cancer QLO-C30: A quality-of-life in-
strument for use in international clinical trials in oncology.” Journal of the National
Cancer Institute 1993; 85: 365-376.

Acevedo BP, Aron EN, Aron A., Sangster MD, Collins N., Brown LL, ,, The highly sensi-
tive brain: an fMRI study of sensory processing sensitivity and response to others’
emotions”, Brain Behav. 2014 Jul; 4(4): 580-94. doi: 10. 1002/brb3.242. Epub 2014
Jun 23.

Adler, Alfred, “Praxis und Theorie der Individualpsychologie”, Anaconda, Koln 2012,
ISBN: 978-3-86647-828-2.

Aleksandrowicz, Dariusz, ,, Kultur statt Wissenschaft? Gegen eine kulturalistisch refor-
mierte Epistemologie”, Frank & Timme, Berlin 2011, ISBN 978-3-86596-397-0.

Andersen SR, Wiirtzen H., Steding-Jessen M., Christensen J., Andersen KK, Flyger H.,
Mitchelmore C., Johansen C., Dalton SO, ,.Effect of mindfulness-based stress reduc-
tion on sleep quality: results of a randomized trial among Danish breast cancer pa-
tients. “ Acta Oncol 2013 Feb; 52(2): 336-44. doi: 10.3109/0284 186X.2012.745948.
Epub 2013 Jan 3.

Antonovsky, Aaron, “Salutogenese: Zur Entmystifizierung der Gesundheit”, Deutsche
Herausgabe von Alexa Franke, dgvt Verlag Tiibingen 1997, ISBN 3-87159-136-X.

Arendt, Hannah, ,, Vita activa oder Vom tdtigen Leben “, Piper, 14. Aufl. 2014, ISBN 978-
3-492-23623-2.

Aristoteles, “Metaphysik”, Studien zur Ersten Philosophie, iibersetzt und herausgegeben
von Franz F. Schwarz, Reclam, Stuttgart, ergdnzte Ausgabe 2000, ISBN: 978-3-15-
007913-3.

Basedau M., Pfeiffer B. and Viillers J., “Bad Religion? Religion, Collective Action, and
the Onset of Armed Conflict in Developing Countries”, Journal of Conflict Resolu-
tion 1-30, July 24, 2014. DOI: 10.1177/0022002714541853.

Bechara A., Damasio H., Damasio AR, ,, Role of the amygdala in decision-making*“, Ann
N 'Y Acad Sci. 2003 Apr; 985: 356-69.

Bechert, H. und Simson, G. von (Hrsg.), ,, Einfiihrung in die Indologie: Stand, Methoden,
Aufgaben“, wissenschaftliche Buchgesellschaft Darmstadt, 1979, ISBN: 3-534-
05466-0.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

412 Literaturverzeichnis

Bengel J., Strittmatter R., Willmann, H., “Was erhdlt Menschen gesund? Forschung und
Praxis der Gesundheitsférderung Band 6, Bundeszentrale fiir gesundheitliche Auf-
klarung (BZgA), Koln 1998.

Beuys, Joseph, “Jeder Mensch ein Kiinstler”, hrsg. von Clara Bodenmann-Ritter, Gespra-
che auf der documenta 5 / 1972, Ullstein, Buch Nr. 34450, Frankfurt, 5. Aufl. Marz
1994.

Boeckel, Jan van, “An Interview with Antony Gormley”, Quelle: http://www.resur-
gence.org/magazine/article3112-an-interview-with-antony-gormley.html.

Bosworth, Patricia, ,, Diane Arbus, Leben in Licht und Schatten, Eine Biografie*, Gold-
mann Verlag, 1984, ISBN 3-442-42584-0.

Branstrdom R., Kvillemo P., Akerstedt T., ,, Effects of mindfulness training on levels of
cortisol in cancer patients”, Psychosomatics. 2013 Mar-Apr; 54(2): 158-64. doi:
10.1016/j.psym.2012.04.007. Epub 2012 Dec 4.

Brown DW, Anda RF, Felitti V], Edwards VJ, Malarcher AM, Croft JB and Giles WH,
“Adverse childhood experiences are associated with risk of lung cancer: a prospec-
tive cohort study”, BMC Public Health 2010, 10:20 doi: 10.1186/1471-2458-10-20.

Briick, Michael von, “Einfiihrung in den Buddhismus”, Lizenzausgabe fiir die wissen-
schaftliche Buchgesellschaft, 1. Aufl. 2007, Bestell Nr. 21325-2, © Verlag der Welt-
religionen im Insel Verlag Frankfurt am Main und Leipzig 2007.

Buber, Martin, “Ich und Du”, Reclam, Nr. 9342, 11. Aufl., 1983.

Biichner, Georg, “Dantons Tod”, Reclam XL, Nr. 19037, Stuttgart 2013, ISBN 978-3-15-
019037-1.

Biichner, Ludwig, “Kraft und Stoff”’, Empirisch-naturwissenschaftliche Studien in allge-
meinverstidndlicher Darstellung, Erstdruck Frankfurt 1885 (Meidinger Sohn & Cie);
Berliner Ausgabe, 2014, 3. Aufl., Hrsg.: Michael Holzinger, ISBN 978-1484030820.

Buddha, “Reden des Buddha”, Aus dem Pali-Kanon iibersetzt von Ilse-Lore Gunsser,
Reclam Universal Bibliothek Nr. 19302, © 1957, 2015 Philipp Reclam jun. GmbH
& Co. KG, Stuttgart.

Cao L., Liu X., Lin E., Wang C., Choi C., Riban V., Lin B. and During M., ,, Environmen-
tal and Genetic Activation of a Brain-Adipocyte BDNF/Leptin Axis Causes Cancer
Remission and Inhibition”, Cell 142, 52-64, July 9, 2010. DOI 10.1016/j.cell.20-
10.05.029.

Carlson Linda E., Beattle Tara L., Giese-Davis J., Faris P., Tamagawa R., Fick L., De-
gelman E and Speca M., “Mindfulness-based Cancer Recovery and Supportive-
Expressive Therapy Maintain Telomere Length Relative to Controls in Distressed
Breast Cancer Survivors”, Cancer, February 1, 2015, 476-483.

Cerri G., Cabinio M., Blasi V., Borroni P., Idanza A., Fava E., Fornia L., Ferpozzi V.,
Riva M., Casarotti A., Martinelli Boneschi F., Falini A., Bello L., “The mirror neu-
ron system and the strange case of Broca’s area”, um Brain Mapp. 2014 Nov 4.
Doi: 10. 1002/hbm.22682.

Cramer H., Lauche R., Paul A. and Dobos G., ,, Mindfulness-based stress reduction for
breast cancer- a systematic review and meta-analysis”, Curr Oncol, Vol. 19, pp.
€343-352; doi: http://dx.doi.org/10.3747/c0.19.1016

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

Literaturverzeichnis 413

Crandall SR, Cruikshank SJ, Connors BW, “4 corticothalamic switch: controlling the
thalamus with dynamic synapses”, Neuron. 2015 May 6;86(3). doi: 10.
1016/j.neuron.2015.03.040. Epub 2015 Apr 23.

Dalai Lama, ,, Der Sinn des Lebens “, herausgegeben von Rajiv Mehrotra, Herder Verlag,
Freiburg 2008, ISBN: 978-3-451-29989-6.

Darwin, Charles, ,, Uber die Entstehung der Arten im Thier- und Pflanzenreich durch
natiirliche Ziichtung oder Erhaltung der vollkommneten Rassen im Kampfe um’s
Daseyn“, herausgegeben von Thomas Junker, Wissenschaftliche Buchgesellschaft
Darmstadt, Reprint 2008 der ersten deutschen Ausgabe von 1860, ISBN: 978-3-534-
21947-6.

DeRose, Keith, ,, The case for contextualism “, Clarendon Press Oxford, Oxford Universi-
ty Press, 2009, ISBN 978-0-19-969225-5 (Pbk.).

Dilthey, Wilhelm, ,,Die Philosophie des Lebens“, Eine Auswahl aus seinen Schriften
1867 — 1910, herausgegeben von Prof. Dr. H. G. Gadamer, Vittorio Klostermann
Frankfurt am Main, Lizenz No. 14, 1946.

Dobberstein, Kristina, ,, Uber die Auswirkungen von Laufbelastungen unterschiedlicher
Intensitdt auf die exogen GnRH-induzierte Sekretion des luteinisierenden Hormons
wdhrend der Follikelphase von eumenorrhoischen Sportlerinnen*, Dissertation,
Koln 1998.

Dobbs, B.J.T., ,,The Janus Face of Genius, The role of alchemy in Newton's thought”,
Cambridge University Press, Cambridge 1991.

Dostojewski, Fjodor M., “Die Briider Karamasoff”, Roman, Sémtliche Werke in Zehn
Bénden, 10. Band, Piper Verlag Miinchen/Ziirich, Ausgabe 1977, ISBN 3-492-
02287-1.

Dumoulin, Heinrich, ,,Die religiése Metaphysik des japanischen Zen-Meisters Dogen“,
Saeculum, Jahrbuch fiir Universalgeschichte, Band 12, Freiburg, Miinchen; Verlag
Karl Alber, 1961, S. 205-236, Separatdruck aus Professorennachlass.

Easwaran, Eknath (Hrsg.), “Die Upanischaden”, Eingeleitet und iibersetzt von Eknath
Easwaran, aus dem Englischen von Peter Knobbe, Goldmann, 4. Aufl.,, Miinchen
2008, ISBN 978-3-442-21826-4.

Echnaton, ,, Sonnenhymnen “, Agyptisch/Deutsch, Reclam, Nr. 18492, Stuttgart 2007.

Edelman, Gerald M., Gally, Joseph A. and Baars, Bernard J., ,,Biology of consciousness “,
frontiers in psychology, January 2011, Volume 2, Article 4, S. 1-7; doi:
10.3389/fpsychg.2011.00004.

Edelman, Gerald M. and Gally Joseph A., “Reentry: a key mechanism for integration of
brain function”, frontiers in integrative neuroscience, August 2013, Volume 7, Arti-
cle 63, S.1-6., doi: 10.3389/fnint.2013.00063.

Eversmeyer, Irina, ,, Hinduismus und Kastenwesen in Indien, friiher und heute ', Bachelo-
rarbeit, Grin Verlag GmbH, ISBN: 978-3-640-33041-6, 2005.

Eyles C., Leydon G. M., Hoffman C. J., Copson E.R., Prescott P., Chorozoglou M. and
Lewith G., “Mindfulness for the Self-Management of Fatigue, Anxiety, and Depres-
sion in Women with Metastatic Breast Cancer: A Mixed Methods Feasibility Study”,
Integrative Cancer Therapies 2015, Vol. 14(I) 42-56; DOI: 10.1177/153473541454-
6567.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

414 Literaturverzeichnis

Faron-Gorecka A., Kusmider M., Kolasa M., Zurawek D., Gruca P., Papp M., Szafran K.,
Solich J., Pabian P., Romanska 1., Antkiewicz-Michaluk L., Dziedzicka-
Wasylewska M.; “Prolactin and its Receptors in the Chronic Mild Stress Rat Model
of Depression”, Brain Res 2014 Feb 4 pii: S0006-8993(14)00084-5. Doi:
10.1016/j.brainres.2014.01.031.

Fayers PM, Aaronson NK, Bjordal K., Groenvold M., Curran D., Bottomley A., on behalf
of the EORTC Quality of Life Group. “The EORTC QLQ-C30 Scoring Manual (3rd
Edition).” Published by: European Organisation for Research and Treatment of
Cancer, Brussels 2001.

Feuerbach, Ludwig, ,, Das Wesen des Christentums“, Reclam, Nr. 4571, (Der Text folgt
der dritten Auflage, Leipzig 1849), ISBN 978-3-15-004571-8.

Foley E., Baillie A., Huxter M., Price M., Sinclair E., ,, Mindfulness-based cognitive
therapy for individuals whose lives have been affected by cancer: a randomized con-
trolled trial.”, J Consult Clin Psychol. 2010 Feb;78(1): 72-9. doi:
10.1037/a0017566.

Frankl, Viktor E., , Der unbewusste Gott, Psychotherapie und Religion“, dtv, Miinchen,
3. Aufl. 1995.

Frawley, David, ,,Yoga und Ayurveda “, Windpferd Verlagsgesellschaft mbH, Oberstdorf,
3. Aufl. 2015.

Freud, Sigmund, ,, Gesammelte Werke*, , Jenseits des Lustprinzips, Massenpsychologie
und Ich-Analyse, Das Ich und das Es*, Band XIII, Fischer, Frankfurt 1999, ISBN 3-
596-503000-0 (Kassette).

Freud, Sigmund, , Gesammelte Werke, Werke aus den Jahren 1925-1931", Band XIV,
Fischer, Frankfurt 1999, ISBN 3-596-50300-9.

Frisch, Max, ,, Stiller “, suhrkamp Taschenbuch, 15. Aufl., Frankfurt 1981.

Fiilop-Miller, René, , Kulturgeschichte der Heilkunde®, 1937, Bruckmann Verlag Miin-
chen.

Gadamer, Hans-Georg, ,, Gesammelte Werke 1, Hermeneutik 1, Band 1, Mohr Siebeck,
Tiibingen 1990, ISBN 3-8252-2115-6 UTB.

Gadamer, Hans-Georg, ,,Gesammelte Werke 2, Hermeneutik 11, Band 2, Mohr Siebeck,
Tiibingen 1993, ISBN 3-8252-2115-6 UTB.

Goethe, Johann Wolfgang von, ,, Goethes Werke, Hamburger Ausgabe“ in 14 Bénden,
Band IX, Christian Wegner Verlag Hamburg, 2. Aufl. 1957.

Goenka, S.N., ,, Meditation Now, Inner Peace through inner Wisdom ", Vipassana Re-
search Publications, Onalaska, Washington, Third printing 2009, ISBN-10: 1-
928706-23-1.

Haake M., Miiller H.H., Schade-Brittlinger C., Basler H.D., Schéfer H., Maier C., Endres
H.G., Trampisch H.J., Molsberger A., ,, German Acupuncture Trials (Gerac) For
Chronic Low Back Pain“, Arch Intern Med. 2007; 167(17): 1892-1898. Doi:
10.1001/Archinte. 167.17.1892.

Habermas, Jiirgen, ,, Die neue Uniibersichtlichkeit, kleine politische Schriften V*, edition
suhrkamp, Neue Folge Band 321,1. Aufl., Frankfurt 1985.

Habermas, Jirgen, ,, Glauben und Wissen®, Friedenspreis des Deutschen Buchhandels
2001, Sonderdruck edition suhrkamp, Frankfurt, 1. Aufl. 2001

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

Literaturverzeichnis 415

Habermas, Jirgen, ,, Theorie des kommunikativen Handelns“; Band 1 und Band 2, suhr-
kamp taschenbuch wissenschaft 1175, Frankfurt, 9. Auflage 2014.

Han, Byung-Chul, ,, Philosophie des Zen-Buddhismus “, Reclam, Nr. 18185, © Reclam,
Stuttgart 2002, ISBN: 978-3-15-018185-0.

Hantke, Lydia, “Trauma und Dissoziation, Modelle der Verarbeitung traumatischer Er-
fahrungen, wvb, ISBN: 3-932089-21-9.

Harris C.R., Prouvost C., “Jealousy in Dogs”, PLoS One 2014 Jul 23;9 (7): €94597. Doi:
10.1371/journal.pone.0094597. eCollection 2014.

Hayes Steven C., Lillis J., ,, Akzeptanz- und Commitment-Therapie “, aus dem Amerikani-
schen von Rita Kloosterziel, Ernst Reinhardt Verlag, Miinchen Basel, 2013, ISBN
978-3-497-02370-7.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, , Phdnomenologie des Geistes*, Werke 3, suhrkamp
Taschenbuch Wissenschaft 603, 1. Aufl. 1986, © suhrkamp Verlag, Frankfurt am
Main, ISBN 978-3-518-28303-8.

Heidegger, Martin, ,, Sein und Zeit“, 17. Aufl., Max Niemeyer Verlag, Tiibingen 1993.

Die Heilige Schrift, Berlin, Preuflische Haupt-Bibelgesellschaft, 1904.

Heimes, Silke, ,, Kiinstlerische Therapien®, UTB, Vandenhoeck & Ruprecht, Géttingen
2010.

Hein G., Singer T., ,,I feel how you feel but not always: the empathic brain and its modu-
lation”, Curr Opin Neurobiol 2008 Apr; 18(2): 153-8. doi: 10.
1016/j.conb.2008.07.012. Epub 2008 Aug 15.

Helliwell JF, Layard R. and Sachs J., eds. 2013. “World Happiness Report 2013”. New
York: UN Sustainable Development Solutions Network.

Herwartz, Christian, “Brennende Gegenwart, Exerzitien auf der Strafse”, Ignatianische
Impulse, Band 51, echter Verlag, Wiirzburg 2011, ISBN: 978-3-429-03428-3.

Hirokawa K., Nagata C., Takatsuka N., Shimizu H., “The relationships of a rationali-
ty/antiemotionality personality scale to mortalities of cancer and cardiovascular
disease in a community population in Japan”. J Psychosom Res. 2004 Jan; 56(1):
103-11.

Hoffman C. J., Ersser S. J., Hopkinson J. B., Nicholls P. G., Harrington J. E. and Thomas
P. W., ,, Effectiveness of Mindfulness-Based Stress Reduction in Mood, Breast- and
Endocrine-Related Quality of Life, and Well-Being in Stage 0 to IlI Breast Cancer:
A Randomized, Controlled Trial”, Journal of Clinical Oncology, Volume 30, Num-
ber 12, April 20 2012; DOI: 10.1200/JC0.2010.34.0331.

Horkheimer, M., Adorno Theodor W., ,, Dialektik der Aufkldrung, Philosophische Frag-
mente“, 21. Aufl. 2013, Fischer Verlag, Frankfurt, ISBN 978-3-596-27404-8.

Hsiang HL, Epp JR, van den ever MC, Yan C., Rashid AJ, Insel N., Ye L, Niibori Y.,
Deisseroth K., Frankland PW, Josselyn SA, , Manipulating a ‘cocaine engram’ in
mice*, J Neurosci. 2014 Oct 15;34(42):14115-27. Doi: 10. 1523/INEUROSCI.3327-
14.2014.

Huang HP, He M., Wag HY, Zhou M., “4 meta-analysis of the benefits of mindfulness-
based stress reduction (MBSR) on psychological function among breast canver (BC)
survivors.” Breast Cancer 2015. 2015 Mar 28. PMID: 25820148.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

416 Literaturverzeichnis

Humboldt, Alexander von, ,,Kosmos — Entwurf einer physischen Weltbeschreibung*“,
herausgegeben von Hans Magnus Enzensberger, Eichborn Verlag, Frankfurt am
Main 2004, ISBN: 3-8218-4549-X.

Hume, David, ,, Dialoge iiber die natiirliche Religion“, Holzinger Verlag, Berliner Aus-
gabe 2013, ISBN: 978-1484032015.

Hume, David, “Eine Untersuchung itiber den menschlichen Verstand*, Kommentar von
Lambert Wiesing, Suhrkamp Studienbibliothek, 1. Aufl. 2007, Frankfurt. ISBN:
978-3-518-27005-9.

Ignatius von Loyola, ,, Die Exerzitien“, Johannes Verlag, Einsiedeln, 11. Aufl. 1993.

Ignatius von Loyola, ,, Griindungstexte der Gesellschaft Jesu“, iibersetzt von Peter Knau-
er, echter, Bd. 2., Wiirzburg 1998, ISBN: 3-429-01957-5.

Irwin M L, Cartmel B., Gross C P, Ercolano E., Li F., Yao X., Fiellin M., Capozza S.,
Rothbard M., Thou Y., Harrigan M., Sanft T., Schmitz K., Neogi T., Hershman D.
and Ligibel J., ,, Randomized Exercise Trial of Aromatase Inhibitor-Induced Arth-
tralgia in Breast Cancer Survivors“, Journal of Clinical Oncology, Volume 33,
Numer 10, April 1, 2015, DOI: 10.1200/JCO2014.57.1547. p. 1104-1111.

Janet, Pierre, ,, Die Psychologie des Glaubens und die Mystik*, Matthes & Seitz Berlin,
herausgegeben von Gerhard Heim, 1. Aufl. Berlin 2013.

Jaspers, Karl, ,, Die mafsgeblichen Menschen: Sokrates, Buddha, Konfuzius, Jesus “, Piper,
Taschenbuchausgabe April 2013, ISBN 978-3-492-30197-8.

Jaspers, Karl, ,, Philosophie 11, Existenzerhellung“, Vierte Auflage, Springer Verlag Ber-
lin, Heidelberg, New York, 1973, ISBN-13: 978-3-540-06324-7.

Johns SA, Van Ah D., Brown LF, Beck-Coon K., Talib TL, Alyea JM, Monahan PO,
Tong Y., Wilhelm L., Giesler RB, ,, Randomized controllet pilot trial of mindful-
ness-based stress reduction for breast and colorectal cancer survivors: effects on
cancer-related cognitive impariment. “, J Cancer Surviv. 2015 Nov 19. [Epub ahead
of print].

Lady Julian of Norwich, ,, Offenbarungen von gottlicher Liebe “, Johannes Verlag, Einsie-
deln, 4. Aufl. 2011.

Jung, C.G., ,, Psychologie und Religion*, Band 35127, C.G. Jung Taschenbuchausgabe in
elf Bénden, dtv 59016, herausgegeben von Lorenz Jung, 4. Aufl. 1997, Miinchen.

Jung, C.G., ,, Typologie “, Band 35122, C.G. Jung Taschenbuchausgabe in elf Banden, dtv
59016, herausgegeben von Lorenz Jung, 4. Aufl. 1997, Miinchen.

Kabat-Zinn, Jon, ,, Full Catastrophe Living”, 2013 Bantam Books Trade Paperback Edi-
tion, ISBN 978-0-345-53693-8.

Kabat-Zinn, Jon, “Gesund durch Meditation”, Knaur Menssana, Neuausgabe 2013,
ISBN: 978-3-426-87568-1.

Kaiser, Otto, ,,Jenseits des Nihilismus, Christliche Existenz nach der Postmoderne*,
Radius, Stuttgart 2004, ISBN: 3-87173-292-3.

Kant, Immanuel, ,, Was ist Aufkldrung*, Ausgewéhlte kleine Schriften, Felix Meiner
Verlag Hamburg, 1999, Philosophische Bibliothek Bd. 512, ISBN 3-7873-1357-5.

Kant, Immanuel, ,, Kritik der reinen Vernunft*, Die drei Kritiken in 2 Bénden, Band 1,
herausgegeben von Dr. Alexander Ulfig, Parkland-Verlag, Kéln 1999, ISBN 3-
88059-963-7.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

Literaturverzeichnis 417

Kant, Immanuel, ,, Kritik der praktischen Vernunfi“, Die drei Kritiken in 2 Bénden, Band
2, herausgegeben von Dr. Alexander Ulfig, Parkland-Verlag, K&ln 1999.

Kant, Immanuel, ,, Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Metaphysik, die als Wissen-
schaft wird auftreten kénnen“, Reclam, Reclams Universal Bibliothek Nr. 2468,
ISBN: 978-3-15-002468-3.

Kelemen E., Bahrendt M., Born J. and Inostroza M., ,.Hippocampal Corticosterone Im-
pairs Memory Consolidation During Sleep but Improves Consolidation in the Wake
State “, Hippocampus 24:510-515 (2014).

Khoury B., Sharma M., Rush SE, Fournier C., “Mindfulnss-based stress reduction for
healthy individuals: A meta-analysis.” J Psychosom Res 2015 Jun; 78(6): 519-28.
Doi: 10.1016/jpsychores.2015.03.009.

Kim , Smith TW, Kang JH, ,, Religious Affiliation, Religious Service Attendance, and
Mortality“, ] Relig Health, 2014 Jun 18. PMID: 24939004

Klee, Paul, ,, Uber die moderne Kunst*“, Benteli Verlag, Bern, 2. Auflage 1979.

Kleist, Heinrich von, ,,Die Marquise von O...“, Reclam XL, Nr. 19127, Stuttgart 2013,
ISBN: 978-3-15-019127-9.

Knipprath Mészaros A., Bihl T., ,, ““‘Menopausale Arthritis’’ oder ‘Aromatase-Inhibitor-
induziertes Arthralgie-Syndrom’? “, Forum Med Suisse 2013; 13(42): 846-847.
Kooj, Cora van der, ,,Das mdeutische Pflege- und Betreuungsmodell, Darstellung und

Dokumentation “, Huber Verlaug, 1. Aufl. 2010, Bern, ISBN: 978-3-456-84807-5.

Der Koran, In der Ubersetzung von Friedrich Riickert, Anaconda, ISBN 978-3-86647-
741-4, Koln 2012.

Koulder S., Andrillon Th, Barbosa L S, Goupil L. and Bekinschtein T A, ,Inducing Task-
Relevant Responses to Speech in the Sleeping Brain”, Current Biology 24, 1-7, Sep-
tember 22, 2014 http://dx.doi.org/10.1016/j.cub.2014.08.016.

Krishnamurti, Jiddu, “Vollkommene Freiheit”, Fischer Taschenbuch, 7. Aufl., Frankfurt
2014.

Lehmann K., Raftelt A., “Karl Rahner Lesebuch”, Herder Verlag, Freiburg, Sonderaus-
gabe 2014, ISBN 978-3-451-33298-2.

Kiihn S., Brass M., ,, Retrospective construction of the judgement of free choice“, Con-
scious Cogn 2009 Mar; 18(1): 12-21. doi: 10. 1016/j.consog.2008.09.007. Epub
2008 Oct 25.

Kiing, Hans, ,, Was ich glaube “, Piper Verlag, Miinchen 2009.

Kulenkampff, Jens, ,, David Hume“, beck’sche reihe denker, 1. Aufl. 1989, Beck Verlag,
Miinchen.

Lacan, Jacques, ,, Meine Lehre“, aus dem Franzosischen von Hans-Dieter Gondek, Lacans
Paradoxa, Verlag Turia + Kant, Wien/Berlin, ISBN 978-3-85132-641-3.

Lad, Vasant, ,, Selbstheilung mit Ayurveda, Das Standardwerk der indischen Heilkunde“,
aus dem Englischen von Theo Kierdorf, O.W. Barth, 2010, ISBN: 978-3-426-
29110-8.

Lammel S., Tye KM, Warden MR, ,, Progress in understanding mood disorders: optoge-
netic dissection of neural circuits “, Review, Genes, Brain and Behavior (2014) 13:
38-51. Doi: 10. 1111/gbb. 12049.

Lemogne C., Nabi H., Zins M., Cordier S., Ducimeti¢re, Goldberg M. and Consoli SM,
“Hostility May Explain the association between Depressive Mood and Mortality:

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

418 Literaturverzeichnis

Evidence from the French GAZEL Cohort Study”, Psychother Psychosom Feb 2010;
79(3): 164-174. Doi: 10.1159/000286961.

Lengacher CA, Reich RR, Kip KE, Barta M., Ramesar S., Paterson CL, Moscoso MS,
Carranza 1., Budhrani PH, Kim SJ, Park HY, Jacobsen PB, Schell MJ, Jum HS,
Post-White J., Farias JR, Park JY, ,, Influence of mindfulness-based stress reduction
(MBSR) on telomerase activity in women with breast cancer, Biol Res Nurs 2014
Oct; 16(4): 438-47. Doi: 10.1177/1099800413519495. Epub 2014 Jan 30.

Lessing, Gotthold Ephraim, “Lessings Werke”, in sechs Banden, herausgegeben von
Gerhard Fricke, Verlag Philipp Reclam, Leipzig.

Libet B., Gleason CA, Wright EW and Pearl DK, ,, Time of Conscious Intention to Act in
Relation to Onset of Cerebral Activities (Readiness-Potential): The Unconscious
Initiation of a Freely Voluntary Act“. Brain, 1983, 106, 623-642.

Lorenz J., Rauhut H., Schweitzer F. and Helbing D., “How social influence can under-
mine the wisdom of crowd effect”, Proc Natl Acad Sci USA 2011 May 31; 108(22):
9020-9025.

Lucchetti G., Lucchetti AL, Koenig HG, ,, Impact of spirituality/religiosity on mortality:
comparison with other health interventions.” Explore (NY). 2011 Jul-Aug;
7(4):234-8. Doi: 10. 1016/j.explore.2011.04.005.

Lurija, Alexander R., “Romantische Wissenschaft, Forschungen im Grenzbereich von
Seele und Gehirn”, rororo, 1993, Reinbek bei Hamburg.

MacCoon Donal G, MacLean Katherine A., Davidson Richard J., Saron Clifford D. and
Lutz A., “No Sustained Attention Differences in a Longitudinal Randomized Trial
Comparing Mindfulness Based Stress Reduction versus Active Control”, PLoS One.
2014; (9(6): €97551. Doi: 10.1371/jounal.pone.0097551.

MacLean Katherine A., Ferrer E., Aichele S.R., Bridwell D.A., Zanesco A.P., Jacobs
T.L., King B.G., Rosenberg E.L., Sahdra B.K., Shaver P.R., Wallace B.A., Mangun
G.R. and Saron, C.D., “Intensive Meditation Training Improves Perceptual Dis-
crimination and Sustained Attention”, Psychol Sci. 2010 June; 21(6): 829-839. Doi:
10.1177/0956797610371339.

Maennig W., Steenbeck M. und Wilhelm M., ,, Rhythms and cycles in happiness, Applied
Economics”, 46: 1, 70-78, DOI: 10.1080/00036846.2013.829206.

Male, David, “Immunologie auf einen Blick”, Urban & Fischer, Elsevier Verlag Miin-
chen, 1. Aufl. 2005, ISBN 3-437-41312-0.

Marchand William R., “Neural mechanisms of mindfulness and meditation: Evidence
from neuroimaging studies”, World J Radiol. 2014 Jul 28; 6(7) 471-479.

Martin LJ, Hathaway G., Isbester K., Mirali S., Acland EL, Niederstrasser N., Slepian
PM, Trost Z., Bartz JA, Sapolsky RM, Sternberg WF, Levitin DJ, Mogil JS ,, Reduc-
ing social stress elicits emotional contagion of pain in mouse and human
strangers. “, Curr Biol 2015, Feb 2; 25(3): 326-32.

Mattes, Johannes Friedrich, “Psychische und biografische Einfliisse bei Krebspatienten“,
Masterarbeit, Europa-Universitit Viadrina, Frankfurt/Oder, 2013.

McBride, Glen, ,,Storytelling, behavior planning, and language evolution in context”,
Front Psychol. 2014; 5: 1131. Published online Oct. 15 2014. Doi: 10.3389-
/fpsyg.2014.01131.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

Literaturverzeichnis 419

Meister Eckhart, ,, Mystische Schriften, aus dem Mittelhochdeutschen iibertragen von
Gustav Landauer, insel Taschenbuch Nr. 1302, Frankfurt und Leipzig, 10. Aufl.
2014.

Mennekes, Friedhelm, ,,Joseph Beuys Manresa“, Eine Fluxus-Demonstration als geistli-
che Ubung zu Ignatius von Loyola, Insel Verlag, Frankfurt 1992.

Merten, Birgit, ,, Die Rolle des Arztes im Spiritual Care-Team — Aspekte fiir die drztliche
Ausbildung “, Spiritual Care 2016; 5(1): 3-8.

Metzinger, Thomas, “Begriff einer Bewusstseinskultur”, http://www.philosophie.uni-mai-
nz.de/Dateien/Der Begriff einer Bewusstseinskultur.pdf, 19 Seiten, aufgerufen am
26.6.2014, 11:06.

Metzinger, Thomas (Hrsg.), ,, Bewusstsein, Beitrdge aus der Gegenwartsphilosophie®,
Schoningh, 3. Ergénzte Auflage, 1996, ISBN: 3-506-75513-7.

Metzinger, Thomas, ,, Spiritualitit und intellektuelle Redlichkeit®, 39 Seiten, 1. Auflage
Januar 2013, Mainz, Selbstverlag; ISBN-A: 978-3-00-040875-5; DOI: 10.978.-
300/0408755.

Morales L., Pans S., Verschueren K., Van Calster B., Paridaens R., Westhovens R., Tim-
merman D., De Smet L., Vergote 1., Christiaens M.-R. and Neven P., “Prospective
Study to Assess Short-Term Intra-Articular and Tenosynovial Changes in the Aro-
matase Inhibitor-Associated Arthralgia Syndrome”, Published online before print
May 12, 2008, doi: 10.1200/JC0O.2007.15.4005, JCO July 1, 2008. Vol. 26 no 19
3147-3152.

Moser E., Moser M.-B., ,, Mapping Your Every Move“, Cerebrum. 2014 Mar-Apr; 2014:
4. PMCID: PMC4087187.

Niedergethmann M., Post S., ,, Differentialdiagnose des Oberbauchschmerzes“, Dt. Arz-
teblatt, Jg. 103, 2006, S. 862-871.

Nietzsche, Friedrich, ,, Der Antichrist, Ecce Homo, Dionysos-Dithyramben“, Goldmann
Verlag, Neuauflage 11/99, ISBN: 3-442-07511-4.

Nietzsche, Friedrich, ,, Gétzenddmmerung oder Wie man mit dem Hammer philoso-
phiert”, Goldmann Verlag, Neuauflage 11/99, ISBN 3-442-07650-3.

Niravath P., ,,Aromatase inhibitor-induced arthralgia: a review*”, Ann Ocol (2013) 24
(6): 1443-1449. Doi: 10.1093/annonc/mdt037, forst published online: March 6,2013.

Oppenheim, Meret, ,, Meret Oppenheim Retrospektive, herausgegeben von H. Eipeldau-
er, I. Brugger und G. Sievernich, Hatje Cantz Verlag, 2013.

Popper, Karl, ,, The Open Society and Its Enemies”, Routledge, One-volume hardback
edition published 2002, ISBN: 978-0-415-61021-6 (pbk).

Psychrembel, “Klinisches Worterbuch 20147, 265. Auflage, De Gruyter Verlag, Ber-
lin/Boston.

Quack, Anton, ,,Heiler, Hexer und Schamanen, Die Religion der Stammeskulturen*,
Primus Verlag, Darmstadt 2004, ISBN 3-89678-498-6.

Radhakrishnan, Sarvepalli, “Wissenschaft und Weisheit”, 1. Aufl., 1961, Nymphenburger
Verlagshandlung GmbH, Miinchen.

Rajala AZ, Reininger KR, Lancaster KM, Populin LC, ,, Rhesus Monkeys (Macaca mulat-
ta) Do Recognize Themselves in the Mirror: Implications For the Evolution of Self-
Recognition”, September 2010, Volume 5, Issue 9; PLoS ONE 5(9): e12865.
Doi:10.1371/journal.pone.0012865

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

420 Literaturverzeichnis

Reckwitz Andreas, ,, Unscharfe Grenzen, Perspektiven der Kultursoziologie®, 2008,
transcript Verlag Bielefeld, 2. Aufl. 2010, ISBN 978-3-89942-917-6.

Reinelt, Kurt Joachim, ,, Das Vivekadarpana — Textanalyse und Erlduterungen zur Philo-
sophie und praktischen Erlosungslehre der Nathayogis in Maharastra®, Inaugural-
dissertation, Universitidt Heidelberg, 2000.

Rensing L., Koch M., Rippe B., Rippe V., ,, Mensch im Stress — Psyche, Korper, Molekii-
le — Springer Spektrum, Springer Verlag Berlin/Heidelberg 2013, DOI
10.1007/978-3-642-35708-4.

Riemann, Fritz, ,, Grundformen der Angst”, 34. Auflage, Reinhardt Verlag, Miin-
chen/Basel 2002, ISBN: 3-497-00749-8.

Robb SW, Benson K., Middleton L., Meyers C., Hébert JR, “Mindfulness-based stress
reduction teachers, practice characteristics, cancer incidence, and health: a na-
tionwide ecological description”, BMC Complementary and Alternative Medicine
(2015) 15:24, DOI: 10.1186/s12906-015-0545-3.

Ropohl Giinter, ,, A/lgemeine Systemtheorie — Einfiihrung in transdisziplindres Denken“,
edition sigma Berlin 2012, ISBN 978-3-8360-3886-6.

Rousseau, Jean-Jacques, ,, Emile oder Uber die Erziehung*, Reclam, Nr. 901, ISBN-13:
978-3-15-000901-7, ISBN-10: 3-15-000901-4.

Russell, Bertrand, ,, Probleme der Philosophie “, edition suhrkamp, Nr. 207, 1. Aufl. 1967.

Saggar M., Zanesco AP, King BG, Bridwell DA, MacLean KA, Aichele SR, Jacobs TL,
Wallace BA, Saron CD, Miikkulainen R., “Mean-field thalamocortical modeling of
longitudinal EEG acquired during intensive meditation training.” Neuroimage
2015. Apr 8. ppi: S1053-81 19(15)00269-4. Doi: 10. 1016/j.neuroimage.2015.03.-
073.

Salguero, C. Pierce, ,, Traditional Thai medicine: Buddhism, animism, ayurveda“, Home
Press, Prescott, USA, 2007, ISBN-10: 1-890772-67-4.

Schmidt C., Mdéller J., Windeck P., ,, Arbeitsplatz Krankenhaus — Vier Generationen unter
einem Dach“, Deutsches Arzteblatt, Jg. 110, Heft 19, 10. Mai 2013, S. 928-933.
Sartre, Jean-Paul, ,, Das Sein und das Nichts; Versuch einer ontologischen Phinomenolo-

gie“, rororo, 18. Aufl. 2014, Reinbek bei Hamburg, ISBN 978-3-499133169.

Schmidt, Stefan (2012): ,, Achtsamkeit bei Schmerzen“, in: M. Zimmermann, C. Spitz &
S. Schmidt (Hrsg.), ,, Achtsamkeit. Ein Buddhistisches Konzept erobert die Wissen-
schaft — mit einem Beitrag S.H. des Dalai Lama* , (S. 115-134) Bern: Hans Huber.

Schmidt, Stefan, ,, Achtsamkeit, ein Weg aus der Beschleunigung®, pdf-Dokument,
http://www.ortenau-klinikum.de/fileadmin/klinikum_offenburg-
gengenbach/user _upload/images/Spitalverein Offenburg/Achtsamkeit Offen-
burg 2012 12.pdf.

Schmidt, S. and Walach, H. (eds), “Meditation — Neuroscientific Approaches and Philo-
sophical Implications”, Studies in Neuroscience, Consciousness and Spirituality 2,
DOI 10.1007/978-3-319-01634-4_9, Springer 2014.

Schopenhauer, Arthur, “Kleinere Schriften”, in ,,Arthur Schopenhauers Werke in fiinf
Bénden*, herausgegeben von Ludger Liitkehaus, Haffmans Verlag, Ziirich 1999.

Schopenhauer, Arthur, “Die Welt als Wille und Vorstellung I”, in ,,Arthur Schopenhauers
Werke in fiinf Béanden*, Haffmans Verlag Ziirich 1999, ISBN: 3 251 20300 2.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

Literaturverzeichnis 421

Schopenhauer, Arthur, ,, Die Welt als Wille und Vorstellung I, in ,,Arthur Schopenhau-
ers Werke in fiinf Béanden*, Haffmans Verlag Ziirich 1999, ISBN: 3 251 20300 2.

Schubert, Christian (Hrsg.), “Psychoneuroimmunologie und Psychotherapie®, Schattauer,
Stuttgart 2011, ISBN 978-3-7945-2700-7.

Schult, Joachim (Hrsg.), ,, Biosemiotik — praktische Anwendung und Konsequenzen fiir die
Einzelwissenschaften “, Studien zur Theorie der Biologie Band 6, herausgegeben
von Olaf Breidbach und Michael Weingarten, VWB Verlag fiir Wissenschaft und
Bildung, 2004 Berlin, ISBN 3-86135-353-9.

Schultz, Uwe, ,, Immanuel Kant — monographie “, Rowohlt Taschenbuch Verlag, 4, Aufl.
August 2008, Reinbek bei Hamburg, ISBN 978 3 499 50659 8.

Schutte, Nicola S. and Malouff, John M., “A meta-analytic review of the effects of mind-
fulness meditation in telomerase activity”, Psychoneuroendocrinology (2014) 42,
45-48.

Schwarberg, Glinther, “Dein ist mein ganzes Herz”, Die Geschichte von Fritz Lohner-
Beda, der die schonsten Lieder der Welt schrieb und warum Hitler ihn ermorden
lieB, 1. Aufl. 2000 , Steidl-Verlag Gottingen, ISBN: 3-88243-715-4.

Sedlmeier P., Eberth J., Schwarz M., Zimmermann D., Haarig F., Jaeger S., Kunze S.,
“The psychological effects of meditation: a meta-analysis”, Psychol Bull 2012 Nov;
138(6): 1139-71. Doi: 10. 1037/a0028168. Epub 2012 May 14.

Shipton OA, El-Gaby M., Apergis-Schoute J., Deisseroth K., Bannerman DM, Paulsen
0., Kohl MM, ,, Left-right dissociation of hippocampal memory process in mice ",
Proc Natl Acad Sci U SA 2014 Oct 21; 111(42); 15238-43.

Sloterdijk, Peter, ,, Sphdren I, Blasen, Mikrosphdrologie, Band I*, Suhrkamp, Frankfurt,
5. Aufl. 2000.

Stafford L., Thomas N., Foley E., Judd F., Gibson P., Komiti A., Kiropoulos L., “Com-
parison of the acceptability and benefits of two mindfulness-based interventions in
woman with breast or gynecologic cancer: a pilot study”, Support Care Cancer.
2014 Oct 4. PMID: 25281227.

Steinberg, EE, Christoffel DJ, Deisseroth K., Malenka RC, ,, llluminating circuitry rele-
vant to psychiatric disorders with optogenetics “, Curr Opin Neurobiol. 2014 Sept 9;
30C: 9-16. doi: 10. 1016/j.conb.201408.004.

Stier, Fridolin, ,, Vielleicht ist irgendwo Tag®, Aufzeichnungen, Kerle Verlag Freiburg
und Heidelberg, 4. Aufl. 1985.

Streminger Gerhard, ,, Hume “, rororo Bildmonographien, Rowohlt, 4. Aufl. 2011, ISBN
978 3 499 50357 3.

Teresa von Avila, ,, Die Seelenburg“, Anaconda Verlag 2012, K6ln, ISBN 978-3-86647-
841-1.

Teresa von Avila, ,,Ich bin ein Weib — und obendrein kein gutes“, Herder Verlag Frei-
burg, 9. Aufl. 2012.

Terzani, Tiziano, ,, Noch eine Runde auf dem Karussell — Vom Leben und Sterben “, Knaur
Taschenbuch Verlag, Taschenbuchausgabe 2007, Miinchen.

Tietke, Mathias, ,, Yoga in der DDR; gedichtet, geduldet, gefordert”, Ludwig Verlag, Kiel
2014, ISBN: 978-3-86935-217.6.

Tiithonen J., Rautiainen MR, Ollila HM, Repo-Tiihonen E., Virkkunen M., Palotie A.,
Pietildinen P., Kristiansson K., Joukamaa M., Lauerma H., Saarela J., Tyni S., Var-

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

422 Literaturverzeichnis

tiainen H., Paananen J., Goldman D., Paunio T., ,, Genetic background of extreme
violent behavior*, Mol Psychiatry. 2014 Oct 28. doi: 10.1038/mp.2014. 130.

Thompson, Richard F., , Das Gehirn; Von der Nervenzelle zur Verhaltenssteuerung*,
Spektrum Akad. Verlag, 3. Aufl. 2001.

Unschuld, Paul U., , Die Praxis des traditionellen chinesischen Heilsystems *, Dissertati-
on, Miinchner Ostasiatische Studien, herausgegeben von W. Bauer und H. Franke,
Band 8, Steiner Verlag, Wiesbaden 1973.

Unschuld, Paul U., ,, Ware Gesundheit — Das Ende der klassischen Medizin*, 2. Aufl.
2011, C.H. Beck, Miinchen.

Unschuld, Paul U., ,, Was ist Medizin? Westliche und éstliche Wege der Heilkunst“, C.H.
Beck, 2. Aufl. 2012, Miinchen, ISBN: 978-3-406-64268-5.

Unschuld, Paul U., ,, Traditionelle Chinesische Medizin“, C.H. Beck Verlag, Miinchen
2013.

Veehof MM, Trompetter HR, Bohlmeijer ET, Schreurs KM, ,, Acceptance- and mindful-
ness-based interventions for the treatment of chronic pail: a meta-analytic review.
Cogn Behav Ther. 2016 Jan 28: 1-27.

Wagner, Richard, ,, Tagebuchbldtter und Briefe an Mathilde Wesendonk 1853 — 1871,
eingeleitet von Prof. Dr. R. Sternfeld, Deutsche Buchgemeinschaft Berlin.

Walach, Harald, ,, Spiritualitit, Warm wir die Aufkldrung weiterfiihren miissen “, Drachen
Verlag, Klein Jasedow, 2011, ISBN: 978-3927369-56-6.

Ware, Bronnie, ,,5 Dinge, die Sterbende am meisten bereuen“, Goldmann Verlag Miin-
chen, 7. Aufl. 2015.

Watts SJ, McNulty TL, ,, Genes, Parenting, Self-Control, and Criminal Behavior*, Int J
Offender Ther Comp Criminol. 2014 Oct 16. pii: 0306624X14553813.

Weber, Max, “Wirtschaft und Gesellschaft*, Zweitausendeins, Lizenzausgabe von Mel-
zer Verlag GmbH, Neu Isenburg/Frankfurt 2005, ISBN 3-86150-730-7.

Weissenberger C., Jonassen S., Beranek-Chiu J., Neumann M., Miiller D., Bartelt S.,
Schulz S., Méntring JS, Henne K., Gitsch G. and Witucki G., ,, Breast cancer: pati-
ent information needs reflected in Englisch and German web sites”, Br J Cancer
2004 Oct 18; 91(8): 1482-1487.

Wilder, Ronald L., “Hormones, Pregnancy, and Autoimmune Diseases”, Volume 840,
Neuroimmunomodulation: Molecular Aspects, Integrative Systems, and Clinical
Advances (Ddoi/10.1111/nyas.1998.840.issue-1 / issuetoc) pages 45-50, Mai 1998.
Article first publishes online: 7. Feb. 2006. DOI: 10.1111/.1749-6632.1998.tb-
09547 x.

Wiirtzen H., Dalton SO, Elsass P., Sumbundu AD, Steding-Jensen M., Karlsen RV, An-
dersen KK, Flyger HL, Pedersen AE, Johansen C., ,,Mindfulness significantly re-
duces self-reported levels of anxiety and depression: results of a randomised con-
trolled trial among 336 Danish women treated for stage I-11I breast cancer”, Eur J
Cancer 2013 Apr; 49(g): 1365-73. doi: 10.1016/j.ejca.2012.10.030. Epub 2012 Dec
19.

Wiirtzen H., Dalton SO, Christensen J., Andersen KK, Elsass P., Flyger HL, Pedersen
AE, Sumbundu A., Steding-Jensen M., Johansen C., ,, Effect of mindfulness-based
stress reduction on somatic symptoms, distress, mindfulness and spiritual wellbeing

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

Literaturverzeichnis 423

in women with breast cancer: Results of a randomized controlled trial”, Acta Oncol
2015. Mar 9: 1-8.

Wurmser, Léon, ,,Die Maske der Scham, Die Psychoanalyse von Schamaffekten und
Schamkonflikten “, Verlag Dietmar Klotz, Frankfurt, 4. Auflage 2008.

Wydler H., Kolip P., Abel T. (Hrsg.), “Salutogenese und Kohdrenzgefiihl“, Grundlagen,
Empirie und Praxis eines gesundheitswissenschaftlichen Konzepts, 4. Aufl. 2010,
Juventa Verlag Weinheim und Miinchen, ISBN: 978-3-7799-1414-3.

Zainal, NZ, Booth, S. and Huppert FA (2013), ,, The efficacy of mindfulness-based stress
reduction in mental health of breast cancer patients: a meta-analysis” , Psycho-
Oncology, 22: 1457-1465. doi: 10.1002/pon.3171

Zimmer, Heinrich, “Philosophie und Religion Indiens “, Suhrkamp Taschenbuch Wissen-
schaft, 1. Aufl. 1973.

Zimmermann M., Spitz C., Schmidt S. (Hrsg.), ,, Achtsamkeit, ein buddhistisches Konzept
erobert die Wissenschaft*, Verlag Hans Huber, Bern, 1. Aufl. 2012.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

tzter Inhalt.

1P 216.73.216.80, am 24.01.2026, 08:

18. gesch
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

Anhang

Protokoll der MBSR-Trainerin
Katrin Hensel, Dipl. Sozialpddagogin, MBSR Lehrerin

Protokoll zur Studie: Stressbewéltigung und Immunsystem bei Brustkrebspatien-
tinnen unter Aromatasechemmertherapie, MBSR — Achtsamkeitstraining

Vorgesprédche mit den Teilnehmerinnen der Studie Brandenburg Oktober 2014:

Die Gespriche verliefen sehr freundlich und offen. Von einigen Frauen horte
ich, dass sie diesen Kurs als letztes Mittel sehen, um etwas fiir sich und ihre
Gesundheit zu tun. Sie sagten, so konne es nicht weitergehen, es miisse etwas
passieren. Bei fast allen horte ich, wie sehr unangenehm die Nebenwirkungen
der Aromatasehemmer seien, die sich z.B. in starker Unruhe, kdrperlichen Miss-
empfindungen wie Kilte, Taubheit der Finger oder Fiile und Schlafstorungen
dullerten. Viele wiinschen sich eine Reduzierung dieser Symptome und ein Wie-
derherstellen ihres alten Lebens. An dieser Stelle war es wichtig ihnen mitzutei-
len, dass es bei diesem Training nicht darum geht etwas wegzumachen oder
Altes wieder herzustellen, sondern eher darum, einen anderen Umgang mit den
gegenwirtigen Umstédnden zu bekommen.

In den Gesprichen spiirte ich, dass viele von den Frauen mit emotionaler
Schwere und auch Depressionen zu tun haben. Die Krebsdiagnose, die
Behandlung durch Operationen, Bestrahlung und Chemotherapie scheinen
emotional nicht verarbeitet und zeigen nun auch nach mehreren Jahren, wo
anscheinend alles vorbei ist, Auswirkungen dieses traumatischen Erlebens. Viele
von den Frauen fliichten sich ins tdgliche Funktionieren mit den alltdglichen
Strukturen, ohne sich dabei zu spiiren, andere haben den Kontakt mit sich
verloren, vermissen ihre Lebensfreude und sind depressiv gestimmt.

Nach den Gespriachen mit den einzelnen Frauen war ich mir ein paarmal
nicht sicher, ob die Thematik, die Methode des Achtsamkeitstraining und auch
das vorgesehene Curriculum des Trainings diese Frauen wirklich positiv
erreichen kann, bzw. ob ich sie mit meiner Vermittlung erreichen kann.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

426 Anhang

1. Treffen

Bis auf eine Teilnehmerin waren alle da. In der Vorstellungsrunde wurden Zwei-
fel und auch Hoffnung und Motivation, Neues kennenzulernen und zu {iben
geduflert. Einige Frauen kannten sich untereinander oder sind sehr gut befreun-
det. Im groBen Ganzen haben sie sich gut auf den Bodyscan und die Minuten der
Stille eingelassen. Durch die Rosineniibung wurde die Bedeutung von Achtsam-
keit erfahrbar gemacht. Es gab viel Unruhe (durcheinander sprechen) und es
wurde deutlich, wie schwer es fiir die Frauen ist, sich zu konzentrieren.

2. Treffen

Das Thema des zweiten Treffens ist ,,Wie wir die Welt wahrnehmen® und ich
hoffe, dass es verstdndlich wurde, dass wir immer die Moglichkeit haben iiber
unseren erlernten Wahrnehmungshorizont hinauszuschauen, obwohl wir bisher
glaubten, dass es keine anderen Moglichkeiten der Wahrnehmung gibt.

Alle Frauen waren da, gleich im Kontakt miteinander und haben sich iiber
die Erfahrungen mit dem Bodyscan zu Hause ausgetauscht. Sie haben
festgestellt, dass sie mit dem Bodyscan gut einschlafen konnten. Hier war es
wichtig deutlich zu machen, dass mit der Achtsamkeit kein Ziel zu verfolgen ist.
Das war sehr schwer fiir die Teilnehmerinnen zu verstehen, nur mit der
Aufmerksamkeit im Moment anzukommen, ohne etwas zu erreichen oder zu
bewerten. Die Konzentration fallt sehr schwer und ich musste sie 6fters zur Ruhe
einladen und bitten, andere aussprechen zu lassen, bevor sie etwas sagen und
nicht durcheinander zu sprechen. Sie sind sehr bemiiht, alles richtig zu verstehen
und es richtig zu machen. Haben versucht und ausprobiert, eine bequeme und
aufrechte Position fiir die Sitzmeditation fiir sich zu finden.

3. Treffen

Thema dieses Treffens ist ,,Sich im Korper beheimaten®, sich der eigenen Gren-
zen bewusst zu werden und diese auch zu wahren.

Anscheinend iiben die Frauen regelmiBig zu Hause und machen gute
Erfahrungen mit dem Bodyscan, so dass sie sich entspannen, ein angenehmes
Korpergefiihl haben und somit ihren Korper auch gut annehmen kénnen. Ein
angenehmer Zustand, der sich einstellt, allein durch die Aufmerksamkeit. Es
wird auch deutlich, dass es noch viel Anstrengung gibt, etwas erreichen zu
wollen. Hier konnten wir ansetzen und auch die Hindernisse und Widerstinde

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

Anhang 427

benennen, die auftauchen, wenn wir uns auf den Weg machen, im gegenwértigen
Augenblick anzukommen. An dieser Stelle wurde deutlich, dass die kdrperlichen
Einschrinkungen der Frauen verbunden sind mit deutlich abwertenden
Gedanken iiber sich selbst und dadurch der Druck auf sich noch groBer wird.
Hier ist es wichtig, die Freundlichkeit mit sich selbst zu {iben und den Korper
und die Empfindungen so anzunehmen, wie sie sind. Anerkennen, dass es auch
unangenechme Momente im Leben gibt und dass es nicht darum geht
wegzulaufen, sondern sie iiberhaupt erst einmal zu erkennen und mit Neugier
und Interesse dabeizubleiben. Also auch die Heilsamkeit von Neugier, Offenheit
und Interesse zu erfahren.

4. Treffen

Drei Frauen waren nicht da. Thema war “Stress und wie wir ihn beobachten
konnen“. Die Frauen sind nach wie vor offen und motiviert. Sie sind weiterhin
bemiiht mit der Praxis etwas zu erreichen, was natiirlich verstindlich ist, jedoch
der Achtsamkeit im Wege steht. Sie nennen die Atemmeditation weiterhin
Atemtechnik oder Ubung und der Bodyscan soll weiterhin ihre Schlafstorungen
lindern. Die Zeit mit 2,5 Stunden ist wirklich kurz, um ihnen den Zusammen-
hang von physiologischen Prozessen in Stressmomenten und deren Wirkung auf
den Korper erfahrungsorientiert verstandlich zu machen und schwer fiir sie zu
verstehen. Es wurde herausgestellt, dass Stress nicht gleich Stress ist, dass er
sehr individuell ist und wir mit dem Auseinanderhalten von Stressausloser und
Stressreaktion uns selbst besser kennenlernen und lernen, einen kurzen Moment
innezuhalten. Sie setzen sich sehr unter Druck und stellen fest, dass sie bestimm-
te Verhaltensmuster gar nicht so schnell verdndern kdnnen. Merken aber, dass
sie diese festgefahrenen Verhaltensmuster unter Stress (Kampf-, Flucht- oder
Erstarren-Verteidigungsmodus) setzen. Es braucht Geduld, durch die Praxis dann
auch zu erfahren, dass sich eingefahrene Verhaltensmuster verandern lassen.
Die Sprache der Theorie war schwer zu verstehen fiir die Teilnehmerinnen.

5. Treffen

Thema ,,Stressverschiarfende Gedanken®.
Die Frauen sind in der Abkommensrunde ruhig und gut bei sich angekommen,
sie konnten gut beschreiben wie es ihnen geht und mit ihren Befindlichkeiten
sein.

Gehmeditation gemacht, dann iiber die iiblichen Denkfallen, Denkmuster

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

428 Anhang

und Bewertungen gesprochen. Sie verteidigen ihre bisherigen Strategien zu
denken und zu handeln, haben Beispiele gebracht und es geht immer wieder
darum, Losungen zu finden, Entspannung zu erreichen. Es féllt ihnen schwer zu
erkennen, dass es nicht darum geht die eigenen Gedanken zu bewerten, sondern
sie als Bewertungen oder Gedanken zu erkennen. Mir persdnlich wurde so
deutlich, wie viele gefangen in ihren Gedanken sind und ich hatte so dieses Bild
von geistigen Verkrustungen, bei denen es schwer ist durchzudringen. Das ist
vielleicht gemein, aber es fiihlte sich so an. Es zeigte sich mir und auch ihnen,
dass es viel Geduld und Zeit braucht, diese Denkmuster als Denkmuster zu
erkennen und zu verstehen, dass es auch moglich ist, Freirdume fiir Neues zu
schaffen.

Aufweichen statt im Kampfmodus oder Fluchtmodus zu verharren. Bei
einer derartigen Diagnose wie Krebs stellen Gedanken und geistige
Verteidigungsmuster viel Halt und Sicherheit dar, um das Ohnmachtsgefiihl
nicht spiiren zu miissen, was sehr verstandlich ist. Es kam auch die Frage: ,,Was
habe ich getan, dass ich, gerade ich, Krebs bekomme, was habe ich falsch
gemacht. Auch Schuld ist leichter zu ertragen, als das Gefiihl der Ohnmacht,
nichts tun zu koénnen.

Viel Unruhe bei der langen Sitzmeditation (30 Minuten). An der Stelle habe
ich mich gefragt, ob es bei diesen Frauen jetzt der richtige Zeitpunkt ist, so eine
lange Sitzmeditation zu machen, wie es jedoch in dem Curriculum vorgesehen
ist. Danach wurde gesagt, wie schwer es ist, die Gedanken zu beobachten, sich
davon zu 16sen und sie als Gedanken zu erkennen. Der Gedanke, die Gedanken
beobachten zu konnen, scheint vollig abwegig. Auch das stetige Zuriickkehren
zum Atem, um im jeweiligen Moment anzukommen, ist so schwer zu verstehen.
Sie glauben sie miissten etwas erreichen, etwas leisten, dabei geht es nicht darum
ein Ziel zu erreichen.

Jetzt heifdt es weiter zu beobachten, wie die Erfahrungen zu Hause sind und
wie es sich weiter entwickelt. All das gehort zum Prozess der Erfahrungpraxis
der Achtsamkeit.

Das 5.Treffen ist auch der Punkt der Halbzeit. Die Frage ist, wie kann es
weitergehen, wie konnen sie sich unterstiitzen, um weiter zu praktizieren?
Schwere Frage, bei der nur ausgewichen wurde, anscheinend hat es fiir heute
gereicht. Am Ende sind sie aufgestanden und wir haben kein gemeinsames Ende
hingekriegt, sie haben mich regelrecht sitzen lassen, viel Unruhe und Flucht...
Gefiihle machen Angst.

Ich habe das Gefiihl, wir brauchen viel mehr Zeit als nur 8§ Wochen. Es geht
nicht nur um das Verstehen, sondern auch um die Erfahrung mit den Ubungen.
Ein schweres Treffen fiir mich als Anleiterin, hab die ganze Schwere
mitgenommen. ..

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

Anhang 429

6. Treffen

Thema ,,Umgang mit schwierigen Gefiihlen*.

Heute wurde deutlich, wie schwer es ist, die Sprache der Achtsamkeit zu verste-
hen und zu verstehen, was eigentlich gemeint ist. Immer wieder kreisen die Ge-
danken darum, dass man etwas erreichen will, etwas bewirken will, etwas leisten
muss. Einige der Frauen kdnnen es ganz schwer akzeptieren, dass es darum geht,
nur den Moment so anzunehmen wie er ist. Sie sehen den Sinn dahinter nicht,
haben Zweifel an der Methode, bemerken das Gedankenkarussell und wie unru-
hig ihr Geist ist. Wie kann ich ihnen noch vermitteln, worum es geht? Eine Frau
brachte es so zum Ausdruck, dass sie meinte, dadurch, dass jedes Treffen ein
neues Thema hat und sie die gemeinsame Praxis als viele verschiedene Meditati-
onen empfindet, scheint es ihr zu viel und sie brduchte mehr Zeit und die Kon-
zentration auf nur eine Ubung. Obwohl es im Grunde jedoch so ist, dass die
Meditationen aufeinander aufbauen und jeweils nur ausgeweitet werden, im 5.
und 6. Treffen auf die Gedanken und Gefiihle, neben dem Bodyscan und den
achtsamen Bewegungen aus dem Yoga.

Das ist viel und erfordert auch Mut hinzuschauen und zu spiiren. Nach wie
vor ist da Leistungsdruck und es tut mir leid, dass ich ihnen diesen Anspruch
anscheinend nicht nehmen kann.

Leider ist die Erkenntnis, dass Gedanken auch nur Gedanken sind und man
auch Gefiihle beobachten kann und dadurch einen (Handlungs-)Freiraum fiir sich
schaffen kann, auch bedrohlich und macht viel Angst, es weicht ab von der
gewohnten Denkweise.

Zum Ende hin war das Treffen sehr ruhig und die Frauen nachdenklich.
Vorgefasste Meinungen und Strategien sind deutlich sichtbar, Verhaltensmuster
sind starr und wollen nicht aufgegeben werden.

Ich hétte gerne mehr Zeit mit den Frauen, mdchte ihnen mehr Raum geben,
um sich mit der Achtsamkeitspraxis zu finden.

7. Treffen

Am Anfang haben wir eine halbe Stunde eine lange Sitzmeditation gemacht, es
war sehr ruhig im Raum und ich hatte den Eindruck, dass sie gut in die Meditati-
on hineingekommen sind und auch das gemeinsame Meditieren erfahren konn-
ten.

Auch mit Nachfragen erzédhlen sie sehr wenig von ihren Erfahrungen mit
den Ubungen zu Hause, vielleicht wissen sie nicht, wie sie es in Worte fassen
konnen.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

430 Anhang

Wie kann man Achtsamkeit in die Kommunikation und in die Bezichungen
bringen, dazu habe ich die Formel : ,,Was passiert gerade?”, ,, Wie fiihle ich
mich?“, ,Was wiinsche ich mir?* an die Tafel geschrieben und die besprochen.
Ich habe dann das Programm fiir dieses Treffen “Achtsame Kommunikation
umgestellt und habe Raum fiir die Erfahrungen mit dem Krebs und damit
verbundenen Verdnderungen in ihrem Leben gegeben. So nahmen sich einige
diesen Raum und erzdhlten, wie es ihnen in der Kommunikation mit ihrem
Partner geht. Oftmals erleben sie diese Kommunikation als sehr schwierig und
ohne Kommunikation, andere haben beschrieben, dass sie heute ein anderes
Leben fiihren und gliicklich sind, so wie es ist, manche haben gesagt, dass sie auf
dem Weg sind. Auffillig war, wie achtsam diese Kommunikation in der Gruppe
war, es wurde zugehdrt und nicht durcheinander gesprochen. Es war ein guter
Zeitpunkt fiir eine Erfahrung der achtsamen Kommunikation und ich habe sie
eingeladen bei sich selbst anzufangen, sich zuzuhoéren, und dann auch die
achtsame Kommunikation in die Partnerschaft mit hineinzubringen, auch wenn
es erstmal schwierig erscheint. Denn auch die Befiirchtung ,,Was werden die
anderen sagen, wenn ich mich verdndere? steht im Raum. Es gab viel Gespriach
miteinander bei diesem Treffen.

Nach wie vor sind die Muster im Denken so deutlich. Sie bedauern ein
wenig, dass sie auch das Handbuch, die Lektiire, wie sie es nennen, nicht
wirklich verstehen und kdnnen nicht verstehen, was es heifit: ,,Wie gehe ich mit
schwierigen Gefiihlen um, was ist ein schwieriges Gefiihl fiir mich*“? Es gibt
groBBe Widerstdnde sich damit auseinanderzusetzen. Sie sagen aber auch, dass sie
Zeit und Konzentration brauchen, um iiberhaupt zu verstehen was da drin steht,
aber dass es dann auch doch im Verstehen ankommt und es moglich macht, sich
darauf einzulassen.

Tag der Achtsamkeit

Der Tag war auf drei Stunden begrenzt, statt 6 Stunden. Die Frauen haben sich
relativ gut auf die Stille eingelassen, ab und zu gab es richtige Ausbriiche um
reden zu konnen ;-), zwischendurch wurde plétzlich Cappuccino im Becher ver-
teilt, weil, wie sich spéter herausstellte, das auch zu Hause mit dem Partner ein
Ritual zu dieser Uhrzeit ist. Das Feedback am Ende war, dass die Ubungszeit
ruhig gemacht hat, aber wie schwer es auch ist, die Ruhe aufrechtzuerhalten. Die
Unerschiitterlichkeit und Schonheit des Berges in der Bergmediation ist sehr gut
angekommen und hat viele der Frauen beriihrt.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

Anhang 431

8. Treffen

Es wurden Kekse mitgebracht und die Stimmung in der vollzéhligen Gruppe war
sehr liebevoll und heiter. In der AbschluBBrunde wurde die Atemiibung als sehr
hilfreich im Alltag beschrieben. Auch wurde die Erkenntnis mitgeteilt, dass es
nicht immer nur um andere gehen muss, sondern dass die Frau auf diesem Weg
zu sich gefunden hat, sie jetzt auch mehr an sich denken kann und sie Veridnde-
rung in sich bemerkt. Andere haben erzihlt, dass sie sich in ihrem Verhalten
verandert haben, sie sind innerlich ruhiger geworden, erlauben sich an sich zu
denken, merken auch, dass negative Gedanken nicht gut tun und zu nichts Gutem
fithren, sie merken wie die Achtsamkeit auch in die Kommunikation eingebracht
werden kann und es leichter féllt, den anderen so zu lassen wie er ist.

Also fiir mich kam einiges an positiven Merkmalen zusammen, die jetzt am
Ende des Kurses spiirbar und sichtbar werden. Das freut mich!!

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

432

Anhang

EORTC-Fragebdgen: Copyright © EORTC, Briissel

N
S
E O RTC Q L Q'C30 (version 3.0)

Wir sind an einigen Angaben interessiert, die Sie und Ihre Gesundheit betreffen. Bitte beantworten Sie die folgenden
Fragen selbst, indem Sie die Zahl ankreuzen, die am besten auf Sie zutrifft. Es gibt keine ,,richtigen” oder ,,falschen™
Antworten. Thre Angaben werden streng vertraulich behandelt.

GERMAN

Bitte tragen Sie Thre Initialen ein: L1111
Ihr Geburtstag (Tag, Monat, Jahr): | | | |
Das heutige Datum (Tag, Monat, Jahr): 311 | | |
Uberhaupt
nicht Wenig Mé&sig Sehr

1. Bereitet es Ihnen Schwierigkeiten sich korperlich anzustrengen

(z.B. eine schwere Einkaufstasche oder einen Koffer zu tragen)? 1 2 3 4
2. Bereitet es Thnen Schwierigkeiten, einen lingeren

Spaziergang zu machen? 1 2 3 4
3. Bereitet es Thnen Schwierigkeiten, eine kurze

Strecke aufer Haus zu gehen? 1 2 3 4
4. Miissen Sie tagsiiber im Bett liegen oder in einem Sessel sitzen? 1 2 3 4
5. Brauchen Sie Hilfe beim Essen, Anziehen, Waschen

oder Benutzen der Toilette? 1 2 3 4
Wahrend der letzten Woche: Uberhaupt

Waren Sie bei Threr Arbeit oder bei anderen

untersagt,

nicht  Wenig Masig Sehr

tagtiglichen Beschiftigungen eingeschrinkt? 1 2 3 4

Waren Sie bei Ihren Hobbys oder anderen

Freizeitbeschéftigungen eingeschrankt? 1 2 3 4

Waren Sie kurzatmig? 1 2 3 4

Hatten Sie Schmerzen? 1 2 3 4
. Mussten Sie sich ausruhen? 1 2 3 4
. Hatten Sie Schlafstorungen? 1 2 3 4
. Fiihlten Sie sich schwach? 1 2 3 4
. Hatten Sie Appetitmangel? 1 2 3 4
. War Ihnen iibel? 1 2 3 4
. Haben Sie erbrochen? 1 2 3 4

Bitte wenden
IP 216.73.216.80, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.

mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828866645

Anhang 433

GERMAN

Waéhrend der letzten Woche: Uberhaupt

nicht Wenig Masig Sehr
16. Hatten Sie Verstopfung? 1 2 3 4
17. Hatten Sie Durchfall? 1 2 3 4
18. Waren Sie miide? 1 2 3 4

19. Fiihlten Sie sich durch Schmerzen in Threm

alltéiglichen Leben beeintrachtigt? 1 2 3 4
20. Hatten Sie Schwierigkeiten sich auf etwas zu konzentrieren,

z.B. auf das Zeitunglesen oder das Fernsehen? 1 2 3 4
21. Fiihlten Sie sich angespannt? 1 2 3 4
22. Haben Sie sich Sorgen gemacht? 1 2 3 4
23. Waren Sie reizbar? 1 2 3 4
24. Fihlten Sie sich niedergeschlagen? 1 2 3 4
25. Hatten Sie Schwierigkeiten, sich an Dinge zu erinnern? 1 2 3 4

26. Hat Ihr korperlicher Zustand oder Ihre medizinische
Behandlung IThr Familienleben beeintréchtigt? 1 2 3 4

27. Hat Ihr korperlicher Zustand oder Thre medizinische
Behandlung Thr Zusammensein oder Thre gemeinsamen

Unternehmungen mit anderen Menschen beeintréchtigt? 1 2 3 4

28. Hat Ihr korperlicher Zustand oder Thre medizinische Behandlung
fiir Sie finanzielle Schwierigkeiten mit sich gebracht? 1 2 3 4

Bitte kreuzen Sie bei den folgenden Fragen die Zahl zwischen 1 und 7 an, die am
besten auf Sie zutrifft

29. Wie wiirden Sie insgesamt Ihren Gesundheitszustand wihrend der letzten Woche einschétzen?
1 2 3 4 5 6 7

sehr schlecht ausgezeichnet
30. Wie wiirden Sie insgesamt Ihre Lebensqualitit wihrend der letzten Woche einschétzen?
1 2 3 4 5 6 7

sehr schlecht ausgezeichnet

© Copyright 1995 EORTC Study Group on Quality of Life. Alle Rechte vorbehalten. Version 3.0

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828866645

434

Anhang

4

EORTC QLQ - BR23

GERMAN

Patienten berichten manchmal die nachfolgend beschriebenen Symptome oder Probleme. Bitte
beschreiben Sie, wie stark Sie diese Symptome oder Probleme wihrend der letzten Woche
empfunden haben.

Wiihrend der letzten Woche:

31.

32.

33.

34.

35.

36.

37.

38.

39.

40.

41.
42.

43.

Uberhaupt
nicht Wenig  Missig Sehr

Hatten Sie einen trockenen Mund? 1 2 3 4
War Ihr Geschmacksempfinden beim Essen oder Trinken verédndert? 1 2 3 4
Schmerzten Ihre Augen, waren diese gereizt oder trinten sie? 1 2 3 4
Haben Sie Haarausfall? 1 2 3 4
Nur bei Haarausfall ausfiillen:

Hat Sie der Haarausfall belastet? 1 2 3 4
Fiihlten Sie sich krank oder unwohl? 1 2 3 4
Hatten Sie Hitzewallungen? 1 2 3 4
Hatten Sie Kopfschmerzen? 1 2 3 4
Fiihlten Sie sich wegen Ihrer Erkrankung oder

Behandlung korperlich weniger anziehend? 1 2 3 4
Fiihlten Sie sich wegen Ihrer Erkrankung oder

Behandlung weniger weiblich? 1 2 3 4
Fanden Sie es schwierig, sich nackt anzusehen? 1 2 3 4
Waren Sie mit Threm Korper unzufrieden? 1 2 3 4
Waren Sie wegen Ihres zukiinftigen

Gesundheitszustandes besorgt? 1 2 3 4

Wiihrend der letzten vier Wochen:

44.

45.

46.

Uberhaupt
nicht Wenig  Missig Sehr

Wie sehr waren Sie an Sex interessiert? 1 2 3 4
Wie sehr waren Sie sexuell aktiv?
(mit oder ohne Geschlechtsverkehr)? 1 2 3 4
Nur ausfiillen, wenn Sie sexuell aktiv waren:
Wie weit hatten Sie Freude an Sex? 1 2 3 4
Bitte wenden
IP 216.73.216.80, am 24.01.2026, 08:27:18. geschitzter Inhalt.

untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828866645

Anhang 435

GERMAN

Wiihrend der letzten Woche: Uberhaupt
nicht Wenig  Missig Sehr
47. Hatten Sie Schmerzen in Arm oder Schulter? 1 2 3 4
48. War Ihr Arm oder Ihre Hand geschwollen? 1 2 3 4
49. War das Heben oder Seitwirtsbewegen des Arms erschwert? 1 2 3 4
50. Hatten Sie im Bereich der betroffenen Brust Schmerzen? 1 2 3 4
51.  War der Bereich Ihrer betroffenen Brust angeschwollen? 1 2 3 4
52. War der Bereich der betroffenen Brust tiberempfindlich? 1 2 3 4
53. Hatten Sie Hautprobleme im Bereich der betroffenen
Brust (z.B. juckende, trockene oder schuppende Haut)? 1 2 3 4
P 21673.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. geschltzter Inhalt.

untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828866645

	Cover
	Inhaltsverzeichnis
	Einführung
	Bewusstsein
	Gesundheit
	Bewusstseinskultur
	Glaube
	Spiritualität
	Von der Befreiung des Geistes in der Aufklärung zum biochemischen Diktat
	Wissenschaftliche Neubewertung von Spiritualität
	Pharmakologisches Targeting oder neue Bewusstseinsethik?
	Selbstbestimmung
	Bedeutung von Philosophie und Selbstreflexion
	Grenzerfahrungen
	Betrachtung der Gedanken
	Betrachtung der Gefühle
	Dualismus
	Einführende Erläuterung zum gewählten Ansatz der Untersuchung

	1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung
	1.1. David Hume
	1.1.1. Biografischer und zeitgeschichtlicher Hintergrund
	1.1.2. David Hume: „Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand“ (1748)
	Spiritualität bei David Hume
	Streitfragen infolge der Natur der Sprache und der menschlichen Vorstellungen
	Affekte und Gefühle


	1.2. Immanuel Kant
	1.2.1. Biografischer und zeitgeschichtlicher Hintergrund
	Was für ein Mensch ist Immanuel Kant?
	Biografischer Hintergrund
	Bedeutung der Sprache
	Kants Entdeckungen
	Zeitgeschichtlicher Hintergrund

	1.2.2. Immanuel Kant: „Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird auftreten können“ (1783)
	Erkenntnisse aus den Kantischen Untersuchungen zur reinen Vernunft


	1.3. Blick auf die Aufklärung aus anderen Perspektiven
	1.3.1. Literarische Perspektive: Heinrich von Kleist, Georg Büchner und Fjodor Dostojewski
	1.3.2. Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Phänomenologie des Geistes (1807)
	1.3.3. Ludwig Feuerbach: Das Wesen des Christentums (1841)
	1.3.4. Ludwig Büchner: Kraft und Stoff (1855)
	1.3.5. Friedrich Nietzsche: Der Antichrist (1895)
	1.3.6. Max Weber: Entzauberung (1917)
	1.3.7. Max Horkheimer und Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklärung (1944)
	Kulturbegriff bei Horkheimer und Adorno

	1.3.8. Andreas Reckwitz: Der bedeutungsorientierte Kulturbegriff

	1.4. Abendländische Philosophie der Aufklärung und Bewusstseinskultur im 21. Jahrhundert
	1.4.1. Praktische Überlegungen zur Bewusstseinskultur und Spiritualität
	1.4.2. Spirituelle Auswege vor dem Hintergrund der Philosophie der Aufklärung
	Philosophische Vorstellungen von Spiritualität

	1.4.3. Ausblick


	2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus
	Einführung in das 2. Kapitel
	2.1. Arthur Schopenhauer und die Welt als Wille und Vorstellung (1818)
	2.1.1. Gebundenheit des menschlichen Bewusstseins
	Exkurs: Rückgriff auf Immanuel Kant
	Schlussfolgerungen

	2.1.2. Neue innere und äußere Vorstellungsräume durch Erkenntnis der Idee
	2.1.3. Askese (griech. Áskēsis, „Übung“)
	Vorgriff: Buddhistische Vipassanā-Meditation

	2.1.4. Handeln aus Mitleid
	Exkurs: Schopenhauers Kritik am kategorischen Imperativ

	2.1.5. Kunst
	Hinführung
	Joseph Beuys
	Antony Gormley

	2.1.6. Schlussfolgerungen

	2.2. Bewusstseinskultur und psychoanalytische Theorie
	Hinführung
	2.2.1. Einleitung
	2.2.2. Die psychoanalytische Perspektive
	Entdeckung des Unbewussten
	Ich als Reiter mit geborgten Kräften
	Selbst
	Unbewusstes und Verdrängtes
	Kultur und Kreativität
	Erkenntnis der Idee
	Schuld und Scham
	Schlaf
	Arbeits-, Genuss- und Liebesfähigkeit
	Gottesbild und Spiritualität
	Sprache
	Versöhnung mit lebensgeschichtlichen Widersprüchen
	Schlussfolgerungen


	2.3. Kritik und andere Zugangswege zum menschlichen Bewusstsein
	2.3.1. Einleitung
	2.3.2. Wilhelm Dilthey (1833 – 1911)
	2.3.3. Karl Jaspers (1883 – 1969)
	2.3.4. Pierre Janet (1859 – 1947)
	Wissenschaftliche Vorgehensweise
	Überlegungen zu psychodynamischen Prozessen
	Glauben als lebensnotwendige Anpassung

	Hinführung

	2.4. Bewusstseinskultur und Buddhismus
	Hinführung
	2.4.1. Methodisches Vorgehen und einführende Erläuterungen zur Fragestellung
	2.4.2. Philosophie als Lebensform
	2.4.3. Die Upanischaden (7. Jahhundert v. Chr. – 2. Jahrhundert v. Chr.)
	Bewusstseinszustände (Mandukya-Upanischad)

	2.4.4. Reden des Buddha: Auszüge aus dem Pâli-Kanon (1. Jh. v. Chr.)
	Dharma-Begriff im Buddhismus
	Rolle der Meditation
	Achtsamkeitsgebot
	Nirvāna und Negation

	2.4.5. Nagarjuna (2. Jahrhundert n. Chr. ) und Mahāyāna-Buddhismus
	Herkunft und historische Bedeutung Nagarjunas
	Die Metaphysik Nagarjunas
	Die große Leere

	2.4.6. Zen-Buddhismus (ab 5. Jahrhundert n. Chr.) und Dôgen (13. Jh.)
	Pfadloser Weg
	Metapher über den Tod im Zen-Buddhismus

	2.4.7. Yoga (ab 4. Jh. v. Chr. )
	2.4.8. Das Verhältnis von Buddhismus zum säkularen Achtsamkeitstraining

	2.5. Schlussfolgerungen für eine moderne Medizin mit spirituellem Bezug

	3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt
	Hinführung
	3.1. Das salutogenetische Modell
	Kohärenzgefühl und Resilienz
	SOC („Sense of coherence“)-Skala
	Abgrenzung Salutogenese-Konzept und Achtsamkeitstraining
	Spiritualität
	Zielsetzung

	3.2. Bewusstseinskultur im verhaltensmedizinischen Kontext
	Behaviorismus und Lerntheorie
	Humanistische Psychologie und Existentialismus
	Metaphysik am Krankenbett?
	Achtsamkeitsbasierte Stressreduktion als verhaltenstherapeutischer Ansatz
	Akzeptanz- und Commitment-Therapie
	Grenzen psychophysiologischer Erfassbarkeit

	3.3. Grundprinzipien des Achtsamkeitstrainings und Stand der Wissenschaft
	Abgrenzung buddhistische Achtsamkeit und säkulare Achtsamkeit
	Vorgriff auf wesentliche Aspekte der eigenen empirischen Untersuchung
	Hinführung in das MBSR-Curriculum
	Body-Scan
	Schmerz
	Exkurs: Stressreaktion und Stressbegriff von Hans Selye
	Adaptation
	Aufbrechen von typischen Denk-und Verhaltensmustern
	Individuelles versus soziales Prinzip
	Säkulare Achtsamkeit (MBSR): Stand der Wissenschaft
	Schlussfolgerungen für die Konzeption einer eigenen Studie

	3.4. Prospektive Studie zur spirituellen Praxis bei Brustkrebspatientinnen
	3.4.1. Einleitung
	Einführende Erläuterungen zu den Hormonen Cortisol und Prolaktin
	Cortisol und Gedächtnis
	Zentrale Steuerung: CRH-System
	Prolaktin und Resilienz
	Situation von Frauen mit Brustkrebs unter einer antihormonellen Therapie
	Ansatzpunkte für die Konzeption der klinischen Studie
	Schwierigkeit ganzheitliche und spirituelle Aspekte in messbare Größen zu übersetzen

	3.4.2. Fragestellung und Zielsetzung
	3.4.3. Methodik
	Studienmerkmale: Randomisierte Kontrollstudie (RCT)
	Einschlusskriterien:
	Ausschlusskriterien:
	Rekrutierung:
	Procedere des Studieneinschlusses:
	Ethikvotum vom 11.3.2014:
	Zielkriterien
	Primärer Endpunkt:
	Messzeitpunkte der physiologischen Parameter (primärer Endpunkt):
	Physiologische Parameter: Laborwerte (nur Messzeitpunkte t1 und t2)
	Normwerte und Einheiten der physiologischen Parameter:
	Sekundärer Endpunkt:
	Fragebögen (Messzeitpunkte t1, t2 und t3) zum sekundären Endpunkt:
	Reliabilität und Validität:
	EORTC-Fragebogen QLQ-C30 (Version 3.0): Fragen 1 – 30
	EORTC-Fragebogen BR23 (Version 1.0): Fragen 31 – 53
	MBSR-Training:
	Kontrollintervention: moderates Bewegungstraining:
	Datenauswertung und Statistik
	Biometrie
	Randomisierung und Verblindung:
	Gruppen:
	Studienablauf aus Sicht der Teilnehmerinnen


	3.5. Ergebnisse der experimentellen Studie: Deskriptive Statistik und grafische Darstellung
	Consort Flow Chart

	3.6. Erläuternde Zusammenfassung der Studienergebnisse
	3.7. Reflektivität

	4. Diskussion
	Was hatten frühere klinische Studien versucht über ein MBSR-Training insbesondere bei Krebspatienten herauszufinden und wie waren die Ergebnisse?
	Welche Ergebnisse brachte die eigene Studie?
	Wie lassen sich die verstärkten Brustschmerzen während des Achtsamkeitstrainings erklären?
	Welche methodischen Einschränkungen gab es bei der eigenen Studie?
	Was ist einschränkend bei der Interpretation der eigenen Studie?
	Was sind weiterführende Ideen?
	Was wäre eine potentielle Folgestudie?
	Was ist das Verhältnis von Meditation zu Spiritualität?
	Worauf beruht das Bedürfnis nach Spiritualität und worin liegt der Gewinn?
	Worin besteht der Gewinn der Meditation?
	Worin unterscheiden sich Meditation und Spiritualität in ihrem Gewinn?
	Diskussion der Studienergebnisse im Kontext anderer MBSR-Studien
	Genaueres Hinschauen im Rahmen eines Achtsamkeitstrainings
	Der „mäeutische Prozess“
	Achtsamkeit und Nationaler Krebsplan
	Grundsätzliche Frage: Was erhält den Menschen gesund?
	Entwurf einer neurobiologischen Selbstregulation: Hinführung
	Was ist Materie?
	Wissenschaftliche Aspekte bei der Beschreibung der Meditation
	Eigener Ansatz zur Bedeutung der Meditation
	Metaphysik am Krankenbett
	Schlussbemerkungen und Ausblick

	Literaturverzeichnis
	Anhang
	Protokoll der MBSR-Trainerin
	EORTC-Fragebögen: Copyright © EORTC, Brüssel


