
https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


WISSENSCHAFTLICHE BEITRÄGE  
AUS DEM TECTUM VERLAG 

Reihe Sozialwissenschaften 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


WISSENSCHAFTLICHE BEITRÄGE  
AUS DEM TECTUM VERLAG 

 
Reihe Sozialwissenschaften 

 
Band 72 

 
 

Johannes Mattes 
  

Bewusstseinskultur und Gesundheit 
Eine prospektive, randomisierte und kontrollierte Studie 
zur spirituellen Praxis von Brustkrebspatientinnen 

 
 
 
 
 

 
 

Tectum Verlag 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


 
 
 
 
 
 
 

Johannes Mattes 
  
Bewusstseinskultur und Gesundheit. Eine prospektive, randomisierte 
und kontrollierte Studie zur spirituellen Praxis von 
Brustkrebspatientinnen 
Wissenschaftliche Beiträge aus dem Tectum Verlag:  
Reihe: Sozialwissenschaften; Bd. 72 

 Tectum Verlag Marburg, 2017 

Zugl. Dissertation an der Kulturwissenschaftlichen Fakultät der Europa-
Universität Viadrina Frankfurt (Oder) 2016, Disputation am 23.11.2016 

Diese Dissertation wurde betreut durch PD Dr. phil Stefan Schmidt. 

ISBN: 978-3-8288-6664-5 
(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Buch unter  
der ISBN 978-3-8288-3907-6 im Tectum Verlag erschienen.) 

Umschlagabbildung: © fotolia.de/Björn Wylezich 

 
Alle Rechte vorbehalten 
 
Besuchen Sie uns im Internet 
www.tectum-verlag.de 
 

 
 
 
 
 

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben  
sind im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


 

Inhaltsverzeichnis 
 
 
 
 
 
 

Einführung ........................................................................... 13 
Bewusstsein .................................................................................... 14 
Gesundheit ...................................................................................... 14 
Bewusstseinskultur ......................................................................... 15 
Glaube ............................................................................................ 16 
Spiritualität ..................................................................................... 17 
Von der Befreiung des Geistes in der Aufklärung zum 
biochemischen Diktat ..................................................................... 18 
Wissenschaftliche Neubewertung von Spiritualität ....................... 21 
Pharmakologisches Targeting oder neue Bewusstseinsethik? ....... 23 
Selbstbestimmung .......................................................................... 25 
Bedeutung von Philosophie und Selbstreflexion ........................... 25 
Grenzerfahrungen ........................................................................... 27 
Betrachtung der Gedanken ............................................................. 28 
Betrachtung der Gefühle ................................................................ 29 
Dualismus ....................................................................................... 31 
Einführende Erläuterung zum gewählten Ansatz der  
Untersuchung ................................................................................. 31 

1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der 
Aufklärung ......................................................................... 33 
1.1. David Hume .............................................................................................. 37 

1.1.1. Biografischer und zeitgeschichtlicher Hintergrund ........................ 37 
1.1.2. David Hume: „Eine Untersuchung über den menschlichen 

Verstand“ (1748) ............................................................................ 44 
Spiritualität bei David Hume .......................................................... 57 
Streitfragen infolge der Natur der Sprache und der  
menschlichen Vorstellungen .......................................................... 60 
Affekte und Gefühle ....................................................................... 62 

1.2. Immanuel Kant ......................................................................................... 65 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


6 Inhaltsverzeichnis 

1.2.1. Biografischer und zeitgeschichtlicher Hintergrund ........................ 71 
Was für ein Mensch ist Immanuel Kant? ....................................... 72 
Biografischer Hintergrund .............................................................. 73 
Bedeutung der Sprache ................................................................... 75 
Kants Entdeckungen ....................................................................... 77 
Zeitgeschichtlicher Hintergrund ..................................................... 78 

1.2.2. Immanuel Kant: „Prolegomena zu einer jeden künftigen 
Metaphysik, die als Wissenschaft wird auftreten können“  
(1783) ............................................................................................. 80 
Erkenntnisse aus den Kantischen Untersuchungen zur reinen 
Vernunft ......................................................................................... 86 

1.3. Blick auf die Aufklärung aus anderen Perspektiven ................................. 89 
1.3.1. Literarische Perspektive: Heinrich von Kleist, Georg Büchner  

und Fjodor Dostojewski ................................................................ 92 
1.3.2. Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Phänomenologie des Geistes 

(1807) .......................................................................................... 101 
1.3.3. Ludwig Feuerbach: Das Wesen des Christentums (1841) ........... 106 
1.3.4. Ludwig Büchner: Kraft und Stoff (1855) ..................................... 111 
1.3.5. Friedrich Nietzsche: Der Antichrist (1895) .................................. 116 
1.3.6. Max Weber: Entzauberung (1917) ............................................... 119 
1.3.7. Max Horkheimer und Theodor W. Adorno: Dialektik der 

Aufklärung (1944) ........................................................................ 124 
Kulturbegriff bei Horkheimer und Adorno .................................. 126 

1.3.8. Andreas Reckwitz: Der bedeutungsorientierte Kulturbegriff ....... 127 

1.4. Abendländische Philosophie der Aufklärung und Bewusstseinskultur  
im 21. Jahrhundert ................................................................................... 130 
1.4.1. Praktische Überlegungen zur Bewusstseinskultur und  

Spiritualität ................................................................................... 131 
1.4.2. Spirituelle Auswege vor dem Hintergrund der Philosophie der 

Aufklärung ................................................................................... 134 
Philosophische Vorstellungen von Spiritualität ........................... 134 

1.4.3. Ausblick ........................................................................................ 137 

2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und  
des Buddhismus ................................................................. 139 

Einführung in das 2. Kapitel ........................................................ 139 

2.1. Arthur Schopenhauer und die Welt als Wille und Vorstellung (1818) ... 141 
2.1.1. Gebundenheit des menschlichen Bewusstseins ............................ 143 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


Inhaltsverzeichnis 7 

Exkurs: Rückgriff auf Immanuel Kant ......................................... 144 
Schlussfolgerungen ...................................................................... 145 

2.1.2. Neue innere und äußere Vorstellungsräume durch Erkenntnis  
der Idee ......................................................................................... 146 

2.1.3. Askese (griech. Áskēsis, „Übung“) .............................................. 148 
Vorgriff: Buddhistische Vipassanā-Meditation ........................... 150 

2.1.4. Handeln aus Mitleid ..................................................................... 152 
Exkurs: Schopenhauers Kritik am kategorischen Imperativ ........ 153 

2.1.5. Kunst ............................................................................................. 158 
Hinführung ................................................................................... 158 
Joseph Beuys ................................................................................ 159 
Antony Gormley ........................................................................... 162 

2.1.6. Schlussfolgerungen ....................................................................... 169 

2.2. Bewusstseinskultur und psychoanalytische Theorie ............................... 170 
Hinführung ................................................................................... 170 

2.2.1. Einleitung ..................................................................................... 171 
2.2.2. Die psychoanalytische Perspektive .............................................. 172 

Entdeckung des Unbewussten ...................................................... 172 
Ich als Reiter mit geborgten Kräften ............................................ 173 
Selbst ............................................................................................ 175 
Unbewusstes und Verdrängtes ..................................................... 179 
Kultur und Kreativität .................................................................. 179 
Erkenntnis der Idee ....................................................................... 181 
Schuld und Scham ........................................................................ 183 
Schlaf ............................................................................................ 184 
Arbeits-, Genuss- und Liebesfähigkeit ......................................... 186 
Gottesbild und Spiritualität .......................................................... 188 
Sprache ......................................................................................... 190 
Versöhnung mit lebensgeschichtlichen Widersprüchen .............. 192 
Schlussfolgerungen ...................................................................... 193 

2.3. Kritik und andere Zugangswege zum menschlichen Bewusstsein ......... 195 
Hinführung ................................................................................... 195 

2.3.1. Einleitung ..................................................................................... 196 
2.3.2. Wilhelm Dilthey (1833 – 1911) ................................................... 197 
2.3.3. Karl Jaspers (1883 – 1969) ........................................................... 200 
2.3.4. Pierre Janet (1859 – 1947) ............................................................ 203 

Wissenschaftliche Vorgehensweise ............................................. 204 
Überlegungen zu psychodynamischen Prozessen ........................ 205 
Glauben als lebensnotwendige Anpassung .................................. 207 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


8 Inhaltsverzeichnis 

2.4. Bewusstseinskultur und Buddhismus ..................................................... 209 
Hinführung ................................................................................... 209 

2.4.1. Methodisches Vorgehen und einführende Erläuterungen zur 
Fragestellung ............................................................................... 210 

2.4.2. Philosophie als Lebensform ......................................................... 212 
2.4.3. Die Upanischaden (7. Jahhundert v. Chr. – 2. Jahrhundert v.  

Chr.) ............................................................................................ 214 
Bewusstseinszustände (Mandukya-Upanischad) ......................... 215 

2.4.4. Reden des Buddha: Auszüge aus dem Pâli-Kanon (1. Jh. v.  
Chr.) ............................................................................................ 219 

Dharma-Begriff im Buddhismus .................................................. 219 
Rolle der Meditation ..................................................................... 221 
Achtsamkeitsgebot ....................................................................... 223 
Nirvāna und Negation .................................................................. 224 

2.4.5. Nagarjuna (2. Jahrhundert n. Chr. ) und  
Mahāyāna-Buddhismus ............................................................... 225 

Herkunft und historische Bedeutung Nagarjunas ......................... 225 
Die Metaphysik Nagarjunas ......................................................... 226 
Die große Leere ............................................................................ 228 

2.4.6. Zen-Buddhismus (ab 5. Jahrhundert n. Chr.) und Dôgen  
(13. Jh.) ........................................................................................ 230 

Pfadloser Weg .............................................................................. 230 
Metapher über den Tod im Zen-Buddhismus .............................. 233 

2.4.7. Yoga (ab 4. Jh. v. Chr. ) ............................................................... 234 
2.4.8. Das Verhältnis von Buddhismus zum säkularen 

Achtsamkeitstraining ................................................................... 239 

2.5. Schlussfolgerungen für eine moderne Medizin mit spirituellem Bezug . 241 

3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt ........... 247 
Hinführung ................................................................................... 247 

3.1. Das salutogenetische Modell .................................................................. 249 
Kohärenzgefühl und Resilienz ..................................................... 250 
SOC („Sense of coherence“)-Skala .............................................. 252 
Abgrenzung Salutogenese-Konzept und Achtsamkeitstraining ... 254 
Spiritualität ................................................................................... 256 
Zielsetzung ................................................................................... 257 

3.2. Bewusstseinskultur im verhaltensmedizinischen Kontext ...................... 259 
Behaviorismus und Lerntheorie ................................................... 260 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


Inhaltsverzeichnis 9 

Humanistische Psychologie und Existentialismus ....................... 261 
Metaphysik am Krankenbett? ....................................................... 262 
Achtsamkeitsbasierte Stressreduktion als  
verhaltenstherapeutischer Ansatz ................................................. 264 
Akzeptanz- und Commitment-Therapie ....................................... 266 
Grenzen psychophysiologischer Erfassbarkeit ............................. 270 

3.3. Grundprinzipien des Achtsamkeitstrainings und Stand der 
Wissenschaft .................................................................................... 271 

Abgrenzung buddhistische Achtsamkeit und säkulare  
Achtsamkeit .................................................................................. 271 
Vorgriff auf wesentliche Aspekte der eigenen empirischen 
Untersuchung ............................................................................... 272 
Hinführung in das MBSR-Curriculum ......................................... 272 
Body-Scan .................................................................................... 274 
Schmerz ........................................................................................ 274 
Exkurs: Stressreaktion und Stressbegriff von Hans Selye ........... 275 
Adaptation .................................................................................... 277 
Aufbrechen von typischen Denk-und Verhaltensmustern ........... 277 
Individuelles versus soziales Prinzip ............................................ 279 
Säkulare Achtsamkeit (MBSR): Stand der Wissenschaft ............ 280 
Schlussfolgerungen für die Konzeption einer eigenen Studie ..... 284 

3.4. Prospektive Studie zur spirituellen Praxis bei Brustkrebspatientinnen .. 285 
3.4.1. Einleitung ..................................................................................... 285 

Einführende Erläuterungen zu den Hormonen Cortisol und  
Prolaktin ....................................................................................... 286 
Cortisol und Gedächtnis ............................................................... 288 
Zentrale Steuerung: CRH-System ................................................ 289 
Prolaktin und Resilienz ................................................................ 290 
Situation von Frauen mit Brustkrebs unter einer antihormonellen 
Therapie ........................................................................................ 292 
Ansatzpunkte für die Konzeption der klinischen Studie .............. 295 
Schwierigkeit ganzheitliche und spirituelle Aspekte in messbare 
Größen zu übersetzen ................................................................... 297 

3.4.2. Fragestellung und Zielsetzung ...................................................... 299 
3.4.3. Methodik ....................................................................................... 300 

Studienmerkmale: Randomisierte Kontrollstudie (RCT) ............. 300 
Einschlusskriterien: ...................................................................... 301 
Ausschlusskriterien: ..................................................................... 301 
Rekrutierung: ................................................................................ 301 
Procedere des Studieneinschlusses: ............................................. 302 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


10 Inhaltsverzeichnis 

Ethikvotum vom 11.3.2014: ......................................................... 302 
Zielkriterien .................................................................................. 302 
Primärer Endpunkt: ...................................................................... 302 
Messzeitpunkte der physiologischen Parameter (primärer  
Endpunkt): .................................................................................... 303 
Physiologische Parameter: Laborwerte (nur Messzeitpunkte t1  
und t2) .......................................................................................... 303 
Normwerte und Einheiten der physiologischen Parameter: ......... 303 
Sekundärer Endpunkt: .................................................................. 303 
Fragebögen (Messzeitpunkte t1, t2 und t3) zum sekundären 
Endpunkt: ..................................................................................... 304 
Reliabilität und Validität: ............................................................. 304 
EORTC-Fragebogen QLQ-C30 (Version 3.0): ..................................  
Fragen 1 – 30 ................................................................................ 305 
EORTC-Fragebogen BR23 (Version 1.0): .........................................   
Fragen 31 – 53 .............................................................................. 305 
MBSR-Training: ........................................................................... 306 
Kontrollintervention: moderates Bewegungstraining: ................. 306 
Datenauswertung und Statistik ..................................................... 307 
Biometrie ...................................................................................... 308 
Randomisierung und Verblindung: .............................................. 308 
Gruppen: ....................................................................................... 309 
Studienablauf aus Sicht der Teilnehmerinnen .............................. 309 

3.5. Ergebnisse der experimentellen Studie: Deskriptive Statistik und  
grafische Darstellung .............................................................................. 312 

Consort Flow Chart ...................................................................... 312 

3.6. Erläuternde Zusammenfassung der Studienergebnisse ........................... 328 

3.7. Reflektivität ............................................................................................ 333 

4. Diskussion ....................................................................... 339 
Was hatten frühere klinische Studien versucht über ein MBSR-
Training insbesondere bei Krebspatienten herauszufinden und  
wie waren die Ergebnisse? ........................................................... 340 
Welche Ergebnisse brachte die eigene Studie? ............................ 341 
Wie lassen sich die verstärkten Brustschmerzen während des 
Achtsamkeitstrainings erklären? .................................................. 341 
Welche methodischen Einschränkungen gab es bei der eigenen 
Studie? .......................................................................................... 345 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


Inhaltsverzeichnis 11 

Was ist einschränkend bei der Interpretation der eigenen  
Studie? .......................................................................................... 347 
Was sind weiterführende Ideen? .................................................. 347 
Was wäre eine potentielle Folgestudie? ....................................... 348 
Was ist das Verhältnis von Meditation zu Spiritualität? .............. 349 
Worauf beruht das Bedürfnis nach Spiritualität und worin liegt  
der Gewinn? ................................................................................. 350 
Worin besteht der Gewinn der Meditation? ................................. 350 
Worin unterscheiden sich Meditation und Spiritualität in ihrem 
Gewinn? ....................................................................................... 350 
Diskussion der Studienergebnisse im Kontext anderer MBSR-
Studien .......................................................................................... 351 
Genaueres Hinschauen im Rahmen eines Achtsamkeitstrainings 355 
Der „mäeutische Prozess“ ............................................................ 356 
Achtsamkeit und Nationaler Krebsplan ....................................... 373 
Grundsätzliche Frage: Was erhält den Menschen gesund? .......... 379 
Entwurf einer neurobiologischen Selbstregulation: Hinführung . 380 
Was ist Materie? ........................................................................... 383 
Wissenschaftliche Aspekte bei der Beschreibung der Meditation
 ...................................................................................................... 384 
Eigener Ansatz zur Bedeutung der Meditation ............................ 395 
Metaphysik am Krankenbett ........................................................ 397 

Schlussbemerkungen und Ausblick ............................................. 405 

Literaturverzeichnis .............................................................. 411 

Anhang .............................................................................. 425 
Protokoll der MBSR-Trainerin ..................................................... 425 
EORTC-Fragebögen: Copyright © EORTC, Brüssel .................. 432 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


 

Einführung 
 
 
 
 
 
 

In dieser Arbeit geht es um die Frage, inwieweit der Mensch als geistbegabtes 
Wesen in der Lage ist, sein Leben so zu gestalten, dass es ihm in all seinen Le-
bensvollzügen wohlergeht und er gesund zu leben vermag! Welche Hilfestellun-
gen bietet ihm dabei die Kultur, die er hervorgebracht hat, in ihren vielfältigen 
Erscheinungsweisen? Welchen Stellenwert haben die Wissenschaften, so die 
Humanmedizin und die Naturwissenschaften? Genau dies ist die Situation zum 
Beispiel von Krebspatienten. Welche Hilfestellung ist von der Medizinwissen-
schaft zu erwarten? Auf welche eigenen Ressourcen vermag ein leidender 
Mensch zurückzugreifen? 

Exemplarisch soll dieser Zusammenhang im dritten Teil dieser Arbeit an 
der spezifischen Fragestellung dargestellt werden, inwieweit eine bewusste 
Selbstreflexion im Rahmen eines Meditationstrainings von 8 Wochen Dauer 
geeignet ist, bei Frauen mit Brustkrebs, die sich einer nebenwirkungsbehafteten, 
langjährigen antihormonellen Therapie unterziehen müssen, lebensverändernd 
und gesundheitsfördernd zu sein. Erreicht werden soll dies durch eine mithilfe 
des Meditationsprozesses angestoßene Veränderung der Betrachtungsperspektive 
in Bezug auf die eigene Gesundheit und die konkreten Lebensumstände. 

Gesundsein und Wohlergehen haben keinen fest umgrenzten Bedeutungs-
gehalt, sondern sind das Ergebnis einer jahrhundertealten Entwicklung von Wis-
senschaft, Philosophie und Kultur. Diese Elemente beeinflussen sich ständig, so 
dass sich der Bedeutungsgehalt von gesund und krank in unterschiedlichen Kon-
texten ändern kann. Heilkundige inkludieren Vorstellungen von gesund und 
krank. Diese unterliegen wissenschaftlicher Überprüfung. Das individuelle Ge-
fühl von Ganzheitlichkeit (Vollständigkeit) kann sich aber nicht nur aus „positi-
ven“ Bildern und Vorstellungen von Gesundheit, Schönheit und Glück materiali-
sieren, sondern eben auch aus „negativen“ Bildern, wie z.B. aus Enttäuschungen, 
Widersprüchen und Krankheiten. Dies setzt einen bewussten Prozess der Selbs-
treflexion und Auseinandersetzung mit den eigenen Bildern von „gesund“ und 
„krank“ sowie „positiv“ und „negativ“ voraus. Hieraus ergibt sich die konkrete 
Fragestellung dieser Arbeit, inwieweit eine bewusste Selbstreflexion über eine 
Änderung des Denkens, Fühlens und Handelns dazu beitragen kann, Ganzheit-
lichkeit jenseits von wissenschaftlichen Konventionen von gesund und krank zu 
erfahren.  

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


14 Einführung 

Zunächst sollen als Grundlage für die weitere Arbeit und die weitere inhalt-
liche Auseinandersetzung fünf wesentliche Begriffe definiert werden. Diese 
Definitionen erheben nicht den Anspruch auf Vollständigkeit, sondern sind als 
Definitionsvorschlag des Autors zu verstehen. Sie sollen einen Hinweis geben, 
auf welcher Grundlage die weitere wissenschaftliche Diskussion in dieser Arbeit 
geführt werden soll: 

 
 

Bewusstsein 
 

Das Bewusstsein soll hier verstanden werden als die erkannte Verschiedenheit 
von Beobachtetem und Beobachter. Der Beobachter erkennt sich selbst in dem 
Beobachteten wieder, weil der dem Beobachteten zugewiesene Bedeutungsge-
halt nicht ohne Selbstreflexion möglich ist. Bewusstsein ist der Inbegriff des sich 
ständig In-Beziehung-Setzens des Beobachters zum Beobachteten. Die Definiti-
on von Bewusstsein sollte in Bezug auf jegliche Erfahrung widerspruchsfrei 
sein. Da aber jede Erfahrung in Raum und Zeit stattfindet, so muss die gewählte 
Definition von Bewusstsein Merkmale von Raum und Zeit aufweisen, und zwar 
als äußerste Grenze der Erfahrung. Raum und Zeit haben als gemeinsames 
Merkmal die erkannte Verschiedenheit von Beobachtetem und Beobachter. Da-
mit wäre diese Definition von Bewusstsein innerhalb von Raum und Zeit zutref-
fend. 

 
 

Gesundheit 
 

Die Gesundheit wird in der Verfassung der Weltgesundheitsorganisation WHO 
vom 22. Juli 1946 folgendermaßen definiert:  

„Die Gesundheit ist ein Zustand des vollständigen körperlichen, geistigen 
und sozialen Wohlergehens und nicht nur das Fehlen von Krankheit oder Gebre-
chen“1. 

Wenn das Leben als Wechselspiel zwischen Aufbau und Zerfall verstanden 
wird, kann es keinen vollständigen und dauerhaften Zustand geben. Deshalb ist 
Gesundheit, wie sie in der WHO-Definition definiert wird, ein nicht erreichbarer 
Zustand. Das menschliche Leben erfordert daher einen kreativen Umgang mit 
Unvollständigkeit. Gesundheit ist gekennzeichnet durch einen unterschiedlichen 

                                                             
1 Vgl.: http://www.admin.ch/opc/de/classifiedcompilation/19460131/201405080000/0.810.1.pdf 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


Einführung 15 

Grad an Vollständigkeit und Unvollständigkeit auf der körperlichen, geistigen 
und sozialen Ebene. 

 
 

Bewusstseinskultur 
 

Bewusstseinskultur beinhaltet alle kreativen Möglichkeiten des Menschen zur 
Selbstreflexion. Reflexion soll hierbei im Sinne von Jean-Paul Sartre verstanden 
werden, als „eine permanente Möglichkeit des Für-sich als Versuch einer Über-
nahme von Sein2“. Die Menschen besitzen die Fähigkeit, das eigene Denken zu 
denken, das eigene Erkennen zu erkennen. In der Einsamkeit der Selbstreflexion 
erkennt der Mensch sich selbst. Indem der Mensch sich selbst zum Objekt seiner 
Betrachtung macht, reflektiert er sich selbst. An dieser Schwelle des nicht mehr 
Vorstellbaren droht sich der in den Kategorien von Raum und Zeit denkende 
Mensch zu verlieren. Je tiefer die Selbstreflexion dringt, umso mehr lösen sich 
sozusagen von innen heraus alle vertrauten Strukturen auf: „So ist das Reflexi-
onsphänomen eine Nichtung des Für-sich, die ihm nicht von außen geschieht, 
sondern die es zu sein hat3.“ Die Unendlichkeit macht die Begrenztheit des End-
lichen sinnlos. Diese Grenzerfahrung ist angsteinflößend. Der Mensch beschäf-
tigt sich täglich mit den Fragen der Endlichkeit, mit Fragen der Unendlichkeit 
dagegen selten. Durch die Auseinandersetzung mit dem eigenen Tod ist der 
Mensch aber zwangsläufig gezwungen, sich mit der eigenen Endlichkeit ausei-
nanderzusetzen, und vor die Frage gestellt, ob Endlichkeit Sinnlosigkeit bedeutet 
oder einen darüber hinausreichenden Sinngehalt besitzt. Durch das beschränkte 
menschliche Wahrnehmungsvermögen, das durch den Tod drastisch in Erschei-
nung tritt, sind wir darauf angewiesen, die Unendlichkeit anhand von Merkmalen 
der Endlichkeit zu beschreiben und zu begreifen, also dessen, was am Rand 
unserer Erfahrung liegt. Wir beschreiben also die Unendlichkeit mit Merkmalen 
der Endlichkeit. Hierin liegt die Schwierigkeit der sprachlichen und künstleri-
schen Darstellung. Bewusstseinskultur ist eine gezielte und bewusste Beschäfti-
gung mit dem eigenen Bewusstsein. Bewusstseinskultur kann auf verschiedenste 
und vielfältige Weise zum Ausdruck gebracht werden, zum Beispiel in Form der 
Meditation oder Kontemplation, aber auch auf völlig andere Weise, wie zum 
Beispiel durch Kunst, Literatur, Musik oder Bewegung (z.B. Wüstenwanderung 
als Selbsterfahrung oder eine religiöse Pilgererfahrung).  

Der Begriff Bewusstseinskultur ist ein Schlüssel zum Thema dieser Arbeit. 
Hierbei erscheint es wichtig, von der Ebene der bloßen Selbstreflexion zu einer 
                                                             
2 Sartre, J.P., „Das Sein und das Nichts“, S. 293. 
3 Sartre, J.P., ebd., S. 292. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


16 Einführung 

Ebene der kulturellen Ausgestaltung von Bewusstsein zu gelangen. Wie kann 
eine intentionale Gestaltung von Bewusstsein verstanden werden? 

Bewusstseinskultur ist ein zusammengesetzter Begriff aus Bewusstsein und 
Kultur. Dabei erscheint es falsch, Bewusstsein und Kultur in Bezug auf ihre 
Selbstständigkeit als Begriffe zu betonen. Bewusstsein und Kultur bedingen 
einander vielmehr gegenseitig. Unserer Kultur entspricht es, dem Bewusstsein 
als Eigenschaft von Individualität einen Wert beizumessen. Dieser Wert besteht 
in der generellen rechtfertigungslosen Berechtigung von Selbstbetrachtung. Die-
se Selbstverständlichkeit ist der prägende Faktor westlicher Kultur. Selbstbe-
stimmung und Individualismus sind sowohl ein Massenphänomen als auch die 
individuelle Erfahrung dieser Masse. Dies ist die Definition von Bewusstseins-
kultur in dem hier vertretenen Sinne. 

Bewusstseinskultur soll hierbei zu einem ständigen kritischen Diskurs füh-
ren. Kritischer Diskurs ist dabei zu verstehen als die ständige Hinterfragung der 
eigenen Individualität und der vom Individuum wahrgenommenen Umgebung. 
Der kritische Diskurs dient dem Erkenntnisgewinn und schafft die Möglichkeit, 
das eigene Leben neu auszurichten mit der Aussicht (z.B. durch eine veränderte 
Betrachtungsperspektive auch in einer aussichtslos erscheinenden Situation) auf 
Verbesserung. Der kritische Diskurs ist grundsätzlich offen für den Gegenstand 
der Betrachtung. Dies gilt für die freie Auswahl seines Betrachtungsgegenstan-
des, insbesondere auch für zu betrachtende Religionen oder Weltanschauungs-
systeme. Der kritische Diskurs ist insofern mehr ein Verfahren als ein Inhalt. 
Säkularisierte Meditationsformen können als Prototyp von Bewusstseinskultur 
verstanden werden.  

 
 

Glaube 
 

Glaube ist in erster Linie eine Haltung des Vertrauens als Form der Anpassung 
an die Lebenswirklichkeit. Hierbei soll auf die Definitionen von Pierre Janet 
zurückgegriffen werden: 

„Der Glaube ist nicht auf religiöse Überzeugungen beschränkt, […]. Wie al-
les menschliche Verhalten ist der Glaube ein Versuch der Anpassung, der unser 
Handeln wirksamer gestalten soll. […] Diese Art des Sprechens – durch Befehle 
und entsprechende Versprechen – setzt uns in die Lage, über die derzeit mögli-
chen Handlungen hinauszugehen und unser Verhalten anhand von Dingen zu 
regulieren, die derzeit noch nicht wahrnehmbar sind.“4 Glaube ist nach Pierre 

                                                             
4 Janet, P., „Die Psychologie des Glaubens und die Mystik“, S. 7ff. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


Einführung 17 

Janet ein Anpassungsphänomen und eine Art des Sprechens, die lebensnotwen-
dig ist: „Diese Glaubensakte sind für die Entwicklung der Lebewesen von großer 
Wichtigkeit. Sie organisieren nämlich die Reaktion auf das, was man nicht sieht: 
auf Gefühle, auf Absichten, auf Gedanken. Diese Glaubensakte sind auch Vorbe-
reitung für die Vorstellung von Macht und Gewalt.“5 

Es kann keine Menschen geben, die nicht glauben, da Glauben ein evoluti-
onsgeschichtlich entstandener Überlebensmechanismus ist, der Lebensvollzug 
überhaupt erst möglich macht. Ein Demenzforscher glaubt zum Beispiel an die 
Amyloidhypothese der Alzheimer-Demenz und sucht nach Möglichkeiten, die 
Amyloidablagerungen zu unterbinden. Inzwischen legen neueste empirische 
Untersuchungen nahe, dass die bisher seit Jahren angenommene Amyloidhypo-
these falsch sein könnte. Pierre Janet betont, dass ein Glaube, […], um akzeptiert 
zu werden, einen Anteil, und sei er noch so klein, an etwas enthalten müsse, das 
von allen überprüft werden könne6. In diesem Beispiel wäre dies die Tatsache, 
dass bei den betroffenen Patienten tatsächlich Amyloid-Plaques im Gehirn nach-
gewiesen werden konnten. Glaubensphänomene sind ein menschlicher Anpas-
sungsmechanismus an der Grenze von Wissen und Unwissenheit.  

 
 

Spiritualität 
 

Spiritualität ist eine alle Lebensbereiche durchdringende Lebenseinstellung. 
Hierbei möchte ich die Definition von Harald Walach heranziehen: 

„Unter Spiritualität wollen wir ein explizites Bezogensein auf eine über das 
eigene Ich und seine Ziele hinausreichende Wirklichkeit verstehen. Da sie das 
eigene Ich übersteigt, ist sie zugleich eine transzendente Wirklichkeit. […] Auch 
hier wollen wir davon ausgehen, dass wir nur dann von Spiritualität sprechen, 
wenn sie ganzheitlich Erkennen, Affekt und Emotion, Motivation und Handeln 
durchdringt.“ 7  Im Weiteren verweist Walach darauf, dass eine spirituell-
philosophische Einsicht in dieser Terminologie keineswegs einen spirituellen 
Menschen ausmache, wenn sich diese Einsicht nicht im Fühlen und Handeln 
niederschlage. Entscheidend ist die Erkenntnis einer Wirklichkeit, die über das 
eigene Ich hinausgeht: „Unter spiritueller Erfahrung wollen wir eine direkte, 
unmittelbare Erfahrung einer über das eigene Ich hinausgehenden, größeren 
Wirklichkeit verstehen.“8 

                                                             
5 Janet, P., ebd., S. 12. 
6 Janet, P., „Die Psychologie des Glaubens und die Mystik“, S. 17. 
7 Walach, H., „Spiritualität“, S. 23. 
8 Walach, H., ebd., S. 25. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


18 Einführung 

Eine spirituelle Erfahrung kann auch im religiösen Kontext erfolgen und 
wäre dann eine religiöse Erfahrung. Spiritualität ist aber nicht an Religion und 
einen bestimmten Glauben gebunden. 

Im Nachfolgenden möchte ich zwei zentrale Thesen darstellen, zum einen 
die These, dass die in der Aufklärung errungene Selbstbestimmung in den neues-
ten Erkenntnissen der Neurowissenschaften in Frage gestellt wird, zum anderen, 
dass das „biochemische Diktat“ durch Spiritualität überwunden werden kann. 

 
 

Von der Befreiung des Geistes in der Aufklärung zum biochemischen Diktat 
 

René Descartes (1596 – 1650) war aus dem Zweifel heraus zur Schlussfolgerung 
gelangt: „je pense, donc je suis (Ich denke, also bin ich)“9. Für das neuzeitliche 
Denken war dies eine spektakuläre These und letztlich der Ausgangspunkt für 
unser heutiges systematisch und naturwissenschaftlich geprägtes Denken. 
Descartes gestand dem denkenden Menschen zu, durch sein eigenes Denken die 
Sinnfrage des Lebens zu beantworten, und zwar unabhängig von der göttlichen 
Existenz. Damit wurde die Deutungshoheit der Kirche über die Sinnfrage des 
Lebens in Frage gestellt. Der denkende Mensch war demzufolge auch ohne die 
göttliche Existenz in der Lage, die Wahrheit zu finden und sich selbst zu erken-
nen. Descartes wird als Philosoph der Aufklärung verstanden, obwohl er dies nie 
selbst von sich behauptet hatte. Wenn man unter Aufklärung die Definition von 
Immanuel Kant (1724 – 1804) versteht, nämlich die Befreiung des Menschen aus 
seiner selbst verschuldeten Unmündigkeit10, so war Descartes sicher ein Aufklä-
rer, denn seine Erkenntnis eines Menschen, der sich durch sein eigenes Denken 
selbst erkannte und fähig war, dadurch die Wahrheit zu finden, konnte ihm und 
der Welt allein durch sein eigenes Nachdenken einen Sinn verleihen, ohne seine 
Existenz insgesamt von einem höheren Schöpfungsakt, nämlich der Existenz 
Gottes, ableiten zu müssen. Diese in der Aufklärung geborene selbst-bewusste 
Geisteshaltung prägte fortan die abendländische Philosophie und wurde zum 
Grundgerüst der beeindruckenden wissenschaftlichen Fortschritte seit Beginn 
der Neuzeit. René Descartes unterschied zwischen materiellen (körperlichen) 
und immateriellen (geistigen) Dingen. Dies machte die Forschung zum Teil der 
Selbsterkenntnis eines Menschen, der fähig war, durch sein eigenes Denken sich 
selbst (Subjekt) und die Welt (Objekt) als sinnhaft zu erkennen. Warum auch 

                                                             
9 Descartes, R., “Disours de la méthode”, 1637; dt.: Descartes, R., “Abhandlung über die Me-

thode des richtigen Vernunftgebrauchs”, Reclam, Nr. 3767, S. 31. 
10 Kant, I., „Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?“, Berlinische Monatsschrift, 1784, 2, 

S. 481ff. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


Einführung 19 

sollte dieser Mensch auf Erkenntnisse der Wissenschaft verzichten? Dies führte 
zur Emanzipation der Wissenschaft, die nun ihren Selbstzweck in sich selbst 
fand. Der Selbstzweck wurde nun die Forschung an sich und nicht mehr das 
Dienen der Religion. Zivilisatorische Reife ist eingetreten, um Forschung zuzu-
lassen, die sich allein damit rechtfertigte, die menschliche Existenz zu verlän-
gern, zu verstehen und angenehmer zu machen. 

Fortschritte auf dem Gebiet der Neurobiologie und Hirnforschung lassen 
dualistische Erklärungsmodelle11 im Sinne von Descartes, die seit der Neuzeit 
die abendländische Geistesgeschichte geprägt haben, in einem neuen Licht er-
scheinen. Der dualistisch philosophische Ansatz unterscheidet zwischen Leib 
und Seele des Menschen als etwas Verschiedenem, wobei die Seele für unsterb-
lich gehalten wurde, weil diese mit dem Körper nicht alterte. Descartes nahm 
dies als Indiz für die Unsterblichkeit der Seele. Dank neuester neurobiologischer 
Erkenntnisse können heute komplexe kognitive Prozesse bildlich (z.B. mittels 
der neueren bildgebenden Verfahren wie Magnetresonanztomografie = MRT 
oder Positronen-Emissions-Tomografie = PET) als auch laborchemisch (z.B. 
Bestimmung der Neurotransmitter = Botenstoffe und Hormonspiegel) sowie 
molekularbiologisch (Untersuchungen am Erbgut) aufgeschlüsselt werden. So 
kommt es, dass gerade durch die neuesten wissenschaftlichen Entwicklungen 
archaische Vorstellungen vom steten Ineinandergreifen geistiger und körperli-
cher Vorgänge in ein neues Licht gerückt werden. So können wir nicht mehr 
zwischen rein „geistigen“ und „körperlichen“ Vorgängen unterscheiden. Das 
materielle (biochemische, neurophysiologische, neuroendokrinologische und 
molekulargenetische) Substrat des Denkens kann jetzt sichtbar, das heißt er-
kennbar gemacht werden. Die von René Descartes auf die geistige Ebene bezo-
gene Selbsterkenntnis wird durch die neueste neurowissenschaftliche Forschung 
an eine materielle Basis gekoppelt. Dies führt zu neuen Erkenntnissen über unser 
Bewusstsein und die Zusammenhänge zwischen Bewusstsein und Körper. Eine 
strikte Unterscheidung zwischen geistiger und körperlicher Gesundheit erscheint 
angesichts dieser Erkenntnisse als nicht mehr sinnvoll. Geist und Körper sind 
insofern eins, als die einzelnen Systeme (Nervensystem, Immunsystem, Hor-
monsystem) eng miteinander verwoben sind und sowohl scheinbar rein geistige 
Vorgänge als auch scheinbar rein körperliche Vorgänge stets eine komplexe 
Interaktion dieser drei Systeme darstellen. Die Psychoneuroimmunologie befasst 
sich mit den Wechselwirkungen zwischen Psyche, Nervensystem und Immun-
system. Das Immunsystem wird hierbei als Ganzes verstanden und als ein stän-
diges Ineinandergreifen verschiedener Systeme (Hormonsystem, Nervensystem) 

                                                             
11 Annahme von materiellen und immateriellen („geistigen“) Entitäten. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


20 Einführung 

begriffen. Im Grunde genommen zwingen uns auf diese Weise gerade die bio-
wissenschaftlichen Forschungsergebnisse zu einer ganzheitlichen Betrachtungs-
weise. 

Tatsächlich erweist sich der als frei und unabhängig geglaubte Geist als ein 
Gebilde, hinter dem sich größtenteils autonom agierende neuronale Netzwerke, 
biochemische Reaktionsketten und genetische Determinanten verbergen. 

Inzwischen ist es möglich, nicht nur die morphologischen (z.B. konkrete 
Hirnareale), sondern auch die molekularbiologischen Grundlagen des Bewusst-
seins besser zu verstehen. Das Bewusstsein ist hierbei nicht vom Rest des Kör-
pers abgetrennt. Es gibt keinen intracerebralen12 Ort des Übergangs von materi-
ellen und immateriellen Vorgängen. Es sind dieselben Signal- und Transportwe-
ge, die sowohl Bewusstseinsvorgänge als auch Körperfunktionen steuern. Die 
einzelnen Hirnareale befinden sich mit dem Hormonsystem und dem Immunsys-
tem in ständigem Kontakt. Höher gelegene, stammesgeschichtlich jüngere Hirn-
areale befinden sich in ständiger Rückkoppelung mit tieferen stammesgeschicht-
lich älteren Hirnarealen. Sinneseindrücke aus dem Körperinneren und den Sin-
nesorgangen werden zunächst im Zwischenhirn, dem Thalamus, verarbeitet. 
Dort werden die Sinnesreize „gefühlsmäßig eingefärbt“. Im Thalamus „entschei-
det“ sich, welche Reize an die höheren Hirnareale der Großhirnrinde weitergelei-
tet und somit unserem Bewusstsein zugeführt werden. Der Thalamus wird daher 
auch das „Tor zum Bewusstsein“ genannt. Bisher war es schwierig, schädigende 
Einflüsse auf unsere Gefühlswelt und unser Bewusstsein als Auslöser von kör-
perlichen, das heißt somatischen Krankheiten zu erfassen. Die Selbsterkenntnis 
des Geistes erhält auf diese Weise durch die Ergebnisse der neuesten Forschung 
ein materielles, organisches Korrelat. Die Tätigkeit bestimmter Hirnregionen und 
die Reaktion auf innere oder äußere Reize kann nun erfasst werden. Die Philoso-
phen der Aufklärung hatten sich vom Diktat der Religion gelöst, indem sie 
selbstbewusst den eigenen Geist als Maßstab nahmen. Nach über 300 Jahren 
führt nun die biowissenschaftliche Forschung die klassischen Geisteswissen-
schaften zurück zu den Anfängen, nunmehr dem scheinbaren Diktat biochemi-
scher Prozesse auf der Ebene von Rezeptoren, Botenstoffen, Nervenzellen und 
Immunzellen. 

Infolge der Möglichkeiten der modernen Bildgebung können inzwischen 
verschiedene Bewusstseinszustände, wie z.B. Angst/Erregung, Entspannung, 
Meditation/Kontemplation oder Schlaf, mittels der funktionellen Magnetreso-
nanztomographie dargestellt werden. Mithilfe der Magnetresonanztomographie 
und der Elektroenzephalographie (EEG) ist es möglich, aktive Hirnareale zu 

                                                             
12 Innerhalb des Gehirns. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


Einführung 21 

lokalisieren und diese bestimmten Bewusstseinszuständen zuzuordnen. Dies 
geschieht entweder über die Erfassung von Hirnströmen (bei der EEG), der un-
terschiedlichen Durchblutung bestimmter Hirnareale mit sauerstoffreichem oder 
sauerstoffarmem Blut (bei der funktionellen Magnetresonanztomografie) oder 
über die bildliche Darstellung der intracerebralen Verteilung von radioaktiv 
markierten Stoffen (bei der Positronenemissionstomografie = PET). Zusätzlich 
können die Ergebnisse der Bildgebung mit laborchemischen Messungen (Blut-
spiegel von Stresshormonen oder von Immunzellen) korreliert werden. Auf diese 
Weise ist es möglich, die Tätigkeit bestimmter Hirnregionen und deren Interak-
tion mit anderen Organsystemen zu messen.  

Die Philosophie der Aufklärung, die über die Selbsterkenntnis des Geistes 
und Loslösung von der Fremdbestimmung durch die Religion zur Emanzipation 
der Naturwissenschaften führte, droht nun paradoxerweise gerade durch die 
phänomenalen Errungenschaften der Biowissenschaften die einst der Religion 
abgetrotzte Selbstbestimmung neuen Göttern zu opfern. Die gewonnene Freiheit 
des Geistes scheint nun an biowissenschaftlichen Gesetzmäßigkeiten verloren 
gegangen zu sein. Die klassische Philosophie und mit ihr auch die Religion und 
Spiritualität wurden von den fundamentalen biowissenschaftlichen Erkenntnis-
sen überrannt. Hier stellt sich die Frage, ob Adorno und Horkheimer mit ihrer 
Kritik an der Philosophie der Aufklärung Recht hatten.13 Hat der in der Philoso-
phie der Aufklärung erwachsende Glaube an die rationale Vernunft schließlich 
zur Entmenschlichung geführt? Sind Gedanken nichts weiter als biochemische 
Stoffwechselvorgänge? Derartige Diskussionen führten die den Aufklärern fol-
genden Generationen im 19. Jahrhundert (z.B. Materialismusstreit). Das natur-
wissenschaftliche Verständnis von Gesundheit und Krankheit ergab sich aus der 
naturwissenschaftlichen Pathogenese. Die naturwissenschaftlichen Herange-
hensweisen und Erklärungsmodelle schufen die Voraussetzung für die ab dem 
19. Jahrhundert einsetzenden beeindruckenden medizinischen Fortschritte. 

 
 

Wissenschaftliche Neubewertung von Spiritualität 
 

Im Verlauf des 20. Jahrhunderts zeichneten sich die zunehmend auch negativen 
Folgen des technischen und zivilisatorischen Fortschritts ab. Obwohl vor allem 
der in der westlichen Zivilisation lebende Mensch im 20. Jahrhundert von diesen 
gewaltigen Fortschritten profitiert hat, scheinen Angst und Sorge keinesfalls 
weniger geworden zu sein als in früheren Jahrhunderten. Die Verbannung des 

                                                             
13 Vgl. Horkheimer M., Adorno T.W., “Dialektik der Aufklärung – philosophische Fragmente”. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


22 Einführung 

Religiösen, Transzendenten und Spirituellen hat nicht zu einem aufgeklärteren 
Menschen geführt. In den modernen Humanwissenschaften zeichnet sich in den 
vergangenen Jahrzehnten eine Trendwende ab, insofern, als ganzheitliche Sicht- 
und Herangehensweisen, die über die Pathomechanismen einzelner Krankheits-
bilder hinausgehen, zu einer Abnahme von Angst und Sorge führen können. 
Indem es möglich geworden ist, die Hirnareale für Empathie und Mitgefühl zu 
bestimmen, können die positiven Effekte spiritueller und religiöser Erfahrungen 
hirnmorphologisch beschrieben werden. So konnte gezeigt werden, dass regel-
mäßige Meditationspraktiken zu einer Zunahme der für Empathie und Mitgefühl 
zuständigen Hirnareale führen.14  

Zahlreiche Studien konnten belegen, dass Religiosität und Spiritualität ei-
nen positiven Einfluss auf die Erkrankungshäufigkeit an Krebs oder kardiovas-
kulären Erkrankungen sowie die Mortalität (Sterberate) haben.15 16 

Die Bedeutung religiöser und spiritueller Praxis konnte eine Metaanalyse 
Lucchettis17 aufzeigen. Verglichen wurden 25 verschiedene gesundheitsfördern-
de Interventionen in Bezug auf die Mortalität. Zusätzlich wurden Studien zur 
spirituellen und religiösen Praxis ebenfalls in Bezug auf die Mortalität analysiert. 
Es ergab sich, dass Personen mit regelmäßiger spiritueller und religiöser Praxis 
eine um 18 % reduzierte Mortalität aufwiesen. Somit können bewusstseinsver-
ändernde Praktiken und Lebenseinstellungen einen erheblichen Einfluss auf das 
körperliche Wohlbefinden und damit die Gesundheit haben.  

Eine japanische Studie konnte zeigen, dass bei Personen mit einem hohen 
Level an Rationalität und Antiemotionalität ein erhöhtes Risiko besteht, an einer 
Krebserkrankung oder einer kardiovaskulären Erkrankung (z.B. Herzinfarkt) zu 
versterben.18 Interessant ist in diesem Zusammenhang auch das Ergebnis der 
französischen GAZEL Studie. An dieser Studie hatten ca. 20.000 Angestellte der 
französischen Gas- und Elektrizitätskompanie teilgenommen. Untersucht wurde 
der Zusammenhang zwischen depressiver Stimmung und Mortalität (Sterberate). 

                                                             
14 Vgl. Esch, T., “The Neurobiology of Meditation and Mindfulness” S. 153ff in Schmidt S. and 

Walach H. (eds), “Meditation – Neuroscientific Approaches and Philosophical Implications”, 
Studies in Neuroscience, Consciousness and Spirituality 2, DOI 10.1007/978-3-319-01634-
4_9, Springer 2014. 

15  Kim J et al., „Religious Affiliation, Religious Service Attendance, and Mortality“, J Relig 
Health. 2014 Jun 18. 

16 Lucchetti G et al., “Impact of spirituality/religiosity on mortality: comparison with other health 
interventions”., Explore (NY), 2011 Jul-Aug; 7(4): 234-8.  

17 Luchhetti G et. al., ebd. 
18 Hirokawa K, Nagata C, Takatsuka N, Shimizu H; 2004. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


Einführung 23 

Es zeigte sich, dass insbesondere das Vorhandensein von feindseligen Gedanken 
mit einer höheren Sterberate assoziiert war.19  

In Deutschland untersuchte Maennig die Daten der größten deutschen 
Längsschnittstudie (sozioökonomisches Panel, hierbei wurden 12.000 Privat-
haushalte befragt) und stellte fest, dass speziell der Sonntag mit einer Verminde-
rung des Glückempfindens einhergehen kann.20 Als Hypothesen kommen Angst 
vor dem Stress der kommenden Woche und der Gedanke an noch zu erledigende 
Dinge in Frage. Die Studien und Erhebungen aus den drei Industrienationen 
Japan, Frankreich und Deutschland geben somit Hinweise, dass nur an Leistung 
und Effizienz orientierte, rationale, antiemotionale, aggressive und areligiöse 
Lebensweisen mit einer Abnahme an Glück und vermehrten gesundheitlichen 
Risiken verbunden sind. 

Im Weltglücksreport der UNO gehören der familiäre und soziale Rückhalt 
sowie die Entscheidungs-und Wahlfreiheit neben Gesundheit und Großzügig-
keit/Freigiebigkeit zu wichtigen Glücksfaktoren. Im Weltglücksreport 2013 
stehen die skandinavischen Länder (Dänemark, Schweden, Norwegen, Island) 
neben Nordamerika und Lateinamerika an der Spitze.21 Interessanterweise gehö-
ren auch viele latein- und südamerikanische Länder zur Spitzengruppe. Für die 
lateinamerikanischen Länder dürfte insbesondere die soziale Einbindung der 
Menschen, sicherlich aber auch die Religion, eine Rolle spielen. In Zusammen-
schau der verschiedenen Studien zum Glücksempfinden lässt sich annehmen, 
dass für das Glück des Menschen einerseits das Gefühl, geborgen und geliebt zu 
sein, andererseits das Gefühl, selbstbestimmt und frei zu sein, wachsen zu kön-
nen, entscheidende Größen sind. 

 
 

Pharmakologisches Targeting oder neue Bewusstseinsethik? 
 

Nachdem die Rezeptoren und Zielstrukturen für das Glücksempfinden im Gehirn 
entdeckt sind, ist es naheliegend, Zielstrukturen für die Gewährleistung einer 
intrapsychischen Balance zu detektieren und gegebenenfalls auf pharmakologi-
schem Weg zu beeinflussen. Diese Zielstrukturen („targets“) im menschlichen 
Gehirn sind Ansatzpunkte für zu konzipierende Medikamente. Auf diese Weise 
wurden bereits zahlreiche wichtige Medikamente für die Behandlung schwer-
wiegender Krankheiten, wie Multiple Sklerose, Morbus Parkinson, Schizophre-
nie oder malignen Raumforderungen, entwickelt. Dieselben Techniken, die ge-
                                                             
19 Lemogne C et al., 2010. 
20 Maennig W et al., 2014. 
21 Vgl. Helliwell J., Layard R and Sachs J, eds., World Happiness Report 2013. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


24 Einführung 

eignet sind, schwerwiegende Krankheiten zu erforschen und zu behandeln, kön-
nen aber auch herangezogen werden, um eigentlich Gesunden zu einem besseren 
Lebensgefühl zu verhelfen. Eine breite ethische Bewertung und Diskussion ist 
oftmals schwierig, da die Naturwissenschaften in immer komplexere intrazellu-
läre und genetische Dimensionen vordringen und die politischen oder gesell-
schaftlichen Entscheidungsträger mit der Folgenabschätzung überfordert sind. 
Unabhängig von den Entwicklungen in den kommerziell ausgerichteten For-
schungseinrichtungen multinationaler Konzerne sind wir schon jetzt infolge der 
Globalisierung und des rasanten Fortschrittes der Kommunikationstechnologie in 
Gefahr, fremdbestimmt und manipuliert zu sein, ohne die Verursacher zu bemer-
ken. Das, was gewünscht wird, ist eventuell nur noch das, was von der Kommu-
nikationsindustrie zum Wunsch gemacht wird. Die Unterscheidung, welche 
Träume und Sehnsüchte die eigenen sind und welche eventuell nur von außen 
erzeugt sind, kann nur durch Selbstreflexion getroffen werden. Wenn diese un-
terbleibt, besteht aber die Gefahr, den größten Teil des Lebens manipuliert zu 
werden, ohne dies zu merken. 

Durch Reizüberflutung und immer schnellere Signalfolgen unterbleiben in-
nerpsychische Regenerationsprozesse. Die Aufarbeitung und Bewertung des 
Erlebten kann nicht mehr in ausreichendem Maß erfolgen. Dies kann zu einem 
Gefühl des Ausgebranntseins („Burn out“) führen. So wird verständlich, dass 
manche Menschen das Durchhaltevermögen des Bewusstseins durch Suchtstoffe 
und Lifestyle-Medikamente künstlich erweitern.  

Der Mainzer Philosoph Thomas Metzinger fordert in einem Thesenpapier 
zur Bewusstseinskultur22 eine „Bewusstseinsethik“ und „Bewusstseinskultur“, 
„um das so gering wie möglich zu halten, was ich [TM] den ‘gefühlsmäßigen 
Preis’ und den ‘soziokulturellen Preis’ der Entwicklung nennen will. Wir müssen 
den Gesamtpreis, den wir alle für den Fortschritt – zum Beispiel der Hirnfor-
schung – bezahlen, so niedrig wie möglich halten. Diesen Preis zahlen wir in der 
Hauptsache auf emotionaler und auf soziokultureller Ebene.“23  

Große Erhebungen in Japan, Frankreich und Deutschland deuten darauf hin, 
dass je höher das Maß an Rationalität und Antiemotionalität, an feindseligen 
Gedanken, Überforderung, Stress und Anspannung ist, desto höher ist auch das 
gesundheitliche Risiko und letztlich die Sterberate. Wieviel eigene Kreativität 
benötigt ein Mensch, um seine Träume und Sehnsüchte nicht absterben zu las-
sen?  

Es stellt sich die Frage, welcher Stellenwert im Umgang mit Gesundheit 
und Krankheit den verschiedenen Disziplinen wie Humanwissenschaften und 
                                                             
22 Metzinger T., „Der Begriff einer Bewusstseinskultur“ (S. 1-19). 
23 Metzinger T., ebd., Seite 8. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


Einführung 25 

Naturwissenschaften zukommen sollte? Welche Bedeutung hat hierbei der kultu-
relle Kontext? Wie wird dem einzelnen Menschen gerade auch in einer techni-
schen Hochleistungsmedizin ein selbstbestimmtes Leben ermöglicht? Welche 
Faktoren sind wichtig, damit ein Mensch ein Gefühl von Vollständigkeit bewah-
ren oder entwickeln kann? 

 
 

Selbstbestimmung 
 

Es ist völlig selbstverständlich, dass gewinnorientierte Unternehmen Angebote 
erzeugen wollen. Somit besteht die Gefahr, dass im Gesundheitsbereich Vorstel-
lungen von Vollständigkeit erzeugt werden könnten, die wenig mit der Realität 
zu tun haben, z.B. strahlendweiße Zähne, faltenfreies Gesicht, definierte Mus-
keln, flacher Bauch oder die sexuelle Leistungsfähigkeit. 

Wenn nun Zweifel an diesen Bildern aufkommen und sich die Sehnsucht 
nach Ganzheitlichkeit und Geborgenheit trotz des Überangebotes an Zerstreuung 
nicht stillen lässt, gibt es auch in Sachen Ruhe, Entspannung und ganzheitlicher 
Heilkunde zahlreiche kommerzielle Angebote. 

So besteht die Gefahr, dass emotionale und spirituelle Lücken nicht durch 
eine Rückbesinnung auf die eigene emotionale oder spirituelle Kreativität, son-
dern passiv durch Konsum entsprechender verheißungsvoller Angebote ge-
schlossen werden sollen. Dies verläuft ebenfalls nach den ökonomischen Geset-
zen von Angebot und Nachfrage. Fernöstliche Spiritualität und Heilsmethoden 
sind auf diese Weise zu einem Angebot kommerzieller Anbieter geworden.  

So entsteht das Missverständnis, dass es sich bei Spiritualität um ein von 
außen dem Ich hinzufügbares Gut handeln könnte. Tatsächlich bedeutet Spiritua-
lität die Überwindung von Ich-Bezogenheit. In der Hoffnung, gesünder (voll-
ständiger) und glücklicher zu werden, wird das von Ängsten und Sorgen getrie-
bene Ich gelockt. Dieses Ich ist in seinen Wünschen und Sehnsüchten gefangen 
und nicht mehr in der Lage, seine Ich-Bezogenheit zu überwinden. Spiritualität 
ist ohne Selbstbestimmung nicht vorstellbar. Nur so lässt sich eine innere Dis-
tanz zu den eigenen Wünschen erreichen, die erst Möglichkeit für Freiräume 
schafft.  

 
 

Bedeutung von Philosophie und Selbstreflexion 
 

Die Philosophie scheint mit der rasanten Entwicklung der naturwissenschaftli-
chen Forschung nicht standhalten zu können. Dabei hat die Philosophie gegen-
über der von Drittmitteln abhängigen Naturwissenschaft den Vorteil, eine Kunst 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


26 Einführung 

zu sein, die in ihrer Ausrichtung nicht in erster Linie nach dem Brot geht. Genau 
darin könnte die Stärke der Philosophie liegen. Die philosophische Diskussion 
erreicht aber die Menschen nicht mehr. Der Faden zum Lebensalltag der Men-
schen scheint abgerissen.  

Die (neuro)pharmakologische Forschung dagegen ist patentorientiert und 
lebt davon, den Kunden oder dessen Zielstruktur im Gehirn zu erreichen. 

Es wäre vorstellbar, dass ein befriedigendes Glücksempfinden, Selbstver-
trauen, Mut und Tatkraft durch anwendungsfreundliche (z.B. transdermale Ap-
plikation über ein Gel oder Pflaster), gut verträgliche, nebenwirkungsarme neu-
ropharmakologische Produkte sichergestellt werden können.  

Ist es dann noch notwendig, sich mit philosophischen Fragen oder Selbstref-
lexion auseinanderzusetzen? Wenn selbst Lebenskrisen pharmakologisch ge-
meistert werden könnten, könnte ein weitgehend sorgenfreies Leben in Aussicht 
gestellt werden. 

Dies könnte dazu führen, dass die Menschen nicht mehr imstande sind, das 
Menschsein ohne Stimulanzien und damit sich selbst auszuhalten. 

Dadurch aber, dass jeder Mensch sterblich ist und alles Unterfangen an 
Raum und Zeit gebunden ist, lassen sich Momente der Selbstreflexion nicht 
gänzlich auslöschen. Wenn die Lebensumstände dann ein Umdenken erzwingen, 
können bisherige Zwecke und Absichten ihre Bedeutung verlieren. So kann es 
sein, dass Menschen spätestens dann sich selbst zum Gegenstand der Betrach-
tung machen.  

Sich selbst auszuhalten und den eigenen Mangel, die eigene Unvollständig-
keit, die eigene Einsamkeit zuzulassen, bedarf der lebenslangen Übung.  

Metzinger schlägt vor, die Menschen zu trainieren, die Begrenztheit der ei-
genen Aufmerksamkeit wahrzunehmen und Techniken zu erlernen, diese zu 
maximieren.24 Hierbei befürchtet er eine Indoktrination durch Ideologien und 
plädiert dafür, den Meditationsunterricht auf keinen Fall in die Hände von Reli-
gionslehrern zu legen: 

„Wichtig scheint mir [TM] hier, dass Meditationsunterricht in einem welt-
anschaulich neutralen Raum stattfindet, also ohne Kerzen, Glöckchen und Räu-
cherstäbchen. Meditationsunterricht sollte deshalb auch auf keinen Fall in die 
Hände von Religionslehrern gelegt werden – ich stelle mir hier eher den Sport-
lehrer als natürlichen Ansprechpartner vor.“25 

In dem Vorschlag von Metzinger drückt sich ein gewisser Vorbehalt gegen-
über Religion aus, der sicherlich weiterer Diskussion bedürfte. Nichtsdestotrotz 

                                                             
24 Metzinger T., ebd., Seite 14. 
25 Metzinger T., „Der Begriff einer ´Bewusstseinskultur´“, S. 14. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


Einführung 27 

ist die Idee, Selbstreflexion im Schulunterricht zu trainieren, ein Gegengewicht 
zu den äußeren Einflüssen. 

Der Vorschlag, möglichst früh (im Schulunterricht) anzusetzen ist vielver-
sprechend, um präventiv der schleichenden Fremdbestimmung und Überflutung 
durch zahllose Unterhaltungsangebote und vermeintliche äußere Glücksbringer 
ein durch Annahme seiner selbst gestärktes Selbstbewusstsein entgegenzusetzen. 
Dann könnte das Ich mehr sein als in Wirklichkeit von außen generierte Vorstel-
lungen.  

 
 

Grenzerfahrungen 
 

Durch Lebenskrisen und schwere Krankheiten können Lebenskonzepte, Träume, 
Bilder und Vorstellungen zerbrechen. Wenn erstmals in dieser Situation durch 
äußere Umstände ein Selbstreflexionsprozess erzwungen wird, kann dies dazu 
führen, dass keine Idee vorhanden ist, welche Ressourcen sich auch aus negati-
ven Bildern ergeben können. Deshalb ist es sinnvoll, diese Fähigkeit zu entfal-
ten, wenn noch kein „Ernstfall“ vorliegt. Der Umgang mit Mangel, Einsamkeit 
und Unvollständigkeit ist schmerzhaft, im Lebensverlauf aber unumgänglich. 
Das Gefühl, „vollständig zu leben“, dürfte am ehesten mit dem Vermögen zu-
sammenhängen, Unangenehmes akzeptieren und Angenehmes loslassen zu kön-
nen. 

Im Folgenden soll dargelegt werden, wie sich die weitere Arbeit gliedert. 
Die Grundfrage ist, inwieweit der Mensch als geistbegabtes Wesen in der Lage 
ist, sein Leben so zu gestalten, dass es ihm in all seinen Lebensvollzügen wohl-
ergeht und er gesund zu leben vermag. Die Humanwissenschaften und Naturwis-
senschaften haben große Verdienste um die Gesundheit und das Wohlergehen 
der Menschen erworben. Angst und Sorge begleiten nach wie vor das menschli-
che Leben. Deshalb ist es sinnvoll, zu fragen, welche Gestaltungsmöglichkeiten 
sich in jedem einzelnen Menschen verbergen. Der erste Schritt hierzu ist die 
Selbstreflexion.  
Die weitere Arbeit gliedert sich in die Kapitel: 

 
(1) Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklä-

rung 
(2) Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Bud-

dhismus 
(3) Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt, Vorstellung 

einer Patientenstudie 
(4) Diskussion 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


28 Einführung 

Betrachtung der Gedanken 
 

Der erste Teil dieser Arbeit soll sich zunächst mit der Selbsterkenntnis, dem 
menschlichen Verstand und der menschlichen Vernunft befassen, wie sie von 
den Philosophen der Aufklärung gesehen wurden. Haben die Philosophen der 
Aufklärung zu einer Entwicklung beigetragen, die keinen Platz mehr zu lassen 
vermag für individuelle Emotionalität und Kreativität?  

Ist die Dominanz der Naturwissenschaften über die Geisteswissenschaften 
das Ergebnis dieser Entwicklung? Führt der Glaube an die Überlegenheit der 
rationalen Vernunft heute dazu, dass wir nur noch Gegenstand bio- und neuro-
wissenschaftlicher Forschung sind und der Einzelne diesem Diktat nichts entge-
genzusetzen vermag? 

Es stellt sich die Frage, welche Bedeutung die Beschäftigung mit dem eige-
nen Bewusstsein für die menschliche Existenz hat?  

Es war viele Jahrhunderte die Aufgabe der Philosophie, die für die mensch-
liche Existenz bedeutsamen Fragen zu stellen.  

Die Philosophie der Aufklärung befreite den Menschen von äußeren Recht-
fertigungen und verhalf den Menschen dazu, den Mut aufzubringen, ihr Leben 
selbst zu bestimmen. 

Welche Bedeutung haben philosophische Überlegungen, wenn naturwissen-
schaftliche Erkenntnisse nahelegen, dass dem Bewusstsein noch allenfalls ein 
Vetorecht zukommt und viele Handlungen längst unbewusst entschieden sind?  

Studien belegen, dass sich Religiosität und Spiritualität lebensverlängernd 
auswirken können. Die Erweiterung der erlebten Wirklichkeit über das eigene 
Ich hinaus kann innere Räume schaffen, die sich naturwissenschaftlichen Mess-
methoden entziehen.  

Ausgangspunkt der Philosophie der Aufklärung war die Lösung vom Primat 
der Religion. 

Im ersten Teil dieser Arbeit soll der Frage nachgegangen werden, welche 
Schlussfolgerungen aus der Philosophie der Aufklärung abzuleiten sind. Das von 
religiösen Vorstellungen und Rechtfertigungen befreite Denken ermöglichte den 
heutigen zivilisatorischen und technischen Fortschritt. Die Aufklärung stand im 
Zeichen der Wahrheitssuche, wobei die menschliche Emotionalität erst im 19. 
Jahrhundert Gegenstand rationaler Betrachtung wurde. 

Die Ausblendung von Religion, Sehnsüchten, Gefühlen und Träumen durch 
die Hinwendung zur rationalen menschlichen Vernunft sind nicht folgenlos ge-
blieben. Deshalb soll im ersten Teil explizit auch auf die schon zu Zeiten der 
Aufklärung und bis heute anhaltende Kritik an der Philosophie der Aufklärung 
eingegangen werden.  

 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


Einführung 29 

Betrachtung der Gefühle 
 

Im zweiten Teil dieser Arbeit soll die Bedeutung der Gefühle im Rahmen einer 
bewussten Selbstreflexion untersucht werden. Die Gefühle waren nicht Gegen-
stand der Betrachtung der Aufklärer. Schopenhauer bezeichnete sich selbst als 
Erbe Kants. Sein Verdienst ist die Annahme eines blinden Willens, der unbe-
wusst hinter dem menschlichen Wollen und Handeln steht. Wenn es gelinge, 
diesen Willen selbst zum Gegenstand zur Betrachtung zu machen, könne dieser 
und das daraus resultierende Leid überwunden werden. 

Der Wissenschaftler und Arzt Sigmund Freud unterzog im 19. Jahrhundert 
die Gefühle einer rationalen Betrachtung. In seiner Intention stand er in Bezug 
auf die Wahrheitssuche in der Tradition der Aufklärer. Er versuchte mit hypothe-
tischen Erklärungsmodellen (psychoanalytisches Strukturmodell, Trieblehre) die 
menschliche Gefühlswelt nach objektivierbaren Kriterien zu ordnen. Hierbei war 
er auch von den philosophischen Ideen Arthur Schopenhauers beeinflusst und 
dessen Postulat von einem blinden Willen. 

Trotz der westlichen Philosophie der Aufklärung und des wissenschaftli-
chen Fortschritts scheinen die Menschen seit der Zeit der Aufklärung nicht we-
niger spirituell oder religiös zu sein. Im Rahmen der Globalisierung stehen zahl-
lose religiöse Überzeugungen und Lebensmodelle zur Auswahl.  

Trotz der Erkenntnisse der Naturwissenschaften über den Mikrokosmos und 
den Makrokosmos, der Molekularbiologie und der Astrophysik, fragen Men-
schen weiterhin über das sinnlich Erfahrbare hinaus.  

Im zweiten Teil soll anhand der psychoanalytischen Theorie eine Entwick-
lung aufgezeigt werden, die im Verlauf eines Jahrhunderts dem Ich den Begriff 
des Selbst gegenüberstellt. Das Selbst ist ein Begriff, den der amerikanische 
Psychologe William James (1842 – 1910) erstmals in die westliche Psychologie 
einbrachte. In der psychoanalytischen Theorie erkannten erst die Erben von 
Freud, dass die bisherigen Modelle nicht vollumfänglich geeignet sind, das Phä-
nomen des menschlichen Bewusstseins zu charakterisieren. 

In dieser Arbeit soll untersucht werden, inwieweit spirituelle Praktiken ge-
eignet sind, die Ich-Bezogenheit zu überwinden. Dies kann geschehen, indem 
weniger das Ich als vielmehr das Selbst in den Mittelpunkt der Betrachtung ge-
rückt wird.  

Die Hinwendung vom Ich zum Selbst findet sich in den Denktraditionen der 
Upanischaden bereits ab dem 7. Jahrhundert v. Chr. Deshalb soll der westlichen 
„Selbst“-Findung innerhalb der modernen Psychologie eine jahrtausendealte 
fernöstliche Denktradition gegenübergestellt werden. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


30 Einführung 

Als Bindeglied zwischen der westlichen Philosophie der Aufklärung und 
östlichen Denkvorstellungen soll auf die Philosophie Arthur Schopenhauers 
(1788 – 1860) näher eingegangen werden.  

Schopenhauer setzte sich mit den philosophischen Positionen des Hinduis-
mus und Buddhismus auseinander.  

Schopenhauer sah Auswege aus der „Ich-Falle“ des blinden Willens in der 
Askese, im Mitgefühl sowie der Kreativität (Kunst). Auf diese Weise könne der 
blinde Wille in Form eines „Haben Wollen“ sichtbar (objektiviert) und letztend-
lich auch überwunden werden. 

Mittlerweile ergeben sich in der neurowissenschaftlichen Forschung Hin-
weise, dass regelmäßige Meditationspraxis gerade jene Areale des Gehirns ver-
ändert, die für Empathie und Mitgefühl bedeutsam sind.  

Die bewusste Selbstreflexion in einem ganzheitlichen Rahmen scheint ge-
eignet zu sein, Lebensvollzüge in der Weise zu beeinflussen, dass der Umgang 
mit Leid und Vergänglichkeit weniger mit Angst und Sorge behaftet ist. 

Anhand zahlreicher Beispiele soll gezeigt werden, dass Bewusstseinskultur 
auf sehr vielfältige Weise geschehen kann und keineswegs an bestimmte religiö-
se oder traditionelle Vorgaben gebunden sein muss. Die verschiedenen geistigen 
und künstlerischen Ansätze sollen hierbei nebeneinander gestellt werden, um zu 
zeigen, auf welch vielfältige Weise ganzheitliche bzw. spirituelle Lebensbezüge 
hergestellt werden können. Diese müssen hierbei nicht im Widerspruch zu mo-
dernsten wissenschaftlichen Erkenntnissen stehen. Bezüge zu Erkenntnissen der 
Neurobiologie und Medizinwissenschaft sollen bewusst einfließen und gleichbe-
rechtigt neben künstlerischen, spirituellen, philosophischen und literarischen 
Textbeispielen erörtert werden. 
Im dritten Teil dieser Arbeit soll nun prospektiv untersucht werden, ob sich bei 
Frauen nach einer Brustkrebserkrankung, die medizinisch geheilt sind, sich aber 
im Rahmen der Nachsorge weiterhin einer mehrjährigen antihormonellen Thera-
pie unterziehen müssen, die Lebensqualität und chronifizierte Beschwerden 
durch eine Meditation oder regelmäßige Bewegung verbessern lassen. Vergli-
chen werden sollen 10 Frauen, die sich einem 8-wöchigen Meditations- und 
Achtsamkeitstraining (Gruppentraining) unterziehen, mit 15 Frauen, die angehal-
ten waren, sich wenigstens einmal in der Woche alleine, in einer Selbsthilfe-
gruppe oder mit der Familie zu bewegen (moderates Lauftraining).  

Es soll gezeigt werden, auf welche Weise eine bewusste Selbstreflexion le-
bensverändernd und gesundheitsfördernd wirken kann. 

 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


Einführung 31 

Dualismus  
 

Im vierten Teil der Arbeit wird eine Synthese entworfen, die das dualistische 
Modell von Leib und Seele mit den wissenschaftlichen Erkenntnissen der Neu-
rowissenschaften in Einklang bringen soll. Durch die naturwissenschaftlichen 
Erkenntnisse scheinen sich dualistische Vorstellungen und Modelle von Leib 
und Seele bzw. Körper und Geist zu erübrigen. In dem letzten Teil dieser Arbeit 
soll dargelegt werden, warum das dualistische Modell weiterhin Gültigkeit bean-
spruchen darf. 

 
 

Einführende Erläuterung zum gewählten Ansatz der Untersuchung 
 

Die Untersuchung wählt einen breiten Ansatz, um von unterschiedlichsten An-
satzpunkten ausgehend überraschende Parallelwertungen zu entdecken. 

Dadurch wird durch Anschaulichkeit, die aus nebeneinandergestellten As-
soziationen entsteht, ein abstrakter Erkenntnisgewinn mit seinen Quellen ver-
bunden. Assoziation ist die zweckfreie Betrachtung des Erlebten, um sie als 
wertvollen Vorrat für weitere Erkenntnisse aufzuheben. Der assoziativ denkende 
Betrachter befreit sich hierbei von reinen Nützlichkeitserwägungen im Sinne von 
„Was kann es mir nützen?“ und öffnet sich damit den Blick. Durch diese Unvor-
eingenommenheit soll das zunächst zweckfrei Betrachtete in einen neuen und 
anderen Zusammenhang gestellt werden. Der Ansatz „Was kann es mir nützen?“ 
würde nur zu Zirkelschlüssen innerhalb der vorausgedachten Zweckverfolgung 
führen. Damit würde ein solcher (rein zweckorientierter) Ansatz seine Begren-
zung von Anfang an in sich tragen. Assoziation ist daher kein Mangel, sondern 
die Voraussetzung für weiter reichende Erkenntnis. 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


 

1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen 
Philosophie der Aufklärung 

 
 
 
 
 
 

Die westliche (europäisch-nordamerikanische) Denkweise dominiert heute infol-
ge der Globalisierung und der wirtschaftlichen Überlegenheit des Westens viele 
Bereiche unserer Welt. Andere Kulturkreise können sich der zunehmenden ge-
genseitigen weltweiten Verflechtung und Beeinflussung aller Lebensbereiche 
nicht entziehen. So wie andere Kulturkreise von westlichen Denkweisen geprägt 
werden, finden andere kulturelle Vorstellungen und Lebensweisen Eingang in 
die westliche Welt. Die Denk-und Lebensmodelle der westlichen Welt treffen so 
auf zahlreiche Alternativkonzepte. In dieser pluralistischen Welt droht der 
Mensch sich in einem heillosen Überangebot zu verlieren. 

Trotz unbestrittener Erfolge auf den Gebieten der Hochleistungsmedizin 
werden wir heute mit den Schattenseiten dieser unaufhaltsam scheinenden Ent-
wicklung konfrontiert. Solange die Sterblichkeitsrate infolge der gesundheitli-
chen Fortschritte immer weiter zurückging, schien allein der Erfolg die Mittel zu 
rechtfertigen.  

Ziel der Aufklärer war es, das Denken von äußeren Rechtfertigungen zu be-
freien. Der errungene Fortschritt könnte nun diese erkämpfte und gewonnene 
Freiheit wieder preisgeben, weil es möglich geworden ist, in die stofflichen 
Grundlagen des Denkens von außen einzugreifen. Damit könnte das im Zuge der 
Aufklärung befreite Denken die Gebundenheit an religiöse Diktate gegen neuro-
pharmakologische Diktate eintauschen. Was damit gemeint sein könnte, soll im 
Folgenden erläutert werden: 

Inzwischen ist es auch vorstellbar, dass unser Gehirn neuropharmakologisch 
umprogrammiert werden kann. Spirituelle und religiöse Defizite auf dem Weg 
zum perfekten Glücksgefühl wären dann nur noch eine Frage des perfekten 
„neuroengineerings“. Das Nachrichtenmagazin „Der Spiegel“ widmete im Au-
gust 2014 eine Ausgabe diesem Thema: „Wissenschaftler haben die Biochemie 
der Liebe bis zum letzten Hormontröpfchen vermessen. Nun sind jene Schaltkrei-
se, die Lust, Eheglück oder Herzschmerz bereiten, bestens bekannt. Was läge 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


34 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

näher, als in sie einzugreifen? Wollen wir sie: die Liebespille?“26 In der Ausga-
be des Nachrichtenmagazins „Der Spiegel“ zum Thema „Liebe auf Rezept“ wird 
unter anderem auf das ein Nasenspray der US-amerikanischen Firma „Vero 
Labs“ 27  verwiesen. Die Firma „Vero Labs“ schreibt über das Oxytocin-
Nasenspray: 

 
“The researchers at Vero Labs have developed a formula that combines the potent 
human hormone Oxytocin with an odorless atmosphere enhancing spray. It is called 
Liquid Trust. Liquid Trust is fragrance free and can be used completely discreetly. 
The spray has a time release effect to make the effects last for hours after being ap-
plied to you. The spray has also been created to provide maximum effectiveness, 
with no side effects. Just one or two sprays in the morning after showering, or in the 
evening before going out, is guaranteed to produce a more trusting atmosphere. This 
recently discovered innovation can give you an edge that very few people have dis-
covered. The Power of Trust.”28 
 

Glauben und Vertrauen können so per Nasenspray morgens und abends verab-
reicht werden. 

„Kuschelversager“ könnten so per Nasenspray ihre Liebe neu entfachen.29 
Ein weniger kommerzielles Projekt ist das von der Europäischen Kommission 
unterstützte „Human Brain Project“. Unter der Maßgabe, nach Behandlungsmög-
lichkeiten für unheilbare Krankheiten zu suchen, werden Milliarden für die For-
schung ausgegeben. Auf der Homepage des „Human Brain Projects“ wird fol-
gende Vision aufgezeigt: 

 
“Understanding the human brain is one of the greatest challenges facing 21st centu-
ry science. If we can rise to it, we can gain profound insights into what makes us 
human, build revolutionary computing technologies and develop new treatments for 
brain disorders. Today, for the first time, modern ICT (= information and communi-
cation technology) has brought these goals within reach”.30 

 

                                                             
26 Bethge P., von Bredow R., Höflinger L., „Immer jauchzend, nie betrübt“, in: Der Spiegel, Nr. 

33, 11.8.2014, S.100 ff. 
27 Vero Labs, LLC, 17250 NE 19th St., North Miami Beach, FL 33162. 
28 https://www.verolabs.com/media/about-oxytocin/, aufgerufen am 11.8.2014 um 14:04. 
29 Der Spiegel, Nr. 33, 11.8.2014, „Liebe auf Rezept – ewig frisch verliebt: Wie neue Medika-

mente unsere Gefühle steuern“, S. 100ff. 
30 https://www.humanbrainproject.eu/vision, aufgerufen am 29.7.2014, 09:21. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.1. David Hume 35 

Schon jetzt gibt es Streit unter den Wissenschaftlern über undurchsichtige Ent-
scheidungsstrukturen und die wissenschaftliche Ausrichtung des Projektes.31 

Traditionelle religiöse, spirituelle oder geistig-moralische Standpunkte kön-
nen dieser Entwicklung nichts entgegensetzen, da sie erst gar keinen Eingang 
finden und als irrelevant erachtet werden. Die zentrale Frage, was uns mensch-
lich macht, ist nun Gegenstand neurowissenschaftlicher Forschung. Die Frage: 
Was ist der Mensch? ist Ausgangspunkt dieser Arbeit. Die Frage, was an uns 
göttlich ist, wird hier weder gestellt noch beantwortet. Deshalb beginnt die Ant-
wort in der Zeit der Aufklärung und nicht vorher. Dass die Religion zum 
Menschlichen gehört, wird hier weder bestritten noch weiter aufgeklärt, weil dies 
zu weit führt, denn die Religion ist ein zu weites Feld, in dem die ärztliche Kunst 
nicht der Hauptdarsteller ist, sondern Gott und seine irdischen Stellvertreter. Zu 
denen gehört der Arzt sicher nicht. Ausgangspunkt einer Betrachtung des Men-
schen, ohne die Religion heranzuziehen, war die Befreiung unseres Denkens von 
der christlich-religiösen Fessel im Zeitalter der Aufklärung im 17. und 18. Jahr-
hundert. Das eröffnete den Freiraum für die Grundfragen menschlicher Existenz, 
ohne die Religion als Erklärung oder Rechtfertigung hierfür heranziehen zu 
müssen. Mit den Fragen 

 
Was kann ich wissen? 
Was soll ich tun? 
Was darf ich hoffen? 
 

müssen sich auch heute Patienten und Heilkundige auseinandersetzen und zwar 
unabhängig davon, ob sie gläubig sind oder nicht. Heilkundige können sich die-
sen Fragen nicht entziehen, weil es Fragen sind, die von Patienten gestellt wer-
den und auf die eine Antwort erwartet wird.  

Die westliche Philosophie der Aufklärung wurde zum Ausgangspunkt der 
nunmehr ausschließlich an Vernunft (Rationalismus) und Sinneserfahrung (Em-
pirismus) orientierten Herangehens- und Betrachtungsweise. Religiöse oder 
spirituelle Erfahrungen wurden abgekehrt oder abgewertet. 

Hume hatte erstmalig in der Philosophie des Abendlandes den Anteil der 
Erfahrung durch die Sinne an der Vernunft entdeckt und geschätzt (Empirismus), 
während Descartes die Vernunft als Teil des Denkens begriff (Rationalismus), 
der keiner Herleitung bedurfte, weil sie immer schon dagewesen war. Die Erfah-
rung durch die Sinne war bei Descartes im Gegensatz zu Hume kein besonderer 
                                                             
31 „Streit um Human Brain Project: Die Europäische Kommission antwortet“, Der Tagesspiegel, 

Nr. 22 111, 22.7.2014, Seite 22: 700 Wissenschaftler protestierten in einem offenen Brief ge-
gen undurchsichtige Entscheidungsstrukturen und die wissenschaftliche Ausrichtung. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


36 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

Betrachtungsgegenstand seiner philosophischen Interessen. Empirismus und 
Rationalismus sind in diesem Sinne keine Gegensätze, sondern nur verschiedene 
Ausprägungen einer neuen, von Ideologien (z.B. Glaube, Religion) unbeeinfluss-
ten Denkweise. Descartes sah die Vernunft als Beweis für Gottes Gnade, dem 
Menschen die Erkenntnis der Wahrheit zu gewähren, wobei diese „verschachtel-
te“ Konstruktion durchaus auch als Ausflucht gelten könnte, religiöser Verfol-
gung zu entgehen. Im Gegensatz zu Hume war für Descartes die religiöse Ver-
folgung eine potentielle Gefahr. Er hatte 1633 erfahren, dass Galileo Galilei von 
der Inquisition zum Widerruf seiner Forschungen gezwungen wurde. Descartes 
veröffentliche daraufhin Teile seiner Schriften anonym. Außerdem sah er sich 
gezwungen, Holland wegen öffentlicher Kritik an seinen Werken zu verlassen. 
Im Gegensatz zu Descartes stand bei Hume die menschliche Erfahrung im Zent-
rum des philosophischen Interesses. Weder bedurfte sie eines Rückgriffs auf 
göttliche Gnade, noch wollte Hume etwas davon wissen, weil in seinen Erfah-
rungen Gott nicht vorkam. Damit hätte er sich vermutlich in früherer Zeit oder 
auf dem europäischen Festland religiöser Verfolgung ausgesetzt. Während beim 
Rationalismus der vernunftbasierte Erkenntnisgewinn im Vordergrund steht, 
bezieht der Empirist den Erkenntnisgewinn vor allem aus der Sinneserfahrung. 
Es handelt sich in beiden Fällen um ineinander übergreifende Denkströmungen 
einer im 17. und 18. Jahrhundert entstandenen Philosophie des Abendlandes. 
Das besondere Verdienst Immanuel Kants liegt nun darin, dass er Positionen, die 
später dem Empirismus zugeordnet wurden, als rein rationalistische Positionen, 
als Teile derselben Vernunft erkannte und aufeinander bezogen hat. Man könnte 
sagen, sowohl Hume als auch Descartes beschreiben verschiedene Teile dersel-
ben Vernunft. Kant untersuchte, in welcher Beziehung diese beiden Teile dersel-
ben Vernunft zueinander stehen. Es geht also nicht darum, einer Position den 
Vorzug einzuräumen. Der Empirismus kann den Rationalismus nicht ersetzen 
und umgekehrt. Es handelt sich hierbei um später geschaffene wissenschaftliche 
Kategorien, denen bestimmte Denkpositionen zugeordnet wurden. Die Begriffe 
sind aber nicht hilfreich und verhindern letztlich einen ganzheitlichen Blick auf 
die menschliche Vernunft. Kant hatte beschrieben, auf welchem Feld die Ver-
nunft Erfahrungen antreffen kann, die für die menschliche Existenz noch sinn-
voll sein können und ab welcher Grenzüberschreitung sich die Philosophie in 
Irrelevanz verliert. 

Diese Entwicklung soll im Folgenden exemplarisch anhand von Auszügen 
aus Werken von David Hume (1711 – 1776; Kapitel 1.1.) sowie Immanuel Kant 
(1724 – 1804; Kapitel 1.2.) erläutert werden.  

Warum ausgerechnet diese beiden Philosophen herangezogen werden sol-
len, liegt an einem Persönlichkeitsmerkmal, das sie beide verbindet. Ihre Kunst 
„ging nicht nach dem Brot“. Ihr Weg war gekennzeichnet durch viele Jahre des 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.1. David Hume 37 

Wartens, ohne dass sie von dem von ihnen für richtig Erkannten abgerückt wä-
ren. Ihre Philosophie war mehr als ein philosophischer Diskurs oder eine philo-
sophische Betrachtung. Hinter der Philosophie von David Hume und Immanuel 
Kant verbergen sich Menschen, die im Verlauf des Lebens um Antworten gerun-
gen hatten. Deshalb sollen hier nicht nur ihre philosophischen Gedanken erläu-
tert werden, sondern auch auf die biografischen Aspekte eingegangen werden. 
So soll versucht werden deutlich zu machen, dass Philosophie den ganzen Men-
schen angeht und nichts mit Schöngeisterei zu tun hat. 

Zunächst soll, der jeweiligen Textanalyse vorangehend, der familiäre, sozia-
le und geschichtliche Hintergrund des jeweiligen Philosophen beleuchtet werden 
(Kapitel 1.1.1. bzw. 1.2.1.) In den der biografischen Anamnese folgenden Kapi-
teln (1.1.2. bzw. 1.2.2.) soll das jeweilige Denkgebäude des vorgestellten Philo-
sophen anhand von Textbeispielen aus Humes „Untersuchung über den mensch-
lichen Verstand“ sowie Kants „Prolegomena“ skizziert und nach Bezugspunkten 
zu einer Bewusstseinskultur in heutiger Zeit gesucht werden. Die Standpunkte 
der Aufklärer wurden im Verlauf der folgenden Jahrhunderte kritisch hinterfragt. 
Teilweise haben sich hieraus eigene philosophische Schulen und Denkrichtungen 
entwickelt. Im Kapitel 1.3. sollen in zeitgeschichtlicher Reihenfolge exempla-
risch Gegenthesen von Georg W.F. Hegel (1770 – 1831), Friedrich W. Nietzsche 
(1844 – 1900), Max Weber (1864 – 1920), Theodor W. Adorno (1903 – 1969) 
und Max Horkheimer (1895 – 1973) erläutert werden. In Kapitel 1.4. soll dann 
untersucht werden, welchen Beitrag die abendländische Philosophie der Aufklä-
rung für eine Bewusstseinskultur im 21. Jahrhundert zu leisten vermag. 

 
 

1.1. David Hume 
 
1.1.1. Biografischer und zeitgeschichtlicher Hintergrund 

 
Die Philosophie eines Menschen hängt mit seinem Menschsein zusammen. Jo-
hann Gottlieb Fichte (1762 – 1814) schrieb in seiner ersten Einleitung zur Wis-
senschaftslehre: „Was für eine Philosophie man wähle, hängt ... davon ab, was 
man für ein Mensch ist: denn ein philosophisches System ist kein toter Hausrat, 
den man ablegen oder annehmen könnte, wie es uns beliebte, sondern es ist be-
seelt durch die Seele des Menschen, der es hat.“.32 Mit diesem Zitat leitet Uwe 
Schultz seine Kant-Monographie33 ein. Treffender kann man eine Monographie 

                                                             
32 Fichte, J.G., „Erste Einleitung in die Wissenschaftslehre“, 1797. 
33 Schultz, U., „Immanuel Kant, Monographie“, Rowohlt, 4. Aufl. 2008. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


38 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

über einen großen Philosophen nicht beginnen. Es könnte allerdings sein, dass 
sich David Hume an dem Begriff „Seele“ in dem Zitat von Johann Gottlieb Fich-
te gestoßen hätte. Die Existenz einer „Seele“ oder eines „unveränderlichen Ichs“ 
hatte er abgestritten. Fichtes Zitat hätte vermutlich bei einer tatsächlichen Zu-
sammenkunft einen philosophischen Streit mit David Hume heraufbeschworen, 
der der Vermittlung Immanuel Kants bedurft hätte. 

Zunächst soll eine biografische Anamnese (Erhebung) über den familiären 
Hintergrund und das zeitgeschichtliche Umfeld von David Hume erfolgen. 
Dadurch lassen sich verschiedene Aspekte seiner Person in einem anderen Licht 
betrachten. Diese Herangehensweise könnte zum besseren Verständnis des spä-
teren Philosophen beitragen. Das Biografische soll als Interpretationsmethode 
für die Philosophie eingesetzt werden, deshalb ist es wichtig, die Philosophen 
der Aufklärung auch als Menschen mit ihrer Lebensgeschichte zu betrachten. 
Descartes, Hume und Kant haben in eigener Person den Kampf durchlebt, und 
zwar gegen äußere Zurücksetzungen und Anfeindungen. Zum Beispiel veröffent-
liche René Descartes 1637 seinen „discours de la méthode“ mit der berühmt 
gewordenen Erkenntnis „Je pense, donc je suis“ („Ich denke, also bin ich“) 
zunächst anonym in französischer Sprache (also keineswegs in der Wissen-
schaftssprache Latein). Die Veröffentlichung Descartes erfolgte außerhalb 
Frankreichs und war durch die Sprachwahl auch philosophischen Laien zugäng-
lich. Die Entstehungsumstände einer solchen Erkenntnis sind aber zum tieferen 
Verständnis eines Philosophen von immenser Bedeutung. Deshalb ist es wichtig, 
sich auch mit der Herkunft, Kindheit und Jugend eines Philosophen zu befassen. 

David Hume (Home) wurde 1711 in Edinburgh (Schottland) als jüngster 
Sohn des Rechtsanwalts Joseph Home und dessen Frau Katherine geboren. In 
Schottland hatte sich in weiten Teilen die Reformation durchgesetzt. Im 16. 
Jahrhundert predigte dort der Calvinist John Knox (1505 – 72). Das Elternhaus 
von David Hume war calvinistisch geprägt. Die Familie lässt sich dem niedrigen 
Landadel zuordnen. Der Adelstitel ging jeweils auf den ältesten Sohn über. Da-
vid hatte noch zwei ältere Geschwister, einen Bruder John (geb. 1709) und eine 
Schwester Katherine (geb. 1710). Politisch ist besonders die „Glorreiche Revolu-
tion (Glorious Revolution)“ von 1688/89 zu erwähnen. Mit der Glorreichen Re-
volution endete der absolute Herrschaftsanspruch des Königs zugunsten des 
Parlaments (konstitutionelle Monarchie). In der „Bill of rights“ wurden 1689 die 
Rechte des Parlaments festgelegt. Es war die Geburtsstunde des Parlamentaris-
mus und des Rechtsstaatlichkeitsprinzips in Großbritannien. Diese geschichtli-
chen Veränderungen wurden auch von der Familie von David Hume mitgetra-
gen. Sowohl der Vater als auch der Großvater David Humes sollen Anhänger der 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.1. David Hume 39 

Glorreichen Revolution und ihrer Prinzipien gewesen sein34. Vater und Großva-
ter waren Juristen. Um die Jahrhundertwende wurde Schottland aufgrund von 
Missernten von einer Hungersnot (1696 – 1703) heimgesucht. Ein Zehntel der 
Bevölkerung starb35. Dies führte dazu, dass Schottland auf den englischen Markt 
angewiesen war und letztlich seine Autonomie 1707 verlor36.  

In den Naturwissenschaften ist als wichtigster Zeitgenosse Isaac Newton 
(1643 – 1727) zu erwähnen. Bahnbrechend waren seine Theorien zur Mechanik 
(newtonsche Axiome), zur Gravitation (Gravitationsgesetz) und zum Licht (Kor-
puskeltheorie). Seine Grundannahmen (Axiome) und Theorien waren für die 
Naturwissenschaften bis hinein ins 19. und 20. Jahrhundert maßgebend. Er gilt 
als einer der bedeutendsten Naturwissenschaftler aller Zeiten. Isaac Newton war 
ebenfalls an der Protestbewegung der Glorreichen Revolution beteiligt. Diese 
beiden äußeren Umstände, die Geburt des Verfassungsprinzips und des Rechts-
staatlichkeitsprinzips in England als Vorläufer für die spätere französische und 
die amerikanische Verfassung sowie die neuartige und durchaus ebenfalls als 
revolutionär und unorthodox zu bezeichnende naturwissenschaftliche Methodik 
von Isaac Newton sind wichtige Zeitmarker. Diese beiden Entwicklungen, einer-
seits politisch das soeben entstandene und im europäischen Kontext moderne 
parlamentarisch geprägte Großbritannien sowie andererseits die durch Isaac 
Newton beflügelte moderne Naturwissenschaft, waren das unmittelbare Umfeld, 
mit dem David Hume konfrontiert wurde. Er wurde im modernsten Staat der 
damaligen Zeit geboren. Diese Umstände dürften sein Denken beeinflusst haben. 

Der Vater von David Hume starb bereits 1713 im Alter von 32 Jahren. Da-
vid Hume wuchs vaterlos auf. Seine Mutter war tiefreligiös. Er war das jüngste 
von drei Geschwistern. Aus tiefenpsychologisch-biografischer Sicht ist noch 
bedeutsam, dass David Hume als Schwächling galt und als Tölpel verspottet 
wurde: „Hume war ein hochgewachsener, ungeschickter Junge und erhielt den 
Spitznamen ,clod‘ (Tölpel, Tolpatsch)“.37 David Hume wird als sehr intelligent 
und körperlich schwächlich beschrieben. Seine Familie drängt ihn zum Jurastu-
dium. Während des Studiums widmet er sich hauptsächlich der Philosophie und 
bricht schließlich das Jurastudium ab. David Hume erkrankt in dieser Zeit an 
einer schweren Depression und erholt sich erst im Verlauf von Jahren. Dies hatte 
unmittelbare Auswirkungen auf seinen weiteren Lebensweg:  

 

                                                             
34 Vgl. G. Streminger, „Hume“, S.12. 
35 Vgl. G. Streminger, „Hume“, S. 8. 
36 Vgl. G. Streminger, „Hume“, S. 8. 
37 Vgl. G. Streminger, „Hume“, S. 16. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


40 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

„Nachdem der junge Denker jahrelang unter schweren Depressionen gelitten hat-
te, war er endlich bereit, sich einzugestehen, dass die Forderungen christlicher und 
stoischer Autoren der menschlichen Natur Gewalt antun. Ihre Gedankengänge ent-
behren jeder empirischen Grundlage; sie sind unmenschlich und unnatürlich. Diese 
Einsicht führte Hume zum Empirismus: Was not tut, ist eine auf genaue Beobach-
tung gegründete philosophische Anthropologie!“.38 
 

David Hume hat bereits als Kind und Jugendlicher seine körperlichen Grenzen 
erfahren. Während des Studiums kommt es zur psychischen Dekompensation 
und Lebenskrise. Im Folgenden soll überlegt werden, wie sich diese körperlichen 
Grenzen auf die Gedankenwelt David Humes ausgewirkt haben könnten. Belege 
hierfür gibt es nicht. Eine andere Quelle stellt eine autobiografische Skizze dar, 
die der schwer erkrankte Hume vier Monate vor seinem Tod schrieb. Hierauf 
soll später noch eingegangen werden.  

Es ist anzunehmen, dass diese Erfahrungen ein Ausgangspunkt für sein spä-
teres philosophisches Werk geworden sind. Vermutlich wäre aus einem gesun-
den, kräftigen, seelisch gefestigten David Hume nie der spätere geniale Philo-
soph geworden. Er hätte keinen Grund gehabt, sich und sein Leben in Zweifel zu 
ziehen. 

Ein gesunder Körper ermöglicht es, sich ungestört und erfolgreich mensch-
lichen Bedürfnissen widmen zu können. Dadurch besteht kein weiteres Bedürf-
nis nach anderen Betätigungen. David Hume war durch seine körperlichen Ma-
kel auf einen Bereich zurückgeworfen, nicht als eine Art Exil im Sinne einer 
Freiheitsbeschränkung, sondern sein Terrain war abgesteckt durch die Grenzen 
seiner Intelligenz und das genau bildete den Gegenstand seiner Untersuchungen. 
Im Vergleich zu seinen Zeitgenossen war dieses Feld grenzenlos. Er suchte einen 
Bereich, in dem er konkurrenzlos und ungestört war. Dadurch, dass Hume durch 
seine persönlichen Verhältnisse und seine physische Konstitution ein Außensei-
ter war, war seine Bindung an Konventionen gelockert, denn wie seine Depres-
sionen zeigen, war seine Entfernung vom damaligen Durchschnitt durchaus 
schmerzhaft gewesen. Das hatte aber auch den Vorteil, dass ein eigenständiger 
und fordernder Geist nach Maßstäben sucht, seine eigene Existenz zu rechtferti-
gen, ohne auf die damalige Philosophie und Religion als Grundlage zurückgrei-
fen zu müssen, denn aus diesen Quellen leitete sich der damalige Durchschnitt 
im Denken ab, aus dem Hume schmerzhaft herausgefallen war. Unfreiwillig 
gewann er durch seine Außenseiterrolle den nötigen Abstand, nun auf sich zu-
rückgeworfen und mit sich selbst als Maßstab, sich zu begreifen und dadurch ein 
Existenzrecht abzuleiten. In der Biografie David Humes fällt auf, dass er mit den 

                                                             
38 Vgl. G. Streminger, „Hume“, S. 20/21. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.1. David Hume 41 

Erwartungen seiner Familie und den gesellschaftlichen Konventionen bricht und 
seinen eigenen Weg sucht. Er ist auf der Suche nach sich selbst. Diese Suche ist 
begleitet von einer schweren physischen und psychischen Krise.  

Das aber ist genau die Situation, in der sich Patienten in existentiellen Kri-
sen befinden. Durch eine Krankheit gerät das bisherige Koordinatensystem aus 
den Fugen, das bisher als sicher Geglaubte ist fragwürdig geworden. Dieser 
Prozess kann zu großer Unsicherheit und Verzweiflung führen, birgt aber auch 
die Chance einer Neuorientierung und Bewusstwerdung dessen, was wichtig ist. 
David Hume beginnt aus diesen Zweifeln heraus, Fragen zu stellen.  

Jens Kulenkampff stellt seinem Werk über David Hume eine von Hume 
selbst verfasste autobiografische Skizze voran. Diese Skizze stammt aus dem 
Jahr 1776 und wurde ca. 4 Monate vor seinem Tod verfasst. Bemerkenswert ist, 
dass Hume diese Schrift als schwer kranker und mit dem baldigen Tod rechnen-
der Mann schrieb: „Im Frühjahr 1775 befiel mich eine Krankheit der Eingewei-
de, die mich zuerst nicht beunruhigte die inzwischen aber, wie ich fürchtete, 
unheilbar und tödlich geworden ist. Ich rechne jetzt mit einem schnellen Ende. 
[…].“39 

In dieser autobiografischen Skizze schildert Hume seine jahrelangen Miss-
erfolge in der Anerkennung seiner Schriften. Erst spät werden die Kritiker auf 
ihn aufmerksam. Kulenkampff betont, dass Hume in dieser Schrift ein Bild von 
sich zeichnet, wie er sich gern sehen möchte: 

„Dieses Lebensbild trägt deutlich die Züge einer Selbststilisierung zum er-
folgreichen und anerkannten, zum abgeklärten und weit über seine Widersacher 
erhabenen Mann.“40 Die Verletzungen und die Missachtung früherer Jahre wer-
den von Hume in den letzten Lebensmonaten anders dargestellt. Dies ist somit 
auch ein Beispiel, wie Menschen mit den Brüchen und Verwundungen ihres 
Lebens umgehen. Der Mensch komponiert sich seine Lebensgeschichte so, wie 
sie ihm vorteilhaft und annehmbar erscheint. Dies ist bei David Hume nicht 
anders: „Verständlich und nachzusehen also, dass er im autobiographischen 
Rückblick die Periode seiner Fehlschläge und seiner in eine andere Richtung 
gehenden Lebenspläne mit Schweigen übergeht und allein seinen Erfolg, seinen 
Ruhm und seine Wohlhabenheit herausstreicht.“41 

David Hume ist stolz drauf, es geschafft zu haben, aus eigener Kraft zu 
Wohlstand zu gelangen und von seinen Veröffentlichungen leben zu können. Die 
unglücklichen und traurigen Perioden seines Lebens blendete er im Angesicht 
des Todes aus. 
                                                             
39 Hume, D., „Autobiographische Skizze“, zitiert in: Kulenkampff, J., „David Hume“, S. 16. 
40 Kulenkampff, J., „David Hume“, S. 16. 
41 Kulenkampff, J., „David Hume“, S. 19. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


42 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

Wie verzweifelt er zeitweise gewesen sein muss, belegen Ergebnisse der 
Forschung im 20. Jahrhundert, die ergaben, dass Hume eine anonyme Selbstre-
zension aus dem Jahr 1740 verfasst hat, um auf sich aufmerksam zu machen. 

Kulenkampff bemerkt, dass die Philosophie David Humes eine „erstaunli-
che Kontinuität“ aufweise. Hume ist sich sozusagen treu geblieben. Die Grund-
züge seiner Philosophie finden sich bereits in den ersten Schriften. 

Indem er das Bestehende in Frage stellt, gerät er in Konflikt mit seiner 
Umwelt. Immanuel Kant drückt diesen aus dem Zweifel entstandenen Konflikt 
folgendermaßen aus: „Zu fragen: ob eine Wissenschaft auch möglich sei, setzt 
voraus, dass man an der Wirklichkeit derselben zweifle. Ein solcher Zweifel aber 
beleidigt jedermann, dessen ganze Habseligkeit vielleicht in diesem vermeinten 
Kleinode bestehen möchte; und daher mag sich der, so sich diesen Zweifel ent-
fallen läßt, nur immer auf Widerstand von allen gefasst machen.“42 Es ist im 
Hinblick auf ein späteres Urteil über die philosophischen Standpunkte David 
Humes bedeutsam zu erfassen, was seine Ausgangslage war und aus welcher 
persönlichen Krise heraus und gegen welche äußeren Widerstände er für sich zu 
neuen Erkenntnissen kam. Solche Lebenskrisen sind gerade auch typisch für 
Patienten, die mit lebensbedrohlichen Krankheiten (z.B. einer Krebserkrankung) 
konfrontiert werden. Nach der Diagnose und der multimodalen Behandlung 
kommt die psychische Krise oftmals erst mit Zeitverzug und macht nicht selten 
trotz Heilung eine Wiedereingliederung in das frühere Leben unmöglich. Nichts 
ist mehr wie vorher. David Hume stellte fest, dass sein bisheriges Koordinaten-
system trügerisch war und dass er ausgehend von seinen Erfahrungen nach neu-
en Wahrheiten suchen musste. Er gelangte zur Erkenntnis, dass der Empirismus 
ein Existenzrecht ist, das von Religion und Konventionen unabhängig ist. Imma-
nuel Kant schreibt von einem „Angriff“ David Humes auf das Bisherige, was 
Metaphysik seit ihrer Entstehung ausmachte: „Seit Lockes und Leibnizens Ver-
suchen, oder vielleicht seit dem Entstehen der Metaphysik, soweit die Geschichte 
derselben reicht, hat sich keine Begebenheit zugetragen, die in Ansehung des 
Schicksals dieser Wissenschaft hätte entscheidender werden können, als der 
Angriff, den David Hume auf dieselbe machte.“43 

Sein Misserfolg war wohl kaum verwunderlich, denn empirische Erkennt-
nisse sind billig und durch jedermann selbst zu machen, was in der damaligen 
Zeit entweder als anarchisch oder als wertlos empfunden wurde. Immanuel Kant 
schreibt hierzu: 

                                                             
42 Kant, I., „Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird auftre-

ten können“, S. 6.; Reclam, ISBN 978-3-15-002468-3. 
43 Kant, I.,“Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird auftre-

ten können“, S. 7. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.1. David Hume 43 

„Die Gegner des berühmten Mannes hätten aber, um der Aufgabe ein Gnü-
ge zu tun, sehr tief in die Natur der Vernunft, sofern sie bloß mit reinem Denken 
beschäftigt ist, hineindringen müssen, welches ihnen ungelegen war. Sie erfan-
den daher ein bequemes Mittel, ohne alle Einsicht trotzig zu tun, nämlich die 
Berufung auf den gemeinen Menschenverstand.“44 

David Hume hatte sich mehrfach vergeblich um eine Professur bemüht, eine 
Universitätskarriere blieb ihm verwehrt. Er wurde Bibliothekar des Juristenkol-
legiums in Edinburgh und war schließlich 1763 als Privatsekretär von Francis 
Seymour-Conway, Graf Hertford (Earl Hertford, später 1st Marquess of Hert-
ford), an der britischen Botschaft in Paris tätig. 1765 wurde David Hume zum 
Botschaftssekretär ernannt. Nach Ernennung des Grafen Hertford 1765 zum 
Vizekönig von Irland übernimmt David Hume bis zur Neubesetzung der briti-
schen Botschaft in Paris für mehrere Monate das Amt des Botschafters. 1767 
wird er als Unterstaatssekretär ins britische Außenministerium berufen (Tätigkeit 
dort bis 1768). David Hume kehrte 1769 in seine Heimatstadt Edinburgh zurück. 
Er blieb unverheiratet, hatte aufgrund seiner beruflichen Tätigkeiten ein gutes 
Einkommen und lebte mit seiner ebenfalls unverheirateten Schwester zusammen. 
Sein Freund war der Begründer der klassischen Nationalökonomie, Adam Smith 
(1723 – 1790). David Hume starb 1776 in seiner Heimatstadt Edinburgh. 

Immanuel Kant schreibt in seiner Vorrede zur Prolegomena, dass der Fun-
ke, der von den Erkenntnissen David Humes ausging, nicht auf fruchtbaren Bo-
den fiel. Letztlich war das Anliegen David Humes nicht verstanden worden. 

„Er brachte kein Licht in diese Art von Erkenntnis, aber er schlug doch ei-
nen Funken, bei welchem man wohl ein Licht hätte anzünden können, wenn er 
einen empfänglichen Zunder getroffen hätte, dessen Glimmen sorgfältig wäre 
unterhalten und vergrößert worden.“45 Dieser Funke trifft erst eine Generation 
später bei Immanuel Kant auf den „empfänglichen Zunder“. David Hume veröf-
fentlichte seine Untersuchung über den menschlichen Verstand 1748. 1781, 5 
Jahre nach Humes Tod, erschien die „Kritik der reinen Vernunft“ von Immanuel 
Kant. 

Das hier Geschriebene dürfte nicht ausreichen, um auch nur annähernd Da-
vid Hume in allen seinen Facetten zu verstehen. Kulenkampff betont, dass nie-
mand wissen könne, ob Hume Atheist gewesen sei. Das Beste, das er je ge-
schrieben hätte, sei erst nach seinem Tod veröffentlicht worden: 

 
„Die Autobiographie verschweigt aber vor allem, dass Hume eines seiner besten 

Werke literarisch vielleicht sogar das Beste, was er geschrieben hat, zeit seines Le-
                                                             
44 Kant, I., ebd., S. 10. 
45 Kant, I., ebd., S. 7. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


44 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

bens zurückgehalten hat: die Dialoge über die natürliche Religion. […] Und noch 
kurz vor seinem Tode hat er durch testamentarische Bestimmungen dafür Sorge ge-
tragen, dass das Werk posthum herauskam. […]. Und zu wissen, ob Hume nun 
Atheist war oder nicht – was liegt daran? Was interessiert, ist das, was uns geblieben 
ist: das Werk eines großen Philosophen.“46 
 

Da es in dieser Arbeit um Spiritualität gehen soll und es zwar müßig sein mag zu 
fragen, ob Hume Atheist war oder nicht, so bleibt doch zu fragen, ob Hume ein 
spiritueller Mensch gewesen sei. 

Deshalb soll neben der Bezugnahme auf sein Hauptwerk auch auf seine 
„Dialoge über die natürliche Religion“ eingegangen werden, weil Hume in den 
„Dialogen“ die Grundfragen des Lebens auf eine höchst bemerkenswerte Art und 
Weise beantwortet. 

 
 

1.1.2. David Hume: „Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand“ 
(1748) 

 
Das Anliegen David Humes war eine Philosophie, die in Bezug zum praktischen 
Leben der Menschen stand. Dieser Anspruch ist auch aus heutiger Sicht ziemlich 
modern. Die Philosophie sollte nicht abgehoben und fernab von den Menschen 
sein: 

„Der reine Philosoph ist eine Person, die der Welt meist nicht genehm ist, 
weil er angeblich weder zum Nutzen noch zum Vergnügen der Gesellschaft ir-
gend beiträgt. Denn er lebt fern vom Verkehr mit den Menschen, eingesponnen 
in Prinzipien und Begriffe, die ihrem Verständnis gleichfalls fernstehen.“47 

David Hume kritisiert die Ferne der Philosophen und ihrer Philosophie von 
den Menschen und ihren Bedürfnissen: „Sei ein Philosoph; aber inmitten all 
deiner Philosophie bleibe Mensch!“48 sowie: 

 
„Und mag auch ein Philosoph fern von Geschäften leben, so muß doch der Geist 

der Philosophie, wenn er von Lehrern sorgsam gepflegt wird, allmählich die ganze 
Gesellschaft durchdringen und jeder Kunst wie jedem Beruf eine ähnliche Genauig-
keit verleihen. Der Staatsmann wird mehr Voraussicht und Scharfblick in der Ver-
teilung und Ausgleichung der Gewalten gewinnen; der Rechtsgelehrte mehr Metho-
de und genauere Prinzipien für seine Schlussfolgerungen, der Feldherr größere 

                                                             
46 Kulenkampff, J., „David Hume“, S. 21f. 
47 Hume, D., „ Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand“, S. 15. 
48 Hume, D., „Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand“, S. 16. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.1. David Hume 45 

Pünktlichkeit im Dienst und mehr Vorsicht in seinen Plänen und Unternehmun-
gen.“49 
 

Diese Forderungen sind auch heute aktuell. Die Schlussfolgerungen für Politiker, 
Rechtsgelehrte und Feldherren sind Appelle an die genauere Beobachtung und 
Konzentration: Scharfblick, Pünktlichkeit, genaue Methoden und Prinzipien, 
Vorsicht und Voraussicht. Diese Forderungen sind unbestritten wesentliche Vo-
raussetzungen für technisch-zivilisatorischen Fortschritt. Interessanterweise war 
die Reaktion auf David Humes Publikation eher verhalten. Es scheint, als ob 
seine „Erfahrungsphilosophie“ zu banal, zu naheliegend, zu nachvollziehbar war. 
David Hume begründet in seiner Schrift, warum er einzig die Erfahrung als ein-
zige Möglichkeit menschlichen Erkenntnisgewinnes akzeptieren kann. 

Hume erläutert, wie vorgegangen werden sollte: „Genaue und richtige 
Schlussfolgerung ist das einzige Allheilmittel für jedermann und in allen Ge-
mütslagen.“50 Bemerkenswert erscheint die Feststellung, dass diese Vorgehens-
weise für jedermann und für alle Gemütslagen geeignet sei. Den zahlreichen 
Eindrücken und Vorgängen, die ungeordnet auf uns einwirken, soll durch Ein-
ordnung, Unterscheidung und Reflexion begegnet werden. Wir können kraft 
unseres Verstandes Wahres von Falschem unterscheiden: „dass es in allen Be-
hauptungen auf diesem Gebiet ein Wahr und ein Falsch gibt, und zwar ein Wahr 
und Falsch, das nicht jenseits des Bereichs des menschlichen Verstandes 
liegt.“51 Wir sind also befähigt mit unserem Verstand, Wahres von Falschem zu 
unterscheiden. Hierfür benötigen wir keine Ideologie oder religiöse Konvention, 
sondern allein unser menschlicher Geist ist in der Lage, die Dinge selbst zu un-
terscheiden. Die Antwort liegt nicht außerhalb unseres menschlichen Verstandes. 
Die Geisteswahrnehmungen (Perceptionen) teilt Hume in zwei Klassen ein: 
einerseits die Ideen und Gedanken, andererseits die Eindrücke. Mittels unserer 
Ideen und Gedanken können wir uns unendlich weit bewegen und scheinen über 
unbegrenzte Freiheit zu verfügen, so können wir fiktive Reisen in die Zukunft 
unternehmen oder uns Dinge vorstellen, die gar nicht real sind. Tatsächlich aber 
sind es nur die Eindrücke, die unseren Sinnen und Erfahrungen am nächsten 
sind. Hochtreibende Ideen und Gedanken müssen sich letztlich doch an den 
konkreten Sinnen und Erfahrungen messen. Und was nicht erfühlt oder erfahren 
werden kann, ist letztlich irrelevant: 

„Und während der Körper auf einen Planeten beschränkt ist, auf dem er 
mit Mühe und Beschwerde umherkriecht, kann der Gedanke uns in einem Au-

                                                             
49 Ebd., S. 17/18. 
50 Ebd., S. 20. 
51 Ebd., S. 21. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


46 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

genblick in die entferntesten Gegenden des Universums tragen; ja selbst über 
das Universum hinaus, ins grenzenlose Chaos, wo die Natur angeblich in gänzli-
cher Verwirrung liegt.“52 Diese Gedankenreisen sind irrelevant, denn letztlich 
kommen wir, so Hume, nicht über unsere Sinneserfahrung hinaus: „dass es (ge-
meint ist das Denken) in Wirklichkeit durch sehr enge Grenzen eingeschlossen 
ist und all diese schöpferische Kraft des Geistes auf weiter nichts hinauskommt 
als auf die Fähigkeit der Verbindung, Vermehrung oder Verminderung des Stof-
fes, den uns Sinne und Erfahrung (experience) liefern.“53 Hume beschreibt im 
Folgenden die Ideen und Gedanken als „matt und dunkel“ und die Eindrücke als 
„stark und lebendig“.54  

Die Textbeispiele erlauben bereits einen ersten Bezug zur Grundthematik 
dieser Arbeit. Hume versucht darzulegen, warum seiner Meinung nach der 
menschliche Verstand dazu neigt, Gottesideen zu erschaffen. Ideen sind matt und 
dunkel. Hume erklärt die Entstehung der Idee Gottes „im Sinne eines allwissen-
den, allweisen und allgütigen Wesens aus der Besinnung auf die Vorgänge in 
unserem Geiste und aus der Steigerung dieser Eigenschaften der Güte und 
Weisheit ins Grenzenlose.“55 Damit liegt David Hume gar nicht mehr weit ent-
fernt von der Auffassung des 145 Jahre später geborenen Psychoanalytikers 
Sigmund Freud, der in Gott eine Vaterprojektion sieht und letztlich unseren 
Glauben als Ausdruck unseres ambivalenten Vaterverhältnisses versteht. Gottes-
glaube wäre demzufolge eine Entwicklungsstufe des Menschen, die überwunden 
werden kann. Interessant sind die kritische Bewertung von Religion und Spiritu-
alität aus Sicht des empiristischen Philosophen Hume und die Übereinstimmung 
mit den religionskritischen Feststellungen des Begründers der Psychoanalyse 
Sigmund Freud. Beide wählen einen rein rationalen Zugang zur Bewertung von 
Religion und Glauben. Sowohl Empirismus als auch die spätere psychoanalyti-
sche Theorie hatten großen Einfluss auf die Geisteshaltung des Abendlandes. Bei 
Hume wurde das „Selbst“, das „Ich“ und die „Identität“ bestritten. Bei Freud 
wurden sie benannt und einer rationalen Analyse unterzogen. In beiden Fällen 
kann es sein, dass das „Selbst“ und das „Ich“ rationalen Erwägungen zum „Op-
fer fallen“. Im zweiten Teil dieser Arbeit soll auf das Verhältnis von psychoana-
lytischer Theorie und Religion und Spiritualität näher eingegangen werden. Die 
These Humes, dass es sich bei Gott um eine ins Grenzenlose gesteigerte Vorstel-
lung positiver menschlicher Eigenschaften handeln würde, legt nahe, dass somit 
die Gottesvorstellung ein Ausdruck unaufgeklärten Denkens ist. Darin drückt 

                                                             
52 Hume, D., „Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand“, S. 27/28. 
53 Ebd., S. 28. 
54 Ebd., S. 31. 
55 Ebd., S. 29. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.1. David Hume 47 

sich eine abwertende Haltung aus. Hume erläutert die Funktionsweise unseres 
Denkens und erklärt, auf welche Weise unsere Gedanken verknüpft werden. Auf 
diesen Prinzipien beruhe letztlich auch unsere Gottesvorstellung. 

Ein wichtiges Anliegen Humes ist es, darzulegen, auf welche Weise sich 
Denkprozesse vollziehen. Hume beschreibt drei Prinzipien: „Soviel ich sehe, 
gibt es nur drei Prinzipien der Verknüpfung von Ideen, nämlich Ähnlichkeit 
(Resemblance), Berührung in Raum und Zeit (Contiguity in time or place), und 
Ursache und Wirkung (Cause or Effect).“56  

Diese Prinzipien beruhen auf Beobachtung und Erfahrung. Die Klassifizie-
rung menschlicher Beobachtung und das Zueinander-in-Beziehung-Setzen als 
Ursache und Wirkung sind logische Kategorien wie „und“, „oder“ und „obwohl“ 
und für sich genommen sinnentleert, weil sie umgekehrt nur Sinn machen, wenn 
dadurch Gegenstände menschlicher Beobachtung zueinander in Beziehung ge-
setzt werden. Gleichzeitig ist damit ein Bereich des Denkens beschrieben, der 
sich außerhalb der reinen Ideen bewegt und für jeden Menschen gleich zugäng-
lich ist. Das ist nämlich genau der Bereich der Wissenschaft, den Newton be-
schrieben hat mit seinen Gravitationsgesetzen. Diese Gesetze beschreiben nicht 
nur das Herabfallen eines Apfels vom Baum, sondern das Verhalten eines jegli-
chen Körpers im Verhältnis zu einem anderen Körper, also letztendlich Be-
obachtungen, die jeder Mensch machen könnte. Wir sehen diesen Bereich der 
Wissenschaft auch durch die Mathematik beschrieben, die wiederum nur Be-
obachtungen beschreiben kann, die Gegenstand allgemeingültiger Beobachtun-
gen sein können. Es ist zum Beispiel unbestreitbar, dass 3 + 5 = 8 ist. Für Hume 
sind diese mathematischen Beziehungen zwischen Ideen Gewissheiten. Andere 
Gegenstände der menschlichen Vernunft bezeichnet Hume als Tatsachen (zum 
Beispiel, dass die Sonne morgens aufgeht). Menschliche Bewertungsfehler ge-
schehen nun, wenn Tatsachen absoluten Gewissheiten gleichgesetzt werden. 
Tatsachen gründen sich nach Hume auf Beziehungen zwischen Ursache und 
Wirkung, die wiederum nur aus den Erfahrungen stammen können. Es ist nicht 
möglich, durch reines Denken ohne Erfahrung Kenntnisse über Tatsachenbezie-
hungen zu erlangen: 

 
„Ich wage es als einen allgemeinen und ausnahmelosen Satz hinzustellen, dass 

die Kenntnis dieser Beziehung (gemeint ist die Beziehung zwischen Ursache und 
Wirkung) in keinem Falle durch Schlussfolgerungen a priori gewonnen wird; son-
dern dass sie ganz und gar aus der Erfahrung (experience) stammt, indem wir fin-

                                                             
56 Hume, D., „Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand“, S. 34. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


48 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

den, dass gewisse Gegenstände beständiger zusammen auftreten (constantly conjoi-
ned).“57 
 

Und genau hieraus resultieren dann die Bewertungsfehler, indem wir geneigt 
sind, „uns einzubilden, wir können diese Wirkungen ohne Erfahrung durch reine 
Tätigkeit unserer Vernunft entdecken.“58 Hume zeigt damit eine Grenze der 
menschlichen Vernunft auf. Naturwissenschaft und Medizin sind vernunftge-
steuert und beruhen auf vernünftigen Erwägungen. Deshalb ist es wichtig zu 
erkennen, auf welcher Grundlage solche Erwägungen getroffen werden. Hume 
zeigt später die Risiken falscher Erwägungen auf, vor allem, wenn wir notwen-
dige Verknüpfungen postulieren und den Bereich der Erfahrung verlassen. Tat-
sachen ergeben sich aus Beobachtung und Erfahrung. Die Naturwissenschaft und 
die Medizin als die Lehre über die Vorbeugung, Erkennung und Behandlung von 
Krankheiten sind demzufolge auf die Ableitung von Gesetzmäßigkeiten, die 
steter Beobachtung und Erfahrung entspringen, angewiesen. Hume macht deut-
lich, dass wir außerstande sind, die Ursache der Ursachen zu erkennen: „Die 
vollkommenste Naturwissenschaft schiebt nur unsere Unwissenheit ein wenig 
weiter zurück, wie vielleicht die vollkommenste Geisteswissenschaft nur dazu 
dient, weitere Gebiete unserer Unwissenheit aufzudecken.“59. 

Hume zeigt einerseits die Folgen und Fehler auf, die entstehen, wenn wir 
Ideen ins Unermessliche steigern (z.B. Gottesvorstellung) und notwendige Ver-
knüpfungen zwischen Ideen postulieren ohne Rückkoppelung mit der Erfahrung 
(z.B. Ideologien), macht aber auch andererseits deutlich, wie begrenzt unsere 
wissenschaftliche Erkenntnisfähigkeit ist („schiebt nur unsere Unwissenheit ein 
wenig weiter zurück“). Hume ist somit nach allen Seiten hin skeptisch. Immanu-
el Kant schreibt über David Hume, er habe sein „Schiff, um es in Sicherheit zu 
bringen, auf den Strand (den Skeptizismus) gesetzt“.60  

Kant sieht in Hume den Skeptiker. Der Skeptizismus David Humes könnte 
ein wichtiger Baustein für eine Bewusstseinskultur in heutiger Zeit sein. Tat-
sächlich muss angenommen werden, dass Hume mehr war als „bloß“ Skeptiker. 
Darauf soll im weiteren Verlauf noch anhand seiner „Dialoge über die natürliche 
Religion“ eingegangen werden. Der Skeptizismus ist nur eine Facette möglicher 
menschlicher Betrachtungs-und Handlungsweisen. Hume erweist sich in seiner 
„Untersuchung über den menschlichen Verstand“ als Skeptiker gegenüber religi-

                                                             
57 Hume, D., „Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand“, S. 47. 
58 Hume, D., „Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand“, S.49. 
59 Hume, D., „Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand“, S. 51. 
60 Kant, I., „Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird auftre-

ten können“, S. 13. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.1. David Hume 49 

ösen Ideologien und Glaubenssystemen und glaubt sie als übersteigerte mensch-
liche Vorstellungen und unlogische Verknüpfungen zu entlarven.  

Die skeptische Grundhaltung gilt bei Hume aber auch dem Erkenntnisge-
winn der Naturwissenschaften. David Hume wendet sich somit nicht bloß von 
den trügerischen Verheißungen der Religion ab, sondern auch von vermeintlich 
unaufhaltsamen wissenschaftlichen Forschungserkenntnissen. Er widersteht 
dieser Versuchung und bewahrt sich seinen Skeptizismus und damit seine Frei-
heit. Der Skeptizismus könnte demnach hilfreich sein, selbstbestimmt bleiben zu 
können. Hume scheint sich dessen bewusst zu sein, dass die Menschen ihre Un-
wissenheit entlang des wissenschaftlichen Fortschrittes immer nur ein wenig 
zurückschieben können. Damit verbunden wäre es aber auch, verlockenden Ver-
suchungen, Versprechungen und Verheißungen von religiösen Ideologien zu 
misstrauen, die nach Humes Auffassung ohnehin nur ein Ergebnis menschlicher 
Vorstellungen seien.  

Diese skeptische Grundhaltung könnte ein „Baustein“ für eine nicht ideolo-
gische, „säkulare“ Spiritualität sein. 

Eine skeptische Haltung gegenüber den Möglichkeiten der Naturwissen-
schaften als auch gegenüber dem Heilsversprechen religiöser Ideologien könnte 
die nötige Freiheit ermöglichen, selbst nachzudenken, indem der Versuchung 
einer äußeren Beeinflussung zum Beispiel durch religiöse Dogmen oder natur-
wissenschaftliche Lösungsangebote (z.B. Oxytocin-Nasensprays als vertrauens-
bildende Maßnahme) widerstanden wird. Auf diese Weise sind wir vermutlich, 
auch wenn dies mit schmerzlichen Erfahrungen und Erkenntnissen verbunden 
ist, in Wahrheit auf dem Weg zu unserer Identität.  

Identität ist dabei ein Begriff, der nicht Gegenstand der Forschung David 
Humes war. Humes Augenmerk galt der menschlichen Vernunft, die er in den 
Mittelpunkt seiner Forschung rückte. Die Frage nach der Identität, dem Selbst 
und dem Ich stellte sich für den Menschen erst im Industriezeitalter im Rahmen 
des wirtschaftlichen Wohlstandes. Die Frage nach der Identität ist ein Phänomen 
saturierter Gesellschaften oder Gesellschaftsschichten. Schottland hatte Anfang 
des 18. Jahrhunderts eine schwere Hungersnot durchlitten und in deren Folge die 
Unabhängigkeit verloren. Es ist daher müßig, in den Untersuchungen Humes 
tiefergehende Aussagen zur Identität, dem Selbst und dem Ich zu suchen. Diese 
Begriffe sind dem Menschen des 20. Jahrhunderts vertraut.  

Ein solches Unterfangen wäre so, als ob man nach der Öffnung eines Pha-
raonengrabes mit Verwunderung feststellt, dass dort keine Halbleiterdioden zu 
finden sind. Erkenntnis beruht nach Hume allein auf Beobachtung und Erfah-
rung.  

Folgende Schlüsse könnten hieraus für eine spirituelle Praxis gezogen wer-
den: Um die Spiritualität in heutiger Zeit wiederzuentdecken, ist es erforderlich, 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


50 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

Ausdrucksformen zu finden, die mit den zivilisatorischen und medizinischen 
Errungenschaften im Einklang stehen.  

Ein kritischer Geist könnte nun fragen, warum man das überhaupt tun soll-
te? Sind spirituelle Praktiken nicht ein Anachronismus, so dass es in einer na-
turwissenschaftlichen Welt diesbezüglich nichts wiederzuentdecken gilt? Hier 
muss entgegnet werden, dass es nicht darum geht, etwas Abstraktes wiederzu-
entdecken, sondern es geht vielmehr darum, sich selbst wiederzuentdecken. So 
könnte es sein, dass sich ein Mensch im Zuge der gelenkten Selbstreflexion sei-
ner selbst gewahr wird und Dinge entdeckt, die bisher verborgen schienen. Ein 
wesentliches Ziel spiritueller Praxis ist die Ermöglichung eines selbstbestimmten 
Lebens. Die Selbstreflexion kann verborgene Abhängigkeiten und festgefahrene 
Lebensvollzüge bewusst machen. 

In einem schnelllebigen Zeitalter der Zerstreuung und Reizüberflutung ha-
ben wir aber die Gabe zu genauer Beobachtung und Betrachtung verlernt. Genau 
deshalb könnte in der Rückbesinnung auf unsere Fähigkeit zur genauen Be-
obachtung ein Zugang zur Spiritualität zu finden sein. Scheinbar alltägliche und 
belanglose Dinge könnten so in den Fokus unserer Betrachtung kommen. Hier-
bei ließe sich ein „internaler“ von einem „externalen“ Blickwinkel unterschei-
den, je nachdem, ob sich die gemachte Beobachtung und Erfahrung nach innen 
(internal, auf uns selbst) oder nach außen (external, auf die Umwelt) richtet. Eine 
neu ins Bewusstsein gerückte Beobachtung und Betrachtung von Dingen, die uns 
bisher in der Alltagshektik und reizüberfluteten Umwelt entgangen sind, könnte 
dann gerade im Rahmen einer existentiellen Krise neue Erfahrungen ermögli-
chen. Diese Bewusstwerdung könnte ein Schlüssel zu einer neuen Art des 
Selbstbewusstseins sein. Hierauf soll in der Diskussion (vierter Teil) näher ein-
gegangen werden. Letztlich ist das Gedankengebäude von David Hume geeignet, 
Impulse für eine Neubesinnung zu geben. Das ist es, was er für sich selbst in 
Anspruch genommen hat. Das Innehalten und Nachdenken sollte Auswirkungen 
auf unser Alltagsleben haben. 

David Hume leitet die von uns gemachten Feststellungen bezüglich Ursache 
und Wirkung auf Erfahrungen der Gleichartigkeit zurück: „Von Ursachen, wel-
che gleichartig erscheinen, erwarten wir gleichartige Wirkungen.“61 Die Frage 
nach Ursache und Wirkung stellt David Hume als einen Grundmodus unseres 
Gehirns dar. Unser Gehirn ist darauf angelegt, so zu funktionieren. Dies hat 
nichts mit Vernunft zu tun, sondern wir sind es von Geburt an gewohnt, gleich 
einem Instinkt, aus den gemachten Erfahrungen abzuleiten. Wenn ein 3-jähriger 
seine Mutter „W(a)rum denn?“ fragt, so stellt dies genau diesen Grundfragemo-

                                                             
61 Hume, D., „Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand“, S. 57. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.1. David Hume 51 

dus unseres Gehirns dar, wir können nicht anders, als nach Ursache und Wirkung 
zu fragen:  

 
„Es entspringt mehr der üblichen Weisheit der Natur, einen so notwendigen Akt 

des Geistes durch einen Instinkt oder eine mechanische Tendenz (instinct or mecha-
nical tendency) sicherzustellen; denn diese kann unfehlbar in ihrer Wirksamkeit 
sein, kann sich beim ersten Auftreten des Lebens und Denkens zeigen und unabhän-
gig von all den mühsam erarbeiteten Deduktionen des Verstandes bleiben. Wie die 
Natur uns den Gebrauch unserer Glieder gelehrt hat, ohne uns Kenntnis von den 
Muskeln und Nerven zu geben, die sie bewegen, so hat sie uns einen Instinkt einge-
pflanzt, welcher unser Denken in einer Richtung vorwärts treibt, die mit jener über-
einstimmt, die sie für die äußeren Dinge festgesetzt hat; obwohl wir die Mächte und 
Kräfte nicht kennen, von denen diese regelmäßige Reihe und Folge von Gegenstän-
den ganz und gar abhängt.“62 
 

Für David Hume sind schlussfolgernde Ableitungen nur durch die Gewohnheit 
der Erfahrung möglich: „So ist die Gewohnheit die große Führerin im menschli-
chen Leben.“63 Indem Hume die Gewohnheit zur „großen Führerin“ erklärt, 
scheint er andere Möglichkeiten des Erkenntnisgewinnes auszuschließen. Dies 
macht sich vor allem und gerade auf dem Gebiet der Naturwissenschaft bemerk-
bar. Anhand der naturwissenschaftlichen Herangehensweise lassen sich die 
Grenzen der Annahmen von David Hume aufzeigen, da es durchaus vorstellbar 
ist, Umlaufbahnen fiktiver Sterne zu berechnen, die eben nicht ausschließlich der 
Erfahrung aus Gewohnheit entsprechen. So wurden die Positionen der Planeten 
Neptun und Pluto aufgrund von Bahnstörungen (Abweichungen von den Kepler-
schen Gesetzen 64 ) ihrer Nachbarplaneten durch mathematische Hypothesen 
(Neptun: 1843; Pluto: 1905) vorhergesagt. Diese Planeten wurden aufgrund der 
mathematischen Hypothesen Jahre bzw. Jahrzehnte später tatsächlich an den 
vorausberechneten Positionen entdeckt (Entdeckung der Planeten Neptun 1846 
und Pluto 1930).  

David Hume sieht in der Ableitung aufgrund von Erfahrung einen Grund-
modus des Intellekts, der schon bei Tieren vorhanden ist. Von Einzelbeobach-
tungen könne nicht auf notwendige, zwingende allgemeine Gesetze (auf dem 
Wege der Induktion) geschlussfolgert werden. Hume begründet, weshalb Ablei-
tungen durch eine Schlussfolgerung nicht möglich sind, da Tiere („so gut wie die 

                                                             
62 Hume, D., „Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand“, S. 79. 
63 Hume, D., ebd., S. 67. 
64 Die drei Keplerschen Gesetze: 1609-1619 von Johannes Kepler (1571-1630) aufgestellte 

Gesetze über die Geometrie und die Bewegung der Planetenbahnen. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


52 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

Menschen“) nicht zu der Schlussfolgerung gelangen können, dass gleiche Ereig-
nisse aus gleichen Gegenständen notwendig und zwingend folgen müssen:  

 
„… scheinen offenbar Tiere so gut wie die Menschen mancherlei durch die Er-

fahrung zu lernen und abzuleiten, dass die gleichen Ereignisse immer aus den glei-
chen Ursachen erfolgen. Durch dieses Prinzip machen sie sich mit den augenfällige-
ren Eigenschaften äußerer Gegenstände bekannt und sammeln stufenweise von ihrer 
Geburt an einen Schatz von Kenntnissen … Die Unwissenheit und Unerfahrenheit 
der Jungen sind deutlich von der Gerissenheit und Klugheit der Alten zu unterschei-
den, die durch lange Beobachtung gelernt haben, […].“65 
 

Es ließe sich nun fragen, was haben Tiere mit einer Bewusstseinskultur des 
Menschen zu tun? Im 19. Jahrhundert wird Charles Darwin seine Evolutionsthe-
orie publizieren. Von daher sind die von David Hume gemachten Vergleiche 
menschlicher mit tierischer Erfahrung durchaus berechtigt. Hume macht deut-
lich, wie ähnlich der Erkenntnisgewinn von Geburt an beim Tier im Vergleich 
zum Menschen vonstatten geht. Im Gegensatz zu anderen Philosophen widmet 
David Hume den Tieren ein eigenes Kapitel in seiner Untersuchung über den 
menschlichen Verstand: „Neunter Abschnitt – Über die Vernunft der Tiere“66. 
Gerade in dieser aufmerksamen Betrachtungsweise der Lebewesen drückt sich 
ein Respekt vor den Tieren aus, der in Zeiten der Massentierhaltung heutzutage 
verloren gegangen zu sein scheint. Für Hume standen intelligente Denkweisen 
bei Tieren außer Frage.  

Es kann angenommen werden, dass sich Hume über die neuesten For-
schungsergebnisse bezüglich tierischer Verhaltensweisen nicht gewundert hätte: 
In einer Untersuchung von Harris und Prouvost aus dem Jahre 2014 konnte ge-
zeigt werden, dass zum Beispiel Hunde so eifersüchtig sein können wie Men-
schen67. Für Hume dürften über 250 Jahre zuvor solche neueren Erkenntnisse 
nicht überraschend gewesen sein: „Selbst das tierische Geschöpf wird von einer 
gleichen Meinung beherrscht und bewahrt diesen Glauben an äußere Gegen-
stände in all seinen Gedanken, Absichten und Handlungen.“ 68  Aus diesem 
Grundverständnis der Ähnlichkeiten der Auffassungsgabe und des Erkenntnis-
gewinnes zwischen Menschen und Tieren ließen sich auch Maßstäbe für einen 
verantwortungsvolleren, achtsameren Umgang des Menschen mit der Umwelt 
ableiten. Ein Anliegen, das später auch von Arthur Schopenhauer aufgegriffen 
werden wird. Unbestritten dürfte sein, dass Tiere keine Jenseitsvorstellung ha-
                                                             
65 Hume, D., ebd., S. 135. 
66 Hume, D., ebd. S. 134ff. 
67 Hariis C.R., Prouvost C., “Jealousy in Dogs“, PloS One. 2014 Jul 23; 9(7): e94597. 
68 Hume, D., „Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand“, S. 190. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.1. David Hume 53 

ben. Jenseitsvorstellungen sind Kennzeichen menschlicher Vernunft. Hume 
suchte nach Erklärungsmodellen für menschliche Glaubensphänomene. Hierauf 
soll im Folgenden näher eingegangen werden. 

Hume sieht den menschlichen Glauben als ein Produkt der Einbildungs-
kraft: „Nichts ist so frei wie die menschliche Einbildungskraft“.69 Der Mensch 
kann sich alles vorstellen. Entscheidend ist aber beim Glauben die Verbindung 
mit einem Gefühl: „[…], dass der Unterschied zwischen Fiktion und Glaube in 
einem Gefühl oder einer Empfindung liegt, […]“.70 Die Gewohnheit liegt allen 
Dingen zugrunde. Dies gilt für Menschen und Tiere. Hierbei führt Hume auch 
die menschlichen Glaubenserfahrungen letztlich auf ein Gefühl zurück, das auf 
Gewohnheit beruht. Und wie bei allen menschlichen Erfahrungen, so spielt die 
Gewohnheit eine bedeutende Rolle: 

 
„Jeder Gegenstand, der sich dem Gedächtnis oder den Sinnen bietet, führt die 

Einbildung unmittelbar durch die Kraft der Gewohnheit dazu, sich denjenigen Ge-
genstand vorzustellen, der gewöhnlich mit ihm zusammen auftritt, und diese Vor-
stellung ist von einer Empfindung oder einem Gefühl begleitet, das sich von den un-
gebundenen Träumereien der Phantasien unterscheidet. Hierin besteht das ganze 
Wesen des Glaubens. Denn da es keine Tatsache gibt, an die wir so fest glauben, 
dass wir nicht ihr Gegenteil vorstellen könnten, so gäbe es keinen Unterscheid zwi-
schen der Vorstellung, der man zustimmt, und jener, die man verwirft, wenn es nicht 
ein Gefühl gäbe, das eines vom anderen unterscheidet.“71 
 

Glaube entspringt somit der Kraft der Gewohnheit, sich einen Gegenstand be-
sonders intensiv vorzustellen: „Ich sage also, dass Glaube weiter nichts als eine 
lebendigere, lebhaftere, eindringlichere, festere und beständigere Vorstellung 
von einem Gegenstand ist, als die Einbildung allein je zu erreichen fähig ist.“.72 
Es fällt auf, dass es Hume schwerzufallen scheint, das Glaubensphänomen allein 
mit den Begriffen von Gewohnheit und Erfahrung zu charakterisieren. Indem er 
zugibt, dieses Phänomen in seiner Gesamtheit nicht erklären zu können, drückt 
sich ein gewisser Respekt vor dieser Wissensgrenze aus. Hume respektiert die 
Unmöglichkeit, den Glauben vollumfänglich verstehen zu können. 

Letztlich gibt Hume zu, das Gefühl des Glaubens nicht erklären zu können: 
„Wollten wir eine Definition dieses Gefühls zu geben versuchen, so würden wir 
vielleicht darin eine sehr schwierige, wenn nicht unmögliche Aufgabe erken-

                                                             
69 Hume, D., „Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand“, S. 70. 
70 Hume, D., ebd. S. 71. 
71 Hume, D., ebd. S. 71. 
72 Hume, D., ebd. S. 72. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


54 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

nen.“73 Hume hatte versucht, die Jenseitsvorstellung des Menschen auf die Me-
chanismen von Gewohnheit und Erfahrung zu reduzieren.  

Sehr große Kritik übt Hume an Methoden der äußeren Beeinflussung der 
Gläubigen durch Bilder oder Zeremonien. Zu den Feststellungen Humes zu reli-
giöser und spiritueller Praxis wäre anzumerken: Tatsächlich sind aber Jenseits-
vorstellungen ein Grundphänomen der menschlichen Existenz. Es fragt sich, ob 
solche Vorstellungen wegrationalisiert werden können. Sind wir wirklich so 
vernünftig geworden, auf Rituale, Symbole, religiöse Praktiken und Glaubens-
vorstellungen verzichten zu können? Können wir unsere archaischen Reste ver-
drängen oder abtöten nach dem Motto „uns bleibt ein Erdenrest, zu tragen pein-
lich…“?74 Rituale und Symbole werden von Hume in ihrer tatsächlichen Bedeu-
tung für die menschliche Existenz vermutlich verkannt. Hume spricht von der 
Veräußerlichung der Gegenstände des Glaubens und der Beeinflussung durch 
Bilder, so dass seine Analyse den Eindruck erweckt, Religiosität, Spiritualität, 
Rituale und Symbole seien gänzlich verzichtbar und nur Ausdruck eines unauf-
geklärten Geistes. Religiöse Symbole lassen sich aber nicht rein rational erklä-
ren. Auf die Bedeutung und die Funktion von Symbolen soll im zweiten Teil 
dieser Arbeit im Zusammenhang mit der psychoanalytischen Theorie näher ein-
gegangen werden.  

Interessant wäre es nun zu fragen, wie David Hume die Menschen in exis-
tentiellen Krisen, wie zum Beispiel Krankheit, sieht. Durch eine schwerwiegende 
Erkrankung, wie zum Beispiel einen Schlaganfall oder eine Krebserkrankung, 
kann ein Mensch aus einer Art „trügerischen Selbstüberschätzung“ erwachen. 
Für Hume unterliegen die Menschen, was ihre Ansicht über ihre tatsächlichen 
Kräfte angeht, einer ständigen Selbstüberschätzung. 

Wie sich diese „natürliche“ Selbstüberschätzung erklären lässt, erläutert 
Hume anhand der „Idee der Selbstbesinnung“. So würden wir fühlen, mit Gewalt 
und Kraft über unseren Körper ausgestattet zu sein und dass der Körper unseren 
Befehlen gehorche. Hierbei handle es sich aber um eine trügerische Vorstellung. 
David Hume stellt fest, dass wir nur sehr wenig über die tatsächlichen Kräfte in 
unserem Körper wissen und letztlich sei die „Gewalt des Geistes über sich selbst 
ebenso beschränkt wie die über den Leib; und diese Schranken lernt man nicht 
durch Vernunft oder eine Einsicht in die Natur von Ursache und Wirkung ken-
nen, sondern allein aus Erfahrung und Beobachtung“.75  

David Hume erklärt dies unter anderem mit Erfahrungen, die im Rahmen 
von schwerwiegenden und beeinträchtigenden Erkrankungen gemacht werden 
                                                             
73 Hume, D., ebd. S, 71. 
74 Goethe, J.W. von, „Faust II“, Vers 11954ff, Die vollendeten Engel. 
75 Hume, D., „Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand“, S. 93. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.1. David Hume 55 

können, wie zum Beispiel Lähmungen. Solche Krankheiten könnten dem Men-
schen seine eigentliche Beschränktheit und Kleinheit verdeutlichen. Durch die 
Erfahrung des Krankseins sei es möglich zu erkennen, dass die tatsächliche 
menschliche Größe und Kraft nur eingebildet und somit eher gering sei. Dies 
gelte, so Hume, auch für unsere Gefühlswelt: „Unsere Autorität über die Gefüh-
le und Affekte ist weit schwächer als über unsere Ideen, und selbst die letztere ist 
in sehr enge Grenzen eingeschlossen. Wer getraute sich, den tiefsten Grund für 
diese Grenzen anzugeben oder zu zeigen, warum die Kraft in einem Falle ver-
sagt und in einem anderen nicht?“76  

Diese Erkenntnis Humes hat bis heute Gültigkeit. So ist es eben nicht mit 
Absolutheit vorauszusagen, warum bei dem einen Patienten mit einem bestimm-
ten Krebsrisiko die Krankheit ausbricht und bei einem anderen Patienten nicht. 
Die letzten Fragen lassen sich nicht oder nur teilweise innerhalb enger Grenzen 
beantworten. 

Somit kann David Hume eine durchaus realistische Einschätzung der Mög-
lichkeiten des Menschen zugesprochen werden: „Die Beherrschung unseres 
Selbst ist zu verschiedenen Zeiten sehr verschieden. Ein Gesunder besitzt sie in 
höherem Maße als ein durch Krankheit Geschwächter.“77  

Aus den Feststellungen Humes lässt sich ableiten, dass gerade anhand von 
schwerwiegenden Krankheiten und Leiden sich der Mensch seiner tatsächlichen 
Größe bewusst werden kann. 

In der Existenzphilosophie des 20. Jahrhunderts sind Krankheit und Leiden 
mögliche Kristallisationspunkte menschlicher Erfahrung. Der Psychiater Karl 
Jaspers (1883 – 1969) prägte den Begriff der „Existenzerhellung“ 78 . Das 
menschliche Leben ist fragil und die Feststellungen Humes zeigen, dass er weiß, 
wovon er spricht. Er hat selbst erfahren, sowohl seelisch als auch körperlich 
krank zu sein. In diesem Respekt vor der Zerbrechlichkeit des Lebens und der 
Kleinheit des Menschen verbirgt sich ein spiritueller Ansatz: „Alles was wir 
kennen ist unsere tiefe Unwissenheit …“79. Es mag vielleicht gewagt sein, David 
Hume als einen Existenzphilosophen zu bezeichnen. Anhand der folgenden 
Textbeispiele soll aber gezeigt werden, dass Hume mehr war als nur ein Skepti-
ker. Um zu tieferer Erkenntnis zu gelangen, bedarf es mehr als eines reinen 
Skeptizismus. Wie dies zu verstehen ist, soll an späterer Stelle anhand der „Dia-
loge über die natürliche Religion“ erläutert werden. 

                                                             
76 Hume, D., ebd. S. 93. 
77 Hume, D., „Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand“, S. 94. 
78 Jaspers, K., „Philosophie II – Existenzerhellung“. 
79 Hume, D., „Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand“, S. 98. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


56 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

Hume warnte vor einem übertriebenen Skeptizismus. Sein Fokus bleibt das 
praktische menschliche Leben, das bei einem übertriebenen Skeptizismus in 
Lethargie verfallen würde:  

 
„Denn darin besteht der hauptsächliche und niederschlagendste Einwand gegen 

den übertriebenen Skeptizismus (excessive scepticism), dass kein dauernder Nutzen 
aus ihm jemals hervorgehen kann, solange er in seiner vollen Kraft und Stärke ver-
harrt … Jede Unterhaltung und jede Handlung würden sofort aufhören und die Men-
schen in totaler Lethargie verharren, bis die unbefriedigten Bedürfnisse der Natur ih-
rem elenden Dasein ein Ziel setzten. Ein so unglücklicher Ausgang ist allerdings 
sehr wenig zu fürchten. Die Natur ist immer stärker als alle Prinzipien.“80 
 

David Hume plädiert für einen bescheidenen, gemäßigten Zweifel. Hierin zeigt 
sich David Hume als ein Philosoph, der bei seinen Überlegungen den Menschen 
in seiner Lebenswirklichkeit nicht aus dem Auge verliert: „Im allgemeinen sollte 
ein gewisser Grad von Zweifel, Vorsicht und Bescheidenheit bei allen Arten von 
Prüfungen und Entscheidungen den folgerichtigen Denker nie verlassen.“81 Vor 
dem Hintergrund seines Lebens und den aus Krankheit und Depression ent-
sprungenen existenziellen Erkenntnissen scheint David Hume den Existenzphi-
losophen des 20. Jahrhunderts erstaunlich nahe zu sein. Die Vorstellung eines 
göttlichen Wesens lehnt David Hume eben gerade aus unserem Unvermögen und 
unserer Unwissenheit heraus ab:  
 

„[…] scheint mir, dass diese Theorie von der allgemeinen Energie und Wirksam-
keit des höchsten Wesens zu kühn ist, um je Überzeugung bei einem Menschen her-
vorzurufen, der mit der Schwäche menschlicher Vernunft und den enggezogenen 
Grenzen all ihrer Tätigkeiten genügend vertraut ist. Wäre die Kette der Begründun-
gen, die zu dieser Theorie führt, noch so logisch, es muss ein starker Verdacht, wenn 
nicht die volle Sicherheit entstehen, dass sie uns durchaus über den Bereich unserer 
Fähigkeiten gebracht hat, wenn sie zu so außerordentlichen, dem gewöhnlichen Le-
ben und der Erfahrung so fern liegenden Schlüssen führt. Wir sind ins Märchenland 
geraten, lange ehe wir noch die letzten Stufen unserer Theorie erreichten; und dort 
haben wir keinen Grund, uns auf unsere gewöhnlichen Begründungsmethoden zu 
verlassen oder unseren üblichen Analogien und Wahrscheinlichkeiten Geltung zuzu-
trauen. Unsere Senkleine ist nicht lang genug, so ungeheure Abgründe zu loten.“82 
 

Hume betont unsere Begrenztheit, um solche außergewöhnlichen Aussagen über 
ein höheres Wesen machen zu können. Dies ist mit dem Wahrheitsanspruch 
                                                             
80 Hume, D., „Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand“, S. 199f. 
81 Hume, D., ebd. S. 201. 
82 Hume, D.; „Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand“, S. 97/98. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.1. David Hume 57 

eines unumstößlichen religiösen Dogmas unvereinbar. Er schreibt schlichtweg, 
dass unser zur Verfügung stehendes Erkenntnisvermögen („Senkleine“) nicht 
lang genug sei. In dieser schlichten Feststellung drückt sich eine Form von Be-
scheidenheit und Demut aus, die dogmatisch ausgerichteten religiösen Glaubens-
systemen gut täte. Das soll nicht in dem Sinn missverstanden werden, dass 
Dogmatismus schlecht sei, sondern vielmehr, dass der Dogmatismus eines Skep-
tizismus bedarf genauso wie der Skeptizismus eines Dogmatismus. Wie dies zu 
verstehen ist, soll im Verlauf anhand der „Dialoge über die natürliche Religion“ 
noch näher herausgearbeitet werden. 

 
 

Spiritualität bei David Hume 
 

Es stellt sich die Frage, ob sich ein Begriff wie Spiritualität auf das Leben und 
das Werk David Humes anwenden lässt. Wenn unter Demut eine Geisteshaltung 
der Akzeptanz des eigenen Unzulänglichen und Unvermögens verstanden wird, 
so könnte Hume diese Tugend zugeschrieben werden. Paradoxerweise scheint 
hier Hume eine Tugend, nämlich die der Demut, zu besitzen, die zum Beispiel in 
christlichem Kontext von den Gläubigen dem Schöpfer gegenüber gefordert 
wird. Im Grunde genommen könnte die skeptische Geisteshaltung Humes auch 
als eine Ausdrucksform von Spiritualität bezeichnet werden. Die Skepsis ent-
springt nicht einer Hybris, einem Überlegenheitsgefühl des Menschen gegenüber 
der Umwelt, sondern vielmehr dem Erkennen der eigenen Begrenztheit. Spiritua-
lität ist aber nicht mit Skepsis zu verwechseln, sondern führt über die Skepsis 
hinaus. 

In der Einführung wurde auf die Definition von Spiritualität von Harald 
Walach verwiesen, die fordert, dass Spiritualität eine das eigene Ich und seine 
Ziele übersteigende Wirklichkeit sei, die ihren Niederschlag im Denken, Fühlen 
und Handeln eines Menschen findet. Gibt es Hinweise bei David Hume für eine 
spirituelle Grundhaltung? 

Im Rahmen dieser Arbeit sollen spirituelle Ausdrucksformen untersucht 
werden, die mit den zivilisatorischen und medizinischen Errungenschaften im 
Einklang stehen. In „Meyers Großes Taschenlexikon“ von 2006 wird Spirituali-
tät als „die durch seinen Glauben begründete und durch seine konkreten Lebens-
bedingungen ausgeformte geistig-geistliche Orientierung und Lebenspraxis eines 
Menschen“83 bezeichnet. Ca. 100 Jahre zuvor stand in „Meyers Kleines Konver-
sationslexikon“ von 1910 zum Begriff Spiritualität lediglich: „Geistigkeit, geis-
                                                             
83 Meyers Großes Taschenlexikon, Band 20, 10. Aufl. 2006, Bibliographisches Institut & F.A. 

Brockhaus AG; S. 7214. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


58 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

tiges Wesen; s p i r i t u e l l, geistig, geistreich; s p i r i t u ö s, voll Geist und 
Feuer; auch: Alkohol enthaltend“84. In „Webster’s New International Dictionary 
of the English Language“ von 1934 wird unter dem Begriff „spirtuality“ auch 
auf den Gebrauch im Zusammenhang mit „mind“ (Geist, Verstand, Denkweise) 
verwiesen: „S p i r i t u a l i t y – 1. Quality or state of being spiritual; spiritual 
nature or function; spiritual-mindedness.“85 Der Vergleich der Definitionen von 
1910, 1934 und 2006 deutet darauf hin, dass der Begriff „Spiritualität“ im Ver-
lauf der vergangenen 100 Jahre in einem zunehmend breiteren gesellschaftlichen 
Kontext verwendet wird. Dies zeigen die Erläuterungen über spirituelle Denk-
weisen (Webster’s, 1934) hin zu einer spirituellen Orientierung und Lebenspra-
xis (Meyer, 2006). David Hume sah das menschliche Leben nicht nur von der 
körperlichen, technisch-funktionalen Seite. Genau deshalb entschied er sich, 
vom vorgezeichneten Weg der Juristenausbildung abzuweichen und sich „nur“ 
noch mit Philosophie beschäftigen zu wollen. Diese Entscheidung traf er nicht, 
um sich aus den gesellschaftlichen Belangen zurückzuziehen, sondern weil er 
davon überzeugt war, dass nur ein philosophisch gefestigter Mensch in der Lage 
sein würde, den Widrigkeiten und Schicksalsschlägen des Lebens gewachsen zu 
sein. Die Philosophie sollte alle gesellschaftlichen Bereiche durchdringen und 
befruchten und keine Kunst für sich sein, nur um der Kunst willen. Die Philoso-
phie verhalf ihm aus einer Lebenskrise heraus. Dies ist für die Beurteilung des 
Denkgebäudes von David Hume nicht unerheblich. Aus der Philosophie sollten 
sich praktische Konsequenzen für den Alltag ergeben. David Hume wollte sich 
mit den „letzten Dingen“ befassen, das Leben in seiner Ganzheit begreifen. Ge-
blieben sind die Skepsis und der Respekt vor dem „Unvorstellbaren und Unbe-
greiflichen“. Kann nun eine solche Lebenseinstellung als spirituell bezeichnet 
werden?  

Der Mainzer Philosoph prägte den Begriff einer „säkularen Spiritualität“. 
Ließe sich ein solcher Begriff auf David Hume anwenden? 

Spiritualität in religiösem Sinn wäre auf David Hume nicht anwendbar, da 
er praktischen Ableitungen aus Vorstellungen eines höheren Wesens mit Skepsis 
begegnen würde. Ein starres, dogmatisches religiöses Glaubensgebäude lehnte 
Hume ab, blieb aber in seiner Grundhaltung letztlich auch der Naturwissenschaft 
gegenüber skeptisch. 

In einem Essay von Thomas Metzinger über “Spiritualität und intellektuelle 
Redlichkeit“ werden einleitend drei Thesen zur Spiritualität aufgestellt: 

                                                             
84 Meyers Kleines Konversationslexikon in sechs Bänden, Band 6, 1910, Bibliographisches 

Institut Leipzig und Wien, S. 241. 
85 Webster`s New International Dictionary of the English Language, Second Edition, 1934, G. 

Bell & Sons Ltd., London, Band 2, S. 2429. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.1. David Hume 59 

 
„Was ist Spiritualität? Obwohl dies kein technisch philosophischer Text ist, 

möchte ich (Metzinger) versuchen, gleichzeitig drei Thesen zu vertreten: Diese drei 
Thesen lauten: 
 
1. Das Gegenteil von Religion ist nicht Wissenschaft, sondern Spiritualität. 
2. Das ethische Prinzip der intellektuellen Redlichkeit kann man als einen Sonderfall 

der spirituellen Einstellung beschreiben. 
3. Die wissenschaftliche und die spirituelle Einstellung entstehen in ihren Reinfor-

men aus derselben normativen Grundidee.“86 
 

Der von Thomas Metzinger entworfene Spiritualitätsbegriff könnte auf David 
Hume anwendbar sein. In diesem Sinne wäre David Hume ein „spiritueller Phi-
losoph“. Um eine Vorstellung vom ganzen Menschen David Hume zu erhalten, 
ist es nützlich, die Art und Weise zu betrachten, wie er in den „Dialogen über die 
natürliche Religion“ an die Fragen nach dem Menschsein, nach Gott und nach 
Religion herangeht. 

Obwohl Hume ein Leben lang darum bemüht war, seine Werke zu verbrei-
ten und zu vervielfältigen, hat er dieses Werk zeitlebens unter Verschluss gehal-
ten. Es ist somit vielleicht das intimste und aufrichtigste seiner Werke und nach 
Ansicht des Erlanger Philosophen Kulenkampff sein bestes Werk.  

Ein entscheidendes Kriterium der Herangehensweise ist die Dialogform. 
Hume verwickelt drei Personen in diesen Dialogen in ein Gespräch, wobei 
Demea einen orthodoxen Theologen, Cleanthes den Philosophen und Philo einen 
Skeptiker verkörpert. Kulenkampff stellt in seinem Werk „David Hume“ die 
Frage, wer denn nun Hume selbst sei, Philo oder Cleanthes? 

Letztlich gibt Hume hierauf keine Antwort. In den Dialogen verlässt der or-
thodoxe Theologe vorzeitig „die Bühne“, vermutlich aus Angst, sein Glauben 
könnte bei dem Gespräch Schaden nehmen. Der Dialog wird schließlich nur 
noch von Philo und Cleanthes fortgesetzt. Allein aus dieser Konstellation lässt 
sich ableiten, dass Hume in einem orthodoxen, ideologischen Glaubensgebäude 
keinen Weg tieferer Erkenntnis sah. Dies könnte damit erklärt werden, dass ein 
wirklicher Dialog bedeutet, sich zu öffnen. Wer aber Angst hat, durch das „Po-
rös-Werden“, durch das „Sich-den-Andersdenkenden-Öffnen“, etwas zu verlie-
ren, übersieht, dass durch diese geschaffene Öffnung auch etwas einströmen 
kann, das bereichern kann.  

                                                             
86 Metzinger T., „Spiritualität und intellektuelle Redlichkeit“, http://www.philosophie.uni-mai-

nz.de/Dateien/Metzinger_SIR_2013.pdf; 39 Seiten; aufgerufen am 18.08.2014 um 08:30 Uhr. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


60 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

Somit ist die eigentliche Botschaft von David Hume nicht ein Patentrezept 
oder eine klare Formel, sondern der Dialog selbst wird zum eigentlichen Schlüs-
sel der Erkenntnis. Kulenkampff fasst dies so zusammen: „Wir müssen also 
beides sein: Philo so gut wie Kleanthes, das ist Humes Botschaft, der weder mit 
Philo noch mit Kleanthes, sondern allenfalls mit beiden Rollen identifiziert wer-
den kann, die sie in den Dialogen spielen.“87 

Die Spiritualität eines David Humes lässt sich anhand einzelner Textbei-
spiele aus den „Dialogen über die natürliche Religion“ erahnen: 

„Gebt acht, Philo, erwiderte Cleanthes, gebt acht; geht nicht zu weit; lasst 
Euren Eifer gegen falsche Religion Eure Verehrung für die wahre nicht unter-
graben. Lasst nicht dies Prinzip fahren, den hauptsächlichsten, den einzigen 
großen Trost im Leben und unsere wichtigste Stütze bei allen Angriffen eines 
wichtigen Schicksals.“88 

Vielleicht heißt die Grundbotschaft David Humes bezüglich des Umganges 
der Menschen untereinander einfach nur, achtsam zu sein, auf sich und die ande-
ren achtzugeben. Was dies in Anbetracht der zahlreichen, gerade auch religiös 
motivierten Konflikte heutiger Zeit bedeuten könnte, so würde David Hume 
vermutlich folgenden Rat geben: 

„Wollt ihr, meine Herren über die Grade streiten und in eine Erörterung 
eintreten, welche keinen bestimmten Sinn und also keine Entscheidung zulässt? 
[…] Seht also zu, wo der wirkliche Streitpunkt liegt, und wenn ihr eure Erörte-
rungen nicht beiseite legen mögt, so bestrebt euch wenigstens, eure Heftigkeit 
abzulegen.“89 

 
 

Streitfragen infolge der Natur der Sprache und der menschlichen Vorstellungen 
 

Aus dem über zweitausend Jahre andauernden philosophische Disput über nicht 
beweisbare Dinge zieht Hume eine ernüchternde Bilanz:  
 

„Es ließe sich vernünftigerweise erwarten, dass in Fragen, die seit dem Urbeginn 
der Wissenschaft und Philosophie mit großem Eifer verhandelt und umstritten wor-
den sind, die Streitenden sich zum mindestens über die Bedeutung aller Ausdrücke 
geeinigt hätten; und dass unsere Untersuchungen im Laufe von zwei Jahrtausenden 
imstande sein sollten, von Worten zum wahren und wirklichen Gegenstand der Ent-
zweiung überzugehen. […] Betrachten wir aber die Sache näher, so werden wir zu 

                                                             
87 Kulenkampff, J., „David Hume“, S. 167. 
88 Hume, D., „Dialoge über die natürliche Religion“, S. 82. 
89 Hume, D., „Dialoge über die natürliche Religion“, S. 78. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.1. David Hume 61 

einem ganz entgegengesetzten Schlusse neigen. Aus diesem Umstand allein, dass 
eine Streitfrage lange Zeit im Gange und noch unentschieden geblieben ist, lässt sich 
annehmen, dass eine Zweideutigkeit im Ausdruck besteht und dass die Streitenden 
den in der Kontroverse gebrauchten Begriffen verschiedene Ideen zuordnen.“90 Dies 
gilt insbesondere für Bereiche, die jenseits der menschlichen Erkenntnismöglichkei-
ten liegen: „Wenn freilich die Menschen sich an Probleme wagen, die ganz außer 
dem Bereich menschlicher Fähigkeiten liegen, wie solche über den Weltenursprung 
und die Verfassung des intelligiblen Systems oder Reichs der Geister, so mögen sie 
lange die Luft mit fruchtlosem Wortwechsel erschüttern und doch nie zu einem be-
stimmten Schluss kommen.“91 

 
Hume macht deutlich, dass es in zweitausend Jahren nicht gelungen ist, sich auf 
einheitliche Begriffe zu einigen. Es ist somit müßig, über Dinge zu streiten, die 
mit unseren menschlichen Fähigkeiten nicht beantwortet werden können. Dies 
wirft er seinen philosophischen Kollegen vor. Hume fordert stattdessen, den 
Blick auf die alltäglichen und für das Leben bedeutsamen Dinge zu richten. Hu-
me orientiert sich hierbei an dem, was er in der Natur tatsächlich vorfindet:  
 

„Es wird allgemein anerkannt, dass die Materie in all ihren Vorgängen durch eine 
notwendige Kraft getrieben wird… So entsteht unsere Idee von Notwendigkeit und 
Verursachung denn ganz und gar aus der Einförmigkeit, die sich im Verhalten der 
Natur beobachten lässt; wo gleichartige Gegenstände beständig zusammen auftreten 
und der Geist durch Gewohnheit veranlasst wird, den einen aus dem Erscheinen des 
anderen abzuleiten.“92 

 
Hume sieht diese Gleichförmigkeit auch in den menschlichen Verhaltensweisen 
und Handlungen. Die Menschen haben sich im Verlaufe der Jahrtausende nicht 
verändert. Es sind stets dieselben Affekte und Beweggründe: 

 
„Dieselben Beweggründe rufen immer dieselben Handlungen hervor: dieselben 

Ereignisse folgen aus denselben Ursachen. Ehrsucht, Geiz, Selbstliebe, Eitelkeit, 
Freundschaft, Edelmut, Gemeinsinn: diese Affekte sind in verschiedenen Mi-
schungsgraden in der menschlichen Gesellschaft verteilt und von Anbeginn der Welt 
und noch heute der Quell aller Handlungen und Unternehmungen gewesen, die man 
je bei Menschen beobachtet hat.“93 
 

                                                             
90 Hume, D., „Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand“, S. 107. 
91 Hume, D., ebd., S. 107f. 
92 Hume, D., ebd., S. 109. 
93 Hume, D., „Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand“, S. 110. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


62 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

Somit ist die menschliche Beschaffenheit dieselbe geblieben. Die Menschen 
haben sich nicht verändert. Es sind dieselben Affekte und Gefühle, die die Men-
schen in ihren Handlungen leiten. Die Beobachtung von Hume ist bemerkens-
wert, denn er erkennt damit an, dass das menschliche Verhalten überwiegend 
und in unterschiedlichen Mischungsverhältnissen von Affekten und Gefühlen 
beherrscht und geleitet wird. Hume verbannte gefühlsassoziierte, transzendente, 
menschliche Vorstellungen ins Märchenreich, obwohl er zugibt, dass wir nur 
wenig Autorität über unsere Gefühle und Affekte haben: „Unsere Autorität über 
die Gefühle und Affekte ist weit schwächer als über unsere Ideen.“94 Glaubens-
vorstellungen ordnet Hume der Gefühlswelt zu. Obwohl David Hume klar er-
kennt, dass der Mensch zum wesentlichen Teil von Affekten und Gefühlen gelei-
tet wird und die Macht der Ideen dagegen nur begrenzt ist, will er diesen Gefüh-
len nicht diejenige Bedeutung beimessen, die sich doch tatsächlich haben. Auch 
nach über zweitausend Jahren sind die Menschen nicht weniger affekt- und ge-
fühlsabhängig geworden. Die rationale, vernunftgesteuerte Oberfläche ist dünner 
als vermeintlich angenommen. Hier bekennt sich Hume sehenden Auges den-
noch zur Vernunft und schlussfolgert, dass er nie schwanke zwischen einem 
tugendhaften und lasterhaften Lebenswandel, sondern wisse, dass für einen 
wohlgearteten Geist alle Vorteile auf der Seite des ersteren liegen.95 Der Wider-
spruch besteht darin, dass Hume annimmt, dass allein aufgrund vernunftbasierter 
Erkenntnis für einen „wohlgearteten Geist“ die Wahl zwischen tugendhaftem 
und lasterhaftem Lebenswandel möglich sei.  

 
 

Affekte und Gefühle 
 

An dieser Stelle wird deutlich, dass eine hierarchische Wertung vorgenommen 
wurde, die Vernunft scheint über den Affekten und Gefühlen zu stehen. Die 
Macht der Affekte und Gefühle wird zwar zugegeben, aber offensichtlich als 
weniger bedeutsam für Lebensentscheidungen gesehen. Der richtige Lebens-
wandel sei vernunftgesteuert. An dieser Gewichtung zugunsten der Vernunft und 
zu Lasten der Affekte und Gefühle wird deutlich, dass es auch eines Wissens 
über die Gefühle und Affekte bedarf. Es könnte sonst sein, dass im Zuge einer 
gelenkten Selbstreflexion bisher wenig wahrgenommene unterdrückte Gefühle 
übermächtig werden können. Eine Bewusstseinskultur kann nicht nur rein ratio-
nalen Vernunfterwägungen folgen. Es bedarf einer vertieften Auseinanderset-
zung mit den menschlichen Affekten und Gefühlen.  
                                                             
94 Hume, D., „Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand“, S. 93. 
95 Hume, D., ebd. S. 177. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.1. David Hume 63 

Das Verdienst Humes und Kants war es, der menschlichen Vernunft zu ih-
rem Recht auf Selbstbestimmung zu verhelfen. Die tatsächliche Bedeutung der 
Affekte und Gefühle sollte erst in späterer Zeit erkannt werden. Voraussetzung 
hierfür war aber der Befreiungsschlag eines David Humes und Immanuel Kants. 
Die wissenschaftliche Untersuchung der Affekte und Gefühle setzte nämlich 
voraus, dass wir von der menschlichen Vernunft unbefangen Gebrauch machen 
konnten. Genauso wie bei den Begriffen „Identität“, „Ich“ und „Selbst“ ist es 
wichtig, sich zu vergegenwärtigen, dass die Gefühle und Affekte nicht das 
Hauptaugenmerk David Humes waren. Es ist somit müßig, aus heutiger Sicht 
darauf hinzuweisen, dass Hume diesbezüglich keine tieferen Betrachtungen 
unternommen hat. Wenn man mit der „Brille“ eines Menschen des 21. Jahrhun-
derts die Untersuchungen David Humes liest, wird man feststellen, dass die 
Macht der Gefühle und Affekte als etwas schwer zu Kontrollierendes zwar be-
schrieben wird, deren Bedeutung für die menschliche Existenz aber unterschätzt 
werden. Für den heutigen Menschen sind Begriffe wie „Gefühl“ und „Ich“ allge-
genwärtig und bestens vertraut. Die Menschen im 17. und 18. Jahrhundert hatten 
mehr mit ihrem tagtäglichen Überleben (zum Beispiel Dreißigjähriger Krieg im 
17. Jahrhundert oder Hungersnot in Schottland Ende des 17./Anfang des 18. 
Jahrhundert) zu kämpfen, als über Gefühle und ihre Identität nachzudenken. 
Zum genaueren Verständnis David Humes ist es stets notwendig, sich das Zeital-
ter, in dem er lebte, vor Augen zu führen. Die wissenschaftliche Untersuchung 
der Gefühle blieb dem 20. Jahrhundert vorbehalten. Zunächst war es notwendig, 
dass die Menschen losgelöst von kirchlichen Glaubensvorstellungen begannen, 
über ihre Gefühle nachzudenken. Vorher wurden nämlich die Gefühle durch den 
Moralkodex der Kirche klassifiziert in solche, die gottgefällig waren, und solche, 
die Todsünder waren. Nicht durch Zufall finden sich einige der stärksten 
menschlichen Affekte bei den Todsünden96 wieder. Gefühle werden erst Gegen-
stand der menschlichen Vernunft, wenn sie in deren apriorischer Form wahrge-
nommen werden, nämlich als Gegenstand menschlicher Erwägung, Erinnerung 
und Planung. Im 20. Jahrhundert wurden die Gefühle in dieser Form zum Ge-
genstand vernünftiger Betrachtung. Deshalb soll im zweiten Teil dieser Arbeit 
die psychoanalytische Theorie herangezogen werden, um diesen von Hume noch 
nicht in seiner tatsächlichen Bedeutung erkannten Bereich der Affekte und Ge-
fühle genauer zu betrachten. Hume zieht die Schlussfolgerung, dass  

 
„alle Philosophie der Welt und alle Religion, die nur eine besondere Art der Phi-

losophie ist, niemals imstande sein wird, uns über den gewöhnlichen Lauf der Erfah-
                                                             
96 Sieben Todsünden: Hochmut, Geiz (Habgier), Wollust (Begehren), Zorn (Wut), Völlerei 

(Selbstsucht), Neid (Eifersucht) und Faulheit. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


64 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

rung hinauszuführen oder uns einen anderen Maßstab für unser Benehmen und Ver-
halten zu geben als den von der Betrachtung des gewöhnlichen Lebens gelieferten. 
Keine neue Tatsache kann je aus der religiösen Hypothese abgeleitet, kein Ereignis 
vorhergesehen oder vorhergesagt, weder Lohn noch Strafe erhofft oder gefürchtet 
werden über das hinaus, was uns bereits aus dem Leben und der Beobachtung be-
kannt ist.“97 
 

Hume erkennt, dass religiöse Vorstellungen die Gefühlswelt des Menschen be-
rühren und die Macht dieser Gefühle und Affekte rationale Erwägungen obsolet 
machen können. Ausgangspunkt dieser Arbeit war die Frage nach dem Glück 
und den Voraussetzungen für ein glückliches Leben. Ist nun bei den rationalen 
Erwägungen David Humes das Glück aus der Betrachtung verschwunden? David 
Hume schreibt an einer Stelle in seiner Untersuchung über den menschlichen 
Verstand über das Glück des Menschen: „Mir ist bewusst, dass nach den Erfah-
rungen, die die Menschheit bisher gesammelt, die Freundschaft, der Hauptgenuß 
des Lebens ist und Mäßigkeit der einzige Quell der Ruhe (tranquillity) und des 
Glücks (happiness).“98 Hume gibt somit unmissverständlich zu verstehen, worin 
er die Quelle des Glücks und der Ruhe sieht: Freundschaft und Mäßigkeit. Hume 
leitet dies an dieser Textstelle nicht aus einer philosophischen Betrachtung ab. 
Zieht man jedoch die „Dialoge über die natürliche Religion“ heran, so wird deut-
lich, was er damit im Hinblick auf das gesamte Leben gemeint haben könnte. Es 
ist die Art und Weise, wie Menschen mit sich und anderen umgehen. Wenn sich 
innere oder äußere Streitfragen nicht lösen lassen, so gelte es, zunächst, die Hef-
tigkeit des Streits abzulegen. Insofern kann David Hume durchaus als ein spiri-
tueller Philosoph bezeichnet werden. 

Ohne auf die Bedeutung der Gefühle näher einzugehen, kommt David Hu-
me zu seiner eigenen „Glücksformel“, die sogar auffallend aktueller scheint. Die 
Erforschung der Gefühle und Affekte beginnt Ende des 19. Jahrhunderts mit 
Sigmund Freud. Zwischen David Hume (Verstand im Fokus rationaler menschli-
cher Betrachtung) und Sigmund Freud (Gefühle und Affekte im Fokus rationaler 
menschlicher Betrachtung) bedarf es jedoch noch eines wichtigen Forschungs-
gegenstandes, nämlich die Untersuchung dessen, wozu die menschliche Vernunft 
überhaupt imstande ist. Immanuel Kant hat in seiner Vorrede zur „Prolegomena“ 
angekündigt, das von David Hume auf den Strand des Skeptizismus (fest)-
gefahrene Schiff wieder hinauf auf offene Wasser zu setzen:  

 

                                                             
97 Hume, D., „Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand“, S. 184. 
98 Hume, D., ebd., S. 177. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.2. Immanuel Kant 65 

„sondern [= Hume] sein Schiff, um es in Sicherheit zu bringen, auf den Strand 
(den Skeptizismus) setzte, da es denn liegen und verfaulen mag, statt dessen es bei 
mir [=Kant] darauf ankommt, ihm einen Piloten zu geben, der, nach sicheren Prinzi-
pien der Steuermannskunst, die aus der Kenntnis des Globus gezogen sind, mit einer 
vollständigen Seekarte und einem Kompass versehen, das Schiff sicher führen kön-
ne, wohin es ihm gut dünkt.“99 
 

Der Anspruch Kants ist vielversprechend und macht deutlich, dass wir nicht 
umhin können, uns mit der Weiterentwicklung der Thesen David Humes durch 
Immanuel Kant auseinanderzusetzen. Erst danach können die Kritiker der Auf-
klärung zu Wort kommen. Immanuel Kant wiederum ist ein Wegbereiter Arthur 
Schopenhauers (1788 – 1860). Arthur Schopenhauers Lehre hatte großen Ein-
fluss auf die Begründung der Ende des 19. Jahrhunderts entstandenen psycho-
analytischen Theorie durch Sigmund Freud (1856 – 1939).  

 
 

1.2. Immanuel Kant 
 

Ein wichtiger Dreh- und Angelpunkt des ersten Teils dieser Arbeit (Bewusst-
seinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung) sind Im-
manuel Kant und sein philosophisches Werk. Eine innere Haltung der Skepsis ist 
ein wichtiger Schritt zu einem selbstbestimmten Leben. Genauso benötigen die 
Menschen „tröstliche Träume“, Lebensmodelle und Theorien, an die sie glauben 
können. Pierre Janet verwies darauf, dass sehr oft eine große Forschungsbewe-
gung durch eine der ehrgeizigen Doktrinen angeschoben würde, die vorgäben, 
alles mit einem einzigen Wort erklären zu können.100 Immanuel Kant überwand 
den Skeptizismus und entwickelte seine Theorie der Vernunft. David Hume 
zeigte in seinen „Dialogen über die natürliche Religion“, dass der Dialog ent-
scheidend ist. Der philosophische Theoretiker und Metaphysiker und der Skepti-
ker sind aufeinander angewiesen. Hume und Kant könnten somit zusammenge-
dacht werden als zwei im Dialog stehende Menschen. Entscheidend dürfte dann 
weniger die einzelne These sein, sondern das Offensein im Dialog und Aufei-
nander-Hören. Wie sich Hume das vorstellt, hat er in seinen Dialogen kundgetan, 
ohne sich selbst als Autor auf einen bestimmten Standpunkt festzulegen. 

Das Anliegen Immanuel Kants lag darin, zu zeigen, wozu die menschliche 
Vernunft fähig sei. Damit beschrieb er in allen Einzelheiten ein Vermögen 

                                                             
99 Kant, I., „Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird auftre-

ten können“, S. 13. 
100 Janet, P., „Die Psychologie des Glaubens und die Mystik“, S. 266. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


66 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

menschlicher Natur, das ohne weitere Rechtfertigung auskam und an das Kant 
nur noch die Forderung an die Menschen stellte, davon Gebrauch zu machen. 
Immanuel Kant schreibt in seiner Vorrede zur ersten Auflage der „Kritik der 
reinen Vernunft“: 

 
„Sie (= menschliche Vernunft) fängt von Grundsätzen an, deren Gebrauch im 

Laufe der Erfahrung unvermeidlich und zugleich durch diese hinreichend bewährt 
ist. Mit diesen steigt sie (wie es auch ihre Natur hinreichend mit sich bringt) immer 
höher, zu entfernteren Bedingungen. Da sie aber gewahr wird, daß auf diese Art ihr 
Geschäfte jederzeit unvollendet bleiben müsse, weil die Fragen niemals aufhören, so 
sieht sie sich genöthigt, zu Grundsätzen ihre Zuflucht zu nehmen, die allen mögli-
chen Erfahrungsgebrauch überschreiten und gleichwohl so unverdächtig erscheinen, 
daß auch die gemeine Menschenvernunft damit im Einverständnisse steht. Dadurch 
aber stürzt sie in Dunkelheit und Widersprüche, aus welchen sie zwar annehmen 
kann, daß irgendwo verborgene Irrthümer zum Grunde liegen müssen, die sie aber 
nicht entdecken kann, weil die Grundsätze, deren sie sich bedient, da sie über die 
Gränze aller Erfahrung hinausgehen, keinen Probirstein der Erfahrung mehr aner-
kennen. Der Kampfplatz dieser endlosen Streitigkeiten heißt nun M e t a p h y s i 
k.“101 
 

Die „Kritik der reinen Vernunft“ wurde bezeichnenderweise von der Katholi-
schen Kirche 1827 per Dekret auf den „Index librorum prohibitorum“ („Ver-
zeichnis der verbotenen Bücher“) gesetzt, vermutlich, weil sonst „die Fragen 
niemals aufhören“ und ein solches Hinterfragen die kirchliche Autorität gefähr-
den würde. Das Werk ist zur Grundlage der modernen westlichen Zivilisation 
geworden, ohne dass wir uns dieses Ursprunges heute noch bewusst sind. Die 
Erkenntnisse von Immanuel Kant sind unbemerkt in Selbstverständlichkeit er-
wachsen bis heute. Immanuel Kant selbst ist dabei als „Verursacher“ eher im 
Hintergrund geblieben. Bei der Begründung für die Vergabe des Medizin-
Nobelpreises 2014 an die Neurowissenschaftler Edvard Moser, May-Britt Moser 
und John O’Keefe nimmt das Nobelpreis-Komitee des Karolinska-Instituts Be-
zug auf Immanuel Kant: 

 
“More than 200 years ago, the German philosopher Immanuel Kant argued that 

some mental abilities exist as a priori knowledge, independent of experience. He 
considered the concept of space as an inbuilt principle of the mind, one through 
which the world is and must be perceived. With the advent of behavioural psycholo-
gy in the mid-20th century, these questions could be addressed experimentally”.102 

                                                             
101 Kant, I., „Kritik der reinen Vernunft“, Vorrede zur ersten Auflage; Seite 21. 
102 Quelle: http://www.nobelprize.org/nobel_prizes/medicine/laureates/2014/press.html, aufgeru-

fen 09.10.14. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.2. Immanuel Kant 67 

2005 wurde das Rätsel der a priori Vorstellung des Raumes durch die Entde-
ckung der “Gitterzellen” entschlüsselt. Hierfür erhielten das Ehepaar Moser und 
O’Keefe den Medizin-Nobelpreis 2014. 

Immanuel Kant gilt zwar als der am meisten rezipierte Philosoph unserer 
Tage, es darf aber bezweifelt werden, ob seine tatsächliche Bedeutung für die 
Entwicklung der westliche Zivilisation von der Aufklärung bis in die heutige 
Zeit von den breiten Massen erkannt wird. Eine philosophische Auseinanderset-
zung kann deshalb nicht an Kant vorbeiführen. Es soll deshalb die These aufge-
stellt werden, dass unsere heutige westliche Zivilisation ohne Immanuel Kant 
nicht möglich gewesen wäre. Eine Bewusstseinskultur in der heutigen Zeit muss 
sich daher mit Immanuel Kant auseinandersetzen, wenn sie den Anspruch erhebt, 
mit den heutigen zivilisatorischen und medizinischen Errungenschaften in Ein-
klang stehen zu wollen. Immanuel Kant wagte es, den Nerv des ontologischen 
Gottesbeweises zu durchtrennen. Damit setzte er eine Entwicklung mit weitrei-
chenden Folgen in Gang. Es war ein Schlusspunkt in der philosophischen Be-
gründung einer jahrhundertelangen Entwicklung. Eine zentrale Botschaft der 
Philosophie Immanuel Kants ist seine Aufforderung:  

„Habe Mut(h), Dich Deines eigenen Verstandes zu bedienen! [...]“ 103 und 
dass wir hierzu keiner Rechtfertigung und keiner Erlaubnis bedürfen. Dass wir 
von unserer Vernunft Gebrauch machen sollen und hierzu keiner Erlaubnis oder 
Rechtfertigung bedürfen, ist heute eine allgemein verbreitete und in ihrem Wert 
und in Bezug auf ihre Herkunft nicht mehr hinterfragte Vorstellung. Der indust-
rielle Fortschritt und der Wissenszuwachs in der Forschung wären ohne diese 
Selbstverständlichkeit gar nicht möglich gewesen. Der zivilisatorische Fortschritt 
war somit der äußere Beweis für diese Entwicklung. Dies hatte einen Verbrei-
tungsgrad, der so offensichtlich war, dass ein Rückschritt hinter diese Erkennt-
nisse nicht mehr möglich wäre ohne zivilisatorische Einbußen. Immanuel Kant 
hatte jenen Funken aufgegriffen, den David Hume entzündet hatte und der in der 
Folge nahezu zum Erlöschen gekommen war. In die Tat umgesetzt haben die 
Erkenntnisse Kants nachfolgende Generationen. Arthur Schopenhauer (1788 – 
1860) bezeichnete sich als den wichtigsten Schüler Immanuel Kants. Dieser 
wiederum hatte großen Einfluss auf Sigmund Freud (1856 – 1939). Daraus ergibt 
sich eine Verbindung von Immanuel Kant über Arthur Schopenhauer zur psy-
choanalytischen Theorie Sigmund Freuds. Johann Wolfgang von Goethe sagte 
1827 gegenüber Johann Peter Eckermann (1792 – 1854) über die Philosophen 
seiner Zeit: „Kant ist der vorzüglichste, ohne allen Zweifel. Er ist auch derjeni-
ge, dessen Lehre sich fortwirkend erwiesen hat, und die in unserer Kultur am 
                                                             
103 Kant, I.: „Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?“, Berlinische Monatsschrift, 1784, 2, 

S. 481ff. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


68 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

tiefsten eingedrungen ist.“104 Die Erkenntnisse Kants pflanzten sich aber nicht 
nur auf der philosophisch-psychologischen Ebene fort, sie fanden auch ihre Um-
setzung in die Tat. Alexander von Humboldt (1769 – 1859) darf ebenfalls als ein 
„Schüler“ von Immanuel Kant bezeichnet werden. Seine Forschungsreisen auf 
die Kanarischen Inseln und nach Südamerika wurden zur Inspiration für einen 
der bedeutendsten Naturforscher aller Zeiten: Charles Darwin (1809 – 1882) 
studierte die Berichte Alexander von Humboldts, bevor er sich selbst auf der 
HMS Beagle 1831 auf eine 5-jährige Forschungsreise begab. Seine Forschungs-
ergebnisse wiederum revolutionierten die Biologie.  

Es ist aus der Perspektive des 21. Jahrhunderts schwer nachvollziehbar, 
welche Sprengkraft die geistige Entfesselung im 18. Jahrhundert für das nach-
folgende Jahrhundert hatte. Das veränderte „geistige Klima“ wurde so zur ei-
gentlichen Grundlage für bisher „unzulässige“ Fragestellungen bis hin zum Hin-
terfragen der Unabänderlichkeit göttlicher Geschöpfe. Einen Eindruck hiervon 
ermitteln Betrachtungen aus den Werken von Alexander von Humboldt und 
Charles Darwin. Alexander von Humboldt schreibt in seinen einleitenden Be-
trachtungen zu seiner physischen Weltbeschreibung „Kosmos“ (1845 erschie-
nen): 

 
„Wer die Resultate der Naturforschung nicht in ihrem Verhältniß zu einzelnen 

Stufen der Bildung oder zu den individuellen Bedürfnissen des geselligen Lebens, 
sondern in ihrer großen Beziehung auf die gesamte Menschheit betrachtet, dem bie-
tet sich, als die erfreulichste Frucht dieser Forschung, der Gewinn dar, durch Ein-
sicht in den Zusammenhang der Erscheinungen den Genuß der Natur vermehrt und 
veredelt zu sehen. Eine solche Veredelung ist aber das Werk der Beobachtung, der 
Intelligenz und der Zeit, in welcher alle Richtungen der Geisteskräfte sich reflectie-
ren.“105 
 

Die Betrachtung in Beziehung auf die „gesamte Menschheit“ ist Kantisches 
Denken. Alexander von Humboldt wendet sich in seinen einleitenden Betrach-
tungen auch gegen Dogmen und Verbote: 

„Die dogmatischen Ansichten der vorigen Jahrhunderte leben dann nur fort 
in den Vorurtheilen des Volks und in gewissen Disciplinen, die, in dem Bewußt-
sein ihrer Schwäche, sich gern in Dunkelheit hüllen.“106 Alexander von Hum-
boldt praktiziert die Aufforderung Immanuel Kants, Mut zu haben, sich seines 
eigenen Verstandes zu bedienen. Dogmatische Sichtweisen führen, so Humboldt, 
                                                             
104 Eckermann im Gespräch mit Goethe, zitiert in Schultz, U., „Immanuel Kant – Monographie“, 

S. 138. 
105 Humboldt, A. von, „Kosmos-Entwurf einer physischen Weltbeschreibung“, S. 9. 
106 Humboldt, A. von, ebd., S. 10. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.2. Immanuel Kant 69 

dazu, dass eine großartige Betrachtung des Weltbaus verhindert wird: „Eine 
solche rohe Anhäufung physischer Dogmen, welche ein Jahrhundert dem ande-
ren überliefert und aufdrängt, wird aber nicht bloß schädlich, weil sie einzelne 
Irrthümer nährt, weil sie hartnäckig, wie das Zeugniß schlecht beobachteter 
Tatsachen ist; nein, sie hindert auch jede großartige Betrachtung des Welt-
baus.“107 Alexander von Humboldt äußert sich auch zu etwaigen Ängsten, dass 
durch solche Forschung und Betrachtung alles zergliedert und entzaubert werden 
könnte: „Will man aber aus der objectiven Verschiedenheit der Erscheinungen 
die Stärke des Totalgefühls erklären, so muß man sondernd in das Reich be-
stimmter Naturgestalten und wirkender Kräfte hinabsteigen.“108 Also gerade, 
indem wir betrachten und ergründen, sind wir erst imstande, die Natur in ihrer 
ganzen Fülle zu fühlen. Es ist wichtig, eine Vorstellung davon zu bekommen, 
welcher Funke vom Geist der Aufklärung in das nachfolgende Jahrhundert ge-
tragen wurde. Die philosophischen Thesen Immanuel Kants wurden von nach-
folgenden Philosophen aufgegriffen, zergliedert, teilweise abgelehnt oder in 
anderer Form präsentiert. Neue philosophische Denkrichtungen entstanden. 
Doch genauso wie in der Naturwissenschaft ist es auch in der Philosophie not-
wendig, Nachforschungen anzustellen und Fragen zuzulassen. Immanuel Kant 
und Alexander von Humboldt fordern dazu auf, sich mit Mut diesen Fragen zu 
stellen: 

 
„Klare Ansicht der Natur, wenn auch nur eine historische, bewahrt vor den An-

maßungen einer dogmatisierenden Phantasie. Sie lehrt, daß der Enckische Comet, 
der schon in 1200 Tagen seinen Lauf vollendet, wegen der Gestalt und der Lage sei-
ner Bahn, harmlos für die Erdbewohner, harmlos wie der große sechs und siebenzig 
jährige Halleysche Comet von 1759 und 1835 ist, daß ein anderer Comet von kurzer 
(sechsjähriger) Umlaufszeit, der Bielasche, allerdings die Erdbahn schneidet, doch 
nur dann uns nahe kommen kann, wenn seine Sonnennähe in die Zeit des Winter-
solstitiums fällt.“109 
 

Alexander von Humboldt erläutert somit an dem praktischen Beispiel der Be-
rechnung von Kometenumlaufbahnen, wie wichtig eine klare Analyse und Be-
trachtung der Natur für die menschliche Existenz sind. Letztlich hat dann Imma-
nuel Kant ein Feuer entfacht, das dann nicht mehr durch „dogmatisierende Phan-
tasien“, Indizes oder sonstige Verbote zu löschen war. Seine Aufforderung, den 
eigenen Verstand zu gebrauchen, hatte Früchte getragen. Um die weltliche Di-
mension des Philosophen Immanuel Kants zu ermessen, ist es wichtig, auch eine 
                                                             
107 Humboldt, A. von, ebd., S. 17. 
108 Humboldt, A. von, ebd., S. 12. 
109 Humboldt, A., „Kosmos- Entwurf einer physischen Weltbeschreibung“, S. 19f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


70 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

Vorstellung von den naturwissenschaftlichen Früchten seines Befreiungsschlages 
zu entwickeln. Kant steht damit nicht nur in einer philosophischen Tradition, er 
ist auch eine geistige Wurzel einer modernen Form der Naturbetrachtung gewor-
den. Dies gilt insbesondere für jene Bereiche naturwissenschaftlicher Forschung, 
die zu Beginn des 19. Jahrhundert noch tabuisiert waren. Charles Darwin folgt 
Alexander von Humboldt. Er hatte sich mit Alexander von Humboldts Bericht 
über die „Reise in die Aequinoctial-Gegenden des neuen Continents“ befasst und 
schließlich seine eigene Reise angetreten. Dies führte zur Geburtsstunde der 
modernen Biologie und löste im 19. Jahrhundert heftigste dogmatische Diskussi-
onen aus. Das Feuer ließ sich nicht mehr löschen. Charles Darwin kommt in 
seiner Untersuchung über die Entstehung der Arten zur Schlussfolgerung: 
„Nichts kann im ersten Augenblick weniger glaubhaft scheinen, als dass die 
zusammengesetztesten Organe und Instinkte ihre Vollkommenheit erlangt haben 
sollen nicht durch höhere und doch der menschlichen Vernunft analoge Kräfte, 
sondern durch die blosse Zusammensparung zahlloser kleiner aber jedem indi-
viduellen Besitzer vortheilhafter Abänderungen.“110 Damit hinterfragt Charles 
Darwin Jahrtausende alte Vorstellungen über die menschliche Schöpfung durch 
sorgfältige Beweisführung und Betrachtung. Charles Darwin kann den nachfol-
genden Sturm der Entrüstung nicht verstehen: „Ich kann nicht glauben, dass die 
in diesem Bande aufgestellten Ansichten gegen irgend wessen religiöse Gefühle 
verstossen sollten. Es möge die Erinnerung genügen, dass die grösste Entde-
ckung, welche der Mensch jemals gemacht hat, nämlich das Gesetz der Gravita-
tion von Leibniz angegriffen worden ist, weil es die natürliche Religion unter-
grabe und die offenbarte verläugne.“111  

Der von religiösen Fesseln losgelöste Gebrauch menschlicher Vernunft ist 
die Initiierung einer weltverändernden Entwicklung. Die Werke Kants und Dar-
wins sind nachfolgend heftig kritisiert und diskutiert worden. Dennoch sind 
diese Werke nicht mehr wegzudenken, sie wurden zur Grundlage der westlichen 
Zivilisation. Spirituellen Ausdrucksformen im 21. Jahrhundert müssen daher mit 
zivilisatorischen und medizinischen Errungenschaften in Einklang gebracht wer-
den. 

Jeder Erkenntnis muss der Platz zugewiesen werden, der ihr entspricht. Das 
heißt, dass sie sich nicht ausschließen, sondern es muss ihr Verhältnis zueinander 
bestimmt werden. In Bezug auf Gesundheit und Krankheit kann dies in Bezug 
auf jeden Patienten ein anderes Verhältnis sein. Hierauf wird im vierten Teil 
dieser Arbeit näher eingegangen.  

                                                             
110 Darwin, C., „Über die Entstehung der Arten“, S. 462. 
111 Darwin, C, „Über die Entstehung der Arten“, S. 484. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.2. Immanuel Kant 71 

Immanuel Kant entfesselte die menschliche Vernunft von religiösen Verbo-
ten und kann letztlich mit zwei der drei von Sigmund Freud 1917 postulierten 
großen Kränkungen der Eigenliebe der Menschheit112 in Verbindung gebracht 
werden, der biologischen Kränkung (Charles Darwin; der Mensch ist aus der 
Tierreihe hervorgegangen) und der psychologischen Kränkung (Sigmund Freud; 
seine Theorie des Unbewussten). Diese Ausführungen sollen verdeutlichen, dass 
der weltliche Einfluss Immanuel Kants weitaus größer sein dürfte als allgemein 
angenommen. Er ist einer der wichtigsten Repräsentanten der abendländischen 
Philosophie und ist eine der Säulen unserer zivilisatorischen Errungenschaften. 
Eine Bewusstseinskultur auf der Suche nach spirituellen Ausdrucksformen, die 
im Einklang mit den zivilisatorischen und medizinischen Errungenschaften ste-
hen will, sollte sich mit der Philosophie Kants auseinandersetzen.  

 
 

1.2.1. Biografischer und zeitgeschichtlicher Hintergrund 
 

Uwe Schultz stellt seiner Monographie über Immanuel Kant ein Zitat von Jo-
hann Gottlieb Fichte (1762 – 1814) aus der Wissenschaftslehre voran: 

„Was für eine Philosophie man wähle, hängt [...] davon ab, was man für ein 
Mensch ist: denn ein philosophisches System ist kein toter Hausrat, den man 
ablegen oder annehmen könnte, wie es uns beliebte, sondern es ist beseelt durch 
die Seele des Menschen, der es hat.“113 

Die These von Johann Gottlieb Fichte eignet sich hervorragend, um die phi-
losophische Leistung Immanuel Kants zu verstehen, da sein Leben und seine 
Philosophie in einem Einklang standen. Kant lebte vor, was er schrieb. Um ein 
tieferes Verständnis des Philosophen Immanuel Kants zu erlangen, ist es uner-
lässlich, sowohl den biografischen als auch den zeitgeschichtlichen Hintergrund 
zu beleuchten. Johann Wolfgang von Goethe schreibt in Dichtung und Wahrheit, 
„dass man wohl sagen kann, ein jeder, nur zehn Jahre früher oder später gebo-
ren, dürfte, was seine eigene Bildung und die Wirkung nach außen betrifft, ein 
ganz anderer geworden sein.“114 Das Bewusstsein, dass eine andere Zeit einen 
anderen Menschen gemacht hätte, sollte immer mitbedacht werden. Der Be-
                                                             
112 Freud S, Kränkungen der Eigenliebe der Menschheit: Kosmologische Kränkung (Kopernikus; 

Erde ist nicht Mittelpunkt des Weltalls), biologische Kränkung (Darwin; Mensch ist aus Tier-
reihe hervorgegangen), psychologische Kränkung (Freud; Libidotheorie des Unbewussten); in: 
Freud, S. 18. Kapitel der „Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse“ (GW 11, 1917, 
S. 294-95). 

113 Fichte, J.G., „Erste Einleitung in die Wissenschaftslehre“, 1797. 
114 Goethe, J.W. von, „Aus meinem Leben, Dichtung und Wahrheit, erster Teil“, Goethes Werke 

Band IX, S. 9. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


72 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

schäftigung mit den Philosophen der Aufklärung kann nur im Kontext ihres 
Lebens und ihrer Zeit zu einem wirklichen Verständnis führen. Eine vom Leben 
losgelöste Philosophiebetrachtung kann nicht zielführend sein. 

 
 

Was für ein Mensch ist Immanuel Kant? 
 

Das Zitat von Johann Gottlieb Fichte eignet sich hervorragend zur kurzen Cha-
rakterisierung der menschlichen Standpunkte der drei maßgeblichen Philosophen 
René Descartes, David Hume und Immanuel Kant. Da sich hieraus die besondere 
Vermittlerrolle Immanuel Kants aufzeigen lässt, soll dies erläuternd dem biogra-
fischen Hintergrund von Immanuel Kant vorangestellt werden: 

Anhand des Fichte-Zitates lässt sich die Entwicklung des philosophischen 
Diskurses von René Descartes über David Hume zu Immanuel Kant aufzeigen. 
Kant wird zum großen Vermittler zwischen den verschiedenen Positionen. Darin 
zeigt sich seine eigentliche Größe. Wie bereits erläutert, hätte Johann Gottlieb 
Fichte mit dieser These bei David Hume einen philosophischen Streit über die 
Existenz einer Seele „riskiert“. Für den Empiristen David Hume war Erfahrung 
nur mit den Sinnen möglich. Eine Seele oder ein unveränderliches Ich sind aber 
einer Sinneserfahrung nicht zugänglich. René Descartes leitete aus seiner be-
rühmten Formel: „Je pense, donc je suis“115 die Existenz einer (unsterblichen) 
Seele ab. In seinem Zweifel wurde ihm das eigene Denken angesichts aller Un-
gewissheit der körperlichen Erscheinungen zur einzigen Gewissheit. Die Seele 
ergab sich aus diesem Selbstbewusstsein heraus. Für David Hume war dagegen 
nur die sinnliche Erfahrung eine Gewissheit. Außerhalb dieser sinnlichen Erfah-
rungen kann nach Hume keine Seele oder ein unveränderliches Ich angenommen 
werden. Beiden gemeinsam ist der Zweifel und genau hierin bestand die aufklä-
rerische Revolution, indem der Mensch begonnen hat, in systematischer Weise 
seine Existenz in Selbstbetrachtung zu erkunden und zwar außerhalb jeder Reli-
gion. Immanuel Kant zeigte schließlich, dass es mit den Mitteln der Logik nicht 
möglich ist, die Seele zu beweisen oder zu widerlegen. Er sagte nicht, dass es 
keine unsterbliche Seele gebe. Kant zeigte auf, dass die auf menschlicher Logik 
basierenden Annahmen über Seele und Unsterblichkeit Fehlschlüsse sind. Die 
Annahme einer unsterblichen Seele ergab sich für Immanuel Kant schließlich 
aus einer moralischen Notwendigkeit. Der Bereich der Gefühle war nicht Gegen-
stand der wissenschaftlichen Betrachtungen der Philosophen der Aufklärung. 
Die Ableitung der Seele aus dem Bereich der Gefühle soll im zweiten Teil dieser 
                                                             
115 Descartes, R., “Discours de la méthode”, 1637; dt.: Descartes, R., “Abhandlung über die 

Methode des richtigen Vernunftgebrauchs”, Reclam, Nr.3767, S. 31. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.2. Immanuel Kant 73 

Arbeit erörtert werden. Das Zitat von Johann Gottlieb Fichte ist aber dennoch 
eine wunderbare Überleitung zum biografischen Hintergrund Immanuel Kants, 
denn es soll im Folgenden versucht werden, ein „Gefühl“ dafür zu bekommen, 
was sich für ein Mensch hinter seiner Philosophie verbirgt. 

 
 

Biografischer Hintergrund 
 

Immanuel Kant wurde 1724 in Königsberg als Sohn des Riemermeisters Johann 
Georg Kant und seiner Frau Anna Regina geboren. Er war das vierte von elf 
Kindern. Nur vier Kinder erreichten das Erwachsenenalter. Immanuel Kant ent-
stammte einer Handwerkerfamilie, so dass es nicht selbstverständlich war, dass 
Immanuel Kant von der „Vorstädter Hospitalschule“ auf das „Königliche Colle-
gium Fridericianum“ wechseln konnte. Grund hierfür war seine pietistische Mut-
ter, die zum Zuhörerkreis des Pfarrers Franz Albert Schultz (1692 – 1763) gehör-
te. Sie machte Pfarrer Schultz auf den jungen Immanuel aufmerksam, der dann 
auf das Collegium Fridericianum überwechseln durfte. Immanuel Kant war 
Klassenprimus durch alle Schuljahre hinweg. Uwe Schultz beschreibt in seiner 
Monographie die Gestalt Kants folgendermaßen: 

 
„Kants Gestalt kann nicht anders als klein bezeichnet werden, kaum 157 Zenti-

meter groß, wie Jachmann berichtet. Der Knochenbau war nicht sehr stark, die Mus-
kulatur wenig ausgebildet, sodass Kant genötigt war, seine Kleider durch künstliche 
Mittel zu befestigen, weil sie unmittelbar an seinem Körper keinen Halt fanden. Die 
Brust war eingefallen, sodass er bisweilen über Mangel an Luftzufuhr klagte… Sei-
ne Haarfarbe war blond, die Farbe seiner Augen blau, und selbst im Alter zeigte sein 
Gesicht noch eine frische gesunde Röte. Vor allem die Augen sind es gewesen, die 
andere in den Bann seiner Persönlichkeit zogen.“116 
 

Immanuel Kant studierte von 1740 – 1746 Philosophie, Mathematik und Natur-
wissenschaften an der Universität Königsberg. Nachdem seine Promotion 1746 
von seinem Professor, Michael Knutzen, nicht angenommen wurde, verlässt er 
die Universität und arbeitete als Hauslehrer. Erst nach dem Tod Michael Knut-
zens kehrte er 1754 an die Universität zurück und reichte 1755 seine Promotion 
ein. Immanuel Kant arbeitete mehrere Jahre als Hauslehrer (bis 1754) und Un-
terbibliothekar (ab 1765) für ein bescheidenes Gehalt. In seiner Biografie fallen 
diese zwei Brüche auf. Nachdem seine Abschlussarbeit nicht anerkannt wird, 
kehrt er erst nach 8 Jahren an die Universität zurück, um seine Promotion erneut 

                                                             
116 Schultz, U., „Immanuel Kant“, S. 45. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


74 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

einzureichen. Dies zeigt, dass Kant seinen Grundsätzen treu geblieben ist. Er hat 
sich nicht verbogen, um voranzukommen und eine rasche (universitäre) Karriere 
zu machen. Damit hat Immanuel Kant genau den Mut gezeigt, seine Vernunft zu 
gebrauchen, den er von anderen gefordert hat. Als er wegen seiner Sympathien 
für die Amerikaner von einem aufgebrachten Briten zum blutigen Zweikampf 
aufgefordert worden ist, „zeigte Kant sich durch diesen Zornesausbruch nicht im 
Mindesten berührt, sondern legte in ruhigem Ton seine politischen Grundsätze 
dar, so kühl und sachlich, dass sich der Engländer ihrer Konsequenz nicht ent-
ziehen konnte und dem Philosophen freundlich um Verzeihung bittend die Hand 
reichte.“117 Darin zeigt sich Kants charakterliche Stärke und Tapferkeit. Ließe 
man nun diese Zusammenkunft mit dem Briten aus dem Blickwinkel Friedrich 
Nietzsches (1844 – 1900) Revue passieren, so wäre es zum blutigen, leiden-
schaftlichen Zweikampf gekommen und der Bessere und Stärkere hätte gesiegt. 
Nietzsche hat die stärksten und niedrigsten Triebe als die größte Selbstverständ-
lichkeit und das Recht eines jeden dargestellt. Es fragt sich nur, wer zeigt tat-
sächliche Größe? Selbstbeherrschung ist unattraktiv und kommt im Werk Fried-
rich Nietzsches an keiner Stelle vor. Nietzsches Philosophie gerät zum phanta-
sierten Gegenkontrast zur „Karambolage“ des eigenen Lebens. Kant dagegen 
vollzieht seine durch Gebrauch der Vernunft gewonnenen Erkenntnisse, ohne 
darum viel Aufhebens zu machen. Ein solches Tun entspringt für ihn einer Not-
wendigkeit. Immanuel Kant handelt gemäß seinen Grundsätzen, während Nietz-
sche von einer „Kriegsschule des Lebens“ schreibt, die am wenigsten mit seinem 
eigenen Leben zu tun hat. Das Nietzsche-Zitat: „Was mich nicht umbringt, 
macht mich stärker!“118 ist allgemein bekannt. Immanuel Kant setzt auf die 
Kraft der Überzeugung, Nietzsche scheint dagegen in seiner Größenphantasie 
auf die Schlagkraft des Hammers zu setzen. Eine Philosophie kann nur ernst 
genommen werden, wenn sie einen glaubhaften Ausdruck im Leben des Philo-
sophen findet, ansonsten ist es nur Kunst um der Kunst willen. Die biografischen 
Erkenntnisse über Immanuel Kant legen den Schluss nahe, dass er nie mehr 
vorgab zu sein als der, der er tatsächlich war. Er bewirbt sich mehrere Jahre 
vergeblich um eine von ihm angestrebte Professur für Metaphysik in Königs-
berg. Eine 1764 angebotene Professur für Dichtkunst lehnte er ab. Erst 1770 
erhält er den Ruf auf die Professur für Metaphysik und Logik, nachdem er einen 
bereits 1769 ergangenen Ruf an die Universität Erlangen absagte. Diese Jahre 
des Wartens sind bemerkenswert. Kant beklagt sich nicht, wartet geduldig und 
erlebt infolge seines hohen Alters noch seinen Ruhm als hochangesehener Philo-
                                                             
117 Schultz, U., „Immanuel Kant“, S. 53. 
118 Nietzsche, F., „Götzendämmerung oder Wie man mit dem Hammer philosophiert“, Sprüche 

und Pfeile, 8“, S. 52. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.2. Immanuel Kant 75 

soph. Immanuel Kant hat zeitlebens Königsberg und Umgebung nicht verlassen. 
Königsberg war damals eine weltoffene Handelsstadt. Im Königsberger Hafen 
legten englische und holländische Schiffe an. Handelswaren aus dem Landesin-
nern wurden zum weiteren Verkauf nach Königsberg gebracht. Königsberg war 
ein bunter Umschlagsplatz. Kant schreibt in seiner „Anthropologie in pragmati-
scher Absicht“: „[…] eine solche Stadt, wie etwa Königsberg am Pegelflusse, 
kann schon für einen schicklichen Platz zur Erweiterung sowohl der Menschen-
kenntnis als auch der Weltkenntnis genommen werden, wo diese, auch ohne zu 
reisen, erworben werden kann.“119 Immanuel Kant blieb unverheiratet, lebte aber 
keineswegs zurückgezogen, sondern hatte einen größeren Freundeskreis: „Dabei 
ist auffallend, dass seine engsten Freunde, denen er jahrelang und oft bis zum 
Tod verbunden war, nicht aus seinem eigentlichen Wirkungsbereich der Univer-
sität stammten, sondern aus dem wirtschaftlichen Leben und anderen mehr auf 
das Reale gerichteten Berufen.“120 Bemerkenswert ist auch sein umgangssprach-
licher Gebrauch der Sprache:  
 

„Kants Maxime, zu scheinen, was man ist, und nicht mehr, äußerte sich in vielen 
Lebensgewohnheiten, sogar im Gebrauch seiner Sprache, sodass er sich nicht scheu-
te, auf alle rhetorischen Mittel zu verzichten. Für ihn war die Sprache – im Gegen-
satz zu Herder – nur Mittel zum Ausdruck des Gedankens. Leicht und sorglos war 
deshalb sein Umgang mit der Sprache, so unbekümmert, dass selbst Provinzialismen 
von ihm überliefert sind, derer er sich ohne Scheu bediente. Sogar in fehlerhafter 
Aussprache, wie sie in der Provinz ausgebildet und gepflegt wird, führte er im Kreis 
seiner Freunde und Bekannten die Unterhaltung.“121 
 
 

Bedeutung der Sprache 
 

Die philosophischen Thesen Kants stießen von Anfang an auf Widerspruch. Ein 
Ansatzpunkt der Kritik richtete sich darauf, welchen Stellenwert der Sprache der 
philosophischen Forschung zukommen sollte. Da sich später aus der Sprachwis-
senschaft heraus eigene philosophische Richtungen entwickeln werden, erscheint 
es angebracht, darauf hinzuweisen, dass Kant die Sprache selbst nicht zum Ge-
genstand seiner weiteren Betrachtungen gemacht hat. 

Interessant erscheint in diesem Zusammenhang die konfliktreiche Bezie-
hung Immanuel Kants zu Herder und Hamann. Beide sind sowohl philosophisch 
als auch schriftstellerisch tätig. Johann Georg Hamann (1730 – 1788) wurde in 
                                                             
119 Schultz, U., „Immanuel Kant“, S. 8. 
120 Schultz, U., „Immanuel Kant“, S. 49. 
121 Schultz, U., „Immanuel Kant“, S. 66. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


76 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

Königsberg geboren und hatte dort studiert. Für Hamann stellt die Sprache die 
Grundlage und das Zentrum des Denkvermögens dar. Johann Gottfried von Her-
der (1744 – 1803) hatte ebenfalls in Königsberg studiert. Sowohl Herder als auch 
Hamann werfen Kant vor, die Sprache als Erkenntnisquelle vernachlässigt zu 
haben.  

Der Streit der „Königsberger Philosophen“ war in diesem Punkt erbittert. 
Aus tiefenpsychologischer Sicht bedeutsam erscheint die Tatsache, dass Johann 
Georg Hamann an einem Sprachfehler litt und deshalb weder predigen noch 
Vorlesungen halten konnte. Hamann war sehr belesen und beherrschte mehrere 
Sprachen. Vermutlich führte verstärkt die Sprachbehinderung bei Hamann zur 
Überbetonung der tatsächlichen Bedeutung von Sprache, so wie bei Nietzsche 
die eigene körperliche Anfälligkeit zur Überbetonung der physischen menschli-
chen Kräfte geführt haben mag. Auf den Konflikt mit Herder und Hamann soll 
an dieser Stelle näher eingegangen werden.  

Beide lebten zeitweilig in Königsberg und befanden sich in unmittelbarer 
intellektueller Auseinandersetzung mit Immanuel Kant. Die Frage, ob Kant die 
Bedeutung der Sprache unterschätzt hat, ist auch im Hinblick auf die weitere 
Entwicklung der Philosophie im 19. Und 20. Jahrhundert von Bedeutung. Des-
halb soll hier dargelegt werden, dass die wissenschaftliche Betrachtung von 
Sprache und Vernunft in keinem philosophischen Konkurrenzverhältnis stehen 
müssen. Die Sprache ermöglicht die Abbildung der menschlichen Existenz in 
Bezug auf das Erlebte und das Vorgestellte. Beim Kind steht das bildhafte Den-
ken im Vordergrund. Dieses Vermögen geht im Verlauf des Heranwachsens 
zugunsten des logischen Denkens zurück. Dieser Prozess ist wichtig für die 
sprachliche Entwicklung. Die Bedeutung der Sprache als Verbindungsglied der 
verschiedenen Erkenntnisbereiche war nicht Gegenstand der Kantischen Unter-
suchung.  

Vielleicht ist ein Zitat von Friedrich Wilhelm von Humboldt (1767 – 1835) 
geeignet, beiden Seiten gerecht zu werden: 

„Der Mensch denkt, fühlt und lebt allein in der Sprache und muss erst 
durch sie gebildet werden, um auch die gar nicht durch Sprache wirkende Kunst 
zu verstehen. Aber er empfindet und weiß, dass sie ihm nur Mittel ist, in dem er 
nur durch sie einheimisch zu werden trachtet“.122 

Es scheint, als ob Kant sich bewusst war, dass Sprache nur Mittel sein kann. 
Sie war ihm Mittel und Zugang zum Mitmenschen. Vermutlich erklären sich 

                                                             
122 Humboldt, W. v.: »Gesammelte Schriften«. Hrsg. Von A. Leitzmann, B. Gebhardt, W. Rich-

ter. (Kgl.) Preuss. Akademie der Wissenschaften, Berlin/Leipzig (Nachdruck Berlin 1968) 
1903-1936, Bd. IV, S. 432. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.2. Immanuel Kant 77 

hieraus auch Kants unbekümmerter Umgang mit Sprache sowie die Wertschät-
zung des heimischen Dialekts.  
 
 
Kants Entdeckungen 

 
Um das Revolutionäre an der Philosophie Kants zu begreifen, erscheint es not-
wendig, den Bereich seiner Entdeckungen klar zu benennen.  

Zur Erläuterung soll zunächst der Begriff Vernunft definiert werden, so wie 
ihn Kant gebraucht hat. 

In „Meyers Großes Taschenlexikon“ von 2006 wird der Begriff der Ver-
nunft seit Kant folgendermaßen definiert: 

 
„Vernunft, allgemein das Denkvermögen, die Einsicht; in der deutschen Philoso-

phie seit Immanuel Kant generell die Bezeichnung für die Fähigkeit des Menschen, 
die Welt als ein System von Einheit zu konzipieren (theoretische Vernunft), wobei 
Vernunft als oberstes Erkenntnisvermögen den Verstand reguliert. Die praktische 
Vernunft bestimmt durch die Begriffe das Wollen und Handeln. […].“123 
 

Dieser neuzeitliche Begriff von Vernunft bedarf weiterer Erklärung und soll im 
Folgenden in drei Bereiche aufgegliedert werden:  

Es gibt einen dunklen, nicht durch Wahrnehmung erhellten Bereich der rei-
nen Vernunft, dies ist der Bereich der abstrakten Begriffe und logischen Ver-
knüpfungen. Dann gibt es einen Bereich, der erhellt wird durch erlebte oder 
vorgestellte Gefühle (innere Wahrnehmung), und einen dritten Bereich, der er-
hellt wird durch die unmittelbare Sinneswahrnehmung (äußere Wahrnehmung).  

Die Sprache selbst als Abfolge von Worten setzt alles Erlebte und Vorge-
stellte in die Abfolge eines Nacheinanders und damit in die apriori-Vorstellung 
der Zeit. Die Zeit ist aber ein apriori-Begriff der reinen Vernunft. Genau diesen 
Bereich der reinen Vernunft hat Kant untersucht. Jenseits dieser Grenze hat Kant 
nicht gearbeitet. Die Verbindung der Gefühle zur Vernunft bildete keinen Ge-
genstand der Untersuchungen Kants. Diese Verbindung wurde erst später von 
Sigmund Freud rational untersucht. Die Verbindung der Gefühle zur Vernunft 
fand jedoch ihren sprachlichen Ausdruck in der Literatur des 18. Und 19. Jahr-
hunderts. Die Gefühlswelt des Menschen war durch die Literatur bestens sprach-
lich dargestellt.  

                                                             
123 Meyers Großes Taschenlexikon in 24 Bänden, 10. Aufl. 2006; Bibliographisches Institut & 

Brockhaus, Leipzig/Mannheim, Band 23, S. 8162. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


78 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

Von daher ist es nicht verwunderlich, dass gerade Dichter, die sowohl der 
Dichtung als auch der Philosophie nahestanden, wie zum Beispiel Johann Georg 
Hamann, glaubten, dass allein die Sprache das Zentrum des gesamten Denkver-
mögens sei. Da die Dimension der Sprache nicht zum Gegenstand der näheren 
Betrachtung von Immanuel Kant gehörte, ergab sich zwangsläufig der Vorwurf, 
er habe das Entscheidende, nämlich die Sprache selbst, übersehen. Kant hat 
jedoch allein den nicht erhellten Bereich der Vernunft zum Gegenstand seiner 
Untersuchungen gemacht. Man muss sich die Untersuchung der menschlichen 
Existenz wie eine Kartierung der Welt vorstellen. Solange die Kartierung nicht 
vollständig war, konnte man zu Recht und ohne Irrtum an verschiedenen Stellen 
(Vernunft, Gefühle, Sprache) gleichzeitig kartieren. Durch nichts war die An-
nahme gerechtfertigt, dass die einzelnen zu entdeckenden und zu untersuchenden 
„Kontinente“ (z.B. Vernunft, Gefühle) aneinandergrenzen mussten und nicht 
durch andere unentdeckte (z.B. Funktion der Sprache) verbunden waren. Der 
einzige Fehler konnte darin bestehen, das Entdeckte als das Einzige darzustellen. 
Das hat Kant aber im Gegensatz zu Hamann nicht getan. Kant hat kein „Zentrum 
des Denkens“ detektiert, sondern den Rahmen seiner Untersuchung abgesteckt. 
Deshalb ist die Untersuchung Kants weder mangelhaft noch unvollständig, son-
dern das Ergebnis bewusster Selbstbeschränkung. Kant wollte nur das erklären, 
was tatsächlich Gegenstand seiner intensiven Untersuchungen war. Interessan-
terweise haben zwei der bedeutendsten deutschen Dichter sein Anliegen begrif-
fen, ohne sich daran zu stören, dass das Medium ihrer eigenen Arbeit, die Spra-
che, nicht Zentrum der Kantischen Untersuchungen war: Friedrich von Schiller 
(1759 – 1805) und Johann Wolfang von Goethe (1749 – 1832). Die einzige intel-
lektuelle Schwäche Kants bestand darin, Goethe als Brieffreund nicht ernst ge-
nommen zu haben. Vielleicht lag darin auch Eifersucht, weil er in Goethe einen 
Gesprächspartner auf Augenhöhe erkannte. Immanuel Kant starb 1804 in Kö-
nigsberg im Alter von 79 Jahren. Trotz vieler Widrigkeiten aufgrund seines ho-
hen Alters hatte er seinen Lebenstraum (Professur für Logik und Metaphysik in 
Königsberg) erreicht. Den preußischen König Friedrich Wilhelm II. hatte er 
überlebt (siehe zeitgeschichtlicher Hintergrund).  

 
 

Zeitgeschichtlicher Hintergrund 
 

An dieser Stelle soll auf das ambivalente Verhältnis von Immanuel Kant zu den 
preußischen Königen Friedrich II., der Große (1712 – 1786) und dessen Nach-
folger, Friedrich Wilhelm II. (1744 – 1797) eingegangen werden. Ausgerechnet 
von Friedrich dem Großen, der als „Philosoph auf dem Thron“ und als Repräsen-
tant eines „aufgeklärten Absolutismus“ gilt, hätte man erwartet, ein besonderer 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.2. Immanuel Kant 79 

Förderer Immanuel Kants zu sein. Friedrich korrespondiert über viele Jahre mit 
dem französischen Philosophen Voltaire (eigentlich: François-Marie Arouet, 
1694 – 1778). Voltaire lebte von 1751 bis zum Zerwürfnis mit Friedrich am 
preußischen Hof. In der Preußenchronik124 ist das Bewerbungsschreiben Imma-
nuel Kants an den preußischen König vom 8.4.1756 abgebildet mit der Anrede 
„Allerdurchlauchtigster, Großmächtigster König, Allergnädigster König und 
Herr“. Dieses Schreiben erhält den Kanzleivermerk „soll nur ad Acta gelegt 
werden“. In der Folge warnt Immanuel Kant mit einem Aufsatz über das „Erd-
beben von Lissabon“125 vor einem neuen Krieg. Das Erdbeben von Lissabon 
hatte die Theodizeefrage (Frage nach der Rechtfertigung Gottes) neu entfacht. 
Zahlreiche Philosophen hatten sich mit dieser verheerenden Naturkatastrophe 
befasst. Ein Jahr nach der Katastrophe von Lissabon begann der „Siebenjährige 
Krieg (1756 – 1763)“, jener Krieg, vor dem Kant gewarnt hatte, zwischen Preu-
ßen und Großbritannien/Kurhannover auf der einen Seite und Österreich, Frank-
reich, Russland und dem Heiligen Römischen Reich auf der anderen Seite. Der 
Krieg fand auch in Nordamerika, in der Karibik und Indien statt, weshalb auch 
von einem Weltkrieg gesprochen werden kann. Letztlich starben allein in Preu-
ßen 180.000 Soldaten sowie über 300.000 Zivilisten. Während der 3-jährigen 
Besetzung Königsbergs durch Russland müssen alle Bediensteten der russischen 
Zarin Elisabeth Petrowna den Treueeid leisten, weshalb der König „fortan den 
Philosophen und Königsberg ignoriert“.126 Preußen ging aus dem Krieg schließ-
lich als Sieger und neue Großmacht in Europa hervor. Daran lässt sich die ext-
reme Grausamkeit dieses Krieges ermessen. Kant wird erst nach dem Tod Fried-
rich des Großen in die Berliner Akademie der Wissenschaften aufgenommen. 
Dem Nachfolger und Neffen Friedrich des Großen, König Friedrich Wilhelm II. 
hatte Immanuel Kant seine „Kritik der reinen Vernunft“ gewidmet. Die preußi-
sche Regierung war Immanuel Kant zunächst wohlgesonnen. Dies änderte sich 
ab 1794, „als die politische Aufmerksamkeit des Königs nicht länger vom 
Kampf gegen Frankreich in Anspruch genommen war, [und] der Monarch Zeit 
fand, sich innenpolitischen und besonders auch kulturpolitischen Themen zuzu-
wenden.“127 Friedrich Wilhelm II. war bereits seit 1781 Mitglied des freimaure-
rischen Ordens der Gold-und Rosenkreuzer. Sein Mentor und Ordensbruder war 
                                                             
124 http://www.preussenchronik.de/ereignis_jsp/key=chronologie_003830.html, aufgerufen am 

26.8.14, 15:26. 
125 Das „Erdbeben von Lissabon“ zerstörte am 1.11.1755 aufgrund eines Großbrandes und eines 

Tsunamis Lissabon fast vollständig. Mit 30 – 100.000 Todesopfern gilt dieses Erdbeben als 
eine der größten Naturkatastrophen Europas. 

126 http://www.preussenchronik.de/ereignis_jsp/key=chronologie_003830.html, aufgerufen am 
26.8.14, 15:30. 

127 Schultz, U., „Immanuel Kant“, S. 162. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


80 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

Johann Christoph (von) Woellner (1732 – 1800), dessen Erhebung in den Adels-
stand von Friedrich dem Großen strikt abgelehnt wurde und der ihn einen “hin-
terlistigen und intriganten Pfaffen“128 nannte. Woellner war während der Regie-
rungszeit Friedrich Wilhelms II. mitverantwortlich dafür, dass die Kritik an den 
Hauptkonfessionen als Straftat geahndet wurde. Friedrich Wilhelm schrieb 1794 
an seinen Ordensbruder: „Desgleichen Kantens schädlichen Schriften muß es 
auch nicht länger fortgehen […]; diesem Unwesen muß absolut gesteuert wer-
den, eher werden wir nicht wieder gute Freunde.“129 Woellner schreibt darauf-
hin „auf Seiner Königlichen Majestät Allergnädigsten Spezialbefehl“ 130 einen 
Drohbrief an Kant. Die kantische Religionslehre darf nicht mehr in den Vorle-
sungen gelehrt werden. Immanuel Kant muss dem König schwören, keine öffent-
lichen Vorträge betreffend der Religion zu halten. Friedrich Wilhelm II. starb 
1797. Kant fühlte sich mit seinem Schwur nur an diesen König gebunden, so 
dass er nach dessen Tod abschwor. Die Querelen mit der preußischen Zensur zu 
einem Zeitpunkt, als Kant längst anerkannt und berühmt war, verdeutlichen, mit 
welchen hartnäckigen Widerständen Immanuel Kant zu kämpfen hatte. Für den 
heutigen westlichen Menschen ist dieser Kampf nur schwer vorstellbar, da in der 
westlich orientierten Welt das Recht auf die freie Meinungsäußerung selbstver-
ständlich geworden ist. René Descartes, David Hume und Immanuel Kant haben 
mit ihren Werken die philosophischen Grundlagen für diese Rechte geschaffen. 

 
 

1.2.2. Immanuel Kant: „Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik, die 
als Wissenschaft wird auftreten können“ (1783) 

 
Auf der Suche nach Ausdrucksformen einer Bewusstseinskultur in heutiger Zeit, 
die den Anspruch haben soll, mit den zivilisatorischen und medizinischen Errun-
genschaften im Einklang zu stehen, ist es notwendig, alle Bereiche, die mit unse-
rem Bewusstsein in Verbindung stehen (Sinne, Vernunft, Gefühle), sowohl von 
den geisteswissenschaftlichen als auch den naturwissenschaftlichen Wurzeln her 
zu betrachten. Immanuel Kant hat mit seiner Kategorisierung der menschlichen 
Vernunft die Grundlagen für nachfolgende Geistes- und Naturforscher gelegt. 
Dies soll in diesem Kapitel dargelegt werden. David Hume hatte seine Aufmerk-
samkeit auf die sinnliche Wahrnehmung gerichtet und untersucht, wie wir auf 
diese Weise zu Erkenntnissen gelangen. Sein Hauptaugenmerk richtete sich auf 

                                                             
128 http://de.wikipedia.org/wiki/Johann_Christoph_von_Woellner; aufgerufen am 28.08.14; 

09:22. 
129 Schultz, U., „Immanuel Kant“, S. 162. 
130 Schultz, U., „Immanuel Kant“, S. 162. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.2. Immanuel Kant 81 

den Bereich der Sinne. Hume vermied Spekulationen über den „nicht erhellten, 
dunklen Bereich der menschlichen Vernunft“, also den Bereich abstrakter, nicht 
empirisch verifizierbarer Begriffe. Immanuel Kant nahm die Erkenntnisse Hu-
mes zum Ausgangspunkt für weitergehende Untersuchungen eben jener Berei-
che, vor denen David Hume Halt gemacht hatte. Der dritte Bereich, der der Ge-
fühle und Affekte, soll im zweiten Teil dieser Arbeit näher betrachtet werden. 
Erst wenn diese drei Bereiche in ihrer Beziehung zueinander dargestellt sind, ist 
es überhaupt möglich, eine Vorstellung von Bewusstsein zu entwickeln. In die-
sem Kapitel geht es nun um die Grenzen der menschlichen Vernunft. Erfahrung 
ist für Immanuel Kant eben nicht bloß eine empirische Zusammensetzung sinnli-
cher Wahrnehmungen. Dies versucht er, ausführlich zu begründen, und setzt 
dabei am „Humischen Zweifel“ an. Im Folgenden soll anhand der „Prolegome-
na“ erläutert werden, wie Kant zu dieser Behauptung kommt und wie er diese 
begründet. Immanuel Kant gibt dem Leser der „Prolegomena“ folgenden Rat: 

 
„Mehr kann ich hier als in Prolegomenen nicht anführen, als nur, dass ich dem 

Leser, welcher in der langen Gewohnheit steckt, Erfahrung vor eine bloß empirische 
Zusammensetzung der Wahrnehmungen zu halten, und daher daran nicht denke, 
dass sie viel weiter geht, als diese reichen, nämlich empirischen Urteilen Allge-
meingültigkeit gibt und dazu einer reinen Verstandeseinheit bedarf, die a priori vor-
hergeht, empfehle: auf diesen Unterschied der Erfahrung von einem bloßen Aggre-
gat von Wahrnehmungen wohl Acht zu haben, und aus diesem Gesichtspunkte die 
Beweisart zu beurteilen.“131 
 

Immanuel Kant erläutert, dass Erfahrung viel weiter geht, als die Wahrnehmun-
gen reichen. Dieses Verständnis ist erforderlich, um erfassen zu können, welche 
Dimension das Bewusstsein hat. Kant nimmt Bezug auf Hume und gibt ihm 
zunächst in seinem Zweifel Recht: 

 
„Hier ist nun der Ort, den Humischen Zweifel aus dem Grunde zu heben. Er be-

hauptete mit Recht: dass wir die Möglichkeit der Kausalität, d.i. der Beziehung des 
Daseins eines Dinges auf das Dasein von irgendetwas anderem, was durch jenes 
notwendig gesetzt werde, durch Vernunft auf keine Weise einsehen. […] Gleich-
wohl bin ich weit davon entfernt, diese Begriffe als bloß aus der Erfahrung entlehnt, 
und die Notwendigkeit, die in ihnen vorgestellt wird, als angedichtet, und vor bloßen 
Schein zu halten, den uns eine lange Gewohnheit vorspiegelt; vielmehr habe ich hin-
reichend gezeigt, dass sie und die Grundsätze aus derselben a priori vor aller Erfah-

                                                             
131 Kant, I., „Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird Auf-

treten können“, S. 75 f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


82 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

rung feststehen, und ihre ungezweifelte, objektive Richtigkeit, aber freilich nur in 
Ansehung der Erfahrung haben.“132 
 

Wie Immanuel Kant nun zu dieser Behauptung kommt, dass es a priori Begriffe 
geben soll, dies soll anhand der „Prolegomena“ erläutert werden. Wichtig ist 
festzuhalten, dass Kant genau wie Hume bekräftigt, dass wir keine Aussagen 
über die „Dinge an sich“ machen können und unsere Vernunft außerstande ist, 
objektive Aussagen über die tatsächlichen Daseinsbeziehungen der Dinge zu 
treffen. Dennoch können wir Erfahrungen von objektiver Richtigkeit machen. Im 
Grunde genommen liegen die Einsichten der drei Philosophen Descartes, Hume 
und Kant sehr eng beieinander, man könnte fast annehmen, sie meinen dasselbe. 
Ausgangspunkt ist der zweifelnde, auf sich selbst zurückgeworfene Mensch, der 
sich nicht mehr auf das äußere Koordinatensystem einer organisierten Religion 
verlassen mag. Was bleibt dann? Hume konzentriert sich auf die sinnlichen 
Wahrnehmungen und untersucht, wie wir durch gewohnheitsmäßige Erfahrun-
gen zu Erkenntnissen gelangen. Spekulationen außerhalb der sinnlichen Wahr-
nehmung sind ihm trügerisch. Descartes zieht alles in Zweifel, es bleibt nur der 
zweifelnde Mensch als letztliche Gewissheit: Ich denke, also bin ich. Das 
Grundgefühl, das beiden Zweiflern innewohnt, ist dasselbe. Der österreichische 
Philosoph Rudolf Eisler (1873 – 1926) definierte den Zweifel als gefühlsmäßig 
charakterisierten Zustand der Unentschiedenheit: 

 
„Zweifel (dubium, dubitatio) ist der (gefühlsmäßig charakterisierte) Zustand der 

Unentschiedenheit, des Schwankens zwischen mehreren Denkmotiven, deren keines 
das volle Übergewicht hat, so dass das Denken nicht durch objektive Gründe be-
stimmt werden kann. Während der Skeptizismus den absoluten Zweifel an der Er-
kenntnisfähigkeit des Menschen zum Prinzip macht, besteht der methodische Zwei-
fel (doute méthodique) in der provisorischen Bezweiflung von allem, was noch nicht 
methodisch-kritisch festgestellt, gesichert erscheint. Augustinus betont die Unmög-
lichkeit des absoluten Zweifels. […].“133 
 

Ausgangspunkt der Philosophie der Aufklärung dürfte ein Gefühl gewesen sein 
im Sinne eines „Zustandes der Unentschiedenheit“. Indem Eiseler in seiner De-
finition auf Augustinus verweist, der die Unmöglichkeit des absoluten Zweifels 
betonte, wird die ganze Dimension dessen deutlich, was die Philosophen der 
Aufklärung in Angriff nahmen. Sie hatten den Mut, alles Bisherige in Zweifel zu 
ziehen, und zwar nicht um alles zu zerstören und umzustürzen, sondern um den 
Grund, auf dem Erkenntnisse gewonnen werden, verlässlicher und sicherer zu 
                                                             
132 Kant, I. ebd., S. 76. 
133 Eisler, R., „Wörterbuch der philosophischen Begriffe“, Band 2. Berlin 1904, S. 856–857. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.2. Immanuel Kant 83 

machen. Postuliert man einen gefühlten Zustand der Unentschiedenheit als ge-
meinsamen Ausgangspunkt von Descartes und Hume, so kamen sie zu (schein-
bar) gegensätzlichen Urteilen. Descartes sah nur noch im „Geistigen, im Den-
ken“ einen verlässlichen Gradmesser, Hume beschränkte sich auf die „Sinne“ als 
Maßstab seiner Untersuchungen. Zurück konnte keiner von beiden, sie hatten 
bereits selbst damit begonnen, die menschliche Existenz neu zu kartieren und 
waren nicht mehr bereit, dies einer äußeren Macht zu überlassen. Tatsächlich 
begaben sich Descartes und Hume auf ihren Weg ohne einen Kompass. Das 
genau ist der Anspruch Kants, dem Schiff einen Piloten, eine Seekarte und einen 
Kompass zu geben. Die Erkundung des Unbekannten durch Descartes und Hume 
war ohne Kompass erfolgt. Kant hat erkannt, dass Raum und Zeit die Maßeinhei-
ten unserer Wahrnehmungsformen sind. Diese Maßeinheiten sind a priori. Das 
vernünftige Denken ist nur in zeitlicher Abfolge möglich, dies ist wiederum nur 
dem selbst Denkenden bewusst. Somit entspricht die Grunderkenntnis von 
Descartes, „ich denke, also bin ich“ dem Bewusstsein des eigenen vernünftigen 
Denkens in zeitlicher Abfolge. Zeit und Raum sind aber Vorstellungen, die unse-
rer Vernunft selbst entspringen. Hume gelangte aus dem Zweifel heraus zur 
Erkenntnis, dass wir außerhalb unserer sinnlichen Wahrnehmungen keine Aus-
sagen treffen können. Wir können keine absoluten Begriffe bilden. Unsere Er-
kenntnisse entstammen Erfahrungen aus der Gewohnheit. Die Dinge oder Er-
scheinungen sind nicht denkbar ohne dass ihnen nicht irgendein Erfahrungswert 
zugrunde liegen würde. Kant kommt genauso wie Hume zu der Erkenntnis, dass 
wir  
 

„(ich) von einer solchen Verknüpfung der Dinge an sich selbst, wie sie als Sub-
stanz existieren, oder als Ursache wirken, oder mit anderen in Gemeinschaft stehen 
können, nicht den mindesten Begriff haben (habe), noch weniger aber dergleichen 
Eigenschaften an Erscheinungen als Erscheinungen denken können (kann).“134 Jetzt 
kommt aber die entscheidende Ergänzung Kants: „so haben wir dich von einer sol-
chen Verknüpfung in unserem Verstande, und zwar in Urteilen überhaupt, einen 
dergleichen Begriff, nämlich: dass Vorstellungen in einer Art Urteile als Subjekt in 
Beziehung auf Prädikate, in einer anderen als Grund in Beziehung auf Folge, und in 
einer dritten als Teile, die zusammen ein ganzes mögliches Erkenntnis ausmachen, 
gehören. Ferner erkennen wir a priori: dass ohne die Vorstellung eines Objekts in 
Ansehung eines oder des anderen dieser Momente bestimmt anzusehen, wir gar kei-
ne Erkenntnis, die von dem Gegenstande gelte, haben könnten, und, wenn wir uns 
mit dem Gegenstande an sich selbst beschäftigten, so wäre kein einziges Merkmal 
möglich, woran ich erkennen könnte, dass er in Ansehung eines oder des andern ge-

                                                             
134 Kant, I., „Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird auftre-

ten können“, S. 77. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


84 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

dachter Momente bestimmt sei, d.i. unter den Begriff der Substanz, der Ursache o-
der (im Verhältnis gegen andere Substanzen) unter den Begriff der Gemeinschaft 
gehöre; denn von der Möglichkeit einer solchen Verknüpfung des Daseins habe ich 
keinen Begriff.“135 
 

Hieraus lässt sich folgern, dass die Vernunft als Einsichts- und Kontrollorgan in 
einer bestimmten Weise beschaffen sein könnte, dass diese durch stoffliche Ge-
gebenheiten bedingte Beschaffungsweise den Menschen „nur“ eine ganz be-
stimmte Sinneswahrnehmung ermöglicht. Das würde bedeuten, dass die Men-
schen das sinnlich Wahrgenommene nur so verknüpfen können, wie es eben die 
auf neuronalen Strukturen beruhende Vernunft zuzulassen vermag.  

A priori Vorstellungen von Raum, Zeit und Kausalität sind der Arbeitsmo-
dus unseres Gehirns, es gibt keinen anderen Funktionsmodus. Wir können nur in 
zeitlicher Abfolge denken. Die a priori Begriffe oder Vorstellungen sind aber 
nicht losgelöst von den Dingen. Sie können sich nur in Bezug auf die tatsächli-
che sinnliche Wahrnehmung vollziehen. Kant schreibt hierzu:  

 
„Es ist auch die Frage nicht, wie Dinge an sich, sondern, wie Erfahrungserkennt-

nis der Dinge in Ansehung gedachter Momente der Urteile überhaupt bestimmt sei, 
d.i. wie Dinge, als Gegenstände der Erfahrung, unter jene Verstandesbegriffe kön-
nen und sollen subsumiert werden. Und da ist klar: dass ich nicht allein die Mög-
lichkeit, sondern auch die Notwendigkeit, alle Erscheinungen unter diese Begriffe 
zu subsumieren, d.i. sie zu Grundsätzen der Möglichkeit der Erfahrung zu gebrau-
chen, vollkommen einsehe.“136 
 

Wahrnehmung und Erfahrung sind hierbei unterschiedliche Qualitäten der Er-
kenntnis. Kant unterscheidet zwischen Erfahrungsurteilen und Wahrnehmungs-
urteilen: 

 
„Empirische Urteile, sofern sie objektive Gültigkeit haben, sind Erfahrungsurtei-

le; die aber, so nur subjektiv gültig sind, nenne ich bloße Wahrnehmungsurteile. Die 
letzteren bedürfen keines reinen Verstandesbegriffes, sondern nur der logischen 
Verknüpfung der Wahrnehmung in einem denkenden Subjekt. Die ersteren aber er-
fordern jederzeit, über die Vorstellungen der sinnlichen Anschauung, noch besonde-
re im Verstande ursprünglich erzeugte Begriffe, welche es eben möglich machen, 
dass das Erfahrungsurteil objektiv gültig ist.“137 
 

                                                             
135 Kant, I., ebd., S. 77. 
136 Kant, I., ebd. S.77f. 
137 Kant, I., „Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird auftre-

ten können“, S. 60. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.2. Immanuel Kant 85 

Im Gegensatz zu Hume sieht Kant bei der menschlichen Vernunft die Möglich-
keit, objektive allgemeingültige Urteile zu bilden durch die neuronale Verbin-
dung einer vorgestellten sinnlichen Anschauung mit reinen (apriori) Verstandes-
begriffen in Form von Raum und Zeit. Setzt man dies in Bezug zu den Erkennt-
nissen der Neurowissenschaften, so bedeutet dies, dass eine sinnliche Wahrneh-
mung auf ein bereits vor der Geburt angelegtes Netzwerk von Gitterzellen im 
Gehirn trifft. Was Raum für den Menschen bedeutet, wird somit nicht nur durch 
die Gewohnheit einer sinnlichen Wahrnehmung definiert, sondern eben auch 
durch die bereits vor der bewussten sinnlichen Wahrnehmung vorhandenen Git-
terzellen im menschlichen Gehirn.  

Hume beruft sich ausschließlich auf die Gewohnheit als Quelle für allge-
meingültige Aussagen. Kant erkennt, dass bei der Wandlung von Wahrneh-
mungsurteilen in Erfahrungsurteile Faktoren („im Verstande ursprünglich er-
zeugte Begriffe“) hinzukommen. Diese vor der eigentlichen sinnlichen Wahr-
nehmung bereits ursprünglich vorhandenen Begriffe ließen sich zum Beispiel 
aus heutiger Sicht mit der „stofflichen (das heißt neuronalen) Beschaffenheit des 
Gehirns“ erklären. Die Art und Weise, wie der Mensch Raum erfahren kann, ist 
durch das gegebene und evolutionsgeschichtlich gewachsene neuronale Netz-
werk von Gitter- und Gedächtniszellen definiert. 

Kant kennt diese neurowissenschaftlichen Grundlagen nicht, liegt aber mit 
seiner Vermutung sehr nahe an den über 200 Jahren später tatsächlich bestätigten 
neurowissenschaftlichen Erkenntnissen (Entdeckung des „intrazerebralen Navi-
gationssystems“ in Form von Gitterzellen). Da es durch das neuronale Netzwerk 
vorgegebene und bei allen Menschen anzunehmende innere Raumkoordinaten zu 
geben scheint, sind allgemeingültige Aussagen möglich. Kant erläutert, weshalb 
er objektive Urteile für möglich hält: 

 
„Alle unsere Urteile sind zuerst bloße Wahrnehmungsurteile, sie gelten bloß vor 

uns, d.i. vor unser Subjekt, und nur hinten nach geben wir ihnen eine neue Bezie-
hung, nämlich auf ein Objekt, und wollen, dass es auch vor uns jederzeit und ebenso 
vor jedermann gültig sein solle; denn wenn ein Urteil mit einem Gegenstande über-
einstimmt, so müssen alle Urteile über denselben Gegenstand auch untereinander 
übereinstimmen, und so bedeutet die objektive Gültigkeit des Erfahrungsurteils 
nichts anderes, als die notwendige Allgemeingültigkeit desselben.“138 
 

Obwohl also das Objekt, das „Ding an sich“ unserer Erkenntnis unzugänglich 
bleibt, sind wir imstande, objektive Urteile in Bezug auf unser Verhältnis zu 
diesem Objekt zu bilden: „Das Objekt bleibt an sich selbst immer unbekannt; 

                                                             
138 Kant, I., ebd., S. 60. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


86 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

wenn aber durch den Verstandesbegriff die Verknüpfung der Vorstellungen, die 
unserer Sinnlichkeit von ihm gegeben sind, als allgemeingültig bestimmt wird, so 
wird der Gegenstand durch dieses Verhältnis bestimmt, und das Urteil ist objek-
tiv.“139 

Am Ende dieses Kapitels muss man sich fragen, warum man diesen schwe-
ren Weg gegangen ist, und welche Erkenntnis man heute daraus ziehen kann.  

 
 

Erkenntnisse aus den Kantischen Untersuchungen zur reinen Vernunft 
 

Man kann folgende Erkenntnisse aus den Kantischen Untersuchungen zur reinen 
Vernunft ziehen: 

 
1. Dass diese Einsichten ganz ohne Rechtfertigung durch Religion, Sittenge-
setze und/oder die Moral gewesen sind. Kant befreite die menschliche Vernunft 
von einem von außen angelegten Korsett trockener religiöser und moralischer 
Vorstellungen. Johann Wolfgang von Goethe schrieb über den kirchlichen Pro-
testantismus seiner Zeit: „Doch war der kirchliche Protestantismus, den man uns 
überlieferte, eigentlich nur eine Art von trockner Moral: an einen geistreichen 
Vortrag ward nicht gedacht, und die Lehre konnte weder der Seele noch dem 
Herzen zusagen.“140 Kant leitete moralische Grundsätze aus der Vernunft selbst 
ab. 

 
2. Genauso wie vor über 200 Jahren kommen diese Einsichten auch heute 
noch ohne einen solchen Rückgriff auf äußere Rechtfertigungen aus, ohne 
dadurch unverständlich zu werden. 

Die Menschen sind dieselben geblieben „und es bleibt höchst merkwürdig, 
dass die Formen des Glaubens und Aberglaubens bei allen Völkern und zu allen 
Zeiten immer dieselben geblieben sind.“141 Kant hat aufgezeigt, dass die Men-
schen auch ohne den Rückgriff auf Religion und Glauben durch den Gebrauch 
ihrer Vernunft allgemeingültige Einsichten erlangen können. Goethe und Hume 
haben darauf hingewiesen, dass die Menschen immer dieselben bleiben werden, 
es sind stets dieselben Konflikte: „Ehrsucht, Geiz, Selbstliebe, Eitelkeit, Freund-
schaft, Edelmut, Gemeinsinn: diese Affekte sind in verschiedenen Mischungsgra-
den in der menschlichen Gesellschaft verteilt und von Anbeginn der Welt und 

                                                             
139 Kant, I., ebd., S. 61. 
140 Goethe, J.W. von, „Aus meinem Leben, Dichtung und Wahrheit, erster Teil“, Goethes Werke, 

Band IX, S. 43. 
141 Goethe, J.W. von, ebd., S. 97. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.2. Immanuel Kant 87 

noch heute der Quell aller Handlungen und Unternehmungen gewesen, die man 
je bei Menschen beobachtet hat.“142 Trotz aller zivilisatorischen Errungenschaf-
ten sind die Menschen unter der Oberfläche stets dieselben geblieben, sowohl 
was unsere Affekte anbelangt (Hume) als auch unsere Neigungen zu Glauben 
und Aberglauben (Goethe). Deshalb ist die Botschaft Kants, dass wir keines 
Rückgriffes auf trügerische, heilverheißende äußere Grundsätze bedürfen, son-
dern eine Rechtfertigung aus uns selbst heraus möglich ist, wenn wir den Mut 
haben, uns unseres Verstandes zu bedienen. Diese Herausforderung stellt sich 
jedem einzelnen Menschen immer wieder neu.  

 
3. Aus heutiger Sicht ist die Betrachtung der Vernunft der menschlichste und 
selbstverständlichste Teil, der keinerlei Rechtfertigung bedarf und zwar im wei-
testen Sinne. Diese Selbstverständlichkeit ist keineswegs in allen Teilen der Welt 
gegeben. Wie das Schicksal der pakistanischen Friedensnobelpreisträgerin 
(2014) Malala Yousafzai (geb. 1997) zeigt, erfordert es auch 200 Jahre nach 
Kant noch Mut, diese „Selbstverständlichkeiten“ zu verteidigen. 

 
4. Von aller denkbaren Berechtigung ist daher die Vernunft selbst als auch das 
Recht, von ihr Gebrauch zu machen, so ursprünglich und menschlich, dass es 
infolgedessen auch keine Einschränkung geben kann, die Vernunft und den Ge-
brauch davon in irgendeiner Form einzuschränken. 

 
Das Ausmaß dieser Erkenntnis kann erschütternder nicht sein, weil zum inners-
ten Bereich der Menschlichkeit das Vermögen der Vernunft gehört, das in ihrer 
Berechtigung nicht eingeschränkt werden kann, ohne dass dies offensichtlich 
ungerechtfertigt wäre. Die Philosophen der Aufklärung waren schlau genug, in 
der Vernunft nicht den einzigen Bereich menschlichen Denkens zu entdecken. 
Und wenn einen die Angst beschleicht, dass eine grenzenlose Vernunft zu unbe-
haglich ist, so muss der Anteil und die Bedeutung der Gefühle am menschlichen 
Denken untersucht werden. Hierin liegt die letzte Erkenntnis aus der Betrachtung 
der Vernunft. Zu dieser Erkenntnis gelangten die Philosophen der Aufklärung 
nicht mehr. Die Philosophen haben auf die Irrwege des Glaubens und Aberglau-
bens hingewiesen und diese aufgezeigt. Worum es aber bei Religion und Glau-
ben im Innersten geht, das hat ebenfalls vor 200 Jahren Johann Wolfgang von 
Goethe beschrieben:  
 

                                                             
142 Hume, D., „Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand“, S. 110. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


88 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

„Die Sakramente143 sind das Höchste der Religion, das sinnliche Symbol einer 
außerordentlichen göttlichen Gunst und Gnade. […] Dieser Sinn ist in allen christli-
chen Kirchen ebenderselbe, es werde nun das Sakrament mit mehr oder weniger Er-
gebung in das Geheimnis, mit mehr oder weniger Akkommodation an das, was ver-
ständlich ist, genossen; immer bleibt es eine heilige, große Handlung, welche sich in 
der Wirklichkeit an die Stelle des Möglichen oder Unmöglichen, an die Stelle desje-
nigen setzt, was der Mensch weder erlangen noch entbehren kann.“144 
 

Es geht also um ein Gut, das der Mensch weder erlangen noch entbehren kann. 
Genau dies aber ist das urmenschlichste Grundgefühl, aus dem heraus religiöse 
Sehnsüchte geboren werden. Goethe hat auch erläutert, warum Menschen religi-
ös eingefärbte Überzeugungen so leidenschaftlich und oftmals mit tödlichem 
Ernst verteidigen: „Diese Religion ist auf den Glauben gegründet, der uner-
schütterlich sein muss, wenn er nicht sogleich von Grund aus zerstört werden 
soll. Jeder Zweifel gegen eine solche Religion ist ihr tödlich. Zur Überzeugung 
kann man zurückkehren, aber nicht zum Glauben.“145 Deshalb wird der Ge-
brauch der menschlichen Vernunft in diesen Fällen zur „tödlichen Gefahr“, in-
dem wir das, was wir weder erlangen noch entbehren können, zu verlieren dro-
hen. Kant hat uns aufgefordert, Mut zu haben, sich des eigenen Verstandes zu 
bedienen. Ihm war vermutlich im Gegensatz zu Goethe nicht bewusst, welche 
Macht die Gefühle über die Vernunft haben. Um ein vollständiges Bild des 
menschlichen Bewusstseins zu gewinnen ist es daher erforderlich, zu erforschen, 
in welcher Beziehung die menschliche Vernunft zu den Gefühlen steht. Hier 
verhält es sich nämlich so, wie Kant es für die reinen Verstandesbegriffe in Be-
zug auf Gegenstände der Wahrnehmung festgestellt hatte: Die menschlichen 
Gefühle werden erst dann zu Gegenständen vernünftiger Betrachtung, wenn sie 
im Modus der Zeit vom denkenden Menschen erkannt werden. Der Modus hier-
für ist die Sprache, die nur in der Zeit, nämlich in zeitlicher Abfolge, eine Er-
kenntnis ermöglicht. Die Sprache ist in diesem Fall die Zeit oder anders ausge-
drückt: Der denkende Mensch wird durch die Sprache der Zeit gewahr. Dies 
heißt, dass wir alles, was wir in der Zeit denken, auch aussprechen können und 
umgekehrt. 

                                                             
143 Wikipedia-Definition: „Als Sakrament bezeichnet man in der christlichen Religion einen 

Ritus, der als sichtbares Zeichen beziehungsweise sichtbare Handlung eine unsichtbare Wirk-
lichkeit Gottes vergegenwärtigt und an ihr teilhaben lässt“, http://de.wikipedia.org/wiki/Sakra-
ment, aufgerufen 04.09.2014; 09:58 Uhr. 

144 Goethe, J.W. v., „Aus meinem Leben, Dichtung und Wahrheit, erster Teil“, Goethes Werke 
Band IX, S. 289. 

145 Goethe, J.W. v., „Aus meinem Leben, Dichtung und Wahrheit, erster Teil“, Goethes Werke 
Band IX, S. 138. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.3. Blick auf die Aufklärung aus anderen Perspektiven 89 

1.3. Blick auf die Aufklärung aus anderen Perspektiven  
 
Im Rahmen dieser Arbeit sollen die Grundlagen für eine Bewusstseinskultur 
erarbeitet werden, die mit den zivilisatorischen und medizinischen Errungen-
schaften unserer Zeit im Einklang sind. Als eine wichtige Grundlage erweist sich 
die menschliche Vernunft selbst. Zu dieser Erkenntnis kamen die Philosophen 
der Aufklärung. Die Hervorhebung der menschlichen Vernunft stieß bereits zu 
Lebzeiten von David Hume und Immanuel Kant auf Widerspruch. Während 
Hamann und Herder Kant die Vernachlässigung der Sprache als Erkenntnisquel-
le vorhielten, betonte Jean-Jacques Rousseau (1712 – 1778), dass das Gefühl 
(sentiment) wichtiger sei als die Vernunft (raison). Neben den Bereichen der 
Vernunft und der Sprache ist der Bereich der Gefühle eine weitere wichtige 
Größe auf dem Weg zu einer Bewusstseinskultur. Kultur umfasst im „weitesten 
Sinne alles, was der Mensch selbst gestaltend hervorbringt,…“.146 Ausgehend 
von der Frage, was ist der Mensch? kommt man nicht umhin, diese drei grundle-
genden Ausgangspunkte menschlicher Selbstgestaltung (Vernunft, Sprache, 
Gefühl) zu betrachten. Vernunft, Sprache und Gefühl sind allen Kulturleistungen 
des Menschen vorgelagert, so dass der kulturelle Blickpunkt in dieser Arbeit sich 
speziell auf die Urformen menschlichen Ausdrucks selbst richten soll. Jean-
Jacques Rousseau war ein Zeitgenosse David Humes und wurde aufgrund seiner 
Thesen per Haftbefehl in Frankreich gesucht, seine Bücher wurden in Genf ver-
brannt. Friedrich der Große gewährte ihm politisches Asyl.147 David Hume ver-
half Rousseau zu einem Durchreisepass für Frankreich und lud ihn 1765 nach 
Schottland ein. Die beiden Philosophen zerstritten sich 1767. Jean-Jacques 
Rousseau entwickelte einen eigenen Weg zum Verständnis der menschlichen 
Existenz, weniger philosophisch als vielmehr pädagogisch-psychologisch. Sein 
Hauptwerk „Emile oder Über die Erziehung“148 wurde in Paris verboten und in 
Genf verbrannt. Ob es sich hierbei um eine Gegenthese zur Philosophie der Auf-
klärung handelt, soll kurz anhand von Textbeispielen erörtert werden. Rousseau 
verweist zunächst auf die Bedeutung der Vernunft mit deren Hilfe wir Gutes von 
Bösem unterscheiden können: „Die Vernunft lehrt uns das Gute und das Böse 
erkennen. Das Gewissen, das uns das eine lieben und das andere hassen lässt – 
obwohl im Ursprung von der Vernunft unabhängig –, kann sich also nicht ohne 
sie entwickeln.“149 Unbestritten rückt auch Rousseau die Vernunft ins Zentrum 

                                                             
146 Quelle: http://de.wikipedia.org/wiki/Kultur, aufgerufen am 09.09.2014; 08:08 Uhr. 
147 Jean-Jacques Rousseau lebte daraufhin zeitweilig in der preußischen Exklave Neuenburg 

(Neuchâtel). 
148 Rousseau, J.-J., „Emile oder Über die Erziehung“, Reclam Nr. 901. 
149 Rousseau, J.-J., ebd., 1. Buch, S. 166. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


90 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

seiner Betrachtung und erkennt die Notwendigkeit des richtigen Gebrauchs der-
selben. Doch zur Vervollkommnung der Vernunft bedarf es, so Rousseau des 
Gefühls: „[…] und nun bleibt uns, um den Menschen zu vollenden, nur noch 
übrig, ein liebendes und fühlendes Wesen zu schaffen, das heißt, die Vernunft 
durch das Gefühl zu vervollkommnen.“150 Hierbei ist es wichtig zu beachten, 
dass es Rousseau nicht um die Verklärung der Vernunft durch menschenfreund-
liche Gefühle geht. In den drei von Rousseau aufgestellten Maximen zeigt sich, 
welche Macht Rousseau den Gefühlen einräumt. Sie sind zwar einerseits imstan-
de, die Vernunft zu vervollkommnen, andererseits können wir uns nicht wirklich 
von der „Macht der Gefühle“ lösen: 

 
„Erste Maxime 
Es liegt nicht im menschlichen Herzen, sich in die Menschen hineinzuversetzen, die 
glücklicher sind als wir, sondern nur in die, die unglücklicher sind. 
Zweite Maxime 
Man beklagt nur die Leiden anderer, vor denen man sich selbst nicht gesichert 
glaubt. 
Dritte Maxime 
Das Mitgefühl für die Leiden anderer richtet sich nicht nach der Größe des Übels, 
sondern nach dem Gefühl, das man den Leidenden zuerkennt.“151 
 

Anhand dieser Maxime wird deutlich, dass Rousseau sehr genau wusste, wozu 
das menschliche Gefühlsleben imstande war und wie sehr das menschliche Be-
wusstsein eher gefühls- als vernunftgesteuert ist. In dieser Hinsicht hebt er sich 
deutlich von David Hume und Immanuel Kant ab. Dennoch ist Rousseau ein 
Aufklärer, wie auch sein Standpunkt zur Religion verdeutlicht: „Wenn ein Kind 
sagt, es glaube an Gott, so glaubt es nicht an Gott, es glaubt vielmehr dem Peter 
oder dem Jakob, der ihm sagt, dass es etwas gibt, das man Gott nennt; […].“152 
Hier spricht der Aufklärer Rousseau. Rousseau verweist auch auf die Absurdität 
des Widerstreits der einzelnen Religionssysteme:  
 

„Ein Kind soll in der Religion seines Vaters aufgezogen werden; man führt ihm 
immer recht vor Augen, dass diese Religion, welche es auch sein mag, die einzig 
wahre ist, und dass alle anderen nichts als Überspanntheit und Absurdität sind. Die 
Macht der Argumente hängt gänzlich von dem Land ab, indem man sie vorbringt. 

                                                             
150 Rousseau, J.-J., ebd., 3. Buch, S. 427. 
151 Rousseau, J.-J., ebd., 4. Buch, S. 464/465. 
152 Rousseau, J.J., „Emile oder Über die Erziehung“, 4. Buch, S. 531. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.3. Blick auf die Aufklärung aus anderen Perspektiven 91 

Ein Türke, der in Konstantinopel das Christentum so lächerlich findet, soll nur se-
hen, wie man in Paris über den Mohammedanismus denkt“.153 

 
Diese religiös motivierten Konflikte sind auch über 250 Jahre nach Erscheinen 
des „Emile“ (1762) dieselben. Große Teile der Welt werden auch 250 Jahre 
später von religiös motivierten kriegerischen Auseinandersetzungen überzogen. 
Rousseau zeigt einen Ausweg aus dem Dilemma der religiösen Erziehung:  
 

„Vor allem in Fragen der Religion triumphiert die Meinung. Wir aber, die wir 
entschlossen sind, in jeder Hinsicht ihr Joch abzuschütteln, die wir der Autorität 
nichts zugestehen und unserem Emile nichts beibringen wollen, was er nicht in je-
dem Land von sich aus lernen könnte – in welcher Religion werden wir ihn erzie-
hen? In welche Sekte werden wir den Menschen der Natur eingliedern? Mir scheint 
die Antwort sehr leicht: wir werden ihn weder der einen noch der anderen einglie-
dern, sondern ihn instand setzen, die zu wählen, zu der ihn der richtige Gebrauch der 
Vernunft führen muss.“154 

 
Damit sind wir wieder bei Immanuel Kant. Rousseau ist ein Philosoph der Auf-
klärung. Rousseau erkennt im Gegensatz zu David Hume und Immanuel Kant 
die Macht der menschlichen Gefühle, sowohl im Guten als auch im Schlechten. 
Daraus schlussfolgert er, dass die Gefühle wichtiger sind als die Vernunft. Damit 
steht Rousseau als Bindeglied am Anfang dieses Kapitels über die „Gegenthe-
sen“ zur Philosophie der Aufklärung. Letztlich wird der Bereich der Gefühle erst 
durch die Arbeiten Sigmund Freuds zum Forschungsgegenstand. Dass die Ver-
nunft allein nicht ausreicht, um die menschliche Existenz in ihrer Gesamtheit zu 
erfassen, war aber bereits vor Sigmund Freud bekannt. Nichtsdestotrotz bleibt 
der Paukenschlag der Aufklärer unüberhörbar, nämlich die menschliche Ver-
nunft zu gebrauchen ohne Rückgriff auf religiöse oder sonstige Autoritäten. 
Ohne diesen Paukenschlag wäre alles andere undenkbar. Die Auseinanderset-
zung mit Gegenthesen zur Philosophie der Aufklärung dient dazu, bei der Suche 
nach Möglichkeiten einer Bewusstseinskultur alle Bereiche menschlicher Selbst-
gestaltung (Vernunft, Gefühle, Sprache) gleichermaßen zu berücksichtigen. 
Wichtige literaturgeschichtliche und philosophiegeschichtliche Entwicklungen 
sollen im Folgenden kurz erläutert werden, um ein Verständnis dafür zubekom-
men, dass die „Kantischen Fragen“ 

 
1. Was kann ich wissen? 
2. Was soll ich tun? 

                                                             
153 Rousseau, J.J., ebd., 4. Buch, S. 535. 
154 Rousseau, J.J., ebd., 4. Buch, S. 535. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


92 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

3. Was darf ich hoffen? 
 
auf verschiedene Weise beantwortet werden können. 

 
 

1.3.1. Literarische Perspektive: Heinrich von Kleist, Georg Büchner und Fjodor 
Dostojewski 

 
Rousseau stand den Philosophen skeptisch gegenüber: „Wer will es bestreiten, 
dass die Gelehrten tausend Wahrheiten wissen, die den Ignoranten ewig unbe-
kannt bleiben werden? Sind die Gelehrten darum der Wahrheit näher? Ganz im 
Gegenteil – sie entfernen sich von ihr, indem sie ihr zustreben, denn da die Eitel-
keit, über alles zu urteilen, noch größere Fortschritte macht als das Erkenntnis-
vermögen, kommen auf jede Wahrheit, die sie finden, hundert falsche Urtei-
le.“155 Die Philosophen unterliegen der Gefahr, in Sorge um die Vervollkomm-
nung ihrer geistigen Theorien den Bezug zur Alltagswirklichkeit der menschli-
chen Existenz zu verlieren. Die Folge ist dann ein „sprachlicher Manierismus“. 
Die Literatur scheint näher am Menschen als die Philosophie. Sie benutzt dassel-
be Medium wie die Philosophie, die Sprache. Die literarischen Ausdrucksformen 
sind oftmals besser geeignet, eine Vorstellung davon zu geben, was der Mensch 
ist als durch philosophische Begrifflichkeiten. Die Literatur ermöglicht es, die 
Dimensionen der menschlichen Existenz unverfälschter und unentstellter zur 
Darstellung zu bringen. Gadamer schreibt von der Unangemessenheit der philo-
sophischen Sprachmittel: „Wenn es die philosophische Begrifflichkeit auszeich-
net, dass das Denken immer in Not ist, einen wirklich angemessenen Ausdruck 
für das zu finden, was es eigentlich sagen will, dann ist mit der Philosophie die 
Gefahr verknüpft, dass das Denken hinter sich selbst zurücksinkt und an die 
Unangemessenheit seiner begrifflichen Sprachmittel verfällt.“156 Anhand von 
Textbeispielen der Dichter Heinrich von Kleist (1777 – 1811), Georg Büchner 
(1813 – 1837) und Fjodor Dostojewski (1821 – 1881) soll gezeigt werden, auf 
welche Weise Literatur die Dimension menschlicher Existenz zu beschreiben 
vermag in Zeiten des philosophischen Idealismus. Alle drei Dichter haben in 
ihren Leben sehr viel Leid (existenzielle Krisen, Krankheit, Selbstmord, Tod des 
eigenen Kindes, Verhaftung, Flucht, Verurteilung zum Tod) erfahren. Sie wäh-
len dadurch einen Zugang zur menschlichen Existenz, der durch kein philosophi-
sches Lehrgebäude ersetzt oder übertroffen werden kann. Typisch für diese 
Dichter ist, dass sie in keine Kategorie passen, keine typischen Vertreter einer 
                                                             
155 Rousseau, J.J., „Emile oder Über die Erziehung“, 3. Buch, S. 429/430. 
156 Gadamer, H.G., „Gesammelte Werke 2, Hermeneutik II“, S. 87. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.3. Blick auf die Aufklärung aus anderen Perspektiven 93 

literarischen Epoche waren, sondern alle drei waren mit ihrem literarischen Werk 
ihrer Zeit voraus. Sie schaffen mit ihrer Sprache einen alternativen Weg zu den 
philosophischen Lehrgebäuden und sind damit den Menschen unserer Zeit über-
raschend nahe. Erklärt werden könnte dies mit dem unorthodoxen Sprachge-
brauch im Vergleich zum Beispiel zur wissenschaftlichen Philosophie. Gadamer 
postuliert eine „Universalität der Sprache“157 und behauptet, dass letztlich alles 
sprachlich erfasst werden kann: „Ihre [gemeint ist die Sprache] Universalität hält 
mit der Universalität der Vernunft Schritt. … Wenn alles Verstehen in einem 
notwendigen Äquivalenzverhältnis zu einer möglichen Auslegung steht, und 
wenn dem Verstehen grundsätzlich keine Grenze gesetzt ist, so muss auch die 
sprachliche Erfassung, die dies Verstehen in der Auslegung erfährt, eine alle 
Schranken überwindende Unendlichkeit in sich tragen. Die Sprache ist die Spra-
che der Vernunft selbst.“158 Die Universalität der Sprache drückt sich aber gera-
de dadurch aus, dass sie sowohl den Bereich der Vernunft als auch den der Ge-
fühle darzustellen vermag. Die sprachliche Auseinandersetzung zwischen Ge-
fühlsebene und Vernunftebene findet aber in der Literatur viel unbefangener statt 
als in der philosophischen Begrifflichkeit. Da Selbsterkenntnis aber auf ver-
schiedenen Ebenen stattfindet (sowohl der der Gefühle als auch der der Ver-
nunft), wird der Vorgang der Selbsterkenntnis in der Literatur viel angemessener 
sprachlich erfasst und verstanden, wie zum Beispiel die Monologe in Shakespea-
res Hamlet oder in Goethes Faust II der innere Monolog Fausts mit der Sorge159 
zeigen. Die Sorge ermöglicht das tiefere Verständnis der eigenen Existenz. Ham-
let und Faust sind literarische Beispiele von Charakteren, die aus der Sorge her-
aus sich ihres Selbst bewusst wurden. Diese herausragenden literarischen Bei-
spiele menschlicher Selbsterkenntnis können aber nicht die wissenschaftliche 
Untersuchung des Themas durch Sigmund Freud vorwegnehmen oder ersetzen. 
Der zivilisatorische Erkenntnissprung im 20. Jahrhundert durch die psychoanaly-
tische Theorie Sigmund Freuds bestand darin, die fehlende Selbsterkenntnis als 
neurotische Störung in allgemeiner Form zu beschreiben und gleichzeitig ein 
Verfahren der Behandlung zu entwickeln, nämlich der Psychoanalyse. Die fikti-
ven Charaktere Faust und Hamlet hätten keiner psychoanalytischen Behandlung 
bedurft, weil sie sich zur Selbsterkenntnis durchlitten hatten und weil sie selbst 
die Alternativen und deren Folgen möglichen Handelns für sich erkannten. Freud 
hat erstmals Regelmäßigkeiten von neurotischen Krankheitsbildern untersucht 
und daraus Schlussfolgerungen allgemeiner Art abgeleitet. Dies ist der erste 

                                                             
157 Gadamer, H.G., „Gesammelte Werke 1, Hermeneutik I“, S. 405. 
158 Gadamer, H.G., „Gesammelte Werke 1, Hermeneutik I“, S. 405. 
159 Goethe, J.W., „Faust Erster und Zweiter Teil, Urfaust“, Deutsche Buchgemeinschaft Berlin, 

1925, Der Tragödie zweiter Teil, Fünfter Akt, Szene Mitternacht, S. 388ff. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


94 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

wissenschaftliche Ansatz und reicht über die Beschreibung eines fiktiven Cha-
rakters hinaus. Schuld und Schuldgefühle können verdrängt werden. In Goethes 
Faust II dringt die Schuld nicht in Fausts Bewusstsein vor. Die Sorge ist die 
einzige der vier Weiber (die vier Weiber sind: der Mangel, die Schuld, die Sorge 
und die Not), die einen Zugang in Fausts Bewusstsein erschleicht: „Ihr Schwes-
tern, ihr könnt nicht und dürft nicht hinein. Die Sorge, sie schleicht sich durchs 
Schlüsselloch ein.“160 200 Jahre später findet die Sorge Eingang in das Werk 
Martin Heideggers und wird dort zum Leitmotiv des menschlichen Da(seins). 
Der Schuld kann sich der Mensch bewusst oder unbewusst entziehen. Die Sorge 
hat einen anderen Zugang zum Bewusstsein als die Schuld. Im 19. Jahrhundert 
ragen drei Dichter besonders hervor, da sie mit ihrer Sprache den Menschen in 
einer Weise darstellen, die den Kern menschlicher Existenz selbst erfasst. Büch-
ner, Kleist und Dostojewski lassen sich nicht ohne Weiteres literarischen Epo-
chen zuordnen. Der Humanismus, die Klassik und die Philosophie des Idealis-
mus haben Menschenbilder entworfen, die letztlich Entwurf bleiben mussten, 
weil sie nicht das darstellen, was der Mensch tatsächlich ist. In Heinrich von 
Kleists Novelle „Marquise von O“ ist Graf F. sowohl Retter als auch Vergewal-
tiger. Indem er der Marquise von O. zunächst als Engel vorkam, erschien er ihr 
letztlich nach dem Bekenntnis seiner Schuld als der Teufel selbst. Es zeigt die 
Dimensionen menschlicher Abgründe auf. Graf F. bereut schließlich und steht zu 
seiner Schuld, was eine moralische Bewertung seiner Person nahezu unmöglich 
macht. Was tatsächlich geschehen ist, bleibt ungeschrieben. Im Text steht nichts 
weiter als ein Gedankenstrich. Im Duden steht als Regel Nr. 43 „Ein Gedanken-
strich kündigt etwas Folgendes, oft etwas Unerwartetes an.“161 Mit einem Ge-
dankenstrich symbolisiert Kleist die Wandlung des Grafen vom Retter zum Ver-
gewaltiger: „Der Marquise schien er ein Engel des Himmels zu sein. […] und 
führte sie, die von allen solchen Auftritten sprachlos war, in den anderen, von 
der Flamme noch nicht ergriffenen Flügel des Palastes, wo sie völlig bewusstlos 
niedersank. Hier – traf er, da bald darauf ihre erschrockenen Frauen erschienen, 
Anstalten, einen Arzt zu rufen; […]“.162 Aufgrund der unehelichen Schwanger-
schaft wird die Marquise von ihrer Familie verstoßen. Ihr Vater verlangt die 
Herausgabe ihrer ehelich geborenen Kinder. Der Vergewaltiger war (zunächst) 
anonym geblieben. In dieser existenziellen Krise wächst die Marquise in einem 
Moment der Selbsterkenntnis (ihr Vater hatte in einem Streit nach der Pistole 
gegriffen) über sich hinaus: „…, hob sie sich plötzlich, wie an ihrer eigenen 

                                                             
160 Goethe, J.W., ebd., S. 388. 
161 http://www.duden.de/sprachwissen/rechtschreibregeln/gedankenstrich; aufgerufen am 09.09.-

2014; 10:25. 
162 Kleist, H. v., „Die Marquise von O…“, Reclam, S. 5. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.3. Blick auf die Aufklärung aus anderen Perspektiven 95 

Hand, aus der ganzen Tiefe, in welche das Schicksal sie hinabgestürzt hatte em-
por. Der Aufruhr legte sich, als sie im Freien war, sie küsste häufig die Kinder, 
diese ihre liebe Beute, und mit großer Selbstzufriedenheit gedachte sie, welch 
einen Sieg sie, durch die Kraft ihres schuldfreien Bewusstseins … errungen 
hatte. […] Ihr Verstand, stark genug, in ihrer sonderbaren Lage nicht zu reißen, 
gab sich ganz unter der großen heiligen und unerklärlichen Einrichtung der Welt 
gefangen.“163 Kleist zeichnet hier das Bild eines Menschen, dessen Verstand in 
einer existenziellen Grenzsituation zu zerreißen droht, über sich selbst hinaus-
wächst. Diese Verstandesleistung, die Annahme eines ungerechten Schicksals-
schlages sprengt die Maßstäbe philosophischer Begrifflichkeiten. Kleist selbst 
war an der Welt zerbrochen, wie ein Brief an Marie von Kleist verdeutlicht: „so 
wund, dass mir, ich möchte fast sagen, wenn ich die Nase aus dem Fenster ste-
cke, das Tageslicht wehe tut, das mir darauf schimmert“.164 Kleist hat eine Vor-
stellung davon, was ein Mensch in größter Not fühlt und denkt. Am 21. Novem-
ber 1811 nimmt er sich das Leben. Die Geschichte der Marquise von O. nimmt 
ein gutes Ende, weil die Wandlungsfähigkeit des Menschen in beide Richtungen 
möglich ist. Der Graf hatte sich seiner Schuld gestellt und heiratete sie, ohne auf 
irgendwelche Rechte zu bestehen. Es vergeht ein Jahr, bis ihm die Marquise 
verziehen hatte: „Er fing, da sein Gefühl ihm sagte, dass ihm von allen Seiten, 
um der gebrechlichen Einrichtung der Welt willen, verziehen sei, seine Bewer-
bung um die Gräfin, seine Gemahlin, von neuem an, erhielt, nach Verlauf eines 
Jahres, ein zweites Jawort von ihr, und auch eine zweite Hochzeit ward gefeiert, 
froher, als die erste, nach deren Anschluss die ganze Familie nach V… hinaus-
zog.“165 Die Zerbrechlichkeit des Menschen und seiner Umwelt sprengt sprachli-
che Grenzen. Das gilt auch für jene Momente wo Menschen sich mit ihrer zer-
brochenen Welt aussöhnen. Ein Gefühl davon gibt der Abschiedsbrief Heinrichs 
von Kleist an seine Lieblingsschwester:  

“Ich kann nicht sterben, ohne mich, zufrieden und heiter, wie ich bin, mit 
der ganzen Welt, und somit auch, vor allen Anderen, meine theuerste Ulrike, mit 
Dir versöhnt zu haben.“166 

Hans-Georg Gadamer schreibt zu den Situationshorizonten existenzieller 
Erfahrungen:  

 

                                                             
163 Kleist, H. v., ebd. S. 27f. 
164 Kleist, H. v., Brief an Marie von Kleist vom 10. November 1811; Quelle: 

http://de.wikipedia.org/wiki/Heinrich_von_Kleist, aufgerufen am 10.09.2014; 07:12. 
165 Kleist, H. v., „Die Marquise von O…“, S. 47. 
166 Kleist, H. v., Brief an Ulrike von Kleist „am Morgen meines Todes“ am 21. November 1811; 

Quelle: http://de.wikipedia.org/wiki/Heinrich_von_Kleist, aufgerufen am 10.09.2014; 07:48. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


96 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

„Ich erinnere an die Philosophie der Kommunikation bei Jaspers, die darin ihre 
Pointe hat, dass das Zwingende der Wissenschaft dort ein Ende findet, wo die ei-
gentlichen Fragen des menschlichen Daseins, Endlichkeit, Geschichtlichkeit, 
Schuld, Tod – kurz, die sogenannten 'Grenzsituationen' erreicht sind. Hier ist Kom-
munikation nicht mehr Übermittlung von Erkenntnis durch zwingende Beweise, 
sondern eine Art von Commerz von Existenz mit Existenz. Wer redet ist selbst an-
geredet und antwortet als ein Ich dem Du, weil er für sein Du selbst ein Du ist.“167 
 

Gadamer schreibt von einem „Commerz von Existenz zu Existenz“. Commerz 
bedeutet Handel und somit Austausch von Gütern. Dieser gewollte oder unge-
wollte Austausch von Verstandes- und Gefühlswelten schafft eine andere Quali-
tät von Wahrheit. Ein Beispiel für diesen „Commerz von Existenz zu Existenz“ 
können wir der 6. Szene des 1. Aktes von Büchners Drama „Dantons Tod“ ent-
nehmen. 

In dem Drama lässt Büchner die Ideale der französischen Revolution am 
Wesen des Menschen scheitern. Danton appelliert an Robespierre:  

 
„Ich verstehe das Wort Strafe nicht. Mit deiner Tugend Robespierre! Du hast 

kein Geld genommen, du hast keine Schulden gemacht, du hast bei keinem Weibe 
geschlafen, du hast immer einen anständigen Rock getragen und dich nie betrunken. 
Robespierre du bist empörend rechtschaffen. Ich würde mich schämen dreißig Jahre 
lang mit der nämlichen Moralphysiognomie zwischen Himmel und Erde herumzu-
laufen bloß um des elenden Vergnügens wollen andre schlechter zu finden, als mich. 
Ist denn nichts in dir, was dir nicht manchmal ganz leise, heimlich sagte, du lügst! , 
du lügst!“168 
 

Das Ringen um die Wahrheit eskaliert zu einem Kampf von Existenz mit Exis-
tenz, der zur physischen Vernichtung (Hinrichtung) des Du führt. Der „Commerz 
von Existenz zu Existenz“ fand aber auf völlig unerwartete Weise statt. Aus dem 
Du (Du lügst) wird ein Ich (in mir lügt es). Der physische Danton wird hinge-
richtet, in den Gedanken Robespierres lebt aber Danton auf unerwartete Weise 
fort: „Warum kann ich den Gedanken nicht los werden? […] Ich weiß nicht, was 
in mir das andere belügt.“169 Gadamer erkennt, dass die Philosophie diese Phä-
nomene nicht fassen kann. Er folgert daraus, dass dem Begriff der wissenschaft-
lichen Wahrheit der Begriff einer Existenzwahrheit gegenübergestellt werden 
müsse: „Es scheint mir, freilich nicht genug, im Gegensatz zu dem Begriff der 
wissenschaftlichen Wahrheit, die anonym, allgemein und zwingend ist, einen 

                                                             
167 Gadamer, H.G., „Gesammelte Werke 2, Hermeneutik II“, S. 54. 
168 Büchner, G., „Dantons Tod“, Reclam, Erster Akt, Sechste Szene, S. 25. 
169 Büchner, G., ebd. 1. Akt, 6. Szene, S. 27. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.3. Blick auf die Aufklärung aus anderen Perspektiven 97 

Gegenbegriff der Existenzwahrheit zu prägen. Vielmehr steckt hinter dieser 
Bindung der Wahrheit an mögliche Existenz, die Jaspers einschärft, ein allge-
meineres philosophisches Problem.“170 Georg Büchner selbst starb im Alter von 
23 Jahren an Typhus in Zürich. Er hatte sich als Medizinstudent in Hessen für 
die Rechte der unterdrückten Landbevölkerung eingesetzt und entzog sich der 
Verhaftung durch Flucht. Sein Vater hatte daraufhin den Kontakt mit ihm abge-
brochen. Mit der Veröffentlichung von „Dantons Tod“ wollte er das nötige Geld 
für seine Flucht aufbringen. Der dritte Dichter, der hier besondere Erwähnung 
finden soll, ist Fjodor Dostojewski. Um zu ermessen, vor welchem Hintergrund 
sein Werk „Die Brüder Karamasoff“ entstanden ist, müssen zunächst biografi-
sche Details aus seinem Leben Erwähnung finden. Dostojewski stand dem 
Frühsozialismus nahe und war 1849 im Alter von 28 Jahren verhaftet und zum 
Tode verurteilt worden. Die Exekution erwies sich als Scheinhinrichtung, da der 
Zar das Todesurteil in letzter Minute in Festungshaft und anschließenden Mili-
tärdienst in Sibirien umgewandelt hatte. Nach dem Tod seines Bruders und sei-
ner Ehefrau kommt er für die Witwe und die Kinder auf. Er kann mit Geld nicht 
umgehen und ist hoffnungslos verschuldet. 1877 stirbt sein jüngster Sohn Al-
joscha im Alter von 3 Jahren. Dostojewski unternimmt daraufhin eine Pilgerreise 
ins Optina-Kloster. In diese Zeit hinein fällt die Entstehung des Romans „Die 
Brüder Karamasoff“. Einer der Brüder erhält den Namen seines verstorbenen 
Sohnes, Aljoscha. Sigmund Freud schreibt über diesen Roman: „Die Brüder 
Karamasoff sind der großartigste Roman, der je geschrieben wurde, die Episode 
des Großinquisitors eine der Höchstleistungen der Weltliteratur, kaum zu über-
schätzen. Leider muss die Analyse vor dem Problem des Dichters die Waffen 
strecken.“171 Friedrich Nietzsche betrachtete Dostojewski als würdigen Gegner. 
Ein Textbeispiel soll eine Vorstellung davon geben, wie Dostojewski die Theo-
dizee-Frage „auflöst“. Hintergrund ist ein Gespräch der Brüder Iwan (atheisti-
scher Intellektueller) und Aljoscha (Mönch). Iwan bittet Aljoscha, eine Ge-
schichte anzuhören: „‘Weißt du, Aljoscha, lache nicht: ich habe einmal, so etwa 
vor einem Jahr, eine Dichtung verfasst. Wenn du noch ungefähr zehn Minuten 
mit mir verlieren möchtest, so könnte ich sie dir erzählen’. […] ‘Ich bin sehr 
gespannt!’ sagte Aljoscha.“172 Iwan erzählt Aljoscha daraufhin die Legende vom 
Großinquisitor. Die Geschichte spielt im 16. Jahrhundert zur Zeit der spanischen 
Inquisition. Jesus erscheint in Sevilla:  

                                                             
170 Gadamer, H.G., „Gesammelte Werke 2, Hermeneutik II, S. 54. 
171 Freud, S., „Gesammelte Werke, Werke aus den Jahren 1925-1931; Dostojewski und die Vater-

tötung“, S. 399. 
172 Dostojewski, F.M., „Die Brüder Karamasoff“, S. 400f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


98 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

„Er steigt hinab auf die ‘glühenden Plätze’ der südlichsten Stadt, wo gerade erst 
tags zuvor im Beisein des Königs, des Hofes, aller Granden und Kirchenfürsten und 
der reizendsten Damen der Hofgesellschaft, vor den Augen der zahlreichen Einwoh-
nerschaft Sevillas vom greisen Kardinal-Großinquisitor fast ein volles Hundert Ket-
zer ad majorem gloriam Dei auf einmal verbrannt worden war. Er ist ganz still und 
unbemerkt erschienen, aber alle – sonderbar ist das –, alle erkennen Ihn. Eine unwi-
derstehliche Macht zieht das Volk zu Ihm hin; es umringt Ihn, wächst mehr und 
mehr um Ihn an und folgt Ihm wohin Er geht. Er aber wandert stumm unter ihnen 
mit einem stillen Lächeln unendlichen Mitgefühls. Die Sonne der Liebe brennt in 
Seinem Herzen, Strahlen von Licht, Erleuchtung und Kraft strömen aus Seinen Au-
gen und alle, über die sie sich ergießen, sind ergriffen von Gegenliebe zu ihm. 
[…].“173 
 

Nachdem Jesus ein Wunder vollbringt und ein Mädchen aufersteht, erscheint der 
Kardinal-Großinquisitor auf dem Platz: „Er sieht, wie das Mädchen aufersteht, 
und Sein Gesicht verfinstert sich. […] Und siehe, so groß ist seine Macht, und 
bereits so abgerichtet, unterworfen und zitternd gehorsam ist ihm das Volk, dass 
es vor den Wachen wortlos zurückweicht und diese, inmitten der Grabesstille, 
Hand an Ihn legen und Ihn wegführen lässt.“174 Das Volk kniet vor dem Kardi-
nal-Großinquisitor, während Jesus in ein dunkles Verließ gebracht wird. Mitten 
in der Nacht erscheint der Kardinal-Großinquisitor in der Zelle:  
 

„‘Bist Du es? Du ?’ Und da er keine Antwort erhält, fügt er schnell hinzu: ‘Ant-
worte nicht, schweige. Und was könntest Du auch sagen? […] Warum bist Du ge-
kommen, uns zu stören? […] Aber morgen werde ich Dich richten und Dich als den 
ärgsten aller Ketzer auf dem Scheiterhaufen verbrennen, und dasselbe Volk, das 
heute noch Deine Füße geküsst hat, wird morgen auf einen einzigen Wink meiner 
Hand zu Deinem Scheiterhaufen hinstürzen, um eifrig die glühenden Kohlen zu 
schüren,…’“175 
 

Jesus antwortet nicht. Seine Antwort ergibt sich erst am Ende der Begegnung mit 
dem Kardinal-Großinquisitor. Das Selbstgespräch des Kardinal-Großinquisitors 
erstreckt sich über 20 Seiten. Jesus antwortet nicht, er hört nur zu. Die Legende 
vom Großinquisitor nimmt einen ungewöhnlichen Ausgang:  
 

„‘Den Schluss habe ich [gemeint ist Iwan] mir damals so ausgedacht: Nachdem 
der Inquisitor verstummt ist, wartet er noch eine ganze Weile, was der Gefangene 
ihm antworten werde. Dessen Schweigen bedrückt ihn. Er hat gesehen, wie der Ge-

                                                             
173 Dostojewski, F.M., ebd., S. 405. 
174 Dostojewski, F.M., ebd., S. 406. 
175 Dpstojewski, F.M. , ebd. S. 407. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.3. Blick auf die Aufklärung aus anderen Perspektiven 99 

fangene ihn die ganze Zeit anhörte, und wie tief und still Er ihm in die Augen blick-
te, offenbar ohne etwas entgegnen zu wollen. Der Greis aber hätte gewünscht, dass 
Er ihm etwas sage, und wäre es selbst etwas Bitteres, Furchtbares. Er aber nähert 
sich schweigend dem Greise und küsst ihn still auf die blutleeren neunzigjährigen 
Lippen.’“176 

 
Die Pointe ist aber die äußere Handlung parallel zur erzählten Geschichte vom 
Großinquisitor. Iwan will anhand der Legende vom Großinquisitor seinem Bru-
der verdeutlichen, dass es keine Ideale geben könne, dass alles erlaubt sei, und 
rechnet damit, dass sich sein gläubiger Bruder Aljoscha von ihm lossagt. 
Dostojewski gibt der Geschichte einen ungewöhnlichen Ausgang: „Aljoscha 
stand auf, trat zu ihm und küsste ihn schweigend auf den Mund. ‘Das ist literari-
scher Diebstahl!’ rief nach dem Kuss Iwan aus, der aber auf einmal gleichsam 
begeistert war.“177 Literarisch ist dieser Roman einer der außergewöhnlichsten 
Antworten auf die Frage: Was ist der Mensch? Dieses Beispiel aus dem Roman 
„Die Brüder Karamasoff“ sollte einen Eindruck vermitteln, dass Literatur 
menschliche Phänomene in einer Weise charakterisieren kann, die mit den Mit-
teln philosophischer und psychologischer Wissenschaft auch nicht annähernd zu 
beschreiben sind. Es ist bemerkenswert, dass Sigmund Freud sich durch seine 
Feststellung, vor dem Dichter Dostojewski die Waffen strecken zu müssen, vor 
der literarischen Leistung dieses Dichters verneigt. 

In allen drei Werken geht es um die Frage nach der (existenziellen) Wahr-
heit. Es sind Fragen, die das Mitmenschliche selbst betreffen. Gadamer geht in 
seiner Hermeneutik auf die Bedeutung der Frage ein, der er in der philosophi-
schen Diskussion den Primat einräumt. Im Weiteren konkretisiert dies Gadamer 
anhand von existenziellen Situationen: „Wir treffen das mitmenschliche Phäno-
men der Frage in seiner vollen Konkretion, wenn wir uns von der theoretischen 
Relation von Frage und Antwort, die die Wissenschaft ausmacht, abwenden und 
auf die namentlichen Situationen besinnen, in denen Menschen genannt und 
gefragt werden und sich selber fragen.“178 In diesen Momenten ist ein tieferes 
Verständnis des Menschseins erst möglich. Frage und Antwort werden zum 
Schlüssel. Gadamer verweist auf die hermeneutische Funktion von Frage und 
Antwort:  

 
„Da wird deutlich, dass das Wesen der Aussage in sich eine Erweiterung erfährt. 

Nicht nur, dass die Aussage stets Antwort ist und auf eine Frage verweist, sondern 
Frage wie Antwort selber haben in ihrem gemeinsamen Aussagecharakter eine her-

                                                             
176 Dostojewski, F.M., „Die Brüder Karamasoff“, S. 428. 
177 Dostojewski, F.M., ebd., S. 430. 
178 Gadamer, H.G., „ Gesammelte Werke 2, Hermeneutik II“, S. 53. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


100 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

meneutische Funktion. Sie sind beide Anrede. […], dass Wahrheit in der Aussage 
überhaupt nur da ist, sofern sie Anrede ist. Der Situationshorizont, der die Wahrheit 
einer Aussage ausmacht, enthält den mit, dem mit der Aussage etwas gesagt 
wird.“179 

 
Dostojewski macht den Kuss zur Antwort. Frage wie Antwort haben in ihrem 
Aussagecharakter eine hermeneutische Funktion. 

Der Dialog zwischen Iwan und Aljoscha wird durch einen Kuss beendet. 
Aljoscha beantwortet die Frage Iwans mit einem Zeichen. Dostojewski lässt 
damit die Legende vom Großinquisitor in einer existenziellen Weise zwischen 
den beiden Brüdern wahr werden, hebt sie sozusagen aus der Erzählebene der 
Legende in die konkrete zwischenmenschliche Interaktion zwischen den beiden 
Romanfiguren Iwan und Aljoscha. Iwan fühlt sich dadurch „überrumpelt“ und 
protestiert. Tatsächlich hat sich der existenzielle Austausch gewollt oder unge-
wollt vollzogen so wie in Büchners Drama „Dantons Tod“ der von Danton an 
Robespierre gerichtete Vorwurf der Lüge („du lügst!“) im Bewusstsein von Ro-
bespierre zur Gewissheit und damit zur existenziellen Wahrheit wird („ich weiß 
nicht, was in mir das andere belügt“). 

Die Existenzwahrheit wird in jedem Menschen anders gezogen, und zwar 
ohne Rückgriff auf die Vernunft im Sinne einer wissenschaftlichen Versuchsan-
ordnung. Existenzwahrheiten sind daher notwendigerweise für jeden Menschen 
verschieden, und zwar anders als Naturgesetze, bei denen sich bei gleicher Ver-
suchsanordnung stets die gleiche Beobachtung einstellt. Die Konsequenz, die 
daraus abgeleitet werden muss, ist, dass man aus Existenzwahrheiten, die nicht 
wissenschaftlicher Natur sind, keine Ableitungen für alle Menschen machen 
kann, weil diese Existenzwahrheiten jeder Mensch in anderer Form macht. Die 
Ableitung allgemeiner Konsequenzen aus Existenzwahrheiten würde der Ent-
scheidungsfreiheit der Menschen Gewalt antun. Man befindet sich daher bei der 
Verallgemeinerung von Existenzwahrheiten im freien Fall und misst dem eige-
nen Standpunkt Allgemeingültigkeit zu, ohne jemals einen Beweis angetreten zu 
haben, dass alle Menschen zur gleichen Erkenntnis kommen könnten. Das führt 
aber zur Beschränkung in der Geltung sogenannter Existenzwahrheiten, nämlich 
nur in dem Umfang, wie jeder einzelne sie nur treffen kann, ohne sie für alle 
anderen als allgemeingültig anzunehmen. Nur darin können sie Geltung erlan-
gen, ohne der Entscheidungsfreiheit aller anderen Gewalt anzutun. Damit hat 
man ihre Grenze erkannt, ohne auch nur ein einziges Wort zu ihrer Berechtigung 
zu sagen. Hierauf soll in einem späteren Kapitel noch näher eingegangen wer-
den. 
                                                             
179 Gadamer, H.G., ebd. , S. 53f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.3. Blick auf die Aufklärung aus anderen Perspektiven 101 

Gadamer hat die Bedeutung von Existenzwahrheiten erkannt und sieht die 
Gefahr, dass sich die philosophische Sprache vom Leben der Sprache entfernt.  

 
„[…] das Ideal der philosophischen Sprache [ist] nicht die denkbar größte Ablö-

sung einer terminologisch eindeutig gemachten Nomenklatur vom Leben der Spra-
che, sondern die Rückbindung des begrifflichen Denkens an die Sprache und das 
Ganze der Wahrheit, das in ihr präsent ist. Im wirklichen Sprechen oder im Ge-
spräch, sonst nirgends, hat Philosophie ihren wahren, ihren nur ihr eigenen Prüf-
stein.“180 

 
Das Ganze der Wahrheit ist immer beides zugleich, einerseits die allgemeine, 
anonyme und wissenschaftliche Wahrheit und andererseits der Bereich der Exis-
tenzwahrheiten. 

 
 

1.3.2. Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Phänomenologie des Geistes (1807) 
 

Durch die Aufklärung entdeckte der Mensch die Freiheit, selbst die Wahrheit zu 
erkennen: „Diese ungeteilte Substanz der absoluten Freiheit erhebt sich auf den 
Thron der Welt, ohne dass irgendeine Macht ihr Widerstand zu leisten vermöch-
te. Denn indem in Wahrheit das Bewusstsein allein das Element ist, worin die 
geistigen Wesen oder Mächte ihre Substanz haben, so ist ihr ganzes System, das 
sich durch die Teilung in Massen organisierte und erhielt, zusammengefallen, 
nachdem das einzelne Bewusstsein den Gegenstand so erfasst, dass er kein ande-
res Wesen habe als das Selbstbewusstsein selbst, oder dass er absolut der Begriff 
ist.“181 Man kann sagen, dass Hegel ohne diese „Thronbesteigung der absoluten 
Freiheit“ niemals der Philosoph geworden wäre, der er ist. Indem Hegel von 
einer Thronbesteigung spricht, wird deutlich, dass er darin erhebliche Gefahren 
lauern sieht: „Kein positives Werk noch Tat kann also die allgemeine Freiheit 
hervorbringen; es bleibt ihr nur das negative Tun; sie ist nur die Furie des Ver-
schwindens. Aber die höchste und der allgemeinen Freiheit entgegengesetzteste 
Wirklichkeit oder vielmehr der einzige Gegenstand, der für sie noch wird, ist die 
Freiheit und die Einzelheit des wirklichen Selbstbewusstseins selbst.“182 Eine 
solche Wirklichkeit ist aber letztlich sinnentleert, weil nichts als die absolute 
Freiheit selbst bleibt. Hegel unterteilt diese Freiheit in die „kalte Allgemeinheit“ 
und die „Punktualität des wirklichen Selbstbewusstseins“: „Und zwar um ihrer 

                                                             
180 Gadamer, H.G., „Gesammelte Werke 2, Hermeneutik II“, S. 91. 
181 Hegel, G.W.F., „Phänomenologie des Geistes“, S. 433. 
182 Hegel, G.W.F., ebd., S. 436. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


102 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

eigenen Abstraktion willen trennt sie sich in ebenso abstrakte Extreme, in die 
einfache, unbiegsame, kalte Allgemeinheit und in die diskrete, absolute harte 
Sprödigkeit und eigensinnige Punktualität des wirklichen Selbstbewusstseins. 
Nachdem sie mit der Vertilgung der realen Organisation fertig geworden und 
nun für sich besteht, ist dies ihr einziger Gegenstand – ein Gegenstand, der kei-
nen anderen Inhalt, Besitz, Dasein und äußerliche Ausdehnung mehr hat, son-
dern er ist nur dies Wissen von sich selbst als absolut reinem und freiem einzel-
nen Selbst“.183 Diese Problematik ergibt sich zum Beispiel in der Untersuchung 
von David Hume, wo es allgemeine, durch die Sinneswahrnehmung erfahrbare 
Wahrheiten gibt, das „Selbst“, die „Identität“, das „Selbstbewusstsein“ aber nur 
als punktueller Moment greifbar ist. Rousseau begreift dagegen das Gefühl der 
Selbstidentität als Prozess: „In dieser zweiten Phase beginnt die eigentliche indi-
viduelle Existenz; jetzt wird der Mensch sich seiner selbst bewusst. Die Erinne-
rung erstreckt das Gefühl der Selbstidentität und alle Augenblicke seines Lebens; 
er wird nun wirklich ein und derselbe und damit erst fähig zum Glück oder zum 
Unglück. Darum ist es so wichtig, ihn von jetzt ab als geistiges Wesen anzuse-
hen.“184 Hegel greift diese Idee der Prozesshaftigkeit des Geistes auf. Der Geist 
entwickelt sich und wird sich dabei seiner selbst bewusst. Hegel erkennt den 
Glauben als etwas, was zur Wahrheit als Ganzes dazugehört. Bei Hume ist Glau-
be ein „Gefühl“ verbunden mit Fiktionen der Vernunft, letztlich aber nicht er-
kenntnisfähig, da es beim Glauben kein tatsächliches Korrelat in der Welt der 
sinnlichen Wahrnehmung gibt. Hegel siedelt den Glauben nicht im Bereich der 
Gefühle an, sondern spricht ihm die Fähigkeit zu, an der Verstandeswahrheit als 
Ganzes teilzuhaben. Die Vernunft aber ist für die Aufklärung reine Einsicht. 
Hieraus entsteht ein Widerspruch. Hegel formuliert, dass das eine zur Negation 
des anderen wird: „Indem Glaube und Einsicht dasselbe reine Bewusstsein, der 
Form nach aber entgegengesetzt sind, dem Glauben das Wesen als Gedanke, 
nicht als Begriff, und daher ein dem Selbstbewusstsein schlechthin Entgegenge-
setztes, der reinen Einsicht aber das Wesen das Selbst ist, sind sie füreinander 
das eine das schlechthin Negative des anderen.“185 

Hegel führt weiter aus, dass der Vernunft der Glaube ein „Gewebe von 
Aberglauben, Vorurteilen und Irrtümern“186 ist. Damit sind wir dem von Gada-
mer aufgeworfenen philosophischen Problem einer wissenschaftlichen Wahrheit 
und einer Existenzwahrheit sehr nahe. Wenn Glaube existenzielle Wahrheit ist, 
lässt er sich nicht einfach aus dem Verstand abspalten, da dies im Hegelschen 

                                                             
183 Hegel, G.W.F., ebd. S. 436. 
184 Rousseau, J.J., „Emile oder Über die Erziehung“, 2. Buch, S. 184. 
185 Hegel, G.W.F., „Phänomenologie des Geistes“, S. 400. 
186 Hegel, G.W.F., ebd., S. 401. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.3. Blick auf die Aufklärung aus anderen Perspektiven 103 

Sinne unwahr wäre. Wenn außer der reinen Vernunft nichts außer ihr ist, wird 
sie, so Hegel, zwangsläufig zu ihrem eigenen Negativen und damit zur Unwahr-
heit:  

 
„Es ist daher zu sehen, wie die reine Einsicht und Absicht gegen das andere ihr 

Entgegengesetzte, das sie vorfindet, sich negativ verhält. – Die reine Einsicht und 
Absicht, welche sich negativ verhält, kann, da ihr Begriff alle Wesenheit und nichts 
außer ihr ist, nur das Negative ihrer selbst sein. Sie wird daher als Einsicht zum Ne-
gativen der reinen Einsicht, sie wird Unwahrheit und Unvernunft und als Absicht 
zum Negativen der reinen Absicht, zur Lüge und Unlauterkeit des Zwecks.“187 
 

Das lässt sich am Beispiel des Robespierre in „Dantons Tod“ zeigen. Seine „rei-
ne Absicht“ wird letztendlich Unwahrheit und Lüge. Hegel versucht zu begrün-
den, wie Glaube zur Wahrheit wird. Glaube ist hierbei nicht an eine bestimmte 
Gottesvorstellung gebunden. Dies ist sicherlich auch die Ursache dafür, warum 
sich das Hegelsche Gebäude als Vorlage für verschiedene Gruppierungen (kon-
servative Religionsphilosophen als auch linksgerichtete Marxisten) eignet. Hegel 
erklärt, auf welche Weise der Glaube Wahrheit beanspruchen kann genauso wie 
die reine Einsicht, die Vernunft selbst. Hegel macht deutlich, dass die Glaubens-
inhalte nicht im Jenseits liegen, sondern ganz konkret Teil des glaubenden Be-
wusstseins sind: „Aber das absolute Wesen des Glaubens ist wesentlich nicht 
das abstrakte Wesen, das jenseits des glaubenden Bewusstseins sei, sondern es 
ist der Geist der Gemeinde, es ist die Einheit des abstrakten Wesens und des 
Selbstbewusstseins.“188 Indem der Glaube Eingang findet in das Selbstbewusst-
sein, zur Selbstgewissheit wird, ist er wahr geworden. Damit ist es aber nicht die 
Anbetung eines toten Gegenstandes, wie z.B. eines Steines oder eines Stück 
Holzes, sondern der Glaube wird zur sinnlichen Gewissheit: „Aber indem es 
zugleich für das Selbst und dieses als Selbst, das einen Gegenstand hat, wirkli-
ches Bewusstsein ist, so ist ihr eigentümlicher Gegenstand als solcher ein seien-
des gemeines Ding der sinnlichen Gewissheit. Dieser Gegenstand erscheint ihr 
in der Vorstellung des Glaubens.“189 Es zeigt sich der deutliche Unterschied zu 
David Hume, der kein Bewusstsein außerhalb der Vernunft kannte. Bei Hegel ist 
der Geist, die Wahrheit oberhalb der Vernunft angesiedelt. Auf der reinen Ver-
nunftebene sind wir noch in der Widersprüchlichkeit verhaftet. Auf der Geist-
ebene des (Selbst)Bewusstseins haben wir Zugang zur Wahrheit als Ganzes. Der 
Geist selbst wird sich aber erst in einem lebenslangen Entwicklungsprozess sei-

                                                             
187 Hegel, G.W.F., ebd S. 404. 
188 Hegel, G.W.F., ebd., S. 407. 
189 Hegel, G.W.F., „Phänomenologie des Geistes“, S. 409. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


104 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

ner selbst bewusst. Hegel erklärt alles, was über die sinnliche Gewissheit hin-
ausgeht, für nichtig. Daraus schlussfolgert Hegel, dass die sinnliche Gewissheit 
damit nicht mehr Meinung, sondern vielmehr die absolute Wahrheit sei.190 Hier-
in sieht Hegel einen negativen Beweis dieser Wahrheit:  
 

„Diese Nichtigkeit alles dessen, was über die sinnliche Gewissheit hinausgeht, ist 
zwar nur ein negativer Beweis dieser Wahrheit; aber sie ist keines anderen fähig, 
denn die positive Wahrheit der sinnlichen Gewissheit an ihr selbst als Gegenstandes, 
und zwar in Form des Andersseins, – dass es in jedem Bewusstsein schlechthin ge-
wiss ist, dass es ist, und andere wirkliche Dinge außer ihm, und dass es in seinem 
natürlichen Sein, sowie diese Dinge, an und für sich oder absolut ist.“191 
 

Damit entpuppt sich Hegel als Aufklärer, denn im Grunde genommen ist diese 
Position dasselbe, was bereits Descartes, Hume und Kant erkannt haben. Hume 
verwendete nur andere Begrifflichkeiten. Der Grundmodus der Arbeitsweise des 
menschlichen Gehirns wird letztlich auffallend ähnlich beschrieben. Hegel ist ein 
Aufklärer. Wahrscheinlich reibt sich Hegel genau an jenem philosophischen 
Problem, das Gadamer als Unterschied zwischen wissenschaftlicher und existen-
zieller Wahrheit beschreibt. Hegel stellt die Frage: „Wenn alles Vorurteil und 
Aberglauben verbannt worden, so tritt die Frage ein, was nun weiter? Welches 
ist die Wahrheit, welche die Aufklärung statt jener verbreitet hat?“192 Hegel 
merkt, dass da etwas nicht stimmen kann und somit letztlich, dass dem wirkli-
chen Leben damit Unwahrheit widerfährt. Er ringt daher um einen philosophi-
schen Zugang zum Phänomen des Glaubens. 

Der von Hegel beschriebene Glaube ist zunächst inhaltsleeres „An-sich-
Sein“, der durch die Konfrontation mit dem „Für-sich-sein“ der Welt in einem 
Prozess der Selbstfindung für das Individuum zum „An-und-Für-sich-Sein“ und 
damit zur (existenziellen) Wahrheit wird. Das einzige Verallgemeinerungsfähige 
ist dabei das von Hegel festgestellte Bedürfnis des Menschen, zu glauben. Der 
Glaube des Individuums als erlebtes „An-und-Für-sich-Sein“ kann aber nur auf 
einen bestimmten Inhalt gerichtet sein, um überhaupt als Glaubensgewissheit 
erlebt zu werden. Die Aufklärer haben aber in erster Linie nicht kritisiert, dass 
Menschen glauben würden, sondern sie haben die Schlussfolgerungen daraus 
kritisiert, nämlich dass diese einen höheren Stellenwert hätten als die Erkennt-
nisse der Vernunft und dass deshalb die Vernunft sich dem Glauben zu beugen 
hätte und zwar auch bei Wahrnehmungen, die wissenschaftlichen Standards 

                                                             
190 Hegel, G.W.F., ebd. , S. 414. 
191 Hegel, G.W.F., ebd. , S. 414. 
192 Hegel, G.W.F., ebd. , S. 413. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.3. Blick auf die Aufklärung aus anderen Perspektiven 105 

entsprechen (zum Beispiel im Fall des Galileo Galilei). Hegel hat den Glauben 
aus zwei Perspektiven heraus beschrieben, sowohl aus der historischen Perspek-
tive (Vernunftperspektive) als auch aus der Sicht des gläubigen Menschen (exis-
tenzielle Wahrheit) selbst. Dass beides voneinander verschieden ist, ist eine 
Erkenntnis, die wenig überraschend ist. Es ergibt sich ein scheinbar unauflösli-
cher Widerspruch. Der Historiker (oder die Vernunft) wird feststellen, dass reli-
giöser Glaube in allen Zeiten und auf allen Kontinenten verbreitet war. Nach 
Hegel kann dieser scheinbare Widerspruch in der Lebensentwicklung eines 
Menschen auf dem Weg zu sich selbst aufgelöst werden (Verstandesleistung). 
Hiergegen muss eingewandt werden, dass der gläubige Mensch dazu neigt, sich 
heftig zu wehren, dass ein anderer Glaube der richtige sei. Auf dieses Problem 
hatte sehr deutlich Rousseau hingewiesen. Die einzige Schlussfolgerung aus der 
Tatsache, dass Menschen glauben, die man daraus ziehen kann, ist, dass der 
Glaube des individuellen Menschen privat und einzigartig ist und sich hieraus 
jede Verallgemeinerung verbietet. Die gemeinschaftliche Glaubensausübung ist 
der beste Weg, aus dem Glauben Konsequenzen abzuleiten, die für andere gelten 
sollten, ohne dass auch nur im geringsten davon ausgegangen werden kann, dass 
das Individuum tatsächlich das gleiche Glaubenserlebnis erfahren kann. Bei 
Hegel ist der Glauben wie eine Matrize, die im individuellen geistigen Entwick-
lungsprozess zur Gewissheit und damit zur Wahrheit wird. Eine Verallgemeine-
rung des Glaubens mit Vorgaben, nach allgemeinen Regeln zu handeln, sah 
Hegel als äußerliches und naives Tun an:  

 
„Das glaubende Bewusstsein selbst fasst das absolute Tun als ein allgemeines 

Tun; nicht nur das Handeln seines absoluten Wesens als seines Gegenstandes ist ihm 
ein allgemeines, sondern auch das einzelne Bewusstsein soll sich ganz und allge-
mein von seinem sinnlichen Wesen befreit erweisen. Das Wegwerfen einer einzel-
nen Habe oder das Verzichttun auf einen einzelnen Genuss ist aber nicht diese all-
gemeine Handlung; und indem in der Handlung wesentlich der Zweck, der ein all-
gemeiner, und die Ausführung, die eine einzelne ist, vor dem Bewusstsein in ihrer 
Unangemessenheit stehen müsste, so erweist sie sich als ein solches Handeln, woran 
das Bewusstsein keinen Anteil hat.“193 
 

Glaube, der aber nicht die „Gewissheit seiner selbst“ hat, ist nur „äußerliches 
Tun“ und damit auch keine existenzielle Wahrheit im Sinne von Gadamer oder 
Jaspers. Es kann aber beim Glauben immer nur die existenzielle Wahrheit ge-
meint sein, denn eine Verallgemeinerung würde zwangsläufig zur „Veräuße-
rung“ führen, woran das (Selbst)Bewusstsein der Menschen keinen Anteil mehr 

                                                             
193 Hegel, G.W.F., „Phänomenologie des Geistes“, S. 422. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


106 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

hat. Glaube ist bei Hegel Teil des geistigen Entwicklungsprozesses. Glaube ließe 
sich hierbei auch anderweitig bezeichnen, wie der Umgang mit dem hegelschen 
Lehrgebäude gezeigt hat. Die Vorlage kann auf verschiedene Weise beschrieben 
werden, zum Beispiel wenn Glaube durch die „Idee einer klassenlosen Gesell-
schaft“ ersetzt wird. Karl Marx (1818 – 1883) machte den hegelschen Entwick-
lungsprozess des Geistes zum Entwicklungsprozess der Geschichte. Letztlich 
bleibt das von Gadamer erwähnte philosophische Grundproblem der Gleichzei-
tigkeit von wissenschaftlicher Wahrheit und existenzieller Wahrheit. Existenziel-
le Wahrheit ist aber nur Wahrheit, wenn sie Anteil am (Selbst)Bewusstsein hat. 

 
 

1.3.3. Ludwig Feuerbach: Das Wesen des Christentums (1841) 
 

Der Leser mag sich fragen, warum Ludwig Feuerbach in dem Kapitel „Ge-
genthesen zur Philosophie der Aufklärung“ aufgeführt wird, da er doch als Reli-
gionskritiker den Aufklärern zuzurechnen wäre. Ludwig Feuerbach hat das 
Christentum in einer Weise ernst genommen, die ihn mehr zum Freund als zum 
Feind des Christentums werden lässt. Er hat erkannt, dass das Glaubensphäno-
men zutiefst menschlich ist und nicht einfach übergangen werden kann. Kritik 
findet oftmals in polemischer Weise statt, ohne dass sich der Kritiker um ein 
wirkliches Verständnis des Kritisierten bemüht. Feuerbach ist somit vielmehr 
„Glaubenswächter“ als Religionskritiker. Feuerbach stellt fest: „Der Mensch ist 
sich selbst Ich und Du; er kann sich selbst an die Stelle des anderen setzen, eben 
deswegen, weil ihm seine Gattung, sein Wesen, nicht nur seine Individualität 
Gegenstand ist.“194 Hierin unterscheidet sich der Mensch von den Tieren. Im 
Gegensatz zum Tier hat der Mensch ein Bewusstsein des Unendlichen. Religion 
ist das Bewusstsein des Unendlichen. Feuerbach verdeutlicht, dass durch die 
Konfrontation des Menschen mit seiner Umwelt sich dieser seiner selbst bewusst 
wird:  
 

„An dem Gegenstande wird daher der Mensch seiner selbst bewusst: das Be-
wusstsein des Gegenstandes ist das Selbstbewusstsein des Menschen. [...] Auch der 
Mond, auch die Sonne, auch die Sterne rufen dem Menschen Γνῶθι σαυτόν, Erken-
ne dich selbst, zu. Dass er sie so sieht, wie er sie sieht, das ist ein Zeugnis seines ei-
genen Wesens. Das Tier wird nur ergriffen von dem zum Leben notwendigen Licht-
strahl, der Mensch dagegen auch noch von dem gleichgültigen Strahl des entferntes-

                                                             
194 Feuerbach, L., „Das Wesen des Christentums“, S. 28. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.3. Blick auf die Aufklärung aus anderen Perspektiven 107 

ten Sternes. Nur der Mensch hat reine, intellektuelle, interesselose Freuden und Af-
fekte – nur der Mensch feiert theoretische Augenfeste.“195 
 

Das Bewusstsein des Unendlichen hat gravierende Auswirkungen für die Selbst-
erfahrung des Menschen im Vergleich zu allen anderen Wesen. Die anderen 
Wesen können mit ihrem Verstand ihre eigene Beschränktheit nicht erfassen: 

 
„Kein Wesen kann sich, d.h. seine Wesenheit verneinen; kein Wesen ist sich 

selbst ein beschränktes. Jedes Wesen ist vielmehr in sich und für sich unendlich, hat 
keinen Gott, sein höchstes Wesen in sich selbst. Jede Schranke eines Wesens exis-
tiert nur für ein anderes Wesen außer und über ihm. Das Leben der Ephemeren196 ist 
außerordentlich kurz im Vergleich zu länger lebenden Tieren; aber gleichwohl ist 
für sie dieses Leben so lang, als für andere, ein Leben von Jahren. Das Blatt, auf 
dem die Raupe lebt, ist für sie eine Welt, ein unendlicher Raum. […] Ist das Wesen 
beschränkt, so ist auch das Gefühl, auch der Verstand beschränkt. Aber einem be-
schränkten Wesen ist sein beschränkter Verstand keine Schranke; es ist vielmehr 
vollkommen glücklich und befriedigt mit demselben; […].“197 
 

Feuerbach entwickelt im Hinblick auf das spezifisch menschliche Bewusstsein 
des Unendlichen eine Theorie, wie Glauben entsteht, wie Glaube aussehen könn-
te, welche Gefahren die Verallgemeinerung von Glaubenswahrheiten in sich 
birgt und wie Sünde zu verstehen ist. Dies soll im Folgenden erläutert werden. 
Hierbei ist es interessant, die Person Ludwig Feuerbachs nicht als Religionskriti-
ker, sondern sozusagen als „Glaubenshelfer“ zu begreifen, um das Phänomen des 
Glaubens besser zu verstehen und damit eine andere Sichtweise auf die Frage 
„Was ist der Mensch“ zu erhalten. In dieser Arbeit geht es letztlich auch darum, 
Formen einer Bewusstseinskultur zu entwickeln, die mit den zivilisatorischen 
Errungenschaften unserer Zeit im Einklang stehen. Deshalb ist es umso wichti-
ger, die Analyse Ludwig Feuerbachs genauer zu betrachten, nicht, um gläubigen 
Menschen den Glauben abzusprechen, sondern um zwischen atheistischen und 
religiösen Lebenskonzepten zu vermitteln. Feuerbach kommt zu der Schlussfol-
gerung, dass das absolute Wesen, der Gott des Menschen sein eigenes Wesen 
sei.198 Schon David Hume verknüpft die religiöse Erfahrung mit einem bestimm-
ten Gefühl des Menschen. Feuerbach fragt sich nun, was dieses Gefühl zum 
religiösen macht:  
 

                                                             
195 Feuerbach, L., ebd. S. 42. 
196 Ephemeren = kurzlebige Pflanzen mit einer kurzen Vegetationsperiode. 
197 Feuerbach, L., „Das Wesen des Christentums“, S. 45f. 
198 Feuerbach, L., ebd., S. 45. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


108 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

„Was macht also dieses Gefühl zum religiösen? Der bestimmte Gegenstand? 
Mitnichten, denn dieser Gegenstand ist selbst nur ein religiöser, wenn er nicht ein 
Gegenstand des kalten Verstandes oder Gedächtnisses, sondern des Gefühls ist. Was 
also? […] der Grund seiner Religiosität ist die Natur des Gefühls, liegt in ihm selbst. 
Ist aber dadurch nicht das Gefühl als das Absolute, als das Göttliche selbst ausge-
sprochen? Wenn das Gefühl durch sich selbst gut, religiös, d.h. heilig, göttlich ist, 
hat das Gefühl seinen Gott nicht in sich selbst?“199 

 
Es ist also nicht eine Art Konditionierung eines angenehmen Gefühls an einen 
äußeren Gegenstand, sondern die Natur des Gefühls selbst ist religiös und liegt 
in uns selbst. Die Religiosität entstammt unserer Gefühlswelt, ist in ihr sozusa-
gen angelegt, ist somit Teil von uns. Daraus folgert Feuerbach:  
 

„Gott ist das reine, das unbeschränkte, das freie Gefühl. Jeder andere Gott, den 
du hier setzest, ist ein von außen deinem Gefühl aufgedrungener Gott. Das Gefühl 
ist atheistisch im Sinne des orthodoxen Glaubens, als welcher die Religion an einen 
äußeren Gegenstand anknüpft; es leugnet einen gegenständlichen Gott – es ist sich 
selbst Gott. Die Verneinung des Gefühls nur ist auf dem Standpunkt des Gefühls die 
Verneinung Gottes. Du bist nur zu feige oder zu beschränkt, um mit Worten einzu-
gestehen, was dein Gefühl im Stillen bejaht.“200 

 
Was Feuerbach hiermit beschreibt, ist letztlich kein Atheismus. Er beschreibt 
Gott als ein menschliches Grundgefühl. Gott existiert im Sinne einer Exis-
tenzwahrheit, nicht im Sinne einer wissenschaftlich überprüfbaren Wahrheit. 
Indem er aber im Bewusstsein und Selbstbewusstsein des Menschen zur Selbst-
gewissheit wird, wird er wahr: „Das Bewusstsein Gottes ist das Selbstbewusst-
sein des Menschen, die Erkenntnis Gottes die Selbsterkenntnis des Men-
schen.“201 Diese Erkenntnis ist aber nicht von vorneherein im Menschen vorhan-
den. Erst im lebensgeschichtlichen Prozess kann sich der Mensch seines wirkli-
chen Wesens bewusst werden. Je kindlicher das Religionsverständnis, desto 
mehr habe der Mensch sein Wesen ins Äußere verlagert: 

 
„Der Mensch verlegt sein Wesen zuerst außer sich, ehe er es in sich findet. Das 

eigene Wesen ist ihm zuerst als ein anderes Wesen Gegenstand. Die Religion ist das 
kindliche Wesen der Menschheit. […] Der geschichtliche Fortgang in den Religio-
nen besteht deswegen darin, dass das, was der früheren Religion für etwas Objekti-
ves galt, jetzt als etwas Subjektives, d.h. was als Gott angeschaut und angebetet 
wurde, jetzt als etwas Menschliches erkannt wird. […] Der Mensch hat sich verge-

                                                             
199 Feuerbach, L., „ Das Wesen des Christentums“, S. 49. 
200 Feuerbach, L., ebd., S. 50. 
201 Feuerbach, L., ebd., S. 53. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.3. Blick auf die Aufklärung aus anderen Perspektiven 109 

genständlicht, aber den Gegenstand nicht als sein Wesen erkannt; die spätere Religi-
on tut diesen Schritt; jeder Fortschritt in der Religion ist daher eine tiefere Selbster-
kenntnis.“202 

 
Es ist völlig nachvollziehbar, dass ein solches Religionsverständnis auf stärksten 
Widerstand von organisierten Religionssystemen stößt. Gott ist eine zutiefst 
persönliche, menschliche Erfahrung, die im Verlauf der eigenen Lebensge-
schichte Wandlungen unterworfen ist und zu einer eigenen, individuellen exis-
tenziellen Wahrheit führt, die nicht verallgemeinerbar ist. Das ist mit dem Frie-
den organisierter Religionssysteme unvereinbar:  
 

„Allein diese Unterscheidung zwischen dem, was Gott an sich, und dem, was er 
für mich ist, zerstört den Frieden der Religion, und ist überdem an sich selbst eine 
grund- und haltlose Distinktion. Ich kann gar nicht wissen, ob Gott etwas anderes an 
sich oder für sich ist, als er für mich ist; wie er für mich ist, so ist er alles für mich. 
Für mich liegt eben in diesen Bestimmungen, unter welchen er für mich ist, sein An-
sichselbstsein, sein Wesen selbst; er ist für mich so, wie er für mich nur immer sein 
kann.“203 

 
Dieser Standpunkt ist aber mit der Durchsetzung religiöser Gesetze (Katechis-
mus = Kirche als Hüterin des Glaubensgutes, Scharia = religiöses Gesetz des 
Islam, Mizwot = Vorschriften für Juden) durch religiöse Autoritäten unverein-
bar. Feuerbach argumentiert weiter: „Jeder Religion sind die Götter der anderen 
Religionen nur Vorstellungen von Gott, aber die Vorstellung, die sie von Gott 
hat, ist ihr Gott selbst, Gott wie sie ihn vorstellt, der echte, wahre Gott, Gott, wie 
sie ihn vorstellt, der echte wahre Gott, Gott, wie er an sich ist.“204 Feuerbach 
sieht im Skeptizismus den Erzfeind der Religion.205  

Interessanterweise bezeichnete ausgerechnet der katholische Theologe Karl 
Rahner die Christen als die radikalsten Skeptiker:  

 
„Der Christ ist der wahre und der radikale Skeptiker. Denn wenn er an die Unbe-

greiflichkeit Gottes wirklich glaubt, dann ist er davon überzeugt, dass keine Einzel-
wahrheit wirklich wahr ist außer dem zu ihrem wahren Wesen notwendig gehören-
den Vorgang, in dem sie sich selbst in die Frage aufhebt, die unbeantwortet bleibt, 
weil sie nach Gott und seiner Unbegreiflichkeit fragt. Der Christ ist darum auch der, 

                                                             
202 Feuerbach, L., ebd., S. 54. 
203 Feuerbach, L., „Das Wesen des Christentums“, S. 57. 
204 Feuerbach, L., ebd. S. 58. 
205 Feuerbach, L., ebd. S. 58. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


110 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

der mit jener sonst irrsinnig machenden Erfahrung fertig wird, in der man keine 
Meinung für ganz richtig und keine Meinung für ganz falsch halten kann.“206 
 

Hier fragt sich, wer hier wem näher steht, Karl Rahner Ludwig Feuerbach oder 
dem Präfekten der Glaubenskongregation, Kardinal Müller. Ludwig Feuerbach 
und Karl Rahner sind sich überraschend nahe. Die Textstelle bei Feuerbach 
müsste abgeändert werden in „Der Skeptizismus ist der Erzfeind der Glaubens-
hüter“, nicht der wahrhaft Gläubigen. Die Liebe Gottes wird in der Praxis der 
Liebe erfahrbar. Ludwig Feuerbach sieht den Ausgangspunkt in der Erfahrung 
der menschlichen Liebe:  
 

„Du glaubst an die Liebe als eine göttliche Eigenschaft, weil du selbst liebst, du 
glaubst, dass Gott ein weises, ein gütiges Wesen ist, weil du nichts Besseres von dir 
kennst als Güte und Verstand […] Du kennst kein höheres menschliches Gut, als zu 
lieben, als gut und weise zu sein, und ebenso kennst du kein höheres Glück, als 
überhaupt zu existieren, Wesen zu sei denn das Bewusstsein alles Guten, alles Glü-
ckes ist dir an das Bewusstsein des Wesensseins, der Existenz gebunden.“207 

 
Indem der Mensch sich selbst erkennt, seine eigene Unbegreiflichkeit bzw. die 
Unbegreiflichkeit Gottes (Karl Rahner) annimmt, erlangt er seine Vollendung: 
„Seine Vollendung und Seligkeit ist die liebende und anbetende Annahme dieser 
seiner Unbegreiflichkeit und Unbeantwortbarkeit in der Liebe der Unbegreif-
lichkeit Gottes, mit der man nur so durch die Praxis der Liebe und nicht durch 
die Theorie des Verstehenwollens ‘fertig wird’.“208 Sowohl für Feuerbach als 
auch Rahner dürfte selbstverständlich sein, dass die Erfahrung der Liebe nur 
durch ihre Praxis selbst möglich ist und nicht auf theoretischem Weg. Feuerbach 
betont, dass das Geheimnis der unerschöpflichen Fülle der göttlichen Bestim-
mungen nicht anderes sei, „als das Geheimnis des menschlichen als eines un-
endlich verschiedenartigen, unendlich bestimmbaren, aber eben deswegen sinn-
lichen Wesens. Nur in der Sinnlichkeit, nur in Raum und Zeit hat ein unendli-
ches, ein wirklich unendliches, bestimmungsreiches Wesen Platz.“209 Feuerbach 
offenbart sich als ein Philosoph, der die Gottessehnsucht als etwas zutiefst 
Menschliches erkannt hat, als eine Sehnsucht, die eng mit dem menschlichen 
Wesen verknüpft ist und ein Grundgefühl der menschlichen Existenz darstellt. 

                                                             
206 Rahner, K., in „Karl Rahner Lesebuch“, herausgegeben von K. Lehmann und A. Raffelt, 

„Vom Geheimnis des Daseins, Was ist der Mensch?“, S. 31. 
207 Feuerbach, L., ebd., S. 60. 
208 Rahner, K., „in „Karl Rahner Lesebuch“, herausgegeben von K. Lehmann und A. Raffelt, 

„Vom Geheimnis des Daseins, Was ist der Mensch?“, S. 30. 
209 Feuerbach, L., „Das Wesen des Christentums“, S. 67. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.3. Blick auf die Aufklärung aus anderen Perspektiven 111 

Interessant ist auch die moderne Interpretation von Sünde durch Ludwig Feuer-
bach: „Die Sünde kann ich als Sünde nur empfinden, wenn ich sie als einen Wi-
derspruch meiner mit mir selbst, d.h. meiner Persönlichkeit mit meiner Wesen-
heit empfinde. Als Widerspruch mit dem göttlichen, als einem andern Wesen 
gedacht, ist das Gefühl der Sünde unerklärlich sinnlos.“210 Ludwig Feuerbach 
nimmt durch seine Feststellungen durchaus auch die Position eines „Glaubensbe-
fürworters“ ein. Im Gegensatz zu den Philosophen der Aufklärung hat er das 
Phänomen des Glaubens in einer Weise beschrieben, die geeignet sein könnte, 
den Glaubenden mehr Hilfe als bloße Kritik an ihrer Glaubensüberzeugung zu 
sein. 

 
 

1.3.4. Ludwig Büchner: Kraft und Stoff (1855) 
 

Ludwig Büchner ist der jüngere Bruder des Dichters Georg Büchner. Ludwig 
Büchner war Arzt, Naturwissenschaftler und Philosoph. Seine philosophische 
Ausrichtung wird dem naturwissenschaftlichen Materialismus zugeordnet. Man 
kann sich nun fragen, warum ausgerechnet Ludwig Büchner in dieser Arbeit 
Erwähnung findet. Entscheidend hierfür ist ein Materialismusstreit, der im 19. 
Jahrhundert unter verschiedenen Wissenschaftlern ausgebrochen war. Auslöser 
war der Naturwissenschaftler Carl Vogt (1817 – 1895), der behauptete, dass die 
Gedanken für das Gehirn dasselbe seien wie die Galle für die Leber oder der 
Urin für die Nieren. Die Gedanken sind also nur noch ein Ausscheidungsprodukt 
des Hirnorgans, mehr nicht. Dies führte zu heftigsten kontroversen Diskussionen 
zwischen Traditionalisten und Materialisten. Hintergrund ist sicherlich die von 
Charles Darwin ausgelöste biologische Revolution und die mit der Philosophie 
Ludwig Feuerbachs einhergehende Abwendung von der Philosophie des Idea-
lismus (Hegel). Materialistische Positionen traten in den 50er und 60er Jahren 
des 19. Jahrhunderts hervor. Die damaligen Positionen der naturwissenschaftli-
chen Materialisten erinnern an die Standpunkte der modernen Neurobiologie. 
Dies soll anhand des Hauptwerkes „Kraft und Stoff“ von Ludwig Büchner an-
hand von Textbeispielen aufgezeigt werden. Ludwig Büchner wurde 1855 nach 
Veröffentlichung seines Werkes „Kraft und Stoff“ die Lehrbefugnis an der Uni-
versität Tübingen entzogen. Das Werk war ausgesprochen erfolgreich (ca. 20 
deutsche Auflagen im 19. Jahrhundert) und machte ihn im In- und Ausland be-
rühmt. Die heutige Diskussion um traditionelle philosophische Standpunkte und 
moderne neurobiologische Erkenntnisse ist somit eigentlich nicht neu, da es 

                                                             
210 Feuerbach, L., ebd., S. 75. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


112 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

bereits im 19. Jahrhundert eine lebhafte Diskussion diesbezüglich gegeben hat. 
Es haben sich aber fundamentale Änderungen ergeben, da heute der Mensch in 
der Lage ist, seine Ideen biotechnologisch umzusetzen. Rezeptorstrukturen im 
Gehirn lassen sich heute durch Biomoleküle beeinflussen. Risikogene sind mo-
lekulargenetisch nachweisbar. Interessanterweise war auf Seiten der Philosophie 
im 19. Jahrhundert eine Folge der Diskussionen die Rückbesinnung auf die Phi-
losophie Immanuel Kants (Neukantianismus). Vonseiten der Katholischen Kir-
che erfolgte in den 60er Jahren des 19. Jahrhunderts eine massive Gegenwehr. 
Im „Syllabus Errorum“ wurde 1864 von Papst Pius IX. die Verabsolutierung der 
menschlichen Vernunft als „Irrtum“ dargestellt. Papst Pius X. verpflichtete am 
1.9.1910 alle Kleriker, den sogenannten „Antimodernisteneid“ abzulegen. Lud-
wig Büchner verteidigt den Zoologen Carl Vogt, nimmt aber insgesamt eine 
differenzierte und damit eben auch modernere Rolle ein. Wie wir später noch 
sehen werden, orientiert sich Büchner an den damaligen neuesten biologischen 
Erkenntnissen, so dass die Aktualität zur heutigen Situation auffallend ist. Zur 
Aussage Carl Vogts nimmt Ludwig Büchner im Kapitel „Der Gedanke“ in sei-
nem Hauptwerk „Kraft und Stoff“ wie folgt Stellung: 

 
„Anlass zu diesem Kapitel gibt uns die bekannte und vielgeschmähte Äußerung 

Vogts: ‘Die Gedanken stehen in demselben Verhältnis zu dem Gehirn, wie die Galle 
zur Leber oder der Urin zu den Nieren’ – eine Äußerung, welche übrigens von Vogt 
mit den Worten eingeleitet wird: ‘um mich grob hier auszudrücken.’ Ohne uns dem 
allgemeinen Verdammungsgeschrei, welches diese Äußerung in der wissenschaftli-
chen, publizistischen und theologischen Welt gegen ihren Urheber zuwege gebracht 
hat, auch nur entfernt anschließen zu wollen, können wir doch nicht umhin, diesen 
Vergleich schlecht gewählt zu finden. […] der Gedanke, der Geist, die Seele dage-
gen ist nichts Materielles, nicht selbst Stoff, sondern der zu einer Einheit bewachse-
ne Komplex verschiedenartiger Kräfte, der Effekt eines Zusammenwirkens vieler 
mit Kräften oder Eigenschaften begabter Stoffe. Wenn eine von Menschenhand ge-
fertigte Maschine einen Effekt erzielt, sich selbst oder andere in Bewegung versetzt, 
einen Schlag ausübt, die Stunde zeigt oder dergleichen, so ist dieser Effekt an sich 
doch in der Tat etwas sehr wesentlich Verschiedenes von gewissen materiellen 
Auswurfstoffen, welche sie vielleicht dabei produziert.“211 
 

Es wird deutlich, dass Büchner die Gedanken mit stoffgebundenen Kräften er-
klärt und sie mit Effekten vergleicht, wie sie Maschinen erzeugen können. Au-
ßerhalb der Stofflichkeit gibt es nichts weiter: „Mit dem Stoff schwindet der 
Gedanke!“212 Ludwig Büchner orientiert sich am Forschungsstand seiner Zeit. 

                                                             
211 Büchner, L., „Kraft und Stoff“, S. 71. 
212 Büchner, L., „Kraft und Stoff“, S. 73. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.3. Blick auf die Aufklärung aus anderen Perspektiven 113 

Man nahm an, dass der Gehirntätigkeit elektrische Vorgänge zugrunde liegen: 
„Nach den neuesten Untersuchungen spielt eine Kraft, deren Äußerungen man 
bisher nur in der anorganischen Welt eklatant wahrnahm, die Elektrizität, auch 
bei den physiologischen Vorgängen des Nervensystems eine wesentliche Rol-
le.“213 Wie die elektrische Erregung genau zustande kommt wurde tatsächlich 
erst 100 Jahre später entdeckt. Alan Lloyd Hodgkin (1914 – 1998) und Andrew 
Fielding Huxley (1917 – 2012) stellten in Untersuchungen an Tintenfischen fest, 
dass das Aktionspotential (also die Erregung) durch Ionenströme entsteht (Posi-
tive Natriumionen gelangen über Ionenkanäle in das Zellinnere, so dass sich das 
normalerweise negative Ruhepotential in der Zelle ändert). Es bleibt jedoch 
kritisch anzumerken, dass das Verhältnis von Hirnbiologie und Verstehen des 
Bewusstseins so ist wie die Ähnlichkeit zwischen der exakten Beschreibung 
eines Fahrzeugmotors und dem tatsächlichen Fahrerlebnis. Gelingt es uns, das 
Bewusstsein in seiner Gesamtheit zu verstehen, wenn selbst der letzte Rezeptor, 
das letzte Neuropeptid bis auf die Grundstruktur aufgeschlüsselt und benannt 
sind? Ludwig Büchner ist Philosoph, Naturwissenschaftler und Arzt und es wird 
deutlich, auf wessen Seite er steht. Er hält nichts von den abgehobenen philoso-
phischen Debatten und hält den wissenschaftlichen Beitrag durch die Philoso-
phie in Anbetracht der neuesten naturwissenschaftlichen und medizinischen 
Erkenntnisse für verzichtbar. Die Situation erinnert sehr an das Dilemma der 
heutigen Philosophie, nämlich in Anbetracht der Aktualität der neurobiologi-
schen und neuropsychologischen Wissenschaften nicht mehr ernst genommen zu 
werden. Ludwig Büchner schreibt hierzu: „Nichts ist widerlicher, als jene an-
scheinend tiefgelehrte philosophische Renommisterei, welche sich mit Hohlheit 
brüstet, und welche einen mächtigen Damm in dem festen und von tausend Er-
folgen gekrönten Auftreten der empirischen Wissenschaften gefunden hat.“214 
Die neuen empirischen Wissenschaften scheinen ab jetzt die Philosophie über-
flüssig zu machen. Ohne Immanuel Kant zu erwähnen, baut Ludwig Büchner auf 
den Erkenntnissen der Kantischen Philosophie auf, indem er auf die Grenzen des 
menschliches Denkens verweist:  
 

„Wir sind nicht imstande, uns einen auch nur entfernten Begriff von „ewig“ oder 
„unendlich“ zu machen, weil unser Verstand in seiner sinnlichen Begrenzung durch 
Raum und Zeit eine unübersteigliche Grenze für jene Vorstellung findet. Weil wir in 
der sinnlichen Welt gewohnt sind, überall, wo wir eine Wirkung sehen, auch eine 
Ursache zu finden, haben wir fälschlicherweise auf die Existenz einer höchsten Ur-

                                                             
213 Büchner, L., „Kraft und Stoff“, S. 72. 
214 Büchner, L., ebd., S. 74. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


114 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

sache aller Dinge geschlossen, obgleich eine solche dem Bereich unserer sonstigen 
Begriffe nicht zugänglich ist und der wissenschaftlichen Erfahrung widerstreitet.“215 

 
Ludwig Büchner verweist auf die natürlichen Grenzen unseres Verstandes, der 
an die a priori Vorstellungen von Raum und Zeit gebunden ist. Die Grenze von 
Raum und Zeit sei unübersteigbar. Genau diese Feststellung soll im weiteren 
Verlauf dieser Arbeit im Hinblick auf die daraus abzuleitenden Konsequenzen 
untersucht werden.  

Wissenschaftlich orientierte Materialisten vertreten den Standpunkt von 
Ludwig Büchner. Aussagen über ein göttliches Wesen sind wissenschaftlich 
unredlich, wir können die Kategorien von Raum und Zeit nicht durchbrechen. 
Gläubige vertrauen auf die ihrem jeweiligen Glaubensgebäude innewohnende 
Heilsgewissheit.  

Am Beispiel von Ludwig Büchner soll nun gezeigt werden, welche Schluss-
folgerungen für das Menschenbild aus Sicht des wissenschaftlichen Materialis-
mus gezogen werden:  

 
„Er ist das letzte und oberste Glied des irdischen Zeugungsaktes, keine andern 

Mächte sind ihm bekannt als die der Natur, welche er durch Erkenntnis zu beherr-
schen und zu zügeln vermag. In dieser Erkenntnis ist er Mensch und Gott zu glei-
cher Zeit, Mensch, insofern er, selbst ein Teil des Stoffs, von den Gesetzen abhängig 
ist, welche dem Stoff von Ewigkeit her inhärent sind – Gott, insofern er die Gesetze 
des Stoffes zu erkennen, zu durchschauen und dadurch zu beherrschen und zu seinen 
Zwecken verwenden vermag.“216 
 

Das Werk „Kraft und Stoff“ war im 19. Jahrhundert ein Beststeller. Büchner 
bezeichnet den Menschen als Gott, insofern er die Gesetze des Stoffes zu erken-
nen vermag. 100 Jahre nach der Veröffentlichung seines Werks ist es gelungen, 
die „elektrischen Vorgänge“ im Gehirn anhand von Riesenaxonen am Tinten-
fisch zu erklären (Nobelpreis 1963). Die Biochemiker James Watson (geb. 1928) 
und Francis Crick (1916 – 2004) entwickelten ein Modell für die räumliche 
Struktur der menschlichen DNA (Nobelpreis 1962). Obwohl die Menschheit in 
diesen 100 Jahren spektakuläre Entdeckungen machen konnte, ist ein Urphäno-
men geblieben, die Angst. Inzwischen wird in Online-Portalen die Partnersuche 
per Gentest angeboten. So bietet die Schweizer Firma „iGENEA AG“ unter der 
Rubrik „Lifestyle“ entsprechende Tests zur Lebensplanung an. So können wir 
Risikogene detektieren und unser persönliches Krankheitsrisiko errechnen. Au-

                                                             
215 Büchner, L., ebd. S. 83. 
216 Büchner, L., „Kraft und Stoff“, S. 54. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.3. Blick auf die Aufklärung aus anderen Perspektiven 115 

ßerdem ermögliche die Bestimmung unserer HLA-Gene neue Möglichkeiten der 
genetisch perfekten Partnerwahl:  
 

„GenePartner – Liebe ist kein Zufall. Der Partnerschaftstest zeigt Ihnen, wie gut 
jemand zu Ihnen passt. Dazu werden spezifische Gene in der DNA analysiert. Basie-
rend auf dem genetischen Profil der Kunden, bestimmt die GenePartnerFormel die 
genetische Kompatibilität zweier Personen. Hohe genetische Kompatibilität bedeu-
tet eine größere Wahrscheinlichkeit, eine andauernde und erfolgreiche Partnerschaft 
zu bilden. Mit genetisch hoch kompatiblen Menschen empfinden wir dieses seltene 
Gefühl der perfekten Chemie.“217 

 
Auch die Hinwendung zum Stoff selbst, zu unseren Genen, verheißt letztlich nur 
trügerische Sicherheiten, weil es die perfekte Chemie nicht geben kann. Vermut-
lich sind wir in weiteren 100 Jahren in der Lage, Reparatur- oder Änderungsse-
quenzen in unser Erbgut an allen möglichen Stellen der DNA einzuschleusen. 
Der Mensch wird dann als genetische Baustelle geboren, den es zu perfektionie-
ren gilt je nach persönlichen Wünschen und modischen Trends. Wo ist der Grat 
zwischen medizinischen Notwendigkeiten und Lifestyle? Niemand wird Ein-
wände haben, heute unheilbare Krankheiten mittels gentechnischer Verfahren 
heilen zu können. Ohne genetische Untersuchungen wären zahlreiche Krebsthe-
rapien heute nicht mehr durchführbar. Die Frage aber: Was ist der Mensch? 
entzieht sich unserer Vorstellungskraft. Hätte jeder Mensch die vollständige 
Kartierung seiner genetischen Grundlagen zur Verfügung, es würde doch nichts 
daran ändern, dass wir an Zeit und Daseinszweck gebunden sind, weil der 
Mensch „selbst ein Teil des Stoffs, von den Gesetzen abhängig ist.“ Der Mensch 
kann dieser Gebundenheit an die Zeitlichkeit und den Daseinszweck nicht ent-
rinnen. Grundgefühle wie Angst und Sorge gehören notwendig zum menschli-
chen Leben. Eine Entscheidungsfindung im Sinne eines selbstbestimmten Le-
bens bedarf der Integration von Gefühl- und Verstandesebene. Bewusstseinskul-
tur als intendierter offener Selbstreflexionsprozess kann die nötigen inneren 
Freiräume schaffen, um eine andere Betrachtungsperspektive zu ermöglichen. 
Bedrückende (und eventuell unabänderliche) Lebensumstände können auf diese 
Weise in einem anderen Licht erscheinen.  

 
 
 
 

                                                             
217 http://www.gentest-deutschland.de/genetik, aufgerufen am 22.09.2014; 10:28 Uhr. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


116 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

1.3.5. Friedrich Nietzsche: Der Antichrist (1895) 
 

Friedrich Nietzsche bezeichnete seine Philosophie als eine Philosophie des 
Hammers. Nietzsche verschafft mit dem Hammer dem Gefühlsleben des Men-
schen Platz. Unsere Vernunft, Kultur und Zivilisation ist nur eine hauchdünne 
Schicht unter der sich Gefühle, Affekte, Triebe verbergen. Die Kirche hat ver-
sucht, unliebsame Affekte den Todsünden zuzuordnen. Nietzsches Verdienst ist 
die Demaskierung: „Man macht sich eine Moral, eine Tugend, eine Heiligkeit 
aus dieser fehlerhaften Optik zu allen Dingen, man knüpft an das gute Gewissen 
an das Falschsehen – man fordert, dass keine andere Optik mehr Wert haben 
dürfte, nachdem man die eigne mit den Namen ‘Gott’, ‘Erlösung’, ‘Ewigkeit’ 
sakrosant gemacht hat.“ 218 Nietzsche wirft Kant vor, nicht bei der Grenze der 
Vernunft geblieben zu sein, sondern moralische Grundsätze mit seinem kategori-
schen Imperativ abgeleitet zu haben: 

 
„Auch Kant, mit seinem kategorischen Imperativ, war auf dem gleichen Wege: 

seine Vernunft wurde hierin praktisch. – Es gibt Fragen, wo über Wahrheit und Un-
wahrheit dem Menschen die Entscheidung nicht zusteht; alle obersten Fragen, alle 
obersten Wert-Probleme sind jenseits der menschlichen Vernunft … die Grenzen 
der menschlichen Vernunft begreifen – das erst ist wahrhaft Philosophie …“219 
 

Nietzsche entwirft das Bild eines überlegenen, zu schaffenden Übermenschen, 
der nur sich und seinen Kräften vertraut und an keine moralischen Grundsätze 
gebunden ist. Dieser Mensch solle stark und gesund sein: „Wir bedürfen zu ei-
nem neuen Zwecke auch eines neuen Mittels, nämlich einer neuen Gesundheit, 
einer stärkeren gewitzteren zäheren verwegeneren lustigeren, als alle Gesund-
heiten bisher waren.“220 Tragisch erscheint vor diesem Hintergrund, dass Nietz-
sche selbst sowohl physisch als auch psychisch Jahrzehnte seines Lebens schwer 
gelitten hat und somit die „große Gesundheit221“ sein eigener Wunschtraum 
geblieben sein mag. Nietzsche steht dem Fortschritt skeptisch gegenüber, er sieht 
keine Entwicklung zum Besseren hin: „Der ‘Fortschritt’ ist bloß eine moderne 
Idee, das heißt eine falsche Idee.222“ Nietzsche ist notwendig, weil er den Men-
schen den Spiegel vorhält und alles in Frage stellt. Die Sprache ist wortgewaltig 
und verletzend, schonungslos und dennoch nicht ohne Witz. Ludwig Büchners 
Menschentypus ist modern, atheistisch, vernunftorientiert, kontrolliert und sozial 
                                                             
218 Nietzsche, F., „Der Antichrist“, S. 16. 
219 Nietzsche, F., ebd., S. 73. 
220 Nietzsche, F., „Also sprach Zarathustra“, S. 159. 
221 Nietzsche, F., ebd., S. 159. 
222 Nietzsche, F., „Der Antichrist“, S. 12. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.3. Blick auf die Aufklärung aus anderen Perspektiven 117 

integriert. Friedrich Nietzsches Menschentypus ist archaisch, gesund und stark, 
gewalttätig, triebhaft und asozial. Sowohl Friedrich Nietzsche als auch Ludwig 
Büchner sind „Kinder“ der Aufklärung, die die letzten Reste eines religiösen 
Bezuges abgelegt haben, aber unterschiedlichen Polen zustreben. Die Disziplin 
ebnet der Vernunft den Weg, den eigenen Verstand zu erkennen. Ein Mangel an 
Disziplin lässt zu, dass die Gefühle die Vernunft nur in ihren Dienst stellen. Das 
heißt, der Verstand wird nur zum Gegenstand der eigenen Betrachtung, wenn die 
Vernunft ihn dazu macht. Bei einem gefühlsbetonten Menschen werden die Ver-
nunft und der Verstand dazu eingesetzt, das dem Daseinszweck Naheliegendste 
zu befriedigen. Das hervorstechendste Merkmal des Übermenschen scheint der 
Mangel an Disziplin und Selbstbeherrschung zu sein, der bei Nietzsche zum 
idealen Charaktermerkmal glorifiziert wird. Zivilisatorisch und entwicklungsge-
schichtlich sind die höheren Verstandesfunktionen, die auf Selbstkontrolle, Ab-
wägung und Verhältnismäßigkeit zielen, die jüngsten und am schwierigsten zu 
befolgenden. Es verwundert daher nicht, dass die brutale Direktheit von Fried-
rich Nietzsche verführerisch klingen kann, weil sie suggeriert, dass sich die Welt 
in dieser Einfachheit erschöpfen würde. Es ist die totale Ausblendung jeglicher 
weiterführender Verantwortlichkeit für sich und andere. Das führt zu einem 
völligen Verantwortungsdefizit sowohl für die eigene Person als auch für andere. 
Der damit einhergehende Regelverzicht und Konformitätsverstoß führt spiegel-
bildlich zu einer rauschhaften Bereicherung, die sehr viel ansprechender ist als 
ein Gewinn bei regelrechtem Verhalten. Der Glaube daran, dass dies ohne nacht-
teilige Folgen vonstatten gehen könnte, wird in jeder Generation trotz abschre-
ckender historischer Beispiele weitergetragen. Nietzsche litt an einer schweren 
neurologischen Erkrankung, die bereits vor seinem 30. Lebensjahr begann und in 
seinen letzten Lebensjahrzehnten zu völliger geistiger Umnachtung führte. Der 
Vater von Friedrich Nietzsche, der Pfarrer Carl Ludwig Nietzsche (1813 – 1849) 
war im Alter von 35 Jahren an ähnlichen Symptomen verstorben. Friedrich 
Nietzsche hat seinen Vater im Alter von 4 ½ Jahren verloren. Die Obduktion des 
Vaters hatte schwere hirnorganische Veränderungen ergeben. Eine belgische 
Forschergruppe hat die neurologischen Symptome von Friedrich Nietzsche neu 
bewertet und in einer 2008 veröffentlichten wissenschaftlichen Publikation223 die 
These geäußert, dass Friedrich Nietzsche an einer seltenen neurologischen 
Krankheit gelitten hat, die letztlich zum Tod führte. Die Krankheit wird mit den 
Großbuchstaben CADASIL bezeichnet = cerebral autosomal dominant arterio-
pathy with subcortical infarcts and leukoencephalopathy. Die Erkrankung führt 
zu ischämischen Schlaganfällen und Demenz in einem mittleren Alter von 45 
                                                             
223 Hemelsoet D., Hemelsoet K. and Devreese D., “The neurological illness of Friedrich Nie-

tzsche”, Acta neurol. Belg., 2008, 108, 9-16. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


118 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

Jahren. Durch eine Genmutation im NOTCH3-Gen kommt es zu einer Entwick-
lungsstörung von glatten Muskelzellen in den Gefäßwänden kleinster Hirngefä-
ße. Die Folge ist eine verminderte Blutversorgung und Sauerstoffzufuhr und 
letztlich der Untergang von weißer Hirnsubstanz. Friedrich Nietzsche erfüllt vier 
von fünf Kriterien für die Diagnose dieser Erkrankung. Das letzte Kriterium 
wäre eine MRT-Untersuchung gewesen. Die Krankheit wurde vom Vater auf 
den Sohn vererbt. Lange Zeit war angenommen worden, dass Nietzsche an Neu-
rosyphilis gelitten habe. In jedem Fall war er durch seine Krankheit stigmatisiert. 
Durch die ab 1882/83 zunehmenden Anfälle ist Friedrich Nietzsche sozial iso-
liert und von Suizidgedanken geplagt. In dieser Zeit beginnt er mit seinem Werk 
„Also sprach Zarathustra“. 

Friedrich Nietzsche hat es jahrzehntelang selbst erfahren, was es bedeutet, 
krankheitsbedingt die Kontrolle über seinen Verstand und seinen Körper zu 
verlieren. Trotz dieses leidvollen Lebens wäre ihm eine Rückkehr zur Religion 
wie eine „Fahnenflucht erschienen“:  

 
„Sicherlich aber ist Leichtsinn oder Schwermut jeden Grades besser als eine ro-

mantische Rückkehr und Fahnenflucht, eine Annäherung an das Christentum in ir-
gendeiner Form: denn mit ihm kann man sich, nach dem gegenwärtigen Stande der 
Erkenntnis, schlechterdings nicht mehr einlassen, ohne sein intellektuales Gewissen 
heillos zu beschmutzen und vor sich und anderen preiszugeben.“224 
 

Nietzsche schwärmt im „Antichristen“ vom Buddhismus in einer Sprache, die 
den sonstigen Beschimpfungen in seinem Werk entgegensteht: „Die Vorausset-
zung für den Buddhismus ist ein sehr mildes Klima, eine große Sanftmut und 
Liberalität in den Sitten, kein Militarismus.“225 Es scheint, als ob Nietzsche seine 
Sehnsüchte in den Buddhismus hineinprojiziert hat. Milde und große Sanftmut 
sind ansonsten Eigenschaften, die Nietzsche bei Christen verspottet hätte. Für 
Nietzsche ist der Buddhismus ehrlicher und objektiver: „Der Buddhismus, 
nochmals gesagt, ist hundertmal kälter, wahrhafter, objektiver. Er hat nicht 
mehr nötig, sich sein Leiden, seine Schmerzhaftigkeit anständig zu machen durch 
die Interpretation der Sünde – er sagt bloß, was er denkt, ‘ich leide’.“226 Es ist 
anzunehmen, dass Nietzsche es gehasst hat, für seinen Zustand bedauert oder 
bemitleidet zu werden. Vielleicht lag darin auch sein Hass auf christliche Werte 
wie Mitgefühl und Anteilnahme. Er hatte genug davon. Im Januar 1889 bricht 

                                                             
224 Nietzsche, F., „Menschliches, Allzumenschliches, erster Band, Drittes Hauptstück, das religiö-

se Leben“, S. 84. 
225 Nietzsche, F., „Der Antichrist“, S. 27. 
226 Nietzsche, F., ebd., S. 29. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.3. Blick auf die Aufklärung aus anderen Perspektiven 119 

Nietzsche in Turin im Alter von 44 Jahren zusammen. Er wurde zunächst in der 
„Irrenanstalt Friedmatt“ in Basel und schließlich in der psychiatrischen Universi-
tätsklinik Jena behandelt. Die letzten Jahre sind geprägt vom völligen geistigen 
Verfall. Friedrich Nietzsche stirbt 1900 in Weimar. Nur 40 Jahre später beginnen 
von Hitler mit Ermächtigungsschreiben vom 1. September 1939 beauftragte 
Ärzte in Brandenburg an der Havel mit der systematischen Tötung von geistig 
Kranken (Aktion T4). Aus der Fiktion des Herrenmenschen war Wirklichkeit 
geworden und Friedrich Nietzsche wäre ebenso wie sein Vater Carl Nietzsche im 
20. Jahrhundert dem Herrenmenschen zum Opfer gefallen. 

 
 

1.3.6. Max Weber: Entzauberung (1917) 
 

Max Weber gilt als ein Wegbereiter der modernen Soziologie. Ein wichtiger 
Gegenstand seiner Betrachtungen ist die Entzauberung der Welt im Zuge der 
Aufklärung und die damit verbundenen Folgen für den Einzelnen. Weber befass-
te sich auch mit der Bedeutung religiöser Systeme einschließlich des Buddhis-
mus. Aus diesem Grund sind die Ausführungen Webers für die vorliegende Ar-
beit von Interesse. Weber war sich dessen bewusst, dass Wertungen bereits 
durch die Auswahl des Stoffes geschehen. Es war für ihn aber entscheidend, auf 
der Objektebene werturteilsfrei zu bleiben. Max Weber (1864 – 1920) war ge-
prägt von den Erfahrungen der wilhelminischen Epoche und des 1. Weltkrieges.  

Das Werk Max Webers ermöglicht einen Blick auf die menschliche Exis-
tenz aus der sozialen Dimension heraus. Die Befreiung der menschlichen Ver-
nunft von religiösen Vorgaben und Rechtfertigungen ermöglichte den freien 
Gebrauch der eigenen Vernunft. Eine Folge dieses Prozesses war die Entzaube-
rung der Welt: „Je mehr der Intellektualismus den Glauben an die Magie zu-
rückdrängt, und so die Vorgänge der Welt ‘entzaubert’ werden, ihren magischen 
Sinngehalt verlieren, nur noch ‘sind’, und ‘geschehen’, aber nichts mehr ‘bedeu-
ten’, desto dringlicher erwächst die Forderung an die Welt und ‘Lebensführung’ 
je als Ganzes, dass die bedeutungshaft und ‘sinnvoll’ geordnet seien.“227 Es darf 
nun nicht geschlussfolgert werden, dass durch Intellektualismus die Menschen 
den Halt in der Religion verloren hätten. Es ist nicht anzunehmen, dass ein Ar-
beiter im Zeitalter der Industrialisierung in der Religion einen Halt gesehen ha-
ben könnte. Die breiten Massen haben mit Sicherheit keine naturwissenschaftli-
chen oder philosophischen Schriften gelesen. Tatsächlich ist die Entfremdung 
der breiten Massen von der Religion eher eine Folge der Industrialisierung und 

                                                             
227 Weber, M., „Wirtschaft und Gesellschaft“, S. 396. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


120 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

der desolaten sozialen Lage der Arbeiterklasse. Dies belegt eine Umfrage von 
Max Weber unter Tausenden von Arbeitern vor dem ersten Weltkrieg: „Nicht 
durch naturwissenschaftliche Argumente, sondern mit der Unvereinbarkeit einer 
göttlichen Vorsehung mit der Ungerechtigkeit und Unvollkommenheit der sozia-
len Ordnung motivierten noch in den letzten Jahren bei einer Umfrage Tausende 
von deutschen Arbeitern die Unannehmbarkeit der Gottesidee.“228 Der Prozess 
der Entzauberung darf demzufolge nicht verwechselt werden mit der Entfrem-
dung der Menschen von der Religion. Die Religion bediente lediglich Jahrhun-
derte lang die Sehnsüchte der Menschen nach Zauber und Magie. Rousseau 
sagte, der Mensch liebt in erster Linie sich selbst. Im Vordergrund stehen dem-
zufolge die eigenen Bedürfnisse. Wenn Bedürfnisse im realen Leben unerfüllbar 
scheinen, sehnt sich der Mensch nach Zauber und Magie. Religion kann solche 
Bedürfnisse einheitsstiftend strukturieren und auf diese Weise den egoistischen 
Bedürfnissen des einzelnen Menschen einheitliche Werte der Gemeinschaft 
entgegensetzen.  

Die Erlösungssehnsucht der Menschen führt in diesen Fällen über die ge-
meinsame Religion zu einer sinnstiftenden Strukturierung des Alltags:  

 
„… dadurch also, dass aus religiösen Motiven, eine Systematisierung des prakti-

schen Handelns in Gestalt seiner Orientierung an einheitlichen Werten entsteht. Sinn 
und Zweck dieser Lebensführung können rein jenseitig, oder auch, mindestens teil-
weise, diesseitig gerichtet sein. In höchst verschiedenem Grade und in typisch ver-
schiedener Qualität ist dies bei den einzelnen Religionen und innerhalb jeder einzel-
nen von ihnen wieder bei ihren einzelnen Anhängern der Fall.“229 
 

Diese einheitsstiftende Funktion von Religion ist im Westen kein Massenphä-
nomen mehr. Die Arbeiterschaft hatte sich schon seit der Industrialisierung desil-
lusioniert von den Heilsversprechungen der Kirchen abgewandt, die Intellektuel-
len wahrten zunächst den „religiösen Schein“, um sich aber letztlich der eigenen 
Selbstvervollkommnung zuzuwenden. Je saturierter und sozial abgesicherter ein 
Mensch ist, umso mehr Zeit hat er, über seine persönliche Glücksmaximierung 
nachzudenken.  

Der Buddhismus ist eine Religion, die speziell westliche Intellektuelle an-
zusprechen scheint. Es ist daher nicht verwunderlich, dass Bildungsbürger gera-
de in buddhistischen Praktiken nach Wegen suchen, ihr Leben zu „perfektionie-
ren“. Es besteht nun die Gefahr, dass der Buddhismus zur bloßen Schwärmerei 
verkommt so wie das Beleben religiöser Gefühle durch den Kaffeehausintellek-

                                                             
228 Weber, M., „Wirtschaft und Gesellschaft“, S. 405. 
229 Weber, M., „Wirtschaft und Gesellschaft“, S. 412. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.3. Blick auf die Aufklärung aus anderen Perspektiven 121 

tualismus im 19. Jahrhundert. In diesem Fall wäre Achtsamkeitsmeditation mehr 
Schein als Sein, mehr Modeerscheinung als ein Weg zur Veränderung. Deshalb 
ist es von Bedeutung, die religionssoziologischen Analysen von Max Weber mit 
in die Gesamtbetrachtung einzubeziehen. Die spirituelle Entzauberung erfolgte 
auf verschiedenen Ebenen, der sozialen Ebene durch die Industrialisierung und 
den sozialen Abstieg breiter Bevölkerungsschichten ins Proletariat der Großstäd-
te, der biologischen Ebene durch die naturwissenschaftliche Entzauberung und 
Entmystifizierung (Darwinismus) und der personalen Ebene durch die Philoso-
phie der Aufklärung und die Erkenntnisse der modernen Psychologie. Die Folge 
war aber für alle ein spirituelles Vakuum, die Empfindung eines Mangels, der je 
vom Individuum nach sozialem Hintergrund anders empfunden und behoben 
wird. Die Erlösungssehnsüchte der Menschen existieren auch ohne intaktes Reli-
gionssystem. Die Erlösungssehnsucht ist ein Urphänomen des Menschen. Hier 
greifen Zauber und Magie an, denn letztlich bleiben diese Sehnsüchte unerfüll-
bar, allein schon deshalb, weil wir sterben müssen, zeitlich begrenzt sind. Somit 
drängen die Menschen darauf, das entstandene spirituelle Vakuum anderweitig 
aufzufüllen: 

 
„Der proletarische Rationalismus ebenso wie der Rationalismus einer im Vollbe-

sitz der ökonomischen Macht befindlichen, hochkapitalistischen Bourgeoisie, dessen 
Komplementärerscheinung er ist, kann daher aus sich heraus nicht leicht religiösen 
Charakter tragen, jedenfalls eine Religiosität nicht leicht erzeugen. Die Religion 
wird vielmehr normalerweise durch andere ideelle Surrogate ersetzt.“230 
 

Dies ist der entscheidende Punkt. Es bleibt nicht beim Vakuum, sondern der 
Mensch sucht nach Surrogaten, um seine innewohnenden Sehnsüchte zu befrie-
digen. Die Menschen sehnen sich dabei in erster Linie nach dem Naheliegenden, 
was sonst außer Reichweite wäre, Glück, Geld, Macht, ein längeres Leben, er-
füllte Sexualität. Im normalen Leben nicht erfüllbare Wünsche sollen dann durch 
Zauber und Magie erreichbar werden. Ein Arbeiter hat hierbei andere Kriterien 
als ein Intellektueller. Max Weber verfasste sein Werk in den zwanziger Jahren 
des 20. Jahrhunderts, was in der Beurteilung seiner Thesen mitberücksichtigt 
werden muss. Max Weber zeigt auf, dass gerade die untersten Bevölkerungs-
schichten besonders beeinflussbar sind und religiöser Mission anheimfallen 
können: „Die untersten, ökonomisch unsteten Schichten des Proletariats, denen 
rationale Konzeptionen am schwersten zugänglich sind, und ebenso die proleta-
roiden oder dauernd notleidenden und mit Proletarisierung bedrohten sinkenden 
Kleinbürgerschichten können allerdings religiöser Mission leicht anheimfal-
                                                             
230 Weber, M., „Wirtschaft und Gesellschaft“, S. 381. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


122 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

len.“231 Er verweist hier auf die „soteriologischen Orgien methodistischer Art“ 
der Heilsarmee. In nichtwestlichen Gesellschaften gibt es vergleichbare Tenden-
zen mit okkulten und magischen Praktiken. Heutzutage werden diese Bedürfnis-
se kommerziell befriedigt. Die „Aufgeklärten“ und „Intellektuellen“ wenden sich 
dagegen ihrer Selbstvervollkommnung zu. Doch auch diesbezüglich gibt es di-
verse kommerzielle Angebote. Die Kulturindustrie unternimmt große Anstren-
gungen, jegliches Gefühl des Mangels durch entsprechende Angebote zu stillen. 
Selbst Erleuchtung ist nur ein Klick im Internet. Auf die Suchanfrage „Kurse 
und Erleuchtung“ folgen 267.000 Ergebnisse, die Kurse können online sofort 
gebucht werden. Erleuchtung wird zum „Besser-Menschen-Ziel“, die die sinn-
lich-körperlichen Vergnügungen der Unterhaltungsindustrie überwunden zu 
haben glauben und „höheren Sphären“ entgegenstreben:  
 

„Der vornehmen, aus den privilegierten Klassen stammenden Erlösungssehn-
sucht ist generell die Disposition für die, mit spezifisch intellektualistischer Heils-
qualifikation verknüpfte, später zu analysierende ‘Erleuchtungs’-Mystik eigen. Das 
ergibt eine starke Deklassierung des Naturhaften, Körperlichen, Sinnlichen, als – 
nach psychologischer Erfahrung – einer Versuchung zur Ablenkung von diesem 
spezifischen Heilsweg.“232 

 
Die große Gefahr einer auf die persönliche Erleuchtung zielende „intellektualis-
tische Heilsqualifikation“ besteht nun darin, die Gefühle, das Körperliche auszu-
blenden, wegzutrainieren und die eigene Geschlechtlichkeit überwinden zu wol-
len. Das dürfte aber mit einem ganzheitlichen Gesundheitsbegriff nicht vereinbar 
sein. 

Die Gefahr dürfte umso größer sein, wenn mit Heilsangeboten Heilsver-
sprechen verknüpft werden oder unreflektiert ohne wissenschaftliche Grundlage 
ein Allgemeingültigkeitsanspruch erhoben wird. Kritisch zu sehen sind auch 
strenge äußere Vorgaben bezüglich der Lebensführung, die sich in ihren Metho-
den nur wenig von dem unterscheiden, was man von der Kirchengeschichte 
bereits kennt. In diesem Fall würden wir hinter das in der Aufklärung Errungene 
zurückfallen. Dann wären die alten Religionssysteme nur gegen neue Heilssys-
teme ausgetauscht. Wie sich an den Äußerungen von Arthur Schopenhauer und 
Friedrich Nietzsche zeigen lässt, bietet sich der Buddhismus als Alternative für 
religionskritische westliche Intellektuelle an, da es im Buddhismus keinen Gott 
gibt und die „Erlösung“ nicht an äußere Verheißungen und Versprechungen 
gebunden ist, sondern von innen heraus durch eigenes Tun erlangt werden kann. 

                                                             
231 Weber, M., „Wirtschaft und Gesellschaft“, S. 381. 
232 Weber, M., „Wirtschaft und Gesellschaft“, S. 395. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.3. Blick auf die Aufklärung aus anderen Perspektiven 123 

Max Weber beschreibt zwei Aspekte des Buddhismus, den der Intellektuellenre-
ligion und den der Volksreligion. Der zur Volksreligion mutierte Buddhismus 
unterscheidet sich dagegen wenig von Verheißungsreligionen:  

 
„Der Buddhismus gehört in den Kreis jener Erlösungslehren, wie sie der Intellek-

tualismus vornehmer indischer Laienbildungsschichten in größerer Zahl vorher und 
nachher geschaffen hat, und ist nur deren konsequenteste Form. Seine kühle und 
stolze, den Einzelnen auf sich selbst stellende Befreiung vom Dasein als solchen 
konnte nie ein Massenerlösungsglaube werden. Seine Wirkung über den Kreis der 
Gebildeten hinaus knüpfte an das gewaltige Prestige an, welches der ‘Sramana’ 
(Asket) von jeher dort genoss und welches vorwiegend magisch-anthropolatrische 
Züge trug.“233 
 

Mit dem Intellektuellen-Buddhismus werden Prestige, Exklusivität, aber auch 
personenbezogene Magie in Verbindung gebracht. Hieraus dürfte ein Anzie-
hungspunkt für westliche Intellektuelle liegen, die sich auf diese Weise mit der 
Aura des Besonderen, Erleuchteten schmücken wollen. Bei den höherprivilegier-
ten Schichten stehen persönliche Erleuchtung, Vollendung im Mittelpunkt reli-
giös-spiritueller Bestrebungen. Negativ Privilegierte fokussieren dagegen eher 
auf eine Verheißung, auf eine Gerechtigkeit und Belohnung im Jenseits:  
 

„… jedes Würdegefühl negativ Privilegierter [beruht] dagegen auf einer nach 
ihnen verbürgten ‘Verheißung’, die an eine ihnen zugewiesene ‘Funktion’, ‘Missi-
on’, ‘Beruf’ geknüpft ist. Was sie zu ‘sein’ nicht prädestinieren können, ergänzen sie 
entweder durch die Würde dessen, was sie einst sein werden, zu sein ‘berufen’ sind, 
in einem Zukunftsleben im Diesseits oder jenseits oder (und meist zugleich) durch 
das, was sie, providentiell angesehen, ‘bedeuten’ und ‘leisten’.“234 

 
Die Menschen sehnen sich nach dem Zauber des Besonderen und versuchen auf 
diese Weise, das für das persönliche Glück außer Reichweite scheinende in Er-
füllung zu bringen. Je unerfüllter ein Mensch ist, umso größer ist die Sehnsucht 
nach Zauber und Magie. Was ich nicht selbst erlangen kann, soll auf diese Weise 
der Zauber bewirken. Goethe verdeutlicht dies anhand der christlichen Sakra-
mente: „Die Sakramente sind das Höchste der Religion, das sinnliche Symbol 
einer außerordentlichen göttlichen Gunst und Gnade. […] immer bleibt es eine 
heilige, große Handlung, welche sich in der Wirklichkeit an die Stelle des Mögli-
chen oder Unmöglichen, an die Stelle desjenigen setzt, was der Mensch weder 

                                                             
233 Weber, M., „Wirtschaft und Gesellschaft“, S. 484. 
234 Weber, M., ebd. , S. 385. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


124 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

erlangen noch entbehren kann.“235 Die Sakramente sind der Zauber, den die 
Menschen nicht entbehren können, aber auch nicht erlangen können. Die Sakra-
mente setzten genau dort an, wo der Mensch in seiner Begrenztheit nicht hinge-
langen kann. In Indien sind die Menschen in ihrem Empfinden nicht anders, 
weshalb der Buddhismus dort, wo er Volksreligion geworden ist, wie das Chris-
tentum zur Heilandsreligion wird: „Sobald er selbst eine ‘missionierende’ Volks-
religiosität wurde, verwandelte er sich demgemäß in eine Heilandsreligion auf 
der Basis der Karmanvergeltung mit Jenseitshoffnungen, welche durch An-
dachtstechniken, Kultus- und Sakramentsgnade und Werke der Barmherzigkeit 
garantiert werden, und zeigt naturgemäß die Neigung, rein magische Vorstel-
lungen zu rezipieren.“236  

Somit ist der Buddhismus als Volksreligion vom Wesen her gar nicht so 
verschieden von anderen Religionen.237  

Welche Schlussfolgerungen können aus den Ausführungen Max Webers für 
eine Bewusstseinskultur im 21. Jahrhundert gezogen werden? Religiöse und 
spirituelle Ausdrucksformen sind nicht losgelöst zu betrachten von wirtschaftli-
chen und sozio-ökonomischen Verhältnissen. Saturierte Gesellschaftsschichten 
sehen eher ihre persönliche Selbstvervollkommnung und Selbstverwirklichung 
im Vordergrund als Bevölkerungsschichten, die jeden Tag um ihre Existenz, ihr 
Überleben und das ihrer Kinder kämpfen müssen. Zauber und Magie sind Mittel, 
das für das persönliche Glück außer Reichweite scheinende wenigstens als Idee 
zu bewahren, und damit davon abzulenken, dass man das Ersehnte aus Ver-
nunftgründen ohnehin nicht erlangen kann. Eine Bewusstseinskultur sollte die 
natürliche Sehnsucht der Menschen nach Zauber und Magie nicht als eine zu 
überwindende Entwicklungsstufe betrachten, sondern Wege und Formen finden, 
diese Sehnsüchte als menschliche Urphänomene anzunehmen und zu integrieren. 

 
 

1.3.7. Max Horkheimer und Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklärung 
(1944) 

 
Hintergrund der philosophischen Schrift „Dialektik der Aufklärung“ ist die Zeit 
des Faschismus in Deutschland. Max Horkheimer entstammte einer jüdischen 
Familie. Er war seit 1930 Professor für Sozialphilosophie in Frankfurt. Das von 
ihm geleitete Institut für Sozialforschung wurde 1933 geschlossen. Der Vater 

                                                             
235 Goethe, J.W. von, „Dichtung und Wahrheit“, Zweiter Teil, 7. Buch, S. 289. 
236 Weber, M., „Wirtschaft und Gesellschaft“, S. 484. 
237 Der Buddhismus ist in Indien zur Volksreligion geworden. Er hat aber diese Rolle in Indien 

schon lange eingebüßt. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.3. Blick auf die Aufklärung aus anderen Perspektiven 125 

von Theodor Adorno war jüdischer Abstammung, weshalb Adorno 1933 seine 
Lehrbefugnis entzogen wurde. Horkheimer und Adorno emigrierten in die USA 
und setzten dort ihre Arbeit fort. Nach dem 2. Weltkrieg kehrten sie an die 
Frankfurter Universität zurück. Bis 1945 wurden von den Deutschen ca. 6 Milli-
onen Juden mit industrieller Präzision (mit dem Ziel der völligen Vernichtung = 
Holocaust) ermordet, hinzukommt die Ermordung von 500.000 Sinti und Roma, 
260.000 Behinderten und psychisch Kranken, 20.000 Kommunisten und Sozial-
demokraten, 7.000 Homosexuellen und über 1.000 Zeugen Jehovas. In Polen und 
der Sowjetunion wurden außerdem jeweils mindestens 3 Millionen Kriegsgefan-
gene und Zwangsarbeiter238 ermordet. Die Vernunft der Aufklärer hatte der tech-
nischen Perfektion und Durchsetzung von ausgeklügelten Herrschaftsinstrumen-
tarien gedient. Somit erwies sich die Vernunft als wenig verlässlicher Garant für 
Zivilisation und Kultur. Horkheimer prägte den Begriff der instrumentellen Ver-
nunft. Die Aufklärung wird selbst zum Mythos, indem sich der Mensch nicht 
mehr als Teil des Kosmos begreift, sondern der Kosmos zum „Inbegriff aller 
Beutemöglichkeiten“ wird und der Mensch sich mit der Macht selbst verwech-
selt: „Der Mythos geht in die Aufklärung über und die Natur in bloße Objektivi-
tät. Die Menschen bezahlen die Vermehrung ihrer Macht mit der Entfremdung 
von dem, worüber sie Macht ausüben.“239  

Horkheimer und Adorno postulieren nun, dass die instrumentelle Vernunft, 
indem sie Herrschaft übernimmt, selbst zum Mythos wird. 

Horkheimer und Adorno versuchen in der Dialektik der Aufklärung aufzu-
zeigen, welche Folgen es haben kann, wenn die Macht selbst zur Identität des 
Selbst wird. Dann werde aus dem Ich des Menschen ein „allgewaltiges Selbst 
des Habens“. 

Dies könnte dann dazu führen, dass die Aufklärung selbst Mythos werde. 
Die Vernunft hätte sich auf diese Weise selbst verschlungen:  

 
„[…] der Zivilisierte, dem dann die bescheidenen Jagdgründe zum einheitlichen 

Kosmos, zum Inbegriff aller Beutemöglichkeit zusammenschrumpfen, fürs Ebenbild 
der unsichtbaren Macht erklärt. Als solches Ebenbild erst erlangt der Mensch die 
Identität des Selbst, das sich in der Identifizierung mit anderen nicht verlieren kann, 
sondern sich als undurchdringliche Maske ein für allemal in Besitz nimmt. Es ist die 
Identität des Geistes und ihr Korrelat, die Einheit der Natur, der die Fülle der Quali-
täten erliegt. Die disqualifizierte Natur wird zum chaotischen Stoff bloßer Einteilung 
und das allgewaltige Selbst zum bloßen Haben, zur abstrakten Identität.“240 
 

                                                             
238 Quelle: http://de.wikipedia.org/wiki/Holocaust; aufgerufen am 13.10.2014, 07:42. 
239 Horkheimer, M., Adorno, T., „Dialektik der Aufklärung“, S. 15. 
240 Horkheimer, M., Adorno, T., „Dialektik der Aufklärung“, S. 16. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


126 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

Empathie bedeutet aber, die eigenen Gefühle, die eigene Identität zu spüren und 
so erst befähigt zu sein, die Gefühle und Gedanken der anderen Personen wahr-
zunehmen. Wird Identität zur abstrakten Größe durch Identifikation mit einer 
„unsichtbaren Macht“, so kehren sich die Verhältnisse um, wir sind nicht die 
Herrscher, sondern die eigentlich Beherrschten.  

 
 

Kulturbegriff bei Horkheimer und Adorno 
 

Horkheimer und Adorno sahen in der Kulturindustrie einen Massenbetrug durch 
die Aufklärung: „Die ganze Welt wird durch den Filter der Kulturindustrie ge-
leitet.“241 Sie kritisieren, dass der Begriff Kultur auf so ziemlich alle Bereiche 
angewandt werde.  

Horkheimer und Adorno gehen zunächst nicht darauf ein, welchen Kultur-
begriff sie meinen. Aus dem Text lässt sich aber ableiten, dass dort Kultur totali-
tär, das heißt alle Lebensbereiche umfassend, verstanden wird.  

Einen Hinweis, woher dieser, die ganze Welt umfassende und einschließen-
de Kulturbegriff stammen könnte, gibt zum Beispiel der Ethnologe und Theolo-
ge Anton Quack (1946 – 2009). Anton Quack unterscheidet zwei Kulturbegriffe, 
den engeren Kulturbegriff, der mit Bildung, Erziehung, Literatur, Kunst verbun-
den wird, und den holistischen, umfassenden Kulturbegriff der Ethnologie, wie 
ihn zum Beispiel der Anthropologe Edward Tylor (1832 – 1917) 1871 geprägt 
hat, der alles umschließen sollte: Wissen, Glaube, Kunst, Moral, Gesetz, Brauch-
tum und alle Fähigkeiten und Gewohnheiten der Menschen als Mitglieder einer 
Gesellschaft.242  

Dieser ganzheitliche, holistische Kulturbegriff entstammt somit der Anthro-
pologie und Ethnologie der 2. Hälfte des 19. Jahrhunderts und ist mittlerweile in 
unseren Sprachgebrauch übergegangen.  

Im Hinblick auf die vorliegende Arbeit erscheint es daher wichtig, den Kul-
turbegriff in Bezug auf eine „Kultur des Bewusstseins“ genauer zu beleuchten. 

Ist es sinnvoll, überhaupt in Anbetracht des inflationär gebrauchten Kultur-
begriffes von einer „Kultur des Bewusstseins“ zu sprechen? Würde sich in die-
sem Fall eine Bewusstseinskultur als weitere Dreingabe in andere Kulturen, die 
Esskultur, die Trinkkultur, die Streitkultur usw. einreihen? 

Vor diesem Hintergrund ist die Kritik von Horkheimer und Adorno bemer-
kenswert:  

 
                                                             
241 Horkheimer, M., Adorno, T., „Dialektik der Aufklärung“, S. 134. 
242 Vgl. Quack, A., „Heiler, Hexer und Schamanen“, S. 12. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.3. Blick auf die Aufklärung aus anderen Perspektiven 127 

„Von Kultur zu reden war immer schon wider die Kultur.“243 
 

Sind wir alle somit längst jenem Massenbetrug der Aufklärung erlegen, der Fol-
ge einer instrumentellen, technisch industriell orientierten Vernunft ist? Hork-
heimer und Adorno postulieren, dass diese Verwendung des Kulturbegriffs be-
reits Ausdruck der anonymen Beherrschung aller geistigen Produktionen des 
Menschen sei:  
 

„Der Generalnenner Kultur enthält virtuell bereits die Erfassung, Katalogisie-
rung, Klassifizierung, welche die Kultur ins Reich der Administration hineinnimmt. 
Erst die industrialisierte, die konsequente Subsumtion ist diesem Begriff von Kultur 
ganz angemessen. Indem sie alle Zweige der geistigen Produktion in gleicher Weise 
dem einen Zweck unterstellt, […] , erfüllt sie höhnisch den Begriff der einheitlichen 
Kultur, den die Persönlichkeitsphilosophen der Vermassung entgegenhielten.“244 
 

Somit könnte auch das Bewusstsein selbst (zum Beispiel durch Postulierung 
einer „Kultur des Bewusstseins“) zu einer bloßen weiteren Hausnummer der 
Kulturindustrie unter vielen anderen werden.  

Allein der Begriff Bewusstseinskultur könnte die Gefahr in sich bergen, das 
dass Bewusstsein in einer pluralistischen und globalen Welt zu einem Angebot 
unter vielen verkommt. 

Es erscheint daher erforderlich, eine Definition von Bewusstseinskultur zu 
erarbeiten, um genau jenen Entwicklungen vorzubeugen, vor denen Max Hork-
heimer und Theodor Adorno bereits vor über 50 Jahren gewarnt haben.  

Um diesem Ziel einer Eingrenzung des Kulturbegriffes näher zu kommen, 
sollen im folgenden Kapitel moderne kultursoziologische Ansätze vorgestellt 
werden. 

 
 

1.3.8. Andreas Reckwitz: Der bedeutungsorientierte Kulturbegriff 
 

In der hier vorliegenden Arbeit wird die Meditation als ein Prototyp von Be-
wusstseinskultur vorgestellt. Welcher Kulturbegriff ist geeignet, Bewusstseins-
kultur abzubilden? Die Meditation stellt ein Verfahren dar. Sie ist selbst inhalts-
leer.  

Es ist naheliegend, dem Begriff Kultur etwas Materielles („Kulturgüter“) 
zuzuordnen. Neuere, semiotische Zugänge zum Kulturbegriff berücksichtigen 

                                                             
243 Horkheimer, M., Adorno, T., „Die Dialektik der Aufklärung“, S. 139. 
244 Horkheimer, M., Adorno, T., ebd. S. 139. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


128 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

jedoch gerade auch (immaterielle) mentale Eigenschaften. Die Kultur kann dabei 
als eine Art Zeichensystem aufgefasst werden.245 Damit sind wissenschaftliche 
Betrachtungen möglich jenseits von Einteilungen wie „östliche“ oder „westli-
che“ Kultur. Der Kulturbegriff wendet sich dabei den hinter den Phänomenen 
stehen Bedeutungen zu. Dadurch ergeben sich auch Chancen für eine interdiszip-
linäre (kultursoziologisch – neurobiologisch) Charakterisierung von Bewusst-
seinsphänomenen. 

Anhand der Erläuterungen des Kultursoziologen Andreas Reckwitz (geb. 
1970) soll zunächst auf den zeitgeschichtlichen Wandel der Kulturbegriffe und 
die Herausbildung des bedeutungsorientierten Kulturbegriffes eingegangen wer-
den.  

Der Kulturbegriff der Philosophie der Aufklärung kann nicht mit dem Kul-
turbegriff des 20. Jahrhunderts gleichgesetzt werden. Wenn in der vorliegenden 
Untersuchung unter anderem der Rahmen für eine Kultur des Bewusstseins ab-
gesteckt werden soll, muss daher der diesem Unterfangen zugrunde liegende 
Kulturbegriff eingegrenzt werden.  

Der zeitgenössische Kultursoziologe Andreas Reckwitz hat sich in seiner 
Forschungsarbeit um eine moderne Definition des Kulturbegriffes bemüht. Wie 
sich dieser moderne Kulturbegriff von dem Kulturbegriff der Aufklärung unter-
scheidet, soll im Folgenden aus der Sicht des Kultursoziologen Reckwitz erläu-
tert werden.  

Der moderne Kulturbegriff geht auf die Zeit der Aufklärung und das Be-
wusstsein der Kontingenz menschlicher Lebensformen zurück: „Ganz allgemein 
kann man feststellen, dass die Entstehung und Verbreitung des modernen Be-
griffs der Kultur, die sich seit der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts verfolgen 
lässt, mit dem Bewusstsein der Kontingenz menschlicher Lebensformen ver-
knüpft ist.“246 

Dieser auf die Zeit der Aufklärung zurückgehende (moderne) Kulturbegriff 
hebt sich vom Kulturbegriff der Antike und Renaissance dadurch ab, dass in der 
Antike mit „Cultura“ die Pflege eines Gegenstandes und später die Verfeinerung 
des individuellen Geistes gemeint gewesen sei, der Bezug auf kollektive Lebens-
formen im universalen Maßstab aber erst im 18. Jahrhundert erfolgt sei.247 

In der weiteren Entwicklung des Kulturbegriffes unterscheidet Reckwitz 
vier verschiedene Kulturbegriffe: „[…] zunächst der normative und der totali-

                                                             
245 Hierzu ein Beispiel aus der Kunst: Der Aktionskünstler und Bildhauer Joseph Beuys sah in der 

Sprache eine Form von Skulptur. Er stellte den Zeichen die Kreativität voran. Kreativität wäre 
in diesem Sinne eine mentale Disposition (vgl. hierzu Kapitel 2.1.5.)  

246 Reckwitz, A., „Unscharfe Grenzen, Perspektiven der Kultursoziologie“, S. 19. 
247 Reckwitz, A., ebd., S. 20. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.3. Blick auf die Aufklärung aus anderen Perspektiven 129 

tätsorientierte, im 20. Jahrhundert schließlich der differenzierungstheoretische 
und der bedeutungsorientierte Kulturbegriff. Erst die letzte Version des Kultur-
begriffs betreibt eine Radikalisierung des Kontingenzgedankens.“248 

Der normative Kulturbegriff seit der Zeit der Aufklärung war universal. Der 
totalitätsorientierte Kulturbegriff kontextualisiere und historisiere: „Der totali-
tätsorientierte Kulturbegriff entuniversalisiert das Kulturkonzept, er kontextuali-
siert und historisiert es. Kultur ist keine ausgezeichnete Lebensform mehr, Kul-
turen sind vielmehr spezifische Lebensformen einzelner Kollektive in der Ge-
schichte, und der Kulturbegriff kommt konsequenterweise im Plural vor.“249  

Rückblickend lassen sich vor diesem Hintergrund die Ausführungen Hork-
heimers und Adornos besser einordnen. Die Dialektik der Aufklärung war in den 
40er Jahren des 20. Jahrhunderts entstanden. Kritisiert wird dort das Kulturver-
ständnis der Aufklärung. Im Grunde genommen zeigt sich gerade in dieser Kritik 
auch der Wandel von einem normativen zu einem totalitätsorientierten Kulturbe-
griff. Es zeigen sich in der Dialektik der Aufklärung bereits zeittypische Über-
gänge hin zu einem sektoralen Kulturverständnis, bei dem der Kulturbegriff auf 
Einzelgebiete wie Kunst, Bildung etc. bezogen wird. 

Reckwitz beschreibt diesen differenzierungstheoretischen Kulturbegriff fol-
gendermaßen: „Während das holistische Kulturverständnis den Weg einer be-
grifflichen Ausweitung beschreitet, wählt der differenzierungstheoretische Kul-
turbegriff, der gleichfalls in die Alltagssemantik eingegangen ist, den einer radi-
kalen Einschränkung.“250 

Die hier vorgelegte Untersuchung streift verschiedene kulturelle Konzepte, 
die in völlig unterschiedlichen historischen Kontexten entstanden sind. Das Be-
wusstsein ist die Fähigkeit, das eigene Wollen zu erkennen. Dadurch werden die 
Beziehungen des Individuums zur Umwelt zum Gegenstand eigenständiger Be-
wertungen. Das mit Bewusstsein handelnde Individuum nimmt damit sich und 
seine Umgebung als Gegenstand eigener Betrachtung wahr. Letztlich zerfällt 
damit die Welt in ein betrachtendes Ich und dessen Umwelt. Die Frage ist, wel-
cher Kulturbegriff kann sich diesem Phänomen am besten annähern? 

Reckwitz erläutert den Wandel des Kulturverständnisses in der kulturwis-
senschaftlichen Forschung der letzten Jahrzehnte, weg von einem differenzie-
rungstheoretischen hin zu einem bedeutungsorientierten Kulturbegriff: 

 
„Das neuartige dieses Kulturbegriffs wird insbesondere deutlich, wenn man ihn 

mit dem totalitätsorientierten Kulturmodell vergleicht. Wenn letzteres davon aus-

                                                             
248 Reckwitz, A., ebd., S. 20. 
249 Reckwitz , A., ebd., S. 22. 
250 Reckwitz, A., „Unscharfe Grenzen, Perspektiven der Kultursoziologie“, S. 24. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


130 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

ging, dass es verschiedene Kulturen gibt […], so impliziert der bedeutungsorientier-
te Kulturbegriff ein theoretisches Argument: dass diese Verhaltenskomplexe vor 
dem Hintergrund von symbolischen Ordnungen, von spezifischen Formen der Welt-
interpretation entstehen, reproduziert werden und sich verändern. […] Diese Sinn- 
und Unterscheidungssysteme, die keinen bloßen gesellschaftlichen Überbau, son-
dern in ihrer spezifischen Form einer symbolischen Organisation der Wirklichkeit 
den notwendigen handlungskonstitutiven Hintergrund aller sozialen Praktiken dar-
stellen, machen die Ebene der Kultur aus – dies ist das sozialkonstruktivistische Ar-
gument des bedeutungsorientieren Kulturverständnisses.“251 
 

Wenn man nun die Entwicklungen der Neurowissenschaften betrachtet und hier 
insbesondere die Erkenntnisse über die Plastizität des Bewusstseins zugrunde 
legt, dann wird deutlich, dass sich die Perspektive eines bedeutungsorientierten 
Kulturverständnisses im Vergleich zu normativen, totalitätsorientierten oder 
differenzierungstheoretischen Ansätzen am besten eignet, Bewusstseinsphäno-
mene zu charakterisieren. 

Auf den bedeutungsorientierten Kulturbegriff soll in Kapitel 1.4.1. (prakti-
sche Überlegungen zur Bewusstseinskultur) und Kapitel 2.5 in Zusammenschau 
mit dem erweiterten Kunstbegriff von Joseph Beuys (1921 – 1986; vgl. Kapitel 
2.1.5.) sowie der Hypothese der neuronalen Gruppenauswahl („neural group 
selection“) des US-amerikanischen Molekularbiologen Gerald Maurice Edelman 
(1929 – 2014; Medizinnobelpreis 1972) nochmals Bezug genommen werden. 

 
 

1.4. Abendländische Philosophie der Aufklärung und Bewusstseinskultur im 
21. Jahrhundert 
 

Thema dieser Arbeit ist Bewusstseinskultur und Gesundheit. Es stellt sich nun 
die Frage, wozu es hierbei eines Rückgriffes auf die Philosophie der Aufklärung 
und die Philosophie des 19.Jahrhunderts bedarf. 

Hierfür sollen zwei Argumente angeführt werden: 
 

1. In der heutigen globalisierten Welt werden wir überflutet mit zahllosen Ange-
boten zu Heilung, Glücksgewinn und Ganzheitlichkeit. Dabei verlieren wir aus 
den Augen, woher die Wurzeln und die Grundlagen unserer modernen Zivilisati-
on und Kultur kommen. Viele Utopien sind zerbrochen, so dass wir im Zeitalter 
der Massenmedien lieber den neuen Heilsversprechen glauben mögen als dem 
Althergebrachten noch irgendwelches Vertrauen entgegenzubringen. Kants Auf-

                                                             
251 Reckwitz, A., ebd., S. 25f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.4. Abendländische Philosophie der Aufklärung und Bewusstseinskultur im 21. Jahrhundert 131 

forderung, Mut zu haben, sich seines eigenen Verstandes zu bedienen, ist aber 
die Ausgangsposition des modernen Menschen gewesen. In einer saturierten 
westlichen Wohlstandsgesellschaft ist es zur Selbstverständlichkeit geworden, 
sich seines Verstandes zu bedienen. In vielen Teilen der Welt wird dies aber bis 
heute gewaltsam von staatlicher oder religiöser Seite unterdrückt. Wenn man auf 
einer Wanderung den Weg verliert, ist es ratsam, nach den letzten sicheren 
Wegmarkierungen zu suchen und den Weg von dort aufs Neue zu suchen. Eine 
solche Wegmarkierung war Kant. 

 
2. In dieser Arbeit soll es um Bewusstseinskultur gehen. Hierfür ist es notwen-
dig, zu untersuchen, wie und ob Begriffe wie Vernunft, Verstand, Gefühle, Be-
wusstsein und Selbstbewusstsein definiert werden können und in welchem Ver-
hältnis diese Begriffe zueinander stehen. Dies soll in drei Schritten geschehen: 
Im ersten Teil (Bewusstseinskultur im Licht der Philosophie der Aufklärung) soll 
es im Rahmen der philosophischen Diskussion vor allem darum gehen, die Be-
griffe Vernunft und Verstand gegeneinander abzugrenzen. Um überhaupt Über-
legungen zu einer Bewusstseinskultur anstellen zu können, bedarf es einer No-
menklatur der Begriffe, da sonst völlig unklar bleibt, was gemeint ist.  

Um im 4. Kapitel des 1. Teiles dieser Arbeit ein Resümee zu erstellen soll 
folgendermaßen vorgegangen werden: 

 
1.4.1. Praktische Überlegungen zur Bewusstseinskultur und Spiritualität 
1.4.2.  Spirituelle Auswege vor dem Hintergrund der Philosophie der Aufklä-

rung 
  Philosophische Vorstellungen von Spiritualität 
  Monotheistische Vorstellungen von Spiritualität 
1.4.3. Ausblick 

 
 

1.4.1. Praktische Überlegungen zur Bewusstseinskultur und Spiritualität 
 

Um von der Ebene der bloßen Selbstreflexion in Richtung einer intentionalen 
Gestaltung zu gelangen, bedarf es praktischer Erläuterungen. Durch einen Wech-
sel in der Betrachtungsperspektive können sich Lebensumstände anders darstel-
len. Fest gefahrene Gedanken und Gefühle können sich bei nicht werten wollen-
der Betrachtung im Zustand der Zurücknahme und Ruhe anders darstellen.  

Voraussetzung hierfür sind jedoch dauerhafte Veränderungen auf der per-
sönlichen und der institutionellen Ebene. Wenn es nicht gelingt, das in einem 
Achtsamkeitstraining Erlernte dauerhaft (zum Beispiel in Form einer 10-

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


132 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

minütigen täglichen Meditation) in den Lebensvollzug einzubinden, sind nach-
haltige positive Effekte nicht zu erwarten.  

Es stellt eine besondere Herausforderung dar, Formen der bewussten Selbs-
treflexion (als tägliches selbstverständliches Ritual) in den Alltag zu integrieren. 
Erst durch das konsequente Beibehalten der immer gleichen Praxis kann lang-
fristig ein tragfähiges Fundament entstehen. Die eigentliche (kulturelle) Heraus-
forderung richtet sich dabei zunächst an das Individuum selbst.  

Wie sich in der eigenen Untersuchung gezeigt hat, bestehen große Schwie-
rigkeiten, am täglichen Üben außerhalb festgegebener Trainingszeiten festzuhal-
ten. Wenige Monate nach dem stattgehabten Achtsamkeitstraining sind die dort 
gemachten Erfahrungen oftmals nur noch Erinnerungen. Die Verankerung von 
regelmäßigen Zeiten intendierter Selbstreflexion (Meditation, bewusste Zurück-
nahme, achtsames Atmen) im persönlichen Lebensvollzug ist gestaltende Be-
wusstseinskultur.  

Ein weiterer Schritt in Richtung einer praktizierten Bewusstseinskultur 
könnte sein, im klinischen Alltag dauerhafte (institutionalisierte) Strukturen zu 
schaffen, die solche Reflexionsprozesse zulassen und fördern.  

Die Einbindung von Meditationsformen in den klinischen Alltag konnte an-
hand zahlreicher Studien positive Effekte auf den Krankheitsverlauf zeigen. 
Wenn sich Formen der bewussten Selbstreflexion im Alltagsleben etablieren 
sollen, so geht dies nicht ohne äußere Strukturen und Rahmenbedingungen. Be-
wusstseinsprozesse erfordern stetiges Üben und regelmäßige Anleitung. Wie soll 
dies im klinischen Alltag aussehen? In der Regel gehören Achtsamkeitskurse 
zum Angebot psychologischer Klinikmitarbeiter. Psychologischer Rat oder ein 
Achtsamkeitstraining werden bei Bedarf angefordert. Worum es aber eigentlich 
gehen sollte, das wäre eine Durchdringung aller Arbeitsbereiche mit Formen der 
Achtsamkeit. 

In einer stark frequentierten Notfallaufnahme könnte überlegt werden, wie 
und in welcher Form Raum zur Selbstreflexion und Betrachtung geschaffen 
wird. Sie ganz und gar aus der Notfallmedizin oder Intensivmedizin verbannen 
zu wollen, wäre ein tragischer Irrtum. Gerade in einer Rettungsstelle wäre die 
Vermischung von moderner Medizin mit spirituellen Praktiken geboten.  

Die Formung neuer Strukturen kann nur gelingen, wenn alle Beteiligten 
(Patienten, Angehörige, Heilkundige) ihre eigene Rolle kritisch hinterfragen und 
ihre Rolle neu definieren. Der Selbstreflexionsprozess sollte gegenseitig befruch-
ten. Vermutlich müssen zunächst neue nicht-hierarchische Kommunikations-
strukturen aufgebaut werden. 

Ein Konzept, wie dies im Bereich der modernen Medizin aussehen könnte, 
hat der Münchner Arzt und Theologe Eckhard Frick (geb. 1955) vorgeschlagen. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.4. Abendländische Philosophie der Aufklärung und Bewusstseinskultur im 21. Jahrhundert 133 

Er versucht dadurch einer modernen Medizin einen spirituellen Bezug zu geben, 
wie bei Merten beschrieben: 

„Spiritual Care verändert die Zusammenarbeit der verschiedenen Professi-
onen in der Patientenbetreuung. Jede Berufsgruppe ist gefordert, ihr klassisches 
Berufsbild mit seinen Voraussetzungen, Stärken und Grenzen zu hinterfragen, 
um die Chancen für Spiritual Care für den Patienten wirklich nutzbar ma-
chen…“252 

Dieser Gestaltungsprozess bedarf der kritischen Überprüfung. Merten be-
tont in Ihrer Veröffentlichung die vielen kritischen Stimmen in Bezug auf eine 
Vermischung von Religion, Spiritualität und Medizin: 

„So könnten Ärzte ihre ärztliche weltanschauliche und religiöse Neutralität 
aufgeben, wenn sie aufgrund ihres Status als medizinische Experten ihre Patien-
ten in ihrer Spiritualität beeinflussen.“253 

Es zeigt sich, wie wichtig es ist, solide empirische Untersuchungen durch-
zuführen. Bewusstseinskultur erfordert ein ständiges kritisches Hinterfragen der 
eigenen Rolle und der eigenen Standpunkte. Die Offenheit für neue Betrach-
tungsperspektiven bedarf aber bestimmter Rahmenbedingungen. Die Ausgestal-
tung von Rahmenbedingungen durch einen kreativen Prozess, der alle Beteilig-
ten einbindet, wäre dann die eigentliche kulturelle Herausforderung. 

Beim genaueren Hinschauen zeigt sich, dass gerade die Stunden in einer 
Rettungsaufnahme für viele Patienten eine große Belastung darstellen. Es könnte 
hilfreich sein, sich zumindest über neue Formen der Achtsamkeit, der Kommu-
nikation und der Zeichen Gedanken zu machen. Dies erfordert aber eine gewisse 
innere Distanz und Freiheit gegenüber der eigenen Rolle. Im Grunde genommen 
wäre zu fordern, dass zunächst alle Beteiligten über ihre eigene Rolle reflektie-
ren. Dieser Prozess der Selbstreflexion und des kritischen Hinterfragens gehört 
aber nicht zu den Stärken der ärztlichen Ausbildung. Bewusstseinskultur sollte 
sowohl die Patienten als auch die Heilkundigen einbeziehen. Der Fokus müsste 
demnach nicht ausschließlich auf den Patienten gerichtet sein (z.B. klinischer 
Nutzen von Achtsamkeit), sondern gerade auch auf die Kommunikationsformen 
zwischen Heilkundigen und Patienten. Vielleicht ist das „Problem“ weniger der 
Patient als vielmehr der Arzt. Die weitergehende Überlegung wäre dabei, ein 
ganzes System (z.B. Krankenhaus) in einen solchen Reflexionsprozess einzubin-
den. Dies ist jedoch nicht mehr Gegenstand der vorliegenden Arbeit. 

 
 

                                                             
252 Merten B., „Die Rolle des Arztes im Spiritual Care-Team – Aspekte für die ärztliche Ausbil-

dung“, Spiritual Care 2016; 5(1): 3-8. 
253 ebd., S. 5. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


134 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

1.4.2. Spirituelle Auswege vor dem Hintergrund der Philosophie der Aufklärung 
 

Philosophische Vorstellungen von Spiritualität 
 

Im ersten Teil dieser Arbeit geht es um Bewusstseinskultur im Licht der Philo-
sophie der Aufklärung. Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage, ob sich aus 
der Philosophie der Aufklärer Impulse für eine spirituelle Praxis in heutiger Zeit 
ableiten lassen. Eine Grundbotschaft der Aufklärer war es, sich des eigenen Ver-
standes zu bedienen ohne Rechtfertigung durch äußere Dogmen, Religionen oder 
Ideologien. Metzinger entwickelt hieraus den Begriff einer säkularen Spirituali-
tät. Im Kapitel über David Hume wurde bereits auf die Thesen von Metzinger 
Bezug genommen und David Hume als Prototyp eines „spirituellen Philoso-
phen“ vorgestellt. Immanuel Kant und David Hume könnten auf diesem Weg 
Vorbilder für das von Metzinger vorgeschlagene Projekt „Aufklärung 2.0“ sein. 
Die Darstellung der Philosophie der Aufklärung in dieser Arbeit sollte auch 
verdeutlichen, wie wir das geworden sind, was wir heute sind. Dass wir selbst-
ständig denken und unseren Verstand gebrauchen, um die Wahrheit und uns 
selbst zu erkennen, ist das zentrale Verdienst der Aufklärer. Religionssysteme 
sind gekennzeichnet durch Dogmen, Ideologien und Vorschriften, sind somit in 
erster Linie darauf ausgerichtet, sich selbst als wahr darzustellen und die so als 
wahr deklarierten Dogmen für alle Gläubigen zu verallgemeinern. Metzinger 
entwickelt in seiner Schrift „Spiritualität und intellektuelle Redlichkeit“ eine 
Begriffsbestimmung von Spiritualität und von intellektueller Redlichkeit. Met-
zinger ordnet Spiritualität zwei Merkmale zu: 

 
1. „In den aktuellen lebendigen Erscheinungsformen von Spiritualität geht es 
primär um Praxis und nicht so sehr um Theorie, um eine bestimmte Form des 
inneren Handelns und nicht um Frömmigkeit oder darum, dogmatisch an etwas 
Bestimmtes zu glauben.“254 

 
2. „Spiritualität ist im Kern eine epistemische Einstellung. Spirituelle Personen 
wollen nicht glauben, sondern wissen.“255 

 
Hierbei geht es nicht um eine theoretische Erkenntnis, sondern um eine bestimm-
te Praxis: 

„Spiritualität ist eine epistemische Einstellung von Personen, bei der die 
gesuchte Form von Erkenntnis nicht theoretisch ist. Das bedeutet: Es geht nicht 
                                                             
254 Metzinger, T., „Spiritualität und intellektuelle Redlichkeit“, S. 7. 
255 Metzinger, T., „Spiritualität und intellektuelle Redlichkeit“, S. 8. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.4. Abendländische Philosophie der Aufklärung und Bewusstseinskultur im 21. Jahrhundert 135 

um Wahrheit im Sinne der richtigen Theorie, sondern um eine bestimmte Praxis, 
eben eine spirituelle Praxis.“256  

Der zentrale Begriff der philosophischen Spiritualität sei der Begriff der 
Unbestechlichkeit. Hierbei beruft sich Metzinger auf den indischen Philosophen 
Jiddu Krishnamurti (1896 – 1985): 

„Ich behaupte, dass die einzige Spiritualität die Unbestechlichkeit des 
Selbst ist“.257 Hierin sieht Metzinger den Kernbegriff eines philosophischen 
Begriffs von Spiritualität. 

Bezüglich des Begriffes der „intellektuellen Redlichkeit“ verweist Metzin-
ger auf Immanuel Kant und dessen Vorstellung von der „Lauterkeit“ des Willens 
zur Ehrlichkeit sich selbst gegenüber. Intellektuelle Redlichkeit ist eine Tugend, 
die Metzinger mit einer „bestimmten Form von ‘innerem Anstand’ 258 übersetzt. 
Metzinger betont, dass das „aufrichtige Streben nach intellektueller Integrität in 
Wirklichkeit ein wichtiger Sonderfall des Strebens nach moralischer Integrität 
sei.“259 Erlösung kann aber immer nur innerweltlich sein. Es gehe, so Metzinger, 
um den gelebten Augenblick der Achtsamkeit, den Moment des Mitgefühls, um 
das aktuelle Jetzt: Wenn es so etwas überhaupt noch gibt, dann ist der eigentlich 
sakrale Raum immer nur das bewusst erlebte Jetzt.“260 Letztlich gelangt Metzin-
ger zu der Auffassung, dass Religion von der Grundstruktur her dogmatisch und 
damit intellektuell unredlich sei und dass Religion das Gegenteil von Spirituali-
tät sei.261 Im Gegensatz zur Religion gehe es bei der Spiritualität um den unbe-
dingten Willen zur Wahrheit, genauso wie in der Wissenschaft. Daraus ergebe 
sich, dass Wissenschaft und Spiritualität derselben normativen Grundidee ent-
stammen. 

Hieraus ergibt sich die Schlussfolgerung, dass unter dem Begriff Spirituali-
tät kein theoretisches Konstrukt verstanden werden kann, sondern vielmehr die 
Bezeichnung für eine alle Lebensbereiche durchdringende innere Geisteshaltung.  

Bei der spirituellen Praxis geht es zwar um Erkenntnisgewinn, Wahrheits-
suche und Wissen. Es geht hierbei aber nicht um Wissen im Sinne von Bildung, 
sondern um die Befähigung, freier zu werden vom eigenen Daseinszweck, an 
dem wir üblicherweise unsere Absichten bemessen, was bedeutet, freier zu wer-
den vom eigenen Ich hin zum Selbst. Metzinger übersetzt „intellektuelle Red-
lichkeit“ mit „innerem Anstand“. Das Adjektiv „intellektuell“ könnte zu Miss-
                                                             
256 Metzinger, T., ebd., S. 9. 
257 Krishnamurti, J., anlässlich einer Rede am 3. August 1929, Deutsche Übersetzung von 

Thomas Metzinger, in Metzinger, T., „Spiritualität und intellektuelle Redlichkeit“, S. 10. 
258 Metzinger, T., ebd. , S. 11. 
259 Metzinger, T., ebd., S. 12. 
260 Metzinger, T., ebd., S. 24. 
261 Metzinger, T., ebd., S. 28. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


136 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

verständnissen führen. Besser wäre es, von einer „Redlichkeit des Verstandes“ 
oder eben „innerem Anstand“ zu sprechen. Die Praxis der Spiritualität bedarf 
keiner Bildung. Auch ein Analphabet ist zur spirituellen Praxis befähigt. Das 
Wissen von „tausend Wahrheiten“ schützt keineswegs vor falschem Vernunftge-
brauch.  

Selbsterkenntnis, Wahrhaftigkeit und Wertschätzung von Gerechtigkeit sind 
nicht an einen bestimmten Bildungshorizont oder eine besondere intellektuelle 
Leistungsfähigkeit gebunden. Es ist eine innere Haltung und Lebenseinstellung 
von ganz besonderer Art, die mit philosophischen Begrifflichkeiten nur bedingt 
erklärt werden kann. Metzinger umschreibt den Begriff „intellektuelle Redlich-
keit“ mit innerem Anstand. Der Ausdruck „intellektuelle Redlichkeit“ verdeut-
licht, dass es in Bezug auf Spiritualität und Wissenschaft ebenfalls in erster Linie 
um eine bestimmte Haltung und innere Einstellung geht.  

Genau dies – die eigene Begrenztheit des Ichs – zu erkennen und zu begrei-
fen kann Ausdruck von Spiritualität sein. In der spirituellen Praxis gehe es, so 
Metzinger, um eine epistemische Einstellung. Metzinger schreibt, dass spirituelle 
Personen wissen wollen, nicht glauben. Wie ist dies zu verstehen? 

Offensichtlich geht es nicht um theoretisches Wissen, sondern um das Wis-
sen um sich selbst. Dies setzt aber voraus, die eigenen Gedanken und Gefühle 
aus einer gewissen Distanz zu sich selbst betrachten zu können. 

Dies stellt einen lebenslangen Entwicklungsprozess der Selbsterkenntnis 
dar, der nicht durch philosophisches Wissen oder religiöse Dogmen bewältigt 
werden kann.  

Welche Erfahrungen sind in einem Zustand der bloßen Betrachtung der ei-
genen Gedanken und Gefühle zu erwarten? Der Zustand entspricht der Betrach-
tung aus einer Metaebene heraus. Die Gedanken und Gefühle kommen und ge-
hen, ohne dass hieraus Handlungen resultieren müssen. 

An einem praktischen Beispiel soll dargelegt werden, wie sich ein Selbstref-
lexionsprozess bemerkbar macht. Eine Brustkrebspatientin berichtet, dass sie 
ihre Gefühls- und Verstandesebene nicht in Einklang bringen kann. Vom Ver-
stand her wären die weiteren therapeutischen Schritte klar. Sie spürte jedoch 
einen Widerspruch zwischen der äußeren Erfahrung (z.B. ärztliche Mitteilungen 
über die Diagnose und die weiteren therapeutischen Schritte) und ihren inneren 
Erfahrungen. Für die weitere Therapie (z.B. Compliance, Verträglichkeit, Ne-
benwirkungen der Chemotherapie) ist es bedeutsam, beide Erfahrungsebenen in 
Einklang zu bringen (z.B. in Form einer Akzeptanz). Die nicht wertende Be-
trachtung von Gedanken und Gefühlen (z.B. Wut über die Ungerechtigkeit der 
widerfahrenen Krebserkrankung) kann ein erster wichtiger Schritt zur inneren 
Heilung sein. Für diese Patientin war es entscheidend, ihre Situation und die 
damit verbundene Ausweglosigkeit zu akzeptieren. Durch eine nicht-wertende 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


1.4. Abendländische Philosophie der Aufklärung und Bewusstseinskultur im 21. Jahrhundert 137 

Betrachtung im Rahmen der Meditation kann im Augenblick eine Distanz zu den 
eigenen Gedanken und Gefühlen entstehen. Der auf diese Weise geschaffene 
innere Freiraum führt dann zur Erweiterung des Handlungsspielraumes (z.B. 
Akzeptanz von Unangenehmem). Diese Akzeptanz war für diese Patientin kei-
neswegs eine Resignation, sondern wurde zu einem Zeichen für selbstbestimm-
tes Handeln. Die bloße Akzeptanz wurde zu einer bestimmten Form von innerem 
Handeln. An den äußeren Gegebenheiten (z.B. Tumorstadium, bevorstehende 
Tumortherapie) hatte sich nichts geändert. Die innere Einstellung zur Erkran-
kung und dem eigenen Köper hat sich jedoch verändert.  

 
 

1.4.3. Ausblick 
 

Das Entdecken des Bewusstseins als Möglichkeit der Selbstgestaltung könnte 
zunächst zu einem Infragestellen und zu einer notwendigen „Zersplitterung“ der 
bisher als selbstverständlich wahrgenommenen Umgebung führen. Die Selbstbe-
trachtung kann auf diese Weise zu einer schmerzlich empfundenen Desintegrati-
on von bisher als selbstverständlich Angenommenem führen.  

Die Anforderungen an die Bewusstseinskultur ist es, dem Einzelnen die 
Möglichkeit zur Selbstbetrachtung einzuräumen mit dem Anreiz, einen Erkennt-
nisgewinn zu finden, der zu erneuter Selbstversöhnung führt. 

Selbsterkenntnis und Selbstversöhnung sind letztlich auch Voraussetzungen 
der psychoanalytischen Theorie. Die psychoanalytische Behandlung fördert 
durch die intendierte Regression die (psychische) Desintegration, steht aber der 
Selbstversöhnung wohlwollend entgegen, ohne diese mit einem konkreten Er-
gebnis vorzugeben. Dadurch fehlt der Psychoanalyse eine moralische Zielvorga-
be, die das Individuum festlegen würde. Auf die aus der westlichen Philosophie 
und Neurowissenschaft im 19. Jahrhundert entstandene psychoanalytische Theo-
rie soll im 2. Kapitel näher eingegangen werden. 

Mit dieser westlichen Idee der konstruktiven Selbstbetrachtung der Selbst-
versöhnung im psychoanalytischen Prozess überschneidet sich die Aufgabe, die 
der Meditation im Buddhismus zukommt: 

 
„Die Praxis des Buddhismus ist also dreifach: Sie ist ein bestimmtes Handeln, 

bewusste Meditation und ein System klar formulierter Anschauungen. […] 2. Die 
Meditation besteht vor allem in der Übung der Achtsamkeit (satipațțhāna) bei allem, 
was der Mensch denkt, redet und handelt. Die grundlegende Übung besteht in der 
angemessenen Haltung des Körpers und der Konzentration auf den Atem.“262 

                                                             
262 Brück, M. v., „Einführung in den Buddhismus“, S. 26. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


138 1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung 

Dieses Zitat des Religionswissenschaftlers Michael von Brück weist auf einen 
wichtigen Aspekt der buddhistischen Meditation hin, die die Konzentration auf 
den Körper mit einschließt.  

In Kapitel 2 sollen deshalb psychoanalytische und fernöstliche Herange-
hens- und Betrachtungsweisen in Bezug auf eine Bewusstseinskultur vorgestellt 
werden. 

In säkularisierter Form sind spirituelle Praktiken inzwischen auch Gegen-
stand klinisch-verhaltensmedizinischer Forschung geworden. 

In den 70er Jahren des 20. Jahrhunderts entwickelte der Molekularbiologe 
Jon Kabat-Zinn eine Form der Achtsamkeitsmeditation, die sich von Meditati-
onsformen des Buddhismus ableitet, in der Form des Achtsamkeitstrainings 
(„Mindfulness-based Stress Reduction“ = MBSR) aber ideologiefrei für Gläubi-
ge und Nichtgläubige angeboten wird. Mittlerweile gehören solche Kurse welt-
weit zu einem festen Angebot in der klinischen Medizin. 

Im Rahmen einer randomisierten, prospektiven Studie (Kapitel 3) soll ge-
zeigt werden, inwieweit ein Achtsamkeitstraining geeignet ist, die Lebenssituati-
on von Frauen zu beeinflussen, die durch eine Brustkrebserkrankung psychisch 
traumatisiert sind und an den Nebenwirkungen einer mehrjährigen antihormonel-
len Therapie leiden. 

Die Studie steht in einem Zusammenhang mit den theoretischen Ausfüh-
rungen. Das heißt die theoretischen Ausführungen sollen sinnausfüllend für die 
im Kapitel 3 vorgelegte Studie sein. Das Besondere und Neue an dieser Studie 
liegt darin, dass die teilnehmenden Frauen in einem autoritären System (DDR) 
aufgewachsen sind. Es bestanden weder Vorkenntnisse noch eine akademische 
Bildung. Die meisten Frauen waren ehemalige Landarbeiterinnen.  

Die Herausforderung bestand gerade hierin, zu untersuchen, ob durch ein 8-
wöchiges Achtsamkeitstraining (MBSR) ein auf Körpererfahrung (achtsames 
Atmen) beruhender Erkenntnisprozess eingeleitet werden kann. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


 

2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen 
Theorie und des Buddhismus 

 
 
 
 
 
 

Einführung in das 2. Kapitel 
 

Die Schwierigkeit besteht darin, aufzuzeigen, wie ein spiritueller Prozess be-
wusstseinserweiternd wirken kann, da das Phänomen Bewusstsein mit objekti-
ven Methoden nur bedingt erfasst werden kann. 

In dieser Arbeit sollen zwei Denktraditionen, die der abendländisch-
westlichen Kultur und die der fernöstlich-indischen Kultur in Überlegungen über 
eine zeitgemäße Bewusstseinskultur einfließen. 

Intendierte Bewusstseinsprozesse als persönlicher Heilauftrag können aus 
kulturell und traditionsgeschichtlich völlig unterschiedlichen Blickwinkeln auf-
gefasst und betrachtet werden. Das 2. Kapitel soll dies exemplarisch anhand der 
psychoanalytischen Theorie und der indischen Philosophie vertieft ausführen. 

Die Ursprünge der Psychoanalyse stellen in der Geistesgeschichte der 
Menschheit erstmals den Versuch einer systematischen Erforschung psychischer 
Vorgänge dar, die dem neuzeitlichen Wissenschaftsbegriff verpflichtet ist. Es 
handelt sich daher um eine Wissenschaft im modernen Sinne, da sie um Über-
prüfbarkeit der Ergebnisse anhand einer festgesetzten Versuchsanordnung be-
müht ist. Dies ist Voraussetzung für verallgemeinernde Schlussfolgerungen. Der 
Wahrheitsgehalt 

beruht auf empirischer Nachprüfung, die bei Befolgung der festgelegten 
Versuchsanordnung zu gleichen Ergebnissen führt. Dieses Bemühen um größt-
mögliche Objektivität versuchte Freud in den therapeutischen Erkenntnisprozess 
einzubringen. Im Vordergrund des Bewusstseinsprozesses stand daher nicht in 
erster Linie die Suche nach persönlicher Heilung (im Sinne von Versöhnung mit 
gegebenen Lebensumständen) als vielmehr die Suche nach objektiven Wahrhei-
ten. 

Der kulturelle Hintergrund Freuds war die humanistische Bildung und die 
abendländische Kultur, wie sie sich im 19. Jahrhundert in Europa darbot. 

Die indische Philosophie entstammt dagegen einer Gesellschaft, die zum 
Zeitpunkt ihrer Entstehung anders beschaffen war als zum Beispiel die Gesell-
schaft der griechischen Antike. In Bezug auf einen spirituellen Bewusstseinspro-

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


140 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

zess ergeben sich aus diesen unterschiedlichen kulturellen Wurzeln zwei Facet-
ten. Einerseits in der griechischen Philosophie die grundsätzliche Neugier und 
der Erforschungsdrang als Kennzeichen westlicher Zivilisation. Diese Neugier 
kennzeichnet den psychoanalytischen Prozess. 

In der indischen Philosophie zeichnete sich neben dem meditativen Prozess 
der Selbstreflexion die Vorstellung ab, in einem geregelten Verfahren (z.B. Yo-
ga) durch die Modifikation körperlicher Funktionszustände zu Erkenntnisgewin-
nen gelangen zu können. Dies bedeutet, dass nach den Vorstellungen der indi-
schen Philosophie nicht nur durch einen geistigen Prozess (Meditation), sondern 
ebenso durch eine bestimmte Wahrnehmung und Disposition des Körpers voller 
Erkenntnisgewinn bis hin zur Erleuchtung möglich ist. 

Aus diesem Grund kann die Auseinandersetzung mit der kulturellen Tradi-
tion der indischen Philosophie für den Westen eine Bereicherung darstellen. 

Konkret geht es geht um die Frage, wie eine menschliche „Grenzsituation“ 
mit von vorneherein begrenzten (menschlichen) Mitteln bewältigt werden kann. 
Unter „Grenzsituation“ soll eine existenzielle Krise infolge einer dauerhaft un-
abänderlichen Lebenssituation verstanden werden. Solche Grenzsituationen 
können zum Beispiel Erfahrungen im Zusammenhang mit chronischen und 
schwerwiegenden Erkrankungen sein oder Leiderfahrungen, wie sie zum Bei-
spiel Menschen während ihrer Gefangenschaft in einem Konzentrationslager 
erlebt haben. 

Lebenskrisen, die vorübergehender Art sind und von den Betroffenen 
grundsätzlich für bewältigbar erachtet werden (z.B. eine zeitlich begrenzte Be-
einträchtigung nach einem schweren Unfalltrauma oder zeitlich begrenzte Le-
benskrisen im Zusammenhang mit Partnerschaft und Familie), sollen hier nicht 
eingeschlossen werden. 

Diesem Fokus ist die Auswahl der im Folgenden zitierten und unterschied-
lichen kulturellen Kontexten zuzuordnenden Philosophen (einerseits: A. Scho-
penhauer, W. Dilthey, K. Jaspers; andererseits: philosophische Schriften des 
Hinduismus: Upanishaden; Lehrtexte aus dem Buddhismus: Pâli-Kanon, Nagar-
juna, Dôgen), Begründer der Psychotherapie (S. Freud und P. Janet) sowie 
Künstler (J. Beuys und A. Gormley) geschuldet. 

Die Philosophen illustrieren, was Bewusstsein an sich ist, wie weit es reicht 
und wozu der betrachtende Mensch im Besitz seines Bewusstseins imstande ist. 
Hieraus wird später der Weg abgeleitet (z.B. philosophische Ansätze von Scho-
penhauer, Dilthey und Jaspers), wie eine ansonsten aussichtslose Situation er-
träglich werden kann und der Mensch es sich selbst ermöglicht, für sich einen 
versöhnenden Sinn in seinem Leben zu finden. 

Dies zu lernen wäre eine Herausforderung für Patienten in aussichtslosen 
(im Sinne von nicht mehr rückgängig zu machenden) Situationen. Genau hierin 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.1. Arthur Schopenhauer und die Welt als Wille und Vorstellung (1818) 141 

liegt ein Heilauftrag, um den die Medizinwissenschaft zu ergänzen wäre und der 
diese erst vervollkommnet.  

Schopenhauer erkannte die Gebundenheit („blinder Wille“) der menschli-
chen Handlungen. Freud versuchte mit empirischer Forschung diese Verstri-
ckungen (des menschlichen Willens) aufzudecken und mit objektiven Kriterien 
der menschlichen Erkenntnis zugänglich zu machen. Sein Bestreben war es, 
durch größtmögliche Objektivität dem Menschen zur Emanzipation (eines angst-
erfüllten Ichs) zu verhelfen. 

Die fernöstliche Philosophie hat völlig unabhängig von westlichen Erkennt-
nisvorstellungen eigene Wege beschritten. 

Im 2. Kapitel werden somit die Möglichkeiten menschlichen Herangehens 
aus verschiedenen Blickwinkeln (westlich bzw. östlich, objektive bzw. subjekti-
ve Betrachtungsweisen, intellektuelle bzw. erfahrungsbezogene Selbstreflexion) 
nebeneinandergestellt. Sie stellen jeweilige Modelle zur Sinnfindung dar. Damit 
ist keine Rangordnung aufzustellen, sondern es handelt sich lediglich um Grenz-
bestimmungen und Beispiele menschlicher Möglichkeiten. Die Auswahl ist ein 
Diskurs und die vorgestellten Philosophen und Künstler dienen zur Illustrierung 
dieser Grenzbestimmung, nämlich der Möglichkeiten des Bewusstseins zur Sinn-
findung des eigenen Lebens. 

Diese Arbeit fokussiert auf der Sinnfindung im Rahmen von Erkrankungen, 
die zu unabänderlichen und dauerhaften körperlichen Einschränkungen führen. 
Dieser Fokus ist demgemäß der Gegenstand der empirischen Untersuchung, die 
im 3. Kapitel dieser Arbeit vorgestellt werden soll. 

 
 
2.1. Arthur Schopenhauer und die Welt als Wille und Vorstellung (1818) 

 
In seinem Hauptwerk „Die Welt als Wille und Vorstellung“ teilt Schopenhauer 
seiner Leserschaft mit, dass es ihm zur Gewissheit geworden sei, dass die Welt 
durch und durch Wille und Vorstellung sei: „… es mir gelungen ist, die deutliche 
Gewissheit mitzuteilen, dass diese Welt, in der wir leben und sind, ihrem ganzen 
Wesen nach, durch und durch Wille und zugleich auch Vorstellung ist; […].263“  

Aus dem Zitat ergeben sich zwei wesentliche Aspekte menschlicher Exis-
tenz. Schopenhauer sieht die Welt und damit auch das menschliche Leben ge-
trieben von einem Willen. Andererseits ist die von jedem einzelnen Menschen 
erfahrene und erlebte Welt „nur“ vorgestellt. 

                                                             
263 Schopenhauer, A., „Die Welt als Wille und Vorstellung I“, §29, S. 226f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


142 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

Für die vorliegende Arbeit ist dieses Zitat von Schopenhauer insofern be-
deutsam, da insbesondere ein unreflektiertes Leben somit bedeuten würde, von 
einem blinden Willen beherrscht zu sein. Ein knappes Jahrhundert nach Scho-
penhauer entwickelte Freud sein Triebmodell und versuchte anhand empirischer 
Untersuchungen aufzuzeigen, wie unfrei letztlich das menschliche Ich sein kann. 
In einem intendierten Bewusstseinsprozess geht es auch um das Bestreben, zu 
einem selbstbestimmten Leben zurückzufinden und vielleicht auch ein bisher in 
Blindheit und Abhängigkeiten geführtes Leben aufzudecken.  

Sehr befremdlich mag die Behauptung Schopenhauers sein, die Welt sei 
letztlich nur eine Vorgestellte. Was er damit konkret meint, verdeutlicht ein 
weiteres Zitat aus seinem Werk „Die Welt als Wille und Vorstellung“: 

 
„Zwar widerstrebt das Bewusstsein eines Jeden, welches sich schon gegen das 

Erklären der andern Objekte für bloße Vorstellungen auflehnte noch mehr, wenn der 
eigene Leib bloß eine Vorstellung sein soll; welches daher kommt, dass jedem das 
Ding an sich, sofern es als sein eigener Leib erscheint, unmittelbar, sofern es in den 
anderen Gegenständen der Anschauung sich objektiviert, ihm nur mittelbar bekannt 
ist.“264 
 

Für einen westlichen Menschen dürfte es eine abwegige Annahme sein, der ei-
gene Leib sei bloß vorgestellt. Tatsächlich sind solche Annahmen eher typisch 
für fernöstliches Denken. So gibt es im Zen-Buddhismus keine wirkliche Grenze 
zwischen dem eigenen Bewusstsein und dem Bewusstsein der anderen Geschöp-
fe.  

Bemerkenswert an dem Zitat von Schopenhauer ist die Nähe zu Denkvor-
stellungen eines völlig anderen kulturellen Hintergrundes. Sein Denken ist aber 
dem abendländischen Denken erwachsen. Er nimmt dabei den philosophischen 
Faden von David Hume und Immanuel Kant auf und kommt zu eigenen Schluss-
folgerungen. 

Bezüglich eines intendierten Bewusstseinsprozesses kann daraus abgeleitet 
werden, dass das menschliche Bewusstsein in der Lage ist, den Leib, dem es 
innewohnt, von außen zu betrachten, sozusagen als Objekt, und es überhaupt erst 
in die Lage versetzt wird, Ideen zu erkennen, die unabhängig vom Wollen (bei 
Schopenhauer: Der Wille als das dem Bewusstsein vorgelagerte „Ding an sich“) 
sind. 

Auf die philosophischen Überlegungen Arthur Schopenhauers soll im Fol-
genden näher eingegangen werden. Hierfür sollen drei Gründe angeführt werden: 
 

                                                             
264 Schopenhauer, A., „Die Welt als Wille und Vorstellung I“, § 6, S. 51. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.1. Arthur Schopenhauer und die Welt als Wille und Vorstellung (1818) 143 

-­‐ Von der Annahme eines „blinden Willens“ bei Schopenhauer lässt sich 
eine gedankliche Brücke schlagen zu der im ausgehenden 19. Jahrhun-
dert von Sigmund Freud auf der Grundlage empirischer Forschung ent-
wickelten Triebtheorie. Inwieweit Freud tatsächlich von Schopenhauer 
inspiriert wurde, soll hier aber nicht untersucht werden. 

 
-­‐ Das Denken Arthur Schopenhauers steht in der Tradition der Philoso-

phie Immanuel Kants. Schopenhauer gelingt aber ein Brückenschlag zu 
buddhistischen Denktraditionen. 

 
-­‐ Ein ganz „praktischer Grund“, warum im Folgenden explizit auf Arthur 

Schopenhauer Bezug genommen werden soll, liegt darin, dass sich 
Schopenhauer mit der Frage beschäftigt hat, auf welche Weise der 
Mensch imstande ist, die Gebundenheit an den von Schopenhauer an-
genommenen „blinden Willen“ zu erkennen und lösen zu können. Das 
Entscheidende hierbei dürfte sein, dass sich der Betrachtungswinkel 
verändert. Der „blinde Wille“ (sein „Inhalt“ verändert sich nicht) wird 
durchschaut, woraus sich die eigentliche Befreiung ergibt. Dieser Vor-
gang könnte sinnbildlich auch auf den Prozess der Selbstfindung im 
Rahmen einer intendierten Selbstreflexion (Achtsamkeit, Meditation) 
übertragen werden. Auch dort geht es darum, nicht die Inhalte selbst 
ändern zu wollen, sondern den Betrachtungswinkel. 

 
 
2.1.1. Gebundenheit des menschlichen Bewusstseins 

 
Das folgende Zitat von Schopenhauer verdeutlicht das von Schopenhauer ange-
nommene „Zusammenspiel“ von Wille und Vorstellung im menschlichen Be-
wusstsein: 

 
 „[…] dass der Leib noch in einer ganz anderen, toto genere verschiedenen Art im 
Bewusstsein vorkommt, die man durch das Wort Wille bezeichnet, und dass eben 
diese doppelte Erkenntnis, die wir vom eigenen Leibe haben, uns über ihn selbst, 
über sein Wirken und Bewegen auf Motive, wie auch über sein Leiden durch äußere 
Einwirkung, mit einem Wort über das, was er, nicht als Vorstellung, sondern außer-
dem, als an sich ist, denjenigen Aufschluss gibt, welchen wir über das Wesen, Wir-
ken und Leiden aller anderen realen Objekte unmittelbar nicht haben.“265  

                                                             
265 Schopenhauer, A., „Die Welt als Wille und Vorstellung I“, § 19, S. 155. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


144 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

Schopenhauer schreibt in diesem Zitat von der doppelten Erkenntnis des eigenen 
Leibes, einerseits als Vorstellung, andererseits in einer hiervon „verschiedenen 
Art“ als Wille. Der Mensch wird hier dargestellt als ein Wesen, das imstande ist, 
sein eigenes „Gefangensein“ in einem ihm innewohnenden Willen zu erkennen. 
Aufschluss (zum Beispiel im Sinne von Erleuchtung) über dieses „Gefangen-
sein“ in Willensmächten setzt eine veränderte innere Haltung des Menschen sich 
selbst gegenüber voraus. Schopenhauer betont, dass wir diesen Aufschluss über 
das Wesen, Wirken und Leiden aller anderen realen Objekte nicht haben können.  

Daraus ließe sich für die vorliegende Arbeit ableiten, dass nur, wenn die ei-
nem Menschen innewohnenden Abhängigkeiten und Blindheiten von diesem 
selbst durchschaut werden, wahrhafte Erlösung möglich ist. Dies wäre dann der 
eigentliche Heilauftrag, der sich an jeden einzelnen Menschen richtet.  

Schopenhauer hielt es für möglich, dass der Mensch grundsätzlich imstande 
sei, den Abstand zu den im menschlichen Bewusstsein vorhandenen „Dienstbar-
keiten“ zu vergrößern: 

 
„Jedoch werden wir […] sehen, wie in einzelnen Menschen die Erkenntnis sich 

dieser Dienstbarkeit entziehen, ihr Joch abwerfen und frei von allen Zwecken des 
Wollens rein für sich bestehen kann, als bloßer klarer Spiegel der Welt, woraus die 
Kunst hervorgeht; endlich […] wie durch diese Art der Erkenntnis, wenn sie auf den 
Willen zurückwirkt, die Selbstauflösung desselben eintreten kann.“266  

 
Schopenhauer sah im menschlichen Bewusstsein die Möglichkeit gegeben, über 
die dem Bewusstsein zugrunde liegenden materiellen Kräfte hinauszuwachsen: 
„Denn wirklich ist die Materie, für unsere Erkenntnis, bloß das Vehikel der 
Qualitäten und Naturkräfte, welche als ihre Accidenzien auftreten: und eben 
weil ich diese auf den Willen zurückgeführt habe, nenne ich die Materie die 
bloße Sichtbarkeit des Willens.“267 
In Bezug auf die vorliegende Arbeit stellt sich nun die Frage, ob intendierte und 
bewusste Selbstreflexionsprozesse geeignet sind, persönliche Heilung oder Ver-
söhnung mit der eigenen Lebensgeschichte herbeizuführen.  

 
 

Exkurs: Rückgriff auf Immanuel Kant 
 

An dieser Stelle soll ein Rückgriff auf Immanuel Kant erfolgen, um zu zeigen, in 
welches Dilemma der Mensch gerät, wenn er sich diesen Fragen stellt. Kant 

                                                             
266 Schopenhauer, A., „Die Welt als Wille und Vorstellung I“, § 27, S. 215. 
267 Schopenhauer, A., „Die Welt als Wille und Vorstellung II“, 24. Kapitel, S. 371. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.1. Arthur Schopenhauer und die Welt als Wille und Vorstellung (1818) 145 

beschreibt 1794 in seinem Beitrag in der Berlinischen Monatsschrift über das 
„Ende aller Dinge“ das Problem der Vernunft mit dem Übergang von der Zeit in 
die Ewigkeit als auf „wunderbare Weise“ mit der „allgemeinen Menschenver-
nunft“ verwoben. Das „Verwobensein“ mit der menschlichen Vernunft ist Aus-
druck der Beschaffenheit des menschlichen Bewusstseins mit den evolutionsbe-
dingt gegebenen a priori Vorstellungen von Raum und Zeit. Es ist der menschli-
chen Vernunft gegeben, so zu sein.  

Die Vernunft kann gar nicht anders, als sich immer wieder diesen Fragen zu 
stellen und gerät dabei an einen „Abgrund“:  

 
„Es ist ein, vornehmlich in der frommen Sprache, üblicher Ausdruck, einen ster-

benden Menschen sprechen zu lassen, er gehe aus der Zeit in die Ewigkeit. Dieser 
Ausdruck würde in der Tat nichts sagen, wenn hier unter der Ewigkeit eine ins Un-
endliche fortgehende Zeit verstanden werden sollte; denn da käme ja der Mensch nie 
aus der Zeit heraus, sondern ginge nur immer aus einer in die andre fort. Also muss 
damit ein Ende aller Zeit bei ununterbrochener Fortdauer des Menschen, diese Dau-
er aber (sein Dasein als Größe betrachtet) doch auch als eine mit der Zeit ganz un-
vergleichbare Größe (duratio noumenon) gemeint sein, von der wir uns freilich kei-
nen (als bloß negativen) Begriff machen können. Dieser Gedanke hat etwas Grau-
sendes in sich: weil er gleichsam an den Rand eines Abgrunds führt, aus welchem 
für den, der darin versinkt, keine Wiederkehr möglich ist; […] und doch auch etwas 
Anziehendes: denn man kann nicht aufhören, sein zurückgeschrecktes Auge immer 
wieder darauf zu wenden.“268 
 

Immanuel Kant verweist darauf, wie unser Nachdenken über Zeit und die Ewig-
keit gleichzeitig etwas Anziehendes als auch etwas Grausendes hat. Ein Mensch 
mit einer unheilbaren Erkrankung sieht sich oftmals zwangsläufig (zum Beispiel 
ausgelöst durch körperliche Beschwerden oder im Rahmen von notwendigen 
Kontrolluntersuchungen) mit diesen Fragen konfrontiert und es mag verständlich 
sein, dass Menschen dazu neigen, diesen Fragen aus dem Weg zu gehen. 

 
 

Schlussfolgerungen 
 

Selbstreflexionsprozesse scheinen mehr oder weniger Kennzeichen des mensch-
lichen Bewusstseins zu sein. Die Frage bleibt, ob ein intendierter Selbstreflexi-
onsprozess dem Menschen in seinen Lebensvollzügen und insbesondere in der 
Auseinandersetzung mit einer unheilbaren Erkrankung helfen kann. Kant wies 
                                                             
268 Kant, I., „Was ist Aufklärung, ausgewählte kleine Schriften“; S. 62, aus: „Das Ende aller 

Dinge“ [Berlinische Monatsschrift, Juni 1794, S. 495ff]. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


146 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

darauf hin, dass ein Nachdenken über Zeit und Ewigkeit auch Aspekte eines 
Abgrundes haben kann, zumal endgültige Formeln und Antworten ausbleiben.  

Es ist daher naheliegend, dass Menschen zu der Meinung gelangen können, 
dass zu viel Nachdenken über ihre Situation eher schädlich sei und dem Wohler-
gehen keinesfalls nützen würde. Das würde dann bedeuten, sich durch möglichst 
viel Ablenkung und Zerstreuung von den „gedanklichen Abgründen“ fernzuhal-
ten. 

Von daher soll im Folgenden gezeigt werden, in welchen Ausgestaltungs-
formen sich Schopenhauer einen „Befreiungsschlag“ im Sinne einer dauerhaften 
Erlösung für das menschliche Bewusstsein vorstellte. 

 
 

2.1.2. Neue innere und äußere Vorstellungsräume durch Erkenntnis der Idee 
 

Plakativ könnte behauptet werden, es gehe Schopenhauer letztlich darum, dass 
der Mensch die immaterielle Idee erkennt. 

Für den künstlerischen Prozess könnte dies zum Beispiel bedeuten, eine 
hinter dem Material verborgene Idee zu erkennen. 

Dies könnte aber auch auf andere kreative Prozesse übertragen werden. Ei-
ne intendierte Selbstreflexion, wie sie zum Beispiel in einem Achtsamkeits- oder 
Meditationstraining erfolgt, könnte jene innere Haltung herbeiführen, die erst zu 
Veränderungen des Betrachtungswinkels führt. 

Die Idee selbst sei, so Schopenhauer, immateriell. Sie sei damit von völlig 
anderer Qualität. Somit besteht ein Unterschied zwischen Erkenntnis der Idee 
und sonstiger Erkenntnis insofern als die ideenlose Erkenntnis nur Vollzug eines 
wollenden Ichs darstellt.  

Von diesem ständigen Vollzug der dem menschlichen Bewusstsein inne-
wohnenden Willenskräfte könne sich der Mensch aber durch Erkenntnis der Idee 
losreißen: 

 
„Der, wie gesagt, aber nur als Ausnahme zu betrachtende Übergang von der ge-

meinen Erkenntnis einzelner Dinge zur Erkenntnis der Idee geschieht plötzlich, in-
dem die Erkenntnis sich vom Dienste des Willens losreißt, eben dadurch das Subjekt 
aufhört ein bloß individuelles zu sein und jetzt reines, willenloses Subjekt der Er-
kenntnis ist, welches nicht mehr, dem Satze vom Grunde gemäß, den Relationen 
nachgeht; sondern in fester Kontemplation des dargebotenen Objekts, außer seinem 
Zusammenhange mit irgend andern, ruht und darin aufgeht.“269 
 

                                                             
269 Schopenhauer, A., „Die Welt als Wille und Vorstellung I“, § 34, S. 243f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.1. Arthur Schopenhauer und die Welt als Wille und Vorstellung (1818) 147 

Wie lässt sich nun dieser Ideenbegriff verstehen? Die Idee ist zunächst immer 
das Naheliegende. Wenn wir Hunger haben, ist die Idee, auf Nahrungssuche zu 
gehen und alle anderen Bedürfnisse hintenan zu stellen. In diesem Falle ist die 
Idee identisch mit dem Wollen der biologischen Existenz, dem Selbsterhalt. Das 
Entscheidende scheint bei Schopenhauer zu sein, dass der Mensch die Idee jen-
seits des Materiellen erkennt. Die Wege, die dies ermöglichen, führen über die 
Abstandnahme zum wollenden Ich. Menschen, die nur ihre eigenen Bedürfnisse 
im Blick haben, wären demnach Gefangene eines blinden Willens.  

Arthur Schopenhauer sieht die menschliche Existenz an einen „blinden Wil-
len“ („sinnfreien Daseinsdrang“) gebunden. Die Erlösung erfolgt, indem der 
dem menschlichen Bewusstsein vorgelagerte Wille sich selbst durchschaut: 

In „Meyers Großes Taschenlexikon“ (2006) wird in Bezug auf Schopen-
hauer zwischen zeitweiser und dauernder Erlösung unterschieden: 

 
„[…], sich als Wille zu verneinen. Dies geschehe zeitweise in der Kunst sowie 

im Handeln aus Mitleid, das das Fundament der Moral darstelle. Eine dauernde Er-
lösung vom Daseinsdrang sei allein durch Askese möglich.“270 
 

Auf die erwähnten drei Möglichkeiten zur „Erlösung vom Daseinsdrang“ soll im 
Folgenden näher eingegangen werden. Es ist hierbei festzustellen, dass Scho-
penhauer nur wenige Menschen befähigt sah, den in ihnen sich manifestierenden 
Willen dauerhaft zu durchschauen und zu verneinen.  

Diese sehr exklusive Einstellung Schopenhauers schließt bezüglich der Er-
lösung (sei nur dem Genius vorbehalten) durch Askese oder Kunst nahezu alle 
Menschen von tiefreichender Erkenntnis aus. 

Die nähergehende Auseinandersetzung mit Schopenhauer erscheint aber 
dennoch lohnend, weil sich aus seinen Vorschlägen allgemeine Prinzipien des 
Menschseins ableiten lassen, die wiederum der eigentliche Ansatzpunkt für wei-
tergehende Überlegungen sind. Wie dies zu verstehen ist, lässt sich am Beispiel 
des Künstlers Joseph Beuys zeigen, der sich nicht damit abfinden wollte, dass 
Kunst eine überdurchschnittliche Begabung voraussetzt und behauptete, dass 
Kreativität bei jedem Menschen vorhanden sei.  

Beuys sah in jedem Menschen einen Künstler. Schopenhauer setzte in der 
Kunst geniale Begabung voraus. Die Begabung bezieht sich hierbei auf die Aus-
drucksfähigkeit des Individuums und den Grad ihrer Verfeinerung. 

Eine Fabrik- oder Landarbeiterin verfügt zum Beispiel nicht über die 
sprachliche Ausdrucksfähigkeit einer Akademikerin. Die Frage ist, ob tiefere 
                                                             
270 Meyers Großes Taschenlexikon, Band 19, Bibliographisches Institut Mannheim, 2006, S. 

6775. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


148 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

Erkenntnis eine besondere intellektuelle oder künstlerische Begabung voraus-
setzt. 

Deshalb sollen aus den Begriffen Schopenhauers folgende „allgemeine 
Prinzipien“ herausgearbeitet und anhand von Beispielen erläutert werden: 

 
Askese (abgeleitet aus dem griechischen: „Üben“) 
è intendierte bewusste Selbstreflexion (individuelles Prinzip) 

 
Handeln aus Mitleid 
è Empfinden von Schmerz in Anbetracht des Leidens anderer (kollektives Prin-
zip) 
 
Kunst    
è Reflektierte Kreativität (menschliches Urprinzip) 

 
Alle diese drei Wege stellen Bewusstseinsvorgänge dar, die es dem Menschen 
ermöglichen können, Abstand zu sich selbst zu gewinnen. Sicherlich muss hier 
kritisch bemerkt werden, dass Zerstreuung, Verdrängen und Vergessen dazu 
beitragen können, mit unerträglichen Lebensgegebenheiten umzugehen (im Sin-
ne einer vorübergehenden psychischen Entlastung). Die Chance, zu einem ver-
änderten Betrachtungswinkel zu gelangen, dürfte aber eine veränderte innere 
Haltung erfordern. Das Tor zur Sinnfindung setzt jedoch voraus, sich des subjek-
tiven Ausübungsspielraumes bewusst zu werden. 

 
 

2.1.3. Askese (griech. Áskēsis, „Übung“) 
 

Schopenhauer sieht in der Zurücknahme von den materiellen Dingen einen Weg, 
den Betrachtungswinkel und damit die innere Einstellung zu dem an Kausalitä-
ten gebundenen Daseinszweck zu verändern. Es geht um eine (interesselose) 
Betrachtung der Dinge. Interesselos bedeutet eine Betrachtungsweise von Ge-
danken und Gefühlen, die sich nicht an Kausalketten orientiert. Diese Herange-
hensweise ist der wissenschaftlichen Erkenntnisgewinnung entgegengesetzt, da 
diese explizit nach Kausalitäten sucht. 

Schopenhauer spricht diese Fähigkeit nur wenigen Menschen zu:  
 

„Der gewöhnliche Mensch, diese Fabrikware der Natur, wie sie solche täglich zu 
Tausenden hervorbringt, ist, wie gesagt, einer in jedem Sinn völlig uninteressierten 
Betrachtung, welches die eigentliche Beschaulichkeit ist, wenigstens durchaus nicht 
anhaltend fähig; er kann seine Aufmerksamkeit auf die Dinge nur insofern richten, 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.1. Arthur Schopenhauer und die Welt als Wille und Vorstellung (1818) 149 

als sie irgendeine, wenn auch nur sehr mittelbare Beziehung auf seinen Willen ha-
ben.“271 
 

Dieses Zitat erscheint im Kontext der vorliegenden Arbeit von besonderem Inte-
resse, da die an der Achtsamkeitsstudie teilnehmenden Frauen größtenteils Land- 
und Fabrikarbeiterinnen waren. Schopenhauer behauptet, dass die uninteressierte 
Betrachtung nur wenigen Menschen vorbehalten sei. Ohne diese elitäre Sicht-
weise bewerten zu wollen, wird zumindest deutlich, dass für Schopenhauer die 
in der Meditation anhaltende bloße Betrachtung der eigenen Gedanken und Ge-
fühle eine besondere Fähigkeit darstellt. Das Wort „Askese“ leitet sich vom 
griechischen Wort áskēsis ab und bedeutet „Übung“.272 In der Studie wird sich 
zeigen, dass für den Ungeübten gerade die Betrachtung der eigenen Gedanken 
und Gefühle fremd und ungewohnt erscheint und einer gewissen Übung bedarf. 

Für Schopenhauer ist dieses Vorgehen der Weg zur wahrhaften Objektivi-
tät. Auch hier behauptet Schopenhauer, dass diese Form der Objektivität nur 
dem Genius vorbehalten sei. Dies wird im folgenden Zitat deutlich: 

 
„… so ist Genialität nichts anderes, als die vollkommenste Objektivität, d.h. ob-

jektive Richtung des Geistes, entgegengesetzt der subjektiven, auf die eigene Per-
son, d.i. den Willen, gehenden. Demnach ist Genialität die Fähigkeit, sich rein an-
schauend zu verhalten, sich in die Anschauung zu verlieren und die Erkenntnis, wel-
che ursprünglich zu Dienste des Willens da ist, diesem Dienste zu entziehen, d.h. 
sein Interesse, sein Wollen, seine Zwecke, ganz aus den Augen zu lassen, sonach 
seiner Persönlichkeit sich auf eine Zeit völlig zu entäußern, um als rein erkennendes 
Subjekt, klares Weltauge übrig zu bleiben: […].“273 
 

Die meditative Schau ermögliche demgemäß erst den Zugang zur vollkommens-
ten Objektivität. Dies wäre eine Sichtweise, die sich auch dem Zen-Buddhismus 
zusprechen ließe. 

Schopenhauer hatte darauf verwiesen, dass diese Form tieferer Erkenntnis 
exklusiv und nur wenigen Menschen vorbehalten sei. Gerade deshalb soll im 
folgenden Vorgriff (weitere Erläuterungen zu Meditation und Buddhismus im 
Kapitel 2.4.) auf eine Entwicklung hingewiesen werden, die sich ab dem 19. 
Jahrhundert bei der Verbreitung der buddhistischen Vipassanā-Meditation in 
Südostasien ergeben hatte. 

 
 

                                                             
271 Schopenhauer, A., „Die Welt als Wille und Vorstellung I“, § 36, S. 255. 
272 Vgl. http://www.duden.de/rechtschreibung/Askese; aufgerufen am 23.06.2015. 
273 Schopenhauer, A., ebd., S. 253. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


150 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

Vorgriff: Buddhistische Vipassanā-Meditation 
 

Nietzsche und Schopenhauer brachten dem Buddhismus große Wertschätzung 
entgegen. Es ist deshalb nicht verwunderlich, dass deshalb westliche Philoso-
phen den buddhistischen Meditationsformen zugewandt waren und diese sozusa-
gen „assimilierten“. 

Dadurch, dass abendländische Philosophen die fernöstliche Meditationspra-
xis für sich entdecken, scheinen buddhistische Meditationstraditionen gerade für 
westliche religionsferne Intellektuelle ein verlockendes Angebot zu sein, ver-
bunden mit der Aura des Besonderen. Es ist daher wichtig, diesen Vorstellungen 
entgegenzuwirken und einen Einblick zu geben, wie die vipassanā-Meditation in 
Indien in den letzten Jahrzehnten Eingang in das tägliche Leben breiter Bevölke-
rungsschichten274 fand.  

Die hinduistischen und buddhistischen Denktraditionen haben Bezüge zu 
den philosophischen Schriften der Upanischaden (700 v. Chr. – 200 v. Chr.). Das 
dort gelehrte Wissen wurde exklusiv und elitär innerhalb einer Familie und dort 
auch nur vom Vater an einen besonders ausgewählten Sohn weitergegeben 
(sozusagen wie eine Art „Geheimwissen“). 

Der später entstandene Buddhismus wurde von der monastischen Tradition 
der Klöster getragen. Die Meditation war über Jahrhunderte ausschließliche 
Praxis der Mönche, weshalb der Buddhismus nach Zerstörung der meisten Klös-
ter in Indien durch die Moslems nahezu erloschen ist. 

In Burma entstanden im 19. Jahrhundert Laienbewegungen, so dass die 
Meditation als eine Praxis der Mönche (die dem Alltag entsagten) hin zu einer 
Praxis für die Laien (nicht-Ordinierte) wurde. Solche Laienbewegungen hatte es 
im Verlauf der Jahrhunderte immer wieder gegeben. Aus dieser Laienbewegung 
ist letztlich auch Satya Narayan Goenka (1924 – 2013) hervorgegangen. Goenka 
hat als Lehrer der Vipassanā-Meditation in Indien dazu beigetragen, dass diese 
Meditationsform in vielen alltäglichen Bereichen Eingang fand (u.a. auch Ge-
fängnisse, Krankenhäuser, Schulen). Dieses Beispiel ist nur eine singuläre Facet-
te und soll zeigen, dass Meditation als erfahrungsbezogene (z.B. Erfahrung des 
achtsamen Atmens) Reflexionsform dem Alltagsmenschen offen steht. 

Genau das wäre im Sinne der Aufklärer David Humes oder Jean-Jacques 
Rousseau, die in ihren Werken den Alltagsmenschen als Maßstab nahmen.  

Satya Narayan Goenka (1924 – 2013) verweist in seinen Schriften darauf, 
dass die Vipassanā-Meditation in allen Bevölkerungsschichten durchgeführt 
werden könne: 
                                                             
274 Der Meditationslehrer S.N. Goenka (1924 – 2013) meditierte z.B. mit Gefangenen, Alten und 

Kranken. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.1. Arthur Schopenhauer und die Welt als Wille und Vorstellung (1818) 151 

„Men and women from all walks of life successfully practice Vipassana. They 
include the highly educated and the illiterate, the wealthy and the impoverished, 
aristocrats and slum-dwellers, devout followers of every religion and followers of 
none, the powerful and the powerless, the elderly and the young. Courses have been 
organized for people with disabilities, including the blind and leprosy patients. Other 
programs have focused on school children, drug addicts, homeless children, college 
students and business executives.”275  
 

Vor diesem Hintergrund erscheint das Vorhaben, ein Achtsamkeitstraining mit 
Teilnehmerinnen durchzuführen, die Landarbeiterinnen waren und deren Be-
trachtungsweise weniger intellektuell-reflektierend als vielmehr erfahrungsbezo-
gen ist, durchaus sinnvoll und erfolgsversprechend. 

Ein weiteres wichtiges Merkmal der Vipassanā-Meditation ist deren Inhalt-
losigkeit. Es bedarf keines besonderen religiösen oder spirituellen Hintergrundes. 
Viele Menschen, die in der DDR aufgewachsen sind, haben keine besonderen 
religiösen Bindungen. Goenka betont, dass die Voraussetzung zur Meditation 
letztlich nur die schlichte Tatsache sei, ein menschliches Wesen zu sein: „They 
may continue to call themselves Hindu, Buddhist, Muslim, or Christian. These 
labels make no difference; a human being is a human being. The difference is 
that through their practice they become truly spiritual people, full of love and 
compassion.”276 
Das Zitat von Goenka ist in zweierlei Hinsicht interessant. Meditation wird hier 
aufgefasst als ein inhaltsloses Instrumentarium, das Menschen dazu befähigen 
kann, in ihrem jeweiligen religiösen Umfeld zu wahrhafter Spiritualität zu fin-
den. 

Meditation als eine mögliche Form von intendierter Bewusstseinskultur ist 
ein Verfahren der körperlichen Selbsterfahrung und ermöglicht einen Erkennt-
nisgewinn über das eigene Leben. Sie ist insofern völlig inhaltsleer und ergeb-
nisoffen und höchst individuell, weil sie die Selbsterfahrung voraussetzt. 

Die Meditation stellt das persönliche Erleben als Weg der Sinnfindung in 
den Vordergrund. Aus der Sicht des westlichen Menschen wurde Meditation als 
religiöse Ausdrucksform missverstanden. Der Erkenntnisgewinn bei der indivi-
duellen Sinnfindung wurde in Bezug auf Spiritualität zu Unrecht mit der Adapta-
tion religiöser Inhalte verglichen. Die Betrachtung von Gefühlen und Gedanken 
ist aber bewertungsfrei. In der Erfahrung der Erleuchtung heben sich individuel-
le, kulturelle und religiöse Unterschiede auf. 

                                                             
275 Goenka, S.N., „Meditation Now, Inner Peace through Inner Wisdom“, S. 7f. 
276 Goenka, S.N., „Meditation Now, Inner Peace through Inner Wisdom“, S. 41. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


152 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

Religiöse Inhalte geben in allgemeiner und kodifizierter Form Antworten 
auf spirituelle Fragen, und zwar jeweils für sich mit einem der jeweiligen Religi-
on innewohnenden Absolutheitsanspruch, unabhängig von den Erfahrungen und 
Bedürfnissen des einzelnen. 

Im Rahmen der Meditation können religiöse Inhalte mit den eigenen Erfah-
rungen und Bedürfnissen in Einklang gebracht werden. Was dies konkret bedeu-
tet, soll in der Diskussion anhand des Beispiels der christlichen Mystikerin The-
resa von Avila erläutert werden. 

 
 

2.1.4. Handeln aus Mitleid 
 

Mitleid und Selbstmitleid sind heute eher negativ besetzt im Kontrast zu „Mitge-
fühl“ und „Selbstmitgefühl“. 

Diese negative Besetzung des Mitleidsbegriffes findet sich schon im 19. 
Jahrhundert bei Nietzsche: 

 
„Ich werfe den Mitleidigen vor, dass ihnen die Scham, die Ehrfurcht, das Zartge-

fühl vor Distanzen leicht abhandenkommt, dass Mitleid im Handumdrehen nach Pö-
bel riecht und schlechten Manieren zum Verwechseln ähnlich sieht – dass mitleidige 
Hände unter Umständen geradezu zerstörerisch in ein großes Schicksal, in eine Ver-
einsamung unter Wunden, in ein Vorrecht auf schwere Schuld hineingreifen kön-
nen.“277 
 

An dem Zitat von Nietzsche wird deutlich, dass Mitleid ohne „Zartgefühl“ beim 
Leidenden „zerstörerische“ Wirkungen haben kann. Insofern wird verständlich, 
dass Mitleid ohne wirkliches Mitgefühl (Ehrfurcht vor den Gefühlen des Leiden-
den) bewusst oder unbewusst bei manchen Patienten auf teilweise heftige Ab-
lehnung stößt.  

Aus neurobiologischer Sicht beschreibt der Begriff Mitleid den tatsächlich 
zugrunde liegenden biochemischen Vorgang. Aufgrund der Spiegelneurone und 
deren Verschaltung mit der Schmerzmatrix des Betrachters können Säugetiere 
den betrachteten Schmerz anderer Geschöpfe als eigenen Schmerz (Leid) emp-
finden. Mitleid im eigentlichen Sinne ist somit nicht bloß vorgestellt, sondern 
tatsächlich im Gehirn des Betrachters durch Aktivierung der Schmerzmatrix 
selbst wahrgenommenes Leiden. 

Das Besondere an Schopenhauers Mitleidsbegriff besteht darin, dass er ex-
plizit Menschen und Tiere einschließt. Hierin zeigt sich sein besonderer Zugang 

                                                             
277 Nietzsche, F., „Ecce homo“, S. 100. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.1. Arthur Schopenhauer und die Welt als Wille und Vorstellung (1818) 153 

zu allen Geschöpfen. Er wehrte sich ausdrücklich dagegen, Tiere als bloße Ma-
schine zu bezeichnen. Somit ist der Mitleidsbegriff bei Schopenhauer nicht nur 
auf den Menschen bezogen, sondern auf alle Lebewesen. Darin liegt das eigent-
lich Bestechende am Mitleidsbegriff von Schopenhauer. 

Schopenhauer sah im Mitleid einen Weg, dauerhaft den Egoismus zu über-
winden. Mitleid ermöglicht eine veränderte Perspektive. Die durch die Verfol-
gung egoistischer, daseinszweckgebundener Ziele gebundene Energie wird 
dadurch frei für alternative, kreative Ansätze. 

Was bedeutet dies für die vorliegende Arbeit? Welche Zusammenhänge gibt 
es zwischen Meditation und Achtsamkeit sowie Mitleid? Ein solcher Bezug lässt 
sich anhand neuester Untersuchungen an Mäusen278 belegen. Die dort gemachten 
Experimente konnten zeigen, dass Stress(im Experiment erzeugt durch die sozia-
le Interaktion mit fremden Artgenossen) die Fähigkeit zu Empathie reduzieren 
kann. 

Meditation vermag keine stressauslösenden Inhalte zu verändern, sondern 
kann zu einem anderen Betrachtungswinkel führen. Ein stressbedingt als zu klein 
oder gar nicht mehr als vorhanden empfundener subjektiver Ausübungsspiel-
raum kann sich auf diese Weise weiten. Das Vermögen zum Mitleid würde sich 
demnach aus einer veränderten inneren Haltung ergeben und nicht durch äußere 
Normen und Gebote. 

Schopenhauer hatte die Vorstellung, dass wahrhaftiges moralisches Han-
deln aus dem Menschen selbst kommen müsse und keiner äußeren Gesetzmäßig-
keit folgt. Deshalb hielt er den „Kategorischen Imperativ“ von Kant für einen 
philosophischen Irrtum. Die soll der folgende Exkurs darlegen. 

 
 

Exkurs: Schopenhauers Kritik am kategorischen Imperativ 
 

Die Mitleidsethik stellt eine Schlüsselstelle im Werk Arthur Schopenhauers dar 
und stellt eine Verbindung zwischen der abendländischen Philosophie und indi-
schen Denktraditionen dar. Der Bewusstseinsprozess führt zur Entgrenzung des 
eigenen individuellen Bewusstseins, das auf diese Weise teilhat an einer das 
eigene Ich übersteigenden Bewusstseinswirklichkeit. 

Schopenhauer grenzt sich hier deutlich von Immanuel Kant ab. In der Kon-
sequenz für das tatsächliche Handeln am Mitmenschen dürften die Unterschiede 
gering sein. 

                                                             
278 Vgl. Martin LJ et al., „Reducing social stress elicits emotional contagion of pain in mouse and 

human strangers.” Curr Biol. 2015 Feb 2; 25(3): 326-32. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


154 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

Schopenhauer sah im kategorischen Imperativ eine getarnte theologische 
Moral. Identifikation sei dagegen ein individueller, nicht-normativer Zugangs-
weg zum Mitmenschen. Voraussetzung für eine befreiende Bewusstseinsände-
rung ist bei Schopenhauer die durch Identifikation mit dem leidenden Geschöpf 
(Mensch oder Tier) lebendig gewordene Idee. Die Idee stellt dabei eine Mög-
lichkeit dar, die von jedem Menschen erst ergriffen und gefasst werden muss. 
Dies verdeutlicht das folgende Zitat: 

 
„die Idee hingegen entwickelt in Dem, welcher sie gefasst hat, Vorstellungen, die 

in Hinsicht auf den ihr gleichnamigen Begriff neu sind: sie gleicht einem lebendi-
gen, sich entwickelnden, mit Zeugungskraft begabten Organismus, welcher hervor-
bringt, was nicht in ihm eingeschachtelt lag.“279  
 

Für die vorliegende Arbeit ergibt sich folgender Bezug: Ein intendierter Be-
wusstseinsprozess kann zu einer inneren Haltung beitragen, sich der eigenen 
erweiterten Möglichkeiten bewusst zu werden. Dies stellt einen kreativen Gestal-
tungsprozess dar, der von jedem Menschen selbst gefasst werden muss.  

Die Erkenntnis der Idee ermöglicht den schöpferischen Akt. Kant hingegen 
sah die Verpflichtung zum sittlichen Handeln als ein unwiderlegbares Gebot der 
reinen Vernunft. Dies geschehe „unter dem Namen der Verbindlichkeit“ als eine 
„Nötigung zu einer Handlung“ und sei somit eine „Pflicht“. Der Mensch ist nun 
nach Kant frei, dieser inneren (Ver)pflichtung Folge zu leisten. Er kann seine 
Selbstliebe überwinden, indem er seine Glückseligkeit „ohne den Zusatz einer 
äußeren Triebfeder“ auf die Glückseligkeit anderer erweitert. Erst dadurch wer-
de der Mensch seiner Glückseligkeit würdig. Dadurch wird das Sein erfahrbar.  

Kant hatte die Vernunft zum Gegenstand seiner Untersuchung gemacht. Er 
hat den Bereich der Gefühle nicht untersucht. Deshalb trifft die Kritik Schopen-
hauers den falschen Punkt. Mitleid wird auf der Gefühlsebene durch Identifikati-
on mit dem Leidenden hervorgerufen. Die durch das Mitleid hervorgerufenen 
Taten werden aber durch die Vernunft umgesetzt. Genau solche Handlungen 
beschreibt Kant im kategorischen Imperativ: 

 
„Handle so, dass die Maxime deines Willens jederzeit zugleich als Prinzip einer 

allgemeinen Gesetzgebung gelten könne.“280 
 

                                                             
279 Schopenhauer, A., „Die Welt als Wille und Vorstellung I“, § 48, S. 313. 
280 Kant, I., „Die drei Kritiken, Band II“, Kritik der praktischen Vernunft, § 7, Grundgesetz der 

reinen Praktischen Vernunft, S. 48. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.1. Arthur Schopenhauer und die Welt als Wille und Vorstellung (1818) 155 

Das, was Kant beschreibt, ist in Taten vollzogenes Mitleid, nämlich die abstrakte 
Beschreibung solcher Taten. Die Gemeinsamkeiten solcher Taten werden von 
Kant als abstraktes Gesetz der reinen Vernunft in Form des kategorischen Impe-
rativs formuliert. 

Kant hat aus der Gerechtigkeit denjenigen Teil isoliert, der auf den Ge-
brauch der Vernunft zurückgeführt werden kann. Er hat damit eine Verhältnisbe-
stimmung getroffen für die Position des Individuums zu anderen aus der Sicht 
des Individuums und nicht aus der Sicht der Allgemeinheit auf das Individuum. 
Kant hat damit lediglich eine Verfahrensregel vorgegeben, ohne ein Ergebnis 
vorzugeben. Seine Formel ist „inhaltsleer“ und soll nur aufzeigen, was dem Ver-
nunftgebrauch möglich ist. Das dem Egoismus entgegengesetzte altruistische 
Prinzip als Bestandteil des sozialen Apriori findet demzufolge auch seinen Nie-
derschlag im Bereich der reinen Vernunft. Es handelt sich um ein Apriori in 
Form einer angeborenen sozialen Intelligenz, das laut Kant ein Handeln ohne 
„äußere Triebfedern“ ist, ein Handeln aus einer inneren (gesetzmäßigen, dem 
Menschen angeborenen) Notwendigkeit. 

Der kategorische Imperativ als allgemeingültige Formel ist in sich schlüssig 
(tautologisch), bleibt aber als reine Vernunftleistung ohne gefühlte Identifikation 
mit dem Mitmenschen „ideenlos“. Die leere Hülse des kategorischen Imperativs 
bedarf der liebenden Hinwendung zum leidenden Geschöpf. Ohne die intuitive 
Liebe ist der kategorische Imperativ nur abstrakte Norm und Gebot. In der lie-
benden, interesselosen (nicht an Bedingungen geknüpften) Hinwendung kann 
sich eine tiefere Erkenntnis des Seins ereignen. 

Schopenhauer hält die im „kategorischen Imperativ“ formulierte Ethik da-
her für ungeeignet. Er bedauert, dass das durch die Aufklärung Errungene durch 
den „kategorischen Imperativ“ relativiert worden sei und fordert in seiner 1840 
verfassten „Preisschrift über die Grundlage der Moral“, dass ein anderer Weg 
eingeschlagen werden müsse: „Sie ist die Ethik der letzten sechzig Jahre, welche 
weggeräumt werden muss, ehe wir einen anderen Weg einschlagen.“281  

Kant hätte, so Schopenhauer, die Fundamente der spekulativen Theologie 
zerstört, dann aber umgekehrt versucht, die Theologie auf die Ethik zu stützen, 
um ihr so eine wenigstens „ideelle Existenz zu verschaffen“.282 Eine tiefere Er-
kenntnis ist nur durch die liebende Hinwendung und Identifikation mit dem Leid 
der anderen Geschöpfe möglich. Das Missverständnis dürfte darin bestehen, dass 
Kant im Gegensatz zu Schopenhauer nur die Vorgänge auf der Vernunftebene 
untersucht hat. Die Ebene der Gefühle war nicht Gegenstand der Untersuchung 

                                                             
281 Schopenhauer, A., „Preisschrift über die Grundlage der Moral“, S. 471. 
282 Schopenhauer, A., ebd., S. 468. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


156 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

Kants. Der kategorische Imperativ muss daher nicht zwangsläufig im Wider-
spruch stehen zu einem intuitiven Gefühl als Motivation zum Handeln.  

Rousseau hat die Bedeutung der Gefühle erkannt, so dass er moralisches 
Handeln als ein komplexes Zusammenspiel verschiedener Aspekte wie Vernunft, 
Gefühle, Erfahrung, Lebensgeschichte und Erziehung begreift und daraus prakti-
sche Konsequenzen ableitet. Rousseau ist sich darüber im Klaren, dass der 
Mensch dazu neigt, zunächst seine egoistischen Ziele, seinen Willen und seine 
Daseinszwecke zu verfolgen. Die Ausgangsposition des Menschen bei Schopen-
hauer und Rousseau ist somit dieselbe: „Immer ergab sich, dass der Wille des 
Menschen nur auf sein eigenes Wohlsein, dessen Summe man unter dem Begriff 
Glückseligkeit denkt, gerichtet sei; welches Streben ihn auf einen ganz anderen 
Weg leitet, als den die Moral ihm vorzeichnen möchte.“283 

Letztlich sagt auch Kant nichts anderes, indem er die primäre Grundabsicht 
des Menschen im Anstreben seiner eigenen Glückseligkeit verankert. Die 
Grundabsicht des Menschen ist eine zunächst egoistische und richtet sich not-
wendigerweise auf sein eigenes Wohlergehen (Selbsterhaltungstrieb). Das dem 
Menschen angeborene soziale Apriori setzt dem Egoismus den Altruismus als 
weiteres lebensnotwendiges Prinzip (sozusagen als Korrektiv) entgegen. 

Kant, Schopenhauer und Rousseau fokussieren bei ihren weiteren Überle-
gungen unterschiedliche Aspekte des menschlichen Bewusstseins, was zwangs-
läufig zu Missverständnissen auf der Begriffsebene führen muss, sobald einzelne 
Bewusstseinsaspekte (z.B. Vernunft vs. Gefühl) isoliert betrachtet werden. 
Schopenhauer konzentriert sich auf das intuitive Gefühl des Mitleids. Kant da-
gegen untersucht lediglich den vernunftgebundenen Vollzug des gefühlten Mit-
leids. Rousseau begreift die Gefühlsebene und Vernunftebene als ständiges Inei-
nandergreifen. 

Kant leitet das Sittengesetz direkt aus der reinen Vernunft ab: „Reine Ver-
nunft ist für sich allein praktisch und gibt (dem Menschen) ein allgemeines Ge-
setz, welches wir das Sittengesetz nennen.“284 Diese Schlussfolgerung Kants hält 
Schopenhauer für unzulässig, da sich aus der reinen Vernunft außer dem Kausa-
litätsgesetz keine weiteren Gesetze ableiten lassen. Das einzig aus der Vernunft 
ableitbare Gesetz sei das Gesetz der Motivation als besondere Ausdrucksform 
des Kausalitätsgesetzes, „nämlich die durch das Erkennen vermittelte Kausali-
tät“.285 

Aus heutiger Sicht muss die Integrationsleistung des Bewusstseins als ein 
plastischer Prozess ständiger Kommunikation und Rückkoppelung verschiedener 
                                                             
283 Schopenhauer, A., ebd., S. 469. 
284 Kant, I., „Kritik der praktischen Vernunft“, §7, S. 50. 
285 Schopenhauer, A., „Preisschrift über die Grundlage der Moral“, S. 477. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.1. Arthur Schopenhauer und die Welt als Wille und Vorstellung (1818) 157 

Hirnregionen aufgefasst werden. Ein solcher Vorgang lässt sich nicht auf philo-
sophische Formeln reduzieren. Dieser vielschichtigen Komplexität menschlicher 
Motivation wird am ehesten der philosophische Ansatz Rousseaus gerecht, da er 
Lernprozesse in seine Überlegungen einbezieht. Schopenhauer leitet moralisches 
Handeln aus einer intuitiven Erkenntnis ab, die sich aus dem Mitleid ergibt. 
Intuition kommt von lateinisch „intueri“ und bedeutet „betrachten, erwägen, 
angeschaut werden“: 

 
„Hieraus folgt, dass durch Moral, und abstrakte Erkenntnis überhaupt, keine ech-

te Tugend bewirkt werden kann; sondern diese aus der intuitiven Erkenntnis ent-
springen muss, welche im fremden Individuo dasselbe Wesen erkennt, wie im eige-
nen.“286 
 

Aus der abendländischen Denktradition ergeben sich in Bezug auf moralisches 
Handeln folgende Argumentationen: 

 
-­‐ Moralisches Handeln als praktische Konsequenz einer reinen Vernunft 

bei Kant 
-­‐ Moralisches Handeln aus einer intuitiven Erkenntnis bei Schopenhauer 
-­‐ Moralisches Handeln als Ergebnis von Lernprozessen bei Rousseau 
 

Dies sind drei beispielhafte philosophische Positionen neben vielen anderen. Sie 
sind alle vor der empirischen Erforschung der Gefühle durch die im 19. Jahrhun-
dert entstehende Neurowissenschaft formuliert worden. 

Schopenhauer ist bezüglich der Erziehbarkeit des Menschen skeptisch. Im 
Gegensatz zu Rousseau eignet sich Schopenhauer nicht als Lehrer. Er verneint 
die Möglichkeit, dass hartherzige Menschen zu menschenfreundlichen und ge-
rechten Menschen umgeschaffen werden könnten. Dies erklärt Schopenhauer mit 
dem „angeborenen und untilgbaren Charakter“. Genau hierin zeigt sich der ei-
gentliche Pessimismus Schopenhauers. Was in der Ethik und Philosophie Scho-
penhauers fehlt, ist das Zugeständnis an den Menschen, sich entwickeln, ändern 
und bessern zu können. 

Wenn jedoch lebenslange Lernprozesse die eigentliche Grundlage sein soll-
ten für Mitmenschlichkeit, so hätte sich Schopenhauer in diesem Punkt ge-
täuscht. 

Warum ist dieser Punkt für die vorliegende Arbeit von Bedeutung? Es 
könnte die Erkenntnis sein, dass jeder Mensch sich in einem lebenslangen Lern-
prozess befindet und dabei die Rollen ständig wechseln, mal ist ein Mensch 
                                                             
286 Schopenhauer, A., „Die Welt als Wille und Vorstellung I“, Viertes Buch, § 66, S. 474f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


158 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

Lehrender, mal wird er selbst zum Lernenden. Sich der eigenen Möglichkeit 
bewusst zu werden (Vollzug der Idee) erfordert ständiges Üben (Askese im wei-
teren Sinn). Auch ein todkranker Mensch birgt bis zuletzt beide Möglichkeiten in 
sich, zum Beispiel Lernender und Lehrender zu sein. 

Schopenhauer hatte sich mit der Lektüre der Upanischaden beschäftigt. Die 
Texte der Upanischaden entstanden zwischen 700 v. Chr. – 200 v.Chr. und sind 
die Grundlage der indischen Philosophie. Schopenhauer bezeichnete deren Lek-
türe als „die lohnendste und erhebendste, die auf der Welt möglich ist“. Aus den 
Texten geht hervor, um was es tatsächlich geht, nämlich die Erkenntnis eines 
universellen Prinzips in allen Geschöpfen. 

Schopenhauer bezeichnet diesen Bewusstseinsvorgang als ein Aufheben der 
Schranke zwischen Ich und Nicht-Ich: 

 
„Dies aber setzt voraus, dass ich mich mit dem Andern gewissermaßen identifi-

ziert habe, und folglich die Schranke zwischen Ich und Nicht-Ich, für den Augen-
blick, aufgehoben sei, nur dann wird die Angelegenheit des Andern, sein Bedürfnis, 
seine Not, sein Leiden, unmittelbar zum meinigen: […].“287 
 

Das Zitat von Schopenhauer zeigt Parallelen zu buddhistischen Vorstellungen, 
insofern als es letztlich darum geht, über die eigenen Begrenzungen und Schran-
ken hinauszudenken und das Andere als etwas zu erfahren, das zusammen mit 
dem eigenen Selbst Teil eines Größeren ist. 
 
 
2.1.5. Kunst 

 
Hinführung 

 
Es wurde bereits darauf hingewiesen, dass Schopenhauer in der Kunst eine Mög-
lichkeit der Erlösung vom Daseinsdrang sah. Hierbei kann angenommen werden, 
dass Schopenhauer dies insbesondere auf das künstlerische Schaffen eines Geni-
us bezogen hatte. Somit stellt sich die Frage, weshalb auf das Thema Kunst im 
Rahmen der vorliegenden Arbeit genauer eingegangen werden soll. Die These 
Schopenhauers soll hierbei als Ausgangspunkt für weitergehende Überlegungen 
dienen. Im Folgenden sollen zwei Künstler vorgestellt werden, deren künstleri-
sches Schaffen eng mit ihrer Lebensgeschichte und ihren lebensgeschichtlichen 
Erfahrungen in Verbindung steht: Jospeh Beuys (1921 – 1986) und Antony 
Gormley (geb. 1950). Ihre Kunst stellt somit nicht nur eine Facette ihres Lebens 
                                                             
287 Schopenhauer, A., „Preisschrift über die Grundlage der Moral“, S. 586. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.1. Arthur Schopenhauer und die Welt als Wille und Vorstellung (1818) 159 

dar, sondern verkörpert eine alle Lebensbereiche durchdringende innere Haltung 
zum Leben. Damit wird Kunst aber auch zu einer spirituellen Ausdrucksform. 
Die beiden Künstler wurden ausgewählt, weil sich an ihnen unterschiedliche 
Aspekte des künstlerischen Prozesses aufzeigen lassen. Ein persönlicher Heilauf-
trag, wie er sich an jeden Patienten richtet, stellt letztlich auch einen kreativen 
Prozess dar. Deshalb soll dargelegt werden, welche Schlussfolgerungen sich 
konkret für die vorliegende Arbeit ergeben. 

Welche Bedeutung Schopenhauer den Künsten für die Lebensbewältigung 
beimaß, soll das folgende Zitat aufzeigen: 

„Nicht bloß die Philosophie, sondern auch die schönen Künste arbeiten im 
Grunde darauf hin, das Problem des Daseins zu lösen“.288 Dieses Zitat erscheint 
deshalb von besonderer Bedeutung, als Schopenhauer damit dem künstlerischen 
Prozess die Möglichkeit einräumt, die Probleme des Daseins lösen zu können. In 
Bezug auf die vorliegende Arbeit ergibt sich somit die Frage, ob die Bewusst-
werdung des eigenen subjektiven Ausübungsspielraumes im Rahmen eines per-
sönlichen Heilauftrages als kreativer Prozess aufgefasst werden kann. 

Auf eine kurze Formel gebracht geht es bei Kunst, die sich mit dem Thema 
„Grenzen des Bewusstseins“ befasst, um die Rekombination des „Banalen“ 
(Werkstoff) unter Hinzufügung einer versöhnenden Bedeutungsebene. Übertra-
gen auf die Situation eines Menschen in einer Grenzsituation bedeutet dies, dass 
ohne die Grenzbestimmung des Bewusstseins das „Banale“ und „Aussichtslose“ 
endgültig und ohne Aussicht auf Besserung bleiben würde. Der Mensch soll 
jedoch zu einer Emanzipation finden und mit neu gewonnenem Selbstvertrauen 
einen anderen Betrachtungswinkel erreichen können. Der Künstler vollzieht dies 
durch sein Kunstwerk. 

Die im Folgenden zitierten Künstler verbinden Materielles (z.B. bei Beuys 
Metall, Holz etc.) als banalen Weltstoff mit einem weitreichenden Bedeutungs-
gehalt, der die bloße physische Form des Kunstwerkes bei weitem übersteigt. 
Hierin zeigt sich in abgewandelter Form, wie das Bewusstsein den Blickwinkel 
auf scheinbar banale Bedeutungsinhalte und deren Grenzen überwindet. 

 
 

Joseph Beuys 
 

Es gehörte zu den Grundüberzeugungen von Joseph Beuys, dass jeder Mensch 
ein Künstler sei und dass Kreativität die Grundlage menschlichen Handelns sei 
(z.B. Sprache sei letztlich eine Form von Skulptur). Da in der vorliegenden Ar-

                                                             
288 Schopenhauer, A., „Die Welt als Wille und Vorstellung II“, 34. Kapitel, S. 471. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


160 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

beit eine Meditationsstudie vorgestellt wird, deren Teilnehmerinnen größtenteils 
Landarbeiterinnen waren, sind die Überlegungen von Beuys zur Kreativität aller 
Menschen von besonderem Interesse.  

Joseph Beuys (1921 – 1986), einer der bedeutendsten Aktionskünstler des 
20. Jahrhunderts, war Soldat im 2. Weltkrieg und litt ab Mitte der 50er Jahre an 
Depressionen, so dass er sich zunehmend zurückzog. 1957 arbeitete er mehrere 
Monate in der Landwirtschaft. Er stand der ignatianischen Spiritualität nahe und 
brachte dies auch in seiner Kunst zum Ausdruck. Joseph Beuys war von 1961 – 
1972 Professor an der Kunstakademie Düsseldorf.  

Joseph Beuys war Mitte der fünfziger Jahre in eine tiefe psychische Krise 
geraten. Nach der Rückkehr aus dem Krieg hatte er in Düsseldorf Kunst studiert 
und war dabei in Gegensatz zu seinem Lehrer Ewald Mataré (1887 – 1965) gera-
ten: „Matarés Kunst lebte aus der Konzentration, aus der Verdichtung und aus 
der Rückführung auf das Wesentliche; die Kunst von Beuys war von dem Gedan-
ken der Integration und der Ausweitung geprägt.“289  

Beuys war künstlerisch isoliert und erfolglos. Seine Freundin hatte ihm den 
Verlobungsring zurückgeschickt. Beuys zog sich daraufhin 1957 mehrere Mona-
te auf den Bauernhof der Familie van der Grinten in Kranenburg zurück. Diese 
Zeit ist der Wendepunkt, aus dem heraus Beuys den Weg nach draußen findet, 
die innere Krise überwindet und neue Räume erschließt:  

 
„Ich glaube, diese Phase war für mich eine der wesentlichsten insofern, als ich 

mich auch konstitutionell völlig umorganisiert hatte; ich hatte zu lange einen Körper 
mit mir rumgeschleppt. Der Initialvorgang war ein allgemeiner Erschöpfungszu-
stand, der sich allerdings schnell in einen regelrechten Erneuerungsvorgang umkehr-
te. Die Dinge mussten sich völlig umsetzen, es musste bis in die Physis hinein eine 
Umwandlung stattfinden. Krankheiten sind fast immer auch geistige Krisen im Le-
ben, wo alte Erfahrungen und Denkvorgänge abgestoßen, beziehungsweise zu 
durchaus positiven Veränderungen umgeschmolzen werden […].“290 
 

Dieses Zitat soll verdeutlichen, wie tiefgreifend Bewusstseinsprozesse sein kön-
nen („bis in die Physis hinein“). Eine solche Erfahrung kann sich über einen 
längeren Zeitraum erstrecken und durch viele Höhen und Tiefen geprägt sein. 
Nach dieser Erfahrung zeichnete sich bei Joseph Beuys ein Ausweg aus seiner 
geistigen Krise ab. Er hatte sich innerlich erneuert, was eine Form von Heilung 
und Versöhnung bedeuten kann.  

                                                             
289 Mennekes, F., „Joseph Beuys, Manresa, Eine Aktion als geistliche Übung zu Ignatius von 

Loyola“, 1992, S. 33. 
290 Joseph Beuys zitiert in Mennekes, F., „Joseph Beuys Manresa“, S. 34f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.1. Arthur Schopenhauer und die Welt als Wille und Vorstellung (1818) 161 

In einem Interview anlässlich der documenta 5 (1972) wird deutlich, dass 
Beuys den Menschen als ein grundsätzlich zu Selbstbestimmung und Kreativität 
befähigtes Wesen begreift: 

 
„[…] Denn viele Leute sagen: Ja nun, der Mensch kann sich gar nicht selbst be-

stimmen. Er hat gar nicht die innere Freiheit. Wir wollen also eine Freiheitswissen-
schaft diskutieren, Wir wollen mehr und mehr von der Selbstbestimmung, also von 
der menschlichen Freiheit als einem kreativen, d.h. also einem künstlerischen Aus-
gangspunkt – davon wollen wir ausgehen.“291  

 
Für die konkrete Situation eines Patienten, der gezwungen ist, sich mit einer 
chronischen oder schwerwiegenden Erkrankung auseinanderzusetzen, könnte 
dies bedeuten, sich im Rahmen eines Lernprozesses neue kreative Räume zu 
schaffen. Viele haben keine Vorstellung (Idee) mehr, wie das in ihrer konkreten 
Situation aussehen könnte.  

 
„Es ist herzuholen aus der menschlichen Kreativität. […] Es ist herzuholen aus 

der Fähigkeit des Menschen, ein Creator zu sein, das heißt: ein schöpferisches We-
sen. Das ist das Creator-Prinzip. Dass man also erkennt – ja, es ist doch der Mensch, 
der die Geschichte macht, – wer denn sonst? […].“292 
 

Für die vorliegende Arbeit könnte das auf jeden Menschen anzuwendende 
Schöpferprinzip bedeuten, dass sich ein Patient als Mensch begreift, der Ge-
schichte(n) macht. Beuys räumt ein, dass er den Begriff Kunst erweitert. Interes-
sant ist hierbei die Verbindung von Kreativität und Selbstbestimmung, wie das 
folgende Zitat zeigen soll: 

„Jetzt allerdings habe ich natürlich den Begriff Kunst schon erweitert. Ich 
spreche von der Kreativität und Selbstbestimmung – von der Möglichkeit, die in 
jedem Menschen liegt, sich selbst zu bestimmen.“293  

Wenn die Idee die Möglichkeit darstellt, dann ließe sich aus dem Zitat von 
Beuys ableiten, dass Kreativität und Selbstbestimmung die wesentlichen Fakto-
ren sind, die Voraussetzung zur Bewusstwerdung eigener Möglichkeiten schaf-
fen. Letztlich ist dies auch die Intention eines Achtsamkeitstrainings, Menschen 
zu einem selbstbestimmten Leben zu verhelfen.  

Das Interessante an dem Ansatz von Beuys liegt darin, dass er davon aus-
geht, dass alle Menschen diese Sehnsucht in sich haben: „Das ist eine selbstver-

                                                             
291 Beuys, J., „Jeder Mensch ein Künstler“, Gespräche auf der documenta 5, 1972, Ullstein, S. 

51f. 
292 Beuys, J., ebd., S. 67. 
293 Beuys, J., ebd., S. 114. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


162 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

ständliche Sehnsucht jedes einzelnen Lebens im Menschen. Da will ich den gar 
nicht zu bringen, da will er sich im Prinzip selbst zu bringen. Es muss ihm doch 
nur geholfen werden.“294  

Beuys betont in diesem Zitat, dass den Menschen nur geholfen werden 
müsse. Dies solle aber nicht bedeuten, Menschen mit Kunst zu beschäftigen. Es 
gehe darum, Menschen zu helfen, Einsicht über ihr Leben zu gewinnen: 

 
„Kunst ist ja Therapie. Aber bei dieser Therapie sollte man sich sozusagen ein 

Bewusstsein erschaffen, das heißt man sollte nicht darauf verzichten, in Zusammen-
hängen zu denken. Denn die Therapie, die sozusagen nur Aggressionen ableiten 
will, oder die sozusagen die Menschen beschäftigen will – das greift ja alles gar 
nicht tief genug in den Gesamterkenntnisprozess hinein. […] Ohne Einsicht kommt 
es nicht zu einem vernünftigen Handeln.“295 
 

Wenn nun ein Meditations- und Achtsamkeitstraining als intendierter Bewusst-
seinsprozess begriffen wird, so würde dies im Sinne von Joseph Beuys bedeuten, 
sich der eigenen Möglichkeiten bewusst zu werden und diese dann kreativ aus-
zugestalten.  

Der erweiterte Kunstbegriff von Joseph Beuys soll in Kapitel 2.5 in Verbin-
dung mit dem bedeutungsorientierten Kulturbegriff (Reckwitz) sowie der Theo-
rie der neuronalen Gruppenauswahl (Edelman) erneut aufgegriffen werden. 

 
 

Antony Gormley 
 

Der englische Künstler (Sir) Antony Gormley (geb. 1950) ist einer der bedeu-
tendsten zeitgenössischen Bildhauer. Gormley lebte in den 70er Jahren mehrere 
Jahre in Indien und Sri Lanka und erlernte bei Satya Narayan Goenka (1924 – 
2013) die vipassanā-Meditation. In seinen Werken nimmt er Bezug auf die spiri-
tuelle Praxis der vipassanā-Meditation. 

Antony Gormley ist in zweifacher Hinsicht für die Thematik dieses Kapitels 
interessant. Einerseits ist er Künstler, andererseits praktizierte er in Indien und 
Sri Lanka mehrere Jahre die buddhistische vipassanā-Meditation. Hieraus erge-
ben sich auf der Ebene der Kunst als auch des Buddhismus Bezüge zur Philoso-
phie Schopenhauers. Ein wesentliches Kennzeichen indischer Philosophie ist die 
Jahrtausende alte Vorstellung, dass Bewusstseinsprozesse sowohl auf körperli-
chem als auch geistigem Weg zu den gleichen Erkenntnissen führen können.  

                                                             
294 Beuys, J., ebd., S. 115. 
295 Beuys, J., ebd., S. 70f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.1. Arthur Schopenhauer und die Welt als Wille und Vorstellung (1818) 163 

Bei Gormley ordnet sich die physische Präsenz der körperlichen Darstel-
lung einer von ihm gewählten Sinngebung unter. 

Leben und Werk von Antony Gormley durchdringen sich gegenseitig. Des-
halb soll zunächst auf ein wesentliches biografisches Ereignis im Leben von 
Antony Gormley eingegangen werden. 

Der englische Bildhauer Antony Gormley296 lebte mehrere Jahre in Indien 
und Sri Lanka und entschied sich dann 1973, in seine Heimat zurückzukehren, 
um die gemachten Erfahrungen in seiner Kunst umzusetzen: „I did have a choice 
to make, in 1973, as to whether I was going to carry on with my Buddhist studies 
and vipassanā meditation and become a fully integrated monk and mediator 
within the Theravadā tradition, or trying to do something else with my life.“297 
Die Situation Gormleys ist demnach ähnlich der Ausgangssituation von Joseph 
Beuys in den 50er Jahren. Beide entscheiden sich dafür, mit ihrer Kunst nach 
außen zu treten und damit ihren spirituellen Prozess der Selbsterfahrung auf 
andere, erweiterte Weise fortzusetzen. 

Antony Gormley hat anschaulich gemacht, wie durch Meditation eine kör-
perliche Erfahrung Ausdruck findet. Genau hierum geht es beim Achtsamkeits-
training, bei dem die Teilnehmer bewusst ihren Körper erfahren sollen. Antony 
Gormley hat durch Meditation in den zitierten Beispielen (Skulpturen) die Erfah-
rung der Meditation künstlerisch ausgedrückt. Gormley hatte den Körper als 
feste Umgrenzung der physischen Existenz aufgelöst, indem er anstelle der natu-
ralistischen Abbildung eine Metapher gesetzt hat. Diese Metapher setzt anstelle 
des naturalistischen Abbildes deren Sinn für die menschliche Existenz.  

In Bezug auf die vorliegende Arbeit bedeutet dies: Der menschliche Körper 
hat eine Bedeutung für das Leben des Patienten. Der Patient soll lernen, dass er 
die Deutungshoheit über sein Leben innehat. So ist der Weg, eine Funktionsein-
schränkung des Körpers durch Krankheit durch eine Änderung der Sinngebung, 
die der Patient selbst vornehmen soll und muss, zu kompensieren. Hierfür ist 
eine Änderung des Betrachtungswinkels erforderlich. Das heißt, sich von der 
Normvorstellung eines perfekten und voll funktionstüchtigen Körpers zu tren-
nen, somit von Vorstellungen, die von einer Konsumgesellschaft ständig am 
Leben gehalten und potenziert werden. Dadurch wird selbst das Altern tabuisiert 
und mit teilweise großem Aufwand versucht, seine sichtbaren Auswirkungen zu 
revidieren. 

                                                             
296 Seit 2014: Sir Antony Gormley; er hatte die Erhebung in den Adelsstand (knighthood) “im 

Namen der Skulptur“ angenommen. 
297 Gormley, A., „An Interview with Antony Gormley“ mit Jan van Boeckel. Quelle: 

http://www.resurgence.org/magazine/article3112-an-interview-with-antony-gormley.html. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


164 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

Gormley zeigt eine Vorstellung von Körperlichkeit, die vom zeitgenössi-
schen Standardmodell von Körperlichkeit derartig abweicht, dass sie nicht ein-
mal versucht, das verzerrte Idealbild von körperlicher Vollkommenheit und 
ewiger Jugend, unbeeinflusst von Krankheit, zu streifen. 

Die hier zitierten Beispiele lassen keine Geschlechtlichkeit, kein Alter, kei-
ne Herkunft und keine Größe erkennen. Trotzdem sind sie auf ursprünglichste 
Weise eine Darstellung menschlicher Körperlichkeit, die von Merkmalen äuße-
rer Eitelkeit befreit ist. Gormley ist deshalb ein besonders anschauliches Beispiel 
für die durch Meditation erreichte Abstandnahme von dem Oberflächlichen, dem 
Konventionellen sowie jeder Art von Standardmodell und einer stillschweigend 
vorausgesetzten körperlichen Perfektion mit all den daraus abgeleiteten Forde-
rungen. Hierin liegt ein Weg, durch Krankheit beeinträchtigte Körperlichkeit 
durch Abstandnahme und einen anderen Betrachtungswinkel zu ertragen. 

Gormley durchbricht mit seiner Kunst die konventionelle Vorstellung kör-
perlicher Räumlichkeit, indem Raum nicht als äußere Abgrenzung definiert wird 
(z.B. naturgetreue Darstellung des Laokoons im Raum), sondern durch den sinn-
haften Bedeutungsgehalt, die einem Raum zukommt. Raum wird durch die Hin-
zufügung eines Bedeutungsgehaltes zu einem Ort. Der Raum wird nur durch 
Orte für den Menschen erfahrbar, ansonsten ist Raum nur eine apriori Vorstel-
lung der Vernunft. Die Haut als Sinnesorgan und äußere Begrenzung des 
menschlichen Körpers wird durchlässig. Der Körper soll im Universum aufgehen 
ähnlich einer zerplatzenden Seifenblase, die sich mit anderen Seifenblasen verei-
nigt: 

 
„The most recent attempts I have made to think about the body as an open zone is 

using the language of foams or the way that bubbles aggregate. […] All of the atoms 
which originated somewhere out there in an expanded universe, are going to be tak-
en back into the circulation of mass and energy; that is the physical conditions of our 
existence.”298 
 

Die Vorstellung sich vereinigender Seifenblasen kann in Bezug auf die vorlie-
gende Arbeit ein Sinnbild für Bewusstseinsprozesse in der Tradition buddhisti-
scher Meditationspraktiken sein. Es geht darum, das eigene individuelle, subjek-
tive Bewusstsein mit einem Bewusstsein zu vereinigen (Einswerden), das weit 
über die Vorstellungen eigener Körperlichkeit hinausreicht. 

Die folgende Abbildung zeigt, wie sich Gormley eine bewusste Berührung 
des eigenen Körpers mit der Umgebung vorstellt. Die „Entgrenzung“ des Den-

                                                             
298 Gormley, A., „An Interview with Antony Gormley“, mit Jan van Broeckel. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.1. Arthur Schopenhauer und die Welt als Wille und Vorstellung (1818) 165 

kens über das eigene Bewusstsein hinaus erfolgt sowohl auf der geistigen als 
auch auf der körperlichen Ebene. 

 

 
Abb. 1: Antony Gormley: „Touch“ (2008), mit freundlicher Genehmigung von 
resurgence.org 

 

Gormley sieht das Leben als einen Balanceakt zwischen „zusammen mit anderen 
sein“ und „für sich sein“. Die Stille in der Meditation ermöglicht die Erkenntnis 
des Seins als eine andere Qualität des Zusammenseins mit den anderen.  

Aus den Thesen von Gormley lässt sich schlussfolgern, dass die Erfahrung 
von Stille im Rahmen eines Achtsamkeitstrainings die Voraussetzungen schaffen 
kann, das Zusammensein mit den anderen zu verändern. 

Erst durch einen intendierten Erkenntnisprozess könne die individuelle Iso-
lation, die Begrenztheit des eigenen Bewusstseins überwunden werden:  

 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


166 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

„But I would say that to be fully human, is always a balance between two states: 
together and apart. And one is to be alone, aware and attentive to being itself. And 
that can only happen in a state of silent isolation. And the weird thing is that that is 
also a state of togetherness, togetherness with being. That is something that Bud-
dhism understands absolutely: that the state of being is not limited to an individual 
consciousness that is isolated.”299 
 

Aus dem Zitat von Gormley läßt sich schlussfolgern, dass erst die bewusst 
durchlebte Stille die notwendigen Voraussetzungen schafft, die eigene Begrenzt-
heit und durch Ängste und Zwänge bedingte Isolation von den anderen zu über-
winden. 

Gormley spricht von einem „sonderbaren Ereignis“, der Erfahrung eines 
Zusammenseins aus der Stille heraus. Es sei die Erkenntnis des Seins, des Selbst, 
des „Nicht-Selbst-Selbst“. Das Selbst wohne allen Dingen inne. Wenn es gelin-
gen würde, dieses unsichtbare Band, das alle Dinge verbindet, zu erfassen, so 
habe dies auch Konsequenzen für das eigene Handeln. 

 

 
Abb. 2: Antony Gormley: „Still“ (1994), mit freundlicher Genehmigung von 
resurgence.org 

                                                             
299 Gormley, A., „An Interview with Antony Gormley“, mit Jan van Broeckel. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.1. Arthur Schopenhauer und die Welt als Wille und Vorstellung (1818) 167 

Gormley spricht davon, dass die Erfahrung der Stille auf sonderbare Weise letzt-
lich zur Erkenntnis führt, dass wir mit allen Geschöpfen „verwandt“ sind. 

Es komme deshalb darauf an, sich dieser inneren Verwandtschaft mit allen 
Dingen immer wieder bewusst zu werden. Daraus ergibt sich dann ein anderer 
Umgang mit der Umwelt und den Geschöpfen. Dies bedeutet für Gormley, dass 
er den menschlichen Körper weniger als ein Ding (thing) betrachtet, als vielmehr 
als einen Ort (place). Ein Ort im Sinne von Gormley würde aber bedeuten, offen 
und durchlässig nach außen zu sein: „And I suppose I am still working in that 
way, thinking about the skin almost as a sieve, completely open. […] So my in-
terest has been in making the body porous and thinking of it as a place rather 
than a thing.”300 
 

 
Abb. 3: Antony Gormley: „Exposure“ (2005), 
mit freundlicher Genehmigung von resurgence.org 

                                                             
300 Gormley, A., „An Interview with Antony Gormley“, mit Jan van Broeckel. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


168 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

In der Skulptur „Exposure“ ist die Oberfläche des dargestellten Menschen kom-
plett geöffnet. Der Körper soll als ein Energiefeld mit Knotenpunkten (Kopf, 
Herz, Magen und Genitalien) gedacht werden. Eine solche Exposition ist das 
Ergebnis einer inneren Befreiung, aus der heraus notwendigerweise die Ausrich-
tung auf das „Du“, auf die anderen Geschöpfe möglich werden kann: 

 
„I think that art can absolutely be a catalyst for a process of understanding, a kind 

of empathy, a process of engagement. […] So, if we take an anthropological model 
and think of the songs, the dances, the kinds of architecture of non-urban, non-
literary societies, I would say they are profoundly artistic. Art finally is the way that 
life expresses itself.”  
 

Gormley zieht hier ähnliche Schlussfolgerungen wie Beuys und bezeichnet 
Kreativität als den eigentlichen Ausdruck des Lebens. Kreativität stellt sich in 
den Vorstellungen von Gormley und Beuys als ein Urphänomen des Lebens dar.  
 

 
Abb. 4: Antony Gormley: “Quantum Cloud XIII” (2000)301 
                                                             
301 Quelle: http://www.antonygormley.com/sculpture/chronology-item-view/id/2412/page/363#-

p1, aufgerufen am 03.07.2015. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.1. Arthur Schopenhauer und die Welt als Wille und Vorstellung (1818) 169 

Die ausführliche Darstellung der Kunstwerke von Antony Gormley im Rahmen 
dieser Arbeit diente dazu, Bewusstseinsprozesse, wie sie für den Buddhismus 
kennzeichnend sind, bildlich darzustellen. 

Ein wesentlicher Unterschied zu abendländischen Traditionen der Selbstref-
lexion ist die in der buddhistischen Meditationspraxis selbstverständliche In-
tegration der körperlichen Ebene in den Bewusstseinsprozess. Einsicht („Eins-
werden“) erfolgt hierbei sowohl durch geistige als auch körperliche Erfahrung. 

Ein standardisiertes Achtsamkeitstraining (z.B. in Form des 8-wöchigen 
MBSR-Trainings) beinhaltet auch Yoga-Übungen, die im Rahmen der Meditati-
onspraxis dazu dienen sollen, den eigenen Körper aus einem anderen Betrach-
tungswinkel heraus zu erfahren. 

 
 

2.1.6. Schlussfolgerungen 
 

Die philosophischen Überlegungen Schopenhauers beinhalten Elemente bud-
dhistischer Denktraditionen. Kennzeichen hierfür ist die gedankliche Aufhebung 
von Schranken zwischen Ich und Nicht-Ich. Diese „Entgrenzung“ des Denkens 
von einem subjektiv erlebten Bewusstsein hin zu einem Bewusstsein des Eins-
werdens mit einer das Ich übersteigenden Wirklichkeit soll eine Erlösung vom 
Daseinsdrang ermöglichen. 

Schopenhauer sah drei mögliche Wege, aus dem Daseinsdrang auszutreten: 
Askese, Handeln aus Mitleid sowie durch die Kunst. 

Die Auseinandersetzung mit zwei Künstlern des 20. Jahrhunderts (Beuys 
bzw. Gormley) diente dazu, den Kunstbegriff insofern zu erweitern, dass Kreati-
vität als etwas in jedem Menschen Angelegtes begriffen wird. 

Wenn es nun darum geht, im Rahmen eines persönlichen Heilauftrages sich 
des eigenen, subjektiven Ausübungsspielraumes bewusst zu werden, dürfte dies 
Kreativität und Phantasie erfordern. 

Schopenhauer stellte sich solche Bewusstseinsprozesse als geistige Prozesse 
vor. Die Kunstwerke von Gormley sollen metaphorisch veranschaulichen, wie 
aus der buddhistischen Denktradition Körperlichkeit ein Bestandteil des Be-
wusstseinsprozesses selbst werden kann. 

Dies ist für die vorliegende Arbeit von Bedeutung, da zum Beispiel ein 
krebskranker und körperlich schwer beeinträchtigter Mensch das Vertrauen in 
seinen Körper verloren hat. Umso wichtiger erscheint es daher, Erkenntnispro-
zesse sowohl als körperliche Erfahrung als auch als Selbstreflexionsprozess zu 
verstehen. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


170 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

Deshalb kann es sinnvoll sein kann, bei der Ausgestaltung individueller 
Ausübungsspielräume von fernöstlichen Denktraditionen und Vorstellungen zu 
lernen.  

Die Psychoanalyse stellt auch eine Form von persönlichem Heilauftrag dar, 
denn letztlich ist es der Patient selbst, der zur Erkenntnis gelangen soll. Die Her-
angehensweise ist hierbei aber im Vergleich zu buddhistischen Meditationsfor-
men völlig unterschiedlich. Ein wesentlicher Unterschied dürfte in der Bewer-
tung der körperlichen Erfahrung liegen. Im folgenden Kapitel sollen Bewusst-
seinsprozesse aus Sicht der psychoanalytischen Theorie dargestellt werden. Im 
weiteren Verlauf sollen dann in Grundzügen wichtige Aspekte der indischen 
Philosophie dargestellt werden. 

 
 

2.2. Bewusstseinskultur und psychoanalytische Theorie 
 

Hinführung 
 

Schopenhauer sah das Leben an einen Daseinsdrang gebunden. Die meisten 
Menschen seien nicht imstande, diesen (blinden) Daseinsdrang zu durchschauen. 
Freud sah das Ich an zahlreiche „Dienstbarkeiten“ gebunden. Er war als Arzt und 
Wissenschaftler darum bemüht, durch empirische Forschung zu allgemeingülti-
gen Aussagen zu gelangen. Hierbei war sein Bestreben die schonungslose Wahr-
heitssuche. Das Erkennen von Wahrheiten durch den Patienten selbst war ihm 
hierbei wichtiger als das primäre Wohlergehen des Patienten.  

In Bezug auf einen persönlichen Heilauftrag, der sich an den Patienten 
selbst richtet, geht es auch darum, die eigenen äußersten Grenzen und Möglich-
keiten zu erkennen und erfahrbar zu machen. In der psychoanalytischen Therapie 
geschieht dies in erster Linie durch assoziative Selbstreflexionsprozesse im 
Rahmen einer therapeutischen Beziehung. Der Patient soll durch diesen geistigen 
Prozess zu neuen Erkenntnissen gelangen und auf diese Weise nachreifen kön-
nen. Die Auseinandersetzung mit körperlichen Grenzen (zum Beispiel infolge 
einer unheilbaren Erkrankung) würde im psychoanalytischen Prozess auf einer 
geistigen Ebene stattfinden. In der indischen Philosophie werden dagegen geisti-
ge und körperliche Funktionen in den Selbstreflexionsprozess einbezogen. 

 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.2. Bewusstseinskultur und psychoanalytische Theorie 171 

2.2.1. Einleitung 
 

Freud sah im Ich die eigentliche Angststätte. Folgt man dieser Annahme, so wäre 
dem Ich in der Überwindung von Lebensängsten und existenziellen Krisen eine 
besondere Aufmerksamkeit zu schenken. 

Jeder kennt ein Ich als ein Gegensatz zu seinem Gegenüber. Dies entspricht 
dem Ich-Erkennen in seiner einfachsten Form. Tatsächlich ist es bis heute nicht 
möglich, genau zu beschreiben, was denn das Ich-Bewusstsein sei. Dem Ich 
wurde in der westlichen Kultur traditionell ein hoher Wert beigemessen, so dass 
seit der Antike eine Auseinandersetzung mit dem Ich-Begriff stattfand. In der 
bildhaften Sprache der indischen Upanischaden tritt dagegen das Ich in den Hin-
tergrund zugunsten der Vorstellung eines „Selbst“, das allen Geschöpfen ge-
meinsam sei. 

In der modernen Psychologie wurde erstmals durch den amerikanischen 
Psychologen William James (1841 – 1910) zwischen „Ich (I)“ und „Selbst (me)“ 
unterschieden. 

In der psychoanalytischen Theorie von Sigmund Freud blieb ein „Selbst“ 
als eigene Größe unberücksichtigt. Erst Heinz Hartmann (1894 – 1970), Präsi-
dent der Internationalen Psychoanalytischen Vereinigung302 von 1951 – 1957, 
führte erstmals den Begriff des Selbst in die psychoanalytische Lehre ein. Die 
tatsächliche Bedeutung des Selbst wurde in der westlichen Kultur erst vom Psy-
choanalytiker Heinz Kohut (1913 – 1981) erkannt. Kohut hatte erkannt, dass es 
neben den herkömmlichen Begrifflichkeiten der psychoanalytischen Terminolo-
gie eines weiteren Konstruktes (des Selbst) bedarf, um die Variationsbreite mög-
licher psychischer Vorgänge besser abbilden zu können. 

Im Verlauf von mehreren Jahrzehnten hatte der Begriff eines „Selbst“ Ein-
gang gefunden in die psychoanalytische Terminologie. Dies stellt einen Entwick-
lungsprozess dar, der im 19. Jahrhundert begann. Die im Verlauf von über 100 
Jahren entstandenen verschiedenen psychoanalytischen Schulen verdeutlichen, 
wie unterschiedlich trotz einer gemeinsamen Ausgangsbasis der Betrachtungs-
winkel auf den Menschen sein kann. Die Lebensgeschichte eines Menschen stellt 
einen Inhalt dar, der verschiedene Betrachtungswinkel zulässt. Genauso wie die 
verschiedenen psychoanalytischen Schulen verschiedene Betrachtungswinkel auf 
denselben Inhalt (zum Beispiel eine konkrete menschliche Lebensgeschichte) 
ermöglichen, dürfte jeder Mensch in sich die Möglichkeit bergen, den Betrach-
tungswinkel auf sein Leben zu verändern. Das Bestehen dieser Möglichkeiten 

                                                             
302 IPV (IPA), 1910 von Sigmund Freud gegründet, größte psychoanalytische Vereinigung welt-

weit. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


172 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

soll dem Patienten deutlich werden. Allein dies kann schon ein Gefühl von Frei-
heit und Selbstbestimmung bedeuten. 

 
 

2.2.2. Die psychoanalytische Perspektive 
 

Freud gehörte zusammen mit Charcot zu den ersten modernen Neurowissen-
schaftlern des 19. Jahrhunderts. Er war Schüler des französischen Neurologen 
und Neuroanatom Jean-Marie Charcot. 

Freud hatte anhand seiner empirischen Untersuchungen ein Strukturmodell 
entworfen. Ihm standen nicht die modernen Verfahren der heutigen Neurowis-
senschaft zur Verfügung. Sein Ziel war dem der modernen Neurowissenschaft 
ganz ähnlich, indem er bemüht war, die Entstehung bestimmter Gedanken und 
Gefühle empirisch zu ergründen.  

Trotz des wissenschaftlichen Umfeldes ihrer Entstehung sollte bei der Ver-
wendung der psychoanalytischen Terminologie der kulturelle Kontext verge-
genwärtigt werden, in dem diese Begriffe entstanden sind. Freud hatte eine hu-
manistische Ausbildung genossen und nutzte zur Beschreibung psychischer 
Phänomene Motive aus der griechischen Mythologie (z.B. Ödipuskomplex als 
Umschreibung einer übertriebenen Bindung eines Mannes an seine Mutter). 
Seine Begriffe und Vorstellungen wurden von diesem kulturellen Hintergrund 
geprägt.  

Auf der Grundlage von Sprachanalyse (Wortvorstellungen) und freier As-
soziation sollten nicht bewusste (unbewusste) Vorgänge bewusst gemacht. Hie-
raus ergab sich ein hypothetisches topologisches Modell des „okzidentalen Men-
schen“. Eine Übertragung auf Menschen anderer Kulturkreise ist nicht ohne 
weiteres möglich, da Begriffe wie „Ich“, „Es“ und „Über-Ich“ je nach Kultur-
kreis unterschiedliche Bedeutungen haben dürften. Das Freud’sche Ich ist in 
erster Linie das Ich des westlich orientierten Menschen.  

 
 

Entdeckung des Unbewussten 
 

Die psychoanalytische Theorie ist aus diesem wissenschaftlichen Antrieb heraus 
entstanden. Freud unterzog im 19. Jahrhundert die Gefühle und Affekte rationa-
len Betrachtungen. Sein Ausgangspunkt war die genauere Untersuchung der 
Hysterie. Dieses neurotische Krankheitsbild zeichnet sich durch eine Affektlabi-
lität und ein gesteigertes Geltungsbedürfnis aus. Hysterie kommt von altgrie-
chisch ὑστέρα, hystéra und heißt Gebärmutter. Seit der Antike hatte man die 
Vorstellung, dass Hysterie ein Krankheitsbild ist, das ausschließlich bei Frauen 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.2. Bewusstseinskultur und psychoanalytische Theorie 173 

auftritt und von einer wandernden Gebärmutter herrühre, die sich, wenn sie nicht 
besamt würde, im Gehirn festbeißt. Der englische Arzt Thomas Sydenham (1624 
– 1689) widersprach erstmals dieser Vorstellung. Das Krankheitsbild wurde erst 
wieder im 19. Jahrhundert vom französischen Neurologen und Pathologen Jean-
Marie Charcot und seinen Schülern Sigmund Freud sowie Pierre Janet genauer 
erforscht. In Deutschland befasste sich zeitgleich Paul Julius Möbius (1853 – 
1907) mit der Hysterie und führte sie auf von Patienten gemachte (pathologi-
sche) Vorstellungen zurück. Freud gelangte zusammen mit Josef Breuer (1842 – 
1925) über diese Untersuchungen zur Begründung der psychoanalytischen Theo-
rie. Schopenhauer hatte ein theoretisches Modell der Welt als Wille und Vorstel-
lung entworfen, ohne dies empirisch zu verifizieren. Freud und Breuer führten 
eine Ursachenforschung in Bezug auf psychische Erkrankungen nach den wis-
senschaftlichen Methoden der Neuzeit durch. Sie waren keine Philosophen, son-
dern Mediziner und darum bemüht, ihre Annahmen empirisch zu bestätigen. 
Freud hatte festgestellt, dass sich bei einer Patientengruppe außer der Manifesta-
tion eines hysterischen Anfalles kein organisches Krankheitsbild feststellen ließ. 
Er fragte sich, warum jemand, der organisch gesund ist, derart dramatische An-
fälle erleiden konnte, die schwerwiegende neurologische Symptome wie Läh-
mungen und Blindheit simulieren konnten. 

Freud versuchte, ein Erklärungsmodell zu entwickeln, mit dessen Hilfe neu-
rotische Krankheitsbilder verständlich gemacht und geheilt werden können. Das 
psychoanalytische Strukturmodell eröffnet einen möglichen Zugang zu der 
Funktionsweise des menschlichen Bewusstseins, mit dessen Hilfe Aufschluss 
über bestimmte psychische Phänomene erlangt werden soll. 

Freud versuchte mit den ihm zur Verfügung stehenden Mitteln, Klarheit 
über die Gefühlswelt des Menschen zu erhalten. Das Mittel, das er verwendete, 
war die Sprache. 

Freud erkannte, dass das Ich keine feste autonome Größe ist, sondern dass 
das Ich mit anderen, nicht dem Bewusstsein zugänglichen Hirnregionen verwo-
ben ist. Aus diesen Hirnregionen können Impulse und Motive entstehen, die das 
Ich zwar als die eigenen erlebt, die aber tatsächlich autonom vom Ich entstanden 
sind. Die Souveränität des Ichs erweist sich demnach als bloß vorgestellt. 

 
 

Ich als Reiter mit geborgten Kräften 
 

Freud versuchte aufzuzeigen, dass das Ich nicht wirklich frei und unabhängig 
handelt, sondern ohne die verinnerlichten Normen außerstande ist, die eigenen 
Triebe zu kontrollieren. Wie dies zu verstehen ist, soll folgendes Zitat aufzeigen:  

 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


174 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

„Die funktionelle Wichtigkeit des Ichs kommt darin zum Ausdruck, dass ihm 
normaler Weise die Herrschaft über die Zugänge zur Motilität eingeräumt ist. Es 
gleicht so im Verhältnis zum Es dem Reiter, der die überlegene Kraft des Pferdes 
zügeln soll, mit dem Unterschied, dass der Reiter dies mit eigenen Kräften versucht, 
das Ich mit geborgten.“303 
 

Freud stellt fest, dass die Stärke des Ichs nicht aus eigenen Kräften resultiert. 
Das Ich bezieht diese Kraft aus zwei Spannungsfeldern: einerseits den verinner-
lichten elterlichen und soziokulturellen Normen (Über-Ich, im Zitat „die geborg-
ten Kräfte“), in die ein Mensch hineingeboren wird, andererseits von Bedürfnis-
sen und Trieben, die dem Lustprinzip folgen (Es, im Zitat als „die überlegende 
Kraft des Pferdes“).  

Das Ich stellte sich Freud als die gedachte Oberfläche des Bewusstseins dar. 
Es ist nicht in einer bestimmten Hirnregion lokalisiert, sondern eine Wahrneh-
mung, die sich aus dem Zusammenspiel verschiedener entwicklungsgeschicht-
lich jüngerer und älterer Hirnabschnitte ergibt. Das Ich kann neuroanatomisch-
morphologisch keiner lokalisierten Hirnregion zugeordnet werden. 

Das Ich beschränkt sich nicht auf bewusste Vorstellungen, sondern ist flie-
ßend mit tieferen Bewusstseinsschichten verbunden: „Das Ich ist aber auch, wie 
wir erfahren haben, unbewusst. […] Das Ich ist vom Es nicht scharf getrennt, es 
fließt nach unten hin mit ihm zusammen. Aber auch das Verdrängte fließt mit 
dem Es zusammen, ist nur ein Teil von ihm.“304  

Das Ich stellt sich bei Freud keineswegs als starre Größe dar. Das Ich ist mit 
tieferen, unbewussten Hirnabschnitten fließend verbunden. Dadurch sei es mög-
lich, zum Beispiel im Rahmen von intendierter freier Assoziation (hier im Rah-
men einer psychoanalytischen Sitzung) unbewusste oder vorbewusste Inhalte 
dem Bewusstsein zuzuführen. Dies soll dann zu tieferen Erkenntnissen führen. 

Die folgende Abbildung stellt anhand der von Freud eingezeichneten gestri-
chelten Linien dar, wie er sich die fließenden Übergänge zwischen bewusster 
Wahrnehmung, vorbewussten Inhalten (Vbw.) und verdrängten Inhalten (Vdgt.) 
vorstellte.  

 

                                                             
303 Freud, S., „Das Ich und das Es“, Gesammelte Werke, Band XIII, S. 253. 
304 Freud, S., „Das Ich und das Es“, Gesammelte Werke XIII, S. 251f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.2. Bewusstseinskultur und psychoanalytische Theorie 175 

 
Abb. 5: Quelle: Freud, Sigmund: „Das Ich und das Es“, Gesammelte Werke, 
Band XIII, S. 252. 

 
 
Selbst 

 
Das „Selbst“ ist keine Größe im Strukturmodell von Freud, sondern wurde erst 
von seinen Schülern in die psychoanalytische Theorie eingeführt. Sehr intensiv 
beschäftigte sich der Psychoanalytiker Heinz Kohut (1913 – 1981) mit dem 
Selbst. Die psychoanalytische Theorie Sigmund Freuds war einerseits vom 
Strukturmodell (Ich, Es, Über-Ich), andererseits vom Trieb-Abwehr-Modell 
geprägt. Die sexuelle Entwicklung spielte in der Theorie Sigmund Freuds eine 
entscheidende Rolle. Kohut erkannte, dass damit nicht alle Aspekte der mensch-
lichen Entwicklung erfasst werden. 

Kohut sah, dass der Entwicklungsprozess des Heranreifens vom Säugling 
zum Erwachsenen nicht ausschließlich triebgebunden erklärt werden kann. Ent-
scheidende Prägungen finden auch in späteren Phasen (weniger triebgesteuerten 
Phasen) der Kindheit statt.  

Kohut postulierte ein übergeordnetes Selbst als psychoanalytisches Kon-
strukt, dessen Bewusstseinsinhalte nicht im Zentrum der Aufmerksamkeit des 
Ich-Bewusstseins stehen. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


176 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

Das Selbst sei als Schatz individueller Erinnerungen und Erfahrungen im 
Hintergrund immer da. Im Idealfall sind solche Erinnerungen und Erfahrungen 
harmonisch integriert.  

Im Gegensatz zu einem vorgestellten aktiven Ich stellt sich in den Überle-
gungen Kohuts das passive Selbst als eine Größe dar, die alle lebensgeschichtli-
chen Erinnerungen und Erfahrungen repräsentiert. Hierzu gehören auch Erfah-
rungen und Erinnerungen, die dem Bewusstsein infolge von Vergessen oder 
Verdrängen nicht mehr präsent sind. 

Das menschliche Bewusstsein kann ohne Rückgriff auf das in der Amygda-
la (Mandelkern) befindliche Gefühlszentrum keine Entscheidungen treffen (dies 
ergaben Untersuchungen an Patienten mit entsprechenden Hirnverletzungen). 
Das Gefühlszentrum wird durch Impulse benachbarter Hirnregionen, in denen 
die gesammelten lebensgeschichtlichen Erfahrungen und Erinnerungen gespei-
chert sind, beeinflusst.  

Wenn nun das Selbst den gesamten Schatz aller Erinnerungen und Erfah-
rungen repräsentiert, so kommt dem Selbst über den Bereich der Gefühle ein 
großer Einfluss auf die Entscheidungen des Ichs zu. Die geborgten Kräfte des 
Ich sind demnach viel mehr als bloß verinnerlichte Normen, nämlich ein Erfah-
rungs- und Erinnerungsschatz lebensgeschichtlicher Ereignisse, die der einzelne 
Mensch in seiner Gesamtheit nicht bewusst zu überblicken vermag. 

Das Selbst stellt bei Kohut die Grundlage dar, auf der die Kreativität sich 
erfüllen kann: „– einen psychologischen Sektor, in dem Strebungen, Fertigkeiten 
und Ideale ein ungebrochenes Kontinuum bilden, das von Freude erfüllte kreati-
ve Tätigkeit ermöglicht.“305 

Das Selbst wird bei Kohut zur eigentlichen Integrationsinstanz. Infolge 
schwerer Traumatisierungen ist es dabei möglich, dass sich bei einem Menschen 
kein stabiles Selbst aufbauen kann. Genauso ist es möglich, dass das Selbst zu-
gunsten stärkerer Impulse (z.B. Triebe) in den Hintergrund tritt. Dies wäre dann 
ein Mensch, dessen Handeln weitgehend triebgesteuert und ausschließlich der 
Triebbefriedigung unterworfen ist. Narzisstische Störungen werden in der 
Selbst-Psychologie von Kohut nicht dem Triebbereich zugeordnet, sondern wer-
den als „ungeordnete Inhalte des Selbst“ bezeichnet. Diese Zersplitterung und 
Fragmentierung des übergeordneten Selbst solle dann erst dazu führen, dass ein 
Mensch auf das eigene Selbst aufmerksam wird. In diesem Fall würden sich 
Teile des Selbst verselbstständigen. Dies könne dann dazu führen, dass bestimm-
te Bewusstseinsinhalte eine übermächtige Bedeutung erlangen. 

                                                             
305 Kohut, H., „Die Heilung des Selbst“, S.67. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.2. Bewusstseinskultur und psychoanalytische Theorie 177 

In Bezug auf die vorliegende Arbeit lassen sich hieraus folgende Fragen ab-
leiten:  

 
Können Grenzsituationen zur Desintegration des Selbst führen? Wenn ja, stellt 

eben diese Herauslösung von Inhalten aus einem bisher integrierten Ganzen die Vo-
raussetzung für eine Umgestaltung von Denk- und Verhaltensmuster dar? 
 

Um diese Fragen diskutieren zu können, soll im Folgenden aufgezeigt werden, 
warum Kohut die Herangehensweise Freuds, die die eines äußeren rationalen 
Beobachters war, für nicht ausreichend hielt, um psychologische Phänomene wie 
Störungen des Selbst beurteilen zu können. 

Kohut betont, Freud sei in erster Linie mit wissenschaftlichem Interesse 
vorgegangen. Sein Ziel sei die Erlangung von Wissen und weniger die Gesund-
heit selbst gewesen: 

 
„Freuds Werte waren nicht in erster Linie solche der Gesundheit. Es war axioma-

tisch für ihn, dass es wirklich erstrebenswert sei, so viel wie möglich zu wissen: […] 
die diese wissenschaftliche Weltsicht zu seinem persönlichen kategorischen Impera-
tiv, seiner persönlichen Religion machten – unnachgiebig der Aufgabe, die Wahrheit 
zu erkennen, sich der Wahrheit zu stellen, die Realität klar zu sehen.“306  
 

Dieses Zitat ist deshalb bemerkenswert, weil Kohut deutlich macht, dass zu den 
vordergründigen Zielen Freuds nicht die Wiedererlangung der Gesundheit, son-
dern die Wahrheitssuche gehörte. Dies würde in Bezug auf die Thematik der 
vorliegenden Arbeit bedeuten, dass die bloße Wahrheitssuche und ein innerer 
Heilungsprozess trotz unabwendbarer körperlicher Beschränkungen nicht das-
selbe sind. Das würde bedeuten, dass die von Freud vorgeschlagene Exploration 
unbewusster psychischer Vorgänge nicht das Heil des Patienten, sondern viel 
mehr die Erkenntnis einer Wahrheit zum Ziel haben würde. 

Freud habe diese Wahrheit auch für sich selbst eingefordert, insbesondere 
als es um seine eigene Krebsdiagnose ging. Das Problem besteht nun darin, dass 
die Menschen an Wahrheiten zerbrechen können und jede Wahrheit eine be-
stimmte Zeit benötigt, um akzeptiert und angenommen zu werden. Kohut vermu-
tete, dass die Erkenntnis dessen, was einen Menschen ausmacht, sein Selbst, eine 
weniger objektiv-wissenschaftliche Sichtweise erforderlich macht. Hier stellt 
sich wieder die Frage, ob sich das menschliche Bewusstsein in seiner Gesamtheit 
mit den objektiven Methoden äußerer Betrachtung erfassen lässt. Freuds Heran-
gehensweise sei die eines empirischen Wissenschaftlers:  

                                                             
306 Kohut, H., ebd., S. 68. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


178 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

„Er untersuchte das Innenleben des Menschen, einschließlich – insbesondere – 
seines eigenen. Aber – und hier liegt das entscheidende Ergebnis – er betrachtete das 
Innenleben des Menschen mit der Objektivität eines äußeren Beobachters, aus dem 
Blickwinkel also, den der Wissenschaftler seiner Zeit vervollkommnet hatte gegen-
über der äußeren Umgebung des Menschen, in den biologischen Wissenschaften und 
vor allem der Physik.“307 
 

Wenn es nun aber darum gehen soll, sich in einem Selbstreflexionsprozess mit 
der eigenen Lebensgeschichte zu versöhnen, so muß im Hinblick auf die kriti-
schen Anmerkungen von Kohut bezweifelt werden, dass dies anhand theoreti-
scher Ableitungen und dem Bestreben nach größtmöglicher Objektivität gelingen 
kann. 

Eine tiefere Erkenntnis scheint nur möglich, wenn die teilnehmende Be-
obachtung um jenes Zartgefühl erweitert wird, das zum Beispiel Friedrich Nietz-
sche eingefordert hatte. 

Kohut hält die theoretischen Begriffsbildungen Freuds für nicht umfassend 
genug, um die gesamte Bandbreite der menschlichen Existenz zu erfassen:  

 
„die theoretischen Begriffsbildungen Freuds […] sind […] nicht hinreichend an-

wendbar auf Störungen des Selbst und andere[r] psychologischer Phänomene, die im 
Bereich der Psychologie des Selbst liegen – Phänomene, zu deren Beobachtung und 
Erklärung eine wissenschaftliche Objektivität mit breiterer Basis erforderlich ist als 
die des Wissenschaftlers des 19. Jahrhunderts – eine Objektivität, die die introspek-
tiv-empathische Beobachtung und die theoretische Begriffsbildung des teilnehmen-
den Selbst umfasst.“308 
 

Diese Schlussfolgerung von Kohut stellt eine Entwicklung innerhalb der psycho-
analytischen Theorie dar, von einer rationalen, wissenschaftlich ausgerichteten 
Beobachtung hin zu einer introspektiv-empathischen Beobachtung. Die aufge-
zeigte Entwicklung ergibt einen veränderten Betrachtungswinkel. Dies wäre 
genau jene Veränderung, die heilsam erlebt werden könnte. Freud war selbst 
Krebspatient und forderte für sich, die volle Wahrheit zu erfahren. Der nächste 
Schritt wäre dann die Überlegung, welche Möglichkeiten sich für den Patienten 
aus einer solchen Wahrheit (z.B. unheilbare Krebserkrankung) ergeben können. 
Kohut erkannte, dass hierfür eine breitere Basis der Betrachtung notwendig sei.  

In Bezug auf die Thematik der vorliegenden Arbeit wäre zu fragen, ob 
durch die Bewusstwerdung des Selbst heilende Kräfte freigesetzt werden kön-
nen. 
                                                             
307 Kohut, H., ebd., S. 70. 
308 Kohut, H., „Die Heilung des Selbst“, S. 71. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.2. Bewusstseinskultur und psychoanalytische Theorie 179 

Unbewusstes und Verdrängtes 
 

Vergessen, Verdrängen oder Abwehr können kreative Mechanismen im Sinne 
einer Selbstheilung sein, gerade dann, wenn dem Ich die aktuellen Lebensum-
stände unerträglich werden. Verdrängte Erlebnisse „verfallen dem Unbewuss-
ten“.309 

Jung drückt sich vorsichtig aus und vermeidet es, dem Unbewussten be-
stimmte „typische Funktionen“ zuzuschreiben. Jung räumt aber ein, „dass das 
Unbewusste, soviel wir derzeit sehen können, eine kompensatorische Funktion 
im Hinblick auf das Bewusstsein hat. Was das Unbewusste an und für sich ist, 
darüber ist jede Spekulation überflüssig. Es ist, seiner definierten Natur nach, 
jenseits aller Erkennbarkeit.“310 

Dieses Zitat ist bemerkenswert, da es klarstellt, dass es keine überprüfbaren 
Erkenntnisse über das Unbewusste gibt. Wenn in einem Strukturmodell ein „Un-
bewusstes“ als Größe angenommen wird, so handelt es sich um eine hypotheti-
sche Annahme.  

Die Feststellung von Jung ist entwaffnend und ehrlich. Es kann demnach 
nicht behauptet werden, die psychoanalytische Lehre beinhalte vertiefte und 
detaillierte Kenntnisse über ein Unbewusstes.  

Was ist hieraus für die vorliegende Arbeit abzuleiten? Es bedeutet, dass 
vermutlich der überwiegende Teil des menschlichen Bewusstseins dem Wach-
bewusstsein verborgen ist und bleibt. Die Annahme von Bewusstseinsschichten, 
die tiefer reichen als das Wachbewusstsein oder der Traumschlaf ist eine Vor-
stellung, die sich auch in den Upanischaden finden lässt. In den Upanischaden 
erfahren jene Bewusstseinsebenen, die jenseits des Wachbewusstseins liegen, 
eine besondere Wertschätzung. Die Erleuchtung wird in den Upanischaden als 
ein Bewusstseinszustand aufgefasst, der weiter und tiefer reicht als der traumlose 
Schlaf. 

 
 

Kultur und Kreativität 
 

In den Ausführungen zu den Künstlern Beuys und Gormley war auf deren erwei-
terten Kunstbegriff eingegangen worden. Für beide Künstler stellt Kreativität 
einen Schlüssel dar, um den Daseinsfragen zu begegnen. Der französische Psy-
choanalytiker Lacan verwies auf den Konflikt zwischen individuellen kreativen 
Kräften und einem kulturellen Umfeld. 
                                                             
309 Jung, C.G., “Typologie”, S. 115. 
310 Jung, C.G. “Typologie”, S. 115. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


180 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

Lacan schreibt einer kulturellen Bewegung eine „Verschmelzungs- und 
Homogenisierungsfunktion“ zu: „Etwas, das mit gewissen Eigenschaften ent-
steht, eine gewisse Frische, eine gewisse Spitze. Das ist eine Knospe. Besagte 
kulturelle Bewegung knetet sie durch, so sehr, bis dass sie vollständig reduziert, 
ehrlos, mit allem zusammenhängend wird.“311 

Diese Überlegungen können auch in den Kontext der vorliegenden Arbeit 
gestellt werden. Dies soll kurz erläutert werden: Die Teilnehmerinnen der Acht-
samkeitsstudie erklärten, ihr größter Wunsch sei es, ihr altes Leben wiederzuha-
ben. Hier ließe sich kritisch hinterfragen, was denn der eigene Wunsch und was 
der Wunsch des umgebenden Kollektivs (Freunde, Familie, Kollegen) ist. Sind 
vielleicht die Wünsche nach dem alten Leben vor allem verinnerlichte von außen 
herangetragene Erwartungen? Intendierte Bewusstseinsprozesse können zu mehr 
Klarheit verhelfen. 

Kulturelle Kontexte haben für Lacan vor allem eine Entlastungsfunktion. 
Sie geben Inhalte vor und entlasten das eigene Denken. Wie er dies versteht, 
zeigt das folgende Zitat: 

 
„Glauben Sie deshalb nicht, die Kultur sei ein von mir missbilligtes Ziel. Das 

liegt mir ziemlich fern. Es entlastet. Es entlastet von der Funktion des Denkens. Es 
entlastet von der einzigen Sache, die einen kleinen Nutzen hätte in dieser Funktion, 
die ganz und gar von niederem Rang ist.“312  
 

Was kann hieraus für einen intendierten Bewusstseinsprozess abgeleitet werden? 
Kulturelle Kontexte beinhalten auch konventionelle Vorstellungen von Gesund-
heit, Schönheit und Krankheit. Ein Prozess des bewussten Nachdenkens und der 
Selbstreflexion könnte dazu beitragen, einen gewissen Abstand zu externen oder 
verinnerlichten Bewertungsmustern zu erlangen. Es ist anzunehmen, dass ein 
Umfeld mit erstarrten gesellschaftlichen Konventionen eher hinderlich für die 
Ausgestaltungsmöglichkeiten individueller Kreativität und Phantasie ist. Dies 
wiederum kann in einem Selbstreflexionsprozess Schuldgefühle hervorrufen 
(z.B. Schuldgefühle, im Falle einer Verhaltensänderung den gesellschaftlichen 
Erwartungen nicht mehr zu entsprechen). 

 
 

                                                             
311 Lacan, J., „Meine Lehre“, S. 78. 
312 Lacan, J., „Meine Lehre“, S. 75. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.2. Bewusstseinskultur und psychoanalytische Theorie 181 

Erkenntnis der Idee 
 

Der Psychoanalytiker und Begründer der Individualpsychologie, Alfred Adler 
(1870 – 1937), erläutert anhand der Lebensgeschichte von Dostojewski, wie eine 
Prägung das Leben eines Menschen wie ein roter Faden durchdringen kann:  
 

„… und überdenkt seine ganze Kindheit, seine ganze Entwicklung und seinen 
ganzen Lebensinhalt. Da bleibt seine Aufmerksamkeit plötzlich an folgender Erin-
nerung haften: er entfernte sich einst etwas zu weit vom Gute seines Vaters, ging 
querfeldein, als er plötzlich erschrocken stehen blieb, da er einen Ruf vernommen 
hatte: ‘der Wolf kommt!’ Rasch eilte er zurück in die schützende Nähe des Vater-
hauses und erblickte auf dem vorliegenden Acker einen Bauern, zu dem er sich 
flüchtete. Weinend und ängstlich umklammerte er dessen Arm und berichtete von 
dem Schrecken, der ihm widerfahren war. Der Bauer machte mit seinen Fingern das 
Kreuz über den Knaben, tröstete ihn und versprach, er werde ihn nicht vom Wolf 
fressen lassen.“313 
 

Adler sieht im verinnerlichten Bild vom Wolf die „Richtungslinie von 
Dostojewskis Aktivität“, die ihn immer wieder zu den armen, gläubigen Bauern 
zurückführen sollte. 

Aus den Ausführungen Adlers ergeben sich folgende weiteren Überlegun-
gen: Jeder Mensch hat Prägungen erfahren, die sich nicht einfach abschütteln 
lassen, sondern die wie ein Grundmotiv in wechselnden Ausprägungen und je 
nach Lebenssituation ins Bewusstsein gelangen können. Prägungen können hilf-
reich sein, sie können aber auch als Last empfunden werden. Es ist aber möglich, 
lebensgeschichtlich Angelegtes und Unabänderliches anzunehmen und zu integ-
rieren. Dies bedeutet im Hinblick auf die Vergangenheit, zu akzeptieren, wie 
man geworden ist und kann im Hinblick auf die Zukunft bedeuten, die eigenen 
Grenzen, den eigenen Schatten zu akzeptieren. Der Wunsch, das eigene Leben 
auf eine Formel bringen zu wollen, in der sich alle Widersprüche aufheben, ver-
eitelt gerade das Beabsichtigte.  

Die naheliegende Herangehensweise wäre es, angenehme Erinnerungen und 
Erfahrungen zu bewahren und Unangenehmes zu verdrängen. Aber gerade hier-
durch wird der Leidenskreislauf weiter unterhalten, weil das Unangenehme in 
tieferen, unbewussten Schichten weiterwirkt und über Träume und Gefühle ins 
Bewusstsein zurückfließt. Interesselose Selbstannahme bedeutet zunächst, nicht 
bewerten zu wollen als z.B. „gut“ oder „schlecht“, „nützlich“ oder „nicht nütz-
lich“ etc., sondern ist mehr ein interesseloses Betrachten seiner selbst. Dies ist 
                                                             
313 Adler, A., „Praxis und Theorie der Individualpsychologie“, Anaconda Verlag, Köln 2012, S. 

341f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


182 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

die eigentliche Schwierigkeit, da Bilder und Erinnerungen Gefühle auslösen und 
Gedanken binden können. So ist es schwierig, ohne Bewertung lebensgeschicht-
lich Unangenehmes erneut zu betrachten, unliebsame Persönlichkeitseigenschaf-
ten zu akzeptieren. Die Betrachtung von Lebensereignissen in einem größeren 
räumlichen und zeitlichen (generationenübergreifenden) Zusammenhang kann 
zur Erweiterung des eigenen Bewusstseins beitragen. Räumlich könnte die Be-
trachtungsweise erweitert werden durch die Tatsache, dass auch andere Men-
schen ähnliche Erfahrungen und Schicksale erlitten haben. Zeitlich könnte dies 
geschehen, in dem sich Ereignisse in den Lebensgeschichten anderer Menschen 
verlieren. Auf der Ebene von Erinnerungen und Erfahrungen ergeben sich auf 
diese Weise weitreichende Verflechtungen mit Erfahrungen und Erinnerungen 
unzähliger anderer lebender oder verstorbener Individuen. Die Begegnung des 
Kindes in seiner Todesangstmit dem gläubigen Bauern führte dazu, dass deren 
lebensgeschichtlicher Erfahrungshorizont (individuelles Selbst) im Augenblick 
dieser existenziellen Situation von etwas Größerem „infiziert“ wurde (Verwirkli-
chung einer immateriellen Idee). 

Jung sah im Selbst eine ideelle Größe, die alle Bewusstseinsinhalte umfasst: 
 

„Ich unterscheide daher zwischen Ich und Selbst, insofern das Ich nur das Sub-
jekt meines Bewusstseins, das Selbst aber das Subjekt meiner gesamten, also auch 
der unbewussten Psyche ist. In diesem Sinne wäre das Selbst eine (ideelle) Größe, 
die das Ich in sich begreift.“ 
 

Das Selbst stellt sich somit als eine Größe dar, die das eigene Ich übersteigt. In 
der oben geschilderten Begegnung des jungen Dostojewski mit dem Bauern 
entfaltet sich eine Möglichkeit.  

Die Begegnung hätte auch einen anderen Verlauf genommen. Tatsächlich 
hat der Augenblick das weitere Leben von Dostojewski entscheidend geprägt. 

C.G. Jung bezeichnete die Idee als eine a priori vorhandene, als eine gege-
bene Möglichkeit von Gedankenverbindungen überhaupt.314 

Für einen intendierten Selbstreflexionsprozess lässt sich ableiten, dass das 
eigentliche „Ziel“ die Bewusstwerdung des (bereits vorhandenen) eigenen sub-
jektiven Ausübungsspielraumes (und somit der in der eigenen Person angelegten 
Möglichkeiten) ist.  

 
 

                                                             
314 Jung, C.G., “Typologie”, S. 144. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.2. Bewusstseinskultur und psychoanalytische Theorie 183 

Schuld und Scham 
 

Schuld und Scham sind aus der Sicht der psychoanalytischen Theorie wichtige 
Begriffe. Der Psychoanalytiker Léon Wurmser (geb. 1931) bezeichnete die 
Scham als Tor zum Bewusstsein. Intendierte Bewusstseinsprozesse können, 
wenn eine Abstandnahme misslingt, Scham- und Schuldgefühle verstärken. Im 
Folgenden soll auf die Überlegungen Wurmsers zur Entstehung von Schamge-
fühlen näher eingegangen werden. 

Wurmser bezieht sich in seinem Werk „Die Maske der Scham“ auf den eng-
lischen Psychoanalytiker Joseph Sandler (1927 – 1998), der zwischen äußeren 
und inneren Erwartungen unterscheidet. Anhand dieser Erwartungen ergeben 
sich äußere und innere Bilder. Das äußere Bild wäre demzufolge, das „Bild, das 
andere von mir haben sollen“.315 Das innere Bild ergibt sich aus dem, wie ich 
sein will. An den Bildgrenzen ergeben sich nun unterschiedliche Konflikte. 

Das äußere Bild wird durch die Spannung zwischen Ich und Über-Ich, also 
der Spannung zwischen dem Ich und ins Bewusstsein integrierten (verinnerlich-
ten) kulturellen Geboten und Verboten erzeugt. Grenzüberschreitungen in die-
sem Bereich können zu Schuldgefühlen führen. 

Das innere Bild dagegen entstehe aus der Spannung zwischen dem Ich und 
dem Ich-Ideal. Wenn ein vom Ich-Ideal veranlagtes Ziel nicht erreicht werden 
könne, tauche die Scham auf.316 Schamgefühle ergeben sich demnach an der 
Grenze zwischen Ich und Ich-Ideal. 

Aus dieser Hypothese ergeben sich Schlussfolgerungen für die vorliegende 
Arbeit. Wenn zum Beispiel ein sportlicher jüngerer Mann (Marathonläufer) beim 
Training nach 100 m wegen stärkster Rückenschmerzen abbricht und die weitere 
Diagnostik einen Knochenmarkbefall durch eine Plasmazellleukämie ergibt, so 
hat dies erhebliche Konsequenzen für das Selbstbild dieses Mannes. Er sagt, er 
habe das Vertrauen in seinen Körper verloren. Einem Meditations- und Acht-
samkeitstraining steht er ablehnend gegenüber, weil er sich scheut, in seinen 
Körper hineinzuspüren. 

Es könnte angenommen werden, dass er sich vor dem genaueren Hinschau-
en scheut, vielleicht auch deshalb, weil er weiß, dass er vermutlich nie mehr ins 
alte (leistungsstarke) Leben zurückkehren wird. 

Wurmser bezeichnete die Scham als die Hüterin des privaten Selbst:  
 

„Die Scham als Haltung – pudor – behütet das getrennte private Selbst mit seinen 
Grenzen und verhindert sowohl das Eindringen der anderen von außen in den priva-

                                                             
315 Vgl. Wurmser, L., „Die Maske der Scham“, S. 132. 
316 Vgl. Wurmser, L., „Die Maske der Scham“, S. 132. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


184 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

ten Bereich wie auch die Erfüllung der Wünsche zur Verschmelzung mit dem ande-
ren, zur Selbstauflösung von innen. So beschützt sie die Integrität des Selbst als 
Abwehr gegen übermäßiges Ausgesetzt- und Bloßgestelltsein und Neugier, während 
sie gleichzeitig den die Gemeinschaft leitenden Idealen und zusammenhaltenden 
Formen durch die ihr innewohnende Ehrfurcht – aidos, jir ‘a, jing – sowie durch die 
Sanktionen der Lächerlichmachung und der Schande dient.“317 
 

Der oben bereits erwähnte Patient fiel durch sein weiterhin sportlich betontes 
Äußeres auf (sportliche, jugendliche Kleidung, Sportschuhe), was darauf hinwei-
sen könnte, dass er an diesem Bild von sich festhalten möchte. Tatsächlich war 
die Erkrankung weit fortgeschritten (Rezidiv trotz Hochdosistherapie und allo-
gener Stammzelltransplantation). Die Enttäuschung über seinen versagenden 
Körper war zu groß, als dass er sich imstande sah, die von der Krankheit aufge-
zwungenen körperlichen Grenzen in einem Selbstreflexionsprozess zum Gegen-
stand der Betrachtung zu machen. 

Wenn es nicht gelingt, die eigene Blöße vor sich selbst auszuhalten, dürfte 
es sehr viel Feingefühl erfordern, den geeigneten Modus im Umgang mit sich 
selbst zu finden.  

 
 

Schlaf 
 

Viele wichtige Bewusstseinsleistungen erfolgen im Schlafzustand. Dessen war 
sich bereits Freud bewusst. Im Wachzustand unvollendete Gedankengänge kön-
nen im Schlafzustand zu Ende gedacht werden und „aufbereitet“ erneut dem 
Wachbewusstsein zugeführt werden.  

Durch die neurowissenschaftliche Forschung ist mittlerweile bekannt, dass 
die Ausgestaltung und Verarbeitung sinnlicher Eindrücke durch erregende und 
hemmende Neurotransmittersysteme beeinflusst werden. Erregung und Hem-
mung sind wiederum abhängig von äußeren und inneren Rhythmen. 

Ein wichtiges hemmendes und schlafförderndes Neurotransmittersystem ist 
das GABA-System. Neben der schlaffördernden Wirkung hat es einen beruhi-
genden, blutdrucksenkenden und angstlösenden Einfluss auf das Gehirn und die 
körperlichen Funktionen. Ein anderes wichtiges Neurotransmittersystem, das die 
innere Zufriedenheit und Gelassenheit sowohl im Schlaf- als auch im Wachzu-
stand fördert, ist das Serotoninsystem.  

                                                             
317 Wurmser, L., “Die Maske der Scham”, S. 126. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.2. Bewusstseinskultur und psychoanalytische Theorie 185 

Freud waren diese Neurotransmittersysteme nicht bekannt. Aus dem fol-
genden Zitat geht aber hervor, welche große Bedeutung er intellektuellen Leis-
tungen im Schlafzustand beimaß: 

 
„Wir haben einerseits Belege dafür, dass selbst feine und schwierige intellektuel-

le Arbeit, die sonst angestrengtes Nachdenken erfordert, auch vorbewusst geleistet 
werden kann, ohne zum Bewusstsein zu kommen. Diese Fälle sind ganz unzweifel-
haft, sie ereignen sich zum Beispiel im Schlafzustand und äußeren sich darin, dass 
eine Person unmittelbar nach dem Erwachen die Lösung eines schwierigen mathe-
matischen oder anderen Problems weiß, um das sie sich am Tage vorher vergeblich 
bemüht hatte.“318  
 

Bemerkenswert erscheint hierbei, dass in den über 2000 Jahre alten Texten der 
Upanischaden dem Schlaf größte Wertschätzung entgegengebracht wird und er 
in der Hierarchie der Bewusstseinszustände eine größere Bedeutung hat als der 
Wachzustand. Im Schlaf sind die Assoziationen der Ich-Kontrolle entzogen.  

Freud hatte erkannt, dass viele innerpsychische Vorgänge unbewusst ablau-
fen und dass „es Personen gibt, bei denen die Selbstkritik und das Gewissen, 
also überaus hochgewertete seelische Leistungen, unbewusst sind und als unbe-
wusst die wichtigsten Wirkungen äußern.“319 

Im Zustand der Ablenkung und Zerstreuung abgebrochene oder tagsüber in 
den Hintergrund getretene Assoziationsketten können im Schlaf zu Ende gedacht 
werden und unbewusst zu folgerichtigem Verhalten im darauffolgenden Wach-
zustand führen. Es ist aber auch möglich, dass diese im Schlaf fortgeführten 
Gedankenprozesse den Schlaf selbst beeinträchtigen oder dazu führen, aus dem 
Schlaf aufzuwachen. Im Wachzustand verdrängte Gefühle (Schuld, Scham, Ver-
sagen) können im Schlaf hervortreten und „unbewusste“ Spuren im Wachzu-
stand hinterlassen. Die psychoanalytische Theorie geht nun davon aus, dass 
solche unbewussten Prozesse im Lebensvollzug eine ökonomisch bedeutende 
Rolle spielen können.  

In den Upanischaden entspricht der Traumschlaf der zweiten Bewusstseins-
stufe, die unmittelbar dem wachen Bewusstseinszustand folgt. Dem Traumschlaf 
wird in den Upanischaden im Gegensatz zur psychoanalytischen Theorie keine 
größere Bedeutung beigemessen. Der traumlose Schlaf sei dagegen ein „Wun-
der“ des Lebens. Die psychoanalytische Theorie stellt dagegen die Inhalte des 
Traumschlafes als einen wichtigen Ansatzpunkt für die freien Assoziationen dar, 
weshalb Klienten in der Regel vom Analytiker ermuntert werden, zuerst über die 

                                                             
318 Freud, S., ebd., S. 254. 
319 Freud, S., „Das Ich und das Es“, Gesammelte Werke, Band XIII, S. 254. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


186 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

zurückliegenden Traumbilder zu assoziieren. Personenbezogene Trauminhalte 
sind dagegen kein Gegenstand weiterer Erörterungen in den dialogischen Texten 
der Upanischaden. Hier zeigt sich in Bezug auf die vorliegende Arbeit ein we-
sentlicher Unterschied. In der psychoanalytischen Theorie soll Trauminhalten 
bewusst nachgespürt werden. Die Blickrichtung ist somit auf das persönliche 
Erleben des Einzelnen ausgerichtet. Dies ist in den Upanischaden genau umge-
kehrt. Die Blickrichtung führt von den persönlichen Erlebnisinhalten weg.  

Der Selbstreflexionsprozess stellt sich als dialogisches Geschehen in der 
psychoanalytischen Theorie völlig anders dar als in den Upanischaden. Es han-
delt sich um unterschiedliche Betrachtungswinkel auf die Inhalte des menschli-
chen Bewusstseins. 

Die Blickrichtung auf bewusste oder verdrängte Inhalte des persönlich Er-
lebten ist dem westlichen Menschen vertraut. Es stellt eine sehr ichbezogene 
Blickrichtung dar. Das angsterfüllte und leidende Ich steht im Fokus des Interes-
ses. Im Rahmen eines Bewusstseinsprozesses zum Beispiel in Form eines psy-
chotherapeutischen Verfahrens soll in einem „beschützen Umfeld“ der Einzelne 
befähigt werden, mit der eigenen Lebenssituation und deren Inhalten besser 
umgehen zu können. 

Eine Herangehensweise, wie sie in den Dialogen der Upanischaden gelehrt 
und gezeigt wird, würde bedeuten, die eigenen Inhalten (Ängste, Sorgen, Da-
seinszwänge) zwar wahrzunehmen, ihnen aber keine weitere Bedeutung beizu-
messen. Diese interesselose Betrachtung eigener Gefühle und Gedanken dürfte 
für den westlichen Menschen befremdlich und ungewohnt sein. Die Herange-
hensweise der psychoanalytischen Theorie ist dagegen vom Interesse an den 
eigenen Gedanken und Gefühlen gegenüber geprägt. Es soll sogar versucht wer-
den, mehr über die Ursachen der eigenen Gedanken und Gefühle zu erfahren.  

Die psychoanalytische Herangehensweise mag intellektuell anmuten. Sie 
scheint aber symptomatisch zu sein für den Betrachtungswinkel des westlichen 
Menschen. 

 
 

Arbeits-, Genuss- und Liebesfähigkeit 
 

Ein Mensch ist nach Sigmund Freud seelisch gesund, wenn er arbeiten, lieben 
und genießen kann. Hieraus ergeben sich die Bezüge zur vorliegenden Arbeit. 
Die an der Studie teilnehmenden Frauen sind bezüglich ihrer Brustkrebserkran-
kung „geheilt“. Tatsächlich kann es bei Krebspatienten trotz organmedizinischer 
Heilung zu dauerhaften Störungen der Arbeits-, Genuss- und Liebesfähigkeit 
kommen. Wenn keine organische Ursache vorliegt, so wäre aus Sicht der psy-
choanalytischen Theorie ein Ansatzpunkt zur weiteren Aufklärung ein intendier-

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.2. Bewusstseinskultur und psychoanalytische Theorie 187 

ter Selbstreflexionsprozess. Dies kommt der Idee eines persönlichen Heilauftra-
ges sehr nahe, denn es geht im psychoanalytischen Verfahren vor allem darum, 
dass der Klient selbst zu tieferer Einsicht und Erkenntnis über sich selbst ge-
langt. Der Analytiker ist vielmehr ein Zuhörer im Hintergrund, der durch geziel-
te Fragen den Bewusstseinsprozess der freien Assoziation beeinflussen kann 
oder auch nicht. Dieser Vorgang erinnert an einen mäeutischen Prozess, bei dem 
es darum geht, die „richtigen“ Fragen zu stellen. 

Es soll im Folgenden erläutert werden, wie sich aus Sicht der psychoanaly-
tischen Theorie ein gelenkter Selbstreflexionsprozess darstellt. 

Freud hatte die Vorstellung, dass es möglich sei, durch die Technik der 
freien Assoziation Inhalte aus tieferen Bewusstseinsschichten und damit zum 
Beispiel auch nicht eingestandene Schuld- und Schamgefühle bewusst werden zu 
lassen. Durch Erkenntnis und Einsicht in die zugrunde liegenden inneren Vor-
gänge sollen dann Reifungsprozesse angestoßen werden.  

Freud versuchte, durch freie Assoziation des Klienten dessen unbewusste 
Vorgänge für das Wachbewusstsein sichtbar zu machen. Die unbewussten inne-
ren Bilder sollen anhand von Wortvorstellungen wahrnehmbar gemacht werden: 

 
„Die Rolle der Wortvorstellungen wird nun vollends klar. Durch ihre Vermitt-

lung werden die inneren Denkvorgänge zu Wahrnehmungen gemacht. Es ist, als 
sollte der Satz erwiesen werden: alles Wissen stammt aus der äußeren Wahrneh-
mung. Bei einer Übersetzung des Denkens werden die Gedanken wirklich – wie von 
außen – wahrgenommen und darum für wahr gehalten.“320 
 

Aus dem vorliegenden Zitat lässt sich die Vorstellung Freuds darlegen, dass ein 
Mensch die inneren Konflikte erst wahrnehmen könne, wenn sie von „außen“, in 
Form von ausgesprochenen Wortvorstellungen an das Bewusstsein herangetra-
gen werden. 

Im psychoanalytischen Verfahren geschieht dieser Prozess in einem be-
stimmten therapeutischen Rahmen. Der Klient liegt auf einer Liege oder einem 
Bett ohne Sichtkontakt zum zuhörenden Analytiker. Der Analytiker kann die 
freien Assoziationen des Klienten kommentieren oder in Form gezielter Fragen 
(zum Beispiel durch Aufgreifen bestimmter Motive aus einem geschilderten 
Traumerlebnis des Klienten) lenken. Diese Sitzungen sollen in der Regel hoch-
frequent (mehrmals wöchentlich) und über einen längeren Zeitraum (unter Um-
ständen Jahre) stattfinden. Auf diese Weise entsteht ein Art „kreativer Raum“ für 
einen Bewusstseinsprozess außerhalb des Alltages. Was nun in diesem Rahmen 
geschieht oder geschehen kann, hängt von vielen Faktoren ab. Die wachsende 
                                                             
320 Freud, S., ebd., S. 250. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


188 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

therapeutische Beziehung zwischen Klient und Analytiker soll es ermöglichen, 
dass traumatische Bewusstseinsinhalte (Erinnerungen) im beschützen Rahmen 
aufgearbeitet werden können. Am Ende eines solchen (oft über Jahre andauern-
den) Prozesses soll sich der Klient emanzipieren. Auf die Thematik der vorlie-
genden Arbeit bezogen würde Emanzipation in diesem Sinne bedeuten, die im 
therapeutischen Rahmen durchlebten erweiterten Möglichkeiten im Alltag um-
setzen zu können. 

 
 

Gottesbild und Spiritualität 
 

Im Umgang mit Religion und Spiritualität zeigen die verschiedenen psychoana-
lytischen Schulen erhebliche Unterschiede. Dies soll anhand von Zitaten von 
Jung und Frankl aufgezeigt werden. Für die vorliegende Arbeit erscheint dies 
insofern von Bedeutung, weil sich die Frage stellt, ob ein intendierter Bewusst-
seinsprozess, um lebensgeschichtlich versöhnend wirken zu können, auf Be-
wusstseinsinhalte angewiesen ist, die über das Ich hinausreichen. In den Upa-
nischaden soll der Mensch sich als Teil einer größeren Wirklichkeit begreifen. 
Das folgende Zitat von C.G. Jung soll zeigen, dass die Vorstellung einer bewuss-
ten Persönlichkeit als Teil eines Ganzen auch in der psychoanalytischen Theorie 
zu finden ist: 

 
„Es gibt nur eine einzige Bedingung, unter der man die Stimme legitimerweise 

die eigene nennen könnte, wenn man nämlich annimmt, die bewusste Persönlichkeit 
sei der Teil eines Ganzen oder ein kleinerer Kreis, der in einem größeren enthalten 
ist.“321 
 

Die Überlegungen Jungs führen zu der Annahme von der Existenz überindividu-
eller Archetypen, zu denen auch das Gottesbild gehöre. Jung argumentiert, dass 
sich dem menschlichen Bewusstsein in Form von Träumen und Visionen Ideen 
aufdrängen. Zu diesen Ideen gehört auch die Vorstellung eines „inneren Gottes“. 
Jung betont, dass die Annahme einer Gottesidee eine „unwissenschaftliche Hy-
pothese“ sei. Tatsächlich verschaffen sich „mystische“ Ideen Raum. Dies ge-
schieht über die Träume und Sehnsüchte. Jung hält dies keineswegs für einen 
Gottesbeweis, sondern für das Vorhandensein eines archetypischen Bildes einer 
Gottheit. Diesem Archetypus komme aber große Bedeutung und großer Einfluss 
zu. 

                                                             
321 Jung, C.G., ebd., S. 44. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.2. Bewusstseinskultur und psychoanalytische Theorie 189 

C.G. Jung postuliert die Existenz eines archetypischen Gottesbildes, das aus 
einem Unbewussten generiert werde und wesentlich mehr umfasse, als ein ein-
zelner Mensch begreifen könne. Infolge dieser (unbewussten und über das Indi-
viduum hinausgehenden) Matrix erachtet Jung den einzelnen Menschen als auf-
nahmefähig für religiöse Erfahrungen. 

Jung sieht den Menschen somit als Teil eines Großen. Der Mensch ist damit 
keine unabhängige, autonome Einheit, sondern über das Unbewusste mit einem 
Größeren verbunden. 

Die Vorstellung eines im „Es“ verankerten Gottesbildes lehnte Frankl ab. 
Der Psychoanalytiker Frankl stellt nun die Frage, ob dann das Gewissen aus dem 
Menschen selbst komme und ob es einen „autonomen kategorischen Imperativ“ 
geben könne. Das Gewissen war von Freud dem Über-Ich zugeordnet worden. 
Es handle sich dabei um die Introjektion der Vater-Imago. Hiervon grenzt sich 
Frankl deutlich ab. Frankl versucht zu zeigen, dass sich moralisches Handeln nur 
aus der Transzendenz heraus begreifen lässt: 

 
„Ich dürfte also das Phänomen des Gewissens dann nicht bloß in seiner psycho-

logischen Faktizität, sondern in seiner wesentlichen Transzendentalität begreifen; 
‘Knecht meines Gewissens’ kann ich also eigentlich nur dann sein, wenn die Zwie-
sprache mit meinem Gewissen echtes Zwiegespräch ist, also mehr als bloßes Selbst-
gespräch – wenn mein Gewissen also mehr ist als mein Ich: wenn es Sprachrohr ist 
von etwas anderem.“322 
 

Im Grunde genommen ähnelt dieser Konflikt zwischen den verschiedenen psy-
choanalytischen Schulen der Auseinandersetzung von Schopenhauer mit der 
Annahme eines kategorischen Imperativs von Kant. 

Frankl bezweifelt, dass sich ein kategorischer Imperativ bloß aus einer Im-
manenz herleiten lässt. Für ihn kann der kategorische Imperativ nur aus der 
Transzendenz heraus legitimiert werden. Wie er dies versteht, soll das folgende 
Zitat aufzeigen: 

 
„So kann es denn auch letztlich gar keinen autonomen ‘kategorischen Imperativ’ 

geben; denn jeder kategorische Imperativ erhält seine Legitimation ausschließlich 
von der Transzendenz, aber nicht von der Immanenz. Sein kategorischer Charakter 
steht und fällt mit dieser seiner Transzendenz und lässt sich daher aus der Immanenz 
auch nicht ableiten.“323 
 

                                                             
322 Frankl, V., „Der unbewusste Gott“, S. 40. 
323 Frankl. V., „Der unbewusste Gott“, S. 44. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


190 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

Frankl kritisiert Jung dafür, dass er die unbewusste Religiosität ins Es verlagert 
habe. Indem Jung sie dem kollektiven Unbewussten zuordnet, bleibe sie „im 
Menschen“: „Nach Jung ist ‘Es’ in mir religiös – aber nicht ‘Ich’ bin dann gläu-
big. ‘Es’ treibt mich dann zu Gott – aber ich entscheide mich dann nicht für 
Gott.“324 
Was bedeutet dies nun für die vorliegende Arbeit? Frankl scheint es für wichtig 
zu halten, dass sich der Mensch für etwas entscheidet, das größer ist als er selbst 
und das nicht aus dem Menschen selbst kommt. Hieraus ergibt sich eine Grund-
satzfrage, ob der Mensch im Rahmen eines intendierten Bewusstseinsprozesses 
aus sich selbst heraus Versöhnung und tiefere Erkenntnis erfahren kann. Die 
Annahmen von Jung und Frankl sind nur hypothetisch. Es gibt keine Beweise für 
die Richtigkeit der einen oder anderen Position. Bloßes Wissen über die eigene 
Lebensgeschichte und deren tiefere Zusammenhänge scheint vermutlich allein 
nicht ausreichend zu sein, um alle erfahrenen und erinnerbaren Widersprüche mit 
sich zu versöhnen. Die Aussagen von Frankl legen den Schluss nahe, dass es 
heilsam sein könnte, sich bewusst für eine Wirklichkeit zu entscheiden, die die 
eigene ichbezogene Realität übersteigt. 

 
 

Sprache 
 

Wortvorstellungen im Rahmen von freien Assoziationen sind gemäß der psycho-
analytischen Theorie wichtige Zugangswege zu unbewussten oder verdrängten 
Bewusstseinsinhalten. Der französische Psychoanalytiker Jacques Lacan (1901 – 
1981) war darum bemüht, Sprachformeln aufzudecken, die unabhängig von 
einem bestimmten kulturellen Umfeld sind. 

Lacan suchte nach der universellen Sprachformel „außerhalb“ der Kultur. 
Welche Bedeutung Lacan der Sprache beimaß, verdeutlicht folgende Aussage: 

 
Nicht nur der Mensch werde in die Sprache geboren, genauso wie er in die Welt 

geboren werde, sondern er werde auch durch die Sprache geboren.325 
 

Der Mensch werde durch die Sprache geboren, behauptet Lacan. Lacan könnte 
insofern recht haben, als die Bedeutung der Sprache nicht in einem Selbstge-
spräch erfahrbar wird, sondern nur im Austausch mit einem Gegenüber (Du). 
Das Menschsein vollzieht sich am Du. 

                                                             
324 Frankl, V., ebd., S. 49. 
325 Lacan, J., „Meine Lehre“, S. 35. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.2. Bewusstseinskultur und psychoanalytische Theorie 191 

Für Lacan ist die Sprache der Schlüssel zum Bewusstsein. Weil es Sprache 
gebe, gebe es Wahrheit: „Eben weil es Sprache gibt, wie jeder sich das vor Au-
gen führen kann, gibt es Wahrheit. […] Der Sprachapparat sitzt da irgendwo 
wie eine Stimme auf dem Hirn. Er hat den Zugriff.“326  

Die spannende Frage für die vorliegende Arbeit ist nun, ob es Wahrheit au-
ßerhalb von Sprache und Zeit geben kann? Die Thesen Lacans bedürfen weiterer 
Überlegungen. Es soll im Folgenden überlegt werden, welche Bedeutung die 
Sprache für die menschliche Leiderfahrung hat. 

Sprache ist in der Zeit und repräsentiert damit ein Prinzip des Lebens. Inso-
fern ist Sprache Wahrheit.  

Dass der Ausdruck der Sprache die Erfahrungen und Empfindungen zutref-
fend abbilden kann, zeigt sich an der Entwicklung der Sprache, die dem zivilisa-
torischen und kulturellen Fortschritt folgt. Die Sprache „nötigt“ das Individuum, 
Vorstellungen in zeitliche Abfolge zu bringen und verleiht damit dem Leiden in 
der Zeit ein sprachliches Korrelat. 

Das Leiden, die Angst und die Sorge sind zeitgebunden. Erst durch die Zeit 
wird das Leiden erfahrbar. Sprache gibt dem Leiden eine Ausdrucksform. Das 
Leiden erhält durch die Sprache eine kreative Ausdrucksform.  

Der Erzählende wählt aus einer Vielzahl von Ereignissen solche aus, die er 
in einer zeitlichen Abfolge darstellt. Die Sprache gibt dem Erzählenden die Mög-
lichkeit der Darstellung nicht nur der zeitlichen Abfolge, sondern auch nach 
Ursache und Wirkung. Einem von Eindrücken überwältigten Kind fehlt die 
Sprache, weil es alles gleichzeitig erzählen will.  

Das Kind muss erst lernen, das Erlebte in zeitlicher Abfolge wiederzuge-
ben. Die Schilderung derselben Ereignisse wird von verschiedenen Personen 
unterschiedlich dargestellt und ist an wechselnde Daseinszwecke gebunden. 

Hieraus ergeben sich Bezüge zur vorliegenden Arbeit. Im psychoanalyti-
schen Prozess geht es darum, frühere traumatische Erinnerungen der Sprache 
zuzuführen. Dadurch sollen gebundene Energien freigesetzt werden. Unbewusste 
Inhalte sollen mittels Wortvorstellungen „geboren“ werden. Diese Herange-
hensweise ist dabei jedoch der buddhistischen Meditationstradition entgegenge-
setzt. Dort sollen Gedanken und Gefühle bloß betrachtet werden, ohne diese 
bewerten zu wollen. Gedanken und Gefühle werden weder gefördert noch be-
kämpft, sie kommen und gehen und werden lediglich betrachtet, ohne sie zu 
bewerten. Dies ist eine völlig andere Herangehensweise. 

In der buddhistischen Meditation werden die Gedanken und Gefühle be-
trachtet, ohne sie benennen oder ergründen zu wollen. Dies gelingt, indem die 

                                                             
326 Lacan, J., „Meine Lehre“, S. 37f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


192 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

Achtsamkeit auf das Atmen (und damit weg von den Gedanken und Gefühlen) 
gelenkt wird. 

Der psychoanalytische Prozess versucht, Leiden, dem unbewusste Erfah-
rungen und Erinnerungen zugrunde liegen, sichtbar und durchschaubar zu ma-
chen. Dies geschieht durch die Sprache als einer besonderen Vorstellung von 
Zeit. Die Entgrenzung des Denkens, wie sie die buddhistische Meditation kenn-
zeichnet, eröffnet Vorstellungen jenseits von Sprache und Zeit. Im psychoanaly-
tischen Prozess sollen Leiderfahrungen in Sprache und Zeit in einem anderen 
Blickwinkel erfahren werden. Dies kann zu innerer Reife führen. Es kann aber 
auch neues Leid in Sprache und Zeit hervorgerufen werden. Diese Ebene der 
reflektierten Leiderfahrung in Sprache und Zeit wird in der fernöstlichen Medita-
tionspraktik gänzlich verlassen. 

 
 

Versöhnung mit lebensgeschichtlichen Widersprüchen 
 

Es stellt sich die Frage, wie sich aus Sicht der psychoanalytischen Theorie Ver-
söhnungsprozesse ergeben. Ein wichtiges Kriterium des psychoanalytischen 
Vorgehens ist die therapeutische Beziehung. Im Gegensatz zur Meditation erfol-
gen die freien Assoziationen des Klienten in Gegenwart eines Zuhörers. Zwi-
schen Klient und Analytiker soll es im Verlaufe eines psychodynamischen Pro-
zesses zu einem Übertragungsgeschehen kommen, das bedeutet, dass es zu Pro-
jektionen von Affekten und Gefühlen zwischen Erzähler und Zuhörer kommt. 
Dieser psychodynamische Prozess findet in einem geschützten Umfeld statt, im 
Gegensatz zum Beispiel zu Rollenkonflikten am Arbeitsplatz oder in der Fami-
lie. Im psychodynamischen Prozess kann alles gesagt, gedacht oder ausgespro-
chen werden. Im Idealfall können Gedanken, die im Lebensalltag mit Scham- 
und Schuldgefühlen assoziiert sind, erstmals in Sprache „gegossen“ und „gebo-
ren“ werden. Dies kann befreiend wirken und eine völlig neue Erfahrung darstel-
len. 

Das Problem besteht nun darin, dass es für die Widersprüche und Unge-
reimtheiten der individuellen lebensgeschichtlichen Erfahrungen und Erlebnisse 
keine „Formel“ und kein „Patentrezept“ geben kann. Der Psychoanalytiker Adler 
erläutert anhand des Beispiels von Dostojewski, dass die Suche nach einer bün-
digen Formel ein ganzes Leben prägen kann. 

Alfred Adler (1870 – 1937) beschreibt diesen Vorgang am Beispiel 
Dostojewskis (1821 – 1881):  

 
„Wonach es ihn drängte in dieser Unsicherheit seiner seelischen Widersprüche – 

der bald Rebell, bald gehorsamer Knecht war, den es zu Abgründen zog, vor denen 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.2. Bewusstseinskultur und psychoanalytische Theorie 193 

er erschauerte – das war das Auffinden einer bündigen Wahrheit. Sein Grundsatz 
war schon lange, bevor er ihn ausgesprochen hatte, durch die Lüge der Wahrheit nä-
her zu kommen, da wir ja die Wahrheit nie völlig erkennen können und immer mit 
der kleinsten Lüge rechnen müssen.“327 
 

Es bleibt somit die Frage, auf welche Weise solche Widersprüche geheilt werden 
können. Die Herangehensweise von Freud richtete sich in erster Linie auf das 
Aufdecken von Wahrheiten. Wahrheiten können sehr verletzend und bitter sein. 
Ein Selbstreflexionsprozess kann somit leidverstärkend wirken. Für Freud hatte 
die erkannte Lebenswahrheit einen solchen hohen Stellenwert, dass ihm dies 
wichtiger erschien als die Versöhnung und Heilung mit dem erlittenen Leid. 
Adler zeigt am Beispiel Dostojewskis, dass dieser es vermochte, über seine Ei-
genliebe hinauszuwachsen. Dostojewski war religiös geprägt und sein Leben 
lang ein Suchender geblieben. In dem folgenden Zitat von Adler drückt sich der 
tiefe Respekt des Psychoanalytikers vor der Lebensleistung des Dichters aus. 
Ähnlich wie Adler erging es Freud im Umgang mit dem Werk Dostojewskis.  

 
„So war Dostojewski ein Rätsellöser geworden und ein Gottsucher und hat sei-

nen Gott stärker gefühlt als die anderen Halbschläfer und Träumer […].“328 
 

Adler hat sich in seinem Werk zur Individualpsychologie intensiv mit der Le-
bensgeschichte Dostojewskis beschäftigt. Was trotz der psychoanalytischen 
Erklärungsmodelle in Bezug auf das psychodynamische Geschehen deutlich 
wird, ist die Tatsache, dass sich jeder Mensch nur selbst seinen Rätseln stellen 
kann.  

 
 
Schlussfolgerungen 

 
Die Ausführungen zur Bewusstseinskultur und psychoanalytischen Theorie sol-
len einen intendierten Selbstreflexionsprozess aufzeigen, der nach bestimmten 
Regeln abläuft und dem ein bestimmtes theoretisches Erklärungsmodell zugrun-
de liegt.  

Auffallend ist hierbei, dass die bewusste Betrachtung eigener Gefühle und 
Gedanken von Interesse begleitet ist. Hierin ist ein wesentliches Unterschei-
dungsmerkmal zur buddhistischen Meditation, wo Gedanken und Gefühle zwar 
betrachtet, letztlich aber losgelassen werden sollen. 

                                                             
327 Adler, A., „Praxis und Theorie der Individualpsychologie“, S. 337. 
328 Adler, A., ebd., S. 343. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


194 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

Die Herangehensweise der psychoanalytischen Lehre scheint dem Empfin-
den okzidentaler Menschen näher zu sein. Ein Grund hierfür könnte darin liegen, 
dass die Vorstellung, in der Meditation mit den eigenen Gedanken und Gefühlen 
allein zu sein, als Kontrollverlust empfunden werden könnte. 

Ich-Menschen möchten nicht die Kontrolle über ihre Bewusstseinsinhalte 
verlieren. Die Ruhe und Stille einer Meditation kann das Gefühl hervorrufen, 
nicht der Reiter seiner Gedanken und Gefühle zu sein.  

Die Psychoanalyse lässt dem Patienten mehr Freiheit, während die Medita-
tion die äußeren Bedingungen (Stille und Ruhe) vorgibt. Bei der Psychoanalyse 
ist der Patient auf den Therapeuten fixiert und ist dadurch weder alleine noch 
einsam. 

Freud hat erstmals anhand von empirischen Untersuchungen eine rationale 
Untersuchung der menschlichen Gefühle durchgeführt. Die psychoanalytische 
Theorie ermöglicht es, sich bestimmten psychischen Phänomenen anzunähern. 
Wie sich in der Weiterentwicklung der verschiedenen psychoanalytischen Schu-
len gezeigt hat, können die einzelnen Zugangswege stark voneinander abwei-
chen. Einige psychische Phänomene können nicht mit den Mitteln der psycho-
analytischen Theorie besser verstanden werden. Dies kann aber nicht bedeuten, 
dass es nicht auch andere zutreffende Modelle geben könnte. 

In Bezug auf die vorliegende Arbeit sollte das Kapitel über die psychoana-
lytische Theorie eine Denktradition (in Form des Zerlegens und Benennens von 
Bewusstseinsinhalten) darstellen, die im weitesten Sinne als humanistisch be-
zeichnet werden kann. 

Die Psychoanalyse entstand als Verfahren im kulturellen Kontext humanis-
tisch gebildeter Kreise. Daraus kann jedoch nicht abgeleitet werden, dass das 
Verfahren nur für bestimmte Bildungsschichten geeignet ist. 

Die Psychoanalytikerin Annemarie Dührssen (1916 – 1998) leitete ab 1965 
im Berliner Arbeiterviertel Wedding das AOK-Institut für psychogene Erkran-
kungen und konnte belegen, dass psychoanalytische Verfahren auch in bildungs-
fernen Schichten erfolgreich angewandt werden können. Ihre Untersuchungen 
führten dazu, dass das Verfahren in den Leistungskatalog der gesetzlichen Kran-
kenkassen aufgenommen wurde.  

Beim „okzidentalen Zugang“ zur Selbstreflexion scheint (unabhängig von 
bestimmten Bildungsschichten) das Erzählen und in Worte fassen ein wichtiges 
Ordnungsinstrument zu sein. Bei der Meditation erfolgt dagegen die Bündelung 
und Fokussierung der Gedanken über eine körperliche Erfahrung (zum Beispiel 
achtsames Atmen). Dies erfordert zunächst einen Lernprozess im Umgang mit 
den eigenen fünf Sinnen. 

Da in der hier vorgelegten Studie Frauen teilnahmen, die früher überwie-
gend als Landarbeiterinnen tätig waren, ist dieser Umstand wichtig. Die psycho-

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.3. Kritik und andere Zugangswege zum menschlichen Bewusstsein 195 

analytische Herangehensweise ist nicht zwangsläufig akademisch oder intellek-
tuell, sondern vielleicht vielmehr typisch westlich-okzidental. Die gezielte Be-
trachtung von Gedanken und Gefühlen, wie sie in der psychoanalytischen Theo-
rie durchgeführt oder angeregt wird, ist den Menschen im westlichen Kulturkreis 
näher. 

Interessanterweise stehen Krebspatienten einem psychotherapeutischen oder 
psychoanalytischen Verfahren aufgeschlossener gegenüber als zum Beispiel der 
Meditation. Dies zumindest ist die Erfahrung in meiner onkologisch-
psychotherapeutischen Sprechstunde. 

Eine bewusste Selbstreflexion zum Beispiel im Rahmen einer Meditations-
erfahrung ohne die zuhörende und sprechende Gegenwart eines Gegenübers 
scheint Angst auszulösen. Das Alleinsein mit den eigenen Gedanken und Gefüh-
len ist eine Vorstellung, die als solche bereits bei manchen Patienten bedrohlich 
wirkt. Genauso ist das Hineinfühlen in den erkrankten Körper eine Erfahrung, 
die dem westlichen Menschen fremd ist. Fernöstliche Meditationspraktiken be-
ziehen Körper und Geist in den Meditationsprozess mit ein. Wenn infolge eines 
Gebrechens das Vertrauen in den Körper zerbrochen ist, scheint es näher zu 
liegen, das Erkrankte auszublenden und Grenzen weitestgehend zu verdrängen. 
Die im buddhistischen Meditationsprozess vollzogene Entgrenzung vollzieht 
sich sowohl auf der Geist- als auch auf der Körperebene. Voraussetzung wäre 
dafür aber zunächst ein genaueres Hinschauen. Dem westlichen Menschen kann 
dies dann insofern zum „Verhängnis“ werden, weil ein genaueres Hinschauen 
bedeutet, zu bewerten und zu analysieren. 

 
 
2.3. Kritik und andere Zugangswege zum menschlichen Bewusstsein 

 
Hinführung 

 
Die Psychoanalyse war Ende des 19. Jahrhunderts von Sigmund Freud (1856 – 
1939) auf der Grundlage empirischer Untersuchungen und aus einem naturwis-
senschaftlichen Interesse heraus begründet worden. 

Im Okzident wurde im 19. Jahrhundert mit der rationalen Erforschung des 
Bereichs der Gefühle begonnen. 

Neben diesem empirisch-wissenschaftlichen Zugang entstanden im 19. 
Jahrhundert auch andere (nicht naturwissenschaftliche) Zugangswege zum 
menschlichen Bewusstsein. Der Theologe und Philosoph Wilhelm Dilthey (1833 
– 1911) bemühte sich um einen rein geisteswissenschaftlichen Zugang zum 
menschlichen Bewusstsein und entwickelte aus seiner Lebensphilosophie heraus 
eine „Psychologie des Verstehens“. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


196 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

Am Beispiel von Pierre Janet (1859 – 1947) soll gezeigt werden, dass sich 
trotz einer gemeinsamen wissenschaftlichen Wurzel (Tätigkeit an derselben 
Forschungsstätte, dem Hôpital de la Salpêtrière in Paris sowie dem gleichen 
Lehrer, Jean-Martin Charcot) auch innerhalb des empirisch-wissenschaftlichen 
Zugangsweges völlig unterschiedliche Theorien und Modelle ergeben können.  

Es soll aufgezeigt werden, dass weder auf empirisch-wissenschaftlichem 
Weg noch auf rein geisteswissenschaftlichem Weg, eine vollumfängliche und 
umfassende Darstellung des menschlichen Bewusstseins möglich ist.  

Der Psychiater und Philosoph Karl Jaspers (1883 – 1969) stand der psycho-
analytischen Theorie kritisch gegenüber. Da sein Werk sowohl durch ärztliche 
als auch existenzphilosophische Überlegungen gekennzeichnet ist, kommt ihm 
eine Mittlerrolle im Zusammentreffen der verschiedenen Ansätze zu. 

 
 

2.3.1. Einleitung 
 

Die verschiedenen Betrachtungswinkel der einzelnen Ansätze fokussieren unter-
schiedliche Facetten und Aspekte des menschlichen Bewusstseins. In der Le-
bensphilosophie (Wilhelm Dilthey) steht das menschliche Erleben im Mittel-
punkt der Betrachtung. Die Existenzphilosophie (Karl Jaspers) widmet sich in 
ihrem Denken der menschlichen Existenz. 

Die medizinwissenschaftlichen Untersuchungen psychodynamischer Vor-
gänge im 19. Jahrhundert durch Freud und Janet ergaben Aufschlüsse über be-
sondere Fähigkeiten des menschlichen Bewusstseins (zum Beispiel Bewusst-
seinsvorgänge wie die freie Assoziation und die Dissoziation). 

Es ist nicht möglich, das gesamte Spektrum dieser Ansätze auch nur annä-
hernd zu beschreiben. Umso wichtiger ist die Frage, ob es Begriffe oder Vorstel-
lungen gibt, die sich als Markierungen in den verschiedensten Ansätzen finden. 

Ein Begriff, der als Markierung dienen könnte, ist die Geschichtlichkeit. 
Geschichtlichkeit ist zunächst ein Begriff ohne Bedeutungsinhalt. Dilthey mach-
te den Begriff zu einem zentralen Thema seiner Betrachtungen. Interessanter-
weise ist aber auch der psychoanalytische Ansatz „geschichtlich“. Die tiefenpsy-
chologische Anamnese umfasst den Blick auf mindestens drei Generationen. 
Wenn nun bei einem Menschen nicht nur gefragt wird, wie er geworden ist, 
sondern auch, wie seine Eltern oder Großeltern oder deren Eltern geworden sind 
und gelebt haben, dann ergibt diese erweiterte Sichtweise einen völlig anderen 
Betrachtungswinkel auf den einzelnen Menschen und dessen Lebenswelt.  

Die weitere Frage ist, welche Bezüge sich hieraus zu einer Achtsamkeits-
studie ergeben. Ruhe und Stille können im Rahmen des Nachdenkens zur vertief-
ten Betrachtung des eigenen Lebens mit den erlebten Höhen und Tiefen führen. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.3. Kritik und andere Zugangswege zum menschlichen Bewusstsein 197 

Hierbei können die verschiedensten Gefühle und Gedanken ins Bewusstsein 
treten, darunter auch Erinnerungen, die bislang dem oberflächlichen Bewusstsein 
eher verborgen waren.  

Die Art und Weise des Umgangs mit lebensgeschichtlichen Erfahrungen 
und Erinnerungen scheint ein wesentlicher Aspekt in einem intendierten Prozess 
der Selbstreflexion zu sein. Das folgende Kapitel soll aufzeigen, welche Überle-
gungen und Untersuchungen aus anderen (okzidentalen) Denktraditionen zur 
Geschichtlichkeit heraus abgeleitet werden können.  

 
 

2.3.2. Wilhelm Dilthey (1833 – 1911) 
 

Dilthey lehnte einen zerlegenden und analytischen Ansatz ab. Wie das folgende 
Zitat verdeutlichen soll, scheint er in einem solchen Vorgehen eine Zerstörung 
einheitsstiftender Lebensaspekte gesehen zu haben: 

 
„Der Analysis der menschlichen Gesellschaft ist der Mensch selber als lebendige 

Einheit gegeben, und die Zergliederung dieser Lebenseinheit bildet daher ihr fun-
damentales Problem. Die Betrachtungsweise der älteren Metaphysik wird zunächst 
auf diesem Gebiet dadurch beseitigt, dass hinter die teleologische Gruppierung all-
gemeiner Formen des geistigen Lebens zurückgegangen wird auf erklärende Geset-
ze.“329 
 

Dilthey sah eine Ursache in der empirisch-wissenschaftlichen Herangehensweise 
in der Philosophie des ausgehenden 17. Jahrhunderts in ihrem Bemühen, Natur-
phänomene rational zu untersuchen: 

 
„Die neuere Psychologie strebte also die Gleichförmigkeiten zu erkennen, nach 

welchen ein Vorgang im psychischen Leben von anderen bedingt ist. […] Es ist 
höchst interessant, in dem zweiten Drittel des siebzehnten Jahrhunderts zwischen 
den unzähligen klassifizierenden Werken diese neue Psychologie sich erheben zu 
sehen. Und zwar stand sie naturgemäß zunächst unter dem Einfluss der herrschen-
den Naturerklärung, innerhalb deren eine fruchtbare Methode zuerst durchgeführt 
worden war. Der Einführung der mechanischen Naturerklärung durch Galilei und 
Descartes folgte daher unmittelbar die Ausdehnung dieser Erklärungsweise auf den 
Menschen und den Staat durch Hobbes und danach durch Spinoza.“330 
 

                                                             
329 Dilthey, W., „Die Philosophie des Lebens“, S. 50. 
330 Dilthey, W., „Die Philosophie des Lebens“, S. 50f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


198 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

Dilthey kritisiert die mechanistische Sichtweise und deren Anwendung auf den 
Menschen. Dilthey stellte den dadurch erlangten wissenschaftlichen Fortschritt 
nicht in Frage. Er hielt es aber für problematisch, diese Herangehensweise auf 
die psychischen Prozesse des Lebens zu übertragen. Infolge der Zergliederung 
sei es nicht mehr möglich, den Betrachtungsvorgang erfolgreich abzuschließen. 
Dies zeigt das folgende Zitat: 

 
„So begann die erklärende Psychologie in der Unterordnung der geistigen Tatsa-

chen unter den mechanischen Naturzusammenhang, und diese Unterordnung wirkte 
bis in die Gegenwart. […] Und die Gesetze der Reproduktion von Vorstellungen be-
zeichnen zwar die Bedingungen, unter welchen das psychische Leben wirkt, doch ist 
es unmöglich, aus diesen den Hintergrund unseres psychischen Lebens bildenden 
Prozessen einen Schlussvorgang oder einen Willensakt abzuleiten.“331 
 
Dilthey verwendet hier den Begriff der „erklärenden Psychologie“. Der Be-

griff steht hierbei für eine empirisch-naturwissenschaftliche Sichtweise auf den 
Menschen. 

Der Verlust von Transzendenz und Metaphysik infolge der naturwissen-
schaftlichen Erkenntnisse scheint für den Menschen nicht folgenlos geblieben zu 
sein. Dilthey sah den modernen Menschen in einem Dilemma zwischen einer 
naturwissenschaftlich-erklärenden Welt und den Wahrheiten der persönlichen 
Lebenserfahrung, die übrig bleiben: 

 
„Aber das Meta-Physische unseres Lebens als persönliche Erfahrung, d.h. als 

moralisch-religiöse Wahrheit bleibt übrig […], welche das Leben des Menschen in 
eine höhere Ordnung zurückführte, hatte ihre Macht nicht, wie Kant in seiner abs-
trakten und ungeschichtlichen Denkweise annahm, kraft der Schlüsse einer theoreti-
schen Vernunft besessen. Nie würde aus diesen die Idee der Seele oder der persönli-
chen Gottheit hervorgegangen sein. Vielmehr waren diese Ideen in der inneren Er-
fahrung begründet [...].“332 
 

Das Einheitsstiftende im Leben eines Menschen resultiere aus einer individuel-
len inneren Erfahrung. Diese Lebenseinheit kann mit äußeren, „objektiven“ Mit-
teln nicht „gemessen werden. Der direkte Vergleich verschiedener Lebenseinhei-
ten und deren äußere Bewertung sei nicht möglich. Der Lebensverlauf stellt sich 
für Dilthey nicht als eine willkürliche Summe von Ereignissen dar, sondern alle 
Teile seien auf ein Ganzes bezogen. Dies zeigt das folgende Zitat: 

 
                                                             
331 Dilthey, W., ebd., S. 52f. 
332 Dilthey, W., „Die Philosophie des Lebens“, S. 61. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.3. Kritik und andere Zugangswege zum menschlichen Bewusstsein 199 

„Jedes Vergangene ist, da seine Erinnerung Wiedererkennen einschließt, struktu-
rell als Abbildung auf ein ehemaliges Erlebnis bezogen. Das künftige Mögliche ist 
ebenfalls mit einer Reihe durch den von ihr bestimmten Umkreis von Möglichkeiten 
verbunden. So entsteht in diesem Vorgang die Anschauung des psychischen Zu-
sammenhangs in der Zeit, der den Lebensverlauf ausmacht. In diesem Lebensverlauf 
ist jedes Erlebnis auf ein Ganzes bezogen. Dieser Lebenszusammenhang ist nicht 
eine Summe oder ein Inbegriff aufeinanderfolgender Momente, sondern eine durch 
Beziehungen, die alle Teile verbinden, konstituierte Einheit. Von dem Gegenwärti-
gen aus durchlaufen wir rückwärts eine Reihe von Erinnerungen bis dahin, wo unser 
kleines ungefestigtes Selbst sich in der Dämmerung verliert, und wir dringen vor-
wärts von dieser Gegenwart zu Möglichkeiten, die in ihr angelegt sind und vage, 
weite Dimensionen annehmen.“333 
 

An diesem Zitat lässt sich zeigen, welche Perspektive Dilthey bei der Betrach-
tung des Lebensverlaufes einnimmt. Es erscheint ihm wichtig, das Zusammen-
hängende der Erlebnisse, Erfahrungen und Erinnerungen zu erkennen. Für einen 
intendierten Bewusstseinsprozess bedeutet dies, hierbei keine isolierte Betrach-
tung einzelner Bewusstseinselemente zu betreiben, sondern mit allen Sinnen 
(Denken, Fühlen, Handeln) den Gesamtzusammenhang in der Zeit zu schauen. 
Dieses Vorgehen steht der isolierten Betrachtung einzelner Wortvorstellungen 
und Gedächtnisinhalte, wie sie zum Beispiel beim psychoanalytischen Herange-
hen erfolgt, entgegen. Der Bewusstseinsbegriff ist bei Dilthey insofern ähnlich 
wie in der indischen Philosophie wesentlich erweitert. Eine Trennung in Ein-
zelelemente, in Außen- und Innenwelten oder Leib und Seele könne nicht zu 
einem tieferen Verständnis führen.  

Was bedeutet dies für die vorliegende Arbeit? Die isolierte Betrachtung 
einzelner Lebensabschnitte (zum Beispiel der Zeitpunkt einer Erkrankung) oder 
einzelner Körperregionen (zum Beispiel das bloße Augenmerk auf ein erkranktes 
Organ) können keine Einheit konstituieren, aus der heraus sich erst die weiteren 
Möglichkeiten ergeben. Das würde bedeuten, dass die Bewusstwerdung eines 
subjektiven Ausübungs- und Handlungsspielraumes und den darin enthaltenen 
Möglichkeiten voraussetzen würde, sich seiner selbst als einer konstituierten 
Einheit gewahr zu werden. Dies kann aber nur geschehen, wenn sich der Be-
trachtungswinkel weitet. Ein intendierter Bewusstseinsprozess sollte demnach 
Menschen in die Lage versetzen, dass ihr Leben in einem größeren Zusammen-
hang steht, als sie bisher angenommen haben. Diese Erkenntnis könnte dann 
Menschen dazu befähigen, eigene (bereits angelegte) Möglichkeiten zu erkennen 
und kreativ zu nutzen. 

 
                                                             
333 Dilthey, W., „Die Philosophie des Lebens“, S. 75. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


200 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

2.3.3. Karl Jaspers (1883 – 1969) 
 

Die bewusste Selbstreflexion stellt bei Jaspers einen wichtigen Aspekt aktiven 
Menschseins dar. Der Mensch habe die Möglichkeit, sich zurückzunehmen, 
seine Existenz zu betrachten und neu zu ergreifen: 

 
„Im Zurücknehmen aus dem Ichsein des Bewusstseins überhaupt, aus dem 

Reichtum der Aspekte, in denen ich mir empirisch erscheine, aus einem gegebenen 
Sosein meines Charakters liegt ein Verhalten zu mir selbst und darin der Ansatz für 
ein neues Ergreifen meiner selbst. Ich prüfe in sachlicher Objektivität, was ich bin, 
und finde nur eine Fülle stets partikularer Tatbestände; aber ich prüfe darüber hin-
aus, was ich eigentlich bin, und sehe, dass es noch an mir selbst liegt. Ich bin das 
Sein, das sich um sich bekümmert und im Sichverhalten noch entscheidet, was es 
ist.“334 
 

Im dem Zitat kommt zum Ausdruck, welchen Anspruch Jaspers an das Mensch-
sein hat. Ein selbstbestimmtes Leben setzt ein bestimmtes Verhalten des Men-
schen zu sich selbst voraus. Er glaubt, dass der Mensch nur auf diese Weise er 
selbst sein könne: 

 
„Ich bemerke, dass ich ich selbst nur bin, wenn ich mich in meiner Gewalt ha-

be.“335 
 

Die reflektierte Auseinandersetzung mit sich selbst dürfe hierbei kein passiver 
Akt bleiben, sondern die in der Reflexion geschaute tiefere Erkenntnis erfahre 
erst im aktiven Handeln einen Sinn: 

 
„Diese würde als bloß betrachtende passiv bleiben und unfruchtbar, weil verloren 

in die Endlosigkeit. Sie ist eigentliche Selbstreflexion nur als aktive, in der ich auf 
mich wirke und die betrachtende zu dem unentbehrlichen Mittel mache, durch das 
allein ich sehen kann, während dieses Sehen durch die Aktivität Sinn und Ziel be-
kommt.“336 
 

Es fragt sich in Bezug auf die vorliegende Arbeit, wie realistisch diese Forde-
rung Jaspers an das Menschsein ist. Jaspers dürfte bewusst gewesen sein, dass 
solche intendierten Selbstreflexionsprozesse schmerzlich sind. Er hielt sie aber 

                                                             
334 Jaspers, K., „Philosophie II, Existenzerhellung“, S. 35. 
335 Jaspers, K., ebd., S. 37. 
336 Jaspers, K., ebd., S. 37. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.3. Kritik und andere Zugangswege zum menschlichen Bewusstsein 201 

für unentbehrlich. Die Frage, wer ich sei, werde dabei zum Stachel, unter dem 
ich zu mir komme.337 

Fragt man spontan Menschen, die sich in einer geordneten Lebenssituation 
befinden und die von keiner schwerwiegenden Erkrankung bedroht sind, ob sie 
es für notwendig erachten würden, sich mehr mit sich selbst auseinanderzuset-
zen, so ist eine Antwort: „Ich möchte lieber gar nicht so viel über mein Inneres 
nachdenken.“338 Es ist die Angst, dass ein genaueres Hinsehen Fragen aufwerfen 
könnte und dass Täuschungen zutage treten können. Für jemand, der mit sich 
und seinem Leben im Großen und Ganzen zufrieden ist, erscheint es daher wenig 
erstrebenswert, sich dieser Innenschau zu widmen. Jaspers würde vielleicht ent-
gegnen, dass ein solcher Mensch sich nicht sicher sein könne, er selbst zu sein. 
Wenn aber kein wirklicher Leidensdruck besteht, wäre auch dieser Einwand 
ohne große Wirkung. 

Der Anspruch Jaspers scheint erst in bestimmten Lebenssituationen einen 
Sinn zu machen, die dem Menschen aufgrund ihrer Unabänderlichkeit und Aus-
weglosigkeit die Fragen aufzwingen. Solche Situationen nennt Jaspers „Grenzsi-
tuationen“. Menschen mit einer Krebserkrankung waren zwangsläufig mit Fra-
gen über Leben und Tod konfrontiert. Aus dem folgenden Zitat ergibt sich, was 
er unter einer Grenzsituation versteht: 

„Situationen wie die, dass ich immer in Situationen bin, dass ich nicht ohne 
Kampf und ohne Leid leben kann, dass ich unvermeidlich Schuld auf mich neh-
me, dass ich sterben muss, nenne ich Grenzsituationen.“339 

Jaspers nimmt an, dass Grenzsituationen ein anderes Licht auf die mensch-
liche Existenz werfen können (Existenzerhellung).  

In Bezug auf die vorliegende Arbeit mit Krebspatientinnen lässt sich fest-
stellen, dass viele Patienten auf Nachfrage zugeben, sich in ihrer Sichtweise auf 
„banale“ Dinge des Lebens verändert zu haben. Erlebnisse und Ereignisse, denen 
früher kein(e) besonderer Wert oder Bedeutung beigemessen wurde oder die 
schlichtweg als „selbstverständlich“ (z.B. eine Bootsfahrt mit alten Freunden, 
der Geschmack von Erdbeeren, Vogelgezwitscher etc.) betrachtet wurden, kön-
nen vor dem Hintergrund einer lebensbedrohlichen Erkrankung eine tiefe Erfah-
rung von Glück bedeuten. 

In der Lebenswirklichkeit einer unheilbaren Erkrankung sind dies aber oft-
mals nur punktuelle Erlebnisse. Chronische Schmerzen oder eine fehlende innere 

                                                             
337 Jaspers, K., „Philosophie II, Existenzerhellung“, S. 37. 
338 Spontane Reaktion einer Pharmareferentin, als ich ihr den Begriff Selbstschöpfung von Jaspers 

erläuterte. 
339 Jaspers, K., „Philosophie II, Existenzerhellung“, ebd., S. 203. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


202 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

Distanz zur Kränkung durch das erlittene Leid lassen solche Momente echten 
Glücks in den Hintergrund treten oder wieder vergessen.  

Jaspers betont, dass dies Situationen sind, die es unmöglich machen, voll-
ständig aus ihnen herauszutreten. Es sei nicht möglich, die leidvolle Situation als 
Ganzes zu verstehen. Diese Situationen könnten nicht durch Wissen erfasst wer-
den, sondern müssten existenziell ergriffen werden. Er schreibt in seinem Werk 
„Existenzerhellung“,  

 
-­‐ es gebe Situationen, aus denen ich nicht heraus könne, und die mir als 

Ganzes nicht durchsichtig würden. 
-­‐ Situationen, denen ich nicht wissend Herr werden könne, könnten nur 

existentiell ergriffen werden. 340 
 

Bei Freud standen die absolute Wahrheitsliebe und das Wissen im Vordergrund. 
Er beschäftigte sich nicht in erster Linie damit, wie Menschen mit den durch die 
Betrachtung zutage getretenen unerträglichen Wahrheiten umgehen sollten.  

Wenn nun Situationen nicht mehr mit sprachlichen Mitteln beherrscht oder 
verstanden werden können, so bedarf dies einer anderen Herangehensweise. 
Jaspers bezeichnete dies als ein „Ergreifen“ jenseits von Sprache. 

Jaspers betont, dass sich die existenzielle Wirklichkeit nicht in der erhellen-
den Betrachtung vollziehe, sondern sie sei geschichtliche Wirklichkeit, die zu 
sprechen aufhöre.341 

Das Zitat erscheint schwer verständlich, denn es wird nicht klar, was mit ei-
ner geschichtlichen Wirklichkeit gemeint sei, die zu sprechen aufhöre. 

Was aber deutlich wird, das ist eine Betrachtungsweise, die über einen an 
Sprache und Wortvorstellungen orientierten psychoanalytischen Prozess hinaus-
geht. 

Es soll daher versucht werden, mit metaphorischen Mitteln zu beschreiben, 
was mit einer „verstummten“ geschichtlichen Wirklichkeit gemeint sein könnte. 

Unter geschichtlicher Wirklichkeit kann eine Form von Metaebene verstan-
den werden. Der Betrachtungswinkel auf die konkrete Lebenssituation und das 
darin erlittene Leid wird aus der Distanz heraus betrachtet. 

Die leidvolle Situation könnte zum Beispiel eine Welle darstellen, die nicht 
mehr beherrschbar erscheint. Die Blickrichtung aus der Distanz einer Metaebene 
wäre dann die Betrachtung dieser Welle in einem weiten Meer. Aus dieser ver-
änderten Betrachtungsweise wäre auch die Möglichkeit vorstellbar, dass Wellen 
auslaufen können und damit ihr bedrohlicher Charakter abnimmt. 
                                                             
340 Vgl. Jaspers, K., ebd., S. 205ff. 
341 Jaspers, K., „Philosophie II; Existenzerhellung“, S. 207. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.3. Kritik und andere Zugangswege zum menschlichen Bewusstsein 203 

Die Möglichkeit, den Fokus zu verändern, könnte das Ergebnis eines kulti-
vierten Bewusstseinsprozesses sein.  

Die Intention Jaspers dürfte gewesen sein, die Menschen aufzufordern, sich 
ihrer Gestaltungsmöglichkeiten bewusst zu werden und diese zu kultivieren. Auf 
diese Weise könnte Menschsein tatsächlich in einer tieferen Dimension erlebt 
werden.  

Freud hatte gezeigt, dass das Ich bestrebt sei, die Kontrolle (Reiter) zu be-
halten. Das Ich sei die eigentliche Angststätte. Vorgänge, die mit neuen und 
fremden inneren Erfahrungen verbunden sind, können angstbesetzt sein. Das 
Alleinsein mit den eigenen Gedanken und Gefühlen im Rahmen einer bewussten 
Selbstreflexion kann unter Umständen ein vorsichtiges Erspüren und Herantasten 
erfordern.  

 
 

2.3.4. Pierre Janet (1859 – 1947) 
 
Pierre Janet ist in dreierlei Hinsicht von Interesse für die vorliegende Arbeit: 

 
-­‐ Er war wie Freud Schüler des französischen Neurologen Charcot und 

legte bei der Erfassung psychischer Vorgänge großen Wert auf eine 
sorgfältige wissenschaftliche Vorgehensweise. 

-­‐ Trotz gemeinsamer wissenschaftlicher Wurzeln mit Freud zieht er ande-
re Schlussfolgerungen. 

-­‐ Er bezeichnete Glaubensphänomene als nicht an religiöse Vorstellungen 
gebundene lebensnotwendige Anpassungen. 

 
Auf diese drei Aspekte im Werk von Pierre Janet soll im Folgenden näher einge-
gangen werden. Dies soll anhand von Zitaten aus seinem Hauptwerk „Die Psy-
chologie des Glaubens und die Mystik“ erfolgen. Darüber hinaus soll aufgezeigt 
werden, in welcher Weise sich Bezüge zur vorliegenden Arbeit ergeben. 

Janet war ebenso wie Freud ein Schüler des französischen Neurologen und 
Neuropathologen Jean-Martin Charcot (1825 – 1893). Man könnte das Hôpital 
Salpêtière in Paris als ein Zentrum der Neurowissenschaft im 19. Jahrhundert 
bezeichnen. 

Gegenstand der Forschung der Arbeitsgruppe von Charcot waren unter an-
derem die Hysterie und die Hypnose. Freud und Janet haben zahlreiche empiri-
sche Untersuchungen durchgeführt und daraus eigene Modelle und Überlegun-
gen entwickelt. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


204 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

Der Begriff „Unterbewusstes“ stammt nicht von Freud, sondern von Pierre 
Janet (1859 – 1947), der ebenfalls Schüler des berühmten französischen Neuro-
logen Jean-Martin Charcot (1925 – 1893) war. 

 
 

Wissenschaftliche Vorgehensweise 
 

Am Anfang stand sowohl bei Freud als auch bei Janet ein wissenschaftliches 
Interesse an objektiven Wahrheiten. Beide kennzeichnet eine genaue Untersu-
chung und Beobachtung ihrer Patienten. Janet bemängelt die Vereinfachung und 
Verallgemeinerung durch die psychoanalytische Lehre. In dem Wunsch, allge-
meine Gesetzmäßigkeiten bestätigt zu sehen, werde der Bereich exakter und 
präziser Feststellungen verlassen:  

Es dürfte als unbestritten gelten, dass Freud bei seinen Untersuchungen um 
eine wissenschaftliche Herangehensweise bemüht war. Wie kommt es dann, dass 
ausgerechnet sein Kollege Janet der psychoanalytischen Theorie den Anspruch 
abspricht, eine medizinische Wissenschaft zu sein? Ein Hinweis hierauf gibt das 
folgende Zitat, in dem Janet kritisiert, dass die Psychoanalytiker das Unterbe-
wusste zum allgemeinen Prinzip erhoben hätten: 

 
„Es muss anerkannt werden, dass dem armseligen Begriff des Unterbewussten, 

den ich zaghaft zwischen 1886 und 1889 eingeführt habe, seit jener Zeit ein brillan-
tes Schicksal widerfahren ist. Dieser Begriff war in meinen Augen nur der Ausdruck 
bestimmter psychologischer Beobachtungen; ein Anschein, den die pathologischen 
Störungen in manchen Fällen nahmen. […] Das Unterbewusste ist dann bei den 
Psychoanalytikern zum allgemeinen Prinzip und zur apriorischen Definition sämtli-
cher Neurosen geworden.“342 
 

Janet hatte außerdem bemängelt, dass die metaphorische Sprache der psychoana-
lytischen Theorie auf die griechische Mythologie zurückgreife. Sie sei damit 
wenig geeignet, exakte wissenschaftliche Beobachtungen zu formulieren. Dies 
sei aber notwendig, denn 

 
„[…] die moderne Psychologie könne nur dann akzeptiert werden, wenn sie auf 

ihren maßlosen Anspruch verzichte und sich darauf beschränken würde, das Verhal-
ten und die Haltungen der Kranken mittels präziser und sorgfältig definierter Aus-
drücke darzustellen.343 
 

                                                             
342 Janet, P., ebd., S. 228. 
343 Janet, P., „Die Psychologie des Glaubens und die Mystik“, S. 266. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.3. Kritik und andere Zugangswege zum menschlichen Bewusstsein 205 

In Bezug auf die vorliegende Arbeit bedeutet dies, dass ernst zu nehmende Un-
tersuchungen zur Bewusstseinskultur nicht ohne den Rückgriff auf empirisch-
wissenschaftliche Methoden möglich sind. Die Konzeption einer wissenschaftli-
chen Studie erfordert bestimmte Standards, um zu überprüfbaren Aussagen zu 
kommen. In der hier vorgelegten Studie wäre dies zum Beispiel die standardi-
sierte Erfassung von Funktionsparametern (z.B. die kognitive Funktion), von 
Symptomparametern (Schmerzen) oder physiologischen Parametern (z.B. be-
stimmte Blutmesswerte) vor und nach einer Intervention (Meditations- oder 
Sporttraining).  

Nichtsdestotrotz bleibt die Frage, ob individuelle Selbstreflexionsleistungen 
in Anbetracht der in jedem Individuum angelegten unzähligen kreativen Ausge-
staltungsmöglichkeiten in ihrem tatsächlichen „Wert“ für den Lebensverlauf von 
außen mit objektiven Methoden „gemessen“ werden können.  

Janet würde dies nicht bestreiten, verdeutlicht aber die Notwendigkeit von 
Standards. Problematisch wird es, wenn durch Untersuchungen bestimmte Er-
wartungen oder Theorien erfüllt werden sollen. So könne es geschehen, dass eine 
traumatische Erinnerung vorausgesetzt oder angenommen wird, obwohl diesel-
ben psychischen Phänomene sowohl mit als auch ohne eine solche traumatische 
Erinnerung auftreten können. 

Theorien und Modelle können dazu führen, den Blickwinkel auf einen Un-
tersuchungsgegenstand einzuengen, da vor allem nach Beweisen für die Theorie 
gesucht wird, an die man glaubt. 

 
 

Überlegungen zu psychodynamischen Prozessen 
 

Ausgangspunt der Untersuchungen von Pierre Janet sind ähnlich wie bei Freud 
die Untersuchungen zur Hysterie und Hypnose durch den französischen Neuro-
logen Charcot. 

Pierre Janet entwickelt ein eigenes Modell der menschlichen Psyche, mit 
dessen Hilfe er versucht, psychodynamische Prozesse zu beschreiben. Das fol-
gende Fallbeispiel („Der Fall Lucie, 1886“) soll zeigen, welche Patientenbe-
obachtung Janet zu weitergehenden Überlegungen anregte. 

 
„Man konnte auf diese Weise mit ihr zwei auf bizarre Weise unterbrochene und 

wieder aufgenommene Unterhaltungen führen, die eine im Wachzustand, die andere 
während des Somnambulismus. 
So konnte ich unschwer bemerken, dass die meisten Suggestionen nicht mehr wie 
die vorherigen waren: sie waren nun zu unbewussten geworden. Vorher wusste L., 
was ich ihr befohlen hatte und was sie dann ausführte, da sie es schaffte, über mei-
nen Befehl zu diskutieren. Nun aber versteht sie den Befehl nicht mehr oder antwor-

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


206 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

tet zumindest, dass sie ihn nicht verstanden hätte, führt ihn indessen mit großer Prä-
zision aus, ohne zu wissen, was sie tut.“344 

 
Janet erkannte die Fähigkeit des menschlichen Bewusstseins zur Dissoziation im 
wachen Zustand. Aus dieser Fähigkeit leitet er schließlich Konsequenzen für die 
therapeutische Psychologie ab: 

 
„Außerhalb ihres Bewusstseins gibt es – wir wissen nicht, wie – eine Erinnerung, 

die andauert, eine stets wache Aufmerksamkeit und eine kognitive Fähigkeit, die es 
erlaubt, die Tage zu zählen, ja selbst Multiplikationen und Divisionen auszuführen. 
Aber es ist eben auch nicht weniger wahr, dass man sehr selten derartige automati-
sche und nichtbewusste Phänomene finden wird und dass deren Studium höchst 
wichtige Konsequenzen für die Psychologie haben kann.“345 

 
Janet betont, dass diese Leistungen und Phänomene selten auftreten. Sie zeigen 
jedoch, zu welchen Bewusstseinsprozessen das menschliche Gehirn imstande ist. 
Hieraus ergeben sich Erkenntnisse für das genauere Verständnis pathologischer 
Bewusstseinsprozesse (zum Beispiel die dissoziative Abspaltung traumatischer 
Bewusstseinsinhalte) als auch Möglichkeiten der kreativen Nutzbarmachung 
dieser Fähigkeiten: 

 
„Diese Psychologie des menschlichen Verhaltens hat eine pathologische Psycho-

logie sowie eine therapeutische Psychologie zur Folge, die ihrerseits heute zum 
Ausgangspunkt aller Forschungen über die sozialen Beziehungen zwischen Men-
schen und sogar zwischen Völkern geworden sind.“346 
 

Janet unterscheidet zwischen „pathologischer Psychologie“ und „therapeutischer 
Psychologie“. Welchen therapeutischen Nutzen könnte nun aus der Fähigkeit des 
menschlichen Bewusstseins zur Dissoziation abgeleitet werden? 

Eine therapeutisch nutzbare Möglichkeit wäre zum Beispiel die Betrachtung 
des eigenen Lebens aus einer übergeordneten, passiven Sichtweise. Das eigene 
Leben kann aus einer distanzierten Perspektive wie in einem Kinofilm betrachtet 
werden. Dies wäre ein intrapsychischer Vorgang, der eine Situation in einen 
größeren (und damit letztlich „geschichtlicheren“) Kontext stellt. Der Betrachter 
würde sich selbst in der Situation sozusagen von außen betrachten. Er wäre 
gleichzeitig in als auch außerhalb der Situation. Diese Fähigkeit, Gedanken zu 

                                                             
344 Janet, P., „Die Psychologie des Glaubens und die Mystik“, S. 127. 
345 Janet, P., ebd., S. 136. 
346 Janet, P., „Die Psychologie des Glaubens und die Mystik“, S. 290. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.3. Kritik und andere Zugangswege zum menschlichen Bewusstsein 207 

bündeln und umzulenken, kann das Erleben bestimmter Situationen (Inhalte) 
völlig verändern.  

 
 
Glauben als lebensnotwendige Anpassung 

 
Janet erkannte, dass der Mensch bestimmte Glaubensinhalte benötigt, um einen 
gewissen Ansporn im Leben aufzubringen. Er bezog dies nicht auf religiöse 
Inhalte, sondern sah Glaubensphänomene als eine lebensnotwendige Anpassung, 
um mit einer nicht erklärbaren Lebenswirklichkeit umgehen zu können.  

Pierre Janet schreibt in seinem Werk „Die Psychologie des Glaubens und 
die Mystik“, dass der Glaube nicht auf religiöse Überzeugungen beschränkt sei. 
Mit dem Glauben werden in der Regel religiöse und mystische Phänomene asso-
ziiert. 

Die Philosophen der Aufklärung hatten den Menschen von der Rechtferti-
gung durch äußere religiöse Glaubensvorstellungen befreit: 

 
„Die Philosophen vergangener Zeiten achteten dagegen den Glauben eher gering, 

sie haben ihn der Gewissheit wissenschaftlicher Erkenntnis untergeordnet.“347  
 

Der Glaube sei der Wissenschaft untergeordnet worden. Es wurde bereits darge-
legt, dass Janet großen Wert auf ein sorgfältiges wissenschaftliches Vorgehen 
legte. Dennoch erkannte er, dass Glaubensaspekte zum Leben gehören und der 
Antrieb in der Wissenschaft vom Glauben angetrieben werde.  

Janet sieht im Glauben eine bestimmte Art des Sprechens, eine besondere 
kulturelle und kreative Umgangsform mit der Lebenswirklichkeit: 

„Wie alles menschliche Verhalten ist der Glaube ein Versuch der Anpas-
sung, der unser Handeln wirksamer gestalten soll. Er ist im Grunde eine Art des 
Sprechens, eine Änderung der Worte, um sie so wirkungsvoll wie die Handlun-
gen unseres Körpers zu machen.“348  

Der Glaube ist wie Sprache eine kulturelle Leistung des Menschen, um 
nicht Sichtbares zu strukturieren: 

„Dieser Glaube bestärkt also die Kräfte des Individuums und bereitet den 
Erfolg vor, indem er das Gefühl der Gefahr und der Angst verringert.“349  

Für die vorliegende Arbeit ergeben sich verschiedene Bezüge insofern, als 
in einer Situation heilkundlicher Vielfalt Menschen in alternativen Heilsystemen 

                                                             
347 Janet, P., „Die Psychologie des Glaubens und die Mystik“, S. 7. 
348 Janet, P., ebd., S. 9. 
349 Janet, P., „Die Psychologie des Glaubens und die Mystik“, S. 13. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


208 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

nach dem suchen, was sie in der Medizinwissenschaft vermissen. Janet sieht das 
Problem der gegenwärtigen Wissenschaft in der Gleichgültigkeit gegenüber 
menschlichen Gefühlen: 

„Diese Gleichgültigkeit und Verachtung der menschlichen Gefühle hängt 
mit einem tieferen, grundsätzlichen Charakter der gegenwärtigen Wissenschaft 
zusammen: der Unterdrückung des Individuums.“350 

Wissenschaftlichkeit missachtet diese Grundbedürfnisse des Menschen 
nach individueller Verortung und Halt. In einer Wissenschaft, die das Allge-
meingültige und Objektivierbare zum Gesetz erklärt, bleibt wenig Platz für indi-
viduelle Gefühlswelten. 

Im Falle einer existenziellen Krise durch eine unheilbare Erkrankung seh-
nen sich die Menschen jedoch nach Trost jenseits der molekularen und bioche-
mischen Krankheitsursachen. 

Der Mensch neige jedoch dazu, seinem Tun eine überhöhte oder besondere 
Bedeutung beizumessen. Dies ist ein normaler menschlicher Vorgang. Janet 
erläutert, dass dies nicht nur für die Menschen im Allgemeinen, sondern gerade 
auch für die Wissenschaftler selbst gilt. Die Menschen können nicht anders, da 
Sehnsüchte und Träume Urphänomene sind: 

 
„[…] wir sind oft versucht, unsere unvollständigen Beobachtungen und schwer-

fälligen Schlussfolgerungen durch kühne Verallgemeinerungen und symbolische 
und leichtfertige Interpretationen zu überhöhen. […] Denn solche tröstlichen Träu-
me sind vielleicht notwendig, um die Arbeitenden zu ermutigen und ihnen zu helfen, 
ihre peniblen Arbeiten fortzusetzen. Sehr oft wird eine große Forschungsbewegung 
durch eine der ehrgeizigen Doktrinen angeschoben, die vorgeben, alles mit einem 
einzigen Wort erklären zu können.“351 
 

Das Zitat von Janet ist insofern bemerkenswert, als er damit darlegt, dass der 
Antrieb der Wissenschaft, die letztlich die menschlichen Gefühle auszublenden 
bemüht ist, denselben tröstlichen Träumereien entspringen kann, wie sie jeder 
Mensch mehr oder weniger haben kann. 

Hieraus ergibt sich, dass der Glaube an Tröstliches, an Symbole oder Zau-
berkräfte vermutlich zutiefst menschlich ist. Wenn nun der Glaube an bestimmte 
Schlussfolgerungen oder Theorien dazu führt, neues Wissen zu negieren, das 
diesen Überzeugungen widerspricht, kann dies zum Problem werden. 

Janet versuchte dies kritisch anhand der psychoanalytischen Lehre zu zei-
gen. 

                                                             
350 Janet, P., ebd., S. 19. 
351 Janet, P., ebd., S. 266. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.4. Bewusstseinskultur und Buddhismus 209 

Die Überlegungen Janets sollen nicht nur als kritische Anmerkung zur psy-
choanalytischen Theorie dienen. Sie sollen auch verständlich machen, warum 
naturwissenschaftlich aufgeklärte Menschen (darunter wissenschaftlich ausge-
bildete Ärzte und Apotheker) sich von Heilsystemen Hilfe erhoffen, die aus 
wissenschaftlicher Sicht als „unlogisch“ bezeichnet werden müssten (z.B. in der 
Homöopathie: die naturwissenschaftlich nicht beweisbare „Vorstellung eines 
Stoffabdruckes oder Gedächtnisses im Wassers“).  

Janet selbst war um eine wissenschaftliche Herangehensweise bemüht, er 
hatte aber auch auf die Verachtung des Individuellen und der menschlichen Ge-
fühle durch die Wissenschaft hingewiesen. Die Homöopathie zum Beispiel 
bringt in ihrer Betrachtungs- und Herangehensweise dem Individuum große 
Wertschätzung entgegen. Auf diese Problematik in Bezug auf eine Bewusst-
seinskultur soll im 3. Kapitel näher eingegangen werden.  

 
 

2.4. Bewusstseinskultur und Buddhismus 
 

Hinführung 
 

In der vorliegenden Arbeit soll Meditation als ein Prototyp von Bewusstseinskul-
tur vorgestellt werden. In der eigenen empirischen Untersuchung wird eine aus 
dem Buddhismus stammende säkularisierte Meditationsform verwendet. Es 
erscheint deshalb notwendig, zunächst auf die geistigen Wurzeln des Buddhis-
mus und die zugrunde liegenden kulturellen Hintergründe einzugehen. 

Im Gegensatz zu anderen Weltreligionen wird im Buddhismus der Erkennt-
nisgewinnung durch körperliche Erfahrung eine Bedeutung eingeräumt. Der 
Buddhismus ist damit weniger dogmatisch als Religionen, die eine Erkenntnis 
dogmatisch vorgeben.  

Die auf dem Weg der Meditation gemachten Erfahrungen können zur 
höchsten Vervollkommnung, die der Buddhismus als „nirvāņa“ (Sanskrit: wört-
lich „verwehen“) bezeichnet, führen. Der Körper ist hier nur ein Instrument für 
den Erkenntnisgewinn ohne selbst der Schlüssel zu sein. Wie dies zu verstehen 
ist, soll im Kapitel 2.4.7. (Yoga) näher erläutert werden. 

Der Buddhismus beinhaltet als Vermittlungsgegenstand die aus eigener 
Überzeugung352 gewonnene Einsicht. Gemeint ist hierbei eine Einsicht, die durch 
wiederholte Beobachtung in möglichst neutraler (indifferenter) Grundhaltung 

                                                             
352 Im Gegensatz zu dogmatisch vorgegebenen Überzeugungen.  

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


210 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

gewonnen wurde. Der Körperbezug dient der Selbstversöhnung durch autonome 
Eigeninitiative abseits einer Konsumhaltung.  

Damit überschneidet sich dieser bedeutsame Teil des Buddhismus mit dem 
Heilsauftrag der Medizin. Körperliche und geistige Gesundheit sind im Bud-
dhismus auf selbstverständliche Weise miteinander verknüpft. Dieser Gewinn 
soll in säkularer Form (z.B. säkulare Achtsamkeit) für die Medizin nutzbar ge-
macht werden. 

Der Buddhismus selbst ist kein konturierter Gegenstand353 wie eine Frucht 
mit glatter Oberfläche. Also kann die Auseinandersetzung und die Bezugnahme 
hierauf keine Objektivität herstellen, die dem Betrachtungsgegenstand von Natur 
aus fehlt. 

 
 

2.4.1. Methodisches Vorgehen und einführende Erläuterungen zur Fragestellung 
 

Der Buddhismus entstand in Indien vor dem Hintergrund weitaus älterer Religi-
onen (z.B. die vedische Religion oder der Hinduismus). Die Erkenntnishöhe des 
im 6. Jahrhundert v. Chr. entstandenen Buddhismus lässt sich einschätzen vor 
dem Hintergrund des in Indien zu dieser Zeit bereits etablierten Kastenwesens. 
Während das Kastenwesen die Sinnfindung des Menschen unabänderlich vor-
gibt, bietet der Buddhismus dem Menschen die individuelle Sinnfindung auf 
dem Wege selbst zu findender Erkenntnis. 

Aus diesem Grund ist die Beschäftigung mit den Wurzeln des Buddhismus 
und den Ursprüngen der Meditation als dessen wesentlicher Teil erforderlich.  

Das Problem der weiteren Untersuchung liegt darin, dass Dinge und Begrif-
fe, die in Indien aus einer Lebenswirklichkeit heraus geboren wurden, einer theo-
retischen Erörterung durch einen westlichen Autor unterzogen werden sollen. 

Die Ausführungen sollen aufzeigen, welchen Stellenwert die Meditation im 
Buddhismus einnimmt und welchem „Zweck“ sie dient. Diese Betrachtungen 
mit direktem Bezug auf die Quellen des Buddhismus erscheinen notwendig, 

 
-­‐ um die eigentliche Intention der Meditation im Buddhismus aufzuzei-

gen sowie 
-­‐ um unerfüllbaren, an eine Meditationspraxis geknüpfte, Heilserwartun-

gen vorzubeugen. 
 

                                                             
353 Buddha Shakyamuni (Siddharta Gautama) selbst hat keine schriftlichen Quellen hinterlassen. 

Seine Intention war es, seinen Mitmenschen Wege aus dem Leid aufzuzeigen. Der Buddhis-
mus erschließt sich in erster Linie aus der individuellen eigenen Erfahrung. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.4. Bewusstseinskultur und Buddhismus 211 

In Bezug auf den Buddhismus ergibt sich folgende Problematik in Bezug auf 
Heilserwartungen: 

Der Buddhismus stellt einen Erkenntnissprung durch wiederholtes Be-
obachten in neutraler Grundhaltung (eigene Erfahrung) in Aussicht.  

Interessant am Buddhismus ist, anders als in der westlichen Philosophie, 
dass dieser Erkenntnissprung in Form eines Erlebens stattfindet.  

Die weiterführende Frage ist, wie dieses Erleben in Begriffe der Vernunft 
zu übersetzen ist, denn von jedem Erlebten kann man berichten. Der Fokus des 
Erlebten wird bei der buddhistischen Meditation nach innen gerichtet fernab von 
der Bedürfnisbefriedigung und fernab von lebensgeschichtlichen Schlüsselerleb-
nissen. Darin liegt eine gewollte Deprivation freiwilliger Art. 

Hieraus ergibt sich die weitere Frage, wann der Zeitpunkt gekommen sein 
kann, die letzte Stufe zu erklimmen und den Kausalnexus354 zu verlassen.  

Eine weitere Frage wäre: Was ist die Funktion des Kausalnexus? Sowie: Ist 
ein Zustand außerhalb des Kausalnexus erfahrbar? Wie kann ein Mensch diesen 
Zustand erreichen? 

Das Verlassen des Kausalnexus (bedingten Entstehens) geschieht durch das 
Begreifen des eigenen Lebens als Bewertungseinheit, die gefühlt und erlebt wird. 
Das geht darüber hinaus, das eigene Leben als Abfolge von Episoden zu begrei-
fen, die aneinandergereiht sind als Ursachen und Wirkungen.  

Die episodenhafte Aneinanderreihung von Erlebnissen des eigenen Lebens 
wird damit von einer umfassenderen Erkenntnis übertroffen und somit gegen-
standslos. Das Erlebnis dieser Bewertungseinheit wird nicht durch logische 
Schlussfolgerungen erreicht, sondern stellt sich ein als ein Erlebnis durch die im 
Buddhismus entwickelte Lebensführung. Hier wird die enge Verbindung von 
Glaube, Philosophie und Anwendung im tatsächlichen Leben erkennbar. Der 
Buddhismus beschreitet den für westliche Vorstellungen überraschenden Weg 
der Wahrheitsfindung durch moralische Lebensführung. Wahrheit ist dadurch 
ein Erlebnis nach Überwindung des Kausalnexus. 

Im Folgenden sollen ausgewählte Texte aus der indischen Philosophie (Up-
anishaden, ca. 700 – 200 v. Chr.), dem Pâli-Kanon (1. Jh. v. Chr.) sowie der 
buddhistischen Lehrer Nagarjuna (2. Jahrhundert n. Chr.) bzw. Dôgen (13. Jh. n. 
Chr.) vorgestellt werden.  

                                                             
354 Der Begriff „Kausalnexus“ geht u.a. auf den Indologen Hermann Oldenburg (1854 – 1920) 

zurück. Gemeint ist damit das „bedingtes Entstehen oder Entstehen durch Abhängigkeit“ 
(pratītya-samutpāda). Das „bedingte Entstehen“ bezieht sich auf die leidhafte Kette der Wie-
dergeburten als direkte Reaktion auf die Sünden des vergangenen Lebens und als deren direkte 
Ursache. Buddha hat das aus der vedischen Philosophie entstammende Konzept der Wieder-
geburt übernommen und abgewandelt. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


212 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

Hierbei soll auf den buddhistischen Dharma-Begriff und die Herangehens-
weise an Glaubensphänomene durch die Negation eingegangen werden. Dadurch 
soll der religiöse Gehalt des Buddhismus veranschaulicht werden, der sich durch 
die Ehrfurcht vor Begriffen ausdrückt, die bewusst nicht weiter aufgeklärt wer-
den sollen. Die Annäherung erfolgt durch die (doppelte) Negation. Dies soll 
anhand von Textbeispielen aus dem Pâli-Kanon sowie den Schriften Nagarjunas 
bzw. Dôgens erläutert werden. 

 
 

2.4.2. Philosophie als Lebensform  
 

Heinrich Zimmer (1890 – 1943) war Indologe und darum bemüht, westliche 
Vorurteile gegenüber der indischen Philosophie und Religion abzubauen, bei der 
es nicht nur um „technische“ Wissensvermittlung gehen sollte, sondern auch 
darum, eine Schau der „ewigen Werte Indiens“ zu ermöglichen. Der Zugang zur 
buddhistischen Lehre erschließt sich nicht durch die Theorie, sondern durch den 
praktischen Vollzug. Deshalb soll an dieser Stelle zunächst auf eine geistige 
Grundlage (Verwurzelung in der indischen Philosophie der Upanishaden) des 
Buddhismus eingegangen werden. 

Ein wesentliches Kennzeichen indischer Philosophie sei deren Verständnis 
als Lebensform. Diese Geisteshaltung, die nicht darauf abzielt, Dinge kritisch zu 
hinterfragen und abstrahieren zu wollen, suche eine andere Form der Wachsam-
keit und Aufmerksamkeit den Dingen des Lebens gegenüber. Das kann bedeu-
ten, dass Erkenntnisse weniger aus einem eigenen Wissen-Wollen erlangt wer-
den, sondern vielmehr darauf vertraut wird, dass sich tiefere Erkenntnisse als 
Folge der Lebensführung und inneren Grundhaltung von alleine ergeben. Nichts 
soll erzwungen oder beschleunigt werden. Dies spricht für einen anderen Modus, 
mit der zur Verfügung stehenden Zeit umzugehen. 

Zimmer erläutert, dass die östliche Philosophie von der praktischen Lebens-
führung begleitet und gestützt würde: durch mönchische Klausur, Askese, Ver-
senkung, Gebet, Yoga-Übungen und Stunden frommer Andacht im Gebet.355 

Damit ergebe sich ein völlig anderer Bezug der indischen Philosophie zur 
Religion im Vergleich zum Beispiel zur westlichen Philosophie seit der Aufklä-
rung: 

 
„In dieser Hinsicht ist die indische Philosophie mit der Religion, den Sakramen-

ten, Initiationen und frommen Bräuchen ebenso eng verbunden wie unsere abend-

                                                             
355 Zimmer, H., ebd, S. 57. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.4. Bewusstseinskultur und Buddhismus 213 

ländische Philosophie mit den Naturwissenschaften und deren Forschungsmetho-
den.“356 
 

Wie sich das buddhistische Lehrgebäude von westlichen Philosophien unter-
scheidet, verdeutlicht der Religionswissenschaftler Michael von Brück (geb. 
1949) in seiner Einführung in den Buddhismus: 

 
„,Buddhismus‘ lässt sich ganz unterschiedlich beschreiben, […] 
 
-­‐ Er ist eine Wissenschaft von den psychischen Prozessen und Faktoren, 

die die Wahrnehmung und das Denken sowie andere mentale Vorgänge 
beeinflussen. 

-­‐ Er ist eine Philosophie, die eine in sich konsistente Erkenntnistheorie, 
Kosmologie und Anthropologie entwickelt hat. 

-­‐ Er ist eine Religion, […] 
-­‐ Er ist ein praktisches Meditationssystem, das durch unterschiedliche 

Methoden die bewusste Achtsamkeit im alltäglichen Leben, die Kontrol-
le der Emotionen und Gedanken sowie die Integration körperlicher und 
mentaler Vorgänge ermöglicht. 

-­‐ Der Buddhismus ist aber vor allem ein Lebensweg, der, wenn er prakti-
ziert wird, alle Lebensbereiche erfassen, durchdringen und transformie-
ren will.“357 

 
Wichtig erscheint sowohl in den Ausführungen des Indologen Heinrich Zimmer 
(1890 – 1943) als auch des Religionswissenschaftlers Michael von Brück (geb. 
1949), dass der Buddhismus und dessen philosophische Grundlagen ein Lehrsys-
tem darstellt, das den Menschen in allen seinen Lebensvollzügen erreichen will. 
Die Ausrichtung zielt hierbei auf das praktische, alltägliche Leben und die per-
sönliche Reifung des Menschen. Erfahrung und Erkenntnis ergeben sich aus dem 
praktischen Vollzug und nicht aus der theoretischen Anschauung. 

Während sich der Buddhismus zu einer Weltreligion entwickelt hat, stellt 
der Hinduismus eine Religion Indiens dar. Die philosophischen Schriften der 
Upanischaden (700 – 200 v. Chr.) stellen hierbei eine gemeinsame geistige Wur-
zel dar. Hierbei ist zu erwähnen, dass es beim Übergang von der vedischen Zeit 
(ca. 1500 v. Chr. – 500 v.Chr.) zum klassischen Hinduismus (ab 200 v. Chr.) 
Veränderungen in der kultischen Tradition gegeben hat. Einen Hinweis hierauf 

                                                             
356 Zimmer, H., ebd., S. 57f. 
357 Brück, M. v., „Einführung in den Buddhismus“, S. 18f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


214 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

verdeutlichen die Ausführungen des Göttinger Indologen G. von Simson (geb. 
1933): 

 
„Im hinduistischen Kult haben gegenüber der vedischen Zeit tiefgreifende Ver-

änderungen stattgefunden. […] An die Stelle der komplizierten vedischen Opfer tritt 
mehr und mehr die einfache Pūjā, die Darbringung von Wasser, Blumen und ande-
ren vegetarischen Substanzen. Blutige Tieropfer werden, da sie dem weitverbreite-
ten Ideal der Ahiṃsā (‘Nichtverletzung von Lebewesen’) widersprechen, nur noch 
selten […] dargebracht. […] Die Verehrung eines personenhaften Gottes hat in Indi-
en den Glauben an unpersönliche Wirkungszusammenhänge […] nie gänzlich aus-
zuschalten vermocht. Der Glaube an die fast endlose Kette von Wiedergeburten 
(saṃsāra), […] ist dem Hindu selbstverständlich. […] Letztes Ziel aller Lebewesen 
ist die Erlösung (mokṣa) aus dem leidvoll empfundenen Saṃsāra […].“358 
 

In die Zeit des Überganges von der vedischen Religion zum Hinduismus fällt die 
Entstehung des Buddhismus. Im Folgenden soll auf Textbeispiele aus den Upa-
nishaden eingegangen werden, deren Entstehung in diese Umbruchzeit fällt. 

Die Herkunft der in den folgenden Kapiteln ausgewählten Texte entstammt 
nicht aus dem Buddhismus. Da es keine buddhistischen Gründungstexte gibt und 
diese Religionsform über mehrere Jahrhunderte ohne eigene schriftliche Texte 
„überlebte“, soll anhand von Textbeispielen aus dem Umfeld des Buddhismus 
eine indirekte Annäherung versucht werden. 

 
 

2.4.3. Die Upanischaden (7. Jahhundert v. Chr. – 2. Jahrhundert v. Chr.) 
 

Die philosophischen Texte der Upanischaden sind sowohl für die hinduistischen 
Religionen als auch den Buddhismus eine gemeinsame Wurzel. 

Für das weitere Verständnis ist es wichtig, die Zeitperiode der indischen 
Philosophie zu betrachten, die Buddha (um 563 – 483 v.Chr.) voranging. In diese 
Phase fällt die schrittweise Abwendung von den Äußerlichkeiten der Welt und 
die Blickrichtung nach innen: 

 
„Die philosophischen Dialoge der Upanischaden zeigen, dass die im 8. Jahrhun-

dert vollzogene, entscheidende Gewichtsverlagerung von der Außenwelt und den 
greifbaren Sphären des Körperlichen zur Innenwelt und zum Ungreifbaren hin den 
Gefahren dieser Geistesrichtung in logischer Konsequenz unterlag. Ein Prozess des 
Sichzurückziehens von der gewohnten, bekannten Welt fand statt. […] Anstatt den 

                                                             
358 Simson, G. v., „Hinduismus“ in H. Bechert u. G. v. Simson (Hrsg.) „Einführung in die Indolo-

gie“, S. 112f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.4. Bewusstseinskultur und Buddhismus 215 

Sinn auf diese symbolischen Hüter und Vorbilder der natürlichen und sozialen Ord-
nungen zu richten, anstatt sie sich durch ununterbrochene Riten und Meditationen 
stark und wirksam zu erhalten, wandten die Menschen ihre ganze Aufmerksamkeit 
nach innen und versuchten, durch reines Denken, systematische Selbstanalyse, 
Atemzügelung und strenge psychologische Yoga-Praktiken einen Zustand scho-
nungsloser Selbsterkenntnis zu erlangen und darin zu verharren.“359 
 

Es wäre nun möglich, die näheren Umstände der Ursachen für diesen Prozess der 
Weltabgewandtheit zu untersuchen. Dies kann und soll hier nicht geleistet wer-
den. Es geht vielmehr darum, aufzuzeigen, auf welche unterschiedliche Weise 
Menschen ihr Menschsein ausgestalten können. Dabei kann es nicht darum ge-
hen, westliches gegen östliches Denken abzuwägen, sondern beide „Spielarten 
menschlicher Betrachtungsweisen“ als gleichberechtigte und gleichwertige Mög-
lichkeiten menschlichen Herangehens zu betrachten. In dem, was vor dem eige-
nen kulturellen Hintergrund noch fremd erscheinen mag, könnten sich auch An-
sätze für Lösungsmöglichkeiten im Umgang mit den eigenen Lebensumständen 
verbergen. Auf diese Weise könnte ein transkultureller Blick befruchten und 
über sich selbst hinausführen. 

Im Folgenden sollen Textbeispiele aus den Upanischaden einen kleinen 
Einblick in deren Gedankenwelt geben. 

 
 
Bewusstseinszustände (Mandukya-Upanischad) 

 
„Brahman ist alles, und das Selbst ist Brahman. 
Dieses Selbst hat vier Bewusstseinszustände. 
Der erste wird Vaishvanara genannt In ihm  
lebt man mit durchweg nach außen gerichteten  
Sinnen, 
mit der äußeren Welt gewahr und inne. 
 
[…] 
 
Der vierte ist der überbewusste Zustand namens 
Turiya, weder nach innen noch nach außen gekehrt, 
jenseits der Sinne und des Verstandes: 
In ihm gibt es keinen anderen als den Herrn. 
Er ist das höchste Lebensziel. Er ist 
Unendlicher Friede, grenzenlose Liebe. Realisiere 

                                                             
359 Zimmer, H., „Philosophie und Religion Indiens“, S. 22f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


216 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

Ihn!“360 
 

Die äußere Welt bewegt sich somit nur im Bereich der ersten Bewusstseinsebe-
ne. Auch der Traumschlaf ist nur eine von vier Bewusstseinsebenen. Bemer-
kenswert ist in den Upanischaden die Wertschätzung des Tiefschlafes als Wun-
der. Tiefere Erkenntnis erschließt sich nicht in der äußeren Welt, sondern wird 
durch die bewusste Zurücknahme und Selbstreflexion ermöglicht. Das Ich ist in 
der äußeren Welt verhaftet und sucht Selbstbestätigung und Selbstverwirkli-
chung in dieser Welt. Im Buddhismus existieren als Kultgegenstände sogenannte 
„magische Dolche“361, die der rituellen Tötung eines Feindbildnisses dienen 
sollen. Gemeint ist damit der „Feind des eigenen Ichs“.  

Heinrich Zimmer verweist auf die Trennung von naiv-bewusster Persön-
lichkeit und dem im Menschen verborgenen, übersinnlichen Selbst (ātman): 

 
„Offensichtlich besteht hier eine absolute Trennung zwischen dem Erscheinungs-

Selbst (der naiv-bewussten Persönlichkeit, die zusammen mit ihrer Welt der Namen 
und Formen letztlich aufgelöst werden wird) und jenem anderen, tiefverborgenen, 
wesentlich, aber vergessenen übersinnlichen Selbst (ātman), das wieder in die Erin-
nerung gerufen, sein durchdringendes, welterschütterndes ‘Herrlich bin ich!’ hin-
ausbrüllen wird. Dieses andere ist nichts Geschaffenes, sondern der Urgrund alles 
Geschaffenen, aller Dinge und alles Geschehens.“362 
 

Die Selbstreflexion und Innenschau dient somit dazu, etwas Vergessenes und 
Verborgenes im eigenen Innern zu entdecken. Es kann aber nicht „gefasst“ und 
„ergriffen werden“ wie ein Besitztum. Es ist vielmehr ein Wissen um seine äuße-
re Form. Wie dies gemeint ist, soll anhand der Kena-Upanischad dargestellt 
werden: 
 

Auszug aus der Kena-Upanischad 
 

„Denn es ist anders als das Bekannte, 
und es ist anders als das Unbekannte. 
Solches haben wir von den Erleuchteten erfahren. 
Das, was die Zunge sprechen lässt, aber von der 
Zunge 
nicht gesprochen werden kann – kenne dies als das 
Selbst. 

                                                             
360 „Die Upanischaden“, eingeleitet und übersetzt von Eknath Easwaran, S. 85f. 
361 Vgl. Abb. und Text in: Cavendish, R., Ling, T.O., „Mythologie“, KometVerlag Köln, S. 55. 
362 Zimmer, H., „Die Philosophie und Religion Indiens“, S. 25. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.4. Bewusstseinskultur und Buddhismus 217 

Dieses Selbst ist niemand anders als du. 
Das, was den Geist denken lässt, aber vom Geist  
nicht gedacht werden kann – das ist wahrhaftig das 
Selbst. 
[…] 
Der Lehrer 
Falls du meinst: ‘Ich kenne das Selbst’, kennst du es 
nicht. 
Seine äußerliche Form – das ist alles, was du sehen 
kannst. 
Mach daher weiter mit deiner Meditation. 
Der Schüler 
Ich meine nicht, dass ich das Selbst kenne, noch kann 
Ich sagen, dass ich es nicht kenne. 
Der Lehrer 
Es gibt nur einen einzigen Weg, das Selbst zu kennen, 
und der besteht darin, dass du es selbst realisierst. 
Die Unwissenden meinen, dass das Selbst vom  
Verstand 
Erkannt werden kann, aber die Erleuchteten 
Wissen, dass es jenseits der Dualität von 
Erkenner und Erkanntem ist.“363 

 
In dem Hinweis des Lehrers, dass das Selbst jenseits des Dualismus von Erken-
nendem und Erkanntem ist, lässt sich vermuten, dass nur ein veränderter Be-
wusstseinszustand das Selbst realisieren kann. 

Wenn die Seele mit einem See verglichen wird, so wäre dieser Prozess mit 
einem immer tieferen Eintauchen in einen unendlichen See vergleichbar. Das Ich 
oder das naive Selbst, somit die bewusste Persönlichkeit, befinden sich an der 
Oberfläche. Erst durch das Eintauchen in den See eröffnen sich neue Horizonte. 
Dies bedeutet auch, äußere Rechtfertigungen, wie z.B. auch Dogmen und Riten 
abzulegen: 

 
„Selbstverständlich muss eine derartige Einsicht nicht nur von den üblichen 

Zwecken und Zielen der Weltkinder, sondern auch von den religiösen Riten und 
Dogmen solch verblendeter Wesen wegführen. Der mythische Schöpfer, der Herr 
des Alls, ist nicht länger von Bedeutung. Nur durch die Wendung nach innen, die 
das Subjekt zur Schau in die eigene Wesenstiefe hineindrängt, erreicht es jene Gren-
ze, wo die wandelbaren Überlagerungen auf ihre unwandelbare Quelle stoßen. […] 

                                                             
363 „Die Upanischaden“, eingeleitet und übersetzt von Eknath Easwaran, S. 100. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


218 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

Dieser Urgrund ist das Selbst (ātman), die letzte, ewige, nährende Quelle des 
Seins.“364 
 

Das individuelle Selbst geht schließlich in der Weltseele auf. Im Zustand der 
Erleuchtung ist ātman und brahman (das unwandelbar Absolute, die Weltseele) 
eins geworden. In den Upanischaden fallen brahman (kosmisches Prinzip) und 
ātman (individuelles Prinzip) zusammen. Über das individuelle Selbst hat jeder 
Mensch Zugang zum unwandelbar Absoluten.  

Im Folgenden soll noch auf eine Textstelle der Katha-Upanischad verwie-
sen werden, bei der sich der Gedanke der Wiedergeburt zeigt im Falle, dass es 
im Leben nicht möglich ist, das Selbst zu realisieren. 

 
Auszug aus der Katha-Upanischad 
 
„Schafft ein Mensch es nicht, Brahman in diesem 
Leben zu realisieren, 
bevor die physische Hülle abgeworfen wird, 
so muss er abermals einen Körper anlegen 
in der Welt der körperlichen Kreaturen. 
Brahman kann man sehen – in einem reinen Herzen 
wie in einem Spiegel; 
[…] 
Indem man es realisiert, wird man 
aus dem Kreislauf von Geburt und Tod erlöst.“365 

 
Das Bemerkenswerte könnte nun darin bestehen, dass gar nicht erwartet wird, 
dass die meisten Menschen brahman in einem Leben realisieren können. Das 
Unvermögen oder die scheinbare Schwäche des Menschen sind völlig selbstver-
ständlich und führen durch die Idee von der Wiedergeburt zu einem tiefen Res-
pekt vor den körperlichen Kreaturen. Die Menschen begreifen sich als Teil die-
ses Kreislaufs innerhalb der Welt der körperlichen Kreaturen. Denn niemand 
kann wissen, ob und in welcher Form er nach dem Tod in eine neue Daseinsform 
übertritt. Der Gedanke von der Reinkarnation ist in den Schriften der Veden (ab 
1500 v. Chr.) noch nicht zu finden, wird aber in den Upanischaden (ab 800 v. 
Chr.) zu einem zentralen Thema. 

 
 

                                                             
364 Zimmer, H., „Philosophie und Religion Indiens“, S. 26. 
365 „Die Upanischaden“, eingeleitet und übersetzt von Eknath Easwaran, S. 136. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.4. Bewusstseinskultur und Buddhismus 219 

2.4.4. Reden des Buddha: Auszüge aus dem Pâli-Kanon (1. Jh. v. Chr.) 
 

Es existieren keine schriftlichen Zeugnisse von Buddha Shakyamuni (Siddharta 
Gautama, 6. Jh. v. Chr.). Die Predigten von Buddha wurden mündlich überlie-
fert. Im 1. Jh. erfolgte im Pâli-Kanon eine erste schriftliche Niederlegung von 
Predigten, die auf Buddha zurückgeführt werden. 

Im Folgenden sollen Auszüge aus dem Pâli-Kanon zitiert werden. Der Indo-
loge und Religionswissenschaftler Helmuth von Glasenapp (1891 – 1963) gibt in 
seiner Einleitung zum Pali-Kanon eine Zusammenfassung des buddhistischen 
Erlösungsweges: 

 
„Die Erlösung aus dem Weltleiden kann nur von jedem einzelnen durch eigene 

Anstrengungen erarbeitet werden. Da jedes Individuum (d.h. genauer jeder Strom 
von miteinander zu einer scheinbaren Persönlichkeit zeitweise zusammengeschlos-
senen Dhammas) seit anfangsloser Zeit von einer Existenz zur anderen geht, kann 
das Ziel nur allmählich erreicht werden. Dadurch nämlich, dass sich der einzelne 
Strom eines individuellen Lebens im Verlaufe der wechselnden Daseinsformen 
durch Ausschalten der bösen und Aneignen der guten Dhammas so weit läutert, dass 
die drei Kardinalübel Hass, Gier und Verblendung schwinden und die Erkenntnis 
der Wahrheit gewonnen werden kann. Den praktischen Weg hierzu bildet der acht-
fache Pfad.“366 
 

Diese Erläuterung des Indologen Helmuth von Glasenapp gibt einen wichtigen 
Hinweis darauf, wie die Erlösung im Buddhismus erreicht werden könne und 
zwar nur durch eigene Anstrengungen jedes Einzelnen in einem allmählichen 
Entwicklungsprozess. 

Um in die Thematik weiter einsteigen zu können, muss aber zunächst ge-
klärt werden, was unter dem Begriff des Dhamma (bzw. Dharma) speziell im 
Buddhismus zu verstehen ist. 
 
 
Dharma-Begriff im Buddhismus 

 
Der Religionswissenschaftler Michael von Bück erläutert hierzu in seiner „Ein-
führung in den Buddhismus“, dass der Begriff dharma (Pāli dhamma) von der 
Wurzel dhṛ komme, die ‘tragen, stützen, aufrechterhalten’ bedeute. Er betont, 
dass dieser Begriff sich bereits in vorbuddhistischen Texten finde, im Buddhis-
mus aber in neuer Weise gebraucht werde.367 
                                                             
366 Glasenapp, H. v., Einführung in „Reden des Buddha, aus dem Pâli-Kanon“, S. 14. 
367 Brück, M. v., „Einführung in den Buddhismus“, S. 121. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


220 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

Im Vorbuddhismus hätte sich dieser Begriff vor allem auf die soziale Ord-
nung bezogen. Im Buddhismus bedeute dharma einerseits die erkennbare und 
lehrmäßig zu erkennende Struktur der Wirklichkeit sowie die Wahrheit, die mit 
dem Begriff nirvāna bezeichnet wird.368 

Die anschaulichste Darstellung von Dharma ist das Rad des Gesetzes als 
Bildmetapher („Dharmachakra“, siehe Abb. 6). Das Rad des Gesetzes besteht 
aus acht gleich langen Speichen. Das bedeutet nämlich, dass das Ergebnis unter 
Beachtung von Dharma nicht ohne eine der acht Speichen existiert und dass die 
Verhältnismäßigkeit ihr Zentrum in der Radnabe findet, in der sich alle Elemente 
berühren. Keine Speiche ist ohne die andere denkbar, es gibt keine wichtigeren 
oder weniger wichtigen Speichen. Die Verhältnismäßigkeit (sozusagen das „Ge-
setz des rechten Maßes“) ergibt sich nur durch das Zusammentreffen aller acht 
Speichen. 

Letztendlich bleibt der Buddhismus eine genaue Kennzeichnung von 
Dharma schuldig und der Inhalt des Begriffs und seiner Bedeutung kann nur 
mittelbar erfasst werden durch eine Zusammenschau aller anderen Elemente des 
Buddhismus als umgebende Form eines Negativs. Das Problem der wissen-
schaftlichen Literatur besteht darin, dass es sich letztlich um interpretatorische 
Neuschöpfungen handelt, die in anderen zeitlichen und kulturellen Kontexten 
entstanden sind. Das Bemühen, den Buddhismus als ein geschlossenes System 
darzustellen, und zwar ohne sein Leben darin verbracht zu haben, ist ein westli-
ches Bemühen. Nimmt man die überlieferten Originaltexte zusammen, so ergibt 
sich lediglich eine lose verbundene Sammlung von Gleichnissen und Weisheiten. 

Die Auslegung buddhistischer Quellentexte geschieht mit einer Begrifflich-
keit und einem Anspruch auf Wissenschaftlichkeit, die es bei der Quellenentste-
hung nicht ansatzweise gab. Allein dies zeigt die Schwierigkeit, den wesentli-
chen Gehalt des Buddhismus festzustellen. 

Aus diesem Grund erscheint es hilfreich, über Bildmetaphern – wie z.B. das 
Dharmachakra (vgl. Abb. 6, S. 220) – buddhistische Grundvorstellungen an-
schaulich zu machen.  

Eine weitere Bildmetapher für Dharma (Dhamma) ist die Darstellung als 
Dreiheit (Pali: Tiratana, Sanskrit: triratna; drei Juwelen) bestehend aus Buddha, 
Dharma (Lehre) und Sangha (Schar der Erleuchteten bzw. Gemeinschaft der 
Übenden). Interessant ist hierbei, dass es bildhauerische Darstellungen der bud-
dhistischen Dreiheit bereits im 1. Jh. v. Chr. gegeben hat. Die Skulptur ging 
somit mehrere Jahrhunderte der schriftlichen Darlegung buddhistischer Lehrin-
halte voraus. Der Zugang zu buddhistischen Vorstellungen (hier der Dhamma-

                                                             
368 Brück, M. v., ebd., S. 122. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.4. Bewusstseinskultur und Buddhismus 221 

Begriff) ist deshalb nicht einfach. Die folgenden eigenen Überlegungen sind 
daher letztlich spekulativ. Allein die Textform (z.B. im Ggs. zur Bildmediation) 
dürfte nur bedingt geeignet sein, den Dharma-Begriff auch nur annähernd zu 
charakterisieren.  

Der Dharma-Begriff enthält ein Pflichtenkonzept, das zur freiwilligen 
Selbstdisziplinierung auffordert. Im Grunde könnte behauptet werden, dass sich 
der Dharma-Begriff nach buddhistischem Verständnis auf überraschende Weise 
mit dem kategorischen Imperativ Kants deckt. Das Pflichtenkonzept des Dhar-
ma-Begriffes ist ein Verfahren zur Selbstdisziplinierung, das kein Ergebnis vor-
gibt, sondern letztlich das nirvāna ermöglichen soll. Letztlich ergibt sich die 
Negation als eine notwendige Folgerung aus dem Dharma-Begriff, denn dieses 
Verfahren zieht nicht zwangsläufig eine Belohnung nach sich, sondern stellt 
diese nur in Aussicht und zwar nach Maßgabe der individuellen Bemühungen. 
Hiermit wird ein Verfahren beschrieben, aber kein Inhalt. Hieraus ergibt sich 
auch ein großer Unterschied zu anderen Religionen. Buddha wollte vermutlich 
keine Religion stiften, sondern lediglich ein Heilverfahren vorstellen. Und genau 
in dieser „Inhaltslosigkeit“ des Verfahrens liegt die Chance buddhistischer Medi-
tationsverfahren als Impulsgeber für eine moderne Medizin. 

 
 

Rolle der Meditation 
 

Die Aufforderung zur Meditation stellt eine wichtige Facette des Buddhismus 
dar und dient der Klärung des Bewusstseins. Die Meditation ist eine Grundvo-
raussetzung für eine Bewusstseinserhellung.  

Michael von Brück beschreibt die buddhistische Meditation folgenderma-
ßen: 

 
„Die Meditation besteht vor allem in der Übung der Achtsamkeit (satipaṭthāna) 

bei allem, was der Mensch denkt, redet und handelt. Die grundlegende Übung be-
steht in der angemessenen Haltung des Körpers und der Konzentration auf den 
Atem. Dadurch wird das Bewusstsein stabilisiert und zur Ruhe gebracht […] So be-
dingen rechtes Handeln (śila) und Meditation (smādhi) einander.“369 

 
Die Erläuterungen des Religionswissenschaftlers von Brück in Bezug auf die 
buddhistische Meditation sind gerade auch deshalb bemerkenswert, weil er auf 
die enge Beziehung von rechtem Handeln und Meditation hinweist. So würde 

                                                             
369 Brück, M. v., „Einführung in den Buddhismus“, S. 26. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


222 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

rechtes Handeln ohne Meditation zu einer Selbstbehauptungsstrategie, Meditati-
on ohne rechtes Handeln sei selbstbezogen, ich-haft und kraftlos.370 

Hieraus lassen sich bereits erste Hinweise auf die Unterschiede zwischen 
der buddhistischen Meditation und einer säkularen, in den klinischen Alltag 
integrierten Achtsamkeitsmeditation ableiten. Im Buddhismus gehören alle Ele-
mente (sogenannte „Speichen“ 371 des Dharmachakra-Rades) des achtfachen 
Pfades gleichberechtigt zusammen. Sie bedingen einander. Die Lehre von den 
vier edlen Wahrheiten und der Methode des achtfachen Pfades gehen auf Bud-
dha zurück. Dies soll anhand des folgenden Textbeispiels aus dem Pâli-Kanon 
gezeigt werden: 

 
„Es ist dies der edle achtfache Pfad, der da heißt: rechte Anschauung, rechte Ge-

sinnung, rechtes Wort, rechte Tat, rechtes Leben, rechtes Streben, rechtes Überden-
ken und rechtes Sichversenken. Dies ist, ihr Mönche, der mittlere Weg, der durch 
den Vollendeten entdeckt wurde, der Schau und Erkenntnis bewirkt und zur Ruhe, 
zum Wissen, zur Erleuchtung, zum Verlöschen führt.“372 

 
Im Folgenden werden von Buddha die vier edlen Wahrheiten erläutert: Dies sind 
die edle Wahrheit vom Leiden, die edle Wahrheit von der Entstehung des Lei-
dens, die edle Wahrheit vom Vergehen des Leidens sowie die edle Wahrheit 
vom Wege. 

Der edle achtfache Pfad wird als Bildmetapher in Form des „Dhar-
machakra“ („Rad des Gesetzes“ mit den acht Speichen) dargestellt. Die beiden 
indischen Gazellen sind eine Anspielung darauf, dass Buddha den achtfachen 
Pfad in einem Hirschpark gepredigt haben soll. 

 

                                                             
370 Brück, M. v., ebd., S. 26. 
371 Die acht Speichen des „Dharmachakra“ symbolisieren den achtfachen Pfad. 
372 Auszug aus dem Pâli-Kanon, hier: II. Dhamma („Die Lehre“). 3. Die Rede im Tierpark von 

Benares von den vier edlen Wahrheiten, S. 38f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.4. Bewusstseinskultur und Buddhismus 223 

 
Abb. 6: Dharmachakra („Rad des Gesetzes“) mit zwei indischen Gazellen am 
Jokhang Tempel Lhasa.373 

 

Die Meditation fügt sich sozusagen als Speiche in das Rad ein. Sie macht nur 
Sinn im Zusammenspiel mit den anderen Speichen. Eine losgelöste Speiche (z.B. 
Meditation) kann kein Rad als Ganzes entstehen lassen. Die Meditation ist somit 
auf das gesamte Leben in all seinen Vollzügen ausgerichtet. Sie soll kein zu viel 
und kein zu wenig sein, sondern sich in das „Zusammenspiel der anderen Spei-
chen“ einfügen. Erst dadurch wird die Verhältnismäßigkeit als Rad des Gesetzes 
erkannt.  

 
 

Achtsamkeitsgebot 
 

In einer weiteren im Pâli-Kanon enthaltenen Rede, die Buddha in der Stadt 
Vesâli gehalten haben soll, wird das Achtsamkeitsgebot näher erläutert: 

 
„‘Klar bewusst, ihr Mönche, achtsam möge ein Mönch verharren. Das sei für 

euch unser Gebot. Und wie ist ein Mönch sich klar bewusst? Da verweilt ein 
Mönch, im Körper eine Anhäufung der verschiedenen unreinen körperlichen Ele-
mente schauend, eifrig, achtsam, nachdenklich, er hat sich in dieser Welt von Be-

                                                             
373 Quelle Abb.: „Dharmachakra“ von Chris Falter – „Eigenes Werk“. Lizenziert unter CC BY-

SA 3.0 über Wikimedia Common; http://commons.wikimedia.org/wiki/File:Dharmacha-
kra.jpg#mediaviewer/File:Dharmachakra.jpg. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


224 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

gehren und Unzufriedenheit abgewandt. Er verweilt, bei den Gefühlen die Empfin-
dung erkennend, beim Sinnen das Herz schauend, in den Erscheinungen die Dham-
mas erblickend. […].‘“374 

 
Der Textauszug verdeutlicht einen wichtigen Aspekt der Achtsamkeitsmeditati-
on, die Vergegenwärtigung des Augenblickes und die bloße Betrachtung (Schau) 
von (reinen und unreinen) Gefühlen und Empfindungen. Es geht somit darum, 
durch die bloße Betrachtung des inneren Zustandes und die Konzentration auf 
die Sinne einen Ruhezustand zu erzeugen. Es geht nicht darum, Gedanken, Ge-
fühle und Empfindungen zu unterdrücken. Sie werden geschaut, ohne ihnen eine 
tiefere Bedeutung beizumessen.  

 
 

Nirvāna und Negation 
 

Eine aus westlicher Sicht befremdlich anmutende Betrachtungsweise stellt das 
Konzept der Negation dar. Es wird angenommen, dass sich im Buddhismus die 
Negation als metaphysische Betrachtungsweise direkt auf Buddha zurückverfol-
gen lässt. Wie sich dies in einer Predigt von Buddha ausdrückt, soll am Beispiel 
des Begriffes nirvāna erläutert werden. Der Begriff erfährt ähnlich wie der Be-
griff des dharma (dhamma) im Buddhismus eine Bedeutungsumwandlung. Das 
nirvāna ist aber keine „Erfindung“ des Buddhismus, wie sich aus einem Hinweis 
des Indologen Zimmer ableiten lässt. 

Heinrich Zimmer verweist in seinem Werk „Philosophie und Religion Indi-
ens“ darauf, dass der Begriff nirvāna keineswegs nur zur buddhistischen Über-
lieferung gehöre. Die Metapher sei von einem Bild der Flamme abgeleitet. Nir-
va bedeute „ausblasen, aufhören zu atmen“. Nirvāna sei „ausgeblasen“ bedeu-
te, das Feuer der Begierde sei aus Mangel an Brennstoff erloschen und befrie-
digt.375  

Die Bildmetapher von der erlöschenden Flamme verkörpert im Hinduismus 
das Aufgehen der „Einzelseele“ (ātman) in der „Allseele“ (brahman). Im Bud-
dhismus dagegen bezieht sich das Bild von der erlöschenden Flamme auf das 
Versiegen der Quellen allen Leidens. 

Zur Erläuterung soll aus einer Predigt Buddhas zitiert werden: 
 

                                                             
374 Auszug aus dem Pâli-Kanon, hier: III. Sangha („die Ordensgemeinde“). 13. Klare Bewusstheit 

und Aufmerksamkeit ist Pflicht für den Mönch, S. 72. 
375 Vgl. Zimmer, H., „Die Religion und Philosophie Indiens“, Fußnote S. 172. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.4. Bewusstseinskultur und Buddhismus 225 

„Es gibt, ihr Mönche, einen Bereich, wo weder Erde noch Wasser, noch Feuer, 
noch Wind ist, wo Sphäre der Unendlichkeit des Raumes und der Unendlichkeit des 
Bewusstseins nicht mehr besteht. Wo nicht irgendetwas mehr ist, weder die Sphäre 
des Unterscheidens noch die des Nichtunterscheidens, nicht die Welt, noch die jen-
seitige Welt, wo beide, Sonne und Mond, nicht mehr sind. […] Ich verkündige euch 
ein Nichtkommen und Gehen, ein Nichtfeststehen und vergehen, die Freiheit von 
der Wiedergeburt; ein Nichtstillstehen und ein Nichtweitergehen. Keinen Grund gibt 
es mehr für das Sehnen nach dem Leben. Dies ist das Ende des Leids’.“376 
 

Diese Aussagen erscheinen unbefriedigend, weil sie jeden Vorstellungsgehaltes 
entbehren. Der Begriff nirvāna soll durch das umschrieben werden, was nirvāna 
nicht ist. Sinn macht dies nur insofern, als sich dadurch ein „Negativabdruck“ 
der Erkenntnis ergibt. Nagarjuna hat das Konzept der (doppelten) Negation377 
weiter vertieft. Wichtig ist die Feststellung, dass die Darstellung von etwas, 
durch das, was es nicht ist, für die buddhistische Betrachtungsweise kennzeich-
nend zu sein scheint. In dieser bewusst gewählten mangelnden Festlegung liegt 
Freiheit im Gegensatz zur Bedeutungslosigkeit. Erst durch diese Freiheit macht 
die Schlussformel Nagarjunas Sinn: „keinen Grund gibt es mehr für das Sehnen 
nach dem Leben. Dies ist das Ende des Leids. [vgl. oben].“ 

 
 

2.4.5. Nagarjuna (2. Jahrhundert n. Chr. ) und Mahāyāna-Buddhismus 
 

Zur Zeit des Nagarjuna (ca. 2. Jahrhundert n. Chr.) hatte die buddhistische Lehre 
bereits an Bedeutung verloren. Nagarjuna hat die buddhistische Lehre im 2. 
Jahrhundert n. Chr. wiederbelebt. Durch sein Werk gab er dem Buddhismus eine 
entscheidende philosophische Fundierung. Sein Werk sollte vor allem im Hin-
blick auf das Konzept der Negation maßgeblichen Einfluss auf den Jahrhunderte 
später wirkenden japanischen Zen-Meisters Dôgen (13. Jh.) haben. 

 
 

Herkunft und historische Bedeutung Nagarjunas 
 

Vermutlich hätte der Buddhismus ohne Nagarjuna nicht bis in die Gegenwart 
überlebt. Heinrich Zimmer bezieht seine biografischen Angaben zu Nagarjuna 
auf eine Biografie, die ein hinduistischer Weise mit Namen Kumārajīva etwa 
405 n. Chr. ins Chinesische übertragen haben soll. Kumarājīva übersetzte bud-
                                                             
376 Aus dem Pâli-Kanon, hier: IV. Nibbâna („das Verlöschen“), 17. Das Wesen des Nibbâna, S. 

80f. 
377 Z.B. nirvāna ist „Nichtstillstehen und Nichtweitergehen“. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


226 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

dhistische Schriften (Sutras) ins Chinesische. Sie stellen damit die wichtigsten 
und authentischsten Quellen des Buddhismus dar. 

Die biografische Textstelle, auf die sich Zimmer bezieht, berichtet davon, 
dass Nagarjuna ein Brahmane in Südindien gewesen sei, schon als Kind die 
Veden studiert habe und ein Meister in allen Wissenschaften gewesen sei, ein-
schließlich der Magie. Er habe sich mit Freunden in den königlichen Harem 
geschlichen. Während seine Freunde zum Tod verurteilt worden seien, habe man 
ihm gestattet, die Mönchsgelübde abzulegen. Nagarjuna habe in 90 Tagen den 
gesamten buddhistischen Pali-Kanon studiert. Nagarjuna ziehe schließlich nach 
Norden zum Himalaya und sei von einem uralten Mönch mit den Mahāyāna-
sutras bekannt gemacht worden.378 

Zahlreiche Legenden schildern den weiteren Lebensweg des Nagarjuna. Ei-
nes seiner wichtigsten Werke wird als die „mittlere Lehre des Nagarjuna“ be-
zeichnet. Bemerkenswert erscheint hier eine Einleitung des deutschen Indologen 
Max Walleser (1874 – 1954) zur deutschen Übersetzung der „mittleren Lehre“, 
der darauf hinwies, dass „das chinesische Mādhyamika-śāstra eine von 
Kumārajīva selbst angefertigte mehr oder weniger freie Version des ältesten 
Kommentars des Nagarjuna ist, […].379 

Infolge der zahlreichen Übertragungen in verschiedenen buddhistischen 
Klöstern und zu verschiedenen Zeiten ergaben sich Textvarianten, bei denen 
nicht zweifelsfrei geklärt werden kann, welche Textbestandteile tatsächlich auf 
Nagarjuna zurückgehen und welche Anteile durch andere, teilweise unbekannte 
Autoren verändert oder abgewandelt wurden. 

 
 

Die Metaphysik Nagarjunas 
 

Heinrich Zimmer bezeichnet Nagarjuna als einen der „bedeutendsten Metaphysi-
ker der Menschheit“. 

Nagarjuna gilt als Begründer des Mahāyāna-Buddhismus. Mahāyāna bedeu-
te „großes Fahrzeug“ und stehe für einen Weg, in dem alle mitfahren könnten.380 

Zimmer zitiert er aus dem Mādhyamika Shāstra („Leitfaden für die Schule 
des Mittleren Weges“): 

 

                                                             
378 Zimmer, H., „Philosophie und Religion Indiens“, S. 462. 
379 Walleser, M. in der Einleitung zu: Nagarjuna, „Die mittlere Lehre des Nagarjuna“, Indische 

Philosophie, Band 14, S. 5. 
380 Vgl. Zimmer, H., „Philosophie und Religion Indiens“, S. 454. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.4. Bewusstseinskultur und Buddhismus 227 

„Die Lehre des Buddha vermittelt zwei Arten von Wahrheit: die relative, beding-
te Wahrheit und die transzendente, absolute Wahrheit.“381 
 

Dies besagt, dass es eine höchste Wahrheit jenseits der Sinneserfahrungen gebe, 
in die die Menschen nicht eindringen können. Dies sei aber noch nicht das spezi-
fisch Neue. Das Neue bestehe in der negativen Kennzeichnung des „höchsten 
Zieles“: 

 
„Die folgenden Verse indessen bringen den Hauptschlüssel zu Nāgārjunas ei-

genster Konzeption: 
 
śūnyam iti na vaktavyam 
aśūnyam iti vā bhavet 
ubhayaṁ nobhayaṁ ceti; 
prajñāptyarthaṁ tu kathyate. 

 
‘Es kann weder leer noch nicht leer genannt werden, weder beides noch keines von 
beidem, sondern, um es zu kennzeichnen, wird es eben Leere genannt (vgl. Mūla-
madhyamakākarikās de Nāgārjuna, Bibliotheca Buddhica).’ 

Diese negative Kennzeichnung des transzendenten ‘höchsten Zieles’ gibt im Ge-
gensatz zu der in der vedischen Tradition vorherrschenden positiven Haltung dem 
ganzen Lehrgebäude, das sich mit Namen und Werk des Nāgārjuna verbindet, seine 
Eigenheit und Kraft.“382 
 

Vielleicht könnte dies als die eigentliche Geburtsstunde der indischen Metaphy-
sik betrachtet werden. An dieser Textstelle lässt sich zeigen, auf welche Weise 
Nagarjuna Begrifflichkeiten erklärt, die sich außerhalb der menschlichen Vor-
stellungskraft befinden. So sei das „höchste Ziel“ weder leer noch nicht leer, 
weil alle menschlichen Vorstellungen und Begriffe sich nicht zu dessen Charak-
terisierung eignen.  

Wahrscheinlich meinte Nagarjuna das, was Immanuel Kant mit dem „Ding 
an sich“ gemeint hat. Danach wurde es durch Kant zu einer Grundfrage der west-
lichen Philosophie: ob es einen Gegenstand geben kann, der der menschlichen 
Erkenntnis grundsätzlich nicht zugänglich ist oder ob der Begriff der menschli-
chen Erkenntnis nicht mehr ergänzungsfähig ist, was bedeuten würde, dass es 
keine Erkenntnis mehr hinter der Erkenntnis geben kann. Dies sind allerdings 

                                                             
381 Zimmer, H., ebd., S. 463, übersetztes Zitat aus dem Mādhyamika Shāstra, zit. b. Radhakrishn-

an. 
382 Zimmer, H., „Religion und Philosophie Indiens“, S. 464. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


228 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

Fragen, die nichts mehr mit dem Gegenstand dieser Arbeit zu tun haben, weil 
sich kein unmittelbarer Bezug mehr zur Gesundheit herstellen lässt. 

Wenn dementsprechend von „Leere“ gesprochen wird, müsste dies eigent-
lich mit „weder Leere noch Nicht-Leere“ bezeichnet werden. Die Kennzeich-
nung mit „Leere“ stellt somit lediglich eine Art „Hilfskonstrukt“ dar, die der 
menschlichen Unzulänglichkeit geschuldet ist, das eigentliche Phänomen fassen 
zu können. 

Mit „Leere“ oder „Nichts“ werden Assoziationen verbunden, die Angst o-
der Unsicherheit auslösen könnten. Es ist nur natürlich, dass die Menschen posi-
tive, fassbare Vorstellungen aus der Welt der Erfahrung verwenden, um das 
nicht der Erfahrung Zugängliche, das, was sich „hinter der sinnlichen Welt“ 
verbergen könnte, kontrollieren zu wollen. 

Begriffe können missverstanden werden und zu völlig falschen Vorstellun-
gen führen. Dies wird auch an dem Begriff „nirvāna“ deutlich, zu dessen nähe-
rem Verständnis die zugrunde liegende Bildmetapher einer erlöschenden Flam-
me (als Metapher für das Erlöschen der eigenen Begierde) hilfreich sein könnte. 

Die „große Leere“ ist insofern ein Kernstück der Lehre von Nagarjuna, weil 
es seine Interpretation des nirvāna ist. 

 
 

Die große Leere 
 

Im Folgenden soll auf eine weitere Textstelle aus Nagarjunas „mittlerer Lehre“ 
Bezug genommen werden. Hierfür soll eine Übersetzung verwendet werden, die 
von dem Indologen Max Walleser (1874 – 1954) aus einer chinesischen Version 
übertragen worden ist. 

Die folgende Textstelle mag provozieren, da von einem Zustand berichtet 
wird, der jenseits der Kriterien von „gut“ und „böse“ ist, ein Zustand, in dem 
sich die daseinsgebundenen Zwecke auflösen. Das Ungewohnte bei der folgen-
den Betrachtung ist der völlige Verzicht auf Kategorien wie „gut“, „böse“, „Op-
fer“ oder „Täter“: 

 
„Einwand: Wenn nicht durch Ursachen und Bedingungen der Täter (und) das 

Bewirken der Tat ist, welcher Fehler ist dann? 
Antwort: 

Wenn Grundlosigkeit zutrifft, dann ist nicht Grund, nicht Folge, nicht Tun, nicht 
Täter, nicht die Handlung (eig. ‘das angewendete Tun’). (VIII.4.) 

Wenn nicht die dharmas des Tuns usw. sind, dann ist nicht Böses- und Gutes-
Tun: da Böses- und Gutes-Tun usw. nicht sind, ist auch nicht der bösen und guten 
Taten Belohnung. (VIII.5.) 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.4. Bewusstseinskultur und Buddhismus 229 

Wenn nicht der bösen und guten Taten Vergeltung ist, so ist auch nicht das 
nirvāna, alles, was zu tun ist, ist ausnahmslos leer, nicht hat es Frucht. (VIII.6.) 

Wenn Grundlosigkeit zutrifft, dann sind alle dharmas ohne Grund (und) ohne 
Folge (eig. ‘Frucht’), dharmas hervorbringen heißt ‘Grund’; der hervorgebrachte 
dharma heißt ‘Frucht’. Diese zwei sind dann nicht. Da diese zwei nicht sind, ist 
nicht Tun, ist nicht Täter; auch nicht die angewandte Handlung; auch ist nicht Bö-
ses- und Gutes-Tun; da Böses-und Gutes-Tun nicht sind, ist auch nicht des bösen 
und guten Tuns Vergeltung und der Weg zum nirvāna. Deshalb wird nicht Entstehen 
durch Grundlosigkeit erreicht.“383 
 

Daraus lässt sich ableiten, dass tiefere Erkenntnis erst möglich scheint, wenn das 
an Daseinszwecke gebundene Denken erlischt und alle Möglichkeiten (Potentia-
lität) gleichberechtigt sind und sie damit ihre Bedeutung (wie zum Beispiel als 
etwas Angenehmes oder Unangenehmes) verlieren. In diesem Zustand der 
Grundlosigkeit wären das Wollen und das Entstehen beendet. 

Im Folgenden soll ein zeitlicher Sprung von Nagarjuna zum Zen-
Buddhismus des 13. Jahrhunderts erfolgen. Dôgen steht in der Tradition Nagar-
junas. Dies geht aus einer wissenschaftlichen Abhandlung des Religionswissen-
schaftlers Heinrich Dumoulin (1905 – 1995, lehrte in Tokio) hervor: 

 
„Alles spricht dafür, dass die Vorliebe des Buddhismus für die Negation auf den 

Stifter der buddhistischen Religion, Ś âkyammuni [gemeint ist Buddha], selbst zu-
rückgeht. Der Weise aus dem Śâkya-Geschlecht hat niemals eine positive Aussage 
über letzte philosophische Fragen gemacht. […] Die vier edlen Wahrheiten und der 
achtgliedrige Pfad, die er wahrscheinlich im Erleuchtungszustand begriff, münden in 
das Nirvâna ein, von dem die buddhistischen Schriften fast nur in negativer Form 
sprechen. […]. Der Vater des Negativismus im Mâhayâna ist Nâgârjuna. Dôgen 
steht religiös und philosophisch in der Traditionslinie dieses größten buddhistischen 
Denkers Indiens, dessen Lehre vom Mittleren Weg (mâdhyamika) die Sutras von 
der transzendentalen Weisheit (prajnâpâramitâ) ins dialektische System fasst. Nâgar-
juna erklärt wie die klassische indische Philosophie die Erscheinungswelt für wesen-
losen Schein (mâyâ) und verwendet die ganze Schärfe seines dialektischen Denkens 
darauf, auch den letzten Wirklichkeitsanspruch der Erscheinungswelt zu zerstören. 
Dogen nimmt diese Grundthese an.“384 
 

Was dies konkret bedeutet, soll im folgenden Kapitel weiter erläutert werden. 
 
 

                                                             
383 Nagarjuna, „Die mittlere Lehre des Nagarjuna“, Achter Abschnitt, Tun und Täter, S. 55f. 
384 Dumoulin, H., „Die religiöse Metaphysik des japanischen Zen-Meisters Dogen“ in: Saeculum, 

Jahrbuch für Universalgeschichte Band 12, S. 226f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


230 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

2.4.6. Zen-Buddhismus (ab 5. Jahrhundert n. Chr.) und Dôgen (13. Jh.) 
 

Der Zen-Buddhismus ist eine im 5. Jahrhundert n. Chr. entstandene Seitenströ-
mung des Mahāyāna-Buddhismus. In der gleichen Zeit kam es auch zu ersten 
Kontakten des Buddhismus in Tibet. Der spätere, tibetisch genannte Buddhismus 
(Vajrayana) ist neben dem Zen-Buddhismus die zweite wichtige Nebenströmung 
des Mahāyāna-Buddhismus.  

 
 

Pfadloser Weg 
 

Ein wichtiges Kennzeichen des Zen-Buddhismus ist der Verzicht auf feste Pfade 
oder Handlungsvorgaben, weshalb er auch als „wegloser Weg oder torloses Tor“ 
bezeichnet wird. 

Um den Zen-Buddhismus darzustellen, soll hier auf einen zeitgenössischen 
Philosophen Bezug genommen werden. Byung-Chul Han (geb. 1959) stammt 
auch Südkorea und lehrt unter anderem als Philosoph in Berlin. Er ist Verfasser 
einer Monografie über die Philosophie des Zen-Buddhismus.  

Han fasst in seinem Vorwort zu seiner Philosophie des Zen-Buddhismus 
das Wesentliche des Zen-Buddhismus unter Bezug auf ein dem Gründer des 
Zen-Buddhismus (Bodhidharma, 440 – 528 n. Chr.) zugeschriebenes Zitat wie 
folgt zusammen: 

 
„Der Zen-Buddhismus ist eine meditativ ausgerichtete, ursprünglich chinesische 

Form des mahāyāna-Buddhismus. Die Eigenart des Zen-Buddhismus bringt jene 
dem von Legenden umwobenen Gründer des Zen-Buddhismus, Bodhidharma, zuge-
schriebene Strophe zur Sprache: 

 
‘Eine besondere Überlieferung außerhalb der Schriften, 
unabhängig von Wort und Schriftzeichen: 
Unmittelbar des Menschen Herz zeigen, – 
die eigene Natur schauen und Buddha werden’ 
 

Diese Sprachskepsis und das für den Zen-Buddhismus so charakteristische Miss-
trauen gegenüber dem begrifflichen Denken zieht eine Verrätselung und Verknap-
pung der Worte nach sich.“385 
 

                                                             
385 Han, B.-C., „Philosophie des Zen-Buddhismus“, Vorwort, S. 7. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.4. Bewusstseinskultur und Buddhismus 231 

Mit diesen einleitenden Worten von Byung-Chul Han und dem Hinweis auf die 
dem Gründer des Zen-Buddhismus zugeschriebene Strophe sei, so Han, alles 
gesagt. 

Jede weitere Erläuterung und Interpretation würde der Grundintention des 
Zen-Buddhismus entgegenstehen. Bodhidharma soll sich um 523 n. Chr. in der 
chinesischen Provinz Henan niedergelassen haben und im dortigen Shaolin-
Kloster Selbstbetrachtung und eine Form der körperlichen Konzentration gelehrt 
haben, aus der später die Shaolin-Kampfkunst hervorgegangen sein soll. Diese 
Verbindung geistiger und körperlicher Ausrichtung kennzeichnet Bewusstseins-
prozesse im Buddhismus. 

Ziel dieser Bewusstseinsprozesse sei es letztlich, tiefere Erkenntnis über das 
eigene Wesen (einschließlich der eigenen Körperlichkeit) zu erlangen, so Han. 

Um dies zu verstehen, ist ein Rückgriff auf die von Nagarjuna gelegten phi-
losophischen Grundlagen hilfreich: Was ist damit gemeint, die eigene Natur zu 
schauen und Buddha zu werden? Nagarjuna stellt folgende Thesen386 auf: 

 
-­‐ Es gibt keine Eigennatur der Erscheinungswelt 
-­‐ Die Erscheinungswelt (samsâra) ist wesensgleich mit der Buddha-Natur 
-­‐ Die Buddha-Natur ist wesensgleich mit Nirvâna. 
 

Der Religionswissenschaftler Dumoulin betont, dass die Lehre von der universa-
len Buddha-Natur das Zentraldogma des Mahâyâna-Buddhismus sei.387 

Dôgen steht in dieser Denktradition und verwendet vor allem den Begriff 
„Buddha-Natur“. Wenn es keine abgrenzbare Einzelpersönlichkeit geben kann, 
wenn es keine Eigennaturen gibt, sondern alles wesensgleich mit der universalen 
Buddha-Natur ist, so ist mit Erleuchtung ein Erlebenszustand anzunehmen, der 
zu dieser Erkenntnis führt. Dies ist kein Erkenntnisgewinn durch Schlussfolge-
rungen aus der Vernunft. Es sind Erkenntnisse aus dem Erleben körperlicher 
Zustände. Im Zen-Buddhismus werden zwei Erleuchtungserlebnisse unterschie-
den: 

Das kleine Erleuchtungserlebnis (Kenshō, japanisch: 見性; „Erschauen des 
eigenen Wesens, Natur erkennen“) sei hierbei die Erkenntnis, dass es kein eigen-
ständiges Selbst geben könne. Diese Erkenntnis werde möglich, wenn das ei-
gentlich Trennende zwischen Beobachter und Beobachtetem nicht beim Be-
obachter und dem Beobachteten selbst gesucht werde, sondern der Mechanismus 

                                                             
386 Vgl. Dumoulin, H., „Die religiöse Metaphysik des japanischen Zen-Meisters Dogen“, S. 226f. 
387 Vgl. Dumoulin, H., ebd., S. 207. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


232 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

der Wahrnehmung als das eigentlich Trennende erkannt wird. Beobachter und 
Beobachtetes sind nicht wirklich getrennt. 

Wenn das Bewusstsein als der Inbegriff des sich ständig In-Beziehung-
Setzens des Beobachters zum Beobachteten verstanden wird, dann wäre das 
Bewusstsein beim Kenshō-Erlebnis der „Verzicht auf Wahrnehmung in Form 
des sich in Beziehungssetzens“. Damit heben sich die Grenzen zwischen Be-
obachter und Beobachtetem auf. Dies entspräche der Erfahrung, dass das eigene 
Wesen und das Wesen der anderen nicht getrennt, sondern in Wirklichkeit ver-
bunden sind. Aus dieser Erkenntnis heraus sei erst ein tieferes Verstehen (Satori) 
möglich. Satori (jap. 悟り) ist ein Begriff aus der japanischen Sprache und be-
deutet wörtlich „Verstehen“. Der Begriff Satori steht im Zen-Buddhismus für 
das Erleuchtungserlebnis.  

Bezogen auf die eigene in der Einleitung dieser Arbeit dargelegte Definition 
von Bewusstsein388 wäre das Erleuchtungserlebnis eine Erfahrung „außerhalb 
von Raum und Zeit“ und damit auch „außerhalb des Bewusstseins“. 

Es wäre ein Zustand, bei dem das individuelle Bewusstsein erloschen ist. 
Dieser Zustand käme dem Tod des Individuums (sozusagen der „naiven Persön-
lichkeit“ bzw. der Illusion eines eigenständigen Selbst) gleich. Das Individuum 
als solches würde nicht mehr bewusst existieren. 

Jeder Mensch sieht sich selbst als Glied einer unendlichen Kette von Ursa-
chen und Wirkungen, die sich sowohl in die Vergangenheit als auch in die Zu-
kunft erstrecken. Aus dieser Betrachtung wird der Betrachter erst entlassen, 
wenn er sich als Teil einer Erkenntnis begreift, die ihrerseits alle erdenklichen 
Ursachen und Wirkungen umfasst und widerspruchslos miteinander vereint. 
Hierin liegt ein synthetischer Schluss aus Eigenschaften und Wirkungen. Die 
Satori-Erfahrung kommt ohne die Vorstellung von Raum und Zeit aus und wäre 
damit ein Hinweis für „erfahrungslose“ Erkenntnis.  

Das Bewusstsein im individuellen Sinn wäre dann erloschen, was eine er-
schütternde Schlussfolgerung wäre, da dies dem Ich-Tod gleich käme. Dies wäre 
für einen westlichen Menschen eine ungewöhnliche und vermutlich beunruhi-
gende oder beängstigende Vorstellung. 

 
 

                                                             
388 Vgl. die in der Einleitung (S. 13) aufgeführte eigene Definition von Bewusstsein: „Bewusst-

sein ist die erkannte Verschiedenheit von Beobachtetem und Beobachter. […] Da aber jede Er-
fahrung in Raum und Zeit stattfindet, so muss die gewählte Definition Merkmale von Raum 
und Zeit aufweisen und zwar als äußerste Grenze der Erfahrung […].“ 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.4. Bewusstseinskultur und Buddhismus 233 

Metapher über den Tod im Zen-Buddhismus  
 

Aus diesen Sätzen wird deutlich, dass es im Zen-Buddhismus weniger darum 
geht, aktiv dem Leiden und dem bevorstehenden Tod mit einem „Ich-bin-bereit“ 
begegnen zu wollen oder zu müssen, sondern es geht vielmehr um eine Haltung 
der Gelassenheit, die nicht hinter das Vergängliche hindurchzusehen versucht. 
Han verweist auf einen japanischen Lehrer des Zen-Buddhismus, Dôgen Zenji 
(1200 – 1253). 

 
„Kurz vor seinem Tod schreibt Dôgen: 
 
Wem vergleich ich wohl 
Welt und des Menschen Leben? 
Dem Mondschatten, 
wenn er im Tautropf berührt, 
des Wasservogels Schnabel. 
 
[…] Ohne jeden Heroismus, ohne jedes Begehren verweilt Dōgen bei den Dingen, 
die vergehen.“389 
 

Es scheint unwichtig geworden zu sein, sich selbst im eigenen Tod oder über den 
Tod hinaus eine besondere Bedeutung geben zu wollen. 

Han beschreibt den Zustand als eine Form von Heiterkeit im Unterschied zu 
einer Fröhlichkeit, der die Tiefe der Trauer fehle: 

 
„Man hat es hier mit einer ins Heitere befreiten, ins Offene gelichteten Trauer zu 

tun. Diese Heiterkeit unterscheidet sich von einer Fröhlichkeit, der die Tiefe der 
Trauer fehlt: 
 
Vertrauen muss man haben. 
Blüten welken – verblühen – 
Jede auf ihre Art. 
Issa“390  
[Kobayashi Issa 1763 – 1828] 
 

Hierzu ist aus der westlichen Perspektive Folgendes festzustellen: 
Wenn die Vergänglichkeit des Lebens als ein Verlust aufgefasst wird, liegt 

das daran, dass der Mensch sich als ein Wesen begreift, das sich entlang eines 
Zeitstranges mit einem unvermeindlichen Ende bewegt. Dieses Bild von sich 
                                                             
389 Han, B.-C., „Philosophie des Zen-Buddhismus“, S. 106. 
390 Han, B.-C., ebd., S. 107. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


234 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

selbst ist durch das unvermeindliche Ende bemakelt. Diese Vorstellung muss 
zunächst aufgelöst werden. Die Vorstellung vom unvermeidlich begrenzten Zeit-
strang wird nahegelegt durch eine leistungsorientierte Gesellschaft, die das 
Zeitmaß vorgibt. Diese Vorstellung verliert dann an Bedeutung, wenn der Ein-
zelne aufhört, sich in ein leistungs- und zeitbezogenes System einzuordnen. Der 
Zen-Buddhismus entstammt einer Gesellschaft, in der der Leistungsgedanke 
unbedeutend war und die Gesellschaft in ihrer Struktur sich auf ewig vorgestellt 
war. Der Einzelne nimmt sich weniger durch Leistung und Erfolg wahr und 
damit auch weniger durch Zeitabläufe. Wer sein ganzes Leben darin gesehen hat, 
eine bestimmte Leistung in einer bestimmten Zeit erbringen zu müssen, fasst 
sein eigenes Leben als Leistungseinheit auf. Dies sind Vorstellungen, die im 
Zen-Buddhismus nicht vorkommen. Deswegen ist die Beschäftigung mit dem 
Zen-Buddhismus eine Herauslösung aus dem Koordinatensystem von Zeit und 
Leistungsbezogenheit, die als erleichternd empfunden werden kann. Der Übende 
muss dafür allerdings den Mut fassen, sich selbst außerhalb seiner Leistungsbe-
zogenheit wertzuschätzen. 

Wie bereits erläutert wurde, ergeben sich die Schlussfolgerungen für den 
meditierenden Buddhisten nicht aus der Vernunft. Tiefere Erkenntnis ist ein 
Erleben. Erlebnisse kann man nur unter Inanspruchnahme des Körpers haben. 
Erlebnisse sind gefühlsbegleitete Sensationen. Aus diesem Grund kommt der 
körperlichen Wahrnehmung im Zustand der Meditation eine große Bedeutung 
zu. Aus der vedischen Kultur heraus haben sich philosophische Lehrtraditionen 
entwickelt, die dazu anleiten sollten, aus dem Kreislauf der Wiedergeburten 
herauszutreten. Eine dieser philosophischen Meditationssysteme ist Yoga. Da 
Yoga den Buddhismus beeinflusste oder sogar als eine der geistigen Wurzeln des 
Buddhismus bezeichnet werden könnte, soll im folgenden Kapitel auf Yoga 
eingegangen werden. Die in der eigenen Untersuchung durchgeführte auf bud-
dhistische Meditationstechniken zurückgehende säkularisierte Meditationsform 
des Achtsamkeitstrainings beinhaltet auch Elemente des Yoga. Im folgenden 
Kapitel soll daher auf die geistigen Wurzeln des Yoga eingegangen werden. Eine 
wichtige Quelle des Yoga und des Buddhismus sind wiederum die Upanishaden. 

 
 

2.4.7. Yoga (ab 4. Jh. v. Chr. )  
 

Yoga geht in der Sprache des Sanskrit auf „yuga“ = Joch bzw. „yuj“ = anjochen 
oder anspannen zurück. Im Gegensatz zu vielen modernen Yoga-Varianten391, 
                                                             
391 „Moderne“ bzw. westliche Yoga-Varianten wollen durch körperliche Übungen vor allem zum 

Wohlbefinden beitragen. Ihr Ziel ist es nicht, zu tieferer Erkenntnis zu gelangen. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.4. Bewusstseinskultur und Buddhismus 235 

die seit dem 19. Jh. zunehmend in Nordamerika oder Europa praktiziert werden, 
handelt es sich beim traditionellen Yoga um eine Methode zur geistigen Kon-
zentration, bei der der Körper als Instrument dient. 

Das Jahrtausende alte System des Yoga ist älter als der Buddhismus selbst. 
Erste schriftliche Hinweise finden sich in den philosophischen Texten der Upa-
nishaden. 

Die Vorstellungswelten der traditionellen Texte sind für westlich geprägte 
Menschen kaum nachvollziehbar.  

Dies soll anhand von zwei Textbeispielen aus einer wissenschaftlichen 
Übersetzung der praktischen Erlösungslehre der Nāthayogīs aufgezeigt werden: 

„[…] Einige nennen diesen [yoga] achtgliedrig. 8.400.000 Existenzformen 
[Yoni, wörtl. Mutterschoß, wird u.a. auch im Sinn von ‘Existenzform’ verwendet, 
Anm. von K. Reinelt] der Lebewesen, eine solche Zahl ist genannt worden. 
[…].“392 

Reinelt erläutert seine Übersetzung damit, dass es die weit verbreitete Vor-
stellung gebe, nach der sich jedes Wesen insgesamt 8.400.000 mal in verschie-
denen Spezies inkarnieren müsse, um zuletzt als Mensch geboren werden zu 
können.393 Jede Spezies habe hierbei eine jeweils typische Sitzhaltung. 

Der Yogi (= ein Yoga Praktizierender) versucht nun jene Sitzhaltung einzu-
nehmen, die es ermöglicht zu einem „festen Stock“ zu werden. Indem der Kör-
per fest mache, sollte er als alle Krankheiten beseitigend verstanden werden.394 

Prana (Sanskrit prāṇa: Lebenshauch) bedeutet im Hinduismus Lebensener-
gie. Im Aufhören (Anhalten, Fixieren) der Bewegung des eigenen Atems wird 
prāna „vollzogen“: 

„[…] [wenn] der Atem bewegungslos [Rahanu ist vermutlich Absolutiv von 
rāhaṇeṃ/rāhāṇeṃ, ‘bleiben, stehen bleiben, aufhören, anhalten’, Anmerkung 
von K. Reinelt] wird, das wird prāṇāyāma genannt. […] Er (prāna) ist ein Ritual 
[im Original hierzu weitere Anm. von K. Reinelt] gegen alles Übel. [...]“395 

Reinelt verweist in seinen Anmerkungen, dass der indische Gelehrte Pan-
tanjali (2. Jh. v. Chr.) den prānāyāma als die sitzend im āsana ausgeübte Unter-
brechung von Inhalation und Exhalation auffasse.396 

                                                             
392 Reinelt, K.J., „Das Vivekadarpaṇa, Textanalyse und Erläuterungen zur Philosophie und prakti-

schen Erlösungs-Lehre der Nāthayogīs in Mahārāṣṭra“, Diss., Heidelberg 2000, S. 283. 
393 ebd., S. 284. 
394 Vgl. ebd., S. 285. 
395 ebd., S. 286f. 
396 vgl. ebd., Fußnote S. 287. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


236 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

Die Textbeispiele sollen zeigen, welche existenzielle Bedeutung den Yoga-
Übungen (hier speziell den Atemübungen) im traditionellen Verständnis zu-
kommen. 

Das oder der Yoga stellt ein Meditationssystem dar, dessen Ziel die Befrei-
ung von der materiellen Welt und ein Zustand reinen Bewusstseins ist.  

Yoga-Übungen sind mittlerweile auch im Westen weit verbreitet. Viele die-
ser im Westen verbreiteten Yogavarianten haben das persönliche geistige und 
körperliche Wohlbefinden zum Ziel. In auf den Buddhismus zurückgehenden 
säkularisierten Meditationsformen wie dem Achtsamkeitstraining finden sich 
Anlehnungen an traditionelle Yoga-Übungen (achtsames Atmen, Sitzmeditati-
on). 

Bei dieser Sichtweise dienen die Yoga-Übungen in erster Linie der Verge-
genwärtigung im Augenblick durch achtsames Atmen und achtsame Körper-
wahrnehmung. 

Ein weiterer wichtiger Aspekt des traditionellen Yoga ist die Auffassung 
des Körpers als Instrument (Wagen) zur tieferen Erkenntnis. Der Meditierende 
ist hierbei ein Reisender und nutzt den gegebenen Körper zur erfahrungsbezoge-
nen Einsicht.  

Das zugrunde liegende philosophische System wird als „Zwilling“ (körper-
liches Pendant) der Smakhya-Philosophie (Sāṅkhya) bezeichnet.  

Gebote wie Keuschheit, Nichtverletzen oder Wahrhaftigkeit sind integraler 
Bestandteil dieses philosophischen Systems. 

Die folgenden Textauszüge aus der Katha-Upanischad sollen einen kleinen 
Einblick in den philosophischen Hintergrund des traditionellen Yoga geben, 
ohne den Anspruch auf Vollständigkeit zu erheben. Hierbei soll das Hauptau-
genmerk auf zwei Aspekte des Yoga gelenkt werden: 

 
-­‐ Was war der Grundgedanke des Yoga in den Upanischaden und ur-

sprünglichen philosophischen Texten? 
-­‐ Welche Schlussfolgerungen ergeben sich bei der Anwendung von Yoga 

im Umgang mit krebskranken Patienten (zum Beispiel im Rahmen eines 
Achtsamkeitstrainings)? 

 
Der Begriff Yoga findet sich bereits in den Upanischaden. Dies soll anhand des 
folgenden Textbeispieles aus der Katha-Upanischad gezeigt werden: 

 
„Sie sagen, dass Yoga diese vollständige Ruhe ist, 

in der man in den Vereinigungszustand eintritt, 
um dann nie wieder Getrenntheit zu erfahren. 
Gründet man nicht in diesem Zustand, 
so stellt sich das Einheitsgefühl immer nur 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.4. Bewusstseinskultur und Buddhismus 237 

vorübergehend ein. 
Der Vereinigungszustand kann nicht durch Worte 
oder 
Gedanken oder durch das Auge erreicht werden. 
Wie könnte er erreicht werden außer durch 
jemanden, 
der selbst in diesem Zustand gründet? 
Es gibt zwei Selbste: das getrennte Ego 
und den unteilbaren Atman. Wenn 
man sich über Ich und Mich und Meines erhebt, 
erschließt sich der Atman als das eigene wahre Selbst.“397 
 

Es geht somit um die Erkenntnis des wahren Selbst. Atman liege in jedem Men-
schen frei und ungebunden vor. Atman selbst sei unteilbar und müsse nicht erlöst 
werden. Es geht vielmehr um die tiefere Erkenntnis, dass das unteilbare Atman 
immer schon da war und immer da sein wird. Die Aufgabe des Menschen besteht 
nun darin, diese im Inneren angelegte Teilhabe an Atman zu erkennen (reines 
Bewusstsein). Dies gelingt, indem die „körperlichen Hüllen“ (siehe unten, Meta-
pher vom Schilfgras) abgestreift werden. Dieser Bewusstseinsprozess führe dann 
zur eigentlichen Unsterblichkeit durch Vereinigung des in jedem Menschen 
angelegten individuellen Prinzips (Atman) mit dem kosmischen Prinzip (Brah-
man). 

 
„Vom Herzen gehen strahlenförmig hundertundeins 

Lebenskanäle aus. Ein einziger von ihnen steigt 
Zum Scheitel des Kopfs. Diese Bahn führt 
Zur Unsterblichkeit, die anderen zum Tod. 
Der Herr der Liebe nicht größer als der Daumen, 
weilt stets im Herzensschrein aller. 
Zieh ihn klar aus der körperlichen Umhüllung, 
wie man den Halm vom Munja-Schilfgras abzieht. 
Erkenne dich als rein und unsterblich!“398 
 

Durch die Yoga-Übungen soll das „ewige Prinzip“ im Menschen freigelegt wer-
den. Hierfür sollen die Gedanken gebündelt werden. Dies geschieht durch die 
Sinne und eine „gedankliche Reise“ durch den eigenen Körper (Konzentration). 
Der Übende erlernt, den eigenen Fokus (z.B. durch eine bestimmte Körperhal-
tung oder das achtsame Atmen) zu verändern und zu steuern. Die Konzentration 
                                                             
397 Aus der Katha-Upanischad, „Die Upanischaden“, eingeleitet und übersetzt von Eknath Eas-

waran, S. 137. 
398 Ebd., S. 138. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


238 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

kann auf ein bestimmtes Objekt gerichtet werden, gehalten und wieder gelöst 
werden. Ziel dieser Konzentrationsübungen ist es letztlich, kreisende oder ab-
schweifende Gedanken zu bündeln und mit Hilfe der fünf Sinne den Fokus auf 
das Hier und Jetzt zu richten. 

Diese Prinzipien finden in säkularisierter Form Eingang in das Achtsam-
keitstraining. Ziel ist es dort, sich auf den aktuellen Augenblick zu konzentrieren 
(Vergegenwärtigung im Augenblick). Es wird auf dieselben Techniken der kör-
perlichen Konzentration zurückgegriffen. Dabei werden Grundgedanken des 
Yoga verwendet (z.B. Bündelung des Geistes). Im Yoga wird dieser Bündelung 
eine große Bedeutung beigemessen, denn ein Leben, das durch Zerstreuung und 
ungeordnete Gefühle geprägt ist, soll dazu führen können, dass Menschen un-
wissend bleiben.  

Der Indologe Zimmer verweist z.B. auf eine am Anfang der Yoga-sūtras 
stehende Textstelle: 

 
„Yogash cittavritti-nirodhyah 
‘Der Yoga besteht im (absichtlichen) Ausschalten der spontanen Gemütstätigkeit’ 
[Fußnote dort: Patañjali, Yoga-sūtras I. 1-2]. Der Geist ist von Natur aus ständig in 
Bewegung. Nach der Hindu-Theorie verwandelt er sich unaufhörlich in die Formen 
der Objekte, die er wahrnimmt.“399 
 

Die Technik der Bündelung des Geistes und Vergegenwärtigung wird in der 
säkularen Meditationsform des Achtsamkeitstraining verwendet, ohne auf die 
Inhalte traditioneller Vorstellungen zurückzugreifen (z.B. Vorstellung, dass der 
Geist sich in die wahrgenommenen Objekte verwandle).  

In der Zwillingslehre des Yoga und Sāṅkhya soll das Bewusstsein insofern 
eine Transformation erfahren. Das Bewusstsein soll sich von der stofflichen 
Welt und deren Gebundenheit an Raum und Zeit ablösen: 

 
„[…] diese Lebensmonade selbst aber ist ohne Form und Inhalt. Sie hat weder 

Eigenschaften noch Eigenheiten. Sie ist ohne Anfang, ohne Ende, ewig während, 
ungeteilt, ungegliedert; denn alles Zusammengesetzte ist der Vernichtung unterwor-
fen. […] Die Monade ist an nichts gebunden, steht mit nichts in Berührung, ist völ-
lig unbezogen, unbeteiligt und unverstrickt und darum niemals wirklich gefangen, 
niemals auch wirklich erlöst, sondern in Ewigkeit frei; […].“400 
 

                                                             
399 Zimmer, H., ebd., S. 258. 
400 Zimmer, H., „Philosophie und Religion Indiens“, S. 259. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.4. Bewusstseinskultur und Buddhismus 239 

Jeder Mensch könne durch einen Meditationsprozess diese innere Freiheit 
schauen. Sie stellt sich als etwas dar, das jedem Menschen innewohnt („Anteil 
am Licht“), oftmals aber unerkannt bleibt. 

Im folgenden Kapitel soll versucht werden, das Kennzeichen buddhistischer 
Betrachtungsweise deutlicher herauszuarbeiten und von einer säkularen Acht-
samkeit, wie sie mittlerweile den Eingang in den klinischen Alltag heutiger Zeit 
gefunden hat, abzugrenzen. 

 
 

2.4.8. Das Verhältnis von Buddhismus zum säkularen Achtsamkeitstraining 
 

Das Achtsamkeitstraining bedient sich der Meditation unter fast vollständiger 
Entkleidung des buddhistischen Lehrgebäudes. Die einzige Gemeinsamkeit be-
steht darin, dass im Buddhismus Meditation zur Erkenntnisgewinnung genutzt 
wird und sowohl im Achtsamkeitstraining als auch im Buddhismus der Meditati-
on eine Wertschätzung entgegen gebracht wird. Diese Wertschätzung der Medi-
tation als Mittel zur Erkenntnisgewinnung kennzeichnet sowohl die buddhisti-
sche Achtsamkeitstradition als auch die säkulare Achtsamkeit. Diese Form der 
Erkenntnisgewinnung durch Meditation ist ein der westlichen Philosophie frem-
der bzw. fernliegender Ansatz mit Ausnahme der mittelalterlichen Mystik, die 
körperliche Mangelzustände (Verzicht auf Bedürfnisbefriedigung) ebenfalls 
bewusst herbeiführte zum Zwecke der Erkenntnisgewinnung. Der Inhalt des 
Buddhismus wird bei der säkularen Achtsamkeitsmeditation allenfalls gestreift.  

Die Achtsamkeitsmeditation und der Buddhismus sind wie folgt miteinan-
der verbunden: Aus der Meditation im Achtsamkeitstraining erschließt sich dem 
Meditierenden nicht das buddhistische Lehrgebäude. Andererseits ist der Bud-
dhismus ohne das überlieferte Leben Buddhas undenkbar. Aus der Überlieferung 
des Lebens Buddhas dürfte unstreitig sein, dass Buddha meditierte. Die durch 
die Meditation gewonnenen Erkenntnisse haben wesentlich zu seiner Lehre bei-
getragen bzw. bildeten die Grundlage dieser Lehre. Aus diesem losen, entfernten 
und nur mittelbaren Zusammenhang zwischen Buddhismus und säkularer Acht-
samkeitsmeditation lässt sich nur eine Gemeinsamkeit herleiten, dass nämlich 
sowohl Achtsamkeitstraining als auch der Buddhismus der Meditation als ein 
besonderes Mittel zur Erkenntnisgewinnung einen Wert beimessen. Nur hierin 
besteht die Gemeinsamkeit, die den Bezug auf den Buddhismus herstellt. 

Im Buddhismus ergibt sich tiefere Erkenntnis durch: 
 
-­‐ erfahrungsbezogene Einsicht in die Vergänglichkeit alles Seienden  
-­‐ die erfahrungsbezogene Einsicht in die Illusion eines überdauernden 

unveränderlichen Selbst 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


240 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

-­‐  erfahrungsbezogene Einsicht in den Umstand, dass durch Gier 
und/oder Ablehnung unnötige Leiderfahrungen entstehen sowie 

-­‐ Erfahrungsbezogene Einsicht, dass nichts im Dasein eine anhaltende 
Befriedigung verschafft. 

 
Das säkulare Achtsamkeitstraining hat keinen transzendenten, alle Lebensberei-
che durchdringen wollenden Anspruch. Im Buddhismus sind Meditation und 
rechtes Handeln eng aufeinander bezogen. Dies wird auch durch die Ausführun-
gen von Brücks zur buddhistischen Meditation deutlich: 

 
„So bedingen rechtes Handeln (śīla) und Meditation (samādhi) einander. Eins 

setzt das andere voraus und verstärkt es.“401 
 

Aus dem säkularen Achtsamkeitstraining ergeben sich keine moralischen Hand-
lungen. Dies ist beim Buddhismus anders. Im Buddhismus kommt noch hinzu, 
dass alles in der Buddha-Natur verbunden ist. Schädliches oder böses Tun und 
Handeln richtet sich demnach immer auch gegen sich selbst. Das, der oder die 
andere werden als wesensgleich verbunden begriffen. Aus diesem Verständnis 
heraus wäre schädliches Handeln töricht. 

Interessant am Buddhismus ist, anders als in der westlichen Philosophie, 
dass dieser Erkenntnissprung (vipassanā bedeutet Einsicht) in Form des Erle-
bens402 stattfindet. Die erfahrungsbezogene Einsicht wird erlebt (Erlebnis der 
erfahrungsbezogenen Einsicht).  

Die weiterführende Frage ist, wie dieses Erleben in Begriffe der Vernunft 
zu übersetzen ist. Denn von jedem Erlebten kann man berichten. 

Der Fokus des Erlebten wird fernab der Bedürfnisbefriedigung und fernab 
von individuellen lebensgeschichtlichen Schlüsselerlebnissen gerichtet. Darin 
liegt eine gewollte Deprivation freiwilliger Art. 

Die weitere Frage wäre nun, wann der Zeitpunkt gekommen sein kann, die 
letzte Stufe zu erklimmen und den Kausalnexus zu verlassen. Diese Frage lässt 
sich wiederum wie folgt beantworten: 

Der Kausalnexus ist willensgebunden und letztendlich die unerwünschte 
Folge willensgetragener Handlungen. Daraus kann man schließen, was die Vo-
raussetzung für die Überwindung des Kausalnexus sein kann:  

Es ist dies die Erreichung von Freiwilligkeit, und zwar erscheint hier Frei-
willigkeit nicht als ein Opfer oder Verzicht, sondern als die schmerzlose Befrei-
ung von der Notwendigkeit gewollten Handelns. 
                                                             
401 Brück, M. v., „Einführung in den Buddhismus“, S. 26. 
402 Im Sinne von Erwachen/Erleuchtung. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.5. Schlussfolgerungen für eine moderne Medizin mit spirituellem Bezug 241 

Interessanterweise ist aber gerade diese Freiwilligkeit ein wichtiges Kenn-
zeichen säkularer Achtsamkeit. Die Ausrichtung dort ist aber nicht die Befreiung 
vom Kausalnexus, sondern vielmehr die Förderung selbstbestimmten Handelns. 

In Bezug auf den Buddhismus stellt sich nun die Frage: Wie kann ein 
Mensch diesen Zustand des Austritts aus dem Kausalnexus erreichen? 

Zunächst einmal durch umfassende Erfahrung, indem das Individuum aus 
dem Inbegriff all seiner Erfahrung synthetische Schlüsse zieht. Synthetische 
Schlüsse sind Erkenntnisse, die das Leben widerspruchsfrei darstellen. Syntheti-
sche Schlüsse bewegen sich außerhalb von Kausalnexus und damit außerhalb 
von Raum und Zeit. 

Die Einsichtnahme in das nirvāna und die Lösung vom Kausalnexus kann 
nur gelingen, wenn das Individuum nicht mehr unter dem Druck des Wollens 
und der Bedürfnisbefriedigung steht. 

Hier ergeben sich ebenfalls Überschneidungen zwischen buddhistischer 
Meditation und säkularer Achtsamkeit. Durch die Ruhe und das Ablassen vom 
Wollen und der Bedürfnisbefriedigung können Freiräume entstehen, die einen 
anderen Blickwinkel auf die Alltagsdinge ermöglichen können. 

Grundsätzlich ist anzunehmen, dass die Einsichtnahme durch Verzicht auf 
das Wollen und die Bedürfnisbefriedigung umso besser gelingen kann, je reich-
haltiger und bewusster das Leben vorher verlaufen ist.  

Übersetzt in eine „Sprache des nirvāna“ könnte dies bedeuten, das Leben in 
einen Lebensbericht zu fassen, der das gesamte Leben beinhaltet, ohne dass 
einzelne Lebensstationen als Ursache und Wirkung dargestellt werden müssten, 
sondern lediglich als eine Potentialität zu fühlen. Solche Loslösungen von Zeit 
und Raum findet man in der Kunst (vgl. hierzu die Ausführungen der Künstler 
Gormley und Beuys (Kapitel 2.1.5.)).  

Die Psychoanalyse kann ebenfalls zu diesem Punkt gelangen, wenn der 
Analysand zur Selbstversöhnung gefunden hat, denn dann erkennt er nämlich 
sein Leben als Potentialität, ohne dass dies noch einem Konjunktiv des Hätte, 
Sollen oder Müssens unterworfen wäre. Die zusammenführende Betrachtung der 
bereits vorgestellten und erläuterten verschiedenen philosophischen, kultursozio-
logischen, spirituellen und medizinischen Aspekte einer Bewusstseinskultur soll 
im folgenden Kapitel erfolgen. 
 
 
2.5. Schlussfolgerungen für eine moderne Medizin mit spirituellem Bezug 

 
In den ersten beiden Kapiteln der vorliegenden Arbeit wurden Überlegungen und 
Betrachtungen verschiedener Philosophen, Nervenärzte, spiritueller Lehrer und 
Künstler in Bezug auf das menschliche Bewusstsein vorgestellt. Die vorgestell-

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


242 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

ten Ansätze sind dabei nur eine Auswahl unter vielen anderen vorstellbaren 
Möglichkeiten. Im folgenden Kapitel sollen einzelne Aspekte dieser Betrachtun-
gen zusammengeführt werden, bevor im 3. Kapitel eigene empirische Untersu-
chungen vorgestellt werden.  

Die Zusammenführung soll dazu dienen, eine wissenschaftliche Begrün-
dung einer modernen Medizin mit spirituellem Bezug vorzubereiten. 

Es geht darum, ein Verständnis dafür zu entwickeln, was genau mit dem 
Begriff Bewusstseinskultur vor dem Hintergrund philosophischer, spiritueller, 
medizinischer, neurobiologischer und kultursoziologischer Ansätze gemeint sein 
könnte. Das Kapitel ist demnach gedacht als eine Art Zusammenschau verschie-
dener Betrachtungswinkel (philosophisch, psychologisch, spirituell, kultursozio-
logisch). Diese Zusammenschau soll der Vorstellung eigener empirischer Ergeb-
nisse vorangestellt werden.  

Grundlegend ist Folgendes: 
Medizin ist eine Naturwissenschaft, die interdisziplinär ist. Biologie, Che-

mie, Physik und Mathematik sowie ihre weiteren Unterdisziplinen (insbesondere 
Neurobiologie) gehören selbstverständlich dazu. Medizin ist eine angewandte 
Wissenschaft, da sie – auch sofern nur die reine Forschung betroffen ist – unmit-
telbar auf die Anwendung am Menschen zielt und zwar im Bereich des Lebens. 

Im Bereich des Lebens zielt sie auf die Lebensverlängerung, die Lebensret-
tung und die Lebensverbesserung. Durch die Auseinandersetzung mit der Be-
grenztheit des Lebens und dem Tod als nahe bevorstehende Wahrscheinlichkeit 
enthält die Medizin als angewandte Wissenschaft eine unausweichliche Verbin-
dung mit der Frage: 

 
Was ist das Leben, wenn es durch eine nicht heilbare Krankheit oder einen un-

abwendbar bevorstehenden Tod eingetrübt ist? 
 

Aus der Perspektive dieser Krise ergibt sich die vorzunehmende Fokussierung 
oder anders ausgedrückt der Radius der Betrachtung. Dabei sind zu 
berücksichtigen: 

 
-­‐ der Umgang mit der Aussichtslosigkeit weiterer lebensverlängernder 

Behandlung, 
-­‐ der Umgang mit der verbleibenden Lebenszeit, 
-­‐ die Bestimmung bestehender Möglichkeiten, Patienten in der Krise zu 

helfen. 
 

Aus dieser Perspektive ist der Radius der Betrachtung weit. Einmal ist diese 
Ausweitung der Tragweite der Krise geschuldet, nämlich der Auseinanderset-

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.5. Schlussfolgerungen für eine moderne Medizin mit spirituellem Bezug 243 

zung mit dem Tod und andererseits der Notwendigkeit, das Leben umgekehrt zu 
beschreiben, nämlich von seinem Ende aus betrachtet. Die Unerfreulichkeit die-
ses Blickwinkels erzeugt eine Bedeutung umfänglicher Art, die jede Art von 
Rückgriff auf Grundlagen rechtfertigt. Insofern unterscheidet sich die Medizin 
von den naturwissenschaftlichen Disziplinen Biologie, Chemie, Physik und Ma-
thematik grundlegend, die viel eher selbstgenügsam und auf sich selbst be-
schränkt Sinn und Aufgabe ergeben können. 

Als zu betrachtende Grundlagen kommen hier in Betracht: 
 
-­‐ zur Sinnfindung des Lebens an sich die Philosophie, die Religion 

und andere Weltanschauungssysteme, 
-­‐ zur Rechtfertigung und Zielrichtung medizinischer Heilversuche die 

Naturwissenschaften, die Philosophie, die Religion und andere Weltan-
schauungssysteme, 

-­‐ zur Bestimmung des Umfangs eigener Verantwortung des Patienten für 
sein Leben die Philosophie und die Naturwissenschaften. 
 

Die betrachteten Grundlagen sind vor diesem Hintergrund keineswegs zufällig 
ausgewählt, sondern sollen nach Betrachtung zu folgendem Ergebnis führen 
können: 

Es soll ein Weg gezeigt werden, der sich aus der Interaktion des Arztes 
(Heilkundigen) mit dem Patienten ergeben kann, um den Inhalt des Lebens für 
den Patienten zu bestimmen. Dieser Weg ist bestimmt durch die Krise, den 
Mangel an Zeit und die Begrenztheit medizinischer Mittel. Nicht aus Interesse, 
Kontemplation oder zweckfreier Forschung wird dieser Weg beschritten, son-
dern aus Not. Insofern unterscheidet sich die Medizin von der Philosophie, der 
Soziologie und den anderen Naturwissenschaften durch die Notwendigkeit ihrer 
Anwendung. Ein solcher Ansatz ist zwangsläufig spirituell bei der individuellen 
Sinnsuche, die zur Zweckbestimmung des Lebens führt. Ein medizinischer Heil-
versuch ohne die Einbeziehung dieser Zweckbestimmung, die der Patient für 
sich selbst leisten muss, würde hinter den bestehenden Möglichkeiten zurück-
bleiben und wäre unvollständig. Eine Selbstbeschränkung auch nur durch Ver-
engung des Blickwinkels wäre ohne Notwendigkeit hierfür ungenügend. 

Ohne sorgfältige und überprüfbare empirische Untersuchungen können nur 
sehr bedingt weiterführende Aussagen über bestimmte Sachverhalte gemacht 
werden. Diese Standards stellen eine unverzichtbare Grundlage dar, um zu ver-
hindern, dass nur Dinge in die Betrachtung eingehen, die der eigenen These 
nützen.  

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


244 2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus 

Aufklärung ist nur dann wahrhaftig, wenn sie sich nicht wider besseren 
Wissens selbst beschränkt. Eine solche Beschränkung wäre es zum Beispiel, 
neuere naturwissenschaftliche Erkenntnisse außer Acht zu lassen. 

Das Fazit ist ernüchternd: 
Trotz aller neuen Erkenntnisse scheint die Erforschung des Hirnorganischen über 
die Postulierung einer rudimentären Kausalität nicht hinausgekommen, nämlich 
dass das Bewusstsein durch die neuronale Vernetzung verschiedener Hirnareale 
und deren Interaktion zustande kommt. Demgegenüber ist es noch nicht gelun-
gen, aus der gegenwärtig verfügbaren Technik beobachtete Hirnaktivität als 
Bewusstseinsbilder in Sprache zu übersetzen.  

Diese Betrachtung verweist die bisherige neurowissenschaftliche Forschung 
auf ihren eigentlichen Platz in der philosophischen Erkenntnistheorie, nämlich 
als momentan noch zu rudimentär und nicht geeignet, grundlegende philosophi-
sche Erkenntnisse zu liefern. 

Die neurowissenschaftliche Forschung ist bei der Erklärung von Bewusst-
seinsinhalten in erster Linie Grundlagenforschung. 

Ein wesentlicher Teil dieser Arbeit befasste sich mit den menschlichen Ge-
fühlen und dem Versuch, die menschliche Gefühlswelt einer rationalen Betrach-
tung zu unterziehen. Rationale Betrachtung heißt hierbei, Gefühle zum Gegen-
stand von Erörterung zu machen und sie dabei als Folge von Erlebtem zu begrei-
fen.  

Ganzheitlichkeit kann nur dann wiederhergestellt werden kann, wenn zu-
sammen mit den Heilmaßnahmen innere Reifungsprozesse stattfinden. Die ver-
schiedenen Erfahrungsebenen des Patienten müssen in Einklang gebracht wer-
den. Gefordert ist hier einerseits der Patient selbst, etwas für sich zu tun, ande-
rerseits richtet sich dieser Auftrag auch an die Ärzte und das Pflegepersonal.  

Im Gegensatz zur medikamentösen Therapie oder einem psychotherapeuti-
schen Verfahren bietet die Meditation die Chance, Patienten anzuregen, selbst – 
ohne fremde Hilfe – einen Reflexionsprozess in Gang zu setzen. Eine solche 
selbst induzierte Aufmerksamkeitslenkung erfordert Mut und Übung. Der Patient 
ist allein mit seinen Gedanken und Gefühlen. Niemand kommentiert das Ge-
schehen. Die bloße nicht-wertende Betrachtung der eigenen Gedanken und Ge-
fühle auszuhalten und einzuüben stellt die eigentliche kulturelle Leistung dar. 

Die Bewusstseinskultur wird damit in erster Linie zu einer Aufgabe, die 
sich zunächst an den Einzelnen selbst richtet. Die Hilfe kommt hierbei nicht 
durch eine Tablette oder äußere Vorgaben (z.B. in Form von Therapiesitzungen 
mit der Möglichkeit der Intervention durch einen Therapeuten), sondern ist ein 
Auftrag an den Einzelnen, für sich Verantwortung zu übernehmen.  

Auf der Ebene des Gesundheitswesens stellt sich die Frage: Wieviel Philo-
sophie, Religion, Weltanschauung und Spiritualität benötigt und verträgt die 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


2.5. Schlussfolgerungen für eine moderne Medizin mit spirituellem Bezug 245 

moderne Medizin? Hierfür offen zu sein und neue Wege zu beschreiten, traditio-
nelle Rollen in Frage zu stellen, wäre eine große Herausforderung für ein öko-
nomischen Zwängen unterworfenes Gesundheitswesen.  

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


 

3. Bewusstseinskultur in einer Situation 
heilkundlicher Vielfalt 

 
 
 
 
 
 

Im 3. Kapitel sollen die Möglichkeiten einer Bewusstseinskultur im klinischen 
Alltag einer genaueren Untersuchung unterzogen werden. Dies soll in drei 
Schritten geschehen: 

 
-­‐ Die Vorstellung des auf das Gesundmachende ausgerichtete Salutoge-

nesemodells einschließlich dessen inhaltliche Abgrenzung vom säkula-
ren Achtsamkeitskonzept (Kapitel 3.1), 

 
-­‐ die Entwicklung des säkularen Achtsamkeitstrainings im verhaltensme-

dizinischen Kontext (Kapitel 3.2), die Vorstellung des Achtsamkeits-
konzeptes (Kapitel 3.3) mit einem Überblick über den Stand der Wis-
senschaft im Bereich Achtsamkeitstraining anhand von Metaanalysen 
(Kapitel 3.3), 

 
-­‐ die Vorstellung eigener empirischer Untersuchungen zum Achtsam-

keitstraining bei Brustkrebspatientinnen (Kapitel 3.4 – 3.7). 
 
 

Hinführung 
 

Seit dem 19. Jahrhundert konnten durch die Entdeckung und Erforschung von 
krankheitsauslösenden Mechanismen wichtige medizinische Fortschritte erzielt 
werden. Aus dieser Herangehensweise heraus entwickelte sich die für die Medi-
zinwissenschaft typische pathogenetische Sichtweise. Diesem Betrachtungswin-
kel auf Gesundheit und Krankheit verdanken wir letztlich den medizinischen 
Fortschritt. Ihm verdanken wir auch die Entwicklung von hoch effektiven zielge-
richteten Therapiemöglichkeiten.403 

                                                             
403 Z.B. die Behandlung der Chronischen myeloischen Leukämie mit dem Proteinkinaseinhibitor 

Imatinib oder die Behandlung von Brustkrebs mit Antikörpern gegen einen in der Krebszelle 
(mutierten) Wachstumsfaktor-Rezeptor.  

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


248 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

In der fernöstlichen Medizin galt das Interesse dagegen mehr den Faktoren, 
die die Gesundheit bewahren und Krankheiten verhindern. Von einem Heilkun-
digen wurde erwartet, Krankheiten zu verhindern. Der Präventivgedanke ist 
demzufolge integraler Bestandteil der fernöstlichen Medizin.  

Trotz modernster zielgerichteter Therapiemöglichkeiten in der Medizinwis-
senschaft sehnen sich viele Patienten nach einer ganzheitlichen (auf körperliches 
und geistiges Wohlbefinden ausgerichteten) Behandlung. Alternativmedizinische 
oder komplementärmedizinische Heilverfahren erheben den Anspruch einer 
ganzheitlichen Sichtweise und erfreuen sich zunehmender Beliebtheit. Hierbei 
ist jedoch zu beachten, dass sich solche Heilverfahren bei schwerwiegenden 
Krankheiten als inadäquat oder unzureichend erweisen. 

Gerade bei Brustkrebspatientinnen zeigt sich jedoch, dass eine alleinige 
zielgerichtete, hocheffektive medikamentöse Tumortherapie nicht ausreicht, um 
das durch die Krankheit gestörte innere Gleichgewicht wieder herzustellen. Ef-
fektive, zielgerichtete Therapieverfahren sind wirksamer, wenn die Behandlung 
sowohl körperliche als auch seelische Bedürfnisse berücksichtigt (z.B. durch 
eine andere Einstellung zu etwaigen Nebenwirkungen der zielgerichteten Thera-
pie etc.). In diesem Zusammenhang erscheint es sinnvoll, Patienten zu helfen, 
sich ihrer eigenen Ressourcen bewusst zu werden. 

Vor dem Hintergrund lebensgeschichtlich katastrophaler Ereignisse (z.B. 
die Erfahrung des Holocaust) fragte sich der Soziologe Aaron Antonovsky, wel-
che Bewältigungsstrategien Menschen entwickeln können, um selbst in widrigs-
ten Umständen die Hoffnung nicht zu verlieren. Seine Betrachtung richtete sich 
demnach auf das, was Menschen seelisch und körperlich gesund erhält. 

Der Blick richtet sich hierbei auf die in jedem Menschen vorhandenen Res-
sourcen sowie auf die individuelle Widerstandsfähigkeit („Resilienz“) eines 
Menschen. 

Ressourcenorientierte Ansätze haben sich in der 2. Hälfte des 20. Jahrhun-
derts herausgebildet. Neben dem Begriff der Resilienz (entspricht der Fähigkeit, 
Krisen zu bewältigen) prägte der Soziologe Aaron Antonovsky (1923 – 1994) 
den Begriff der „Salutogenese“ für eine Betrachtungsweise, die nicht das 
Krankmachende, sondern das Gesundmachende in den Fokus des Interesses 
rückt. Diese beiden der pädagogischen Psychologie (Resilienz) bzw. Medizinso-
ziologie (Salutogenese) entstammenden Begriffe sollen in Kapitel 3.1 näher 
erläutert werden.  

In Kapitel 3.1 soll der Begriff Salutogenese näher erläutert werden. Letzt-
lich sollen die Unterschiede der Herangehensweise beim Achtsamkeitstraining 
im Vergleich zu den Fragestellungen beim Salutogenesekonzept deutlich ge-
macht werden. Es geht hier auch um die Frage: Worin bestehen die Vorteile des 
Achtsamkeitskonzeptes gegenüber der Ressourcensuche im Salutogenesemo-

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.1. Das salutogenetische Modell 249 

dell? Dadurch soll verständlich gemacht werden, warum für die Ausrichtung der 
eigenen Studie das Achtsamkeitskonzept gewählt wurde. 

Im Kapitel 3.3. soll das Achtsamkeitskonzept in seiner säkularen Form aus-
führlich dargestellt werden. Anhand von Metaanalysen sollen die Probleme der 
wissenschaftlichen Erforschung speziell bei Krebskranken erläutert werden. 

Anhand eigener empirischer Untersuchungen soll schließlich der praktische 
Stellenwert von Meditation und spiritueller Praxis empirisch anhand von Frauen 
mit Brustkrebs untersucht werden.  

Die Brisanz und Bedeutung dieser Fragestellung ergibt sich daraus, weil ge-
rade manche an Brustkrebs erkrankte Frauen trotz erfolgreicher Operation, 
Strahlen-, Chemo- und antihormoneller Therapieverfahren das Gefühl, im Grun-
de genommen verletzt und verwundet (also letztlich „nicht mehr heil“) zu sein, 
beibehalten. Dies ist umso mehr der Fall, wenn sich dauerhafte körperliche (zum 
Beispiel ein Lymphödem des Armes, eine amputierte Brust, eine jahrelange 
nebenwirkungsbehaftete antihormonelle Therapie) und seelische Beeinträchti-
gungen (z.B. fehlgeschlagene Wiedereingliederung in das Arbeitsleben, dauer-
hafte Konflikte mit dem Lebenspartner) ergeben haben. Die Intention der Studie 
war es hierbei, zu untersuchen, welche Auswirkungen ein 8-wöchiges Achtsam-
keitstraining auf die Lebensqualität hat. Eine wichtige Frage war hierbei auch, 
ob sich Hinweise für einen veränderten Blickwinkel ergeben bzw. ob sich chro-
nische Schmerzen verändern lassen. 

 
 

3.1. Das salutogenetische Modell 
 

Der verstörende Befund zum Beispiel bei manchen geheilten Brustkrebspatien-
tinnen, dass trotz objektiver Heilung die Patientinnen dieses Ergebnis nicht als 
„Erfolg“ nachempfinden konnten, gibt Anlass, die Beziehung von körperlicher 
Wiederherstellung und Heilung zu hinterfragen und aufzuklären. Wie konnte es 
dazu kommen, dass ein „gesund gemachter“ Patient sich nach wie vor als krank 
empfindet? Liegt hierin vielleicht eine Fragestellung, die gleichwertige Attribute 
eines größeren Begriffs zu Unrecht als Gegensätze auffasste? Genau mit diesem 
Problem befasst sich die Salutogenese. 

Der Soziologe Aaron Antonovsky (1923 – 1994) bemängelte die vorherr-
schende auf Pathogene ausgerichtete Sichtweise auf Krankheiten. Der allgemein 
üblichen „pathogenen Orientierung“ stellt er eine auf das Gesundmachende ori-
entierte „salutogenetische Orientierung“ gegenüber: 

 
„Die pathogene Orientierung hat sich der Annahme verschrieben, dass Krankhei-

ten durch Erlöser ausgelöst werden – mikrobiologische, psychosoziale, chemische 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


250 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

oder welche auch immer – einzeln, wie in der Virentheorie oder multifaktoriell, wie 
die differenzierteren Ansätze meinen. […] Im Gegensatz hierzu wird man durch die 
salutogenetische Orientierung dazu veranlasst, über die Faktoren nachzudenken, die 
zu einer Bewegung in Richtung auf das gesunde Ende des Kontinuums beitra-
gen.“404 
 

Antonovsky sah Gesundheit und Krankheit als einen im ständigen Fluss befind-
lichen Prozess zwischen Aufbau und Zerfall. Gesundheit und Krankheit sind 
keine statischen Größen, sondern befinden sich demnach in einem ständigen 
Fließgleichgewicht.  

In seinem Hauptwerk zur Salutogenese betont er, dass Pathogenese und Sa-
lutogenese sich komplementär verhalten. Beide Sichtweisen fügen sich zu einem 
Ganzen zusammen, wobei er die Einteilung in „gesund“ oder „krank“ ablehnt: 

 
„Ich kann nun zusammenfassen, was unter der salutogenetischen Orientierung 

verstanden wird. Sie rührt aus dem fundamentalen Postulat, dass Heterostase, Altern 
und fortschreitende Entropie die Kerncharakteristika aller lebenden Organismen 
sind. Daraus folgt: 

1. Sie führt uns dazu, die dichotome Klassifizierung von Menschen als gesund 
oder krank zu verwerfen, und diese stattdessen auf einem multidimensionalen Ge-
sundheits-Krankheits-Kontinuum zu lokalisieren. 

[…] 
4. Stressoren werden nicht als etwas Unanständiges angesehen, das fortwährend 

reduziert werden muss, sondern als allgegenwärtig.“405 
 

Bemerkenswert erscheint hier die Einstellung gegenüber Stressoren als etwas 
Allgegenwärtiges. Das bedeutet, die zur Verfügung stehende Energie weniger 
auf die Beseitigung oder Vermeidung von Stressoren zu richten und stattdessen 
die Aufmerksam auf diejenigen (zur Verfügung stehenden) Faktoren zu richten, 
die es ermöglichen, sich näher zum gesunden Pol hin zu bewegen. 

 
 

Kohärenzgefühl und Resilienz 
 

Ein wichtiger Begriff im salutogenetischen (lat. salus = „Gesundheit, Wohlbe-
finden“) Modell von Antonovsky ist das Kohärenzgefühl („Stimmigkeit“).  

Antonovsky versuchte, die dem Kohärenzgefühl zugrunde liegende Grund-
haltung mit drei Komponenten zu beschreiben406: 

                                                             
404 Antonovsky, A., „Salutogenese – Zur Entmystifizierung der Gesundheit“, S. 24f. 
405 Antonovsky, A., „Salutogenese – Zur Entmystifizierung der Gesundheit“, S. 29f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.1. Das salutogenetische Modell 251 

-­‐ Gefühl von Verstehbarkeit (sense of comprehensibility) 
-­‐ Gefühl von Handhabbarkeit bzw. Bewältigbarkeit (sense of manageabi-

lity) 
-­‐ Gefühl von Sinnhaftigkeit bzw. Bedeutsamkeit (sense of meaningful-

ness) 
 

Antonovsky bezeichnete mit Kohärenzgefühl eine Persönlichkeitseigenschaft, 
die der Fähigkeit „zu schwimmen“ entspreche.407 Er versuchte Faktoren zu be-
stimmen, die auf eine erhöhte Resilienz hindeuten.  

Die Resilienz bezeichnet die psychische Widerstandsfähigkeit, die bei ver-
schiedenen Menschen sehr unterschiedlich sein kann. In einer Expertise der 
Bundeszentrale für gesundheitliche Aufklärung werden unter anderem als wich-
tige Ressourcen die soziale Unterstützung in und außerhalb der Familie, die 
emotional sichere Bindung an eine Bezugsperson sowie die kognitiven und sozia-
len Kompetenzen aufgelistet.408 

Antonovsky sieht hierbei Gesundheit als einen Zustand, der stets aufs Neue 
aufgebaut werden müsse. Gesundheit und Krankheit sind Aufbau- und Zerfalls-
vorgänge, die das gesamte Leben andauern. 

In der wissenschaftlichen Expertise der Bundeszentrale für gesundheitliche 
Aufklärung wird die Sichtweise Antonovskys mit den Gesetzen der Thermody-
namik verglichen: 

„Im übertragenen Sinne verwendet Antonovsky die Begriffe der Entropie als 
Ausdruck für die allgegenwärtige Tendenz menschlicher Organismen, ihre orga-
nisierten Strukturen zu verlieren, aber ihre Ordnung auch wieder aufbauen zu 
können.“409 

Die Frage ist nun, auf welchen Faktoren die Befähigung zur Krankheitsbe-
wältigung beruht. Sind dies Faktoren, die genetisch angelegt sind, können diese 
erworben oder von außen zugeführt werden? 

An dieser Stelle wird deutlich, dass zur weiteren Klärung auf empirisch-
wissenschaftliche Untersuchungen nicht verzichtet werden kann. 

                                                                                                                                         
406 Vgl.: J. Bengel, R. Strittmatter und H. Willmann: “Forschung und Praxis der Gesundheitsför-

derung, Was erhält Menschen gesund?, Antonovskys Modell der Salutogenese – Diskussions-
stand und Stellenwert“, Band 6, Bundeszentrale für gesundheitliche Aufklärung, Köln 1998, S. 
29f. 

407 Vgl.: „Was erhält Menschen gesund?“, Eine Expertise von J. Bengel, R. Strittmatter und H. 
Willmann, S.25. 

408 Vgl. Forschung und Praxis der Gesundheitsförderung: „Was erhält Menschen gesund?, Anto-
novskys Modell der Salutogenese – Diskussion und Stellenwert“, Band 6; eine Expertise von 
J. Bengel, R. Strittmatter und H. Willmann, Köln 1999, S. 63. 

409 Ebd., S. 25f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


252 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

Antonovsky wollte die dem Kohärenzgefühl zugrunde liegenden Faktoren 
biometrisch messen und entwickelte die sogenannte SOC-Skala („Sense of cohe-
rence“).  

 
 

SOC („Sense of coherence“)-Skala 
 

Es scheint, als ob die SOC-Skala gar nicht das erfasst und misst, was Antono-
vsky messen wollte. Die SOC-Skala erweist sich als ein mögliches Messinstru-
ment von Teilaspekten der Gesundheit (z.B. der seelischen Gesundheit). Hier 
stellt sich die Frage, ob es überhaupt möglich ist, mit rationalen, empirischen, 
biometrischen Messverfahren etwas zu messen, was man als ein subjektives 
„Gefühl von Stimmigkeit und Sinnhaftigkeit“ bezeichnen könnte.  

Die weiteren Studien bezüglich der SOC-Skala dienen demnach eher dem 
Zweck, festzustellen, wie valide (gültig) der Fragebogen in bestimmten Kontex-
ten ist. 

Die jedem Menschen innewohnende Ganzheit ist vermutlich auch nicht an-
nähernd durch einen Fragebogen erfassbar.  

In einer Bewertung des Salutogenesemodells kommen die Psychologinnen 
Andrea Welbrink und Alexa Franke zu folgendem Schluss: 

 
„Mit der Gleichsetzung von gelungener Bewältigung von Anforderungen und 

Gesundheit vernachlässigte Antonovsky die positiven Faktoren, die direkt, gleich-
sam per se, Gesundheit fördern, deren Berücksichtigung aber notwendig ist. Zwar 
erwähnt er in der Diskussion um gelungene Adaptation an die Umwelt auch Fanta-
sie, Liebe und Spiel als fördernde Faktoren [Verweis auf die Originalquelle von An-
tonovksy], doch wird deren Bedeutung und ihr Zusammenhang mit Gesundheit nicht 
weiter expliziert. Sie fließen auch nicht in die Konzeption des Kohärenzgefühls 
ein.“410 
 

Nun lässt sich fragen, ob das innere Erleben von Stimmigkeit und Sinnhaftigkeit 
ohne Fantasie und Liebe überhaupt möglich ist. 

Hieraus ergibt sich die These, dass sich der tatsächliche Grad an Fantasie 
und Liebe eines Menschen objektiven, biometrischen Messverfahren entzieht. 

Das also, was „Ganzheitlichkeit“ eigentlich komplettiert, nämlich Liebe und 
Fantasie, scheint sich in der subjektiven, existenziellen Wahrheit jedes einzelnen 
Menschen zu verlieren. Es kann nur das gemessen werden, was außen messbar 
                                                             
410 A. Welbrink, A. Franke: “Zwischen Genuss und Sucht – Das Salutogenesemodell in der 

Suchtforschung”, in: „ Salutogenese und Kohärenzgefühl“, herausgegeben von H. Wydler, P. 
Kolip und Th. Abel, Juventa Verlag, 4. Aufl. 2010, S.47. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.1. Das salutogenetische Modell 253 

ist. Die gesamte subjektive Erfahrens- und Erlebenswelt eines Menschen scheint 
sich der Biometrie zu entziehen.  

Das würde bedeuten, dass die empirische Forschung spätestens dann an die 
Grenzen ihrer Methoden kommt, wenn in existenziellen Krisen metaphysische 
Sinnfragen gestellt werden und sich Arzt und Patient gewollt oder ungewollt mit 
Fragen nach einer transzendenten Wirklichkeit konfrontiert sehen.  

Zusammenfassend wurde in einer wissenschaftlichen Expertise der Bundes-
zentrale für gesundheitliche Aufklärung bezüglich SOC und psychischer Ge-
sundheit bzw. körperlicher Gesundheit Folgendes festgestellt: 

 
-­‐ „Auffallend sind die hohen Zusammenhänge zwischen SOC und Ängst-

lichkeit bzw.Depressivität“ 
-­‐ […] Der Zusammenhang zwischen Kohärenzgefühl und körperlicher 

Gesundheit sei nicht so eindeutig.411 
 

Im Folgenden sollen Beispiele aus dem von Antonovsky entwickelten Fragebo-
gen zur Lebensorientierung vorgestellt werden. Anhand dieser salutogenetisch 
orientierten Fragen soll dann versucht werden, aufzuzeigen, inwiefern sich beim 
Achtsamkeitskonzept, das der buddhistischen Meditationstradition entstammt, 
ein anderer Blickwinkel ergibt. 

Der Fragebogen zur Lebensorientierung412 beinhaltet 29 Fragen, für die es 
anhand einer Skalierung von 1-7 sieben mögliche Antworten pro Frage gibt.  

Hier einige Beispiele aus dem Fragebogen: 
 
„6. Haben Menschen, auf die Sie gezählt haben, Sie enttäuscht? [Antwortskala von 1 

bis 7:] 
Das ist nie passiert [= 1] … das kommt immer wieder vor [= 7], […] 

9. Haben Sie das Gefühl, ungerecht behandelt zu werden? […] 
Sehr oft [= 1] … sehr selten oder nie [=7] 

16. Das, was Sie täglich tun, ist für Sie eine Quelle […] 
Tiefer Freude und Zufriedenheit … [= 1] … von Schmerz und Langeweile [= 7] 

20. Wenn Sie etwas machen, das Ihnen ein gutes Gefühl gibt, […] 
werden Sie sich sicher auch weiterhin gut fühlen [=1], 
wird sicher etwas geschehen, das das Gefühl verdirbt [= 7] 

24. Kommt es vor, dass Sie das Gefühl haben, nicht genau zu wissen, was gerade 
passiert? […] 

                                                             
411  J. Bengel, R. Strittmatter und H. Willmann: “Forschung und Praxis der Gesundheitsförderung, 

Was erhält Menschen gesund?, Antonovskys Modell der Salutogenese – Diskussionsstand und 
Stellenwert“, Band 6, Bundeszentrale für gesundheitliche Aufklärung, Köln 1998, S. 44. 

412 Antonovsky, A., „Salutogenese-Zur Entmystifizierung der Gesundheit“, S. 192ff. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


254 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

sehr oft [= 1] … sehr selten oder nie [= 7]  
28. Wie oft haben Sie das Gefühl, dass die Dinge, die Sie täglich tun, wenig Sinn 

haben? […] 
sehr oft [=1] … sehr selten oder nie [=7] 

29. Wie oft haben Sie Gefühle, bei denen Sie nicht sicher sind, ob Sie sie kontrollie-
ren können? […]. 
sehr oft [= 1] … sehr selten oder nie [= 7].“413 

 
Diese Fragen verdeutlichen, dass großer Wert auf die Einschätzung und Bewer-
tung der eigenen Gefühle gelegt wird. Der Blickwinkel auf die Gefühle ähnelt 
der Herangehensweise, wie sie auch zum Beispiel im Rahmen einer psychothe-
rapeutischen Behandlung zu erwarten wäre. Es scheint darum zu gehen, Gefühle 
besser zu verstehen und bewerten zu können. Die Fragen sollen klären, was 
Anlass zu Freude oder zu Traurigkeit gibt. Aus der anschließenden Auswertung 
des Antwortmusters je nach vorgegebener „Polung“ in „plus“ oder „minus“ 
errechnet sich dann ein sogenannter „SOC-Score“. Die Fragen 6, 16, 20 sind 
„minus“-Fragen, die Fragen 9, 24, 28 und 29 sind „plus“-Fragen. Im Vergleich 
zu dieser analytischen, ressourcenorientierten Herangehensweise lässt sich die 
Grundintention des Achtsamkeitstrainings abgrenzen. 

 
 

Abgrenzung Salutogenese-Konzept und Achtsamkeitstraining 
 
Ein wesentliches Unterscheidungskriterium zwischen einer salutogenetischen 
Orientierung und dem Konzept des (säkularen) Achtsamkeitstrainings ist die 
Bedeutung, die den Gefühlen beigemessen wird. Beim Achtsamkeitstraining 
sollen die wahrgenommenen Gefühle und Gedanken nicht bewertet werden. 
Positive oder negative Gefühle werden weder verstärkt noch vermieden. Im 
Achtsamkeitstraining bedeutet dies, sich während der Konzentration auf das 
Atmen zwar der hervortretenden Gedanken und Gefühle gewahr zu sein. Sie 
haben aber im Achtsamkeitsprozess keine weitere Bedeutung. Die vorherrschen-
de Geisteshaltung wäre es im Gegensatz hierzu, sich dem Positiven zu widmen. 
Hierzu ist kritisch anzumerken, dass die Konzentration auf das Positive keinen 
„für sich Wert“ haben dürfte, ohne das entsprechende Negative erlebt oder zu-
mindest begriffen zu haben. 

In den eigenen empirischen Untersuchungen erwies sich gerade die Idee ei-
ner bloßen Betrachtung eigener Gedanken, ohne diese weiter bewerten zu wol-
len, für die Studienteilnehmerinnen als befremdlich und „neuartig“.  

                                                             
413 Antonovsky, A., ebd., S. 192-196. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.1. Das salutogenetische Modell 255 

Gefühle sollen im Achtsamkeitsprozess weder analysiert noch in irgendei-
ner Weise gelenkt oder beeinflusst werden. Alle Gedanken und Gefühle sind im 
Moment des Augenblicks und der Konzentration auf das Atmen weder gut noch 
schlecht.  

Das Achtsamkeitstraining zielt somit nicht auf die Verstärkung positiver, 
sozusagen „gesundmachender“ Gefühle. Durch den Achtsamkeitsprozess verlie-
ren die jeweiligen Gefühle ihren Bedeutungsgehalt und damit ihre Zweckgebun-
denheit. Dadurch wird der Achtsamkeitsprozess selbst zur eigentlichen Res-
source, zu einer Art Freiraum unabhängig von freudvollen oder leidvollen Vorer-
fahrungen oder künftigen Sorgen und Ängsten.  

Die salutogenetische Orientierung sucht dagegen verstärkt nach vorhande-
nen, gesundmachenden Ressourcen. Die bloße Orientierung auf Ressourcen 
scheint aber wenig geeignet zu sein, das ganze Leben des Patienten zu betrach-
ten, das (notwendigerweise) Mangelzustände, Endlichkeiten und Grenzen ent-
hält. Diese negativen Lebensaspekte sind traditionelle Tabubereiche. Im Acht-
samkeitsprozess wird die traditionelle Wertschätzung für das Positive aufgeho-
ben und gleichzeitig das tabuisierte „Betrachtungsverbot“ für das Negative. Dies 
kann zu einer unvoreingenommenen Betrachtung der gesamten Lebenswirklich-
keit des Patienten im Augenblick der Meditation führen und letztlich zu einem 
schmerzlosen Augenblick der Erleichterung. 

Die Bewusstwerdung eigener Ressourcen (z.B. Fähigkeit zur schmerzlosen 
Betrachtung der eigenen Lebenswirklichkeit) kann im Achtsamkeitsprozess ein 
„positiver“ Nebeneffekt sein.  

Grundsätzlich „will“ ein Achtsamkeitsprozess nichts erreichen, er steht ei-
nem „Wollen“ eher entgegen. Es geht lediglich um die Vergegenwärtigung im 
Augenblick und die Konzentration auf das Atmen. 

In der von Antonovsky gewählten Sprache der Thermodynamik könnte in 
Bezug auf das Achtsamkeitskonzept geschlussfolgert werden, dass es darum 
geht, gebundene Energien durch einen Prozess des Loslassens freizusetzen. 
Achtsamkeit würde demnach einen höheren Grad an Entropie (Unordnung) be-
deuten, da lebensgeschichtlich festgefahrene Wertigkeiten (z.B. gut oder böse) 
zerfallen können. Die Freiräume beim Achtsamkeitsprozess wären dann Folge 
größerer Unordnung (Egalisierung von Daseinszwecken). Die salutogenetische 
Orientierung wertet im Sinne von „gesundmachend oder krankmachend“. Bei 
der Achtsamkeit steht die nicht-wertende Betrachtung im Vordergrund. 

Die Erfahrung einer schmerzlosen Betrachtung der gesamten Lebenswirk-
lichkeit stellt bereits eine spirituelle, transzendente Erfahrung, entkleidet eines 
religiösen Hintergrundes, dar. Eine solche Erfahrung wäre bildlos, gestaltlos, 
schmerzlos und selbstbestimmt. 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


256 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

Spiritualität 
 

Eine spannende Frage ist nun, ob die Ergänzung moderner Medizinwissenschaft 
um eine salutogenetische Orientierung sowie ein säkulares Achtsamkeitskonzept 
ausreichen oder ob die moderne Medizin spirituelle Bezüge braucht? 

Es ist anzunehmen, dass spirituelle Bezüge die positiven Aspekte eines res-
sourcenorientierten Vorgehens verstärken würden.  

Spiritualität ist jedoch keine Größe, die sich ohne weiteres in einem Frage-
bogen messen ließe. Die Lebenswirklichkeit scheint zu komplex und vielschich-
tig, um durch Erhebungen, die zu bestimmten Zeitpunkten mittels standardisier-
ter Fragebögen erfasst werden, ausreichend abgebildet zu werden. Hierauf soll in 
der Diskussion konkret am Beispiel einiger Studienteilnehmerinnen und ihres 
weiteren Lebensverlaufes nach der Studie eingegangen werden. 

Spiritualität als eine das gesamte Leben durchdringende Erfahrung einer 
transzendenten Wirklichkeit, die über das eigene Ich hinausführt, würde die 
moderne Medizin bereichern. Dies würde aber auch bedeuten, in einem auf Effi-
zienz und Gewinnoptimierung ausgerichteten Medizinbetrieb „bewährte“ Vor-
gehensweisen zu hinterfragen und neue, kreative Lösungen zuzulassen. 

Das säkulare Achtsamkeitstraining verzichtet auf religiöse Inhalte und spiri-
tuelle Bezüge. Spiritualität und Achtsamkeit sind in der buddhistischen Medita-
tion untrennbar miteinander verbunden. Die Meditation ist dort nicht losgelöst 
vom Lebensvollzug. Alle Bereiche des Lebens sind im Buddhismus aufeinander 
bezogen. Eine Meditation ohne Bezug zum Leben und Handeln wäre im Bud-
dhismus unvorstellbar. Die Ursprungsintention im Buddhismus war demnach ein 
spiritueller, auf das Leben und über das eigene Leben hinausgehender Ansatz.  

Sowohl die salutogenetische Orientierung als auch das säkulare Achtsam-
keitstraining sind in der 2. Hälfte des 20. Jahrhunderts entstanden. Vermutlich ist 
dies darauf zurückzuführen, dass die moderne Medizin zu einseitig geworden ist. 
Beide Konzepte wollen der modernen Medizin einen neuen Impuls geben, ohne 
diese selbst in Frage zu stellen. Antonovsky verstand die Salutogenese als Ge-
genstück zur Pathogenese. Beide Sichtweisen bedingen einander und sind aufei-
nander angewiesen. Die Frage ist nun, ob eine moderne Medizin zusätzlicher 
spiritueller Bezüge bedarf. Im folgenden Kapitel (3.2.) soll deutlich gemacht 
werden, wie es dazu kam, dass eine fernöstliche Meditationstradition Eingang 
finden konnte in den westlichen klinischen Alltag. Das Vehikel hierzu war die 
wissenschaftliche Verhaltensmedizin. Ihr ist es zu verdanken, dass diese Form 
der Meditation als säkulares Achtsamkeitstraining Einzug fand in den klinischen 
Alltag. Spirituelle, auf ein Leben ausgerichtete Bezüge waren dabei sowohl beim 
säkularen Achtsamkeitstraining als auch bei der wissenschaftlichen Begründung 
der salutogenetischen Orientierung von eher untergeordneter Bedeutung. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.1. Das salutogenetische Modell 257 

Grundsätzlich ist die Blickrichtung auf das in jedem Menschen angelegte 
„Gesundmachende“ und die eigenen Ressourcen von großem Wert für eine mo-
derne Medizin. Eine (neu zu entdeckende, bisher nicht bewusste) Ressource 
kann hierbei die Erweiterung innerer Freiräume durch ein (säkulares) Achtsam-
keitstraining sein.  

Durch standardisierte Verfahren (wie zum Beispiel das Achtsamkeitstrai-
ning) könnte es gelingen, Patienten zu einem selbstbestimmten Leben trotz leid-
voller Erfahrungen zu verhelfen. Das (spirituelle) Ziel wäre dann eine schmerz-
lose Betrachtung der gesamten Lebensgeschichte. Hieraus ließe sich ein indivi-
dueller Heilauftrag (Selbstversöhnung) formulieren. 

Die Frage nach der Notwendigkeit spiritueller Bezüge steht weiter im 
Raum. Sowohl die von Antonovsky entwickelte salutogenetische Orientierung 
als auch das säkulare Achtsamkeitskonzept können wichtige Bereicherungen für 
die moderne Medizin sein. Ob dies für mehr spirituelle Bezüge am Krankenbett 
gilt, wäre zu klären. 

 
 

Zielsetzung  
 

Die Frage, inwieweit spirituelle Bezüge in einem Achtsamkeitskonzept oder im 
Rahmen einer salutogenetischen Orientierung für die Umsetzung eines persönli-
chen, an jeden einzelnen gerichteten Heilauftrages von Nutzen sein können, ist 
Gegenstand dieser Arbeit. Sie ist aber nicht Gegenstand der eigenen, hier vorge-
legten empirischen Untersuchungen. Die eigenen empirischen Untersuchungen 
sollen sich an den weltweit standardisierten Fragebögen zur Lebensqualität ori-
entieren. Diese Vorgehensweise wurde bewusst gewählt, um die Studienergeb-
nisse vergleichbar und überprüfbar zu machen. Die vorherrschende Konsumen-
tenhaltung im Gesundheitswesen könnte aus psychoanalytischer Sicht als eine 
unmündige, wenig selbstbestimmte und eher „kindliche“ Lebenseinstellung 
gewertet werden. Das Erklimmen der nächsten Stufe dürfte schmerzhaft sein, 
weil dies eine ständige Neuorientierung und die Auseinandersetzung mit dem 
eigenen Leben und dem eigenen Tod voraussetzt. Dieser Erkenntnisschritt (sozu-
sagen im Sinne eines „Erwachsenwerdens“ bzw. „mündig Werdens“) scheint 
gesellschaftlich eher negativ bewertet zu werden. Empirische Untersuchungen 
können solche Prozesse nur bedingt abbilden. Nichtsdestotrotz bilden empirische 
Untersuchungen eine wesentliche Grundlage für die weitere Diskussion. 

Anhand des praktischen Beispiels eigener empirischer Untersuchungen wird 
deutlich werden, dass bei der Behandlung von Krankheiten auf ein sorgfältiges 
empirisches Vorgehen auf der Basis von medizinwissenschaftlichen Erkenntnis-
sen nicht verzichtet werden kann. Es soll aber auch dargelegt werden, wo die 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


258 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

Grenzen empirischer Erforschung liegen. Wie ist es zum Beispiel zu bewerten, 
wenn meditierende Brustkrebspatientinnen vermehrt Schmerzen in ihrer erkrank-
ten Brust empfinden? Ist dies bereits ein Anzeichen für den Aufbruch zu einem 
selbstbestimmteren Leben oder bloß ein unerwünschter Begleiteffekt eines Heil-
verfahrens?  

Ein spiritueller Lebensansatz geht über die herkömmlichen Kategorien von 
„Krankheit“ und „Gesundheit“ hinaus. Das Salutogenese-Modell ist aus der 
Erkenntnis heraus entstanden, dass einseitige Blickwinkel (z.B. ausschließlich 
pathogenetische Sichtweise) nicht geeignet sind, die gesamte Lebenswirklichkeit 
des Patienten zu berücksichtigen. Deshalb stellt die salutogenetische Orientie-
rung eine wichtige Erweiterung des Betrachtungswinkels dar. 

Sowohl die salutogenetische Orientierung als auch das säkulare Achtsam-
keitskonzept drohen aber mit bloßen Angeboten einer komplementär- oder alter-
nativmedizinisch ausgerichteten Heilkunde verwechselt zu werden. Sie wären 
aber geeignet, die moderne Medizin in allen Bereichen nachhaltig mitzugestal-
ten. Die Mitgestaltung wäre vor allem in der Weise, eine durch die moderne 
Medizin begünstigte Konsumentenhaltung des Patienten zu überwinden. Die 
Folgen einer reinen Konsumentenhaltung können dazu führen, dass Krankheit 
grundsätzlich als negativer Störfaktur betrachtet wird. 

Der Begriff Gesundheit im traditionellen Gebrauch erleidet damit eine ver-
flachte Idealisierung, indem das Erlebnis von Krankheit als grundsätzlich negativ 
bewertet wird. Die Kurzsichtigkeit einer solchen vorschnellen, einseitigen Beur-
teilung zeigt sich in dem Überdruss, der empfunden werden kann, wenn bei 
vollständiger Gesundheit Krankheit nie erlebt wurde. Eine von Krankheit unge-
trübte Unbefangenheit und die Wertschätzung von Gesundheit scheinen sich 
auszuschließen.  

Salutogenese und Achtsamkeit können eine Chance für die moderne Medi-
zin sein, da sie zu einem veränderten, erweiterten und differenzierten Bewusst-
sein in Bezug auf Krankheit und Gesundheit beitragen können.  

In den folgenden Kapiteln soll zunächst die verhaltensmedizinische Wurzel 
des säkularen Achtsamkeitstrainings (Kapitel 3.2) dargelegt werden. Ohne die 
Anbindung an die seit dem 19. Jahrhundert im Westen entstandene wissenschaft-
liche Verhaltensmedizin hätte das säkulare Achtsamkeitstraining nicht den heu-
tigen Stellenwert im klinischen Alltag erhalten.  

Anschließend soll in Kapitel 3.3 auf die Grundzüge des säkularen Achtsam-
keitstrainings und den Stand der Wissenschaft eingegangen werden.  

In einem dritten Schritt (Kapitel 3.4 – 3.7) sollen dann die eigenen empiri-
schen Untersuchungen vorgestellt werden. Hier zeigt sich, wie schwierig es ist, 
vergleichbare Gruppen zu finden und verlässliche Messungen durchzuführen. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.2. Bewusstseinskultur im verhaltensmedizinischen Kontext 259 

Dies aufzuzeigen, ist ein wichtiger Aspekt der eigenen Untersuchungen. 
Damit sollen auch die Grenzen der empirischen Messbarkeit aufgezeigt werden. 

Anhand der eigenen empirischen Ergebnisse sollen weitergehende Überle-
gungen angestellt werden, inwiefern Meditationstechniken in die onkologische 
Behandlung von Patienten eingebunden werden können.  

Wie sich zeigen wird, erfordert dies eine differenzierte Betrachtung jenseits 
empirisch-standardisierter Verfahren. Hierauf soll in der Diskussion noch weiter 
eingegangen werden.  

 
 

3.2. Bewusstseinskultur im verhaltensmedizinischen Kontext 
 

Das säkulare Achtsamkeitstraining als kognitiver verhaltenstherapeutischer An-
satz ist eine Form der intendierten Selbstreflexion. Das Konzept wurde in den 
70er von Jon Kabat-Zinn (geb. 1944) entwickelt. Einige Trainingselemente sind 
der buddhistischen Meditation entlehnt. Um aber genauer verstehen zu können, 
in welchem wissenschaftlichen (westlichen) Umfeld das säkulare Achtsamkeits-
training entstanden ist, erscheint es notwendig, die verhaltensmedizinischen 
Hintergründe dieses Konzeptes vorzustellen. Die wissenschaftliche Verhaltens-
medizin (Behaviorismus) geht unter anderem auf den russischen Arzt Iwan 
Pawlow (1849 – 1936) zurück. Dieser hatte sich bereits als Student mit den 
Schriften der Naturwissenschaftler Ludwig Büchner (1824 – 1899, vgl. Kapitel 
1.3.4) sowie Carl Vogt (1817 – 1895, vgl. Kapitel 1.3.4) befasst. Im 19. Jahr-
hundert wurden geistige Prozesse erstmals als elektrochemischen Ursprungs 
beschrieben. Die Diskussion hierüber hatte im 19. Jahrhundert den Materialis-
musstreit ausgelöst. 

Die buddhistische Achtsamkeitsmeditation traf ein Jahrhundert später auf 
die Erben dieser wissenschaftlichen Tradition. Die Verhaltensmedizin stand 
empirischen Untersuchungen aufgeschlossen gegenüber. Der wissenschaftliche 
Kontext, in dem das säkulare Achtsamkeitstraining entwickelt wurde, hat dazu 
geführt, dass diese Methode schon frühzeitig empirisch erforscht und untermau-
ert wurde. Die weitergehende Frage ist nun, ob diese rationale, an empirischer 
Erfassbarkeit ausgerichtete Vorgehensweise geeignet ist, durch Meditation indu-
zierte individuelle, kreative Bewusstseinsprozesse abzubilden.  

Konnte es also möglich sein, über Menschen, die den Buddhismus prakti-
zierten, Erhebungen zu machen, die verallgemeinerungsfähige Erkenntnisse 
erlaubten oder anders formuliert, stellten sich diese Ergebnisse unter identischen 
Versuchsbedingungen stets in gleicher Weise wieder ein? Letzteres wäre der 
wissenschaftliche Beweis, der für die aufgeklärte Wissenschaft die Grundlage 
und Rechtfertigung ist. Sollte ein solcher Beweis für entlehnte Teile der buddhis-

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


260 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

tischen Lehre und Praxis, das heißt insbesondere die Meditation, gelingen, so 
wäre damit die Meditation eine medizinische Behandlungsmethode, die „wissen-
schaftlich“ bewiesen wirksam wäre. 

 
 

Behaviorismus und Lerntheorie 
 

Im 19. Jahrhundert entwickelten sich einerseits aus der Erforschung von Hypno-
se und Hysterie psychotherapeutische Behandlungsverfahren wie zum Beispiel 
die Psychoanalyse. Andererseits gab es auch Forschungsrichtungen, die sich 
weniger auf die dem Verhalten zugrunde liegenden geistigen Hintergründe kon-
zentrierte, als vielmehr auf das Verhalten (behavior = engl. „Verhalten“) der 
Lebewesen selbst. Wichtig waren in diesem Zusammenhang die Untersuchungen 
zur „klassischen Konditionierung“ des russischen Arztes und Physiologen Iwan 
Petrowitsch Pawlow (1849 – 1936) sowie des amerikanischen Psychologen 
Edward Lee Thorndike (1874 – 1949). Thorndike ist insofern bedeutsam, als er 
das „Einsichtsphänomen“ (sogenanntes „Aha“-Erlebnis bei Karl Bühler) genauer 
untersuchte. Die Psychologie der Einsicht ist hierbei keine Domäne einer be-
stimmten psychologischen Schule. Der Begriff „Aha-Erlebnis“ geht auf den 
Sprachtheoretiker und Vorläufer der Gestaltpsychologie Karl Bühler (1879 – 
1963) zurück. Bei ihm hatte der österreichisch-britische Philosoph Karl Popper 
(1902 – 1994) 1928 über „die Methodenfrage der Denkpsychologie“ promoviert. 
Der Psychoanalytiker Jacques Lacan (1901 – 1981) stellte 1936 seine Theorie 
des Spiegelstadiums („le stade du miroir“) vor: Zwischen dem 6. – 18. Lebens-
monat können Kinder zum ersten Mal ihr Bild in einem Spiegel erkennen (Ich-
Erlebnis: „Je“). 

Grundsätzlich zeichnen sich in der Psychotherapie zwei grobe Richtungen 
ab. Einerseits die tiefenpsychologischen und analytischen Ansätze, die sich mit 
den Symptomen zugrunde liegenden geistigen und lebensgeschichtlichen Hin-
tergründen befassen sowie die aus dem Behaviorismus abgeleiteten verhaltens-
therapeutischen Ansätze, die ihre Aufmerksamkeit in Anbetracht der eher un-
durchsichtig scheinenden inneren Vorgänge vor allem auf die gezielte Behand-
lung der Symptome richten. 

Auf der Grundlage der verschiedenen sich abzeichnenden Behandlungsver-
fahren wurden Entspannungsverfahren entwickelt. Ende der 20er Jahre des 20. 
Jahrhunderts stellte der deutsche Psychiater Johannes Heinrich Schultz (1884 – 
1970) die aus der Hypnose abgeleitete Technik des autogenen Trainings vor. Der 
amerikanische Arzt Edmund Jacobson (1888 – 1983) stellte ebenfalls in den 20er 
Jahren die Technik der „progressiven Muskelentspannung“ vor. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.2. Bewusstseinskultur im verhaltensmedizinischen Kontext 261 

Ansätze, die insbesondere die kreativen und schöpferischen Kräfte entfalten 
sollen, ergaben sich später unter anderem aus der Logotherapie, der Gestaltthe-
rapie und der (klientenzentrierten) Gesprächspsychotherapie. Auf diese Weiter-
entwicklungen und ihren Stellenwert im klinischen Kontext soll kurz eingegan-
gen werden.  

Was sich bei den im 19. Jahrhundert entwickelten Behandlungsverfahren 
als „Mangel“ erwies, war die teilweise einseitige Sicht auf den Menschen vor 
dem Hintergrund eines bestimmten psychologischen Modells. Das Bedürfnis 
nach Sinnhaftigkeit und Transzendenz hatte zu kritischen Auseinandersetzungen 
mit den entstandenen Theorien geführt.  

 
 

Humanistische Psychologie und Existentialismus 
 

Die humanistische Psychologie war dem Ideal des Humanismus verpflichtet und 
versuchte die kreativen und selbstbestimmten Kräfte im Menschen zu fördern. 
Einige Vertreter dieser psychologischen Richtung sollen an dieser Stelle erwähnt 
werden, da sie sich in ihren Blickwinkeln und Arbeitsmethoden von der um 
exakte empirische Wissenschaft bemühten Verhaltensmedizin unterscheiden. 

Der amerikanische Psychologe Abraham Maslow (1908 – 1970) setzte sich 
mit den Ideen der Existenzialphilosophie auseinander und gilt als der Gründerva-
ter einer „humanistischen Psychologie“. Auf der Suche nach Behandlungsver-
fahren, die sich mehr an den Bedürfnissen und dem Erleben der Menschen orien-
tierten, entwickelte schließlich der amerikanische Psychologe Carl Ransom Ro-
gers (1902 – 1987) die Gesprächspsychotherapie. In Wien begründete der Arzt 
und Psychoanalytiker Viktor Frankl (1905 – 1997) seine Logotherapie und Exis-
tenzanalyse. 

Diese Parallelentwicklungen zur Verhaltensmedizin deuten darauf hin, dass 
das menschliche Bewusstsein mit reiner Empirie nicht erfasst werden kann. Das 
schöpferische Potential dürfte sich exakten Messmethoden entziehen. Dies ist 
eine wesentliche Botschaft der Psychologie Maslows, der letztlich in jedem 
Menschen unerkannte, entwicklungsfähige schöpferische Entfaltungsmöglich-
keiten sah.  

Die Verhaltensmedizin stand dagegen in der Tradition des Behaviorismus. 
Diese Wissenschaftsnähe ermöglichte eine Zusammenführung biomedizinischer, 
psychophysiologischer und lerntheoretischer Erkenntnisse. Beide psychologi-
schen Ausrichtungen (humanistisch-existenzialistisch bzw. verhaltensmedizi-
nisch-biomedizinisch) scheinen ihre Berechtigung zu haben. Es ist aber notwen-
dig, den entstehungsgeschichtlichen Hintergrund der jeweiligen Richtungen zu 
verstehen. Für die Einführung des säkularen Achtsamkeitstrainings in den klini-

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


262 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

schen Alltag erscheint es wichtig, festzustellen, dass das zugehörige wissen-
schaftliche Umfeld verhaltensmedizinisch-biomedizinisch ausgerichtet war. 

 
 

Metaphysik am Krankenbett? 
 

Pierre Janet hatte die Trennung von Metaphysik und Krankenbett gefordert, 
tatsächlich gab es aber gleichzeitig mit dem Aufkommen der aus der rationalen 
Untersuchung der Gefühle und des Verhaltens entspringenden Behandlungsver-
fahren auch Denkansätze, die über ein rein rationales und empirisches Vorgehen 
hinausgingen.  

In Bezug auf die vorliegende Arbeit ist es interessant, festzustellen, dass bei 
der Erforschung der menschlichen Gefühle die Spannung zwischen einer rein 
rationalen, empirischen Vorgehensweise und der Einbindung spiritueller und 
metaphysischer Fragen nicht neu ist. Immer wieder versuchten Ärzte und 
Psychologen ihren eigenen wissenschaftlichen Weg zu gehen. Pierre Janet grenz-
te sich hierbei deutlich von seinem ehemaligen Salpêtrière-Kollegen Sigmund 
Freud ab. Er hielt dessen psychoanalytisches Vokabular für wenig geeignet, 
psychische Prozesse angemessen zu beschreiben. Janet lehnte letztlich metaphy-
sische Fragestellungen am Krankenbett ab. Was soll mit metaphysischen Frage-
stellungen bezweckt werden? Antonovsky hatte in seinem salutogenetischen 
Modell ein Kohärenzgefühl postuliert (Gefühl von Verstehbarkeit, Handhabbar-
keit und Sinnhaftigkeit).  

Es stellt sich die Frage, welcher Art Gefühle von Sinnhaftigkeit unter völli-
ger Ausblendung metaphysischer Fragen sind?  

Die Verhaltensmedizin sieht in gesundheitsschädigendem Verhalten das Er-
gebnis von Lernprozessen (Konditionierung). Ziel von Interventionen wäre es 
dann, ergebnisorientiert das Reiz-Reaktions-Muster eines Verhaltens zu verän-
dern.  

Im Gegensatz hierzu war es das Anliegen Viktor Frankls (1905 – 1997), bei 
den Menschen durch Fragen einen inneren Prozess zu induzieren, um die (verlo-
ren geglaubte) Stimmigkeit selbst wiederzuentdecken. 

Viktor Frankl ist kein typischer Vertreter irgendeiner bestimmten psycholo-
gischen Schule. In sein Konzept fließen verschiedene Überlegungen und Techni-
ken ein. So lassen sich in seiner Herangehensweise sowohl Parallelen zur saluto-
genetischen Orientierung, zur Tiefenpsychologie, zur Verhaltensmedizin als 
auch spirituelle Bezüge erkennen. 

In einem Exkurs soll daher an dieser Stelle auf Frankls Ideen eingegangen 
werden, da sie als geeignet erscheinen, den verhaltensmedizinischen Ansatz des 
säkularen Achtsamkeitstrainings zu ergänzen. Hierauf aufbauend sollen dann in 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.2. Bewusstseinskultur im verhaltensmedizinischen Kontext 263 

der Diskussion (Kapitel 4) Überlegungen angestellt werden, auf welche Weise 
ein säkulares Achtsamkeitstraining umgestaltet werden könnte.  

Ähnlich wie Aaron Antonovsky prägte Frankl der Kontakt mit Menschen, 
die in ihrem Leben mit unvorstellbarem Leid (Konzentrationslager) konfrontiert 
worden waren.  

Viktor Frankl prägte die Begriffe der „Selbsttranszendenz“ und „Selbstdis-
tanzierung“. Eine wichtige Frage war für ihn die Suche nach Stimmigkeit (sozu-
sagen als Sinnsuche). Sein didaktisches Vorgehen geht auf Sokrates (469 v. Chr. 
– 399 v. Chr.) zurück. Durch geeignetes Fragen sollte versucht werden, Men-
schen selbst zur tieferen Einsicht zu verhelfen.414  

Die Frage, wieviel Metaphysik einem psychologischen Konzept zuträglich 
sein mag, erscheint insofern überflüssig, weil metaphysische Fragen nie wirklich 
abwesend sind. Sie stehen immer im Raum, wenn nicht ausgesprochen, so auf 
einer non-verbalen Ebene. Dies ergibt sich allein durch die unvermeidliche Kon-
frontation mit eigenen Grenzsituationen oder Grenzsituationen anderer. 

Sinnfragen aus dem Bereich der Metaphysik betreffen daher nicht nur den 
Patienten bzw. Klienten, sondern sind in erster Linie auch vom Arzt zu beant-
worten. Insofern scheint die Metaphysik das Krankenbett nie wirklich verlassen 
zu haben. Sie wurde lediglich mehr oder weniger ausgeblendet. Indem sich der 
Arzt fragt, was er für das Patientenwohl hält, ist er zwangsläufig gezwungen, 
sich mit metaphysischen Sinnfragen auseinanderzusetzen. 

Es geht nicht nur darum, Patienten Wege und Behandlungspfade aufzuzei-
gen. Letztlich zeigt der Arzt (bewusst oder unbewusst) nur Wege auf, die er 
selbst für richtig hält. So wäre kaum vorstellbar, dass  

dem Patienten absichtlich ein Irrweg dargelegt würde. Die Auswahl dessen, 
was man dem Patienten zeigt, ist nur nach Maßgabe dessen möglich, was man 
selbst für richtig hält. Die Sinnfragen, die sich dem an einer schwerwiegenden 
Krankheit leidenden Patienten stellen oder die sich dem Arzt bei der Behandlung 
einer Schwerstkranken stellen, die unter Umständen gar nicht mehr für sich ent-
scheiden kann, sind das „Schlüsselloch“, durch das die Metaphysik ans Kran-
kenbett gelangt. 

Die Behandlungsverfahren, die der humanistischen Psychologie zugerech-
net werden können, wollen sich diesen Fragen nicht verschließen. 

In Deutschland werden nur die tiefenpsychologische Psychotherapie, die 
Psychoanalyse und die Verhaltenstherapie von den gesetzlichen Krankenkassen 
erstattet. Die Logotherapie, die Gestalttherapie und die Gesprächspsychotherapie 
wurden nicht anerkannt. Ein möglicher Grund hierfür scheint in dem Vorwurf zu 

                                                             
414 Sog. Technik des sokratischen Dialoges bzw. Mäeutik („Hebammenkunst“). 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


264 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

liegen, zu wenig wissenschaftlich ausgerichtet zu sein, und ein Mangel an empi-
rischer und Grundlagenforschung. 

 
 

Achtsamkeitsbasierte Stressreduktion als verhaltenstherapeutischer Ansatz 
 

Die Tatsache, dass manche Brustkrebspatientinnen sich trotz (medizinischer) 
Heilung sich nicht „heil“ fühlen, könnte aus Sicht der Verhaltensmedizin als 
fehlgeleiteter Lernprozess gedeutet werden. Eine solche (der Gesundheit entge-
genstehende) Sichtweise ist Folge von Lernverhalten. Verhaltenstherapeutische 
Ansätze versuchen daher, diese Lernprozesse durch Interventionen umzugestal-
ten. Dies ist der verhaltensmedizinische Hintergrund, aus dem heraus das säkula-
re Achtsamkeitstraining Eingang gefunden hat in verhaltenstherapeutische The-
rapiekonzepte. 

Jon Kabat-Zinn (geb. 1944) war ursprünglich Molekularbiologe und be-
schäftigte sich mit der buddhistischen vipassanā-Meditation (Einsichtsmeditati-
on), dem Hatha Yoga und Zen. 1979 gründete er in den USA eine „Stress Reduc-
tion Clinic“, in der ein 8-wöchiges Training angeboten wurde, das sich aus der 
buddhistischen vipassanā-Meditation und dem Yoga ableitete (sog. „Achtsam-
keitstraining“ oder MBSR = „mindfulness-based stress reduction“). 

Die relativ rasche Integration des MBSR-Trainings in den klinischen Alltag 
in amerikanischen Kliniken könnte mit folgenden Umständen erklärt werden. 

Kabat-Zinn gliederte das neue Verfahren der wissenschaftlich bereits aner-
kannten und etablierten Verhaltensmedizin an. 1995 wurde am Department of 
Medicine, Division of Preventive and Behavioral Medicine der University of 
Massachusetts das „Center of Mindfulness in Medicine, Health Care and 
Society415“ gegründet, dessen Leiter Kabat-Zinn wurde. Kabat-Zinn schreibt 
über diese „akademische Verortung“ der achtsamkeitsbasierten Stressreduktion 
in der Verhaltensmedizin Folgendes: 

 
„[…] und fand wenige Jahre darauf ihre akademische Heimat innerhalb der neu 

gegründeten Abteilung für Präventiv.- und Verhaltensmedizin des Department of 
Medicine. Die Verhaltensmedizin war damals ein noch junger Sektor der Medizin, 
der unsere Auffassung von Gesundheit und Krankheit und unser Wissen auf diesem 
Gebiet rasch zu erweitern half. Unter der Federführung der Verhaltensmedizin sowie 
einer späteren Entwicklung, die man heute unter dem Namen ganzheitliche Medizin 
kennt, ist man zu neuen wissenschaftlichen Erkenntnissen und allmählich zu einem 
neuen Verständnis von Gesundheit und Krankheit gelangt. Der Medizin eröffnete 

                                                             
415 Vgl. http://www.umassmed.edu/cfm/. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.2. Bewusstseinskultur im verhaltensmedizinischen Kontext 265 

sich eine umfassendere Perspektive, in der die Einheit von Körper und Geist als ein 
grundlegendes Prinzip Berücksichtigung findet.“416 
 

Es ist anzunehmen, dass die Angliederung an die akademische Medizin wesent-
lich zum Erfolg der achtsamkeitsbasierten Stressreduktion und ihrer weiteren 
Erforschung beigetragen hat. Vielleicht ist auch der Umstand, dass Kabat-Zinn 
auch Molekularbiologe ist ein Grund, warum gerade im Bereich des MBSR 
verhaltensmedizinische Forschung mit neurobiologischer Forschung kombiniert 
wurde. Auf diese Weise gelangte man zu überraschenden Ergebnissen, die Ka-
bat-Zinn als „drei revolutionäre Entdeckungen“ bezeichnete.  

Diese Entdeckungen beziehen sich auf das Verständnis des Zusammen-
hangs zwischen Körper und Geist. Kobat-Zinn erläutert drei stoffliche (moleku-
lare) Ebenen, auf denen sich durch ein regelmäßiges geistiges Training signifi-
kante Veränderungen feststellen lassen417: 

 
-­‐ Neuroplastizität 

Das Gehirn verändere sich bis ins hohe Alter infolge von Anpassungen 
an äußere Einflüsse. Neuronale Netzwerke können auf diese Weise aus-
reifen und neu strukturiert werden. 

-­‐ Epigenetik 
Je nach Verhaltensweisen und inneren Einstellungen würden bestimmte 
Chromosomen „ein- oder ausgeschaltet“. Die Ausprägungen unseres 
Erbgutes könnten auf diese Weise aktiviert oder deaktiviert werden. 

-­‐ Funktion der Telomere 
Telomere stellen die Enden der Chromosomen dar, die sich bei jeder 
Zellteilung verkürzen. 
Die Telomere stünden damit in direkter Beziehung zur Zellalterung und 
damit zur Lebens-Erwartung. Kobat-Zinn verweist auf vielversprechen-
de Studienergebnisse, die besagen würden, dass „für den Abnutzungs-
grad der Telomere offenbar nicht nur das Ausmaß an Stress, unter dem 
wir stehen, eine Rolle spielt, sondern auch die Art und Weise, wie wir 
mit ihm umgehen.“418 

 
Es ist nachvollziehbar, dass Kobat-Zinn als Molekularbiologe und Achtsamkeits-
trainer gerade aus diesen naturwissenschaftlichen Fakten Hinweise ableitet, dass 
das bisherige vor allem in der westlichen Medizin noch vorherrschende Bild 

                                                             
416 Kabat-Zinn, J., “Gesund durch Meditation”, Knaur Menssana, Neuausgabe 2013, S. 185. 
417 Vgl. Kobat-Zinn, J., “Gesund durch Meditation”, Knaur Menssana, Neuausgabe 2013, S. 221. 
418 Ebd., S. 221. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


266 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

eines Dualismus von Körper und Geist überwunden werden müsse zugunsten 
eines neuen Gesundheitsmodells. 

Neben den naturwissenschaftlichen Erkenntnissen belegen auch zahlreiche 
klinische Studien die Wirksamkeit eines MBSR-Trainings. Auf die klinischen 
Studien und deren Bewertung soll später noch eingegangen werden. Es zeigt 
sich, zu welchen weitreichenden und verlässlichen Schlussfolgerungen empiri-
sche Forschung in der Lage ist.  

Dennoch soll kritisch angemerkt werden, dass sich wesentliche Bereiche 
des subjektiven Erlebens zum Beispiel von Fantasie, Liebe oder einer transzen-
denten Wirklichkeit biometrischer Erfassung entziehen. 

 
 

Akzeptanz- und Commitment-Therapie 
 

Die Akzeptanz- und Commitment-Theorie ist ein erweiterter verhaltenstherapeu-
tischer Ansatz, dessen Grundlage die 1985 erstmals vorgestellte und von Steven 
Hayes (geb. 1948) entwickelte Bezugsrahmentheorie ist. Die Bezugsrahmenthe-
orie ist [Definition] „eine Theorie, die davon ausgeht, dass die definierende 
Eigenschaft von Sprache und höherer Kognition in der Teilnahme dieser Ereig-
nisse an Bezugsrahmen besteht“.419 „Bezugsrahmen sind spezifische Arten belie-
big anwendbaren bezugnehmenden Verhaltens […].“ 420  Die philosophische 
Wurzel der Bezugsrahmentheorie ist der Kontextualismus. 

Die ACT ist aus der Idee heraus entstanden, dass bisherige Therapiekonzep-
te nicht tief genug greifen. Steven Hayes erkannte, dass herkömmliche verhal-
tensmedizinische Konzepte in Bezug auf Sprache und Kognition unbefriedigen-
de Erklärungsmuster bieten: 

 
„In der traditionellen Verhaltenstherapie gab es zwei Richtungen – die Reiz-

Reaktions-Lerntheorie mit ihrem Assoziationismus und die Verhaltenstherapie mit 
ihrem Selektivismus. Keine dieser Theorien liefert eine gute Erklärung für Sprache 
und höhere Kognitionen.“421 
 

Das Ziel der Akzeptanz-und Commitment-Therapie sei psychische Flexibilität. 
Unter „psychischer Flexibilität“ wird der Prozess der vollständigen und bewuss-
ten Kontaktaufnahme mit dem gegenwärtigen Moment verstanden. 422  Hayes 
                                                             
419 Hayes S C, Lillis, J, “Akzeptanz- und Commitment-Therapie”, Reinhardt Verlag Mün-

chen/Basel, 2013, S. 144. 
420 Hayes, S C, Lillis, J, ebd. S. 144. 
421 Hayes, S C, Lillis, J, ebd., S. 26. 
422 Vgl. Hayes S C, Lillis J, ebd. S. 145. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.2. Bewusstseinskultur im verhaltensmedizinischen Kontext 267 

verbindet in seinem Ansatz Achtsamkeitsprozesse mit Selbstverpflichtungs- 
(Commitment-) und Verhaltensänderungsprozessen. Die auf den gegenwärtigen 
Moment ausgerichtete Achtsamkeit wird hierbei mit Verpflichtungen zur Verhal-
tensänderung verbunden. Hierzu vereinbart der Klient mit dem Therapeuten eine 
„ACT-Vereinbarung“ über Stundenzahl und Ziele. 

 
„Die ACT ist ein kontextuell-behavioraler Interventionsansatz, der psychische 

Flexibilität mithilfe von Akzeptanz- und Achtsamkeitsprozessen sowie Selbstver-
pflichtungs- (Commitment) und Verhaltensänderungsprozessen erzeugt. Mit psychi-
scher Flexibiliät ist die Fähigkeit gemeint, Gedanken, Gefühle, Empfindungen und 
Erinnerungen ohne unnötigen Widerstand so zu erleben, wie sie sind, nicht wie sie 
zu sein behaupten, und (je nachdem, was die Situation erforderlich macht) Verhal-
tensweisen im Dienste gewählter Werte beizubehalten oder zu verändern. Psychi-
sche Flexibilität besteht aus sechs miteinander verknüpften Prozessen: Akzeptanz, 
kognitive Defusion, flexible Aufmerksamkeit dem gegenwärtigen Augenblick ge-
genüber, beobachtendes Selbsterleben, gewählte Werte und engagiertes Handeln.“423 
 

Hayes betont, dass kognitive Veränderungen eines Bezugsrahmens bedürfen. In 
der eigenen empirischen Untersuchung ergab sich bei den Teilnehmerinnen der 
MBSR-Gruppe (Achtsamkeitsmeditation) nach 16 Wochen (8 Wochen nach 
Beendigung des Trainings) eine signifikante Verbesserung der Kognition im 
Vergleich zur Kontrollinterventionsgruppe. Hier stellt sich die Frage, ob es eines 
weitergehenden Konzeptes bedurft hätte, um solche Veränderungen für die Teil-
nehmerinnen nutzbar zu machen. Hayes setzt genau an diesem Punkt an. Hayes 
versucht, die mit kognitiven Veränderungen in Beziehung stehende(n) Geschich-
te(n) offenzulegen: 

 
„Wir waren überzeugt, dass jede gute Erklärung der Kognition und ihrer Wir-

kung die Geschichte und Umstände offenlegen musste, die zu bestimmten Gedanken 
führten – und die Geschichte und Umstände, in denen sich bestimmte Gedanken, 
Emotionen und Handlungen entweder aufeinander bezogen oder sich nicht aufei-
nander bezogen.“424 
 

Es geht somit darum, den situativen und historischen Kontext von Kognition und 
Sprache zu verstehen. Diese Idee ähnelt in ihrem Anspruch der psychoanalyti-
schen Lehre. 

                                                             
423 Hayes, S C, Lillis J, “Akzeptanz- und Commitment-Therapie”, Reinhardt Verlag Mün-

chen/Basel, 2013, S. 14f. 
424 Hayes, S C., Lillis, J, ebd., S. 29. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


268 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

Eine wichtige Grundlage der Akzeptanz- und Commitment-Therapie stellt 
des Achtsamkeitskonzept dar. In dieser Hinsicht unterscheidet sich die ACT 
nicht von der buddhistischen Achtsamkeitsmeditation und der achtsamkeitsba-
sierten Stressreduktion (MBSR): 

 
„Die ACT lehrt Achtsamkeit oder nicht wertende Bewusstheit des gegenwärtigen 

Moments, und zwar als Alternative zu unserem vorherrschenden Daseinsmodus.“425 
 

Aus dem Zitat ergibt sich in Bezug auf die Vergegenwärtigung im Hier und Jetzt 
die Übereinstimmung mit den Ansätzen des Begründers der achtsamkeitsbasier-
ten Stressreduktion, Kabat-Zinn. 

Entscheidender Unterschied ist die besondere Aufmerksamkeit auf Sprache 
und Kognition. Sie seien für Menschen eine große Herausforderung.426 Dem in 
der Achtsamkeitsmeditation Erlebten (z.B. Schmerzen) wird damit eine Sprache 
gegeben. In der eigenen empirischen Untersuchung empfanden die teilnehmen-
den Brustkrebspatientinnen während der Achtsamkeitsmeditation Schmerzen in 
der erkrankten Brust. Diese könnten als Ausdruck schmerzhafter Erinnerungen 
gewertet werden. 

Wie sehen solche therapeutischen Interventionen in der Praxis der ACT 
[Beispiel von Stevan Hayes] aus: 

 
Eine sterbende Mutter sagt zu ihrem Sohn [Sam], sie müsse zur Toilette („ich 
muss aufs Klo, Junge“). Die Mutter war zu schwach und der Sohn mit der Situa-
tion völlig überfordert. Er sagt ihr, sie solle im Bett ihren Stuhlgang verrichten 
(„Mom, mach einfach da, wo du bist“). Diese Erinnerung an das letzte Zusam-
mensein mit der Mutter war mit quälenden, psychischen und physischen 
Schmerzen verbunden („ich war derart deprimiert, dass ich mich nicht bewegen 
konnte, [...] dass ich kaum durch den Tag kam“). „[…] Sam: Ich weiß nicht 
recht, was ich tun soll. 

Therapeut: Gehen Sie langsamer vor. Behandeln Sie diese Erinnerung mit 
Würde und Fürsorge – so als würden Sie eine getrocknete Blume behutsam in 
der Hand halten, um sie nicht kaputt zu machen. 

[…]“427 
 

Im Hinblick auf die eigenen Untersuchungen ergibt sich somit die Frage, ob ein 
Achtsamkeitskonzept einer therapeutischen Unterstützung („Coaching“) bedarf. 

                                                             
425 Hayes, S C., Lillis, J, ebd., S. 104. 
426 Vgl. Hayes, S C., Lillis, J, ebd., S. 40. 
427 Hayes, S C, Lillis, J, ebd., S. 62. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.2. Bewusstseinskultur im verhaltensmedizinischen Kontext 269 

Waren die Teilnehmerinnen der eigenen Achtsamkeitsstudie mit den in der Me-
ditation gemachten (neuen) Erfahrungen überfordert? 

In einer 2016 online vorab publizierten Metaanalyse von Veehof et al.428 
deutet sich bei der Behandlung von chronischen Schmerzen in Bezug auf depres-
sive Stimmungen und Ängste eine Überlegenheit von ACT gegenüber MBSR an.  

ACT ist als Ansatz folgendermaßen zu bewerten: Ein Achtsamkeitstraining 
unter Einsatz von Meditation ist nur ein Teil einer medizinischen Behandlung, 
die dann nach einer weiterführenden Behandlung verlangt, wenn der Patient trotz 
erfolgtem Achtsamkeitstraining „weiter leidet“. Dies kann sich sowohl in körper-
lichen Schmerzen, die weiter andauern oder nicht gebessert werden, äußern als 
auch in einer nicht gebesserten psychischen Befindlichkeit. Hierzu zählt insbe-
sondere das Empfinden von Verwirrtheit oder Überforderung mit der Selbster-
fahrung aus dem Achtsamkeitstraining oder das Verfliegen einer (kurzfristigen) 
Lebensverbesserung nach Absetzen eines Achtsamkeitstrainings bei Rückkehr in 
angestammte Lebensumstände oder Gewohnheiten. Dass hier andauernde medi-
zinische Behandlung als Schmerztherapie oder psychotherapeutische Interventi-
on erforderlich werden kann, scheint selbstverständlich. Aus psychotherapeuti-
scher Sicht wäre je nach Klient(in) zu entscheiden, welches ergänzende Behand-
lungsverfahren sinnvoll ist. Hier kommt Verhaltenstherapie bei der Notwendig-
keit sofortiger Erfolge in Betracht. Dies trifft auch auf Patienten zu, die Schwie-
rigkeiten haben, sich selbst ein zutreffendes Wertesystem als Kompass eigener 
Entscheidungen zu bilden. Verhaltenstherapie kann bei solchen Patienten die 
Einsicht intensivieren, was richtig oder falsch aus Sicht des Gegenübers ist, um 
überhaupt hierfür einen ersten, groben Maßstab zu finden. Wer einen solchen 
Maßstab nicht einmal in Grundzügen besitzt, scheidet für ein psychoanalytisches 
Verfahren aus. Klienten, die hingegen differenziert in der Lage sind, ihr eigenes 
Handeln zu beschreiben und nicht an einem Mangel an Ausdruckskraft leiden, 
wären eher für ein psychoanalytisches Vorgehen prädestiniert. 

Die verschiedenen psychotherapeutischen Ansätze sollten anhand einer Ein-
schätzung des Klienten und seiner Fähigkeiten gewählt werden.  

MBSR (achtsamkeitsbasierte Stressreduktion) wäre dann nur ein notwendi-
ger Teil eines umfassenden und erweiterten Behandlungsansatzes.  

Vor diesem Hintergrund ist ACT nur eine mögliche Kombination bereits 
bekannter Behandlungsverfahren, ohne etwas wirklich Neues zu bieten. Schließ-
lich ist ins Gedächtnis zu rufen, dass Meditation als Teil der buddhistischen 
Lehre aufzufassen ist und dort in einem streng geregelten Lebenskonzept „ge-
lebt“ wird. Wenn Meditation als Achtsamkeitstraining angewandt wird, sollte es 
                                                             
428 Veehof MM et al., „Acceptance- and mindfulness-based interventions for the treatment of 

chronic pain: a meta-analytic review.“, Cogn Behav Ther 2016, Jan 28: 1-27. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


270 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

dabei nicht belassen werden, solange der psychische und physische Zustand des 
Patienten nicht verbessert ist. Hierzu gehört auch die „Anstrengung“, Patienten 
durch erweiterte Verfahren (z.B. Psychoanalyse und/oder Verhaltenstherapie) die 
Möglichkeiten zu eröffnen, nach einem Achtsamkeitstraining den Alltag neu zu 
gestalten und das Erlernte weiter einzuüben. ACT kann als Konzept daher nur 
als mögliche Rekombination von bereits Bekanntem eingeordnet werden. 

 
 

Grenzen psychophysiologischer Erfassbarkeit 
 

Der Begriff Leib-Seele-Problem ist insofern missverständlich, als die biomedizi-
nische Perspektive etwas anderes meint als zum Beispiel die jahrtausendealten 
philosophischen Fragen, ob es eine existenzfähige unsterbliche Seele gebe. Die 
Verhaltensmedizin integriert lerntheoretische, biomedizinische und psychophy-
siologische Erkenntnisse. Hierbei geht es weniger um das Problem Leib und 
Seele als vielmehr um den Dualismus zwischen Körper und Geist. Bereits im 19. 
Jahrhundert wurde Hirntätigkeit als Folge elektrochemischer Prozesse gedeutet. 
Das Besondere an der Psychophysiologie ist nun die Entdeckung, dass subjekti-
ves Erleben (Kognition, Emotionen und Gefühle) aufs Engste an neuronale und 
humorale Prozesse gebunden ist, die eine Unterscheidung zwischen rein geistig 
und rein körperlich unsinnig erscheinen lassen, da auf der rein stofflichen Ebene 
Gehirn und Körper dieselbe „Sprache“ sprechen. Das neuroendokrine System ist 
in der Lage, innerhalb von Bruchteilen einer Sekunde zu reagieren. Diese Pro-
zesse können auf geistiger und körperlicher Ebene innerhalb von Sekunden-
bruchteilen miteinander kommunizieren und eine gemeinsame Antwort auslösen. 
Deshalb sind verhaltenstherapeutische Ansätze, die sowohl die geistige als auch 
die körperliche Ebene ansprechen, der Realität menschlichen Empfindens näher 
als rein geistige bzw. körperlich ausgerichtete Verfahren.  

Derzeit gibt es keinen westlichen wissenschaftlichen Ansatz, der Inhalte des 
Buddhismus in fortgeschrittener, detailreicher Form abbilden könnte. Außer 
einer allgemeinen Hypothese von Kabat-Zinn, dass Meditation Einfluss auf mo-
lekularbiologische Prozesse haben könnte, gibt es nichts, was geeignet wäre, 
eine buddhistische Vorstellung von Erleuchtung als Ergebnis einer empirischen 
Untersuchung zu präsentieren. Hieraus ist nach dem derzeitigen Stand der Wis-
senschaft nur das bescheidene Ergebnis abzuleiten, dass der praktizierte Bud-
dhismus, insbesondere die Meditation, in keiner Weise einer Wechselwirkung 
von körperlicher Übung und seelischer Auswirkung widersprechen würde oder 
anders ausgedrückt, Versuche westlicher Wissenschaft, sich dem Buddhismus zu 
nähern, dazu führten, Teile seiner Lehre als nicht folgerichtig erscheinen zu 
lassen. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.2. Bewusstseinskultur im verhaltensmedizinischen Kontext 271 

Im Gegensatz zum verhaltensmedizinischen Kontext können in Bezug auf 
die Begrifflichkeiten eher bei der psychoanalytische Lehre Überschneidungen 
mit der buddhistischen Meditationspraxis angenommen werden, weil das Wahr-
nehmen des Augenblicks und das Vorbeigleitenlassen des Erlebens einem psy-
choanalytischem Prozess und der Technik der freien Assoziation entsprechen 
können. 

 
 
3.3. Grundprinzipien des Achtsamkeitstrainings und Stand der Wissenschaft 

 
Bevor näher auf die Prinzipien des säkularen Achtsamkeitstrainings eingegangen 
werden soll und der eigene Achtsamkeitskurs sowie die Programmteile vorge-
stellt werden, soll zunächst deutlich dargestellt werden, was unter Achtsamkeit 
verstanden wird. Hierbei ist es wichtig, die Unterschiedlichkeit der säkularen 
Achtsamkeit und der buddhistischen Achtsamkeit darzulegen. 

Außerdem soll bereits in diesem Kapitel in einem Vorgriff auf wesentliche 
Aspekte der eigenen empirischen Untersuchung eingegangen werden. Dies soll 
dazu dienen, auf die spezielle Problematik der eigenen Studie hinzuführen. 

 
 

Abgrenzung buddhistische Achtsamkeit und säkulare Achtsamkeit 
 

Zur bildlichen Veranschaulichung der buddhistischen Achtsamkeit im Kontext 
des edlen achtsamen Pfades dient die Abbildung 6 „Dharmachakra“ („Rad des 
Gesetzes“, siehe Seite 223). Der edle achtfache Pfad ist zentraler Bestandteil der 
buddhistischen Lehre (vgl. Kapitel 2.4.4, Auszüge aus dem Pâli-Kanon), Acht-
samkeit als zentraler Bestandteil der buddhistischen Meditationspraxis. Die Me-
ditation selbst ist aber nur ein Glied des achtfachen Pfades. Tiefere Erkenntnis 
kann nach der buddhistischen Lehre nur durch das rechte Maß (Meditation, Han-
deln, Wort, Anschauung) erlangt werden. Die Ausrichtung der buddhistischen 
Achtsamkeit ist somit spirituell, das heißt auf alle Lebensbereiche und über das 
eigene Leben hinaus ausgerichtet. 

Die säkulare Achtsamkeit (vgl. hierzu auch Kapitel 2.4.7, S. 234) ist ein auf 
mehrere Wochen begrenztes verhaltenstherapeutisches Verfahren zur Stressbe-
wältigung, das sich neben leichten Yoga-Übungen vor allem Elementen der 
buddhistischen Meditationspraxis bedient (zum Beispiel Vergegenwärtigung im 
Augenblick, Sitz- und Gehmeditation, achtsames Atmen). Es geht hierbei darum, 
alle im Augenblick wahrgenommenen Empfindungen, Gefühle und Emotionen 
nicht-wertend anzunehmen. Ein Bestandteil des säkularen Achtsamkeitstrainings 
ist die achtsame Körperwahrnehmung. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


272 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

Vorgriff auf wesentliche Aspekte der eigenen empirischen Untersuchung 
 

Im Rahmen dieser Arbeit soll exemplarisch an Patientinnen mit Brustkrebs, die 
sich in der Tumornachsorge befinden, die Auswirkungen eines 8-wöchigen 
Achtsamkeitstrainings (MBSR) untersucht werden. Alle Frauen litten an den 
Nebenwirkungen einer Aromatasehemmertherapie. Eine Aromatasehemmerthe-
rapie wird bei Frauen mit hormonrezeptorpositivem Brustkrebs nach den Wech-
seljahren eingesetzt und dient dazu, die Bildung von weiblichen Geschlechts-
hormonen zu hemmen. Zu den sehr häufigen429 Nebenwirkungen einer solchen 
Therapie gehören neben den für den Hormonentzug typischen Hitzewallungen 
vor allem starke Schmerzen in Knochen und Gelenken (Arthralgien). Dies be-
deutet, dass diese Frauen nicht nur an den Folgen ihrer Tumorerkrankung leiden, 
sondern gerade auch an den jahrelang (Therapiedauer bis zu 10 Jahre) zu erlei-
denden Nebenwirkungen einer spezifischen antihormonellen Therapie.  

Die Studie soll unter anderem die Frage klären, ob ein MBSR-Training ge-
eignet ist, die Lebensqualität dieser Frauen trotz einer fortlaufenden antihormo-
nellen Aromatasehemmertherapie zu verbessern. Wie sich zeigen wird, können 
bestimmte standardisierte Bestandteile des MBSR-Trainings problembehaftet 
sein (z.B. die Wahrnehmung schmerzender oder verdrängter Körperteile im 
„Body-Scan“).  

 
 

Hinführung in das MBSR-Curriculum 
 

Das 8-wöchige Curriculum wurde von Jon Kabat-Zinn aus Elementen der bud-
dhistischen vipassanā-Meditation und des Yoga entwickelt. Das 8-wöchige 
Achtsamkeitstraining (MBSR) nach Kabat-Zinn wird inzwischen weltweit im 
klinischen Kontext eingesetzt. Wegen der Vergleichbarkeit wurden in der hier 
erfolgten Patientenstudie die Vorgaben des Curriculums eingehalten. 

Im Folgenden sollen die diesem Achtsamkeitstraining zugrunde liegenden 
Prinzipien genauer erläutert werden. 

Der spirituelle Ansatz der buddhistischen vipassanā-Meditation (Einsichts-
meditation) ähnelt den Vorstellungen des abendländischen Mystikers Meister 
Eckhart (1260 – 1328). Meister Eckhart hatte gelehrt, dass erst alle inneren und 
äußeren Bilder zur Ruhe kommen müssen, damit Gott erfahrbar würde. Kabat-
Zinn erläutert, dass „die unaufhörlich wechselnden Gedanken und Gefühle eine 
                                                             
429 Laut Packungsbeilage bedeuten „sehr häufige Nebenwirkungen“: Auftreten bei mehr als 10 

von 100 behandelten Patientinnen. Tatsächlich sind diese Nebenwirkungen bei nahezu allen 
behandelten Frauen zu erwarten. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.2. Bewusstseinskultur im verhaltensmedizinischen Kontext 273 

große Menge unserer Energie binden können. Und sie können uns daran hin-
dern, auch nur kurze Augenblicke der Stille und Zufriedenheit zu erfahren.“430 

Im Verlauf der letzten zwei Jahrhunderte haben sich die zeitlichen Abläufe 
im privaten als auch beruflichen Umfeld erheblich beschleunigt. Das Streben 
nach mehr Effizienz und Effektivität hat aber längst auch den Erholungs- und 
Freizeitbereich der Menschen erfasst nach dem Motto, in kurzer Zeit möglichst 
viel erleben zu wollen und hierbei maximalen Spaß anzustreben. 

Das Achtsamkeitstraining ist ein Lernprozess, der dazu befähigen soll, aus 
dem „Diktat der Zeit“ herauszutreten, ohne den Anspruch, etwas verändern oder 
neu bewerten zu wollen. Es geht schlichtweg darum, aus der Zeit für einen Mo-
ment herauszutreten und dadurch Abstand zu den in der Zeit gefangenen Gefüh-
len, Wünschen und Gedanken zu bekommen. Der Achtsamkeitsprozess dient 
keinem Zweck oder keiner Absicht oder einem bestimmten Ziel.  

Kabat-Zinn betont, dass es um die „Präsenz im Hier und jetzt“ im Sinne ei-
nes „nicht-wertenden Gewahrseins des gegenwärtigen Momentes“ gehe, die auf 
sieben Säulen beruhe.431 

 
1. Nicht-Urteilen 
2. Geduld 
3. Den Geist des Anfängers bewahren 
4. Vertrauen 
5. Nicht-Erzwingen 
6. Akzeptanz 
7. Loslassen 
 
Kabat-Zinn verweist darauf, dass diese regelmäßigen Übungen Hingabe und 
Disziplin erfordern und ähnlich anstrengend sein könnten wie „Hochleistungs-
sport“. Ein Grund hierfür kann darin liegen, dass die Übungen unabhängig davon 
erfolgen sollten, ob man sich gut oder schlecht fühlt oder ob man Lust oder Un-
lust verspürt. Es erfordert demnach eine gewisse Willensstärke, sich einer Übung 
zu unterziehen, die eventuell mit Gefühlen von Unlust verbunden sein könnte. 
Doch genau hierin liegt die Herausforderung, in diese Unlust hineinzuspüren und 
sie auszuhalten. 
 
 

                                                             
430 Kabat-Zinn, J., “Gesund durch Meditation”, S. 59. 
431 Vgl. ebd., S. 67ff. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


274 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

Body-Scan 
 
Ein wesentliches Kennzeichen der Achtsamkeitsmeditation ist das „im Körper 
sein“. Es gehe darum, den eigenen Körper zu spüren, ohne urteilen zu wollen. Es 
ist naheliegend, dass dies zum Beispiel für Brustkrebspatienten, die eine Brust-
amputation erlitten haben und vielleicht an Narbenschmerzen oder einem 
Lymphödem leiden, mit Schwierigkeiten verbunden sein dürfte. 

Kabat-Zinn postuliert, dass es durch den Verzicht auf Wertung möglich sei, 
dass sich das ganze Körpererleben verändert. 

Im Rahmen der sogenannten „Body-Scan-Meditation“ solle der ganze Kör-
per intensiv bis ins kleinste Detail erspürt werden: „In aller Regel wird der Bo-
dy-Scan auf dem Rücken liegend ausgeführt. Dabei geht man im Geiste die ver-
schiedenen Körperregionen systematisch durch.“432 

Bemerkenswert erscheint der Hinweis von Kabat-Zinn, dass sich diese Me-
ditationsform besonders bei Patienten mit chronischen Schmerzen als hilfreich 
erwiesen habe: 

 
„Im Rahmen des MBSR wird der Body-Scan während der ersten vier Wochen in-

tensiv geübt. Er ist die erste formale Achtsamkeitsübung, die unsere Patienten in der 
Klinik über einen längeren Zeitraum hinweg praktizieren. […] Besonders wertvoll 
ist das Verfahren für Menschen, die unter chronischen Schmerzen leiden oder ande-
re körperliche Einschränkungen haben, durch die sie mehr oder weniger bettlägerig 
sind.“433 
 

Wie sich im Rahmen der hier durchzuführenden Studie erweisen wird, kann dies 
so allgemein nicht auf alle Patientengruppen übertragen werden. Hier zeigt sich 
gerade die Notwendigkeit von empirischen Untersuchungen. Bei Patientinnen 
mit einer Krebserkrankung im Bereich der Geschlechtsorgane dürfte die Body-
Scan-Meditation keineswegs unproblematisch sein. Wie sich zeigen wird, sind 
gerade hier individuelle Anpassungen der Meditationstechnik und des Herange-
hens sinnvoll. Dies soll im Rahmen der Studie exemplarisch gezeigt werden. 

 
 

Schmerz 
 

Kabat-Zinn begreift die „Body-Scan-Meditation“ als eine Art Reinigungspro-
zess, bei dem zum Beispiel auch Schmerzen ausgeleitet werden können: „Die 

                                                             
432 Kabat-Zinn, J., “Gesund durch Meditation”, S. 114. 
433 Ebd., S. 117. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.2. Bewusstseinskultur im verhaltensmedizinischen Kontext 275 

‘Zone der Aufmerksamkeit’ bewegt sich durch den Körper, nimmt Spannungen 
und Schmerzen mit und transportiert sie zum Scheitel, wo sie über den Atem 
ausgeleitet werden und einen entschlackten, durchlässigeren Körper zurücklas-
sen.“434  

Kabat-Zinn beschreibt die meditative Auseinandersetzung mit den Schmer-
zen als einen Prozess des Ausleitens. Dadurch werde der Körper durchlässig.  

Durchlässigkeit kann mit dem Gefühl verletzlicher, verwundbarer zu sein 
verbunden sein.  

Ein wichtiger Aspekt des Achtsamkeitstrainings ist die Erkenntnis, dass es 
nicht darum geht, irgendwelche inneren (z.B. auch Schmerzen) oder äußeren 
Stressoren beseitigen oder vermeiden zu wollen (sozusagen Verzicht auf das 
Wollen). Es geht vor allem darum, die eigene Einstellung, den eigenen Blick-
winkel zu verändern. Um dies zu erläutern, soll auf die Stressreaktion und den 
Stressbegriff von Hans Selye näher eingegangen werden.  

 
 

Exkurs: Stressreaktion und Stressbegriff von Hans Selye 
 

In der klinischen Medizin lassen sich bei der Stressreaktion drei Formen unter-
scheiden435: 

 
-­‐ Das Postaggressionssyndrom (posttraumatisches Syndrom) nach schwe-

ren Körperlichen Verletzungen. Es kommt zu einer katabolen Stoff-
wechselantwort (Kräfteverfall). 

-­‐ Kurz andauernder Stress, der Anpassungsvorgänge induzieren kann und 
anregend und leistungssteigernd wirken kann. Auf diese (positiven) As-
pekte der Stressreaktion (sogenannter „Eustress“) bezieht sich Hans 
Selye (s.u.). 

-­‐ Chronischer Stress mit dauerhafter Beeinträchtigung der Abwehrkräfte 
und des Allgemeinbefindens. 

 
Es soll daher zunächst auf den Stressbegriff eingegangen werden, so wie er von 
Hans Selye (1907 – 1982) ursprünglich verstanden worden ist. Kabat-Zinn 
nimmt in seinem Werk auf Selye Bezug. Dies soll im Folgenden erläutert wer-
den. Die Ausführungen sind erforderlich, um die im Rahmen der Studie auftre-
tenden Stressphänomene besser einordnen zu können. 

                                                             
434 Kabat-Zinn, J., “Gesund durch Meditation”, S. 121. 
435 Vgl.: Pschyrembel, “Klinisches Wörterbuch 2014”, De Gruyter, 265. Aufl., S. 2045 und 1714. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


276 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

1936 beschrieb der österreich-kanadische Mediziner Hans Selye ein Adap-
tationssyndrom auf veränderte Umweltbedingungen, das er Stress nannte.436 
Hierbei dachte er an den Begriff der Kraft aus der Physik. Veränderte Umwelt-
bedingungen führen zu einer Reaktion auf die erhöhte Belastung und schließlich 
zu einer Adaptation. Dieser Vorgang ist grundsätzlich überlebensnotwendig und 
gut. Heutzutage wird mit dem Stressbegriff etwas Negatives und Unerwünschtes 
assoziiert. Aktuelle Untersuchungen zur Stressbelastung der Bevölkerung (z.B. 
Stressreport Deutschland 2012437) veranschaulichen eine hohe psychische und 
physische Belastung, wenn verschiedene Arbeiten gleichzeitig zu bewältigen 
waren, ein hoher Zeit- und Leistungsdruck bestand oder ohne Pausen gearbeitet 
wurde. Ausgehend vom Stressbegriff von Hans Selye hin zu den aktuellen ar-
beitsmedizinischen Befunden erstreckt sich ein weiter Bereich unterschiedlicher 
Stressniveaus. Hierbei erscheint es wichtig, dass Stress nicht einseitig nur als ein 
negatives Phänomen begriffen wird. 

Kabat-Zinn nennt Stress „die ganze Katastrophe“. Als „genial“ bezeichnet 
er hierbei die Entdeckung Selyes, dass Stress nicht-spezifisch sei: 

„Selyes geniale Erkenntnis war die Nicht-Spezifität der Stressreaktion. Er 
behauptete, dass der eigentlich interessante und wesentliche Aspekt des Phäno-
mens ‘Stress’ die generelle, unspezifische Reaktion sei, die im Organismus ab-
läuft und den Versuch darstelle, sich an die jeweilige Anforderungs- und Belas-
tungssituation anzupassen.“438 

Worauf Kabat-Zinn abhebt, ist die Tatsache, dass nicht der potenzielle 
Stressauslöser ausschlaggebend sei, ob man in Stress gerate oder nicht, sondern 
die Art und Weise, wie der Einzelne diesen interpretiere und mit ihm umgehe.439 
Stressreduktion bedeutet demnach nicht in erster Linie, die stressauslösende 
Situation zu meiden, sondern die Denk-und Verhaltensmuster im Umgang mit 
Stress zu verändern. Die Intention eines Achtsamkeitstrainings richtet sich dem-
nach nicht darauf, Stressauslöser zu meiden, sondern die stressauslösende Situa-
tion neu zu interpretieren. Der Stress kann sich dann dadurch auflösen, dass die 
Situation als solche nicht mehr als stressauslösend verstanden wird. Grundsätz-
lich ist aber zu betonen, dass sich kurzfristiger sozialer Stress positiv  

auf die kognitiven Fähigkeiten und das Immunsystem auswirken kann.  

                                                             
436 Vgl. Selye H., “A Syndrome Produced by Diverse Nocuous Agents”, in: Nature. Band 138, 

4.7.1936, S..32. 
437 http://www.baua.de/de/Publikationen/Fachbeitraege/Gd68.pdf?__blob=publicationFile, aufge-

rufen am 09.07.2014, 14:42 Uhr. 
438 Kabat-Zinn, J., “Gesund durch Meditation”, S. 273f. 
439 Vgl. ebd.,S. 274. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.2. Bewusstseinskultur im verhaltensmedizinischen Kontext 277 

Ein wenig anregendes Umfeld kann zu gegenteiligen Effekte führen. Expe-
rimentelle Untersuchungen an Mäusen haben gezeigt, dass sich ein lebhaftes 
soziales Umfeld (viele Artgenossen) positiv auf das abstrakte Denken und das 
Gedächtnis auswirken. Das Serum von Mäusen, die in einer anregenden Umge-
bung aufwuchsen, war in vitro krebshemmend. Dies ergaben experimentelle 
Untersuchungen der Arbeitsgruppe von L. Cao.440  

 
 

Adaptation 
 

Kabat-Zinn bezieht sich auf Selye, wenn er unangemessene Stressreaktionen als 
„Adaptationskrankheiten“ bezeichnet. In diesen Fällen wird die Stressreaktion 
über das übliche Maß aufrechterhalten. Welche Auswirkungen chronische 
Stressreaktionen haben können, das zeigt sich an Kindern von Frauen, die wäh-
rend ihrer Schwangerschaft einer chronischen Stressbelastung ausgesetzt waren. 

So kann zum Beispiel eine über Monate anhaltende Stressbelastung einer 
Schwangeren durch ein verändertes Immunprofil der Schwangeren auch zu ent-
sprechenden dauerhaften Veränderungen beim Neugeborenen führen. Kinder, 
deren Mütter während der Schwangerschaft einer erheblichen Stressbelastung 
ausgesetzt waren, haben ein erhöhtes Risiko für das Auftreten von Allergien. 

 
 

Aufbrechen von typischen Denk-und Verhaltensmustern 
 

Vor allem Menschen mit einer Konsumentenhaltung und einer fordernden Le-
benseinstellung, die bislang nicht in der Lage waren, in ihrem Leben ausreichend 
selbst Sinnstiftendes zu schaffen und Erfreuliches zu entdecken, können durch 
eine schwerwiegende Krankheit veranlasst sein, sich nur noch und ausschließlich 
auf die Krankheit zu konzentrieren. 

Eine Möglichkeit, positiv mit Verlusten umzugehen, ist die Aufgabe, anstatt 
des Verlustes einen neuen sinnstiftenden Inhalt zu finden. Dies setzt aber Kreati-
vität und Disziplin voraus. Disziplin wird benötigt, um sich von der Trauer über 
den Verlust nicht lähmen zu lassen.  

Kabat-Zinn betont wiederholt die Notwendigkeit des täglichen Übens. Ne-
ben den einmal wöchentlich stattfindenden Meditationssitzungen sollen die Teil-
nehmenden zu Hause anhand von Anleitungen (z.B. in Form einer CD) mit den 
täglichen Übungen fortfahren. Diese im 8-wöchigen Curriculum vorgesehenen 
                                                             
440 Cao L., et al., „Environmental and Genetic Activation of a Brain-Adipocyte BDNF/Leptin 

Axis Causes Cancer Remission and Inhibition, Cell 142, 52-64, July 9, 2010. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


278 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

täglichen „Zusatzübungen“ können einen formalistischen Eindruck erwecken. Es 
stellt sich die Frage, welche Bedeutung sich hinter der Forderung nach einer 
täglichen Übungsdisziplin jenseits von Lust oder Unlust verbirgt. Als besonders 
schwierig dürften sich die Übungen erweisen, wenn das Vertrauen fehlt, dass 
das, was durch Disziplin erfahrbar ist, sinnstiftend sein kann.  

Kabat-Zinn verweist darauf, dass lebenslange Denk- und Verhaltensmuster 
das Vertrauen in die eigenen Handlungsmöglichkeiten nehmen können:  

 
„Unsere Denkmuster geben uns vor, auf welche Weise wir die Wirklichkeit 

wahrnehmen und interpretieren, wie wir mit uns selbst umgehen und auf die Au-
ßenwelt reagieren. […] Entwickeln sie sich zu typischen Denk- und Verhaltensmus-
tern, können sie uns auf Jahre und Jahrzehnte hinaus in Blindheit gefangen halten. 
Diese Muster sind von großem Einfluss auf unsere Vorstellung von uns selbst und 
anderen, auf unser Vertrauen in unsere Entwicklungs-und Handlungsmöglichkeiten, 
sogar auf das Ausmaß an Glücksfähigkeit, das wir uns zutrauen oder absprechen.“441 
 

Eine schwerwiegende Krankheit kann vom aktiven Leben ausgrenzen und Ent-
faltungsmöglichkeiten erheblich einschränken. 

Ein Mensch kann dann zwangsläufig auf sich selbst zurückgeworfen wer-
den. Es besteht die Gefahr, dass gerade in der krankheitsbedingten Ruhe Gedan-
ken und Gefühle mangels Ablenkung und Zerstreuung zu kreisen beginnen.  

Die Entdeckung, dass das Denken als intendierter Bewusstseinsprozess 
auch in scheinbar aussichtslosen Situationen Freiräume ermöglichen kann, erfor-
dert regelmäßige Übung. Dieser Lernprozess kann beginnen, wenn genug Dis-
ziplin aufgebracht werden kann, um sich nicht von der Trauer über das Verlore-
ne überwältigen zu lassen.  

Zeiten der bewussten Stille und der Zurücknahme sind in der heutigen Zeit 
eher eine Ausnahme geworden.  

Dies kann dazu führen, dass Menschen keine Vorstellung davon haben, was 
damit gemeint sein könnte, in Ruhe die eigenen Gedanken, Emotionen und Ge-
fühle nicht-wertend zu betrachten. Wie sich an den eigenen empirischen Unter-
suchungen zeigen wird, empfanden die Studienteilnehmerinnen die bloße Be-
trachtung von Gedanken als zunächst sehr befremdlich. 

 
 

                                                             
441 Kabat-Zinn, J., “Gesund durch Meditation”, S. 238f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.2. Bewusstseinskultur im verhaltensmedizinischen Kontext 279 

Individuelles versus soziales Prinzip 
 

Die Meditationspraxis ohne Bezug zum Leben stellt sich in erster Linie als ein 
individueller Weg dar. In der buddhistischen Lehre ist die Achtsamkeitsmedita-
tion in das Leben einbezogen. Doch auch beim säkularen Achtsamkeitstraining 
lassen sich soziale Bezüge herstellen. 

Ziel der säkularen Achtsamkeitsmeditation ist es, in einen freundschaftli-
chen Gesprächsmodus mit sich selbst zu kommen, ohne etwas erzwingen oder 
erzielen zu wollen. Die Disziplin richtet sich hierbei auf das tägliche Üben und 
nicht auf bestimmte zu erreichende Ziele. Das achtsame Hinschauen richtet sich 
dabei zunächst auf den eigenen Körper, die auftretenden Gefühle und vorbeizie-
henden Gedanken. Hierbei soll nichts gelenkt, gesteuert oder beeinflusst werden. 
Diese innere Haltung des bloßen Betrachtens richtet sich auch auf eigene Wün-
sche und Willensäußerungen und kann den Drang, eigene Ziele unmittelbar um-
setzen zu wollen oder zu müssen, verändern. Diese Erfahrung kann sich dann in 
der Folge positiv auf den Alltag und den Umgang mit anderen auswirken. Das 
soziale Prinzip erfährt durch die individuell erlangte Einsicht eine andere Quali-
tät. 

Der freundschaftliche Umgang mit anderen setzt aber auch voraus, zu ler-
nen, auch mit sich selbst achtsam und rücksichtsvoll umzugehen. Die Achtsam-
keitspraxis steht dem Egoismus und der Ich-Bezogenheit insofern diametral 
entgegen, als das Individuum Abstand zu den eigenen Gedanken und Gefühlen 
gewinnt. Der Meditationsprozess nimmt das Individuum aus dem sozialen Kon-
text heraus und stellt es auf sich selbst. Indem aber die eigenen Gedanken und 
Gefühle erstmals bewusst angeschaut und betrachtet werden, verlieren sie ihre 
eigentliche Macht durch die zeitliche Latenz. Das Wünschen und Wollen wird 
bloß betrachtet und angeschaut, ohne aus dem Ruhezustand auszutreten. Das 
mag am Anfang befremdlich und neu anmuten. Doch allein dadurch, dass das 
Wünschen und Wollen selbst losgelassen wird, entsteht ein Abstand zwischen 
dem betrachtenden Denken und dem gefühlten Wollen.  

Um einsichtig zu sein, bedarf es des Abstandes zu sich selbst. Auf diese 
Weise ist man in der Lage, sich mit anderen in Beziehung zu setzen, ohne diese 
beherrschen zu wollen. So lässt sich postulieren, dass ein Unterdrücker niemals 
Abstand zu sich selbst hat. Das bedeutet, dass die Entfaltung des sozialen Prin-
zips gerade der Fähigkeit bedarf, Abstand zu sich selbst aufbringen zu können. 

Eine soziale Integration kann dann pathologisch werden, wenn Abstand-
nahme nicht möglich ist. Der Meditationsprozess kann neue Möglichkeiten vor 
Augen führen und kann auf diese Weise helfen, soziales Verhalten kreativ um-
zugestalten.  

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


280 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

Kabat-Zinn hatte darauf hingewiesen, dass es bei der Achtsamkeitsmedita-
tion auch darum gehe, die eigene „Blindheit“ zu demaskieren. Auf diese Weise 
könnten sich unsere Vorstellungen von uns selbst und anderen verändern.442 

Der Mensch neigt dazu, sich als soziales Wesen am Kollektiv zu orientie-
ren. Wissens- und Glaubensinhalte werden in einem kollektiven kulturellen Kon-
text erfahren und weitergegeben. 

Das Individuum kann tiefere Erkenntnis nur durch einen lebenslang anhal-
tenden dialektischen Prozess des Abgleichens von kollektiven und individuellen 
(existenziellen) Wahrheiten erlangen. Es kann sein, dass eine existenzielle Krise 
erstmals dazu führt, dass ein Individuum auf der Suche nach Sinnhaftigkeit die 
eigene und die kollektive Lebenswirklichkeit aus einem anderen Blickwinkel 
heraus zu betrachten beginnt.  

Kabat-Zinn nimmt Bezug auf Aaron Antonovsky und geht explizit auf des-
sen Begriff des „sense of coherence (Sinn des Zusammenhalts)“ ein. Kabat-Zinn 
beschreibt den Sinn des Zusammenhalts in erster Linie als Zusammenhalt von 
Ich und Welt. Dieser Sinn sei von einem Gefühl getragen, dass die innere und 
äußere Lebenssituation eine Bedeutung habe (Sinnhaftigkeit).443  

Ein Gefühl von Sinnhaftigkeit kann sich demnach einstellen, wenn ein 
sinnhafter Zusammenhang zwischen äußerer (kollektive) und innerer (individu-
elle) Lebenswirklichkeit erkannt wird. Die Einsicht könnte dazu befähigen, die 
unvermeidbaren inneren und äußeren Widersprüche in einem größeren Sinnzu-
sammenhang zu erfahren. Aus diesem Prozess der Selbstversöhnung könnten 
dann Kräfte freigesetzt werden, mit gegebenen Widersprüchen kreativ umzuge-
hen.  

Die Ausführungen verdeutlichen, dass Kabat-Zinn bei der Konzipierung des 
säkularen Achtsamkeitstrainings durchaus den Bezug zur gesamten Lebenswirk-
lichkeit sah. Die Elemente des säkularen Achtsamkeitstrainings können zur 
Selbstversöhnung und einem Gefühl von Sinnhaftigkeit beitragen. 

 
 

Säkulare Achtsamkeit (MBSR): Stand der Wissenschaft 
 

Im Bereich der Forschung zur Achtsamkeitsmeditation lassen sich die Studien in 
zwei große Bereiche einteilen: 

 
-­‐ Studien mit immunologisch-molekularbiologischem Schwerpunkt 
-­‐ Studien mit psychologischem Schwerpunkt  

                                                             
442 Vgl. Kabat-Zinn, J., “Gesund durch Meditation”, S. 239. 
443 Vgl. Kabat-Zinn, J., “Gesund durch Meditation”, S. 243f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.2. Bewusstseinskultur im verhaltensmedizinischen Kontext 281 

Es gibt Studien, die die molekularbiologischen Auswirkungen eines Achtsam-
keitstrainings untersucht haben. Die meisten Studien explorierten die psycholo-
gischen Effekte des Achtsamkeitstrainings. Von besonderem Interesse für die 
eigene Untersuchung sind Studien mit Krebspatienten. 

Zwei wichtige Publikationen belegen die positiven molekularbiologischen 
Auswirkungen des Achtsamkeitstrainings. Dieser Umstand ist von herausragen-
der Bedeutung und rechtfertigt weitergehende Forschungen auf diesem Gebiet. 
Es ist gelungen, die Effekte des Achtsamkeitstrainings auf die Aktivität eines 
bestimmten Enzyms des Zellkerns darzustellen. Die Telomerase stellt bei der 
Zellteilung die Endstücke der Chromosomen wieder her. Durch die wiederholten 
Zellteilungen z.B. im Rahmen von Regeneration und Replikation werden die 
Chromosomen kürzer (sie altern). Die Telomerase greift hier korrigierend ein 
und behebt diese Alterungsprozesse.  

Eine Metanalyse von Schutte und Malouff444 untersuchte 4 randomisierte 
Kontrollstudien mit insgesamt 190 Teilnehmern. Es ergab sich eine meta-
analytische Effektgröße von d = 0.46, dass eine Achtsamkeitsmeditation zu einer 
erhöhten Telomerase-Aktivität in Blutabwehrzellen führt. Interessanterweise 
verweisen die Autoren darauf, dass eine stressbedingte Cortisolausschüttung zu 
einer Reduktion der Telomerase-Aktivität von T-Lymphozyten führt. Die Unter-
suchungen deuten an, dass ein Achtsamkeitstraining tatsächlich geeignet sein 
kann, die immunologische Abwehrlage eines Patienten zu verbessern.  

Eine weitere interessante Studie von Carlson et al.445 untersuchte die Telo-
merase-Aktivität bei 88 Brustkrebspatientinnen. Hier deutete sich ein Trend zu 
einer vermehrten Telomerase-Aktivität bei der Interventionsgruppe im Vergleich 
zur Kontrollgruppe an, ohne dass es Änderungen bei den psychologischen Para-
metern (Stimmung bzw. Stress) gegeben hätte.  

Dies würde die Vermutung nahelegen, dass sich molekularbiologische Ver-
änderungen (hier Telomerase-Aktivität) schon feststellen lassen ohne dass bzw. 
bevor es zu Veränderungen der Stimmung und der Lebensqualität kommt. 

Neben diesen Arbeiten zu den molekularbiologischen Auswirkungen eines 
Achtsamkeitstrainings haben sich viele Studien mit den psychologischen Aus-
wirkungen beschäftigt. 

Die Arbeitsgruppe von Peter Sedlmeier (TU Chemnitz) untersuchte in einer 
Metaanalyse 595 Studien, von denen drei Viertel aufgrund methodischer Fehler 

                                                             
444 Schutte, N., Malouff J., “A meta-analytic review of the effects of mindfulness meditation on 

telomerase activity”, Psychoneuroendocrinology (2014) 42, 45-48. 
445 Carlson, L. E., et al., “Mindfulness-Based Cancer Recovery and Supportive-Expressive Thera-

py Maintain Telomere Length Relative to Controls in Distressed Breast Cancer Survivors”, 
Cancer, February 1, 2015, 476ff. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


282 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

von der weiteren Auswertung ausgeschlossen werden mussten. Letztlich gingen 
125 Studien in eine 2012 veröffentlichte Metaanalyse446 ein. Die Studien wurden 
drei Gruppen zugeteilt: transzendentale Meditation, Achtsamkeitsmeditation und 
andere Techniken). 

Allgemein ergaben sich die größten klinischen Effekte auf der zwischen-
menschlichen Ebene („changes in emotionality and relationship issues“), mittlere 
Effekte bezüglich der Aufmerksamkeit („attention“) und eher schwächere klini-
sche Effekte bezüglich Veränderungen von wahrnehmenden und problemlösen-
den Fähigkeiten („cognitive measures“). 

Aus der Auswertung dieser zahlreichen Studien ziehen die Autoren folgen-
de Schlussfolgerungen: 

„We conclude that to arrive at a comprehensive understanding of why and 
how meditation works, emphasis should be placed on the development of more 
precise theories and measurement devices.”447 

Auf diese zwei Hauptforderungen, nach einer präziseren theoretischen Fun-
dierung einerseits und einer exakteren biometrischen Erfassung andererseits, soll 
später noch genauer eingegangen werden. Es zeigt sich, dass auf exakte empiri-
sche Untersuchungen nicht verzichtet werden kann. Für diese Arbeit bedeutet 
dies, dass zum Beispiel eine Brustkrebspatientin im Anfangsstadium ihrer 
Krebsbehandlung sich in einem völlig anderen seelischen, körperlichen und 
sozialen Kontext befindet als zum Beispiel eine Brustkrebspatientin, deren Be-
handlung Jahre zurückliegt. So ist es selbst innerhalb einer Tumorentität (z.B. 
Brustkrebs) nicht sinnvoll, Patienten miteinander zu vergleichen, die sich in 
völlig unterschiedlichen Behandlungsabschnitten befinden und sich mit völlig 
unterschiedlichen Therapieverfahren auseinandersetzen müssen. Es erscheint 
daher notwendig, bei der methodischen Konzeption von Studien Stichproben 
wegen der Vergleichbarkeit sorgfältig auszuwählen, möglichst viele Messpara-
meter zu erfassen und die Erhebungen nicht nur auf wenige Messzeitpunkte zu 
begrenzen. 

Anhand von zwei Metaanalysen soll im Folgenden ein Überblick über den 
aktuellen Stand der Wissenschaft gegeben werden. Die Metaanalyse von Khoury 
et al. bezieht sich hierbei auf MBSR-Studien für gesunde Individuen, die Me-
tanalyse von Zainal untersucht MBSR-Studien für Brustkrebspatientinnen. 

In der Metanalyse von Khoury wurden 29 Studien eingeschlossen mit einer 
Gesamtzahl von 2668 Studienteilnehmern. Khoury zieht die Schlussfolgerung, 
dass MBSR geeignet ist, Stress, Depressionen und Ängste abzumildern und die 
                                                             
446 Vgl. Sedlmeier P. et al.,“The psychological effects of meditation: a meta-analysis“, Psychol 

Bull. 2012 Nov; 138(6): 1139-71. 
447 Ebd., S. 1139ff. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.2. Bewusstseinskultur im verhaltensmedizinischen Kontext 283 

Lebensqualität zu verbessern. Khoury et al. sehen aber die Notwendigkeit für 
weitere Studien, um festzustellen, welche Elemente des MBSR-Trainings am 
effektivsten sind.448 

Im Hinblick auf die eigene empirische Untersuchung ist die Metaanalyse 
von Zainal et al. von besonderem Interesse, da in seiner Untersuchung aus-
schließlich Studien mit Brustkrebspatientinnen berücksichtigt wurden. Zainal et 
al. verweisen auf die besondere Not dieser Patientengruppe. So läge die Prä-
valenz für manifeste Depressionen bei bis zu 20 % sowie für Angststörungen bei 
16 %. In einem „Distress-Thermometer“ hätten bei neu diagnostiziertem Brust-
krebs 41 % der Patientinnen klinisch relevante Werte angegeben.449 

Es ist somit nicht verwunderlich, dass sich MBSR-Studien gerade um diese 
psychisch sehr belastete Patientengruppe bemühen. 

Das Dilemma bei der Erforschung der Wirksamkeit des Achtsamkeitstrai-
nings bei Krebspatienten zeigt sich bereits bei der geringen Studienausbeute der 
Metaanalyse von Zainal et al. Von 33 Studien zu MBSR und Brustkrebs konnten 
nur 9 (27 %) in die Metaanalyse eingeschlossen werden. 24 Studien mussten 
ausgeschlossen werden, vor allem wegen gemischten Krebspopulationen bei den 
Studienteilnehmern. Von den 9 berücksichtigten Studien waren nur 2 Studien 
randomisiert-kontrolliert durchgeführt worden. Das bedeutet, dass nahezu 70 % 
der durchgeführten Studien wissenschaftlich nicht verwertbar sind. Die 9 in 
dieser Metaanalyse vorgestellten Studien umfassen 470 Teilnehmerinnen. Die 
Größe der jeweiligen Studien betrug 13 – 163 Teilnehmer. Abgesehen von zwei 
größeren Studien mit 163 bzw. 82 Teilnehmerinnen betrug die durchschnittliche 
Studiengröße der restlichen Studien ca. 30 Teilnehmerinnen. 

In der Metaanalyse von Zainal et al. ergeben sich bezüglich der Stressre-
duktion Effektstärken von 0.710 (d = 0.368 für die randomisierten Studien, d = 
0.757 für die nicht-randomisierten Studien). Bezüglich der Linderung von De-
pressionen wurden Effektstärken von 0.575 (d = 0.422 für die randomisierten 
Studien, d = 0.628 für die nicht-randomisierten Studien) festgestellt. 

Nur vier Studien erhoben Daten zur Ängstlichkeit. Hier ergaben sich Ef-
fektstärken von 0.733 (d = 0.488 für eine randomisierte Studie und 0.816 für die 
nicht-randomisierten Studien).450 

Wenn nun bezüglich der Effektgröße (nach Cohen) d = 0,2 als kleiner Ef-
fekt, 0,5 als mittlerer Effekt und 0,8 als großer Effekt gelten kann, so belegen die 

                                                             
448 Vgl. Khoury B. et al., “Mindfulness-based-stress reduction for healthy individuals: A meta-

analysis.” J Psychosom Res 2015 Jun; 78(6) 519-28. 
449 Vgl. Zainal, NZ et al., „The efficacy of mindfulness-based stress reduction on mental health of 

breast cancer Patients: a meta-analysis”, 2013, Psycho-Oncology, 22: 1457-1465. 
450 Zainal et al., ebd. S 1470. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


284 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

Daten der Metaanalyse von Zainal et al. einen signifikanten mittleren Effekt von 
MBSR in Bezug auf die Verminderung von Stress, Ängsten und depressiven 
Gefühlen. 

Aus onkologischer Perspektive ergibt sich jedoch in Bezug auf die MBSR-
Forschung ein weiterer Gesichtspunkt. Selbst in randomisierten Kontrollstudien, 
die Patientinnen mit derselben Tumorentität und demselben Tumorstadium zu-
sammenfasst, findet keine weitere Unterteilung in Subgruppen statt. 

Das Problem ist nun die medikamentöse Tumortherapie, die bei einem hor-
monpositiven Brustkrebs bis zu 10 Jahre dauern kann. Eine antihormonelle Be-
handlung kann zum Beispiel mit dem selektiven Östrogenrezeptormodulator 
Tamoxifen erfolgen (z.B. bei prämenopausalen Frauen). Bei Frauen mit hormon-
rezeptorpositivem Brustkrebs nach den Wechseljahren werden in der antihormo-
nellen Therapie Aromatasehemmer (Inhibitoren) eingesetzt, die die Bildung von 
weiblichen Hormonen (Östrogenen) aus Androgenen (Androgene sind Hormone, 
die für männliche Geschlechtsmerkmale verantwortlich sind, in geringerem Maß 
aber auch bei Frauen gebildet werden) verhindern. Die Therapie mit Aromata-
sehemmern hat aber ein völlig anderes Nebenwirkungsprofil als zum Beispiel die 
Therapie mit Tamoxifen. Auf diese „Feinheiten“ gehen die MBSR-Studien nicht 
ein. Es ist aber anzunehmen, dass die Lebensqualität und Lebenseinstellung von 
Frauen, die therapiebedingt jahrelang durch Gelenk- und Muskelschmerzen be-
lastet sind, eine andere ist als zum Beispiel bei Frauen mit hormonrezeptornega-
tivem Brustkrebs. 

Weitere detaillierte Ausführungen zu der aktuellen Studienlage und auch 
zum Vergleich von MBSR mit anderen Verfahren (z.B. ACT = Achtsamkeit in 
Kombination mit kognitiver Therapie) erfolgen im 4. Kapitel im Rahmen der 
Diskussion. 

 
 

Schlussfolgerungen für die Konzeption einer eigenen Studie 
 

Bei der Idee zur eigenen Studie ergaben sich zwei interessante Aspekte. Einer-
seits der Wunsch, neben den weichen Messparametern (z.B. Lebensqualität) 
auch naturwissenschaftliche Messgrößen einzubeziehen. Hier wäre es sicherlich 
wünschenswert gewesen, die molekularen Mechanismen zu untersuchen (z.B. 
Telomerase-Aktivität). Aus Mangel an Ressourcen musste aber davon abgesehen 
werden. Deshalb stellte sich die Frage, stattdessen die Hormonspiegel der 
Stresshormone Cortisol und Prolaktin bei den Teilnehmerinnen zu bestimmen. 
Auch hier war das Problem die Ressourcenknappheit. Eine korrekte Analyse der 
Hormonprofile hätte mehrfache tageszeitliche Bestimmungen erfordert. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.4. Prospektive Studie zur spirituellen Praxis bei Brustkrebspatientinnen 285 

Die eigene Studie sollte demnach eine „Mischung“ sein aus rein naturwis-
senschaftlich ausgerichteten Studien und rein psychologischen Studien. Zur 
Erhöhung der Aussagekraft sollte außerdem angestrebt werden, die Studie in 
Form einer randomisierten Kontrollstudie durchzuführen. 

Die Schwäche vieler früherer Studien bestand darin, entweder Krebspatien-
ten mit unterschiedlichen Tumorentitäten untersucht zu haben oder aber im Falle 
einer Tumorentität (z.B. Brustkrebs) eine eventuell belastende Begleittherapie 
nicht berücksichtigt zu haben. 

Deshalb wurde in der eigenen Studie größten Wert auf die Vergleichbarkeit 
der Teilnehmerinnen gelegt auf Kosten der Fallzahl. Durch die Festlegung auf 
eine bestimmte Subgruppe von Brustkrebspatientinnen ergab sich eine nur ge-
ringe Fallzahl.  

Bei der Auswahl wurden deshalb nur Teilnehmerinnen berücksichtigt, die 
aufgrund ihrer Brustkrebserkrankung eine Aromatasehemmertherapie durchführ-
ten. Diese Medikamentengruppe kann an den Gelenken zu schmerzhaften Ein-
schränkungen ähnlich einer Rheumaerkrankung führen. 

 
 

3.4. Prospektive Studie zur spirituellen Praxis bei Brustkrebspatientinnen 
 

3.4.1. Einleitung 
 

Wie bereits in einem Vorgriff in Kapitel 3.3 (S. 271) erläutert, soll in der folgen-
den empirischen Untersuchung exemplarisch an Patientinnen mit Brustkrebs 
unter einer nebenwirkungsbehafteten (schmerzverursachenden) Aromatasehem-
mertherapie die Auswirkungen eines 8-wöchigen Achtsamkeitstrainings (MBSR) 
untersucht werden. Die Studie soll als randomisierte Kontrollstudie durchgeführt 
werden. Als Kontrollintervention dient ein moderates Bewegungstraining. 

Die teilnehmenden Frauen litten an den Nebenwirkungen einer Aromata-
sehemmertherapie. Eine Aromatasehemmertherapie wird bei Frauen mit hor-
monrezeptorpositivem Brustkrebs nach den Wechseljahren eingesetzt und dient 
dazu, die Bildung von weiblichen Geschlechtshormonen zu hemmen. Zu den 
sehr häufigen451 Nebenwirkungen einer solchen Therapie gehören neben den für 
den Hormonentzug typischen Hitzewallungen vor allem starke Schmerzen in 
Knochen und Gelenken (Arthralgien). Dies bedeutet, dass diese Frauen nicht nur 
an den Folgen ihrer Tumorerkrankung leiden, sondern gerade auch an den jahre-
                                                             
451 Laut Packungsbeilage bedeuten „sehr häufige Nebenwirkungen“: Auftreten bei mehr als 10 

von 100 behandelten Patientinnen. Tatsächlich sind diese Nebenwirkungen bei nahezu allen 
behandelten Frauen zu erwarten. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


286 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

lang (Therapiedauer bis zu 10 Jahre) zu erleidenden Nebenwirkungen einer spe-
zifischen antihormonellen Therapie.  

Die Studie soll unter anderem die Frage klären, ob ein MBSR-Training ge-
eignet ist, die Lebensqualität dieser Frauen trotz einer fortlaufenden antihormo-
nellen Aromatasehemmertherapie zu verbessern. Wie sich zeigen wird, können 
bestimmte standardisierte Bestandteile des MBSR-Trainings zu verstärkten 
Problemen führen (z.B. die Wahrnehmung schmerzender oder verdrängter Kör-
perteile im „Body-Scan“). Es geht somit auch darum, weiterführende Überle-
gungen anzustellen, in welcher Weise ein MBSR-Training besser auf die Be-
dürfnisse einer bestimmten Patientengruppe abgestimmt werden könnte. 

Neben der Erfassung der Lebensqualität anhand standardisierter Fragebögen 
sollen bei den Teilnehmerinnen vor und nach dem 8-wöchigen Training (8-
wöchiges MBSR-Training versus moderates Bewegungstraining) die physiologi-
schen Stressparameter anhand von Blutspiegeln der Stresshormone Cortisol und 
Prolaktin bestimmt werden.  

Zum besseren Verständnis soll im Folgenden in einem ersten Schritt der 
medizinische Hintergrund und die Auswahl der beiden Hormone Cortisol bzw. 
Prolaktin dargelegt werden. In einem zweiten Schritt soll dann die Thematik 
„Stresshormone“ weiter vertieft werden, vor allem um zu zeigen, wie sehr auf 
der neurohumoralen (bzw. neuroendokrinen) Ebene körperliche und seelische 
Prozesse ineinander greifen. 

 
 

Einführende Erläuterungen zu den Hormonen Cortisol und Prolaktin 
 

Cortisol ist allgemein als „Stresshormon“ bekannt. Es wird in der Nebennieren-
rinde gebildet. Was häufig nicht bekannt ist, ist die Tatsache, dass Cortisol für 
einfachste Lebensverrichtungen – wie zum Beispiel das Aufwachen und Aufste-
hen – lebensnotwendig ist. Durch die Abgabe von Cortisol ins Blut sind wir erst 
in der Lage, den aufstehbedingten „Stress“ zu bewältigen. Cortisol sorgt dafür, 
dass ausreichend Zucker (Glucose) aus den Zuckerdepots452 in das Blut abgege-
ben wird. Somit ist es nur natürlich, dass die Cortisolausschüttung morgens am 
höchsten ist und zum Abend hin abfällt (stoßweise Ausschüttung mit Tages-
rhythmik). Wenn nun jemand über einen längeren Zeitraum vermehrtem Stress 
ausgesetzt ist, führt dies dazu, dass der Cortisolspiegel im Blut dauerhaft erhöht 
ist. Cortisol wirkt hierbei entzündungshemmend und soll daher helfen, größere 
körperliche Anstrengungen besser zu überstehen. Auf längere Sicht kann dies 

                                                             
452 Glucose wird in Form von Glykogen in der Leber und den Nieren gespeichert. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.4. Prospektive Studie zur spirituellen Praxis bei Brustkrebspatientinnen 287 

aber dazu führen, dass infolge der Entzündungshemmung die Immunabwehr 
geschwächt wird. Cortisol führt dazu, dass Abwehrzellen (= weisse Blutkörper-
chen = Leukozyten) potentielle Entzündungsgebiete verlassen und zurück in die 
Blutbahn aufgenommen werden (dadurch unter Cortisolwirkung Anstieg der 
weißen Blutkörperchen = Leukozyten im Blut). 

Prolaktin ist ein Hormon, das vom Vorderlappen der Hirnanhangsdrüse ge-
bildet wird. Prolaktin bewirkt während der Schwangerschaft ein Wachstum der 
Brust und in der Stillperiode die Förderung der Milchabgabe (Laktation). Wel-
che Bedeutung hat nun ein „Schwangerschaftshormon“ im Zusammenhang mit 
Stressbewältigung? Zum besseren Verständnis ist es wichtig, die psychische 
Situation einer Schwangeren vor Augen zu führen. In einer Schwangerschaft 
erfolgt eine neurohormonelle Umstellung, die dazu führen kann, dass sich die 
vorausschauende und nach außen gerichtete Aufmerksamkeit und Konzentrati-
onsfähigkeit sozusagen „nach innen“ richtet. Dadurch kann der Eindruck entste-
hen, Schwangere seien in ihrer Kognition eingeschränkt, könnten sich weniger 
konzentrieren oder sogar häufiger zu Verkehrsunfällen neigen. Die Aufmerk-
samkeit wird durch diese neurohormonelle Umstellung von den äußeren Reizen 
abgezogen, was unter anderem dazu führen kann, dass Schwangere einem erhöh-
ten Risiko von Verkehrsunfällen unterliegen.453  

Prolaktin kann in Bezug auf Stressbewältigung als eine Art Gegenspieler 
zum Cortisol aufgefasst werden. Während Cortisol durch die Unterdrückung von 
Entzündungsreaktionen den Körper in die Lage versetzt, längere Stressbelastun-
gen zu überstehen, scheint Prolaktin an der Verminderung von in die Zukunft 
gerichteten kognitiven Fähigkeiten zumindest beteiligt zu sein. Dies stellt eine 
neurohormonell bedingte Reizeindämmung zugunsten augenblicklicher Erfor-
dernisse (z. B. Ruhe) dar. 

Erhöhte Prolaktinwerte können zwar einerseits auf eine vorliegende Stress-
reaktion hinweisen, andererseits fungieren erhöhte Prolaktinwerte wie ein 
Schutzfaktor. Die Prolaktinspiegel können hierbei individuell stark abweichen.  

Bei beiden Hormonen – Cortisol und Prolaktin – ist es wichtig, zu verste-
hen, dass sie neben ihren Wirkungen in der Körperperipherie auch wesentlichen 
Anteil an der neurohormonellen Balance im Gehirn haben. Durch die Bestim-
mung dieser beiden Parameter soll versucht werden, psychophysiologische Zu-
sammenhänge laborchemisch abzubilden. Das Problem dabei dürfte aber sein, 
dass die im Blut gemessenen Spiegel nicht unbedingt mit den Konzentrationen in 
bestimmten Hirnarealen übereinstimmen müssen. Die Frage ist also, ob das, was 
beansprucht wird, messen zu können, durch eine einfache Blutentnahme festge-
                                                             
453 Vgl. Publikation von Redelmeier, D. et al. “Pregnancy and risk of traffic crash“, CMAJ, 

October 21, 2014, 186(15). 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


288 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

stellt werden kann. Bei beiden Hormonen problematisch ist auch die Tages-
rhythmik. Dies wurde in der eigenen empirischen Untersuchung dadurch gelöst, 
dass die Blutentnahmen jeweils am frühen Nachmittag (postprandial, das heißt 
nach dem Mittagessen) erfolgten. 

In einem zweiten Schritt soll auf die genaueren psychophysiologischen 
Wirkungen dieser beiden Hormone näher eingegangen werden. Hierbei kann es 
weniger um die vollständige Darstellung aller Wirkungen dieser Hormone ge-
hen, sondern es soll dargelegt werden, wie sehr neuronale und hormonelle Pro-
zesse ineinandergreifen. 

 
 

Cortisol und Gedächtnis 
 

Eine besondere Bedeutung hat Cortisol für die Erinnerungsfunktion im limbi-
schen System (Hippocampus) in Abhängigkeit vom Schlaf- und Wachrhythmus. 
Bei der Speicherung von Erinnerungen im Hippocampus spielt Cortisol im Zu-
sammenspiel mit den wechselnden Konzentrationen von anderen Neurotransmit-
tern (z.B. Noradrenalin, Acetylcholin, Serotonin oder Glutamat) eine entschei-
dende Rolle. Je nach Neurotransmitterkonzentration können dann Informationen 
im Hippocampus verstärkt weitergeleitet (z.B. LTP = „Long-term potentiation“) 
oder von der Weiterleitung abgekoppelt (z.B. LTD = „long-term depression“) 
werden. Interessant ist hierbei die Tatsache, dass experimentelle Untersuchungen 
an Mäusen eine Asymmetrie der CA3-Region des rechten und des linken Hippo-
campus bezüglich der Einflussnahme („CA-3-silencing“) auf das Langzeitge-
dächtnis ergaben.454 Die Autoren Deisseroth et. al. sehen als Grund für diese 
asymmetrische Lateralisierung bzw. Links-rechts-Dissoziation einen evolutionär 
bedingten Vorteil, durch den eine höhere Gedächtnisleistung ermöglicht werde: 

 
„Thus, left-right human hippocampal differences may not be a simple reflection 

of the lateralization in language processing, but, instead, asymmetry could be a fun-
damental characteristic of mammalian function. In humans, a higher level of lateral-
ization is associated with increased cognitive performance. […] Such asymmetry 
might enable the hippocampus to support functions both in memory and in naviga-
tion [...].”455 
 

                                                             
454 Vgl. Shipton OA, El-Gaby M, Apergis-Schoute J, Deisseroth K. et al., “Left-right dissociation 

of hippocampal memory processes in mice”, Pric Natl Acad Sci USA, 2014 Oct 21; 111(42): 
15238-43. 

455 Ebd., S. 15241. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.4. Prospektive Studie zur spirituellen Praxis bei Brustkrebspatientinnen 289 

Die erregenden und hemmenden Einflüsse erfolgen durch entsprechende Neuro-
transmitterinteraktionen mit den entsprechenden erregenden oder hemmenden 
Rezeptoren. Hierbei kann zum Beispiel die Ausschüttung von Acetylcholin oder 
Noradrenalin infolge ihrer Wirkung an den Kaliumkanälen zu Depolarisationen 
führen, wodurch das Membranpotential der Zelle weniger negativ wird, was 
wiederum zu einer Reaktion anderer Transmittersysteme führt. 

Cortisol scheint als Neurotransmitter und Hormon in besonderer Weise 
Stressphänomene und Gedächtnisleistung zu verknüpfen. Im Schlafzustand kön-
nen erhöhte Cortisol-Konzentrationen im Hippocampus zu einer Verschlechte-
rung von Gedächtnisleistungen führen, während Cortisol im Wachzustand die 
Gedächtnisleistung zu fördern scheint. 

Dies ergaben experimentelle Forschungen von Kelemen et al.456 Kelemen 
untersuchte dies anhand eines unphysiologischen Experimentes, indem er Cor-
tisol direkt in den Hippocampus infundierte. Eine Schlüsselstellung für weitere 
Untersuchungen räumte er hierbei den unterschiedlichen Aufgaben der Neuro-
transmitter im Schlaf- und im Wachheitszustand ein: 

„Our results show that for solving the conundrum of GC effects on memory 
consolidation, sleep and wakefulness need to be considered as crucial determi-
nants.“457 

Diese besondere Bedeutung von Cortisol als Neurotransmitter und gleich-
zeitig Stresshormon erscheint auch deshalb interessant, weil sich in der hier 
durchgeführten Studie bei den Frauen, die sich deinem 8-wöchigen Achtsam-
keitstraining unterzogen, eine Zunahme des nachmittäglichen Cortisolspiegels in 
Verbindung mit einer Zunahme von Schlafstörungen ergeben hatte. 

 
 

Zentrale Steuerung: CRH-System 
 

Die Ausschüttung der Nebennierenhormone wird zentral durch das Gehirn ge-
steuert. Das „Cortocotropin releasing hormone“ (CRH oder CRF) wird unter 
anderem im Hypothalamus (einem Teil des Zwischenhirns) gebildet und fungiert 
einerseits als Hormon sowie andererseits als Neuotransmitter zum Beispiel in 
den für Angst- und Stressreaktionen wichtigen Hirnregionen des limbischen 
Systems. Teile dieses limbischen Systems sind wiederum die Amygdala (Man-
delkern) und der Hippocampus. 

                                                             
456 Vgl. Kelemen et al., „Hippocampal Corticosterone Impairs Memory Consolidation During 

Sleep but Improves Consolidation in the Wake State”, Hippocampus 24:510-550 (2014). 
457 Ebd., S. 550. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


290 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

Aus dieser Doppelfunktion des CRH ergibt sich dessen Schlüsselfunktion. 
Einerseits wirkt es durch die Freisetzung von ACTH (Adrenocortocotropes 
Hormon) auf die Hypophyse, andererseits ist das CRH als Neurotransmitter an 
den Angstreaktionen des Gehirns beteiligt: 

 
„CRH scheint tatsächlich das Schlüsselmolekül für die Integration der hormonel-

len und der neurobiologischen Stressreaktion zu sein, denn es wird sowohl vom neu-
roendokrinen Anteil des Hypothalamus als auch von zahlreichen übergeordneten 
neuronalen Systemen gebildet – vor allem von Neuronen des limbischen Systems 
und des Cortex.“458 
 

Auf die weiteren biochemischen Zusammenhänge soll nicht weiter eingegangen 
werden. Komplizierend ist darauf hinzuweisen, dass die verschiedenen Wirkun-
gen des CRH über verschiedene Rezeptorsysteme erfolgen. So gibt es neben 
Stress auslösenden auch Stress vermindernde CRH-Rezeptoren im Gehirn. Die 
einzelnen Rezeptorsysteme sind über Rückkoppelungsschleifen verbunden, was 
bedeutet, dass der Körper versucht, einer durch CRH überschießenden Reaktion 
durch gegenregulierende Maßnahmen entgegenzuwirken. Ähnlich wie beim 
Immunsystem kann vermutet werden, dass nicht adäquat bewältigte Belastungs-
situationen das intrazerebrale Rezeptorprofil aus verstärkenden und hemmenden 
CRH-Rezeptoren verschieben.  

 
 
Prolaktin und Resilienz 

 
Prolaktin (Laktotropes Hormon LTH, Laktotropin) wird im Hypophysenvorder-
lappen gebildet. Die Bildung wird ähnlich wie Cortisol durch Releasing-
Hormone (PRH und PIH) des Hypothalamus reguliert. Das Releasing-Hormon 
des Prolaktins ist vermutlich mit dem Releasing-Hormon der Schilddrüse (TRH) 
identisch. Prolaktin stimuliert die Milchproduktion in der Brustdrüse ab der 8. 
Schwangerschaftswoche. Es hemmt die Bildung der Hormone FSH und LH und 
führt zu einem Ausbleiben der Menstruation während der Stillperiode. Prolaktin 
führt zur Empfindung sexueller Befriedigung nach einem Orgasmus, stimuliert 
den REM-Schlaf und ist vermutlich ein Immunmodulator.459 

                                                             
458 Rensing, L. et al., „Mensch im Stress“, S. 95. 
459 Pschyrembel, „Klinisches Wörterbuch 2014“, 265. Auflage, S. 1732, De Gruyter Verlag 

Berlin/Boston. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.4. Prospektive Studie zur spirituellen Praxis bei Brustkrebspatientinnen 291 

Eine Erhöhung der Prolaktin-Konzentration wird durch Stress aller Art her-
vorgerufen.460 K. Dobberstein untersuchte die Cortisol- und Prolaktinkonzentra-
tionen bei Leistungssportlerinnen der Deutschen Sporthochschule Köln. Die 
Untersuchungen zeigten, dass die Stresshormone Cortisol und Prolaktin bereits 
antizipatorisch in den Ruhephasen vor einem Wettkampf ansteigen, was auf eine 
psychisch-emotionale Beteiligung hindeutet.461  

Diskutiert wird neben einem eindeutigen Anstieg der Prolaktinkonzentrati-
on bei Stress zusätzlich eine genetisch unterschiedliche Sensitivität des Hypotha-
lamus-Hypophysensystems für Prolaktin. Die Untersuchungen an der Deutschen 
Sporthochschule ergaben einerseits einen deutlichen Prolaktinanstieg unter in-
tensiver Belastung, andererseits zeigte sich eine belastungsunabhängige indivi-
duelle Prolaktinreaktion.462 

In den experimentellen Untersuchungen von Faron-Górecka (vgl. Seite 287) 
hatte sich gezeigt, dass Mäuse mit einem höheren Prolaktinspiegel eine chroni-
sche Stressreaktion besser bewältigten als ihre Artgenossen mit einem niedrige-
ren Prolaktinspiegel. Dies deutet daraufhin, dass ein erhöhter Prolaktinspiegel 
bzw. eine erhöhte Anzahl und Sensitivität von Prolaktinrezeptoren im Gehirn die 
psychische Widerstandsfähigkeit (Resilienz) erhöhen. 

Im Hinblick auf die vorliegende Arbeit ergeben sich nun folgende Überle-
gungen: 

Wenn allein durch Antizipation (durch die mentale Vorwegnahme) in den 
Ruhephasen ein Anstieg der Stresshormone Cortisol und Prolaktin erfolgt, so 
bedeutet dies, dass die Veränderung des Betrachtungswinkels in Bezug auf die 
stressbedingte Situation (z.B. auch die Auseinandersetzung mit einer schwerwie-
genden Krankheit) eine Stressreaktion modulieren kann.  

Dies wäre der Ansatzpunkt eines körperbetonten Achtsamkeitstrainings, das 
helfen könnte, die Einstellung gegenüber stressauslösenden Inhalten zu verän-
dern. Verändert würden dabei nicht die Krankheit oder die Inhalte selbst, son-
dern die Art und Weise der Antizipation (mentale Vorwegnahme, z.B. antizipa-
torische Angst vor Erbrechen im Zusammenhang mit der Nahrungsaufnahme, 
Schmerzdurchbrüchen, Todesangst etc.).  

Der Ansatz der modernen Krebstherapie ist auf biochemischer Ebene zu-
nehmend individualisert (siehe folgender Abschnitt). Die Überlegung wäre nun, 

                                                             
460 Dobberstein,K., „Über die Auswirkung von Laufbelastungen unterschiedlicher Intensität auf 

die exogen GnRH-induzierte Sekretion des luteinisierenden Hormons während der Follikel-
phase von Emenorrhoischen Sportlerinnen“, Dissertation, Köln 1998, S. 69. 

461 Ebd., S. 68. 
462 Ebd., S. 69. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


292 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

die individuellen mentalen Ausgestaltungsmöglichkeiten kreativ zu nutzen, um 
Heilungsvorgänge zu unterstützen.  

Experimentelle Untersuchungen deuten darauf hin, dass ein erhöhter 
Prolaktinspiegel in einer Stresssituation mit einer verbesserten Resilienz verbun-
den ist. Experimentelle Untersuchungen deuten darauf hin, dass sich bei chroni-
schem Stress vermehrt Prolaktinrezeptoren im Plexus choroideus des Gehirns 
bilden.463 Dieser Plexus ist ein Adergeflecht im Hohlraumsystem (Ventrikelsys-
tem) des Gehirns. Im Rahmen einer Stressreaktion werden die Hormone Cor-
tisol, Prolaktin zusammen mit endogenen Opioiden ausgeschüttet.  

Zum Beispiel wird das im Hypophysenvorderlappen (Hypophyse = Hirnan-
hangsdrüse) gebildete Hormon Prolaktin vor allem in der Schwangerschaft und 
der Stillzeit gebildet. Es fördert die Milchproduktion und regt bei Tieren das 
Brutpflegeverhalten an. Prolaktin ist bei akutem und chronischem Stress erhöht. 
Es hat unter anderem auch positive Effekte auf Immunzellen und stimuliert de-
ren Aktivität. Hierbei kann Prolaktin im Wechselspiel mit anderen Faktoren 
ausgleichend auf die das Immunsystem unterdrückenden Effekte von Cortisol 
wirken.464  

 
 

Situation von Frauen mit Brustkrebs unter einer antihormonellen Therapie 
 

Die Brustkrebserkrankung hat eine lebensgeschichtliche Besonderheit, die darin 
liegt, dass die Brust mit der Entwicklung zur Frau während der Pubertät eng 
verbunden ist. Eine schwerwiegende und lebensbedrohliche Erkrankung in die-
sem Organ setzt bewusst oder unbewusst auch Erinnerungen an lebensgeschicht-
lich bedeutsame Ereignisse wie Pubertät, Liebe und Schwangerschaft frei, die in 
die Krankheitsverarbeitung einfließen. 

Eine bösartige Erkrankung der Brust kann mit einer schweren Verletzung 
des Selbstbewusstseins und der Selbstbestimmtheit einhergehen.  

In der Regel wird die weitere prä- und posttherapeutische Behandlung un-
mittelbar nach Diagnosestellung in Tumorkonferenzen festgelegt. Die dortigen 
Kriterien (Leitlinien) orientieren sich an der empirisch-wissenschaftlichen Medi-
zin. 

In dieser ersten Phase der Krebsdiagnose befinden sich viele der betroffe-
nen Patientinnen noch in einer besonders vulnerablen Anfangsphase der Krank-
heitsbewältigung, währenddessen sie notwendigerweise mit den im Rahmen 
                                                             
463 Faron-Górecka A. et al., „Prolactin and its receptors in the chronic mild stress rat model of 

depression”, Brain Res. 2014 Mar 25; 1555: 48-59. 
464 Vgl. Rensing L. et al., „Mensch im Stress“, S. 172. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.4. Prospektive Studie zur spirituellen Praxis bei Brustkrebspatientinnen 293 

einer interdisziplinären Tumorkonferenz gemachten Behandlungsvorschlägen 
konfrontiert werden. 

Aufgrund des geringen Zeitfensters bis zur notwendigen Therapie sollten 
Behandlungen rasch begonnen werden, so dass die Betroffenen kaum die Mög-
lichkeit haben, sich zurückzunehmen und zunächst die neue Situation zu reflek-
tieren.  

Die Behandlung von Brustkrebs umfasst meistens eine multimodale Thera-
pie, bestehend aus Operation, Strahlentherapie und medikamentöser Tumorthe-
rapie. Durch die bereits durch eine Biopsie und die daran anschließenden fein-
geweblichen (histologisch bzw. immunhistochemischen) Untersuchungen ge-
wonnenen Informationen über das jeweilige Tumorgewebe kann eine „individua-
lisierte“ Therapie noch vor der eigentlichen Krebsoperation geplant werden. 

Die Möglichkeiten genetisch-molekularer Diagnostik erlauben mittlerweile 
bereits Vorhersagen, ob eine Chemotherapie sinnvoll ist oder nicht bzw. welche 
zielgerichtete medikamentöse Therapie erforderlich ist. Anhand des Rezeptor-
profils des Tumorgewebes kann über weitere Behandlungen entschieden werden.  

Durch empirisch-wissenschaftliche Erkenntnisse ist die Behandlung von 
Brustkrebs in den vergangenen Jahren erheblich verbessert worden. 

Die Patientinnen vertrauen darauf, dass die leitlinienorientierten Beschlüsse 
der interdisziplinären Brustkrebskonferenzen sich an den aktuellen internationa-
len Standards orientieren und dass die bestmögliche Therapie empfohlen wird. 

Wenn sich das Tumorgewebe als „hormonrezeptorpositiv“ erweist, wird in 
der Regel eine antihormonelle, mehrjährige Therapie empfohlen. Diese „Anti-
hormone“ sollen verhindern, dass sich Krebszellen unter dem Einfluss von weib-
lichen Hormonen vermehren können. 

Die einzelnen Behandlungsabschnitte der Patientinnen können sich über 
mehrere Monate erstrecken. In dieser Zeit haben sich bei den meisten Patientin-
nen suffiziente Bewältigungsstrategien entwickelt. Durch Rückgriff auf die eige-
nen zur Verfügung stehenden Ressourcen, wie Freunde und Familie oder eine 
(wiedererlangte) positive Lebenseinstellung, gelingt es oftmals, einen Weg zu 
finden, mit der Erkrankung und den Folgen umzugehen. 

Bei hormonrezeptorpositivem Brustkrebs beinhaltet die Behandlung in der 
Nachsorge eine über 10 Jahre fortzuführende antihormonelle Therapie. Bei 
postmenopausalen Frauen (Frauen nach den Wechseljahren) erfolgt die antihor-
monelle Therapie in der Regel mit Aromatasehemmern.  

Zu den wichtigsten Nebenwirkungen dieser Medikamentengruppe gehören 
Beschwerden in Muskeln (Myalgien), Gelenken (Arthralgien) sowie eine Ver-
ringerung der Knochendichte (Osteoporose). 

Gemäß den Fachinformationen und Packungsbeilagen werden hierbei Ne-
benwirkungen wie Hitzewallungen, Müdigkeit, vermehrtes Schwitzen sowie 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


294 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

Schmerzen in Knochen und Gelenken (Arthralgien) als sehr häufig beschrieben 
(das bedeutet, mehr als 10 von 100 behandelten Patientinnen sind betroffen). 

Unter häufigen Nebenwirkungen (können 1 bis 10 von 100 Patientinnen be-
treffen) werden aufgeführt: Kopfschmerzen, Schwindel, allgemeines Unwohl-
sein, Magen-Darm-Probleme wie Übelkeit und Erbrechen, Muskelschmerzen, 
Abnahme der Knochendichte (Osteoporose), Schwellung an Armen, Händen, 
Füßen, Knöcheln (Ödeme, Wassereinlagerung), niedergeschlagene Stimmung, 
Gewichtszunahme, Haarausfall, erhöhter Blutdruck, trockene Haut sowie Blu-
tungen aus der Scheide. 

Zu den besonders belastenden Nebenwirkungen zählt die Aromatasehem-
mer-assoziierte Arthralgie (sogenanntes Aromatase-Inhibitor-assoziiertes 
Arthralgie-Syndrom). Die Arthralgien sind in den ersten Therapiemonaten be-
sonders stark. In der Regel soll nach 6 Monaten eine Besserung der Beschwer-
den eintreten. Es wird angenommen, dass nur noch die Hälfte der Patientinnen 
die adjuvante Therapie nach 3 Jahren noch regelkonform einnimmt.465 Da das 
Arthralgie-Syndrom für eine hohe Zahl an Therapieabbrüchen verantwortlich 
gemacht wird, ist es Gegenstand intensiver Forschung geworden. Es wird vermu-
tet, dass der durch die Aromatasehemmer verursachte ausgeprägte Östrogen-
mangel zu immunologischen (z.B. können Östrogene entzündungshemmend 
wirken) und neuroendokrinen (z.B. können Östrogene an Nervenzellen schmerz-
lindernd wirken) Veränderungen führt.466 

Für viele Frauen sind diese Nebenwirkungen einschränkend (z.B. Mor-
gensteifigkeit, Symmetrische Finger- und Handgelenksschmerzen, verminderte 
Griffkraft) und belastend. Die meisten Patientinnen arrangieren sich jedoch mit 
den Therapienebenwirkungen. Dieses „Arrangement“ ist dabei häufig resignati-
ver Art, da mit einem Absetzen der Medikation Ängste vor einem Tumorrezidiv 
verbunden sind. 

Eine randomisierte Kontrollstudie mit 121 Brustkrebspatientinnen konnte 
zeigen, dass nach 12 Monaten regelmäßiger körperlicher Betätigung (z.B. Aero-
bic Training > 90 min/Woche) bei zuvor körperlich inaktiven Patientinnen eine 
deutliche Linderung der Arthralgien erreicht werden kann.467 

Nach fünf tumorfreien Jahren gelten Krebspatienten als „geheilt“. Die anti-
hormonelle Therapie erstreckt sich oftmals deutlich über diesen Zeitraum hinaus 
                                                             
465 Knipprath Mészáros A. und Bihl T., „`Menopausale Arthritis` oder „`Aromatase-Inhibitor-

induziertes Arthralgie-Syndrom (AIA)`?, Forum Med Suisse 2013; 13(42): 846-847. 
466 Vgl. Niravath P., „Aromatase inhibitor-induced arthralgia: a review“, Ann Ocol (2013) 24(6), 

S. 1446. 
467 Vgl. Irwin M.K. et al., „Randomized Exercise Trial of Aromatase Inhibitor-Induced Arthralgia 

in Breast Cancer Survivors”, Journal of Clinical Oncology, Volume 33, Number 10, April 1 
2015, S. 1104ff. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.4. Prospektive Studie zur spirituellen Praxis bei Brustkrebspatientinnen 295 

(10 Jahre). Bei vielen betroffenen Frauen hat die Erfahrung mit der Erkrankung 
deutliche Spuren hinterlassen und dazu geführt, Denk- und Verhaltensmuster 
notgedrungen anzupassen. Diese festgefahrenen Muster (Adaptation) werden in 
der Regel nach Jahren nicht weiter hinterfragt, insbesondere dann nicht, wenn 
die auslösende Krankheit offiziell als geheilt gilt und Jahre zurückliegt. Dennoch 
kann das mehr oder weniger eingestandene Gefühl vorhanden sein, dass das 
weitere Leben auch anders verlaufen könnte. Wie dies zu verstehen ist, soll im 
Folgenden erläutert werden: 

Das bedeutet, dass sich ein „stabiles Gleichgewicht“ eingestellt hat aus 
krankheitsbedingten Beschwerden (zum Beispiel Narbenschmerzen, 
Lymphödem), Nebenwirkungen der Therapie (Myalgien, Arthralgien, Hitzewal-
lungen), zugewiesene Rolle des Lebenspartners und der Freunde, aus beruflichen 
Gegebenheiten oder der Umsetzbarkeit von Träumen und Sehnsüchten. 

Nach ein paar Jahren haben sich auf diese Weise innere und äußere Bilder, 
Denk- und Verhaltensmuster sowie zugewiesene Rollen in einer bestimmten 
Weise eingespielt. Diese festgefahrenen Abläufe sind teilweise auch notwendig 
gewesen, um mit den Ängsten und Sorgen im Rahmen der Krebserkrankung und 
Tumornachsorge umgehen zu können. 

Patienten, die einen leistungsfähigen und starken Körper gewohnt waren, 
berichten oftmals, durch die Erkrankung und die bleibenden körperlichen Ein-
schränkungen das Vertrauen in ihren Körper verloren zu haben. Dies kann dazu 
führen, dass es schwer fällt, sich bewusst in diesen Körper mit den durch die 
Erkrankung vorgegebenen körperlichen Grenzen hinein zu fühlen. 

In Momenten der Ruhe und Besinnung kann sich ein Gefühl der Traurigkeit 
und Resignation einschleichen. Medizinisch-wissenschaftlich ist zwar von einer 
kompletten Remission (Heilung) der Tumorerkrankung auszugehen, in einem 
weiteren Sinn scheint aber „Heilung“ (im Sinne des Gefühls von Stimmigkeit 
oder Zusammenhalt) nicht stattgefunden zu haben. 

 
 

Ansatzpunkte für die Konzeption der klinischen Studie 
 

An dieser Stelle soll die hier vorgestellte Patientenstudie ansetzen. Um starre und 
festgefahrene Denk- und Verhaltensmuster aufzubrechen, wären sowohl ent-
spannende Verfahren als auch die körperliche Bewegung fördernde Ansätze 
denkbar. So wäre je nach zugrundeliegendem Entspannungstyp ein eher auf 
Förderung der körperlichen Aktivität ausgerichtetes Vorgehen oder ein auf Ruhe 
und Stille abzielendes Herangehen zu überlegen. 

Eine empirische Untersuchung ist nur dann aussagekräftig, wenn die Stu-
dienteilnehmer vergleichbar sind. Patientinnen unterschiedlicher Behandlungs-

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


296 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

phasen (zum Beispiel direkt nach Diagnose der Krebserkrankung oder während 
der Chemotherapie) oder unterschiedlicher medikamentöser Therapieverfahren 
sind nicht vergleichbar. 

Deshalb war es erforderlich, Teilnehmerinnen auszuwählen, die dasselbe 
Tumorprofil hatten, sich in der Tumornachsorge befanden und dieselbe medika-
mentöse Therapie erhielten.  

Es wurden Frauen mit hormonrezeptorpositivem Brustkrebs ausgewählt, die 
sich während einer antihormonellen Therapie mit einem Aromatasehemmer 
befanden und bei denen kein metastasiertes Tumorleiden vorlag. Auf diese Wei-
se ergab sich eine Stichprobe von 25 Frauen. 

Im Vorfeld der Studie wurde interessehalber die Frage nach dem Entspan-
nungstyp gestellt: Sind Sie jemand, der sich gut entspannen kann durch Ruhe 
oder Meditation oder sind sie jemand, der sich eher durch sportliche und ausdau-
ernde Tätigkeiten entspannt? Hierbei ergab sich folgendes Antwortmuster: Ent-
spannung durch Ruhe und Meditation 52 %; Entspannung eher durch sportliche 
Aktivität 40 %, Entspannung sowohl durch Ruhe als auch sportliche Aktivität 8 
%). Aufgrund der kleinen Stichprobe war es nicht möglich, Untersuchungen 
anzustellen, ob zum Beispiel eine Frau, die sich eher als ruhigen Entspannungs-
typ einschätzt, von einer vermehrten sportlichen Aktivität profitieren würde oder 
umgekehrt.  

Ein weiterer denkbarer Ansatzpunkt wäre die Einordnung der Studienteil-
nehmerinnen nach Attribuierungsmustern. Der Gestaltpsychologe Fritz Heider 
(1896 – 1988) unterschied bei der Zuschreibung von Ursache und Wirkung von 
Verhaltensmustern Personen, die ihr Verhalten durch die Situation (externe At-
tribution) verursacht sehen von Personen, die ihr Verhalten durch das eigene 
Handeln (interne Attribution) verursacht sehen.  

Die Frage nach Entspannungs- und Attribuierungsmustern wäre bei der hy-
pothetischen Annahme von „erstarrten“ Denk- und Verhaltensmustern von be-
rechtigtem Interesse. In Anbetracht der Tatsache, dass ein aussagekräftiger Ver-
gleich nur innerhalb derselben Tumorentität sinnvoll ist, sind größere Stichpro-
ben in einem monozentrischen Ansatz kaum realistisch.  

In der hier durchgeführten Studie wurden die 25 Studienteilnehmerinnen, 
abgesehen vom Tumorprofil und der derzeitigen medikamentösen Behandlung, 
nicht in zusätzliche Subgruppen wie „Entspannungstyp“ oder „bevorzugtes At-
tribuierungsmuster“ unterteilt. Die Frauen wurden in folgende zwei Gruppen 
randomisiert: 

 
-­‐ Eine Meditationsgruppe (8-wöchiges Achtsamkeitstraining in der Grup-

pe)  

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.4. Prospektive Studie zur spirituellen Praxis bei Brustkrebspatientinnen 297 

-­‐ Eine Sportgruppe (8-wöchiges Bewegungstraining allein, mit Freunden 
oder in der Gruppe) 

 
Die Meditationsgruppe (Achtsamkeitstraining, MBSR) war auf maximal 10 
Teilnehmerinnen beschränkt. 

 
 

Schwierigkeit ganzheitliche und spirituelle Aspekte in messbare Größen zu 
übersetzen 

 
Hintergrund dieser Studie ist eine Idee, die über die Möglichkeiten empirischer 
Wissenschaft hinausgeht. Dem Soziologen Antonovsky war vorgeworfen wor-
den, wichtige, für eine gelungene Bewältigung von Lebensumständen positive 
Faktoren wie Fantasie, Liebe und Spiel vernachlässigt zu haben. Kreativität, 
Fantasie und Liebe entziehen sich exakter biometrischer Erfassung. Bei den 
Studien zum „Sense of Coherence“ war bemängelt worden, dass sie in ihrer 
Aussagekraft eingeschränkt seien, da es bei Querschnittsdesigns kaum möglich 
sei, zwischen Ursache und Wirkung zu unterscheiden.468  

Wenn der Mensch erst durch die bewusste Selbstbetrachtung erkennt, was 
er ist, und nicht umhin kommt, sich in irgendeiner Form im Verlauf des Lebens 
auch mit metaphysischen Fragestellungen auseinanderzusetzen, könnte es sein, 
dass ein Gefühl von Zusammenhalt, Stimmigkeit und Ganzheit trotz Krankheit 
und Trauer nur erlangt werden kann, wenn transpersonale und transzendentale 
Erfahrungen möglich werden. 

Hieraus ließe sich schlussfolgern, dass Ganzheitlichkeit mehr umfasst als 
medizinwissenschaftliche Remissionskriterien oder bestimmte soziale Faktoren. 
Ganzheitlichkeit könnte jenseits von Ursache und Wirkung, von Gesundheit und 
Krankheit angenommen werden. Für Schopenhauer war Materie nur ein Vehikel 
der Erkenntnis. Das Bewusstsein könnte als stabile integrative Funktion verstan-
den werden. Das Problem stellt die objektive Erfassbarkeit dieser Bewusstseins-
prozesse dar. Der amerikanische Neurowissenschaftler Richard F. Thompson 
(1930 – 2014) verweist auf die Nobelpreisrede (1981) des Neurobiologen Roger 
Sperry (1913 – 1994), der betont habe, dass das Bewusstsein eine „integrierende, 
ursächliche und steuernde Bedeutung für Hirnfunktion und Verhalten habe“ und 

                                                             
468 Geyer, S.: „Antonovsky`s sense of coherence – ein gut geprüftes und empirisch bestätigtes 

Konzept?“ in: „Salutogenese und Kohärenzgefühl“, hrsg. von H. Wydler, P.Kolip und Th. A-
bel, S. 79. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


298 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

das „Bewusstsein sogar kausal auf das Gehirn einwirken und dessen Funktions-
weise ändern könne“.469 

Thompson verweist in diesem Zusammenhang auf folgenden wichtigen 
Umstand: 

 
„Leider verfügen wir noch nicht über irgendwelche Möglichkeiten, Bewusstsein 

physikalisch zu messen, so dass wir Sperrys Hypothese nicht überprüfen können. Es 
trifft immer noch zu, dass wir Bewusstsein einzig dadurch erforschen können, dass 
wir Verhalten, sei es nun verbal oder von anderer Art, messen und daraus Bewusst-
sein ableiten.“470 
 

Eine spirituelle Praxis, die Faktoren wie Fantasie, Kreativität und Liebe zu be-
einflussen vermag, entzieht sich biometrischer Messbarkeit, weil Einsicht einen 
lebenslang anhaltenden Prozess darstellt und die Erkenntnis oder das Erleben 
von Ganzheitlichkeit trotz widriger Lebensumstände nicht statisch, sondern indi-
viduell fließend sind. Diese individuellen Prozesse können nur subjektiv, aus der 
Innenperspektive des jeweiligen Individuums erkannt werden. Zum Beispiel 
kann eine im Rahmen eines psychoanalytischen Prozesses erlangte Erkenntnis 
schmerzhaft sein und auf Ablehnung stoßen, Jahre später aber als heilsam und 
wichtig eingeschätzt werden. Solche Vorgänge können auch nicht annähernd 
durch Fragebögen erfasst werden. 

Wenn nun Spiritualität einen Weg darstellt, über Konventionen von Ge-
sundheit und Krankheit hinaus persönliche Ganzheitlichkeit zu erfahren, so wäre 
es nicht gerechtfertigt, sie vom Krankenbett fernzuhalten.  

Eine spirituelle Praxis, die Eingang finden soll in den klinischen Kontext, 
sollte aber eine Ausdrucksform finden, die mit den zivilisatorischen und medizi-
nischen Errungenschaften im Einklang steht und diese nicht in Frage stellt.  

Die Achtsamkeitsmeditation ist eine Form von spiritueller Praxis. Empiri-
sche Untersuchungen können an einer genau umschriebenen Stichprobe zeigen, 
welche Verhaltensänderungen sich aus einem definierten Übungsprogramm 
ergeben. Diese wissenschaftlichen, biometrischen Untersuchungen sind notwen-
dig, um formale Standards zu entwickeln und Übungsprogramme speziell für 
bestimmte Gruppen zu erarbeiten. 

Die eigentliche These, dass Ganzheitlichkeit erst durch den Schluss der ei-
genen „spirituellen Lücke“ erfahrbar wird, lässt sich mit empirischer Wissen-
schaft nicht für das einzelne Individuum verifizieren. 

                                                             
469 Vgl. Thompson, Richard F., „Das Gehirn“, 3. Aufl., S. 477. 
470 Thompson, Richard F., „Das Gehirn“, 3. Aufl., S. 477. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.4. Prospektive Studie zur spirituellen Praxis bei Brustkrebspatientinnen 299 

Es ist deswegen notwendig, die begrenzten Aussagemöglichkeiten empiri-
scher Studien bei der äußeren Erfassung transpersonaler und transzendentaler 
innerer Prozesse zu akzeptieren. Die Fragestellung der hier durchgeführten Stu-
die ist deshalb auf die empirischen Möglichkeiten beschränkt. Im Folgenden soll 
die Fragestellung und Zielsetzung der Studie vorgestellt werden. 

 
 

3.4.2. Fragestellung und Zielsetzung 
 

Der Anlass für das hier vorgelegte Forschungsprojekt und die begleitenden theo-
retischen Erörterungen war der medizinische Auftrag zu heilen, insbesondere 
eine Befindlichkeitsverbesserung bei den untersuchten Patientinnen zu erzielen. 
Hierbei lag die Hypothese darin, bei den Patientinnen eigene Erkenntnismög-
lichkeiten freizusetzen. Anstatt diese als „bloße Dienstleistungsempfängerinnen 
medizinischer Leistungen“, als Konsumentinnen sich selbst zu überlassen, sollte 
versucht werden, Selbstvertrauen in die eigene Erkenntnisfähigkeit zu entwi-
ckeln. Dadurch sollte das Selbstvertrauen vermittelt werden, dass ein eigener 
Erkenntnisgewinn möglich ist und sich dadurch die eigene Lebenssituation ver-
bessern lässt. Dieser Ansatz trägt Notwendigkeit auf Bescheidenheit und Diszip-
lin in sich. Ihm fehlt jeglicher Ansatz, aus Eitelkeit teilzuhaben. Dies gilt auch 
für jeden theoretischen Überbau, der sich nicht unmittelbar in der Lebenssituati-
on dieser Patientinnen auswirken kann. 

Die hier vorgelegte Studie wurde unter dem Titel: „Effekt von moderatem 
Lauftraining und Stressbewältigung durch Achtsamkeit (MBSR = mindfulness 
based stress reduction) auf das Immunsystem und die Lebensqualität bei Frauen 
mit Brustkrebs“ der Ethikkommission der Landesärztekammer Brandenburg 
vorgestellt und nach positivem Ethikvotum im Deutschen Studienregister für 
klinische Studien angemeldet.471 Hierfür war es erforderlich, eine klare und wis-
senschaftlich weiterführende Fragestellung zu formulieren. In Europa gelten für 
klinische Studien im Bereich der Krebsmedizin die Vorgaben der „European 
Organisation for Research and Treatment of Cancer (EORTC)“ als wegweisend. 
Die Erfassung der Lebensqualität erfolgte deshalb mit den für klinische Studien 
im Bereich der Onkologie von der EORTC zur Verfügung gestellten Fragebö-
gen. Bei der Studie wurden aus Gründen der Vergleichbarkeit die allgemein 
üblichen Fragebögen ausgewählt. Beim Achtsamkeitstraining wurde auf die 
Einhaltung der Vorgaben für das 8-wöchige MBSR-Curriculum geachtet. 
Dadurch sollte eine bessere Einschätzung der Ergebnisse im Kontext anderer 

                                                             
471 DRKS-ID: DRKS 00006015. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


300 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

weltweiter Studien ermöglicht werden. Die Studie soll als Pilotstudie darüber 
Aufschluss geben, ob ein Achtsamkeitstraining bei Brustkrebspatientinnen mit 
einem weniger intellektuell geprägten biografischen Hintergrund geeignet ist, 
eine langjährig durch das Medizinsystem und die sozialen Strukturen geförderte 
passive Konsumentenhaltung im Sinne eines selbstbestimmten Wechsel des 
Blickwinkels auf den eigenen Körper und die konkrete Lebenssituation aufzu-
brechen. 

 
Deutscher Titel: 
 

Effekt von moderatem Lauftraining und Stressbewältigung durch Achtsam-
keit (MBSR = mindfulness based stress reduction) auf das Immunsystem 
und die Lebensqualität bei Frauen mit Brustkrebs 
 

Englischer Titel: 
 
Effect of moderate running training and mindfulness based stress reduction 
(MBSR) on immune systeme and quality of life in women with breast can-
cer. 
 

Hypothese 
 
Welches Trainingsverfahren (MBSR oder moderates Lauftraining) ist bes-
ser geeignet, die Immunfunktion und die Lebensqualität von Frauen mit 
Brustkrebs positiv und nachhaltig (Zeitraum bis 4 Monate nach dem Trai-
ning) zu beeinflussen? 
 
 

3.4.3. Methodik 
 

Studienmerkmale: Randomisierte Kontrollstudie (RCT) 
 

Es handelt sich um eine prospektive randomisierte klinische Studie mit 3 Mess-
zeitpunkten: t1 (vor dem Training), t2 (nach dem 8-wöchigen Training) und t3 
(nach 16 Wochen nach Beginn des Trainings bzw. 8 Wochen nach Beendigung 
des Trainings). Die Studienteilnehmer wurden in zwei Gruppen randomisiert. 
Zehn Teilnehmerinnen wurden in die experimentelle Gruppe (EG) randomisiert. 
Diese Gruppe nahm an einem 8-wöchigen MBSR-Training teil. Fünfzehn Teil-
nehmerinnen wurden in eine aktive Kontrollgruppe (KG) randomisiert und wur-
den angehalten, sich während der 8 Wochen entweder an einer Sportgruppe 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.4. Prospektive Studie zur spirituellen Praxis bei Brustkrebspatientinnen 301 

(moderates Lauftraining) zu beteiligen oder sich selbst einmal pro Woche in 
Form eines Lauftrainings körperlich zu betätigen. 

 
 

Einschlusskriterien: 
 

In die Studie wurden postmenopausale Frauen im Alter von 50-79 Jahren mit 
hormonrezeptorpositivem Brustkrebs der UICC-Tumorstadien I – III (Tumorsta-
dien ohne Metastasen) unter einer antihormonellen Therapie mit einem Aroma-
tasehemmer eingeschlossen. Der Mindestabstand zu einer Radio- oder Chemo-
therapie muss 3 Monate betragen, um therapiebedingte Einflüsse auf die physio-
logischen Parameter zu vermeiden. 

 
 

Ausschlusskriterien: 
 

Folgende Kriterien wurden als Ausschlusskriterien herangezogen: 
 

Floride psychische Erkrankungen, die einer medikamentösen antidepressiven 
Therapie bedurften. 

Die regelmäßige Einnahme von Kortikosteroiden war ebenfalls ein direktes 
Ausschlusskriterien. 

Metastasierte Patientinnen wurden nicht in die Studie aufgenommen. Dies 
hätte einem anderen Tumorstadium (Tumorstadium IV) entsprochen. 

Patientinnen mit einem zeitlichen Abstand zu einer Chemo- und Radiothe-
rapie von weniger als 3 Monaten wurden nicht in die Studie aufgenommen. 

 
 

Rekrutierung: 
 

Die Studienteilnehmerinnen wurden größtenteils aus der Tumorsprechstunde der 
onkologischen Schwerpunktpraxis Brandenburg rekrutiert. Anhand eines Aus-
hangs wurde auf eine Informationsveranstaltung hingewiesen, bei der die Studie 
vorgestellt wurde. 

Nach Randomisation der Teilnehmerinnen in die beiden Gruppen Meditati-
on (MBSR) und Sport/Bewegung erfolgte mit jeder Teilnehmerin der MBSR-
Gruppe ein gesondertes Erstgespräch durch die MBSR-Trainerin. 

 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


302 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

Procedere des Studieneinschlusses: 
 

Nach Genehmigung der Studie durch die Ethikkommission und Eintragung in 
das Register für Klinische Studien wurden Patientinnen in der Tumorsprechstun-
de erstmals über die Studie informiert und erhielten entsprechendes Informati-
onsmaterial (Aufklärungsblatt sowie Einverständniserklärung zur Studie). Allen 
interessierten Teilnehmerinnen wurde die Teilnahme an einer abendlichen In-
formationsveranstaltung ermöglicht. Bei dieser Informationsveranstaltung wurde 
nochmals über die Studie informiert. Die Interessentinnen wurden darüber in-
formiert, dass sie keinen Einfluss auf die Randomisation in eine bestimmte 
Gruppe (MBSR oder aktive Kontrollgruppe) nehmen können. Nach Vorliegen 
der Einverständniserklärungen („Informed Consent“) erfolgte die Randomisation 
in die beiden Gruppen: MBSR (EG) sowie Sport (aktive Kontrollgruppe, KG). 

 
 

Ethikvotum vom 11.3.2014: 
 

Am 11.3.2014 teilte die Ethikkommission der Landesärztekammer Brandenburg 
mit, dass keine ethischen bzw. berufsrechtlichen Bedenken bestehen. 

 
 

Zielkriterien 
 

Die zu erhebenden Messwerte waren einerseits die Überprüfung der physiologi-
schen Laborparameter vor und nach dem 8-wöchigen Lauftraining sowie die 
Auswertung der Differenzen der Skalen der EORTC-Fragebögen zu den Mess-
zeitpunkten t1 (vor dem Training), t2 (nach dem 8-wöchigen Training) und t3 
(16 Wochen nach Beginn des Trainings bzw. 8 Wochen nach Beendigung des 
Trainings). Bei den EORTC-Fragebögen wurden die Zeitpunkte t1 mit t2 sowie 
t1 mit t3 verglichen. 

 
 

Primärer Endpunkt: 
 

Der primäre Endpunkt waren die physiologischen Parameter Cortisol (im Se-
rum), Prolaktin (im Serum) und Blutbild vor und nach dem 8-wöchigen Trai-
ning. 

 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.4. Prospektive Studie zur spirituellen Praxis bei Brustkrebspatientinnen 303 

Messzeitpunkte der physiologischen Parameter (primärer Endpunkt): 
 

Die physiologischen Parameter (Laborwerte) wurden nur an den Messzeitpunk-
ten t1 (vor dem Training) und t2 (nach dem Training) erfasst. 

 
 

Physiologische Parameter: Laborwerte (nur Messzeitpunkte t1 und t2) 
 

Folgende physiologische Laborparameter wurden erhoben. Im Hinblick auf die 
zirkadiane Rhythmik des Cortisolspiegels und der geringen Aussagekraft einer 
einmal täglichen Messung erfolgten die Blutentnahmen mittags bzw. am frühen 
Nachmittag: 

 
14 Uhr (postprandialer) Cortisolspiegel 
14 Uhr (postprandialer) Prolaktinspiegel 
14 Uhr Blutbild (Leukozyten, Hämatokrit, Thrombozyten, Monozyten) 
 
 

Normwerte und Einheiten der physiologischen Parameter: 
 

Die Normwerte der physiologischen Parameter sind im Folgenden aufgelistet: 
 
Cortisol (Serum):   138 – 690 nmol/l 
Prolaktin (Serum):   4,79 – 23.3 µg/l 
 
Blutbild 
Leukozyten:    3,90 – 10,4 10⁹/l 
Hämatokrit:    0,36 – 0,48 l/l 
Thrombozyten:   176 – 391 10⁹/l 
Monozyten:     4,00 – 12,0 % 
 
 

Sekundärer Endpunkt: 
 

Der sekundäre Endpunkt war die krankheitsbezogene Lebensqualität (oder präzi-
ser) zu t2 und t3 gemessen mit den EORTC-Fragebögen (EORTC QLQ-C30 
Version 3.0 sowie EORTC QLQ-B23).  

 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


304 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

Fragebögen (Messzeitpunkte t1, t2 und t3) zum sekundären Endpunkt: 
 

Die EORTC-Fragebögen sind speziell zur Erfassung der Lebensqualität von 
Krebspatienten entwickelt worden. Der Fragebogen QLQ-C30 stellt hierbei den 
allgemeinen Frageteil dar, der sich an Patienten aller Tumorentitäten richtet. 
Darüber hinaus werden von der EORTC Fragebögen für jede einzelne Tumoren-
tität zur Verfügung gestellt. Für Brustkrebspatienten ist dies der Fragebogen 
BR23. 

 
 

Reliabilität und Validität: 
 

Den EORTC-Fragebögen QLQ-C30 sowie BR23 wird weltweit in zahlreichen 
wissenschaftlichen Studien eine hohe Reliabilität und Validität zugesprochen. 
Dies ist eine wichtige Voraussetzung für zuverlässige, verwertbare und eindeuti-
ge Auswertungen. Das Besondere an den EORTC-Fragebögen scheint ihre An-
wendbarkeit und Gültigkeit über kulturelle Grenzen hinaus zu sein. In einer 
Untersuchung in Thailand konnte gezeigt werden, dass die bisher vorzugsweise 
im Westen verwendeten Fragebögen QLQ-C30 sowie BR-23 sowohl in der eng-
lischen als auch der Thai-Version hervorragend geeignet sind, die Lebensqualität 
von thailändischen Brustkrebspatientinnen valide zu dokumentieren. Die Au-
toren der thailändischen Studie kommen zu dem Ergebnis: 

 
„The best fit for measuring quality of life in Thai women with breast cancer dur-

ing adjuvant treatment should be the EORTC QLQ-C30/-BR23.“472  
 

Zu ähnlichen Schlussfolgerungen kommen auch Autoren anderer Kulturkreise 
(z.B. Iran473). Der Vorteil der EORTC-Fragebögen scheint vor allem in der sorg-
fältigen Berücksichtigung aller denkbaren körperlichen Beeinträchtigungen im 
Zusammenhang mit einer Krebstherapie zu sein. Durch die Kombination des 
allgemeinen Fragebogens (QLQ-C30) mit den speziell für jede einzelne Krebsart 
entwickelten ergänzenden Fragebögen (hier: BR23) ist eine bestmögliche Erfas-
sung der Lebensqualität möglich. Dies belegen auch spontane Aussagen der 
Teilnehmerinnen der hier durchgeführten Studie. Die EORTC-Fragebögen de-

                                                             
472 Glangkam S., Promasatayaprot V., Porock D and Edgley A., “Measuring quality of life in thai 

women with breast cancer”., Asian Pac J Cancer Prev. 2011; 12(3): 637-44. 
473 Vgl. Safaee A., Moqhim Dehkordi B., „Validation study of a quality of life (QoL) question-

naire for use in Iran” Asian Pac J Cancer Prev. 2007 Oct-Dec; 8 (4): 543-6. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.4. Prospektive Studie zur spirituellen Praxis bei Brustkrebspatientinnen 305 

cken ein weites Spektrum möglicher Probleme im Rahmen der medikamentösen 
Tumortherapie ab. 

Die EORTC verweist als Bezugsreferenz auf die Publikation der EORTC-
Quality of Life-Gruppe als Grundlage.474 Das von der EORTC vorgeschriebene 
“Scoring Procedure“ bezieht sich auf eine Veröffentlichung von Fayers PM, 
Aaronsen et al.475  

Im Folgenden soll auf einzelne Aspekte der Fragebögen näher eingegangen 
werden. 

 
 

EORTC-Fragebogen QLQ-C30 (Version 3.0): Fragen 1 – 30 
 

Erfragt werden Schwierigkeiten bei körperlichen Anstrengung = Fragen 1 – 5, 
Fragen nach Einschränkungen der Befindlichkeit = Fragen 6 – 18 (z.B. bei der 
Arbeit oder Freizeitbeschäftigung, außerdem Fragen nach Kurzatmigkeit, 
Schlafstörungen, Übelkeit und Appetit). 

Weitere Fragen = Fragen 19 – 28 richten sich danach, ob man durch 
Schmerzen im alltäglichen Leben eingeschränkt sei, Schwierigkeiten habe, sich 
zu konzentrieren, sich Sorgen mache, reizbar sei, Schwierigkeiten habe, sich an 
Dinge zu erinnern oder ob der körperliche Zustand das Familienleben sowie 
Zusammensein mit anderen beeinträchtigen würde.  

Der Allgemeine Fragebogen QLQ-C30 endet mit Fragen = Fragen 29 und 
30 nach der Einschätzung des Gesundheitszustandes insgesamt (Skala von 1 = 
sehr schlecht bis 7 = ausgezeichnet) sowie der Lebensqualität insgesamt (eben-
falls Skala von 1 bis 7). 

 
 

EORTC-Fragebogen BR23 (Version 1.0): Fragen 31 – 53 
 

Angaben zum Scoring beim „Breast Cancer module BR23“ sind dem Anhang 
beigefügt. 

Dieser Fragebogen beinhaltet Fragen, die sich speziell an Patienten mit 
Brustkrebs richten. Die Fragen 31 – 38 richten sich auf typische Nebenwirkun-
gen, wie sie bei der medikamentösen Therapie von Brustkrebs auftreten können. 

                                                             
474 Aaronsen NK et al, „The European Organisation for Research and Treatment of Cancer QLQ-

C30: A Quality-of-life instrument for use in international clinical trials in oncology”, Journal 
of the National Cancer Institute 1993; 85: 365-376. 

475 Fayers PM, Aaronsen NK et al. on behalf of the EORTC Quality of Life Group „The EORTC 
QLQ-C30-Scoring Manual (3rd Edition), published by: EORTC, Brussels 2001. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


306 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

Die Fragen 39 – 43 richten sich auf das eigene Körperbild, z.B. „Fühlten 
Sie sich wegen Ihrer Erkrankung oder Behandlung körperlich weniger anzie-
hend?“ (Frage 39) oder „Fanden Sie es schwierig, sich nackt anzusehen“ (Frage 
41) bzw. „Waren Sie mit Ihrem Körper unzufrieden?“ (Frage 42). Die Fragen 44 
– 46 sollen das Interesse und die Freude an Sex explorieren. Die Fragen 47 – 53 
beziehen sich sämtlich auf Beschwerden im Zusammenhang mit der erkrankten 
Brust. 

Die Rückmeldung der Teilnehmerinnen zu der Beschaffenheit und Zusam-
menstellung der Fragebögen ergab, dass die Fragen insgesamt als sehr geeignet 
eingeschätzt wurden, die Situation von Brustkrebspatientinnen unter einer anti-
hormonellen Therapie einzustufen. 

 
 

MBSR-Training: 
 

Das MBSR-Training erfolgte gemäß des international standardisierten 8-
wöchigen Curriculums und wurde von einer entsprechend ausgebildeten MBSR-
Trainerin (Dipl.-Sozialpädagogin Katrin Hensel, Potsdam) durchgeführt. 

Der MBSR-Kurs beinhaltete ein individuelles Vorinterview jeder einzelnen 
Teilnehmerin mit der MBSR-Trainerin. Dieses Interview dauerte jeweils ca. 20-
30 min und wurde telefonisch durchgeführt. 

Die MBSR-Sitzungen erfolgten einmal wöchentlich in den Räumen der On-
kologischen Schwerpunktpraxis (jeweils donnerstags ca. 17-20 Uhr). An einem 
Samstag erfolgte zusätzlich ein Tag der Stille, der im zeitlichen Umfang auf 3 
Stunden begrenzt wurde. Zu den Kursinhalten gehörten angeleitete Übungen zur 
Körperwahrnehmung („Body-Scan“), sanfte Dehnungs- und Entspannungsübun-
gen, Achtsamkeitsübungen im Gehen, Sitzen und Liegen, Übungen für den All-
tag (CD-Material für das tägliche Üben im häuslichen Umfeld) sowie Austausch 
über den persönlichen Umgang mit Stress, Schmerzen und schwierigen Gefüh-
len. Die Teilnehmerinnen wurden in Form von „Hausaufgaben“ angehalten, auch 
außerhalb der Gruppensitzungen zu üben. 

Die protokollarischen Aufzeichnungen der MBSR-Trainerin sind in der An-
lage zu finden. 

 
 

Kontrollintervention: moderates Bewegungstraining: 
 

In Brandenburg/Havel existiert seit Jahren eine Sportgruppe für Brustkrebspati-
entinnen, die sich einmal wöchentlich zum Nordic Walking treffen. Die Grup-
penleiterin ist selbst Brustkrebspatientin. Die Teilnahme an der Gruppe ist frei-

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.4. Prospektive Studie zur spirituellen Praxis bei Brustkrebspatientinnen 307 

willig. Das bedeutet, dass fehlende Teilnehmerinnen keine Rechenschaft darüber 
geben müssen, warum sie nicht gekommen sind. Das Prinzip der Gruppe ist 
Freiwilligkeit und Spaß an der Bewegung. Die Gruppenleiterin orientiert sich am 
schwächsten Mitglied der Gruppe und geht sozusagen am Schluss. Es soll kein 
Leistungsdruck erzeugt werden. Das Training findet regelmäßig einmal wö-
chentlich zu immer derselben Zeit statt. Die Gruppenleiterin wartet hierbei am 
vereinbarten Treffpunkt. Es werden keine Anwesenheitslisten geführt. Bei der 
Konzeption der Studie wurde auf diese bestehende Sportgruppe zurückgegriffen. 
Es sollte kein Konkurrenzangebot geschaffen werden. Die vorhandenen Struktu-
ren sollten genutzt werden. Der seit Jahren bestehenden Sportgruppe wurden 
keine Vorgaben oder Regeln gemacht, wie mit den Studienteilnehmerinnen um-
zugehen oder zu verfahren sei. Es wurde keinerlei Druck erzeugt, Protokolle zu 
erstellen oder Tätigkeitsberichte abzugeben. Die Sportgruppe hatte sich vor dem 
Beginn der Studie intern beraten, ob die Studienteilnehmerinnen sich an den 
wöchentlichen Treffen beteiligen könnten. Nach dem positiven Votum wurde 
den in die Kontrollinterventionsgruppe randomisierten Studienteilnehmerinnen 
die Telefonnummer der Sportgruppenleiterin sowie Ort und Zeitpunkt der wö-
chentlichen Treffen ausgehändigt. 

Im Falle von Problemen (z.B. Zeitpunkt, Ort oder Gruppenzusammenset-
zung) mit der bestehenden Sportgruppe wurden die Mitglieder der Kontrollinter-
ventionsgruppe angehalten, sich alleine oder mit der Familie einmal wöchentlich 
sportlich (Walking) zu bewegen.  

 
 

Datenauswertung und Statistik 
 

Zunächst erfolgte die Erfassung der Mittelwerte und Standardabweichungen von 
physiologischen Parametern sowie der Skalen der Fragebögen zur Lebensqualität 
(Differenzen zwischen den Messzeitpunkten t1 und t2 sowie t1 und t3). Die 
Auswertung richtete sich nach den Vorgaben des EORTC-Manuals. Zur Auswer-
tung der Studie wurde eine Kovarianzanalyse (ANCOVA) mit t1 als Kovariate 
und einer Berechnung der Effektstärke ƞ² bezogen auf den Effekt des Faktors 
Gruppe durchgeführt. Hierbei wurde ein besonderer Fokus auf die Effektstärke 
gelegt, um in Anbetracht der kleinen Stichprobe Hinweise auf klinische Effekte 
trotz nicht vorliegender Signifikanz zu erhalten. Auf diese Weise konnten Aus-
sagen darüber gemacht werden, ob bei einer größeren klinischen Stichprobe mit 
einem signifikanten Effekt zu rechnen gewesen wäre. 

 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


308 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

Faustregel (nach S. Schmidt) zur Interpretation der Effektstärken  
 
 Klein Mittel groß 

r < 0.3 0.3 – 0.5 > 0.5 

d < 0.5 0.5 – 0.8 < 0-8 

ƞ² 0.06 0.06 – 0.14 > 0.14 

 
Tab. 1: Faustregel zur Interpretation von ƞ². 

 
 

Biometrie 
 

Im Hinblick auf die Anmeldung der Studie bei der Ethikkommission und beim 
Deutschen Register für Klinische Studien (DRKS) war die Angabe eines bera-
tenden Biometrikers erforderlich. Die Überprüfung der statistischen Datenerhe-
bung erfolgte durch Herrn Dr. rer. nat. Ulrich Gauger, Dipl.-Mathematiker, Ber-
lin. 

 
 

Randomisierung und Verblindung: 
 

Es erfolgte eine einfache, nicht-eingeschränkte Randomisierung. Nach Ab-
schluss der Rekrutierungsphase (eine Woche nach der Informationsveranstal-
tung) wurde allen in einer Teilnehmerliste eingetragenen Namen eine Nummer 
zugeordnet. Die Patientin, die am Anfang der Liste stand, erhielt hierbei die 
Nummer 01, die Patientin, die zuletzt auf der Liste stand, erhielt die Nummer 25. 
Die Reihenfolge der Teilnehmerinnen war auf der Liste entsprechend der Rei-
henfolge der Abgabe der Einverständniserklärung in der Praxis und nicht in 
alphabetischer Reihenfolge. Aus 25 Nummernzetteln (auf jedem Zettel stand 
eine unterschiedliche Nummer) wurden schließlich nach Abschluss der Rekrutie-
rung die Teilnehmerinnen für die beiden Gruppen im Losverfahren ermittelt. Die 
Zuteilung in die beiden Gruppen erfolgte dergestalt, dass die ersten 10 aus einer 
Gesamtmenge von 25 gezogenen Nummern der MBSR-Gruppe zugeteilt wur-
den. Die nicht per Los gezogenen verbliebenen Nummern wurden der Kontroll-

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.4. Prospektive Studie zur spirituellen Praxis bei Brustkrebspatientinnen 309 

gruppe zugeteilt. Nach Abschluss des Losverfahrens wurden die Teilnehmerna-
men entsprechend der Nummern ermittelt.  

Die Fragebögen wurden zu den Blutabnahmen der Blut abnehmenden 
Krankenschwester ausgehändigt bzw. in der Praxis angegeben. Die Kranken-
schwestern der Praxis waren nicht darüber informiert, welche Teilnehmerin 
welcher Gruppe zugeordnet war. 

 
 

Gruppen: 
 

Die 25 Teilnehmerinnen wurden in folgende zwei Gruppen randomisiert (einfa-
che Randomisierung. Die experimentelle Gruppe (EG) bestand aus 10 Teilneh-
merinnen. Die aktive Kontrollgruppe (KG) bestand aus 15 Teilnehmerinnen.  
 
Meditation (EG):   n = 10 Frauen; Teilnahme an einem 8-wöchigen 

MBSR-Gruppen-Kurs 
 

Sport/Bewegung (KG):   n = 15 Frauen;  
wöchentliches Bewegungstraining (allein oder in 
einer Gruppe) 

 
 

Studienablauf aus Sicht der Teilnehmerinnen 
 

Der Studienablauf aus Sicht einer Teilnehmerin stellte sich folgendermaßen dar: 
In der onkologischen Schwerpunktpraxis wurde im Wartebereich durch ein 

Plakat und Informationsmaterialien auf die geplante Studie aufmerksam ge-
macht. Angesprochen wurden Frauen mit Brustkrebs und einer laufenden Aro-
matasehemmertherapie. Im Rahmen der Tumorsprechstunde hatten Sie Gelegen-
heit, sich beim jeweiligen betreuenden Arzt über die Studie zu informieren. Alle 
Ärzte der Praxis waren als Prüfärzte gemäß den GCP-Kriterien registriert. 

Bei Interesse an der Studie wurden die Teilnehmerinnen vom jeweiligen 
Arzt über die Studie aufgeklärt. Das Informationsmaterial und die Unterlagen 
zur Einverständniserklärung wurden mitgegeben. Zusätzlich wurden alle teil-
nehmenden Frauen gebeten, an einer Informationsveranstaltung über den genau-
en Studienablauf teilzunehmen. Erst nach dieser Informationsveranstaltung soll-
ten die Einverständniserklärungen zur Studie abgegeben werden. 

Die Informationsveranstaltung diente dazu, den Teilnehmerinnen sowohl 
einen Einblick in das Achtsamkeitstraining (anhand einer Atemübung) sowie in 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


310 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

das Angebot der Sportselbsthilfegruppe zu geben. Hierbei stellten sich die Leite-
rinnen der beiden Gruppen vor. 

Die Achtsamkeitstrainerin teilte den Teilnehmerinnen mit, sie stamme ur-
sprünglich aus Westdeutschland und sei Buddhistin. Sie sei mit MBSR erstmals 
in Berührung gekommen im Zusammenhang mit der Bewältigung eigener chro-
nischer Schmerzen im Rahmen einer Endometriose. 

Die Leiterin der Sportselbsthilfegruppe stellte sich als selbst betroffene und 
in Brandenburg lebende Brustkrebspatientin vor. 

Die Teilnehmerinnen hatten keinen Einfluss auf die Randomisation in eine 
bestimmte Gruppe. Bei der Informationsveranstaltung deutete sich aber an, dass 
der überwiegende Teil der Frauen größeres Interesse an einer Teilnahme in der 
MBSR-Gruppe haben würde. Ausschlaggebend hierfür dürfte das praktische 
Beispiel (kurze achtsame Atemübung während der Informationsveranstaltung) 
sowie die Erläuterungen der Trainerin bezüglich ihrer eigenen Schmerzproble-
matik gewesen sein. 

Die Teilnehmerinnen wurden schriftlich über das Randomisationsergebnis 
informiert. Mit diesem Schreiben erhielten sie erstmals die EORTC-Fragebögen 
und wurden angehalten, sich zu den festgesetzten Blutentnahmezeitpunkten in 
der Praxis einzufinden. Die EORTC-Fragebögen sollten ausgefüllt zur Blutab-
nahme mitgebracht werden. Die Krankenschwester war angehalten, die Blutab-
nahme nur durchzuführen, wenn zuvor ein ausgefüllter Fragebogen abgegeben 
worden war. Die Krankenschwester war nicht darüber informiert, welcher Grup-
pe die Teilnehmerin zugeordnet worden war. 

Die Teilnehmerinnen der MBSR-Gruppe erhielten die Telefon-Nummer der 
MBSR-Trainerin und wurden gebeten, einen Termin für ein Telefoninterview zu 
vereinbaren. 

Die MBSR-Termine waren im Vorfeld festgelegt worden. Die Teilnehme-
rinnen der Sportgruppe (aktive Kontrollgruppe) hatten die Möglichkeit zur Teil-
nahme an einer Sport-Selbsthilfegruppe und erhielten die Telefonnummer der 
Leiterin dieser Gruppe. 

Alle Studienteilnehmerinnen (EG und KG) hatten eine Mobil-Rufnummer 
des Studienleiters (24h-Bereitschaft), die jederzeit für dringende Rückfragen zur 
Verfügung stand. 

Die Teilnehmerinnen wurden schriftlich über die Ergebnisse der Blutent-
nahme informiert. Das Notruf-Mobiltelefon des Studienleiters ist während der 
gesamten 16 Wochen von den Teilnehmerinnen der MBSR-Gruppe nicht genutzt 
worden. Die Rückfragen kamen ausschließlich von Teilnehmerinnen der Sport-
gruppe (in 2 Fällen psychische Überforderung in Anbetracht der sportlichen 
Betätigung in einer Gruppe sowie in einem Fall Rückfragen zu Laborergebnis-
sen). Die Fragebögen (Zeitpunkte t1, t2 und t3) erhielten die Teilnehmerinnen 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.4. Prospektive Studie zur spirituellen Praxis bei Brustkrebspatientinnen 311 

per Post zugeschickt. Sie konnten demnach in Ruhe und in einer beschützten 
Umgebung ausgefüllt werden. Nach Abschluss der 4-monatigen Studienphase 
erhielten alle Teilnehmerinnen als Dankeschön einen 10€-Geschenk-Gutschein 
zugesandt (dieses Dankeschön nach Studienabschluss war den Teilnehmerinnen 
vor der Einwilligung zur Studie nicht bekannt). 

Nach Studienabschluss erfolgten keine weiteren Nachinterviews. 
 

  

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


312 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

3.5. Ergebnisse der experimentellen Studie: Deskriptive Statistik und 
grafische Darstellung 
 

Consort Flow Chart 
 

Die folgende Abbildung erläutert anhand einer „Flow Chart“ den Rekrutierungs-
prozess:  
 

 
Abb. 7: Consort Flow Chart 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.5. Ergebnisse der experimentellen Studie: Deskriptive Statistik und grafische Darstellung 313 

Eine Teilnehmerin wurde von der Randomisation ausgeschlossen, da sie jünger 
als 50 Jahre war.  

Bei der Sportgruppe wechselten zwei Teilnehmerinnen nach Rücksprache 
mit der Studienleitung von einem Gruppentraining in ein Einzeltraining. Von 
den 25 Teilnehmerinnen hat niemand die Studie abgebrochen. 

Nach Randomisation in die beiden Gruppen Meditation (EG) sowie 
Sport/Bewegung (KG, aktive Kontrollgruppe) ergab sich folgende Altersvertei-
lung: 

 
Altersverteilung: 

 
Nach Randomisation in zwei Gruppen ergab die Ermittlung der Altersverteilung 
in den beiden Gruppen folgende Werte (siehe Tabelle 2): 

 

 Meditation (EG) Sport/Bewegung (KG) 

Anzahl 10 15 

Mittelwert 64,2 62,9 

Median 63 65 

Minimum  55 50 

Maximum 79 76 

Standardabweichung 9,1 9,1 

 
Tab. 2: Altersverteilung der beiden Studiengruppen „Meditation (EG)“ und 
„Sport/Bewegung (KG)“ 

 

Eine gesonderte Erfassung der Schuldbildung und des beruflichen Werdegangs 
der Teilnehmerinnen wurde nicht durchgeführt. Aus den Arztsprechstunden war 
bekannt, dass die meisten Teilnehmerinnen im landwirtschaftlichen Bereich 
gearbeitet hatten. 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


314 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

Kovarianzanalyse der Ergebnisse der physiologischen Parameter  
 

Parameter** 

Mittelwerte  

(und SD) 

t1 

EG 

t2 

EG 

t1 

KG 

t2 

KG 

 

ANCOVA 

(t1 als Ko-

variate) 

 

Effektstärke

* 

Cortisol  

14 Uhr  

(SD) 

304,2 

 

(109,309) 

 

318 

 

(102,177) 

279,867 

 

(151,394) 

228,533 

 

(100,904) 

F=4,252 

df=1 

p = 0,051 

(Gruppe) 

ƞ²=0,162 

Prolaktin 14 

Uhr 

(SD) 

8,659 

 

(1,773) 

9,386 

 

(2,1) 

8,549 

 

(2,643) 

9,996 

 

(4,078) 

F=0,262 

df=1 

p = 0,614 

(Gruppe) 

ƞ²=0,012 

Leukozyten 

 

(SD) 

8,063 

 

(2,271) 

8,077 

 

(2,494) 

6,949 

 

(1,324) 

6,707 

 

(1,021) 

F=0,940 

df=1 

p = 0,343 

(Gruppe) 

ƞ²=0,041 

Hämatokrit  

 

(SD) 

40,9 

 

(2,468) 

40,8 

 

(2,358) 

39,667 

 

(2,724) 

39,067 

 

(2,081) 

F=2,967 

df=1 

p = 0,099 

(Gruppe) 

ƞ²=0,119 

Thrombozy-

ten 

(SD) 

236,3 

 

(56,817) 

239,9 

 

(58,113) 

234,8 

 

(57,937) 

223,267 

 

(57,103) 

F=1,089 

df=1 

p = 0,308 

(Gruppe) 

ƞ²=0,047 

Monozyten  

 

(SD) 

7,71 

 

(2,346) 

7,64 

 

(1,974) 

7,94 

 

(2,065) 

8,373 

 

(2,04) 

F=0,977 

df=1 

p = 0,334 

(Gruppe) 

ƞ²=0,043 

 
*Effektstärke bezogen auf Effekt des Faktors Gruppe  
**Einheiten und Normwerte: 

Cortisol 138 – 690 nmol/l, Prolaktin 4,79 – 23.3 µg/l;  
Leukozyten 3,90 – 10,4 10�/l, Thrombozyten 176 – 391 10�/l; Hämatokrit 0,36 – 0,48 bzw. 
36 – 48 l/l;  

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.5. Ergebnisse der experimentellen Studie: Deskriptive Statistik und grafische Darstellung 315 

Monozyten 4,00 – 12,0 % (Anteil an Gesamtleukozytenzahl)  
Tab. 3: Kovarianzanalyse physiologische Parameter Messzeitpunkte t1 und t2. 

 

Kommentar: 
 

In der ANCOVA (Kovarianzanalyse mit t1 als Kovariate) ergeben sich Hinweise 
auf einen klinischen Effekt bezüglich des Cortisolspiegels (Anstieg in der Medi-
tationsgruppe). Dies rührt daher, dass der Cortisolspiegel in der Meditations-
gruppe im Verlauf leicht angestiegen und in der KG stärker gefallen ist (siehe 
Tabelle Differenzen). Bei dem Prolaktinspiegel ergab sich kein messbarer Effekt 
zwischen den Gruppen. 

 
Physiologische Laborparameter an den Messzeitpunkten t1 und t2 (nach 8 Wo-
chen) 

 
Auswertung der physiologischen Parameter (Differenzen zwischen den Mess-
zeitpunkten t1 und t2) 
 

 Gruppe 

Meditation (EG) Sport (KG) 

Mittelwert Standardabweichung Mittelwert Standardabweichung 

Cortisol Difference 13,80 166,6 -51,33 104,67 

Prolaktin Difference ,73 1,97 1,31 3,09 

Leuko Difference ,01 1,06 -,23 1,46 

HK Difference -,10 1,20 -,60 1,45 

Thrombo Difference 3,60 28,37 -11,53 41,95 

Mono Difference -,07 1,94 ,52 2,08 

Tab 4: Differenzen der physiologischen Parameter Messzeitpunkte t1 und t2 
 

Kommentar zu den Tabellen 3 und 4:  
 

Es ergeben sich bei den physiologischen Parametern in dieser Darstellung keine 
signifikanten Unterschiede.  

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


316 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

Hierbei ist zu beachten, dass ein im Verlauf ansteigender Cortisolwert auf 
eine Stressreaktion hindeuten würde. Ein ansteigender Prolaktinwert im Zusam-
menhang mit einer Stressreaktion wäre ein Hinweis auf eine erhöhte Resilienz 
(darauf deuten tierexperimentelle Untersuchungen hin). Das bedeutet, dass ein 
erhöhter Prolaktinwert im Zusammenhang mit Stress vermutlich für „mehr Ge-
sundheit“ steht. Ein erhöhter Cortisolwert allein muss nicht automatisch „weni-
ger Gesundheit“ bedeuten, sondern kann auch positiv für eine Aktivierung des 
Immunsystems sprechen. Insgesamt muß darauf hingewiesen werden, dass für 
eine detailliertere Bewertung des Cortisolspiegels ein Tagesprofil mit mindestens 
3 Messwerten erforderlich gewesen wäre. 
 
Erklärende Vorbemerkungen zur Auswertung der EORTC-Fragebögen: 

 
Gemäß den Vorgaben in den Dokumenten „SCManualQLQ-C30“ sowie 
„BR23_summary“ wurden die entsprechenden Skalenwerte der Fragebögen für 
beide Messzeitpunkte berechnet. 

 
Bei den Skalen ist folgender Hinweis des Manuals zu beachten: 

 
Die Kenngrößen der EORTC-Fragebögen werden in einem Punktescore von 0 – 
100 erfasst. Eine höhere Punktezahl steht demnach für ein größeres Ansprechen. 

Bei den Funktionsskalen (zum Beispiel Lebensqualität) bedeutet eine hohe 
Punktzahl mehr Gesundheit.  

Bei den Symptomskalen (zum Beispiel Brustschmerzen) bedeutet eine hö-
here Punktezahl dagegen mehr Probleme bzw. Beschwerden. 

Also bedeutet ein hoher Wert bei den Funktionalskalen (z.B. „cognition“) 
„etwas Gutes“ im Sinne von „mehr Gesundheit“, bei den Symptomskalen (z.B. 
„breast symptoms“) „etwas Schlechtes“ im Sinne von „mehr Beschwerden oder 
Schwierigkeiten“. 

Anschließend wurden für alle Werte (auch für die physiologischen Parame-
ter) die Differenzwerte (Zeitpunkt 2 – Zeitpunkt 1) berechnet.  

Diese Werte repräsentieren die Veränderung in den jeweiligen Parame-
tern/Skalen.  

Ein positiver Wert bedeutet also, dass der gemessene Wert zum Zeitpunkt 2 
höher als derjenige zum Zeitpunkt 1 ist. Bei negativen Differenzwerten ist es 
genau umgekehrt. 

Abschließend wurde per t-Test/U-Test überprüft, ob sich signifikante Un-
terschiede bzgl. der Differenzwerte zwischen den beiden Gruppen zeigen. 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.5. Ergebnisse der experimentellen Studie: Deskriptive Statistik und grafische Darstellung 317 

Auswertung der Differenzen der EORTC-Fragebögen zwischen Messzeitpunkten 
t1 und t2 (nach 8 Wochen) 
 
 Gruppe 

Meditation (EG) Sport (KG) 
Mittelwert Standardabweichung Mittelwert Standardabweichung 

Quality of Life Difference 8,33 16,20 -,56 13,16 

Physical functioning Difference 2,67 12,65 ,89 9,04 

Role functioning Difference ,00 22,22 3,33 12,91 

Emotional functioning Differ-

ence 
5,83 9,66 11,67 18,85 

Cognitive functioning Difference 1,67 19,95 -1,11 11,73 

Social functioning Difference 11,67 28,38 5,56 26,48 

Fatigue Difference -2,22 15,54 -2,22 15,26 

Nausea and Vomiting Difference ,00 ,00 -2,22 5,86 

Pain Difference 6,67 32,58 2,22 16,51 

Dyspnoea Difference -3,33 18,92 -4,44 21,33 

Insomnia Difference 3,33 24,60 -13,33 24,56 

Appetite loss Difference -3,33 24,60 -4,44 11,73 

Constipation Difference 6,67 26,29 -4,44 17,21 

Diarrhoea Difference ,00 ,00 -6,67 18,69 

Financial Difficulties Difference -10,00 16,10 -2,22 15,26 

Body Image Difference 6,67 19,56 3,33 18,85 

Sexual Functioning Difference 4,76 8,13 1,19 17,86 

Sexual Enjoyment Difference ,00 ,00 ,00 ,00 

Future Perspective Difference 3,33 18,92 -11,11 29,99 

Systemic Therapy Side Effects 

Difference 
-4,80 7,51 -1,90 8,40 

Breast Symptoms Difference 9,17 12,08 -2,78 11,64 

Arm Symptoms Difference 2,22 14,63 -5,56 14,40 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


318 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

Upset by Hair loss Difference -33,33 47,14 -5,56 13,61 
 

Tab. 5: Differenzen der Symptom- und Funktionsskalen Messzeitpunkte t1 und 
t2 
 

Kommentar: 
 

Es ergeben sich Hinweise auf messbare Effekte bei „Insomnia Difference“ und 
„Breast Symptoms Difference“ (mit Zunahme der Beschwerden in der Meditati-
onsgruppe, Abnahme in der Sport-Kontrollgruppe). 

 
Auswertung und Kovarianzanalyse der Skalen mit Vergleich der Messzeitpunkte 
t1 und t2 

 
Parameter 
Mittelwerte  
(und SD) 

t1 
EG 

t2 
 EG 

t1 
KG 

t2 
KG 

 
ANCOVA (t1 als Ko-
variate) 

 
Effektstärke* 

Quality of Life 
(SD) 

53,33 
(16,29) 

61,67 
(18,92) 

65,00 
(21,41) 

64,44 
(21,47) 

F=1,100 df=1   
p = 0,306 (Gruppe) 

ƞ²=0,048 

Physical 
Functioning 
(SD) 

71,33 
 
(12,98) 

74,00 
 
(13,86) 

80,44 
 
(21,30) 

81,33 
 
(18,89) 

F=0,004 df=1  
 
p = 0,951 (Gruppe) 

ƞ²=0,001 

Role 
Functioning 
(SD) 

61,67 
 
(17,66) 

61,67 
 
(24,91) 

67,78 
 
(34,20) 

71,11 
 
(26.33) 

F=0,624 df=1  
 
p = 0,438 (Gruppe) 

ƞ²=0,028 

Emotional 
Functioning 
(SD) 

55,83 
 
(26,95) 

61,67 
 
(24,91) 

58,89 
 
(31,88) 

70,56 
 
(26,14) 

F=1,383 df=1  
 
p = 0,252 (Gruppe) 

ƞ²=0,059 

Cognitive 
Functioning 
(SD) 

70,00 
 
(30,23) 

71,67 
 
(26,12) 

71,11 
 
(31,16) 

70,00 
 
(32,85) 

F=0,179 df=1  
 
p = 0,677 (Gruppe) 

ƞ²=0,008 

Social 
Functioning 
(SD) 

60,00 
 
(43,18) 

71,67 
 
(27,27) 

64,44 
 
(36,11) 

70,00 
 
(34,62) 

F=0,216 df=1  
 
p = 0,646 (Gruppe) 

ƞ²=0,010 

Fatigue 48,89 
(29,26) 

46,67 
(27,12) 

38,52 
(28,75) 

36,30 
(29,83) 

F=0,058 df=1  
p = 0,811 (Gruppe) 

ƞ²=0,003 

Nausea and 
Vomiting 
(SD) 

  5,56 
 
(17,44) 

3,33 
 
(12,91) 

F=0,381 df=1  
 
p = 0,544 (Gruppe) 

ƞ²=0,017 

Pain 
(SD) 

38,33 
(24,91) 

45,00 
(30,48) 

36,67 
(32,24) 

38,89 
(27,94) 

F=0,308 df=1  
p = 0,585 (Gruppe) 

ƞ²=0,014 

Dyspnoea 
(SD) 

23,33 
(22,50) 

20,00 
(28,11) 

33,33 
(37,80) 

28,89 
(27,79) 

F=0,090 df=1  
p = 0,768 (Gruppe) 

ƞ²=0,004 

Insomnia 
(SD) 

56,67 
(38,65) 
 

60,00 
(37,84) 

57,78 
(36,66) 

44,44 
(39,17) 

F=2,792 df=1  
p = 0,109 (Gruppe) 

ƞ²=0,113 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.5. Ergebnisse der experimentellen Studie: Deskriptive Statistik und grafische Darstellung 319 

Appetite loss 
(SD) 

20,00 
(35,83) 

16,67 
(36,00) 

11,11 
(24,12) 

6,67 
(18,69) 

F=0,262 df=1  
p = 0,614 (Gruppe) 

ƞ²=0,012 

Constipation 
(SD) 

13,33 
(32,20) 

20,00 
(35,83) 

22,22 
(27,22) 

17,78 
(24,77) 

F=1,113 df=1  
p = 0,303 (Gruppe) 

ƞ²=0,048 

Diarrhoea 
(SD) 

3,33 
(10,54) 

3,33 
(10,54) 

6,67 
(18,69) 

0,00 
(0,00) 

F=2,391 df=1  
p = 0,136 (Gruppe) 

ƞ²=0,098 

Financial 
Diffuculties 
(SD) 

30,00 
(42,89) 

20,00 
(32,20) 

26,67 
(38,21) 

(24,44 
(38,76) 

F=1,502 df=1  
p = 0,233 (Gruppe) 

ƞ²=0,064 

Body Image 
(SD) 

52,50 
(35,15) 

59,17 
(35,67) 

62,78 
(36,31) 

66,11 
(37,86) 

F=0,078 df=1  
p = 0,782 (Gruppe) 

ƞ²=0,004 

Sexual 
Functioning 
(SD) 

77,08 
 
(30,78) 

78,57 
 
(31,50) 

72,22 
 
(33,73) 

76,19 
 
(25,08) 

F=0,285 df=1  
 
p = 0,600 (Gruppe) 

ƞ²=0,016 

Sexual 
Enjoyment 
(SD) 

66,67 
 
(47,14) 

66,67 
 
(47,14) 

50,00 
 
(43,03) 

66,67 
 
(27,22) 

Nicht berechenbar – zu 
wenig Fälle 

 

Future 
Perspective 
(SD) 

50,00 
 
(28,33) 

53,33 
 
(32,20) 

46,67 
 
(41,40) 

35,56 
 
(36,66) 

F=2,427 df=1  
 
p = 0,134 (Gruppe) 

ƞ²=0,099 

Systemic Ther-
apy 
Side Effects 
(SD) 

34,76 
 
(19,83) 

29,96 
 
(22,07) 

27,94 
 
(14,94) 

26,03 
 
(17,90) 

F=1,043 df=1  
 
p = 0,318 (Gruppe) 

ƞ²=0,045 

Breast Symp-
toms 
(SD) 

15,83 
 
(19,02) 

25,00 
 
(19,25) 

25,00 
 
(21,13) 

22,22 
 
(21,52) 

F=4,663 df=1  
 
p = 0,042 (Gruppe) 

ƞ²=0,175 

Arm Symp-
toms 
(SD) 

33,33 
 
(29,63) 

35,56 
 
(30,45) 

37,04 
 
(27,11) 

31,48 
 
(21,99) 

F=1,610 df=1  
 
p = 0,218 (Gruppe) 

ƞ²=0,068 

Upset by Hair 
loss 
(SD) 

67,67 
 

22,22 
 
(38,49) 

61,11 
 
(38,97) 

41,67 
 
(42,72) 

F=1,812 df=1  
 
p = 0,236 (Gruppe) 

ƞ²=0,266 

*Effektstärke bezogen auf den Effekt des Faktors Gruppe  
Tab. 6: Kovarianzanalyse Symptom- und Funktionsskalen Messzeitpunkte t1 
und t2. 

 

Kommentar: 
 

In der Kovarianzanalyse ergeben sich signifikante Unterschiede bei den Brust-
symptomen (Brustschmerzen) mit Zunahme der Beschwerden in der Meditati-
onsgruppe (EG) im Vergleich zur Sport/Bewegungsgruppe (KG), bei der sich 
eine sehr geringe Verbesserung zeigte. 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


320 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

Die entsprechende Effektstärke ƞ² bezogen auf Varianz der Gruppe beträgt 
0,175;  

P = 0,042. Hieraus lässt sich ein deutlicher, signifikanter klinischer Effekt 
ableiten. 

Bei den Schlafstörungen ergeben sich Hinweise auf einen klinischen Effekt 
mit geringfügiger Zunahme der Beschwerden in der Meditationsgruppe bei 
gleichzeitiger deutlicher Verbesserung in der Kontrollgruppe (Effektstärke ƞ²: 
0,113). Dieser Effekt ist b nicht signifikant (p= 0.11).  

Somit wäre hier bei größerer Stichprobe ein signifikanter Effekt zu erwarten 
gewesen. 

 
Auswertung der Differenzen der EORTC-Fragebögen zwischen Messzeitpunkten 
t1 und t3  
 
 Gruppe 

Meditation (EG) Sport (KG) 
Mittelwert Standardabweichung Mittelwert Standardabweichung 

Quality of 
Life Differ-
ence 

3,3 24,6 -,6 16,5 

Physical 
functioning 
Difference 

6,0 16,2 ,4 11,4 

Role func-
tioning 
Difference 

-1,7 26,6 5,6 20,6 

Emotional 
functioning 
Difference 

-1,7 7,7 5,0 24,6 

Cognitive 
functioning 
Difference 

8,3 23,9 -5,6 15,0 

Social func-
tioning 
Difference 

5,0 26,1 5,6 22,4 

Fatigue 
Difference -1,1 14,3 -3,7 13,1 

Nausea and 
Vomiting 
Difference 

3,3 10,5 -2,2 16,5 

Pain Differ-
ence 3,3 31,2 3,3 20,1 

Dyspnoea 
Difference ,0 15,7 -6,7 25,8 

Insomnia 
Difference ,0 15,7 -8,9 26,6 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.5. Ergebnisse der experimentellen Studie: Deskriptive Statistik und grafische Darstellung 321 

Appetite 
loss Differ-
ence 

3,3 24,6 -6,7 22,5 

Constipation 
Difference 10,0 27,4 -6,7 25,8 

Diarrhoea 
Difference 6,7 14,1 -4,4 21,3 

Financial 
Difficulties 
Difference 

,0 15,7 7,1 19,3 

Body Image 
Difference 1,4 33,2 3,9 10,9 

Sexual 
Functioning 
Difference 

,0 21,5 6,0 15,5 

Sexual 
Enjoyment 
Difference 

-16,7 23,6 ,0 ,0 

Future 
Perspective 
Difference 

6,7 14,1 2,2 23,5 

Systemic 
Therapy 
Side Effects 
Difference 

-1,4 13,7 -,9 13,4 

Breast 
Symptoms 
Difference 

5,8 11,1 3,9 19,4 

Arm Symp-
toms Differ-
ence 

-3,3 21,6 4,4 15,6 

Upset by 
Hair loss 
Difference 

-33,3  -8,3 16,7 

 
Tab. 7: Differenzen der Symptom- und Funktionsskalen Messzeitpunkte t1 und t3 

 

Kommentar: 
 

Die zum Messzeitpunkt t2 festgestellten Unterscheide zwischen den Gruppen 
EG (Meditation) und KG (Sport) bei Brustschmerzen und Schlafstörungen sind 
zum Messzeitpunkt t3 nicht mehr feststellbar. 

Es lassen sich keine signifikanten Unterschiede nachweisen (t-Test).  
Im Wilcoxon-Test ergeben sich messbare Unterschiede im Vergleich der 

Gruppen EG (Meditation) und KG (Sport) bezüglich der Funktionsskala „Cogni-
tive Functioning“. (p = 0.026). 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


322 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

Kovarianzanalyse mit Auswertung der Skalen und Vergleich der Messzeitpunkte 
t1 und t3 
 
Parameter 
Mittelwerte  
(und SD) 

t1 
EG 

t3 
EG 

t1 
KG 

t3 
KG 

 
ANCOVA (t1 als Kovari-
ate) 

 
Effektstärke* 

Quality of Life 
(SD) 

53,3 
 
(16,3) 

56,7 
 
(26,6) 

65,0 
 
(21,4) 

65,6 
 
(20,9) 

F=0,010 df=1  
 
p = 0,919 (Gruppe) 

ƞ²=0,001 

Physical 
Functioning 
(SD) 

71,3 
 
(13,0) 

77,3 
 
(15,8) 

80,4 
 
(21,3) 

80,9 
 
(18,7) 

F=0,276 df=1  
 
p = 0,610 (Gruppe) 

ƞ²=0,012 

Role 
Functioning 
(SD) 

61,7 
 
(17,7) 

60,0 
 
(29,6) 

67,8 
 
(34,2) 

73,3 
 
(24,2) 

F=1,324 df=1  
 
p = 0,262 (Gruppe) 

ƞ²=0,057 

Emotional 
Functioning 
(SD) 

55,8 
 
(26,9) 

54,2 
 
(26,7) 

58,9 
 
(31,9) 

63,9 
 
(32,5) 

F=0,864 df=1  
 
p = 0,363 (Gruppe) 

ƞ²=0,038 

Cognitive 
Functioning 
(SD) 

70,0 
 
(30,2) 

78,3 
 
(23,6) 

71,1 
 
(31,2) 

65,6 
 
(34,2) 

F=3,322 df=1  
 
p = 0,082 (Gruppe) 

ƞ²=0,131 

Social 
Functioning 
(SD) 

60,0 
 
(43,2) 

65,0 
 
(32,8) 

64,4 
 
(36,1) 

70,0 
 
(36,3) 

F=0,043 df=1  
 
p = 0,838 (Gruppe) 

ƞ²=0,002 

Fatigue 
(SD) 

48,9 
(29,3) 

47,8 
(28,2) 

38,5 
(28,8) 

34,8 
(27,8) 

F=0,552 df=1  
p = 0,465 (Gruppe) 

ƞ²=0,024 

Nausea and 
Vomiting 
(SD) 

,0 
 
(,0) 

3,3 
 
(10,5) 

5,6 
 
(17,4) 

3,3 
 
(9,3) 

F=0,073 df=1  
 
p = 0,790 (Gruppe) 

ƞ²=0,003 

Pain 
(SD) 

38,3 
(24,9) 

41,7 
(28,6) 

36,7 
(32,2) 

40,0 
(31,4) 

F=0,003 df=1  
p = 0,954 (Gruppe) 

ƞ²=0,001 

Dyspnoea 
(SD) 

23,3 
(22,5) 

23,3 
(27,4) 

33,3 
(37,8) 

26,7 
(33,8) 

F=0,206 df=1 p = 0,654 
(Gruppe) 

ƞ²=0,009 

Insomnia 
(SD) 

56,7 
(38,7) 

56,7 
(41,7) 

57,8 
(36,7) 

48,9 
(39,6) 

F=0,861 df=1  
p = 0,363 (Gruppe) 

ƞ²=0,038 

Appetite loss 
(SD) 

20,0 
(35,8) 

23,3 
(41,7) 

11,1 
(24,1) 

4,4 
(11,7) 

F=2,323 df=1  
p = 0,142 (Gruppe) 

ƞ²=0,096 

Constipation 
(SD) 

13,3 
(32,2) 

23,3 
(31,6) 

22,2 
(27,2) 

15,6 
(21,3) 

F=1,733 df=1  
p = 0,202 (Gruppe) 

ƞ²=0,073 

Diarrhoea 
(SD) 

3,3 
(10,5) 

10 
(22,5) 

6,7 
(18,7) 

2,2 
(8,6) 

F=1,939 df=1  
p = 0,178 (Gruppe) 

ƞ²=0,081 

Financial 
Diffuculties 
(SD) 

30,0 
 
(42,9) 

30,0 
 
(36,7) 

26,7 
 
(38,2) 

28,6 
 
(38,9) 

F=0,702 df=1  
 
p = 0,412 (Gruppe) 

ƞ²=0,032 

Body Image 
(SD) 

52,5 
(35,1) 

53,9 
(32,3) 

62,8 
(36,3) 

66,7 
(36,2) 

F=0,301 df=1  
p = 0,589 (Gruppe) 

ƞ²=0,013 

Sexual 
Functioning 
(SD) 

77,1 
 
(30,8) 

77,1 
 
(19,8) 

72,2 
 
(33,7) 

81,0 
 
(24,3) 

F=1,341 df=1  
 
p = 0,262 (Gruppe) 

ƞ²=0,069 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.5. Ergebnisse der experimentellen Studie: Deskriptive Statistik und grafische Darstellung 323 

Sexual 
Enjoyment** 
(SD) 

66,7 
 
(47,1) 

44,4 
 
(19,2) 

50,0 
 
(43,0) 

50,0 
 
(43,0) 

F=2,400 df=1  
 
p = 0,261 (Gruppe) 

ƞ²=0,545** 

Future 
Perspective 
(SD) 

50,0 
 
(28,3) 

56,7 
 
(31,6) 

46,7 
 
(41,4) 

48,9 
 
(39,6) 

F=0,373 df=1  
 
p = 0,548 (Gruppe) 

ƞ²=0,017 

Systemic Ther-
apy 
Side Effects 
(SD) 

34,8 
 
 
(19,8) 

33,3 
 
 
(19,0) 

27,9 
 
 
(14,9) 

27,0 
 
 
(19,3) 

F=0,015 df=1  
 
 
p = 0,904 (Gruppe) 

ƞ²=0,001 

Breast Symp-
toms 
(SD) 

15,8 
 
(19,0) 

21,7 
 
(22,3) 

25,0 
 
(21,1) 

28,9 
 
(24,6) 

F=0,005 df=1  
 
p = 0,942 (Gruppe) 

ƞ²=0,001 

Arm Symptoms 
(SD) 

33,3 
(29,6) 

30,0 
(29,7) 

37,0 
(27,1) 

41,5 
(25,7) 

F=1,494 df=1  
p = 0,234 (Gruppe) 

ƞ²=0,064 

Upset by Hair 
loss 
(SD) 

66,7 
 
(,0) 

33,3 
 
(,0) 

61,1 
 
(39,0) 

53,3 
 
(47,7) 

F=1,143 df=1  
p = 0,397 (Gruppe) 

ƞ²=0,364*** 

* Effektstärke bezogen auf den Effekt des Faktors Gruppe 
** Diese Frage wurde von nur 2 Frauen der Meditationsgruppe und 4 Frauen der 

Sportgruppe beantwortet, das Ergebnis ist somit nicht verwertbar 
*** Diese Frage wurde nur von 2 Frauen der Meditationsgruppe und 6 Frauen der 

Sportgruppe beantwortet, das Ergebnis ist somit nicht verwertbar 
 

Tab. 8: Kovarianzanalyse Symptom- und Funktionsskalen Messzeitpunkte t1 
und t3. 

 

Kommentar: 
 

Die zum Messzeitpunkt t2 nach 8 Wochen festgestellten Unterschiede bezüglich 
Brustbeschwerden und Schlafstörungen sind nach 16 Wochen nicht mehr festzu-
stellen. 

Es ergeben sich aber Hinweise auf eine Verbesserung der Kognition bei der 
Meditationsgruppe (Effektstärke ƞ²: 0,131) während sich gleichzeitig die KG 
leicht verschlechtert. Dieser Effekt ist nicht signifikant (p =0.082). 

Der Wilcoxon-Test deutet aber auf signifikante Unterschiede im Vergleich 
der Gruppen EG und KG bei der Funktionsskala „Cognitive Functioning“ (p = 
0.026) hin. 

Die Beurteilung des „Cognitive Functioning“ bezieht sich im Manual der 
EORTC auf die Fragen Nr. 20 und Nr. 25 des EORTC-Fragebogens QLQ-C30 
(Version 3.0). 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


324 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

Die Fragen 20 und 25 (Cognition) des Fragebogens sind im Folgenden auf-
geführt und sollen verdeutlichen, auf welche Weise mittels der EORTC-
Fragebögen die kognitive Funktion erfasst wird: 

 
Nr. 20: Hatten Sie Schwierigkeiten sich auf etwas zu konzentrieren,  

z.B. auf das Zeitungslesen oder das Fernsehen? 
Nr. 25: Hatten Sie Schwierigkeiten, sich an Dinge zu erinnern? 

Die aufgeführten Fragen zur kognitiven Funktion sind demnach sehr 
einfach und konkret auf den Alltag bezogen. 

 
Grafische Darstellung der Lebensqualität im Gruppenvergleich zwischen den 
Zeitpunkten t1, t2 (8 Wochen) und t3 (16 Wochen) 

 

 
Abb. 8: Vergleich der Lebensqualität im Verlauf von 16 Wochen 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.5. Ergebnisse der experimentellen Studie: Deskriptive Statistik und grafische Darstellung 325 

Kommentar: 
 

In der Meditationsgruppe (EG) deutet sich eine Verbesserung der Lebensqualität 
nach 8 Wochen an, die nach 16 Wochen wieder abnimmt. Die Ergebnisse sind 
statistisch nicht signifikant. 

 
Grafische Darstellung der Kognition (cognitive functioning) im Gruppenver-
gleich zwischen den Zeitpunkten t1, t2 (8 Wochen) und t3 (16 Wochen) 
 

 
Abb. 9: Vergleich des „Cognitive Functioning“ im Verlauf von 16 Wochen. 

 

Kommentar: 
 
In der Meditationsgruppe (EG) ergibt sich eine Verbesserung der Kognition nach 
16 Wochen (8 Wochen nach Beendigung des MBSR-Trainings). Die Ausgangs-
lage war zum Zeitpunkt t1 für beide Gruppen (Meditation bzw. Sport) gleich. 
 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


326 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

Grafische Darstellung der Brustschmerzen (Breast symptoms) im Gruppenver-
gleich zwischen den Zeitpunkten t1, t2 (8 Wochen) und t3 (16 Wochen) 
 

 
Abb. 10: Vergleich der Brustsymptome im Verlauf von 16 Wochen 

 

Kommentar: 
 
Bei der Meditationsgruppe ergibt sich nach 8 Wochen eine Zunahme der Brust-
beschwerden. Die ANCOVA hat gezeigt, dass es hier einen signifikanten Unter-
schied zwischen den Gruppen gibt. An den Messzeitpunkten t1 und t3 sind die 
Mittelwerte in der Sportgruppe (KG) höher als die der Meditationsgruppe.  
 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.5. Ergebnisse der experimentellen Studie: Deskriptive Statistik und grafische Darstellung 327 

Grafische Darstellung der Schlafstörungen (Insomnia) im Gruppenvergleich 
zwischen den Zeitpunkten t1, t2 (8 Wochen) und t3 (16 Wochen) 
 

 
Abb. 11: Vergleich der Schlafstörungen im Verlauf von 16 Wochen 
 

Kommentar: 
 

Die Schlafstörungen nehmen bei der Meditationsgruppe (EG) leicht zu und sind 
insgesamt höher als in der Sportgruppe (KG, Kontrollgruppe). Die Effektstärke 
ƞ² (0,113) deutet in der deskriptiven Statistik auf einen klinischen Effekt zwi-
schen den Gruppen zu t2 unter Korrektur des Ausgangsunterschiedes zu t1 
(Kovariate t1) hin, so dass davon ausgegangen werden kann, dass eine größere 
Stichprobe zu signifikanten Effekten zu den Zeitpunkten t1 und t2 geführt hätte. 
 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


328 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

3.6. Erläuternde Zusammenfassung der Studienergebnisse 
 

In diesem Kapitel sollen die wichtigsten Studienergebnisse nochmals zusam-
mengefasst dargestellt werden. Zusätzlich sollen aber auch die Erfahrungen und 
Eindrücke der MBSR-Trainerin in die Ergebnispräsentation einfließen. 

Das 8-wöchige Achtsamkeitstraining beginnt mit Vorgesprächen, die die 
MBSR-Trainerin mit jeder Teilnehmerin führt. Aus dem Gesprächsprotokoll 
(siehe Anlage) lässt sich auf die Situation und die Erwartung der Teilnehmerin-
nen schließen. Diese Ausgangssituation dürfte zumindest teilweise auf alle 25 
Teilnehmerinnen zutreffen. 
 

Beschwerden der Teilnehmerinnen 
vor Beginn des Trainings 

„… die Nebenwirkungen der Aromata-
sehemmer seien sehr unangenehm und 
äußerten sich in starker Unruhe, körper-
lichen Missempfindungen wie Kälte, 
Taubheit der Finger oder Füße und 
Schlafstörungen.“ 

Erwartungen der 
Teilnehmerinnen 

„… Kurs als letztes Mittel, etwas für 
sich zu tun, so ginge es nicht weiter, es 
müsse etwas passieren“ 

Wünsche und Sehnsüchte der  
Teilnehmerinnen 

„…Viele wünschen sich eine Reduzie-
rung dieser Symptome und ein Wieder-
herstellen ihres alten Lebens“ 

 
Tab. 9: Auszug aus dem Protokoll der MBSR-Trainerin K. Hensel (siehe Anla-
ge) 

 

Aus dem Gesprächsprotokoll wird deutlich, dass die Patientinnen sehr an der 
medikamentösen antihormonellen Therapie leiden und sich ihr früheres Leben 
zurückwünschen. 

Die Erwartungen an das Training sind sehr hoch. Insbesondere scheint die 
Erwartungshaltung zu bestehen, dass sich die körperlichen Beschwerden redu-
zieren lassen. 

Aus den Vorgesprächen ergab sich bei der MBSR-Trainerin der Eindruck, 
dass sich viele Frauen ins tägliche Funktionieren flüchten, ohne sich dabei zu 
spüren, […], und dass sie ihre Lebensfreude vermissen würden und depressiv 
seien.476 
                                                             
476 Vgl. Protokoll der MBSR-Trainerin K. Hensel, Anlage. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.6. Erläuternde Zusammenfassung der Studienergebnisse 329 

Im Hinblick auf die Ausgangssituation zeigte sich bei der MBSR-Trainerin 
eine gewisse Skepsis, ob sich durch ein Achtsamkeitstraining eine positive Ver-
änderung für diese Frauen erreichen lässt. Sie machte deshalb die Teilnehmerin-
nen darauf aufmerksam, dass das Training nicht dazu diene, ein altes Leben 
wiederherzustellen. 

Im Rahmen der Studie nahmen 10 Frauen an einem Achtsamkeitstraining 
(Gruppe Meditation „EG“) und 15 Frauen an einem Bewegungstraining (Gruppe 
Sport „KG“) teil. Die Frauen erhielten die Fragebögen vor und nach dem 8-
wöchigen Training.  

Bezüglich der Resultate im Einzelnen zeigte sich, dass sich Hinweise für 
(signifikante) klinische Effekte in folgenden Bereichen darstellen lassen: 

 
Physiologische Parameter:    nachmittäglicher Cortisol-Spiegel 
Bei den Symptom-Skalen:   Bereich Schlafstörungen 

       Bereich Brustsymptome 
Bei den Funktionsskalen:   Bereich Kognition 

 
Es ließen sich keine Effekte bezüglich des nachmittäglichen Prolaktionspiegels 
zeigen.  

Bei der Lebensqualität deutet sich bei der Meditationsgruppe eine Verbes-
serung durch das 8- im Vergleich zum Ausgangswert an. Dieser Effekt ist nicht 
signifikant. Die Kovarianzanalyse bezüglich der Lebensqualität (Vergleich 
Messzeitpunkte t1 und t2) ergab eine Effektstärke von ƞ²=0,048, so dass vermu-
tet werden kann, dass auch bei einer größeren Stichprobe keine signifikanten 
positiven Effekte bezüglich der Lebensqualität festgestellt worden wären.  

Bei der Sportgruppe (KG) war die Lebensqualität im Verlauf von 16 Wo-
chen weitgehend konstant. Das 8-wöchige Training ergab in keiner der beiden 
Gruppen eine signifikante Veränderung der Lebensqualität. 

Bei den physiologischen Parametern zeichnet sich in der Kovarianzanalyse 
bei der Erfassung der Differenzen der nachmittäglichen Cortisolspiegel (Blutse-
rum) ein deutlicher klinischer Effekt zugunsten eines höheren Cortisolspiegels in 
der Meditationsgruppe nach 8 Wochen (Effektstärke ƞ²=0,162) ab. Dies bedeu-
tet, dass vermutlich eine größere Stichprobe einen signifikanten Unterschied der 
Gruppen ergeben hätte. 

Zum Cortisolspiegel ist kritisch anzumerken, dass eine einmalige Messung 
problematisch ist. Die Cortisolausschüttung unterliegt einer zirkadianen (pulsati-
len) Rhythmik mit Spitzenwerten in den Morgenstunden. Eine Einzelmessung ist 
daher in der Regel nur bedingt geeignet, verlässliche Aussagen machen zu kön-
nen. Hierfür wäre ein Cortisoltagesprofil (mit mindestens 3 Messwerten pro Tag) 
erforderlich gewesen. Da dies in dem durchgeführten Studiensetting nicht reali-

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


330 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

sierbar schien, erfolgten die Cortisolmessungen als Einzelmessung am frühen 
Nachmittag, um auf diese Weise eine gewisse Vergleichbarkeit gewährleisten zu 
können. Auffällig waren im Allgemeinen bei allen Frauen die relativ hohen 
nachmittäglichen Cortisolwerte, was auf eine permanente Stressbelastung hin-
deuten könnte. Insgesamt waren die Cortisolwerte aber bei allen Studienteilneh-
merinnen noch im Normbereich, so dass es sich bei dem Cortisolanstieg in der 
Meditationsgruppe nach 8 Wochen um keine pathologischen Veränderungen 
handelt. Die Veränderungen bewegen sich bei allen Frauen innerhalb des Norm-
bereiches. 

Im Hinblick auf die in der Kovarianzanalyse festgestellte Effektstärke er-
scheint jedoch ein Ansprechen des CRH-Systems und damit der Cortisolaus-
schüttung im Zusammenhang mit dem Achtsamkeitstraining naheliegend. 

Die Erfassung des Prolaktinspiegels ergab im Verlauf keine signifikanten 
Veränderungen und in der Kovarianzanalyse auch keine Hinweise für sich an-
deutende klinische Effekte. Auch eine größere Stichprobe hätte demnach ver-
mutlich in Bezug auf die Messung der Prolaktinspiegel zu keinen signifikanten 
Unterschieden geführt.  

Bei der statistischen Auswertung der Symptomskalen konnten in der Kova-
rianzanalyse deutliche klinische Effekte bei der Erfassung von Schlafstörungen 
sowie von Brustsymptomen gemessen werden. In der Meditationsgruppe ergab 
sich nach 8 Wochen Achtsamkeitstraining ein Anstieg der Schlafstörungen so-
wie der Brustsymptome. Bei den Brustsymptomen war der Effekt trotz der klei-
nen Stichprobe signifikant (p = 0,042). Diese Effekte sind nach 16 Wochen nicht 
mehr festzustellen. Die folgende Tabelle soll einen Überblick über die ermittel-
ten Effektstärken im Gesamtzeitraum geben: 

 

  Nach 8 Wochen 
(t2) 

Nach 16 Wochen 
(t3) 

Insomnia Effektstärke ƞ² ƞ²= 0,113 ƞ²= 0,038 
Breast Symptoms Effektstärke ƞ² ƞ²= 0,175 ƞ²= 0,001 

 
Tab. 10: Verlauf der Effektstärken bei den Symptomskalen “Insomnia” bzw. 
„Breast symptoms“ 

 

Effektstärken über 0,1 deuten auf große klinische Effekte hin. Die Tabelle 9 
zeigt, dass sich die nach 8 Wochen gemessenen Effekte nach 16 Wochen nicht 
mehr nachweisen lassen. 

Das 8-wöchige Meditations- bzw. Bewegungstraining hatte keinen Einfluss 
auf die Nebenwirkungen der Aromatasehemmertherapie (Gelenk-, Glieder- und 
Muskelschmerzen).  

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.6. Erläuternde Zusammenfassung der Studienergebnisse 331 

Bemerkenswert erscheint die signifikante Zunahme von Brustschmerzen im 
Zusammenhang mit dem Achtsamkeitstraining. Hierbei handelt es sich um einen 
deutlichen klinischen Effekt, der 8 Wochen nach dem Training nicht mehr fest-
zustellen ist. Das Achtsamkeitstraining kann somit durch die verstärkte betrach-
tende Hinwendung zu einem erkrankten Organ dazu führen, dass dieses Organ 
verstärkt in Form von Beschwerden und Schmerzen wahrgenommen wird.  

Die Vorstellung, ein 8-wöchiges Achtsamkeitstraining könne in erster Linie 
der Linderung von körperlichen Beschwerden und Schmerzen dienen, erwies 
sich in dieser Studienkonstellation als unzutreffend.  

Bei den Funktionsskalen ergaben sich zwischen den Messzeitpunkten t1 
und t2 (8 Wochen) keine signifikanten Unterschiede zwischen den Gruppen. 
Durch die Kovarianzanalyse konnten keine Hinweise auf mögliche klinische 
Effekte festgestellt werden. 

8 Wochen nach Beendigung des Achtsamkeitstraining (Messzeitpunkt t3; 
16 Wochen ab Beginn) ergibt sich jedoch in der Kovarianzanalyse ein deutlicher 
klinischer Effekt bezüglich einer Verbesserung der kognitiven Funktion in der 
Meditationsgruppe. Dies belegt der Anstieg der Effektstärke. Die Änderungen 
ergeben sich aus der unten dargestellten Tabelle 10. 

 

  nach 8 Wochen 
(t2) 

nach 16 Wochen 
(t3) 

Cognition Function-
ing 

Effektstärke ƞ² ƞ²= 0,008 ƞ²= 0,131 

 
Tab. 11: Effektstärke in Bezug auf „Cognition functioning“ nach 8 bzw. 16 Wo-
chen. 

 

Zusammenfassend lässt sich feststellen, dass sich ein Achtsamkeitstraining in 
dieser Konstellation (Frauen mit Brustkrebs unter Aromatasehemmertherapie) 
nicht zur Linderung der nebenwirkungsbehafteten medikamentösen Therapie 
oder der krankheitsbedingten Beschwerden eignet. Es ergaben sich aber Hinwei-
se für eine gesteigerte Aufmerksamkeit und eine Erhöhung der Konzentrations-
fähigkeit. Diese Effekte entsprechen nicht den Erwartungen, die die Teilnehme-
rinnen in den Vorgesprächen geäußert haben. 
 
Das Protokoll der MBSR-Trainerin verdeutlicht die immer wiederkehrenden 
Problemfelder während des 8-wöchigen Achtsamkeitstrainings477: 
                                                             
477 Vgl. Protokoll der MBSR-Trainerin K. Hensel, Anlage. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


332 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

-­‐ Verteidigung subjektiv bewährter Denk- und Handlungsstrategien 
-­‐ Gefangensein in den eigenen Gedanken (Bewerten der eigenen Gedan-

ken) 
-­‐ Wunsch, etwas bewirken zu wollen 
-­‐ Leistungsdruck 
-­‐ Nicht akzeptieren können, dass es nur darum gehe, den Moment so an-

zunehmen wie er ist 
-­‐ Zweifel an der Methode 
-­‐ Gedankenkarussel und geistige Unruhe 
-­‐ Große Widerstände, sich mit dem Handbuch auseinanderzusetzen: 

„dass es Zeit und Konzentration brauchen würde, um überhaupt zu ver-
stehen, was da drin steht, …“ (Auszug aus dem Protokoll). 

 
 
EORTC-Fragebogen: Fragen zur Sexualität 

 
Die von der EORTC für Brustkrebspatientinnen entworfenen Fragen zur Le-
bensqualität (Fragebogen EORTC QLQ-BR23) enthalten auch 3 Fragen zur 
Sexualität. Die Teilnehmerinnen waren ausdrücklich darauf hingewiesen wor-
den, dass die Beantwortung von Fragen freiwillig ist. Problematische Fragen 
können unbeantwortet gelassen werden. Dies war ausschließlich bei Fragen zur 
Sexualität der Fall. 

Die Frage Nr. 46 (Frage nach Freude an Sex) zum Beispiel wurde von 19 
von 25 Frauen nicht beantwortet. Eine statistische Auswertung dieser Frage war 
daher nicht möglich.  

In der folgenden Tabelle soll das Antwortmuster bezüglich der Fragen zur 
Sexualität näher dargestellt werden: 

 
Frage Meditationsgruppe (EG) 

10 Frauen 
Sport/Bewegungsgruppe (KG) 
15 Frauen 

Nr. 44  
Wie sehr waren Sie an Sex 
interessiert? 

Keine Antwort:   2 
Überhaupt nicht:   4 
Wenig:    3 
Mäßig:    1 

Überhaupt nicht:   7 
Wenig:    3 
Mäßig:    4 
Sehr:     1 

Nr. 45 
Wie sehr waren Sie sexuell 
aktiv? 

Keine Antwort:   3 
Überhaupt nicht:   5 
Mäßig:    1 
Sehr:     1 

Überhaupt nicht:   9 
Wenig:    2 
Mäßig:    3 
Sehr:     1 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.7. Reflektivität 333 

Nr. 46 
Nur ausfüllen, wenn Sie 
sexuell 
aktiv waren: 
Wie weit hatten Sie Freude 
an Sex? 

Keine Antwort:   8 
Wenig:    1 
Sehr:     1 

Keine Antwort:   11 
Überhaupt nicht:   1 
Mäßig:    1 
Sehr:     1 

 
Tab. 12: Antwortmuster zu den Fragen über die Sexualität. 

 

Das Antwortmuster bei den Fragen zur Sexualität deutet darauf hin, dass dieser 
Bereich entweder keine Bedeutung mehr hat oder ausgeblendet wird. Großes 
Interesse an Sex bestand nur bei einer Teilnehmerin, wenig oder mäßiges Inte-
resse gaben 11 Frauen an.  

Das Antwortmuster deutet darauf hin, dass die Teilnehmerinnen die größten 
Hemmnisse bei der Beantwortung der Fragen zur Sexualität hatten. Alle anderen 
Fragen waren nahezu vollständig beantwortet worden. 

 
 

3.7. Reflektivität 
 
Studien zu MBSR bei Krebspatienten erfolgen in der Regel mit Teilnehmern 
einer bestimmten sozialen Schicht (Mittel- oder Oberschicht, Bildungsbürger). 
Das hier durchgeführte Studienprojekt richtete sich an Frauen, die größtenteils 
nicht die Mittel gehabt hätten, einen MBSR-Kurs (Kosten ca. 300 €, Kranken-
kassenzuschlag ca. 70 €) zu bezahlen. Die Frauen waren in der ehemaligen DDR 
groß geworden. Mehrere Frauen waren ehemalige LPG-Arbeiterinnen. Insofern 
war das Studienprojekt experimentell und völlig neu. Von daher hatte ich Be-
denken, ob das gewählte Verfahren auf diese Patientengruppe anwendbar ist. Um 
aber eine Vergleichbarkeit mit anderen Studien zu ermöglichen, hatte ich mich 
entschlossen, die Vorgaben des 8-wöchigen MBSR-Curriculums einzuhalten und 
bei der Evaluation dieselben Fragebögen zu benutzen, die bei den klinischen 
Studien zur Erfassung der Lebensqualität herangezogen werden. 

Als sehr hilfreich erwies sich, dass ich als Arzt und Studienleiter nicht in 
die Trainings involviert war. Dadurch konnte eine gewisse Neutralität gewahrt 
bleiben. Ich stand den Teilnehmerinnen aber in Form eines „Notruftelefons“ zur 
Verfügung. Jede Teilnehmerin hätte die Möglichkeit gehabt, sich bei Problemen 
und Fragen direkt an mich zu wenden. 

In der Rekrutierungsphase war aufgefallen, dass viele Patienten, die sich 
mit ihrem Schicksal abgefunden hatten, aus meiner Sicht aber mit ihren Lebens-
umständen unzufrieden waren, nicht zur Studienteilnahme entschließen konnten. 
Die teilnehmenden Frauen waren somit innerhalb der Gesamtgruppe aller Frauen 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


334 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

unter Aromatasehemmertherapie eine nicht-repräsentative Minderheit. Es waren 
jene Frauen, die noch genügend Motivation und Antrieb hatten, ihre Lebenssi-
tuation ändern zu wollen. Es zeichnete sich somit bereits während der Rekrutie-
rung ab, dass die Zahl der Teilnehmerinnen nicht ausreichen würde, drei Grup-
pen (Meditationsgruppe, Sportgruppe (aktive Kontrolle) sowie (nicht-aktive) 
Kontrollgruppe) zu bilden. Für manche Frauen wäre es auch nicht akzeptabel 
gewesen, im Rahmen einer nicht-aktiven Kontrollgruppe an der Studie teilzu-
nehmen. Bei allen teilnehmenden Frauen bestand der dringende Wunsch, nicht 
weiter warten zu wollen, sondern an der derzeitigen Situation etwas zu ändern. 

Im Rahmen einer Informationsveranstaltung hatten sich die MBSR-
Trainerin und die Leiterin der Sportselbsthilfegruppe den Interessierten vorge-
stellt. Die Leiterin der Sportselbsthilfegruppe war selbst Brustkrebspatientin und 
in der DDR aufgewachsen. Die MBSR-Trainerin kam aus Westdeutschland und 
war Buddhistin. Sie stellte sich auch als Buddhistin vor. Als beobachtender Stu-
dienleiter war es bemerkenswert, die Reaktion der Frauen auf die MBSR-
Trainerin zu beobachten. Das Interesse an ihrer Person war in dem Moment da, 
als sie erzählte, dass sie jahrelang aufgrund einer Endometriose stärkste Schmer-
zen gehabt hätte und schließlich das MBSR kennengelernt hätte. Ab diesem 
Moment war die Distanziertheit der Zuhörerinnen gebrochen. Als Studienleiter 
war ich über diese spürbare Wende bei der Informationsveranstaltung erleichtert. 
Ich hatte keine Bedenken mehr, dass es zu unüberwindbaren soziokulturellen 
Gräben (ehemalige ostdeutsche Landarbeiterinnen, westdeutsche, akademisch 
ausgebildete Buddhistin) kommen würde. 

Nachdem die Studiengruppen gebildet worden waren, erfolgte in der 
MBSR-Gruppe die Interviewphase. In einer Zwischenauswertung gab mir die 
MBSR-Trainerin zu verstehen, dass das Vorhaben auch für sie ein Experiment 
sei. Sie hatte zwar bereits zahlreiche Kurse, unter anderem auch für die Charité 
in Berlin, angeboten und durchgeführt. Die Zusammensetzung der Brandenbur-
ger Gruppe sei für sie aber eine neue Erfahrung. 

Obwohl den Teilnehmerinnen während der gesamten Studienphase eine 
„Notrufnummer“ der Studienleitung zur Verfügung stand, war diese Nummer 
während des gesamten 4-Monats-Zeitraums von keiner einzigen Teilnehmerin 
des Achtsamkeitstrainings genutzt worden. Dies ist insofern sehr überraschend, 
weil sich eine Teilnehmerin der MBSR-Gruppe in einem psychisch sehr labilen 
Zustand befand. Deren Teilnahme war auch der Grund dafür, warum überhaupt 
ein Notruftelefon angeboten wurde. Monate nach dem Training habe ich nachge-
fragt, wie es dieser Teilnehmerin im Training ergangen sei. Sie hatte wohl in den 
ersten Sitzungen viel geweint und die anderen Frauen haben dies einfach nur 
zugelassen, ohne nachforschen zu wollen. Dadurch hätte sich die Teilnehmerin 
beruhigt und Vertrauen zur Gruppe aufgebaut. Überraschenderweise scheint eine 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.7. Reflektivität 335 

MBSR-Gruppe sehr gut geeignet zu sein, psychisch verzweifelte Teilnehmer 
aufzufangen. Dieser Nebenbefund war für mich überraschend, da ich vor Stu-
dienbeginn überlegt hatte, der Teilnehmerin eine psychiatrische Behandlung zu 
empfehlen. 

Bei der Bewegungs-und Sportgruppe hatten sich über die Hälfte für ein in-
dividuelles Training (allein oder in der Familie) entschieden. Von den Teilneh-
merinnen der wöchentlichen Walking-Gruppe nutzen drei Frauen das „Notruf-
handy“, um die Schwierigkeiten mit dem Gruppentraining zu besprechen und 
mitzuteilen, dass sie lieber allein weiter trainieren wollten. Es zeigte sich, dass 
überraschenderweise gerade das wöchentliche Lauftraining in der Sportgruppe 
manche Frauen überforderte.  

Wie sich aus den Gesprächen mit der MBSR-Trainerin und den Protokollen 
ergab, war es den Teilnehmerinnen nicht leicht gefallen, von gewohnten Denk- 
und Verhaltensmustern abzurücken. Die MBSR-Trainerin empfand das angelei-
tete Hineinfühlen in bestimmte Körperregionen (z.B: Beckenbo-
den/Geschlechtsorgane, erkrankte Brust) im Rahmen des „BodyScans“ als be-
sondere Belastungen für die teilnehmenden Frauen.  

Wie sich aus dem Protokoll der MBSR-Trainerin schließen lässt, haben sich 
viele Frauen in ihrer krankheits- und therapiebedingten Lebenswirklichkeit im 
Verlauf von Jahren eingerichtet und hierbei Strategien entwickelt. Diese werden 
in der Gesprächsrunde in der Gruppe verteidigt, obwohl in den einzeln mit der 
Trainerin geführten Vorgesprächen deutlich wurde, wie unglücklich, unzufrieden 
und freudlos viele Frauen ihre momentane Lebenssituation einschätzen.  

Retrospektiv verglich eine Teilnehmerin der MBSR-Gruppe die Gruppen-
konstellation mit der Atmosphäre einer Selbsthilfegruppe. In Brandenburg/Havel 
hatte sich 2014 die Brustkrebsselbsthilfegruppe aufgelöst. Seitdem es möglich 
ist, über das Internet an Informationen zu gelangen oder sich in Chat-Foren aus-
zutauschen, hatten immer weniger Frauen die Selbsthilfegruppe genutzt.  

Somit könnte bei der Meditationsgruppe (Achtsamkeitstraining) ein stärke-
rer Gruppeneffekt eine Rolle gespielt haben als zum Beispiel in der Sportgruppe. 
Die wöchentlichen Treffen zum „Nordic Walking“ waren von manchen Teil-
nehmerinnen als Einengung und Zwang (z.B. „ich habe immer gedacht, morgen 
musst Du da wieder hingehen“) empfunden worden, obwohl die wöchentliche 
Teilnahme freiwillig war und Freude machen sollte. Es scheint, als ob viele Ver-
richtungen des Lebens unter dem Aspekt des „Leisten Müssens“ bzw. „Bringen-
Müssens“ gesehen werden. Es war aber in beiden Gruppen stets betont worden, 
dass die wöchentliche Teilnahme freiwillig sei und es den Teilnehmerinnen 
selbst überlassen sei, zu kommen oder nicht zu kommen. Die Bereitschaft zur 
regelmäßigen wöchentlichen Teilnahme war in der MBSR-Gruppe erstaunlich 
hoch gewesen. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


336 3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt 

Diese regelmäßige Teilnahme war überraschend. Bei Studienbeginn war 
meine Skepsis dahingehend, dass ich mit einem Studienabbruch wegen fehlender 
Teilnahme jederzeit rechnete. Diese Zweifel verstrichen dann innerhalb der ers-
ten vier Wochen. Aufgrund dieser erheblichen Zweifel war es umso wichtiger, 
nicht selbst an der Durchführung des Trainings beteiligt gewesen zu sein. Die 
Professionalität und Berufserfahrung der MBSR-Trainerin hatten dazu beigetra-
gen, für eine ruhige Studiensituation zu sorgen. 

Als eventuell problematisch muss darauf hingewiesen werden, dass die wö-
chentlichen Trainings in den Praxisräumen der onkologischen Schwerpunktpra-
xis stattfanden, also jenem Ort, wo manche der Teilnehmerinnen mit Chemothe-
rapie behandelt wurden. Insofern war der Ort der Studiendurchführung nicht 
neutral. Es wäre somit zu hinterfragen, ob ein neutraler Ort zu anderen Ergebnis-
sen geführt hätte. Allerdings könnte auch gerade die bewusste Wiederbegegnung 
mit einem Ort früherer Verletzungen und das bewusste Hineinfühlen eine positi-
ve Auswirkung auf die Krankheitsbewältigung haben.  

Unabhängig von den Ergebnissen der 4-Monats-Befragung war der Ein-
druck entstanden, dass ein 8-wöchiges Training nur ein kleiner Anfang sein kann 
und nicht geeignet ist, längerfristige Veränderungen herbeizuführen. Die MBSR-
Trainerin hätte es sich gewünscht, regelmäßige Nachtreffen durchzuführen und 
den weiteren Prozess zu begleiten. In der Nachbetreuung der Patientinnen zeigte 
sich, dass das regelmäßige Üben losgelöst von der Gruppe rasch nachlässt. Man-
che Patientinnen berichteten 6 Monate nach dem Training, wieder verstärkt an 
Zukunftsängsten zu leiden. 

Während der Trainingsphase hatte die MBSR-Trainerin auf die Notwendig-
keit des täglichen Übens hingewiesen. Die Teilnehmerinnen erhielten Übungs-
Disketten und waren angehalten worden, selbstständig alleine zu üben. Ich hatte 
den Eindruck, dass für die Teilnehmerinnen ein gewisser „Übungsstress“ be-
stand. Manche schienen ein „schlechtes Gewissen“ zu haben, den „Hausaufga-
ben“ nicht nachgekommen zu sein. 

In diesem Zusammenhang ergaben sich für mich Assoziationen an eigene 
Ausbildungsabschnitte. Ich denke, es könnte hilfreich sein, außerhalb des Medi-
tationsprozesses eine „Instanz“ einzubinden, die weder „Lernender“ noch „Leh-
render“ ist, sondern einfach nur „da ist“. Es wäre somit überlegenswert, Meditie-
renden einen neutralen „Spiritual“ („spiritual coach“) zur Seite zu stellen, um 
eventuell aufkommende Frustrationen als auch positive und negative Gefühle im 
Zusammengang mit einem Meditationsprozess ansprechen zu können. Diese 
Möglichkeit könnte dann als Option ohne Zwang genutzt werden, Enttäuschun-
gen über das eigene Unvermögen oder die Erwartungen eines Meditationslehrers 
oder einer Meditationsgruppe ansprechen zu können.  

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


3.7. Reflektivität 337 

Dies wären Ansätze für weiterführende Studien. In den Schlussbemerkun-
gen soll hierauf nochmals eingegangen werden und diesbezüglich Vorschläge für 
ein weiteres Studienexperiment vorgestellt werden. 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


 

4. Diskussion 
 
 
 
 
 
 

Es sollte der Frage nachgegangen werden, welche Hilfestellung ein erkrankter 
Mensch von der Medizinwissenschaft zu erwarten hat und welche eigenen Res-
sourcen sich aus einem achtwöchigen Achtsamkeitstraining erschließen lassen. 
In der Diskussion soll die Besprechung der experimentellen Studienergebnisse 
an den Anfang gestellt werden, um dann im Weiteren den philosophischen und 
spirituellen Kontext in die Diskussion einzubinden.  

Hierzu sollen zunächst die konkreten Ergebnisse der experimentellen Studie 
in den Kontext vergleichbarer aktueller Studien gestellt werden. Auf diese Weise 
soll ein Überblick verschafft werden, welche Möglichkeiten und welche Grenzen 
ein formalisiertes Achtsamkeitstraining im klinischen Kontext bietet.  

In einem weiteren Schritt soll dann anhand des derzeitigen Nationalen 
Krebsplanes überlegt werden, welche Möglichkeiten es geben kann, Achtsamkeit 
in den Alltag von Ärzten und Patienten einzubinden. Die Diskussion wird deut-
lich machen, dass Achtsamkeitstraining und Spiritualität nicht zu verwechseln 
sind.  

Letztlich geht es auch um die Frage, ob es möglich ist, über die Integration 
von Achtsamkeitstraining in den klinischen Kontext hinaus, Spiritualität und 
damit auch die im Rahmen des wissenschaftlichen Fortschritts vom Krankenbett 
„verbannte“ Metaphysik wieder ans Krankenbett zurückkehren zu lassen. Pierre 
Janet hatte eine strikte Trennung von empirischer Medizinwissenschaft und Me-
taphysik gefordert (vgl. hierzu Kapitel 2.3.4. und 3.2.).  

Könnte es sein, dass die Medizinwissenschaft inzwischen „emanzipiert ge-
nug ist“, die in die Welt des Aberglaubens gerückte Metaphysik wieder ins 
Krankenzimmer zu lassen? Diese Frage soll der weitere Rahmen sein, dem sich 
die Diskussion stellt. Hierfür soll unter anderem durch einen Rückgriff auch auf 
Ideen und Überlegungen von Pierre Janet und Sigmund Freud der Versuch einer 
„Theorie der Meditation“ und damit eines Brückenschlagens von empirischer 
Wissenschaft hin zu Spiritualität und Metaphysik unternommen werden.  

Der weiteren Diskussion sollen folgende Fragen vorgelagert werden. Die 
Antworten sind mögliche Lösungsvorschläge ohne Absolutheitsanspruch. Sie 
dienen als Grundlage für die weitere Diskussion: 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


340 4. Diskussion 

Was hatten frühere klinische Studien versucht über ein MBSR-Training 
insbesondere bei Krebspatienten herauszufinden und wie waren die Ergebnisse? 

 
Mehrere klinische Studien ergaben eine signifikante Reduktion von Angst und 
Depression nach einem MBSR-Training. In zwei Studien konnte kein Zusam-
menhang zwischen MBSR-Training und der Befriedigung spiritueller Bedürfnis-
se festgestellt werden. In einer Metaanalyse von Zainal et al.478 über MBSR bei 
Brustkrebspatientinnen (vgl. Kapitel 3.3, S. 273) ergaben sich mittlere klinische 
Effekte in Bezug auf Stressreduktion, depressive Stimmungslagen und Ängst-
lichkeit. Auffallend ist in dieser Metaanalyse eine hohe Anzahl (> 70 %) nicht 
verwertbarer klinischer Studien (von 33 Studien konnten nur 9 in die Metaanaly-
se eingeschlossen werden). 

Eine vor kurzem publizierte randomisierte Kontrollstudie479 konnte in Be-
zug auf das „Cancer-related cognitive impairment-Syndrom480“ beim „Attentio-
nal Function Index (AFI)“ starke (d = 0.83, p = 0.001) nach 8 Wochen Training 
bzw. mittlere Effekte (d = 0.55, p = 0.021) 6 Monate nach Trainingsbeginn bei 
den MBSR-Teilnehmern im Vergleich zu „Fatigue education481“ feststellen. Ein 
8-wöchiges MBSR-Training scheint sich somit positiv auf die kognitiven Fähig-
keiten (Konzentration und Aufmerksamkeit) auszuwirken. 

In einer im Januar 2016 publizierten Metanalyse482 wurden in Bezug auf die 
Behandlung (allerdings nicht ausschließlich krebsassoziierter) chronischer 
Schmerzsyndrome Akzeptanz- und Commitmentherapien483 (ACT) mit achtsam-
keitsbasierten kognitiven Therapien (MBCT) und der achtsamkeitsbasierten 
Stressreduktion (MBSR) verglichen. Die Autoren sahen in Bezug auf Depression 
und Ängstlichkeit signifikant bessere Ergebnisse bei der Akzeptanz- und Com-
mitmenttherapie im Vergleich zu MBCT und MBSR. Die ACT-Therapie wurde 

                                                             
478 Zainal, NZ et al., „The efficacy of mindfulness-based stress reduction on mental health of 

breast cancer Patients: a meta-analysis”, 2013, Psycho-Oncology, 22: 1457-1465. 
479 Johns SA et al., “Randomized controlled pilot trial of mindfulness-based stress reduction for 

breast and colorectal cancer survivors: effects on cancer-related cognitive impairment”, J Can-
cer Surviv 2015 Nov 19. 

480 Manche Patienten leiden noch Monate und Jahre nach einer zytostatischen Therapie an Kon-
zentrationsstörungen. 

481 „Fatigue education Programme“ sollen Menschen anleiten, auf ausreichend Erholung und 
Schlaf zu achten und bei Anzeichen von zunehmender Erschöpfung im Alltag präventive 
Maßnahmen zu ergreifen. 

482 Veehof MM et al., „Acceptance- and mindfulness-based interventions for the treatment of 
chronic Pain: a meta-analytic review.” Cogn Behav Ther. 2016 Jan 28: 1-27.  

483 Bei dieser neuen Psychotherapieform werden verhaltensmedizinische und achtsamkeitsbasier-
te Techniken kombiniert; eine wichtige theoretische Grundlage stellt die in den 80er Jahren 
entstandene Bezugsrahmentheorie dar. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


4. Diskussion 341 

in Kapitel 3.2 (vgl. S. 259ff) bereits ausführlich dargestellt und als ergänzendes 
Therapieverfahren bewertet. 

 
 

Welche Ergebnisse brachte die eigene Studie? 
 

In der hier durchgeführten Studie wurden die Effekte eines MBSR-Trainings bei 
Brustkrebspatientinnen während einer schmerzverursachenden (Knochen- und 
Gelenkschmerzen, Muskelschmerzen) Aromatasehemmertherapie untersucht. 

Bei diesen Brustkrebspatientinnen ergab sich nach dem MBSR-Training ei-
ne Zunahme von Schmerzen in der erkrankten Brust sowie Schlafstörungen. Die 
Lebensqualität hat sich sowohl in der MBSR-Gruppe als auch der Kontrollinter-
ventionsgruppe im Verlauf nicht verbessert. 

Zwei Monate nach dem Training ergaben sich in der MBSR-Gruppe im 
Vergleich zur Kontrollinterventionsgruppe Hinweise für eine Verbesserung von 
kognitiven Funktionen.  

 
 

Wie lassen sich die verstärkten Brustschmerzen während des 
Achtsamkeitstrainings erklären? 

 
Bei Patientinnen, die aufgrund einer Brustkrebserkrankung eine Aromata-
sehemmertherapie durchführen, müssen bezüglich chronischer Schmerzen das 
medikamentös-induzierte Arthralgie-Syndrom (vgl. S. 259) von chronischen 
Brustschmerzen unterschieden werden. Das Aromatasehemmer-assoziierte 
Arthralgie-Syndrom ist zwei Wochen nach Absetzen dieser Therapie reversi-
bel.484 Ursache dieser chronischen Gelenkschmerzen sind Veränderungen auf 
immunologischer und neuroendokriner Ebene infolge des schweren Östrogen-
mangels. Dies führt zu lokalen entzündlichen Veränderungen an Sehnen und 
Gelenken. Diese Veränderungen können durch bildgebende Verfahren (z.B. eine 
Kernspintomografie) sichtbar gemacht werden. 

Ein chronischer Schmerz besteht definitionsgemäß länger als 3 Monate. Ein 
Kennzeichen für chronische Schmerzen ist ein verändertes Schmerzgedächtnis 
(Erniedrigung der Schmerzschwelle) im Gehirn. Bei Brustkrebspatientinnen 
können chronische Brustschmerzen bestehen, ohne dass ein bildgebendes, orga-
nisches Korrelat in der betroffenen Brust gefunden werden kann. So kann es 

                                                             
484 Niravath P., „Aromatase inhibitor-induced arthralgia: a review“, Ann Ocol (2013)24(6): 1443-

1449. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


342 4. Diskussion 

sein, dass eine perfekt und kosmetisch befriedigend wiederhergestellte Brust 
noch Monate oder Jahre nach der Tumoroperation schmerzt. 

Viele Brustkrebspatientinnen berichten über wiederholte (rezidivierende) 
Brustschmerzen in der Tumornachsorge. Diese Schmerzen begleiten viele der 
betroffenen Frauen ein Leben lang. Oftmals finden sich äußerlich keine Auffäl-
ligkeiten, das bedeutet, dass auch bei hervorragendem operativem Ergebnis eine 
Brust schmerzen kann. 

Bei chronischem Schmerz ist von einem komplexen Schmerzerleben auszu-
gehen. Stefan Schmidt erläutert dies in seinem Beitrag „Achtsamkeit bei 
Schmerzen“ folgendermaßen: 

 
„Neben diesen Ebenen des direkten Empfindens unterscheidet man vier auf den 

ganzen Menschen bezogene Ebenen, die mit dem Schmerzerleben in Beziehung ste-
hen: Emotionen, Gedanken, Verhalten und soziale Aspekte. Diese Ebenen sind vor 
allem bei chronischem Schmerz bedeutsam. Hier werden Gefühle, Gedanken und 
Verhaltensimpulse (z.B. Vermeidung bestimmter Bewegungen) berücksichtigt, die 
den Schmerz begleiten.“485 
 

Die teilnehmenden Studienpatientinnen haben sich bereits über Jahre mit ihrer 
Erkrankung und den begleitenden Schmerzen auseinandergesetzt. Hierbei sind 
Verhaltens- und Vermeidungsmuster entstanden. Es ist naheliegend, dass ein 
Achtsamkeitstraining, das körperliche und seelische Aspekte anspricht, in diese 
gewachsenen Regulationsmechanismen eingreift.  

Zum Verständnis des chronischen Schmerzes muss berücksichtigt werden, 
dass bei chronischen Schmerzen das Schmerzerleben selbst gar nicht im Vorder-
grund der Erkrankung stehe. Viel wichtiger seien, zumindest aus der Perspektive 
der Therapie, die aufrechterhaltenden Faktoren.486 

Eine durch die Trainingssituation über mehrere Wochen induzierte verän-
derte (intensivierte) Körperwahrnehmung greift in dieses Zusammenspiel ver-
schiedener Faktoren ein. Schmidt betont, dass bei chronischen Schmerzen Pati-
enten über ein stabiles Muster verfügen, mit ihren Schmerzen umzugehen.487 

Dieses stabile Muster wird nun durch das Achtsamkeitstraining aufgebro-
chen. Im Rahmen des Trainings werden alle Bereiche des Körpers angeschaut. 
Das führt zu einer Aufmerksamkeitslenkung zum Schmerz. Dies kann verstörend 
sein und zunächst zu Problemen führen.  

                                                             
485 Schmidt, S., “Achtsamkeit bei Schmerzen”, in: “Achtsamkeit – ein buddhistisches Konzept 

erobert die Wissenschaft”, hrsg. von Zimmermann M, Spitz C und Schmidt S, S. 115. 
486 Schmidt, S., ebd., S. 123. 
487 Schmidt, S., ebd., S. 130. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


4. Diskussion 343 

Eine mögliche, verständliche Reaktion wäre zum Beispiel Widerstand. Die 
MBSR-Trainerin hat dies berichtet. So hätten die Frauen ihre Bewältigungsstra-
tegien verteidigt. Die Aufmerksamkeitslenkung auf das erkrankte Organ (die 
Brust) kann zu einer verstärkten Schmerzempfindung führen, ohne dass organi-
sche Ursachen zugrunde liegen müssen. Es scheint vor allem ein seelisch erlebter 
Schmerz zu sein. Die bisherige Bewältigung der Erkrankung erweist sich bei 
genauerem Hinschauen als trügerisch und weniger verlässlich als bisher ange-
nommen. Der entscheidende Schritt wäre nun eine erneute, „reifere“ und tragfä-
higere Annahme dieser Schmerzen: 

 
„Für eine erfolgreiche Selbstregulation des Schmerzerlebens ist die Annahme der 

Schmerzen ein Schlüsselfaktor. Im MBSR-Kurs werden die Teilnehmer dazu ange-
halten, ihre Empfindungen zu akzeptieren, wie sie sind. Dies ist bei Schmerzen eine 
besonders große Aufgabe. Menschen mit chronischem Schmerz versuchen meist, die 
Existenz ihres Schmerzens zu leugnen, ihren Schmerz zu vermeiden und abzuweh-
ren.“488 
 

Es ist naheliegend, dass diese Strategien verteidigt werden, da sie sich über Jahre 
bewährt haben. Das Problem dabei dürfte sein, dass durch diese Vermeidungs- 
und Verleugnungsprozesse potentiell zur Verfügung stehende Energien und 
kreative Kräfte gebunden bleiben. Das Leben verbleibt sozusagen in einer ge-
bundenen, festgefahrenen Starre. Sobald sich etwas in Form von Veränderungen 
zu bewegen und aufzubrechen beginnt, kann das errungene innere Gleichgewicht 
instabil werden. 

Neue Freiräume können aber nur entstehen, wenn diese gebundenen Kräfte 
freigelassen werden, auch wenn dies zunächst bedeuten kann, wieder vermehrt 
Schmerzen zu empfinden. Eine dann auf einer „höheren Stufe“ gelingende An-
nahme und Akzeptanz wäre keine Resignation, sondern vermutlich ein Schlüssel 
zu mehr Selbstbestimmtheit und kreativer Gestaltungsmöglichkeit. 

Die Aufmerksamkeitslenkung auf die Geschlechtsorgane empfand die 
MBSR-Trainerin als für die Teilnehmerinnen sehr belastend. Sie warf die Frage 
auf, ob diese standardisierte, intensive Form der körperlichen Wahrnehmung im 
BodyScan bei dieser Patientengruppe beibehalten werden sollte. 

Vermutlich haben sich hierbei die Vermeidungsstrategien der Teilnehme-
rinnen auf die Trainerin übertragen.  

Der Umgang mit chronischen Schmerzen kann ein schrittweises Vorgehen 
erforderlich machen, bei dem es hilfreich sein könnte, zumindest vorübergehend 
den Teilnehmerinnen selbst zu überlassen, auf welchen Körperteil sie ihre Auf-

                                                             
488 Schmidt, S., ebd., S. 130f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


344 4. Diskussion 

merksamkeit lenken wollen. Auf diese Weise könnten bei der verstärkten Wahr-
nehmung „Schutzräume“ aufgebaut werden, die weniger angstbehaftet sind. 
Durch langsames Herantasten könnte dann eine Auseinandersetzung oder Ver-
söhnung mit den Verwundungen gewagt werden. Ein 8-wöchiges Training dürfte 
hierfür ein zu kurzer Zeitraum sein. Es scheint, als ob das Training in einem 
Moment abgebrochen wird, wo Strukturen gerade beginnen, aufzubrechen. 

Wie schwierig sich dies im praktischen Vollzug darstellen kann, kann an 
praktischen Beispielen aus der eigenen empirischen Untersuchung belegt wer-
den. Für eine an Brustkrebs erkrankte Landarbeiterfrau, die es gewohnt ist, zu 
festen Tageszeiten ihrem Mann ein Mittagessen zu kochen, kann es schon ein 
Problem darstellen, an einem Samstag im Rahmen des MBSR-Trainings an ei-
nem ganztägigen Tag der Stille teilzunehmen. Welche Sanktionen hat sie in ihrer 
Umgebung zu erwarten? Was passiert, wenn Sie ihre Aufmerksamkeit auf ihre 
Geschlechtsorgane und Brüste lenkt, ihr Mann aber schon seit Jahren keine Zärt-
lichkeiten mehr mit ihr austauscht?  

Es lässt sich erahnen, welches Gefühlsbad bei einer solchen Teilnehmerin 
ausgelöst wird. Ein Schmerzempfinden in der erkrankten Brust stellt hierbei nur 
die Oberfläche dar. Es ist kaum zu erwarten, dass sich innerhalb von acht Wo-
chen Lebensumstände positiv und nachhaltig ändern lassen, die schon vor der 
Krebserkrankung jahrzehntelang Bestand hatten.  

In der hier durchgeführten empirischen Untersuchung ergaben sich Hinwei-
se auf vermehrte Brustschmerzen während des Trainings sowie eine verbesserte 
Konzentrations- und Aufmerksamkeitsfähigkeit (Kognition) bei den Teilnehme-
rinnen der MBSR-Gruppe. Können hieraus Hinweise für einen beginnenden 
Prozess der Selbstreflexion und Selbstversöhnung abgeleitet werden oder handelt 
es sich eher um unspezifische und zufällige Begleitphänomene? 

Der Theologe Simon Peng-Keller (neu ernannter Prof. für Spiritual Care an 
der Universität Zürich) betonte in einem Interview, dass es eine Schlüsseler-
kenntnis sei, dass Schmerz und Leid viele Dimensionen haben. Er führt weiter 
aus, dass ungelöste Lebensprobleme, egal ob sozialer, psychischer oder spiritu-
eller Natur, den körperlichen Schmerz verstärken können.489 

Könnte das Achtsamkeitstraining die Teilnehmerinnen auf ihre noch unge-
lösten Probleme aufmerksam gemacht haben? Das würde bedeuten, dass der 
Bewusstseinsprozess erst begonnen hat. Der körperliche Schmerz könnte dann 
erst gemildert werden, wenn ein neuer Umgang mit den eigentlichen Problemen 

                                                             
489 Peng-Keller, S.: “Welche religiösen Bedürfnisse haben Schwerkranke?” Christ in der Gegen-

wart CIG Nr. 7, 2016, S. 74. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


4. Diskussion 345 

gefunden wird. Peng-Keller betont: „Die Lösung der Probleme reduziere dann 
auch den körperlichen Schmerz.“490 

Die Ergebnisse der eigenen empirischen Untersuchung könnten in der Form 
interpretiert werden, dass das gewählte Verfahren zu kurz gewesen ist, um eine 
nachhaltige Veränderung in den Lebensumständen aufzuzeigen. Vielmehr lässt 
es die Interpretation zu, dass in der untersuchten Phase nur eine Bewusstwerdung 
des Schmerzes verfolgt werden konnte. 

Die Veränderung durch Achtsamkeit geschieht durch das genauere Hin-
schauen und Hineinfühlen. Voraussetzung ist das wiederholte und regelmäßige 
Üben. Dadurch kann sich auch in Bezug auf den chronischen Schmerz eine Art 
Vertrautheit einstellen. Der Schmerz wird dabei aus einer Metaebene betrachtet 
und kann an Bedrohlichkeit verlieren. Nach einer Zeit langer Vermeidung ist die 
Auseinandersetzung mit chronifizierten Schmerzen ein schwieriges Unterfangen. 
Durch die Chronifizierung ist in der Schmerzmatrix im Gehirn ein Schmerzge-
dächtnis entstanden, das unabhängig vom betroffenen Organ schmerzverstärkend 
wirkt. Solche gewachsenen neuronalen Strukturen können nicht in wenigen Wo-
chen durchbrochen werden. Im Hinblick auf die Plastizität491 des Gehirns ist es 
aber möglich, durch stetiges Üben neuronale Gegebenheiten umzuformen.  

 
 

Welche methodischen Einschränkungen gab es bei der eigenen Studie? 
 

Das MBSR-Training erfolgte in den Räumlichkeiten einer onkologischen 
Schwerpunktpraxis, also an einem Ort, wo diese Patientinnen aufgrund ihrer 
Krebsdiagnose behandelt werden. Es ist nicht auszuschließen, dass diese Umge-
bung negative Assoziationen (z.B. Erinnerungen an die Mitteilung der Diagnose 
oder eine stattgefundene Chemotherapie) auslöst. 

Die Messung der Hormone Cortisol und Prolaktin erfolgte nur einmal täg-
lich (jeweils am frühen Nachmittag). Aufgrund der Tagesrhythmik dieser Hor-
mone wäre eine mehrmalige Messung pro Tag erforderlich gewesen. Dies hätte 
mehrfache Blutentnahmen zu verschiedenen Zeitpunkten erfordert oder aber die 
Hormonbestimmung in Speichelproben. Dies ließ sich organisatorisch aufgrund 
fehlender Ressourcen nicht realisieren. 

Die Gruppen-Stärke der MBSR-Gruppe war auf 10 Teilnehmerinnen be-
schränkt. Es wäre wünschenswert gewesen, dieselbe empirische Untersuchung 

                                                             
490 Peng-Keller, S. (unter Verweis auf die Pionierin der englischen Hospizbewegung Cicely 

Saunders), ebd., S. 74. 
491 Die neuronalen Strukturen sind nicht starr, sondern sind wandlungsfähig, je nachdem, ob sie 

erregt oder nicht erregt werden. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


346 4. Diskussion 

mit einer größeren Stichprobe durchzuführen (zum Beispiel zwei MBSR-
Gruppen mit jeweils 10 Teilnehmerinnen).  

Bezüglich des Aromatasehemmer-assoziierten Arthralgie-Syndromes er-
folgte keine Evaluation der Teilnehmerinnen. Einschlusskriterium war lediglich 
die laufende Aromatasehemmertherapie. Es fand keine Exploration in Bezug auf 
therapieassoziierte Nebenwirkungen statt.  

Im Hinblick auf die 2015 veröffentlichen Ergebnisse der randomisierten 
Kontrollstudie zur körperlichen Bewegung und Aromatasehemmertherapie von 
Irwin et al.492 muss in Bezug auf die eigene Studie kritisch bemerkt werden, dass 
ein körperliches Training von 8 Wochen zu kurz ist, um eine signifikante Linde-
rung der Gelenkschmerzen (Arthralgien) und damit Verbesserung der Lebens-
qualität erreichen zu können. In der eigenen Studie wurde auch nicht überprüft, 
welche Teilnehmerin sportlich aktiv bzw. inaktiv ist. Das bedeutet, sowohl in der 
MBSR- als auch der Kontrollinterventionsgruppe befanden sich Frauen mit völ-
lig unterschiedlicher körperlicher Kondition. Prinzipiell wäre die Studie aussa-
gekräftiger gewesen, wenn nur solche Frauen eingeschlossen worden wären, die 
bisher körperlich inaktiv waren und in vergleichbarem Umfang an einem Aroma-
tasehemmer-assoziierten Arthralgie-Syndrom litten. Dies war jedoch aufgrund 
der ohnehin kleinen Stichprobe nicht umsetzbar. Die Einschlusskriterien hätten 
eigentlich enger gefasst werden müssen. 

Aufgrund der kleinen Stichprobengröße resultiert eine schwache statistische 
Power. Die Ergebnisse der Studie können daher lediglich einen Hinweis geben. 
Eine Verallgemeinerung auf alle Patientinnen mit Brustkrebs unter Aromata-
sehemmertherapie wäre meines Erachtens unzulässig. Dies würde zumindest 
eine Wiederholung der Studie mit einer größeren Fallzahl erfordern. Es wäre 
auch interessant, ob sich in einem neutraleren Umfeld (keine Chemotherapiepra-
xis) andere Ergebnisse eingestellt hätten.  

Die meisten Frauen hatten als Landarbeiterinnen in der DDR gearbeitet. Ei-
ne sorgfältige Erfassung des sozialen Hintergrundes war nicht durchgeführt wor-
den. Da sich damit die vorliegende Studie bezüglich des biografischen Hinter-
grundes von anderen MBSR-Studien deutlich unterscheidet, ist es bedauerlich, 
diesbezüglich keine weiteren Fragen zum persönlichen Werdegang gestellt zu 
haben. 

 
 

                                                             
492 Irwin ML et al., “Randomized Exercise Trial of Aromatase Inhibitor-Induced Arthralgia in 

Breast Cancer Survivors”, Journal of Clinical Oncology, Volume 33, Number 10, April 1 
2015. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


4. Diskussion 347 

Was ist einschränkend bei der Interpretation der eigenen Studie? 
 

Bei den Teilnehmerinnen der MBSR-Gruppe zeigte sich ein signifikanter An-
stieg des Schmerzempfindens in der erkrankten Brust. Es bereitet große Schwie-
rigkeiten, diese Schmerzzunahme ohne weitere Hintergrundinformationen zu 
beurteilen. So wäre es von Interesse gewesen, zu überprüfen, ob die Schmerzzu-
nahme in der Brust ein organisches Korrelat ist, ob es sich um neuartige (bisher 
in dieser Form unbekannte) Brustschmerzen handelt oder ob die Schmerzen 
bereits seit langem bekannt sind und lediglich im Rahmen des Trainings ver-
mehrt auftraten.  

Könnte es zum Beispiel sein, dass das intensivierte Empfinden der erkrank-
ten Brust auch etwas „Gutes“ bedeuten kann im Sinne eines genaueren Hin-
schauens und Wiederentdeckens der eigenen Körperlichkeit? Die Klärung dieser 
Fragen lässt sich anhand eines Fragebogens, der nur punktuell einen bestimmten 
Messzeitpunkt erfasst, nicht abschließend klären. Vermutlich lässt sich dies für 
die einzelnen Teilnehmerinnen nicht aus dem Moment heraus beantworten. Die 
Brustschmerzen könnten zum Beispiel rückblickend anders beurteilt werden als 
aus dem Augenblick ihres Auftretens heraus. 

Die Fragen zur Sexualität ließen die meisten Studienteilnehmerinnen unbe-
antwortet. Beim Body-Scan war der MBSR-Trainerin aufgefallen, dass die 
Wahrnehmung der Sexualorgane bei den Teilnehmerinnen problembehaftet ist. 
Die Hinwendung zu diesem Bereich könnte in einem ersten Schritt schmerzaus-
lösend sein, langfristig aber vielleicht zu einer anderen Betrachtung des eigenen 
Körpers führen. 

Es zeigt sich, dass das verwendete Messinstrumentarium (Fragebögen) nicht 
geeignet ist, komplexere Fragestellungen ausreichend zu beantworten. Insbeson-
dere können individuelle, lebensgeschichtliche Besonderheiten nicht erfasst 
werden. Der Messzeitraum erwies sich auch als zu kurz. 

 
 

Was sind weiterführende Ideen? 
 

Zunächst einmal wäre es wünschenswert, die Studie unter denselben Fragestel-
lungen mit einer größeren Stichprobe zu reproduzieren. Bei unbegrenzt zur Ver-
fügung stehenden Ressourcen wäre es denkbar, während der Trainingsphase 
wöchentliche Hormonanalysen in Form von Speicheltests durchzuführen (an den 
Messtagen sollten die Proben zu drei unterschiedlichen Zeitpunkten entnommen 
werden).  

Der Nachbeobachtungszeitraum sollte auf mindestens ein Jahr ausgedehnt 
werden. Die Bewegungsstudie von Irwin et al. bei Patientinnen mit Aromata-

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


348 4. Diskussion 

sehemmer-induziertem Arthralgie-Syndrom deutet darauf hin, dass sich die deut-
lichsten Unterschiede zwischen Übungsgruppe und Kontrollgruppe erst nach 12 
Monaten ergaben.493 Der Übungszeitraum der eigenen empirischen Untersu-
chung dürfte damit zu kurz gewesen sein, um zu einer signifikanten Verbesse-
rung der Lebensqualität führen zu können. 

Im Falle einer ausreichend großen Stichprobe könnten zusätzliche Teilneh-
merinnen in eine zweite Interventionsgruppe – „MBSR ohne BodyScan“ – rand-
omisiert werden. Weitere Vergleichsgruppen wären zum Beispiel Brustkrebspa-
tientinnen unter einer antihormonellen Therapie mit Tamoxifen (statt Aromata-
sehemmer) oder ohne antihormonelle Therapie. 

Von besonderem Interesse könnte auch die Ergänzung des Achtsamkeits-
trainings durch eine vom Training unabhängige unterstützende (psycho-soziale) 
Betreuung der Teilnehmerinnen sein. Diese Begleitung könnte in Form einer 
Psychotherapie (mit psychoanalytischer oder verhaltensmedizinischer Ausrich-
tung) oder in freier Form (z.B. die Teilnehmerinnen bemühen sich selbst in ih-
rem Umfeld um eine begleitende spirituelle Betreuung) erfolgen.  

Im Verlauf müsste dann untersucht werden, wie sich die einzelnen Vorge-
hensweisen auf das psychische und physische Befinden und die Lebensqualität 
auswirken. 

 
 

Was wäre eine potentielle Folgestudie? 
 

Der Blick auf die stattgefundene empirische Untersuchung mit größeren zeitli-
chen Abständen (mittlerweile > 1 Jahr) verdeutlicht die Notwendigkeit einer 
genaueren Beschreibung der lebensgeschichtlichen und individuellen Lebensum-
stände jeder einzelnen Teilnehmerin im Nachbeobachtungszeitraum. Dadurch, 
dass sich die Patientinnen weiterhin in der onkologischen Nachsorge befanden, 
ergaben sich folgende weitergehende Fragen: 

Gibt es bei den Teilnehmerinnen des Achtsamkeitstrainings Hinweise für 
einen „reiferen“ Umgang mit lebensgeschichtlichen Krisen? 

Gibt es Hinweise auf ein Aufbrechen von festgefahrenen Denk- und Verhal-
tensmustern? 

Wie lassen sich positive Effekte einer Achtsamkeitserfahrung nachhaltig 
verstärken (z.B. ACT-Konzept, Coaching, Auffrischung der Meditationserfah-
rung in regelmäßigen zeitlichen Abständen)? 
                                                             
493 Vgl. Irwin ML et al., „Randomized Exercise Trial of Aromatase Inhibitor-Induced Arthralgia 

in Breast Cancer Survivors”, Journal of Clinical Oncology, Vol. 33, Nb. 10, April 1 2015, S. 
1108. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


4. Diskussion 349 

Hierfür wären neben standardisierten Fragebögen auch sorgfältige Inter-
views erforderlich. Doch genau hierin liegt das Problem. Die Interviews müssten 
von mindestens zwei unabhängigen Prüfern ausgewertet und analysiert werden.  

In der onkologischen Nachsorge war der Eindruck entstanden, dass die Me-
ditationserfahrung in Form des Achtsamkeitstrainings durchaus langfristig le-
bensverändernde Impulse setzen kann. Dies lässt sich aber nicht in einfachen 
Kategorien „positiv“ oder „negativ“ festhalten. Bei einer Teilnehmerin zeigte 
sich in den Monaten nach dem Achtsamkeitstraining eine anhaltende Nachdenk-
lichkeit, die teilweise auch mit vermehrter Traurigkeit verbunden war. Wie ist 
dies zu bewerten? Sind dies Anzeichen für dauerhaft aufbrechende Denk- und 
Verhaltensmuster? Führt dies zu neuen Freiräumen, Gestaltungsmöglichkeiten 
und mehr Selbstbestimmtheit?  

Diese Fragen erfordern umfangreiche, zeitlich auf mehrere Jahre angelegte, 
sorgfältige Analysen der lebensgeschichtlichen Situation der Studienteilnehme-
rinnen. Fragebögen mit Erhebungen zu einem bestimmten Messzeitpunkt er-
scheinen ungeeignet, weil sich lebensgeschichtlich bedeutsame Ereignisse bei 
den einzelnen Teilnehmerinnen zu unterschiedlichen Zeitpunkten einstellen. 
Prinzipiell ist aber in der onkologischen Nachsorge der Eindruck entstanden, 
dass die Teilnehmerinnen der Achtsamkeitsgruppe im Gegensatz zu den Teil-
nehmerinnen der Kontrollintervention positiv von den Erfahrungen des Trainings 
in der Bewältigung von Frustrationen und lebensgeschichtlichen Enttäuschungen 
profitierten. Dieser Eindruck ist allerdings erst allmählich nach einem größeren 
zeitlichen Abstand entstanden. Dieser Eindruck drängte sich umso mehr auf, 
nachdem bei zwei Teilnehmerinnen der Kontrollinterventionsgruppe lebensge-
schichtlich bedeutsame Ereignisse (wie zum Beispiel Partnerschaftskonflikte) 
psychische Krisen ausgelöst haben.  

Eine Folgestudie sollte sich deshalb über einen längeren Beobachtungszeit-
raum erstrecken (Jahre statt Monate). Das in der Achtsamkeitsmeditation Er-
kannte sollte durch weiterführende Therapieverfahren oder eine spirituelle Be-
gleitung im konkreten Alltag umgesetzt werden. 

 
 

Was ist das Verhältnis von Meditation zu Spiritualität? 
 

Spiritualität wurde definiert als die Erfahrung einer transzendenten Wirklichkeit, 
die über das eigene Ich hinausgeht und als Lebenseinstellung alle Lebensberei-
che durchdringt.  

Es ist anzunehmen, dass Spiritualität auf einem allgemeinen und generell 
anzutreffenden Grundbedürfnis beruht. Eine spirituelle Betrachtung beginnt, 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


350 4. Diskussion 

wenn der Mensch anfängt, sein ganzes Leben als Summe von Erlebtem und 
Erfahrenem wertend zu betrachten.  

Religiöse Inhalte geben in allgemeiner und kodifizierter Form Antworten 
auf spirituelle Fragen, und zwar jeweils für sich mit einem der jeweiligen Religi-
on innewohnenden Absolutheitsanspruch, unabhängig von den Erfahrungen und 
Bedürfnissen des einzelnen. 
Meditation als eine mögliche Form von intendierter Bewusstseinskultur ist ein 
Verfahren der körperlichen Selbsterfahrung und ermöglicht einen Erkenntnisge-
winn über das eigene Leben. Sie ist insofern völlig inhaltsleer und ergebnisoffen 
und höchst individuell, weil sie die Selbsterfahrung voraussetzt. 

 
 

Worauf beruht das Bedürfnis nach Spiritualität und worin liegt der Gewinn? 
 

Das Bedürfnis nach Spiritualität macht sich unausweichlich bemerkbar, wenn 
eine Krisensituation eingetreten ist, die das Individuum allein nicht glaubt be-
wältigen zu können oder nur mit einem unbefriedigenden Ergebnis. Die Hin-
wendung zu religiösen Inhalten kann daher eine befriedigende Antwort liefern, 
jedoch daran scheitern, dass religiöse Inhalte feststehen und durch das Individu-
um nicht ohne Weiteres erlebt werden können. 

 
 

Worin besteht der Gewinn der Meditation? 
 

Die Meditation stellt das persönliche Erleben als Weg der Sinnfindung in den 
Vordergrund. Aus der Sicht des westlichen Menschen wurde Meditation als 
religiöse Ausdrucksform missverstanden. Der Erkenntnisgewinn bei der indivi-
duellen Sinnfindung wurde in Bezug auf Spiritualität zu Unrecht mit der Adapta-
tion religiöser Inhalte verglichen. Die Betrachtung von Gefühlen und Gedanken 
ist aber bewertungsfrei. In der Erfahrung der Erleuchtung heben sich individuel-
le, kulturelle und religiöse Unterschiede auf. Die Erleuchtung wird bei Religi-
onssystemen zu Unrecht mit dem Glauben an die Inhalte gleichgesetzt. Die Me-
ditation schafft keine neuen Inhalte. 

 
 

Worin unterscheiden sich Meditation und Spiritualität in ihrem Gewinn? 
 

Der Gewinn von Spiritualität liegt darin, sich mit seinem Leben und seiner Exis-
tenz versöhnt zu haben, und zwar auch angesichts des nahen Todes oder einer 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


4. Diskussion 351 

schwerwiegenden Einbuße der körperlichen Integrität. Die Unabwendbarkeit 
dieses Verlustes hört auf, als schmerzhaft erlebt zu werden. 

Die Versöhnung mit der eigenen Existenz ist ein spiritueller Vorgang. Die 
Meditation kann einem Individuum ermöglichen, Abstand zu den eigenen 
zweckgebundenen Gedanken und Gefühlen zu finden. Hieraus kann sich eine 
vorübergehende Entlastung von Ich-bezogenen Sorgen und Ängsten ergeben. 
Eine Meditation ohne Lebensänderung führt zu keiner Versöhnung mit der eige-
nen Existenz. 

Inwieweit die vorgeschlagenen Antworten der weiteren Diskussion stand-
halten können, soll im Folgenden kritisch hinterfragt werden. 

Zunächst richtet sich hierbei der Blick auf die hier durchgeführte Studie und 
die Bewertung der Ergebnisse im Kontext anderer Studien. 

Danach soll eine Theorie der Meditation vorgestellt und diskutiert werden.  
Abschließend soll der Frage nachgegangen werden, ob sich spirituelle Prak-

tiken mit einem modernen klinischen Alltag verbinden lassen. 
 
 

Diskussion der Studienergebnisse im Kontext anderer MBSR-Studien 
 

Die Besonderheit der hier vorgestellten Studie liegt darin, dass die Auswirkun-
gen eines 8-wöchigen Achtsamkeitstrainings bei Frauen nach einer Brustkrebs-
erkrankung untersucht wurden, die dieselbe medikamentöse Tumortherapie 
(Aromatasehemmer) erhielten. Die Aromatasehemmer werden über einen Zeit-
raum von bis zu 10 Jahren eingenommen und können an den Gelenken zu 
schmerzhaften Veränderungen führen, die einer Rheumaerkrankung ähneln. 
Diese Beschwerden haben Einfluss auf die Lebensqualität. Medikamentenindu-
zierte Schmerzen in den Gelenken und Extremitäten können sich im Achtsam-
keitstraining (Bodyscan) zusätzlich zu Schmerzen in der erkrankten Brust aus-
wirken. Gelenkbeschwerden treten bei > 50 % der behandelten Patientinnen auf. 

In den Datenbanken konnten aber keine Studien speziell zu MBSR und 
Aromatasehemmertherapie gefunden werden. In einer mit 229 Frauen durchge-
führten randomisierten Kontrollstudie von Hoffman et al.494 wurden explizit 
auch die Nebenwirkungen einer endokrinen Therapie berücksichtigt. Bei genaue-
rer Betrachtung der experimentellen (MBSR) Gruppe und der Kontrollgruppe 
ergibt sich aber, dass von den 112 Frauen der experimentellen Gruppe nur 18 

                                                             
494 Hoffman C.J. et al., „Effectiveness of Mindfulness-Based Stress Reduction in Mood, Breast- 

and Endocrine-Related Quality of Life, and Well-Being in Stage 0 to III Breast Cancer: A 
Randomized, Controll Trial”, Journal of Clinical Oncology Vol. 30, Number 12, April 20 
2012, S. 1335ff. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


352 4. Diskussion 

Frauen einen Aromataseinhibitor einnahmen. Von den 113 Frauen der Kontroll-
gruppe nahmen 13 Frauen einen Aromatasehemmer ein. Das große Patientenkol-
lektiv von über 200 Frauen würde sich demnach bei alleiniger Betrachtung der 
Frauen unter Aromatasehemmertherapie auf eine Stichprobe von nur noch 31 
Frauen reduzieren. Genau hierin liegt das Problem. Der weitaus größere Anteil 
an Frauen dieser Studie, die sich einer endokrinen Therapie unterzogen, nahm 
Tamoxifen (36 Frauen der experimentellen Gruppe bzw. 39 Frauen der Kon-
trollgruppe) ein, was aber mit einem anderen Nebenwirkungsspektrum verbun-
den ist. 

Die endokrine Therapie von prä- und postmenopausalen Frauen mit Brust-
krebs unterscheidet sich insoweit, als prämenopausale Frauen mit hormonrezep-
torpositivem Brustkrebs in der Regel Tamoxifen erhalten, während bei post-
menopausalen Frauen mit hormonrezeptorpositivem Brustkrebs eine Therapie 
mit einem Aromatasehemmer empfohlen wird. Wenn im Rahmen von Studien 
nicht zwischen den medikamentösen Therapieformen unterschieden wird, kön-
nen aufgrund der unterschiedlichen Nebenwirkungsprofile der Medikamente 
Fehler bei der Bewertung von Lebensqualität und körperlichen Symptomen ent-
stehen.  

Die hier vorgelegten Studienergebnisse beziehen sich somit auf Brustkrebs-
patientinnen derselben medikamentösen Therapieform und können nicht ohne 
weiteres, wie in anderen Studien geschehen, auf die Gesamtgruppe von Brust-
krebspatientinnen im Stadium I-III übertragen werden. Jahrelang durchzuführen-
de medikamentöse Therapien mit beeinträchtigenden Nebenwirkungen können 
die Stimmungslage und das körperliche Wohlbefinden erheblich beeinträchtigen. 
Fantasie und Kreativität können bei anhaltenden körperlichen Beeinträchtigun-
gen zu anderen Ausdrucksformen führen als in einem Zustand körperlichen 
Wohlbefindens. 

In der bereits erwähnten randomisierten Kontrollstudie von Hoffman et al. 
konnte nach 8 Wochen Achtsamkeitstraining eine signifikante Reduktion im 
Bereich von Ängsten und Depression festgestellt werden. Zusätzlich ergaben 
sich in dieser Studie auch Hinweise auf positive Effekte in den Bereichen des 
körperlichen und psychosozialen Wohlbefindens.  

Wie bereits erwähnt, besteht das generelle Problem vieler Studien zu Frauen 
mit Brustkrebs und MBSR in den zu weit gefassten Einschlusskriterien. Obwohl 
in der hier durchgeführten Studie am Achtsamkeitstraining nur postmenopausale 
Frauen mit Brustkrebs und adjuvanter Aromatasehemmertherapie teilnahmen, 
muss kritisch bemerkt werden, dass dennoch der Altersunterschied zwischen den 
einzelnen Teilnehmerinnen teilweise 20 Jahre betrug. Die MBSR-Trainerin hatte 
im Rahmen des 8-wöchigen Kurses den Eindruck gewonnen, dass es innerhalb 
der Gruppe der postmenopausalen Frauen weitere altersbezogene Unterschiede 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


4. Diskussion 353 

gegeben habe. So sei die Aufgeschlossenheit gegenüber dem Achtsamkeitstrai-
ning bei den älteren Frauen größer gewesen als bei den jüngeren Frauen.  

Bei Studien zum MBSR-Training bei Brustkrebspatientinnen mit größerer 
Fallzahl wurde bei der Beurteilung des Therapieeffektes nicht zwischen be-
stimmten Altersgruppen oder Therapieformen unterschieden.  

Bei den publizierten Studien wurden entweder allgemein Frauen mit Brust-
krebs in den (nicht metastasierten) Stadien I-III untersucht (wie zum Beispiel in 
der Studie von Hoffman et al.) oder aber Frauen im metastasierten Tumorstadi-
um IV (wie zum Beispiel in der Studie von Eyles et. al, siehe unten). Auf diese 
Weise wurden größere Stichproben möglich. Gezielte Aussagen zu bestimmten 
Subgruppen (z.B. Therapieformen) sind dann aber nicht möglich. 

Die eigentlich erforderliche weitere Unterteilung in Subgruppen (wie zum 
Beispiel Frauen unter Aromatasehemmertherapie) würde zu sehr kleinen Stich-
proben führen (ähnlich der hier vorgelegten Studie). 

Eine jahrelang einzunehmende antihormonelle Begleittherapie mit einem 
bestimmten Nebenwirkungsprofil (zum Beispiel mit Muskel-, Gelenk- und Glie-
derschmerzen) bleibt nicht ohne Auswirkung auf Körpergefühl, Mobilität und 
Lebensfreude. Gemäß den derzeitig gültigen Behandlungsleitlinien wurde den 
Frauen die Therapie empfohlen. Das immunhistochemische Rezeptorprofil des 
entnommenen Tumorgewebes ist die Grundlage für diese Empfehlungen der 
Tumorkonferenzen. Mittlerweile erfolgen zusätzliche molekulargenetische Un-
tersuchungen, um weitere Aussagen über das mögliche individuelle Risikoprofil 
machen zu können. 

Die Therapieempfehlung richtet sich nach den Ergebnissen dieser Laborer-
gebnisse. Obwohl letztlich jede betroffene Frau für sich selbst entscheiden kann, 
ist sie letztlich auf die aktuell gültigen wissenschaftlichen Empfehlungen ange-
wiesen, will sie sich nicht einem erhöhten Rezidiv- oder Metastasierungsrisiko 
aussetzen.  

Mit der Einnahme des Aromatasehemmers soll sich das Risiko für ein Tu-
morrezidiv bei einer Nachbeobachtungszeit von 2 Jahren um über 40% vermin-
dern.495 Es erscheint notwendig, zur Erhöhung der Aussagekraft bei empirischen 
Untersuchungen nicht nur auf große Stichproben, sondern auch auf möglichst 
homogene Gruppen zu achten. Selbst eine Unterteilung in „endokrine Therapie“ 
und „nicht endokrine Therapie“ dürfte zu grob sein, um exakte Aussagen ma-
chen zu können, da in der Regel eine endokrine Therapie mit Tamoxifen mit 
anderen Nebenwirkungen verbunden ist als eine endokrine Therapie mit einem 
Aromatasehemmer (Anastrozol, Letrozol oder Exemestan). 
                                                             
495 Vgl. http://www.aerzteblatt.de/archiv/40681/Mammakarzinom-Aromatasehemmer-schuetzt-

vor-Rezidiv, aufgerufen am 30.4.2015. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


354 4. Diskussion 

Deshalb können die Ergebnisse der einzelnen Studien nicht ohne weiteres 
miteinander verglichen werden. Es muss im Einzelfall sehr genau überprüft wer-
den, welche Frauen eingeschlossen wurden und in welchem weiteren therapeuti-
schen Kontext diese sich gerade befanden. 

In einer Metaanalyse von Cramer et al.496 wurden 3 randomisierte Kontroll-
studien mit insgesamt 327 Frauen mit Brustkrebs berücksichtigt. Bei diesen drei 
Studien wurde MBSR in einem Fall mit der regulären Betreuung verglichen, in 
einer anderen Studie wurde MBSR mit einem Stressmanagement freier Wahl 
verglichen, also einem Setting, das der hier vorliegenden Studie ähnelt. Eine 
dritte Studie war dreiarmig und verglich MBSR neben der regulären Betreuung 
auch mit einer Ernährungsschulung. 

Das Ergebnis der Metaanalyse ergab deutliche Effekte von MBSR auf die 
Reduktion von Angst (p = 0.0009) und Depression (p = 0,01). Es wurden keine 
signifikanten Zusammenhänge zwischen einem MBSR-Training und einer Zu-
nahme von Spiritualität (p = 0,41) festgestellt. 

Die Autoren hatten sich neben Studien zu MBSR auch mit einer weiteren 
Variante des Achtsamkeitstrainings auseinandergesetzt, der MBCT (mindful-
ness-based cognitive therapy), die ebenfalls aus der Verhaltensmedizin kom-
mend zur Rückfallprophylaxe von Depressionen angewandt wurde und jetzt 
auch Eingang in die Behandlung von Brustkrebspatientinnen findet. Hier gebe es 
aber noch keine verlässlichen randomisierten Kontrollstudien. 

Insgesamt wurde MBSR als eine Möglichkeit zur Verbesserung der seeli-
schen Gesundheit gewertet, wobei die Effekte auf das körperliche Wohlbefinden 
eher gering seien. 

In der hier durchgeführten Studie ließen sich ebenfalls keine signifikanten 
Verbesserungen der körperlichen Beschwerden und der Lebensqualität zeigen.  

Eine Studie von Eyles et al.497 bei Frauen mit metastasiertem Brustkrebs 
ergab, dass ein MBSR-Training Ängste reduziert und auch die Lebensqualität zu 
verbessern vermag, vorausgesetzt, die Patientinnen stehen dem Training positiv 
gegenüber: 

 
„In conclusion, this feasibility study provided encouraging evidence that MBSR 

is acceptable to those participants willing to commit to the program. MBSR can be 

                                                             
496 Cramer H. et al., „Mindfulness-based stress reduction for breast cancer – a systematic review 

and meta-analysis”, Current Oncology, Vol 19, Number 5, October 2012,pp. e343-352. 
497 Eyles C. et al., „Mindfulness for the Self-Management of Fatigue, Anxiety, and Depression in 

Women with Metastatic breast Cancer: a mixed Methods Feasibility Study”, Integrative Can-
cer Therapies 2015, Vol 14(I), 42-56. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


4. Diskussion 355 

delivered to patients with MBC [= metastatic breast cancer] although an adapted 
shortened MBSR course may improve recruitment and adherence.”498 
 

Diese Schlussbemerkung von Caroline Eyles et al. beinhaltet zwei wichtige As-
pekte, die sich auch durch die hier vorgelegte Studie ergeben haben: 

 
-­‐ Das Achtsamkeitstraining setzt eine gewisse innere Bereitschaft zum 

Training voraus.  
-­‐ Ein adaptiertes, verkürztes und an die Teilnehmer besser angepasstes 

Achtsamkeitstraining kann diese Bereitschaft stärken. 
 

Dieses Resumée von Caroline Eyles et al. entspricht den Eindrücken der MBSR-
Lehrerin K. Hensel im Zusammenhang mit dem 8-wöchigen Achtsamkeitstrai-
ning bei Frauen mit Brustkrebs unter Aromatasehemmertherapie. 

 
 

Genaueres Hinschauen im Rahmen eines Achtsamkeitstrainings 
 

Um von einem Achtsamkeitstraining zu profitieren, ist es erforderlich, den Lern-
prozess mit den Höhen und Tiefen des täglichen Übens selbst als etwas Positives 
zu betrachten. Dies wäre ein erster Schritt, in einen „interessierten, freudigen 
Modus“ mit sich selbst zu kommen. Was dies heißt, soll kurz erläutert werden. 
Im Falle eines anhaltenden körperlichen Gebrechens kann es dazu kommen, dass 
ein „gestörtes Verhältnis“ zu den erkrankten oder als insuffizient erlebten Berei-
chen des eigenen Körpers entstanden ist. Häufig kommt dies zum Beispiel bei 
Schlaganfallpatienten vor, die den Bezug zur gelähmten Seite verlieren und sich 
in ihren Lebensvollzügen notgedrungen an der nicht gelähmten Körperhälfte 
orientieren.  

Ein weiteres Beispiel wäre ein Krebspatient mit nicht verheilenden Bauch-
decken, der außerstande ist, trotz der täglichen Verbandswechsel den Blick auf 
den eigenen Bauch zu richten. 

Bei Brustkrebspatienten kann die Auseinandersetzung mit der erkrankten 
Brust mit schmerzlichen Empfindungen verbunden sein. Mit der Brust sind auch 
Erinnerungen an Pubertät, sexuelle Erfahrungen oder Schwangerschaften ver-
bunden. Narben, Schmerzen und therapiebedingte Beschwerden nach einer bös-
artigen Brustkrebserkrankung können auf vielfältige Weise Erinnerungen und 
Erfahrungen beeinflussen. 

                                                             
498 Ebd., S. 53. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


356 4. Diskussion 

Ein „interessierter und freudiger Modus“ würde bedeuten, trotz Trauer und 
Wut den Blick auf die erlittenen seelischen und körperlichen Verletzungen zu 
richten, ohne diese bewerten zu wollen. Es ist eine Form, auch unliebsam ge-
wordenen körperlichen Einschränkungen das gleiche Interesse, „freudiges Inte-
resse“, entgegenzubringen wie weniger schambesetzten Körperregionen. Dies 
wäre ein gewaltiger Schritt. Ein Marathonläufer, der beim Lauftraining erstmals 
Rückenschmerzen verspürte, was zur Diagnose eines bereits metastasierten Tu-
mors führte, sagte zum Beispiel, er fühle sich von seinem Körper im Stich gelas-
sen. Die Kränkung war so groß, dass er sich ein körperbetontes Meditationstrai-
ning nicht vorstellen konnte. 

Ein Körper, der mit Gefühlen von Scham und Insuffizienz behaftet ist, kann 
sich beim genaueren Hinschauen fremd und bedrohlich anfühlen. Die Bereit-
schaft zum genaueren Hinschauen dürfte in den verschiedenen Bearbeitungspha-
sen einer Krebserkrankung unterschiedlich sein. Wenn die Krebsdiagnose Jahre 
zurückliegt (wie bei den Patientinnen dieser Studie), haben sich Denk- und Ver-
haltensstrukturen angepasst und gefestigt. Die Bereitschaft, nach Jahren noch-
mals in das Geschehene hineinzufühlen, könnte dann erschwert sein. Ein Acht-
samkeitstraining soll dieses genauere Hinschauen fördern, ohne bewerten zu 
wollen. Wenn dann nach einem selbst als abgeschlossen empfundenen Verarbei-
tungsprozess das Hineinfühlen gestärkt werden soll, kann dies zu einem Wieder-
aufflammen von als überwunden geglaubten inneren Konflikten führen. Die 
Transformation eines bewertenden Modus in einen sich selbst gegenüber freund-
lichen Modus des Hinschauens und des sich Hineinfühlens stellt einen Lernpro-
zess dar, der mit Widerständen und Schwierigkeiten verbunden sein kann. Be-
währte Bewältigungsstrategien zu verlassen, stellt aber einen erneut erforderli-
chen Adaptationsprozess dar, der als belastend und störend empfunden werden 
kann, wenn verdrängtes Unangenehmes zu Tage tritt. Die Folge können dann 
neue Entwertungen und Selbstzweifel sein. Das Achtsamkeitstraining soll aber 
gerade die Angst vor der Konfrontation mit schambesetztem Unangenehmen 
nehmen, das heißt ein interessierter, freudiger Umgangsmodus mit sich selbst 
sein. 

 
 

Der „mäeutische Prozess“ 
 

Der griechische Philosoph Sokrates (469 v.Chr. – 399 v. Chr.) band die Wahr-
heitssuche in einen dialogischen Prozess ein, bei dem es darum ging, die richti-
gen Fragen zu stellen. Er bezeichnete sein Vorgehen als „Hebammenkunst“. 
Mäeutik ist die latinisierte Form des altgriechischen Begriffes „Maieutik 
(µαιευτική)“ und bedeutet „Hebammenkunst“. Ein „freudiger, interessierter Mo-

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


4. Diskussion 357 

dus“ könnte bedeuten, sich in die innere Haltung zu versetzen, die wesentlichen 
Fragen überhaupt stellen zu können. Den sokratischen Dialog machte sich zum 
Beispiel auch der österreichische Nervenarzt und Psychotherapeut Viktor Frankl 
zu Nutze. Es geht hierbei darum, dem Patienten zu helfen, die Sinnhaftigkeit und 
Stimmigkeit in seinem Leben trotz Grenzerfahrungen und Bedrohung durch 
Krankheit selbst wiederzufinden. 

In Bezug auf die Situation der Frauen mit Brustkrebs unter der belastenden 
antihormonellen Therapie könnte sich eine freundliche Haltung gegenüber der 
eigenen Lebensgeschichte und dem eigenen Körper in Fragen ausdrücken wie: 

 
-­‐ Was brauchst Du? 
-­‐ Was hat die Krankheit und die Diagnose in mir ausgelöst? 
-­‐ Was hat mich am meisten getroffen? 
-­‐ Wo sind meine Ressourcen? 
-­‐ Wie kann ich die Übungen für mich nutzen? 
-­‐ Ich lerne etwas, um zu entspannen 
 

Ein häufiges Missverständnis bei den Teilnehmerinnen scheint darin bestanden 
zu haben, dass Dinge, in die man Zeit und Aufmerksamkeit investiert, etwas 
„bringen müssen“. Etwas zu tun, ohne bestimmte Erwartungen zu haben, kann 
befremdlich oder ungewohnt sein. So wäre die Erwartung naheliegend, dass ein 
bestimmtes Training zu einer Verbesserung führt. Der Verzicht auf eine be-
stimmte Erwartung kann in sich unlogisch erscheinen. 

Bei den Frauen, die bereits seit mehreren Jahren eine endokrine Therapie 
durchführen, haben sich nach Einschätzung der MBSR-Lehrerin zwei Bewälti-
gungsstrategien besonders herauskristallisiert. 

 
-­‐ Einerseits waren die Freundinnen wichtig, vor allem, wenn mit dem 

Lebens- oder Ehepartner wenig gesprochen wurde oder die Partner 
nicht auf die Probleme der Frauen eingingen. 

-­‐ Andererseits zeichneten sich bei einigen Frauen Tendenzen zu rigiden 
Alltagsabläufen ab (zum Beispiel mussten bestimmte Dinge zu festge-
legten Zeiten in einer bestimmten Weise verrichtet werden). 

 
Durch das Achtsamkeitstraining (zum Beispiel Tag der Stille) kamen solche 
festgelegten Abläufe (zum Beispiel Einkaufen am Samstag zu einer bestimmten 
Uhrzeit) durcheinander. Es erforderte daher Mut, Abweichungen oder Störungen 
anzunehmen und zuzulassen. 

Diese Einbrüche in festgelegte, bewährte Abläufe ist aber auch eine Meta-
pher für innere Prozesse, die parallel ablaufen und bedeuten, die eigenen Gren-

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


358 4. Diskussion 

zen anzunehmen, wie sie sind. Im Rahmen der Entspannung soll in verdrängte 
körperliche Grenzen hineingespürt werden bzw. es sollen bewusst Grenzen vor 
dem „inneren Auge“ ausgesprochen oder nachgefragt werden. Diese Prozesse 
können schmerzhaft sein und zur eigenen Abwertung führen. Der Lernprozess 
bedeutet dann, die durch das Hinschauen gemachten Erfahrungen und Gefühle 
nicht zu bewerten. 

Sehr problematisch erwies sich bei den infolge der Tumoroperationen kör-
perlich eingeschränkten Frauen die Übung des „Body Scan“. Im Rahmen der 
körperbetonten Meditation können zum Beispiel infolge der Übungen körperli-
che Einschränkungen im Bereich von Geschlechtsorganen, der Brust, des 
Zwerchfells und der Narben vermehrt wahrgenommen werden, die im normalen 
Alltag unter Umständen ausgeblendet worden wären. Solche Erlebnisse können 
traurig machen und sogar stressauslösend sein. 

Verschiedene Autoren, so auch Caroline Eyles, befürworten daher eine 
Verkürzung und Abwandlung des 8-wöchigen MBSR-Curriculums. Dies war 
auch eine wichtige Schlussfolgerung der hier durchgeführten Achtsamkeitsstu-
die. Der MBSR-Kurs erwies sich als zu streng für diese Gruppe. Das MBSR-
Training sollte daher an die jeweilige Gruppenkonstellation und die Bedürfnisse 
der Teilnehmer angepasst werden. Infolge der Studiensituation waren jedoch im 
Wesentlichen die Vorgaben des 8-wöchigen Curriculums eingehalten worden, 
was sowohl von der MBSR-Trainerin als auch den Teilnehmerinnen als zu an-
strengend empfunden wurde. 

Ausdruck dieser vermehrten Anstrengung und inneren Anspannung durch 
das genauere „Hinschauen“ könnten bei der Meditationsgruppe im Vergleich zur 
Sportgruppe die wesentlich stärkeren Ausschläge im Antwortverhalten in den 
positiven als auch den negativen Bereich sein (vgl. Abb. 27) sein. Das Antwort-
verhalten der beiden Gruppen hatte sich dann nach 16 Wochen wieder angegli-
chen. 

Stress ist ein lebensnotwendiges Anpassungsphänomen. Es wäre zu einfach, 
Stress als etwas „Negatives“ darzustellen. Änderungen in Denk-und Verhal-
tensmustern dürften zwangsläufig auch mit Stress verbunden sein. In der Studie 
ergaben sich Hinweise für einen Anstieg der nachmittäglichen Cortisolwerte bei 
der Meditationsgruppe. Kritisch muss hier bemerkt werden, dass zur Einschät-
zung der Stressbelastung die Messung nur eines Wertes pro Tag problematisch 
ist. Da der Cortisolspiegel einer zirkadianen Tagesrhythmik (das heißt, die Cor-
tisolausschüttung ist morgens nach dem Aufwachen am höchsten und fällt im 
Tagesverlauf deutlich ab) unterliegt, wäre die Analyse der jeweiligen Cortisolta-
gesprofile mit mindestens 3 Messungen zu unterschiedlichen Tageszeiten erfor-
derlich gewesen. Umso erstaunlicher ist es, dass sich bereits aus der nachmittäg-
lichen Cortisolbestimmung ein Gruppenunterschied darstellen lässt. Die erhöhten 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


4. Diskussion 359 

Werte nach 8 Wochen Training in der Meditationsgruppe können einen Hinweis 
auf eine erhöhte Stressbelastung sein. 

Wie komplex jedoch die Einschätzung des Cortisolwertes sein kann, ergibt 
eine Studie von Bränström et al.499 Bränström vermutet, dass es durch das 
MBSR-Training zu einer Anpassung der Cortisolwerte kommt: 

„The results suggest an adjustment of cortisol levels as a result of MBSR. 
This study gives preliminary support indicating that MBSR can influence the 
hypothalamic-pituitary-adrenocortical (HPA) axis functioning.”500 

Interessanterweise ergaben sich die Effekte bei der Branström-Studie erst 
bei genauerer Betrachtung. Patientinnen mit initial niedrigerem morgendlichen 
Cortisolspiegel zeigten nach 3 Monaten eine Zunahme, während Patientinnen 
mit initial erhöhtem morgendlichen Cortisolspiegel nach 3 Monaten eine Ab-
nahme des Cortisolspiegels aufwiesen, so dass sich insgesamt die Effekte inner-
halb der Gruppe aufhoben. Diese Ergebnisse zeigen, wie komplex und differen-
ziert die Zusammenhänge letztlich sein können, so dass sich die Anpassungs-
phänomene in den physiologischen Parametern in jedem Einzelfall und je nach 
individueller Ausgangslage sehr unterschiedlich darstellen können.  

Es zeigt sich, dass sich ein 8-wöchiges Achtsamkeitstraining auf die Hypo-
thalamus-Hypophysen-Nebennierenrinden-Achse (sogenannte „Stress-Achse“) 
auswirkt. Die Bewertung dieser Veränderungen und Anpassungen bedarf weite-
rer Untersuchungen.  

Ziel dieser Studie war es auch, zu überprüfen, ob sich infolge des Achtsam-
keitstrainings Hinweise auf Änderungen im Immunprofil ergeben. In der Studie 
wurde auch das Differentialblutbild untersucht. Hierbei wird die Gruppe der 
Abwehrzellen, die Leukozyten (weiße Blutkörperchen) in weitere Untergruppen 
unterteilt.  

Die Monozyten sind im Blut zirkulierende Abwehrzellen und gehören in die 
Gruppe der Leukozyten (weiße Blutkörperchen). Im Gewebe fungieren sie als 
Gewebsmakrophagen bzw. dendritische Zellen und präsentieren nach Phagozy-
tose als körperfremd erkanntem Material Teile dieses Fremdmaterials an ihrer 
Zelloberfläche. Auf diese Weise wird das Fremdmaterial auch für andere Im-
munzellen „sichtbar“. In der hier durchgeführten Studie konnten nach dem 8-
wöchigen Training keine signifikanten Effekte in Bezug auf die Zahl der Mo-
nozyten festgestellt werden. 

Lengacher et al.501 untersuchten bei 142 Brustkrebspatientinnen im Tu-
morstadium 0-III nach einem 6-wöchigen MBSR-Training die Telomeraseaktivi-
                                                             
499 Bränström R. et al., „Effects of mindfulness training on level of cortisol in cancer patients“, 

Psychosomatics, 2013 Mar-Apr; 54(2): 158-64. 
500 Ebd., S. 158. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


360 4. Diskussion 

tät in Blutmonozyten. Hier zeigte sich ein signifikanter und kontinuierlicher 
Anstieg der Telomeraseaktivität über einen Zeitraum von 12 Wochen bei den 
Teilnehmerinnen des MBSR-Trainings, während in der Kontrollgruppe kein 
Anstieg zu verzeichnen war. 

Die Telomerase ist ein Enzym, das sich in den Zellkernen von teilungsakti-
ven Zellen befindet. Die Immunzellen gehören ähnlich wie auch Krebszellen zu 
Zellen, die eine hohe Zellteilungsaktivität aufweisen. Die Telomerase stellt im 
Rahmen des Zellteilungsvorgangs die Endstücke der Chromosomen wieder her. 
Die Telomere sind die aus repetitiver DNA und assoziierten Proteinen gebildeten 
Endstücke von Chromosomen. Die Studie von Lengacher et al. wäre somit ein 
Hinweis, dass ein MBSR-Training zu immunologischen Auswirkungen auf zel-
lulärer Ebene führen kann.  

Diese Veränderungen dürften aber in Anbetracht des Gesamtblutbildes ge-
ringfügig sein. In der hier durchgeführten Studie ergaben sich im Verlauf keine 
signifikanten Blutbildveränderungen.  

Die Studie von Lengacher et al. macht aber deutlich, dass sich die Verände-
rungen zunächst auf zellulärer und molekularer Ebene ergeben und eine bloße 
Bestimmung des Differentialblutbildes nicht geeignet ist, diese Veränderungen 
zu erfassen. 

Auf eine immunzytologische Typisierung der Leukozyten war in der Studie 
verzichtet worden. Eine Typisierung hätte es zum Beispiel ermöglicht, die Zahl 
von natürlichen Killerzellen im Verlauf zu messen. Es gibt aber Hinweise, dass 
ähnlich wie bei den Blutmonozyten bei den Killerzellen weniger die im Blut 
gemessene Anzahl entscheidend ist als vielmehr die Zellaktivierung selbst oder 
aber zum Beispiel bei metastasierten Tumorpatienten die Zahl der natürlichen 
Killerzellen im Tumorgewebe (und nicht im Blut). Vermutlich würde es gelin-
gen, unter Zuhilfenahme aufwändiger zellbiologischer Techniken die Auswir-
kungen eines MBSR-Trainings auf zellulärer Ebene weiter aufzuschlüsseln. 

Die Studie von Lengacher ist diesbezüglich ein vielversprechender Ansatz.  
Dieselbe Arbeitsgruppe502 untersuchte bei 41 Brustkrebspatientinnen vor 

und nach einem MBSR-Training verschiedene Biomarker und stellte fest, dass es 
Zusammenhänge zwischen einer Symptomverbesserung und bestimmten Bio-
markern gebe. So würden sich bestimmte Lymphozytensubgruppen als Prä-
diktoren für ein Ansprechen eines MBSR-Trainings eignen. Die Autoren knüpf-

                                                                                                                                         
501 Lengacher CA et al., „Influence of mindfulness-based stress reduction (MBSR) on telomerase 

activity in women with breast cancer“, Biol Res Nurs 2014 Oct; (16): 438-47. 
502 Reich RR, Lengacher CA et al., „Baseline immune biomarkers as predictors of MBSR(BC) 

treatment success in Off-treatment breast cancer patients”, Biol Res Nurs 2014 Oct; 16(4): 
429-37. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


4. Diskussion 361 

ten daran die Hoffnung, Patienten detektieren zu können, die besonders gut auf 
MBSR ansprechen würden. Hier wäre kritisch zu fragen, ob es nicht einfacher 
wäre, den Patienten selbst zu fragen. Ein kurzfristiges Ansprechen von Biomar-
kern dürfte wenig über den weiteren Langzeitverlauf aussagen. So wäre vorstell-
bar, dass zum Beispiel auf einen starken Anstieg von B-Lymphozyten im Ver-
lauf ein ebenso starker Abfall folgt. Vielleicht haben gerade jene Patienten einen 
besseren Langzeitverlauf, die zunächst einen nur mäßigen initialen B-
Lymphozytenanstieg aufweisen. Diese Fragen sollen zeigen, dass aufgrund von 
Erhebungen an kleinen Stichproben nur vorsichtige Überlegungen angestellt 
werden können. Messungen über Zeiträume von wenigen Wochen an nur weni-
gen Patienten sind sicherlich in der Aussagekraft eingeschränkt.  

Festzuhalten wäre die Tatsache, dass sich ein MBSR-Training auf die Hy-
pothalamus-Hypophysen-Nebennierenrinden-Achse auswirkt und dass dies aus-
geprägter sein kann als zum Beispiel bei einem wöchentlichen moderaten Lauf-
training. Verschiedene Studien legen Veränderungen auf immunzytologischer 
und zellulärer Ebene nahe. Im konventionellen Differentialblutbild können aber 
diese Veränderungen nicht gemessen werden. 

In der hier durchgeführten Studie ergab sich bei den Frauen der Meditati-
onsgruppe nach 8 Wochen Achtsamkeitstraining eine Zunahme von Schlafstö-
rungen. Diese Ergebnisse stehen im Widerspruch zu einer dänischen Studie503, 
bei der 336 Brustkrebspatientinnen im Stadium I-III in Bezug auf Schlafproble-
me während und nach einem 8-wöchigen MBSR-Training untersucht wurden. In 
der Studie von Anderson et al. ergab sich eine signifikante Abnahme von 
Schlafproblemen in der MBSR-Gruppe unmittelbar nach der Intervention. Dieser 
Unterschied zwischen MBSR-Gruppe und Kontrollgruppe hob sich im Verlauf 
eines Jahres auf. In dieser Studie wurde nicht auf verschiedene Therapieformen 
eingegangen. Es wäre interessant, ob sich bei bestimmten Subgruppen (z.B. 
Frauen mit oder ohne antihormonelle Therapie) Abweichungen ergeben hätten.  

Eine weitere mögliche Differenzierung wären zum Beispiel verschiedene 
Altersgruppen. Die MBSR-Trainerin dieser Studie hatte den Eindruck, dass die 
älteren Brustkrebspatientinnen offener und aufgeschlossener waren als die jünge-
ren Teilnehmerinnen. Bei einer Gruppenstärke von nur 10 Teilnehmerinnen lässt 
sich dies statistisch nicht weiter analysieren. Interessant wäre es zum Beispiel, 
ob Schlafstörungen eher jüngere oder eher ältere Frauen unter einer antihormo-
nellen Therapie betreffen. Diese Fragen bedürften weiterer Untersuchungen und 
größerer Stichproben.  

                                                             
503 Andersen SR et al., „Effect of mindfulness-based stress reduction on sleep quality: results of a 

randomized Trial among Danish breast cancer patients”, Acta Oncol. 2013 Feb; 52(2): 336-44. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


362 4. Diskussion 

Dieselben Autoren der oben bereits erwähnten dänischen Studie hatten ne-
ben der Schlafqualität auch weitere Faktoren, wie zum Beispiel Angst und De-
pression sowie körperliche Symptome, Achtsamkeit und spirituelles Wohlbefin-
den, untersucht.  

Hierbei ergaben sich eine signifikante Abnahme von Ängsten (p = 0.0002) 
und depressiven Gefühlen (SCL-90 r, p < 0.0001; CES-D, p = 0.0367) im 12-
Monats-Verlauf (follow-up).504  

Bezüglich der krankheitsbedingten Beschwerden ergab sich bei derselben 
Stichprobe (336 dänische Frauen mit Brustkrebs der Stadien I-III) eine vorüber-
gehende Verbesserung nach 6 Monaten. Nach 12 Monaten waren diesbezüglich 
keine Unterschiede zwischen den Gruppen festzustellen. Positive, langanhalten-
de Effekte ergaben sich dagegen auch noch 12 Monate nach dem MBSR-
Training bei der Erfassung von Gefühlen von negativem Stress („distress“) und 
Achtsamkeit im Gruppenvergleich. Dies galt nicht für das spirituelle Wohlbefin-
den.505 

Im Gegensatz hierzu zeigte sich bei den Frauen der hier vorgelegten Studie 
eine signifikante Zunahme der Brustbeschwerden und Schlafstörungen unmittel-
bar nach Abschluss des 8-wöchigen MBSR-Trainings im Vergleich zur Kon-
trollgruppe.  

Vermutlich können Brustkrebspatientinnen, deren Krebsdiagnose unter-
schiedlich lange zurückliegt und die eine unterschiedliche medikamentöse Lang-
zeittherapie einnehmen, nicht miteinander verglichen werden. Eine Patientin, die 
im Verlauf von Jahren an die krankheitsbedingten und therapiebedingten Be-
schwerden adaptiert hat, kann unter Umständen völlig anders auf ein Achtsam-
keitstraining reagieren als zum Beispiel eine Frau, deren Chemotherapie gerade 
abgeschlossen ist und die hierüber sehr erleichtert sein dürfte. Es ist somit ent-
scheidend, genau hinzusehen, welche Frauen miteinander verglichen werden. 
Randomisierte Studien mit größeren Fallzahlen (zum Beispiel Fallzahlen zwi-
schen 100 – 300) sind durch die Vermischung von verschiedenen Therapiefor-
men nicht unbedingt aussagekräftiger. 

Die dänische Studie gehört aber zweifellos zu den größten randomisierten 
Kontrollstudien bezüglich MBSR und Frauen mit Brustkrebs der Stadien I – III. 

                                                             
504 Vgl. Würtzen H. et al., „Mindfulness significantly reduces self-reported levels of anxiety and 

depression: Results of a randomized controlled trial among 336 Danish women treated for 
Stage I-III breast cancer.”, Eur J Cancer 2013 Apr; 49(g): 1365-73. 

505 Vgl. Würtzen et al., „Effect of mindfulness-based stress reduction on somatic symptoms, 
distress, mindfulness and spirituell wellbeing in women with breast cancer: Results of a ran-
domized controlled trial.”, Acta Oncol. 2015 Mar 9: 1-8. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


4. Diskussion 363 

Deshalb ist es wichtig, die Ergebnisse dieser großen Studie mit in die Diskussion 
einzubinden. 

In Zusammenschau aller Ergebnisse kann festgehalten werden, dass ein 
MBSR-Training sich bei Frauen mit Brustkrebs positiv auf das seelische Wohl-
befinden (Ängste, Depressionen, Distress) auswirkt. 

Körperliche Beschwerden scheinen sich eher in geringerem Ausmaß durch 
ein MBSR-Training verbessern zu lassen. Es kann sogar sein, dass im Zusam-
menhang mit dem Training vermehrte Brustbeschwerden auftreten. Schwere 
Schmerzzustände oder Durchbruchschmerzen (z.B. bei nachlassender Wirksam-
keit einer bestehenden Schmerzmedikation) bedürfen eines multimodalen Thera-
piekonzeptes, das sich aus vielen Elementen zusammensetzt (medikamentöse 
Schmerztherapie nach dem WHO-Stufenschema, Physiotherapie, psychosoziale 
Unterstützung, Achtsamkeitstraining etc.). Hierbei kann ein Achtsamkeitstrai-
ning eine wichtige und hilfreiche Ergänzung sein. Die Studienlage deutet aber 
darauf hin, dass die Effekte des Achtsamkeitstrainings zur Reduktion von 
Schmerzzuständen und körperlichen Beeinträchtigungen begrenzt sind. Eine 
realistische Einschätzung der Möglichkeiten und Grenzen des Achtsamkeitstrai-
nings ist daher notwendig, um Enttäuschungen und falschen Erwartungen vorzu-
beugen.  

Das Achtsamkeitstraining kann helfen, mit einer aufgrund von körperlichen 
Einschränkungen und rezidivierenden Schmerzen unerträglich gewordenen Le-
benssituation umgehen zu lernen.  

David Hume hatte am Beispiel von Patienten mit Lähmungen aufgezeigt, 
wie schnell die scheinbare Herrschaft über den eigenen Körper enden kann. 
Solche auferlegten Grenzen können demoralisierend und beängstigend wirken. 
Da die Stärke des Achtsamkeitstrainings im Hinblick auf die Studienlage aber 
gerade Ängste und depressive Gefühle positiv und nachhaltig beeinflussen kann, 
ist hier der entscheidende Ansatzpunkt, um bisher ungeahnte (durch Ängste 
verdeckte) Ressourcen zu mobilisieren. Ein Achtsamkeitstraining kann hierbei 
keine spirituelle Lebenseinstellung ersetzen. 

Offensichtlich ist Meditation, von der sich das Verfahren der MBSR ablei-
tet, keineswegs eine Ausdrucksform von Spiritualität, wenn man unter Spirituali-
tät die Erfahrung einer transzendenten, das eigene Ich übersteigenden Wirklich-
keit versteht, die alle Lebensbereiche durchdringen sollte. 

Meditation und insbesondere das Verfahren der MBSR sind keine Glau-
bensinhalte, sondern Verfahren, um neue Erkenntnisse durch die Erfahrung des 
eigenen Körpers zu gewinnen. Es kann hierbei vor allem aus westlicher Sicht das 
Missverständnis entstehen, Meditation selbst sei ein Glaubensinhalt und eine 
Form von Spiritualität.  

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


364 4. Diskussion 

Im westlichen Sinne gibt der Glaube Ergebnisse, Ziele, Gebote und Erlö-
sungsvorstellungen vor, während Meditation nur das Verfahren vorgibt, aber die 
Erfahrungen hieraus dem Individuum überlässt, also inhaltslos und somit völlig 
leer ist. 

In zwei Studien konnte keine Verbesserung des spirituellen Wohlbefindens 
festgestellt werden. Spiritualität und Achtsamkeit sind demnach nicht „de-
ckungsgleich“. Diesen Schluss legt die dänische Studie nahe. Spirituelles Wohl-
befinden kann gemessen werden als der selbstempfundene Fortschritt bei der 
Suche einer Sinngebung der eigenen Existenz. Die westliche Auffassung des 
Christentums liefert hier lückenlose und durch die Glaubensinhalte vorgegebene 
unabänderliche Antworten. Spiritualität als Weg der Versöhnung mit der eigenen 
Existenz scheint durch Meditation allein nicht möglich zu sein. 

Spiritualität als eine den gesamten Lebensvollzug durchdringende und über 
die zweckgebundenen Ziele eines Ich hinausreichende Wirklichkeit dürfte mehr 
als eines regelmäßigen Achtsamkeitstrainings bedürfen. Die Studien ergaben 
übereinstimmend einen signifikanten Einfluss des Achtsamkeitstrainings auf 
Ängste und depressive Gefühle. Der Ansatzpunkt des Achtsamkeitstrainings sind 
die mit dem Ich-Bewusstsein verbundenen Ängste und Sorgen. Durch körperli-
che Beruhigung, zum Beispiel durch die Konzentration auf den eigenen Atem, 
können angst- und sorgenvolle innere Bilder „entschärft“ werden. Die Betrach-
tung angsteinflößender Gedanken und Gefühle wird durch eine verlängerte und 
vertiefte Atmung und eine Verringerung der Atemfrequenz von zum Beispiel 12-
mal pro Minute auf 6-mal pro Minute weniger bedrohlich erlebt. Dies sind wich-
tige körperliche Selbsterfahrungen. Auf diese Weise vergrößert sich der Abstand 
zu den eigenen Gedanken und Gefühlen. Dies kann ein erster eigener Schritt aus 
der Ich-Bezogenheit sein. Wenn Spiritualität aus der Ich-Bezogenheit hinausfüh-
ren soll, kann dies nur gelingen, wenn sich das Verhältnis zu den eigenen Ich-
bezogenen Ängsten und Gefühlen ändert.  

Insofern könnte das Achtsamkeitstraining helfen, eine gewisse Vertrautheit 
(im Sinne von weniger Angst) auch mit den Schattenseiten des eigenen Ichs zu 
erlangen, so dass es möglich wird, über die eigenen Grenzen hinauszuwachsen. 
Spiritualität im Sinne einer Versöhnung mit der eigenen Existenz und den bisher 
gemachten Erinnerungen und Erfahrungen bedarf aber der Fantasie und Kreativi-
tät. Eine Meditationserfahrung könnte helfen, die in Angst- und Sorgenbildern 
gebundenen Energien zu lösen.  

Sigmund Freud bezeichnete das Ich als die eigentliche Angststätte des Men-
schen. Eine wichtige Funktion in der Angstregulation kommt der Amygdala 
(Mandelkern) des limbischen Systems zu. Hier wirkt unter anderem auch Cor-
tisol als Neurotransmitter und Modulator von Erinnerungen in Abhängigkeit 
vom Schlaf- und Wachrhythmus. In der Studie konnte gezeigt werden, dass sich 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


4. Diskussion 365 

im Zusammenhang mit dem MBSR-Training Effekte im Schlaf-Wachrhythmus 
(Schlafstörungen) als auch beim peripheren Cortisolspiegel ergeben. Eine 
Schlafstörung im Zusammenhang mit einer genaueren Selbstbetrachtung muss 
nicht etwas Schlechtes bedeuten, sondern kann wichtige Umdenkprozesse ansto-
ßen. Die Amygdala als „Gefühlsinstanz“ scheint wesentlich an der Entschei-
dungsfindung beteiligt zu sein. Das ergaben experimentelle Untersuchungen von 
Bechara und Damasio506, die zeigen konnten, dass die Amygdala wesentlich an 
komplexen kognitiven Leistungen, die das Sozialverhalten betreffen, beteiligt ist. 
Von daher ist die Vorstellung, über einen veränderten Umgang mit den eigenen 
Gefühlen bisher ungeahnte eigene Möglichkeiten zu erschließen, keineswegs 
abwegig. Das Achtsamkeitstraining soll das Hinschauen ohne Bewertung lehren. 
Dieser Vorgang kann zu Stress in Form von Schlafstörungen und innerer An-
spannung führen, gerade dann, wenn ungeliebte Gefühle normalerweise ausge-
blendet werden.  

Die Amygdala ist an der gefühlsbetonten Speicherung von Erinnerungen 
beteiligt. So konnten experimentelle Untersuchungen der Arbeitsgruppe von 
Deissreoth507 zeigen, dass zum Beispiel bei Mäusen eine kleine Neuronenpopu-
lation der Amygdala für die Entstehung eines Drogenengrames rekrutiert wird. 
Kokain führt zu starker psychischer Abhängigkeit, was demnach auf ein entspre-
chendes Kokainengram in der Amygdala zurückzuführen wäre. Der Amygdala 
scheint demnach eine Schlüsselposition bei gefühlsbetonten Abhängigkeiten und 
der Entstehung von Ängsten zuzukommen.  

Der Psychiater William Marchand bewertete in einer Rezension verschie-
dene Studien zur funktionellen Magnetresonanztomografie im Zusammenhang 
mit Achtsamkeitstraining und Meditation. Er verweist hierin auch auf das Prob-
lem, dass die Studien nicht miteinander verglichen werden können. Dennoch 
ergeben sich eine Vielzahl von Hinweisen, dass Meditation zu Veränderungen 
im medialen Kortex führt: 

 
„The studies reviewed herein increase our understanding of the neural processes 

associated with mindfulness. A limitation of the literature is the fact that multiple 
methodologies have been utilized and a diverse population studied. Thus direct 
comparison of studies is not feasible. […] This review of this literature revealed 

                                                             
506 Vgl.: Bechara A., Damasio H. and Damasio AR, „Role of the amygdala in decision-making“, 

Ann N Y Acad Sci 2003 Apr; 985: 356-69. 
507 Vgl. Hsiang, Hl., Deisseroth K et al. „Manipulating a `Cocaine engram` in mice“, J Neurosci 

2014, Oct 15; 34(42): 14115-27. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


366 4. Diskussion 

compelling evidence that mindfulness impacts the function of the medial cortex and 
associated default mode network as well as insula and amygdala.”508 
 

Durch die verbesserten Möglichkeiten der bildgebenden Darstellung neuronaler 
Prozesse ergeben sich Hinweise, dass eine regelmäßige Meditationspraxis zu 
Veränderungen in Hirnregionen führen kann, die an der Speicherung von Erinne-
rungen sowie der Entstehung von Gefühlen und Ängsten beteiligt sind. Da die 
Amygdala als Teil des limbischen Systems auch in mentale Entscheidungspro-
zesse eingebunden ist, kann angenommen werden, dass ein über Jahre praktizier-
tes Meditationstraining die Entscheidungsfindung beeinflusst. 

Vereinfachend könnte die Amygdala mit den in ihr gespeicherten Erinne-
rungen, Ängsten und Gefühlen als eine „Schnittstelle“ eines sogenannten Ich-
Bewusstseins bezeichnet werden.  

Eine jahrelang praktizierte regelmäßige Meditationserfahrung kann sich 
umstrukturierend auf bestimmte Hirnregionen auswirken.  

Da es sich hierbei um Hirnregionen handelt, die für die Angstentstehung 
wichtig sind, ist es nicht verwunderlich, dass ein Meditationsprozess vor allem in 
den psychologischen Funktionen signifikante Verbesserungen zeigt. Dies bele-
gen die Ergebnisse einer Meta-Analyse von Huang509 at al. an Brustkrebspatien-
tinnen. In die Metaanalyse wurden die Studien mit einer Gesamtzahl von 964 
Teilnehmerinnen eingebracht, wobei sich die MBSR-Gruppe durch eine signifi-
kante Verbesserung in den Bereichen Depression (p < 0.00001), Angst (p < 
0.00001), Stress (p < 0.00001) bemerkbar machte. Die Metaanalyse ergab auch 
eine Verbesserung der Lebensqualität (p < 0.03).  

Eine der wesentlichen Stärken des Achtsamkeitstraining liegt in der Angst-
reduktion. Damit greift diese Meditationsform an einer Schlüsselstelle des Ich-
Bewusstseins an. Freud sah im Ich die eigentliche Angststätte. Demnach scheint 
ein Achtsamkeitstraining geeignet zu sein, einen anderen Umgang mit den eige-
nen Ängsten zu lernen, der weniger entwertend erlebt wird.  

Ohne die betrachtende (nicht bewerten wollende) Auseinandersetzung mit 
den eigenen Angstbildern würde der Meditationsprozess auf dieser Ebene erlie-
gen. Es ist einfacher, sich durch äußere Zerstreuungen Ablenkung zu verschaf-
fen, um Unliebsamem oder Uneingestandenem zu entfliehen. Diese Flucht kann 

                                                             
508 Marchand, W. R., „Neural mechanisms of mindfulness and meditation: Evidence from neu-

roimaging Studies”, World J Radiol. 2014 Jul 28; 6(7): 471-479, p. 475. 
509 Huang HP et al., „A meta-analysis of the benefits of mindfulness-based stress reduction 

(MBSR) on Psychological function among breast cancer (BC) survivors”, Breast Cancer. 
2015. Mar 28. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


4. Diskussion 367 

dann zum Beispiel im Rahmen von leidvollen Erfahrungen ein jähes, unfreiwil-
liges Ende nehmen. 

Wenn nun im Weiteren zu diskutieren sein wird, inwieweit eine sinnerfüllte 
Wirklichkeit erfahrbar werden kann, die über die Zwecke eines Ichs hinaus-
reicht, so dürfte der Weg dorthin zunächst über das Erreichen eines größeren 
Abstandes zu den eigenen Angstbildern führen.  

1937 schrieb der US-amerikanische Soziologe René Fülop-Miller (1891 – 
1963) in seiner „Kulturgeschichte der Heilkunde“: 

„Niemals hat das logische, bewusste Denken über das letzte ‘Warum?’ und 
‘Wozu?’ des Leidens Aufschluss zu erteilen vermocht. Einzig und allein die 
Angst, die in Bildern sieht, und die Religion, die in Mythen denkt, hat sich an 
jene Frage heranwagen dürfen und den Sinn des Leidens, die Ursache von 
Schmerz du Siechtum zu deuten versucht.“510 

Das Betrachten-Können eigener (unter Umständen schambesetzter und in 
erkrankte Organe projizierte) Angstbilder ist Bestandteil des mit dem Achtsam-
keitstraining verbundenen Lernprozesses. Ein solcher Lernprozess stellt eine 
lebenslange Herausforderung dar, die mal mehr und mal weniger gut gelingt und 
Mut erfordert. Die Metaanalysen verdeutlichen, dass die Angstreduktion eine 
wesentliche Stärke eines Achtsamkeitstrainings sein kann. 

In der hier dargelegten Studie ergab sich eine Verbesserung der kognitiven 
Funktionen 4 Monate nach Studienbeginn bei der MBSR-Gruppe. Diese Effekte 
waren unmittelbar nach Beendigung des Trainings noch nicht festzustellen. 

Die australische Psychologin Elizabeth Foley hat sich in verschiedenen Stu-
dien mit einer ebenfalls von der vipassanā-Meditation abgeleiteten verhaltens-
medizinischen Therapieform, der MBCT (mindfulness-based cognitive therapy) 
im Zusammenhang mit Krebspatienten befasst. In einer randomisierten Kontroll-
studie511 untersuchte sie 115 Patienten mit Krebserkrankungen verschiedener 
Tumorentitäten und Tumorstadien. Wie in anderen Studien ergab sich auch hier 
eine deutliche Verbesserung in den Bereichen Angst, Depression und Stress. Wie 
in anderen Studien auch wurden hier Patienten mit verschiedenen Tumorentitä-
ten verglichen. In einer kleinen, nicht randomisierten Pilotstudie verglich Foley 
ein 8-wöchiges MBCT-Training mit 22 Sitzungen bei Frauen mit Brustkrebs und 
anderen gynäkologischen Tumoren mit einem 6-wöchigen Meditationsprogramm 
(6-week „mindfulness meditation program“ MMP) mit lediglich 9 Sitzungen. 
Die nicht-randomisierte Studie zeigte keine signifikanten Unterschiede zwischen 

                                                             
510 Fülop-Miller, R., „Kulturgeschichte der Heilkunde“, 1937, Bruckmann-Verlag München, S. 5. 
511 Foley E, et al., „Mindfulness-based cognitive therapy for individuals whose lives have been 

affected by Cancer: a randomozes controlled trial.” J Consult Clin Psychol. 2010. Feb; 78(1): 
72-9. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


368 4. Diskussion 

dem 22 Sitzungen umfassenden MBCT-Training und der 9 Sitzungen umfassen-
den Kurzversion MMP. Foley räumt abschließend ein, dass ein adaptiertes, ver-
kürztes Achtsamkeitstraining weniger belastend („resource intensive“) und unter 
Umständen auch attraktiver für die teilnehmenden Krebspatientinnen sei. 

Wenn ein Achtsamkeitstraining in erster Linie dazu dienen soll, mit Ängs-
ten und depressiven Gefühlen umgehen zu lernen, so ist unter Umständen ein an 
die Patienten angepasstes, reduziertes Training ausreichend. Auf diese Weise 
kann keine Heilung von Erkrankungen bewirkt werden. Es ist aber möglich, 
Patienten zu helfen, besser mit ihrer Situation umzugehen. Dies erläuterte Foley 
in einem am 13. Dezember 2008 in einer australischen Zeitung gegebenen Inter-
view: 
 

„Certainly mindfulness helps people live with cancer, lets it be part of their lives 
without taking over their lives. It’s about quality of life, about coping with the ill-
ness and having a really rich, wonderful life in spite of the diagnosis.”512 
 

Das Achtsamkeitstraining kann somit eine wertvolle Bereicherung des therapeu-
tischen Angebotes für Krebspatienten sein und helfen, im Rahmen einer multi-
modalen Therapie ein selbstbestimmtes Leben zu ermöglichen. 

Im Hinblick auf die Texte der Upanischaden wird jedoch deutlich, dass die 
Einsichtsmeditation zu tieferer Erkenntnis führen will als zur bloßen Angstver-
minderung. Dasselbe Verfahren, das in vereinfachter und adaptierter Form von 
praktischem Nutzen im klinischen Alltag sein kann, könnte aber auch genutzt 
werden, um alle Lebensbereiche nachhaltig zu beeinflussen. Es wäre wie eine 
nächste Stufe nach den ersten Achtsamkeitserfahrungen. In dieser Hinsicht ist es 
interessant, zu untersuchen, auf welche Weise und ob überhaupt ein Achtsam-
keitstraining zu nachhaltigen Effekten führt. In diesem Zusammenhang ist eine 
randomisierte Kontrollstudie von MacCoon513 von Interesse, bei der 31 Teil-
nehmer einer MBSR-Gruppe mit 32 Teilnehmern eines „Programms zur Ge-
sundheitsverbesserung“ („Health Enhancement Program (HEP)“ als aktive Kon-
trollgruppe) verglichen wurden. Die Teilnehmer waren keine Patienten. Die 
Studie ergab überraschenderweise keine nachhaltige Beeinflussung des aufmerk-
samen Einfühlungsvermögens („attentional sensitivity“) sowie der anhaltenden 
                                                             
512 Foley E. im Interview: „Meditation no cure, but it helps – More effective cancer treatments are 

one reason for the growing popularity of a meditation technique, writes Eleanor Limprecht”, 
The Australian December 13, 2008. http://www.theaustralian.com.au/news/health-science/me-
ditation-no-cure-but-it-helps/story-e6frg8y6-1111118292205, aufgerufen am 4.5.2015. 

513 Vgl. D G MacCoon et al., “No Sustained Attention Differences in a Longitudinal Randomized 
Trial Comparing Mindfulness Based Stress Reduction versus Active Control”, PloS One 2014; 
9(6) e97661. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


4. Diskussion 369 

Aufmerksamkeit („sustained attention“) bei der MBSR-Gruppe. Diese Ergebnis-
se widersprechen scheinbar den Ergebnissen einer von Katherine Mac Lean 
(Center for Mind and Brain, University of California) et al. publizierten Stu-
die514, die nach intensivem Meditationstraining eine Verbesserung von anhalten-
der Aufmerksamkeit und differenzierter Wahrnehmung („perceptual discrimina-
tion“) feststellen konnte. Beide Studien wurden nicht bei Krebspatienten durch-
geführt, können aber in ihrer Zusammenschau Hinweise darauf geben, wie sich 
ein Meditationstraining je nach Intensität und Ausrichtung unterschiedlich auf 
die kognitiven Fähigkeiten auswirken kann. MacCoon orientierte sich an dem 8-
wöchigen MBSR-Curriculum, während die Teilnehmer der Meditationsgruppe 
bei MacLean et al. 5 Stunden pro Tag über 3 Monate meditierten, was sich in 
dieser Form und Intensität in einem normalen Alltagsleben eher nicht realisieren 
lässt. 

Die Ergebnisse der MacLean-Studie können deshalb nicht ohne weiteres 
mit anderen MBSR-Studien verglichen werden, da sich das dortige intensive 
Meditationstraining mehr an der ursprünglichen buddhistischen monastischen 
Tradition orientierte. 

MacCoon stellte bei den Teilnehmern des MBSR-Trainings indirekte Ver-
änderungen fest wie eine Verbesserung des Mitgefühls („Compassion for self 
and others“), der Geduld („patience“) und Neugier („curiosity“) sowie in Bezug 
auf Gleichmut und Emotionen im Rahmen zwischenmenschlicher Beziehungen.  

Es scheint, dass ein 8-wöchiges MBSR-Training zu kurz ist, um nachhaltige 
und dauerhafte Veränderungen bei der Aufmerksamkeitsfähigkeit zu bewirken. 
Es ist anzunehmen, dass kein langfristiger, lebensverändernder Effekt von einem 
mehrwöchigen Achtsamkeitstraining zu erwarten ist. 

MacCoon et al. ziehen in ihrer Publikation folgende Schlussfolgerungen: 
 
-­‐ „First, it is possible that MBSR training does not improve sustained at-

tention per se, but exerts effects on attention through indirect mecha-
nisms, […] 

-­‐ Second, it is possible that MBSR training does not improve sustained 
attention, but affects other aspects of attention. 

-­‐ Third, it is possible that 8 weeks of MBSR training does not provide a 
sufficient dose to achieve measurable changes in sustained attention 
specifically. 

                                                             
514 Mac Lean, K. A., et al., “Intensive meditation Training Improves Perceptual Discrimination 

and Sustained Attention”, Psychol Sci. 2010 June; 21(6): 829-839. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


370 4. Diskussion 

-­‐ Fourth, MBSR is a secular form of intervention whereas other research, 
including MacLean et al., investigates more traditional Buddhist train-
ing.”515 

 
Bemerkenswert erscheinen die beiden letzten Schlussfolgerungen, zum einen, 
dass ein 8-wöchiges Training nicht geeignet ist, spezifische und nachhaltige 
Veränderungen zu bewirken, zum anderen, dass es sich um eine säkularisierte 
Interventionsform handelt, die nicht ohne Weiteres mit spirituellen Praktiken 
einer monastischen Tradition verglichen werden kann. 

Das Achtsamkeitstraining erscheint insgesamt als eine im klinischen Alltag 
gut praktikable Methode, um Patienten bei der Krankheitsbewältigung eine Hilfe 
zu sein. Es darf aber nicht übersehen werden, dass diese säkularisierte und ent-
mythologisierte Form eine nur begrenzte spirituelle Wirksamkeit entfaltet und 
nicht dazu geeignet ist, ohne anhaltende Fortführung der Meditationspraxis zu 
einer dauerhaften Lebensveränderung zu führen. 

Die Studienergebnisse legen aber nahe, dass das Achtsamkeitstraining an 
einer Schlüsselstelle des Ich-Bewusstseins, nämlich bei den Ängsten, sich positiv 
bemerkbar machen kann. Die Möglichkeiten eines 8-Wochen-Kurses sind aber 
begrenzt. Insbesondere die Vorstellung, ein Achtsamkeitstraining allein könne 
das Einfühlungsvermögen nachhaltig und wesentlich beeinflussen, erscheinen 
nicht realistisch.  

Wie Studien sowohl im Bereich der Hypersensitivitätsforschung als auch 
bei skandinavischen Gefangenen gezeigt haben, scheint es bei der Ausprägung 
des individuellen Einfühlungsvermögens eine starke genetische Komponente zu 
geben. Durch das Netzwerk der Spiegelneurone sind Primaten in besonderer 
Weise befähigt, sich das Leiden eines Gegenübers als das eigene Leiden vorzu-
stellen und dieses auch als eigenen Schmerz zu empfinden. Dieses Vorstellungs-
vermögen scheint aber einer individuell vorgegebenen genetischen Variations-
breite zu unterliegen und lässt sich vermutlich nur bedingt durch ein Achtsam-
keitstraining nachhaltig verändern.  

Was sich aber bereits in einer frühen Phase eines Meditationstrainings er-
reichen lässt, das ist ein zunehmender Abstand zu sich selbst, der sich in mehr 
Gelassenheit, Gleichmut oder Geduld ausdrückt. Insgesamt ergaben sich auch 
Hinweise, dass die Wachheit zunimmt und sich vermehrte Aufmerksamkeit auf 
die zwischenmenschlichen Beziehungen richtet. Ein Wirkmechanismus eines 
Meditationstrainings, durch eine veränderte Bewertung von Ängsten und depres-

                                                             
515 MacCoon, D.G., „No Sustained Attention Differences in a Longitudinal Randomizes Trial 

Comparing MBSR versus Active Control”, PloS One. 2014; 9(6): e97551, S. 8. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


4. Diskussion 371 

siven Gefühlen zu wirken, und zwar nicht durch ein Wegschauen, sondern durch 
ein Unterlassen von Bewertung.  

Die Angst, als lebensnotwendig eingestufte Bedürfnisse nicht befriedigen 
zu können, vermindert sich, so dass Gelassenheit und Ruhe zunehmen. 

Diese innere Haltung der Ruhe und Gelassenheit kann es ermöglichen, bis-
her verdrängte und abgeschobene Bilder und Fragen betrachtend zuzulassen, 
ohne dass es einer sofortigen Reaktion oder Antwort bedürfte. 

Dieses „absichtliche“ Zulassen von Fragen oder eines „In-Fragestellens“ 
von als unantastbar Geglaubtem kann als Konzept für ein Leben auf einem höhe-
ren Erkenntnisgrad aufgefasst werden.  

Es erfordert Mut, Dinge, die sich bewährt haben, mit Abstand und Distanz 
zu betrachten und allein die Möglichkeit zuzulassen, dass in Jahren Bewährtes 
zumindest unter dem Aspekt nochmals betrachtet wird, ob es nicht auch andere 
Möglichkeiten geben würde. Die MBSR-Trainerin der Studie verwies darauf, 
dass einige der Teilnehmerinnen ihre Bewältigungsstrategien hartnäckig vertei-
digten und wenig Verständnis aufbrachten, bewährte Strategien zu reflektieren. 
Reflexion kann zu einer Zunahme von Angst führen, da sich in der Betrachtung 
Sicherheiten und Lebenswege als trügerisch erweisen können. 

Der Weg der Achtsamkeit und Meditation ist geeignet, bei fortlaufender 
und täglich praktizierter Übung zu Erkenntnissen zu führen, die über die unmit-
telbare Bedürfnisbefriedigung im Sinne einer bloßen Angstregulierung hinaus-
gehen. 

Es kommt darauf an, unter welcher lebensbezogenen Prämisse ein Acht-
samkeitstraining durchgeführt wird. So kann ein adaptiertes, verkürztes Acht-
samkeitstraining zu einer Hilfe im Umgang mit Ängsten in einer konkreten Lei-
denssituation werden, das Training kann sich aber auch bereichernd auf andere 
Lebensbereiche auswirken. Voraussetzung wäre hierfür, dass sich die Übenden 
diesem lebenslangen und alle Lebensbereiche durchdringenden Lernprozess zu 
stellen bereit sind. 

In diesem Fall können Meditation und Achtsamkeitstraining mehr sein als 
eine verhaltensmedizinische Hilfsmaßnahme. Es liegt demnach in der Hand 
jedes Einzelnen, wohin die meditative Praxis führen soll. Die Chance bestünde 
nun darin, einen bewussten und intendierten Selbstreflexionsprozess in den Le-
bensalltag einzubinden. Die zahlreichen Angebote im Gesundheitswesen richten 
sich vor allem an leidende Konsumenten. Was gesund und was krank ist, kann in 
verschiedenen Kontexten unterschiedlich bewertet werden. In der Regel haben 
die Menschen Vorstellungen davon, was für sie gesund und was krank ist. Wenn 
ein bisheriges Leben infolge einer Krankheit nicht mehr wiedererlangt werden 
kann, können eigene feste und erstarrte Bewertungsmuster zur eigentlichen Ur-
sache von Angst und Depression werden. Ein wesentlicher Wunsch der Teil-

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


372 4. Diskussion 

nehmerinnen der hier dargelegten Studie war es, das bisherige Leben zurückzu-
bekommen. Dies sind Wünsche, die zwangsläufig unrealistisch sind und kreative 
Aufbrüche verhindern können. Wenn es nun gelingt, diese bedürfnisorientierte 
Haltung zu verlassen, Bewertungsmuster zu ändern und neue eigene Ressourcen 
trotz der Leiderfahrung zu erschließen, dann kann Leben wieder Sinn und Freude 
schenken. Dies gelingt aber nur durch einen inneren Reifungsprozess, auch aus 
dem Zerbrochenen heraus eine Idee zu bilden. Ein solcher Zustand könnte mit 
dem Begriff „Seelenruhe“ umschrieben werden. Die Seele ist ein Begriff, der 
sich logischem Denken entzieht, und dem Bereich der Gefühle zuzuordnen wäre. 
Eine Seele lässt sich verkaufen, sie kann aber auch zur Ruhe kommen. In Psalm 
131 des Alten Testamentes wird die „Seelenruhe“ mit einem entwöhnten, abge-
stillten Kind verglichen: 

 „… so ist meine Seele in mir wie ein entwöhnet Kind bei seiner Mutter.“516 
Dieses archaische Bild ist geeignet, um eine Vorstellung davon zu geben, worum 
es letztlich bei solchen Reifungsprozessen gehen könnte. Der Seelenbegriff lässt 
sich mit dem Willensbegriff bei Schopenhauer oder der Vorstellung von Ideen 
vergleichen. Allen diesen Begriffen ist gemeinsam, dass sie in Form von Trans-
formationsprozessen verwandelbar sind. Sie drücken „Aggregatszustände“ aus. 
Der blinde Wille (damit die nicht reflektierte Abhängigkeit vom eigenen Wollen 
und Wünschen) bei Schopenhauer kann durch Objektivation (Selbstreflexion, 
Kreativität oder Mitgefühl mit anderen Geschöpfen) „sichtbar“ (sozusagen be-
wusst gemacht) und damit „seiner blinden Macht beraubt werden“. Dies ist ein 
erster Schritt aus einem fremdbestimmten Leben. Die Selbstreflexion kann über 
die Konfrontation mit sich selbst das Leid sogar noch verstärken. Ein Beispiel 
hierfür sind zum Beispiel Künstler, die an ihrer Kunst zerbrachen. 

Letztlich ersehnt sich jeder Mensch die Realisation von positiven Bildern 
für sein Leben. Es sind positive Vorstellungen von einem glücklichen Leben und 
einer Überwindung von Krankheit und Leiden. Dies sind innere Bilder, deren 
Heilkraft eine Selbstheilung zu induzieren vermag. Die verstärkte Betrachtung 
zurückliegender positiver Erfahrung, die Stärkung von kommunikativen und 
sozialen Fähigkeiten, die Beeinflussung stressverschärfender Gedanken (wie 
zum Beispiel Grübeln oder Gedankenkreisen), Bewegungstraining, Körperwahr-
nehmungen sowie Kompetenzerweiterung im Umgang mit schwierigen Gefühlen 
sind wichtige Hilfen im Umgang mit schwerwiegenden Erkrankungen. Es kann 
auch versucht werden, im Rahmen einer Selbstsuggestion positive Gewissheiten 
und optimistische Vorstellungen zu aktivieren. Diese Ebenen sind wichtig. Sie 
verbleiben jedoch auf der Stufe der mehr oder weniger realistischen Träume und 
                                                             
516 Der 131. Psalm, Die Heilige Schrift, Berlin, preußische Bibelgesellschaft, MDCCCCIV, S. 

621. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


4. Diskussion 373 

Sehnsüchte. Es sind die Träume von einem glücklichen Leben, das jeder Mensch 
für sich beansprucht. Schopenhauer lehnte die Vorstellung von einem Anrecht 
auf ein persönliches glückliches Leben ab. Er sah diese Vorstellungen skeptisch 
und somit letztlich nur als Verkleidungsformen des blinden Willens (also der 
zweckgebundenen individuellen Wünsche und Bedürfnisse). 

Ein Emanzipationsprozess, der zu tieferer Erkenntnis oder gar Erleuchtung 
führen könnte, verlässt auch diese Ebene der positiven Gedanken und Gefühle. 
Dies zu vermitteln, erscheint „unlogisch“ und eben „unzweckmäßig“. Die Frage, 
die sich stellt, ist nun, ob es gelingen kann, hinter die Ebene der Hoffnungen und 
Träume zu schauen und auf diese Weise das Denken über positive als auch nega-
tive Grenzen hinweg zu „entgrenzen“.  

Es wäre ein auf ein ganzes Leben ausgerichteter Lernprozess, der weiterfüh-
ren könnte als der Bereich individueller Sehnsüchten nach Selbstheilung und 
Glück. Was damit gemeint sein kann und wie dies stufenweise gelingen könnte, 
soll im Folgenden an dem konkreten Beispiel im Umgang mit „Krebserkrankun-
gen“ erläutert werden. 

Hierzu soll der Nationale Krebsplan vorgestellt werden, der zeigt, wie die 
sich im Gesundheitswesen Verantwortlichen eine stärkere Einbindung der Pati-
enten vorstellen. Dass es hierzu aber vermutlich einer anderen kulturellen Ein-
stellung bedarf, soll im Folgenden erläutert werden. 

 
 

Achtsamkeit und Nationaler Krebsplan 
 

Der Nationale Krebsplan517 wurde vom Bundesministerium für Gesundheit, der 
deutschen Krebshilfe und der Arbeitsgemeinschaft Deutscher Tumorzentren 
initiiert. Wie wichtig ein koordiniertes Vorgehen ist, geht aus den vorgestellten 
Zahlen hervor. So seien 2006 in Deutschland 426.800 Menschen an Krebs er-
krankt, die Krebsinzidenz habe seit 1980 bei Frauen um 35 Prozent zugenommen 
(von 145.000 auf 206.000 im Jahr 2004), bei Männern sogar um mehr als 80 
Prozent (von 124.000 auf 230.000 im Jahr 2004).518 In dem Thesenpapier wird 
geschätzt, dass bei mehreren Millionen Menschen in Deutschland ein Bedarf an 
Informationen, Beratung und Hilfe bei einer Krebserkrankung bestehe. Die 
Gruppe der Gesunden, die Informationen zur Krebsvorbeugung wünschten, sei 
aber um ein Vielfaches größer.519 In diesen Jahren ließ sich (laut RKI) die 5-

                                                             
517 http://www.bmg.bund.de/fileadmin/dateien/Downloads/N/Nationaler_Krebsplan/Nationaler_Kre

bsplan- Zieluebersicht.pdf, aufgerufen am 07.05.2015. 
518 Vgl. Zielpapier zum Nationalen Krebsplan, S. 3 (Stand 2.5.2011). 
519 Ebd., S. 3. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


374 4. Diskussion 

Jahresüberlebensrate bei Männern von 38 % (80er Jahre) auf 53 % sowie bei 
Frauen von 50 auf 60 % verbessern. Die Zahlen verdeutlichen die erhebliche 
gesellschaftliche Bedeutung der Thematik. 

Im Nationalen Krebsplan werden vier Handlungsfelder genannt: 
 
-­‐ Weiterentwicklung der Krebsfrüherkennung 
-­‐ Weiterentwicklung der Versorgungsstrukturen und Qualitätssicherung 
-­‐ Onkologische Behandlung (Arzneimittelversorgung) 
-­‐ Stärkung der Patientenorientierung 

 
Im Hinblick auf die Thematik dieser Arbeit soll das Handlungsfeld 4 („Stärkung 
der Patientenorientierung“) genauer betrachtet werden. Ausgangspunkt war die 
Frage, welche Hilfe Krebspatienten von der Medizinwissenschaft erwarten kön-
nen und inwieweit auf eigene Ressourcen zurückgegriffen werden kann. 

Im Bereich des Handlungsfeldes 4 des Nationalen Krebsplanes wird betont, 
dass der Patient als eigentlicher „Nutzer“ in den Mittelpunkt gestellt werden 
solle: „Die Politik erkenne die veränderte Rolle der Patientin und des Patienten 
im Gesundheitssystem an …“520 

Festgestellt wird dementsprechend eine derzeit noch bestehende Informati-
onsasymmetrie zwischen Ärzten und Patienten. Dadurch und dass die Krebsdi-
agnose große Ängste auslöse, richte sich eine große Hoffnung bei Patienten und 
Angehörigen „in neue wissenschaftliche Erkenntnisse und neuartige, häufig als 
‘Innovationen’ bezeichnete Behandlungsweisen“.521  

Im Zielpapier des Nationalen Krebsplanes ist auch angemerkt, dass ein gro-
ßes Interesse an Verfahren mit unbewiesener und nicht belegter Wirksamkeit 
bestehe.  

Eine Erklärung für das große Interesse an alternativen Heilverfahren wird 
nicht gegeben. Es könnte sein, dass gerade die Sehnsucht der Menschen nach 
personenzentrierter Medizin in Verbindung mit dem Wunsch nach „Ganzheit-
lichkeit“ ein solches Interesse hervorruft. Aus Enttäuschung über die konventio-
nelle Medizin erhoffen sich Patienten das Ermangelte und Ersehnte in Heilsan-
geboten zu finden, die den Anspruch ganzheitlicher Behandlung erheben. Das 
Dilemma scheint aber darin zu liegen, dass alternative Heilsysteme in der Regel 
eher sehr begrenzt „ganzheitlich“ und umfassend zu behandeln vermögen, sowie 
in dem Missverständnis, dass Ganzheitlichkeit nicht äußeren Zutuns, sondern 
vielmehr eigener Anstrengungen und Bemühungen bedarf. 

                                                             
520 Vgl. Nationaler Krebsplan, Zielpapier (Stand 2.5.2011), S. 4. 
521 Ebd., S. 5. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


4. Diskussion 375 

Im Zielpapier des Nationalen Krebsplanes werden „Qualitätskriterien für 
Gesundheitsinformationen“ erhoben, z.B. eine redaktionelle und weltanschauli-
che Unabhängigkeit, eine kritische Bewertung von Informationen, die Darstel-
lung evidenzbasierter Studienergebnisse, die Förderung einer informierten Ent-
scheidung entsprechend der Lebenssituation des Patienten, die Vergleiche ver-
schiedener Optionen, die Darstellung patientenrelevanter Ergebnisse, nieder-
schwelliger und kostenloser Zugang etc. 

Die Qualität des in zahlreichen Kommunikationsmedien angebotenen In-
formationsmaterials reiche von sehr guten bis sehr schlechten Angeboten.  

Anhand des Zielpapiers wird deutlich, dass das Hauptaugenmerk sich da-
rauf richtet, allen Patienten einen Zugang zu verlässlichen und hochwertigen 
Informationen zu verschaffen. 

In einer Untersuchung zu den Bedürfnissen nach Patienteninformationen 
bei Brustkrebspatientinnen stellten die Autoren Weissenberger et al.522 fest, dass 
es zum Beispiel im Internet große Unterschiede zwischen deutschen und eng-
lischsprachigen Informationsseiten gebe. 

So sei zwar das Interesse an Informationen aus dem Internet vor allem bei 
älteren Brustkrebspatientinnen deutlich gestiegen. Das Problem stellen hierbei 
die Sprachbarrieren dar, da die englischen Seiten qualitativ hochwertiger und 
informativer seien. Auf deutschen Seiten seien vor allem deutlich mehr Informa-
tionen über palliative und alternative Medizinangebote zu finden als auf engli-
schen Seiten, bei denen wesentlich mehr Informationen über neue Studienergeb-
nisse und Arzneimittel zu finden seien. 

Diese Problematik verdeutlicht die Notwendigkeit, diese kulturell bedingten 
Einseitigkeiten zu überwinden. Es sollte mehr hochwertige Informationsseiten in 
der jeweiligen Muttersprache geben. 

Bei den Patientinnen zeichnet sich ein Trend ab von der Teilnahme an einer 
Selbsthilfegruppe hin zum Austausch über Internetforen. In Brandenburg/Havel 
wurde die Brustkrebsselbsthilfegruppe wegen zu geringer Teilnahme aufgelöst. 
Eine Patientin sagte, sie vermute, dass dies an der Möglichkeit bestehe, sich über 
das Internet die nötigen Informationen zu beschaffen. 

Im Nationalen Krebsplan erfolgt auf der patientenbezogenen Handlungs-
ebene eine Schwerpunktsetzung im Bereich der Informationsverbesserung. Eine 
Befragung an über 200 eigenen geheilten Krebspatienten523 hatte aber ergeben, 
dass Informationen keineswegs an erster Stelle genannt werden, wenn geheilte 

                                                             
522 Weissenberger C. et al., “Breast Cancer: patient information needs reflected in English and 

German websites”, Br J Cancer 2004, Oct 18: (91(8): 1462-1487. 
523 Vgl. Mattes, J.F., “Psychische und biografische Einflüsse bei Krebspatienten“, Masterarbeit, 

Europa-Universität Viadrina, Frankfurt/Oder, 2013. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


376 4. Diskussion 

Patienten gefragt werden, was für den Heilungsprozess am wichtigsten war. 
Neben dem Rückhalt bei Freunden und der Familie wurde vor allem eine positi-
ve und optimistische Grundhaltung als besonders wichtig eingeschätzt. Letztlich 
ist es auch die Familie, die bestehende Defizite ausgleicht. So ist es nicht ver-
wunderlich, wenn selbst Rentner ohne PC über detaillierte Kenntnisse bezüglich 
neuer Arzneimittel verfügen. Es sind dann oftmals die Kinder oder Enkel, die 
sich helfend eingeschaltet haben. Solange intakte Familienstrukturen bestehen, 
können viele Defizite ausgeglichen werden. Was aber kein Familienmitglied und 
kein Freund abnehmen können, das ist eben die schmerzvolle Krankheit selbst. 
Deshalb erscheint es so wichtig, in einem multimodalen Konzept Patienten zu 
einem selbstbestimmten Leben zu verhelfen. Die Hauptfigur ist der Patient selbst 
und damit auch der entscheidende kreative Mitgestalter in der Auseinanderset-
zung mit der Erkrankung. Das mag abgehoben klingen, kann aber letztlich ganz 
einfach sein. So kann es ein Unterschied sein, ob ich als Leidender meinem Ge-
genüber in einer freundlichen oder aggressiven Haltung entgegentrete. Es han-
delt sich hierbei um völlig unterschiedliche Erfahrungsdimensionen, aus denen 
sich wiederum völlig andere Möglichkeiten für die Zukunft ergeben können. 

In der hier durchgeführten Studie mit geheilten Brustkrebspatientinnen 
während einer nebenwirkungsbehafteten, jahrelang einzunehmenden Aromata-
sehemmertherapie wünschten sich die meisten schlichtweg ihr „altes Leben“ 
zurück. Dies geht aus dem Protokoll der MBSR-Trainerin der hier vorgestellten 
Studie hervor. Die von den Patientinnen geschilderte Sehnsucht zeigt, dass das 
lebensgeschichtlich Widerfahrene keineswegs überwunden oder wirklich akzep-
tiert wurde. Sehr viel Energie scheint somit in einer Form von Trauer über das 
verlorene krankheitsfreie Leben gebunden zu sein. Kritisch zu hinterfragen wäre 
auch, ob es sich bei dem Wunsch nach dem „alten Leben“ nicht auch um verin-
nerlichte Erwartungen des Patientenumfeldes (alte Freunde und Familie) handeln 
könnte. Das würde bedeuten, dass die Patientinnen dann in dem Konflikt wären, 
sich möglichst so zu verhalten, als wäre die Krebserkrankung nie geschehen. 
Wenn dann in einem Prozess der Selbstreflexion dieser Mechanismus aufgedeckt 
würde, können Stressreaktionen als Anpassung auf die neuen Erkenntnisse auf-
treten. 

Auf der Homepage524 einer Berliner Selbsthilfegruppe für junge Menschen 
mit Krebs wird darauf verwiesen, dass ein Drittel der jungen Patienten nach der 
Krebsheilung nicht mehr ins Berufsleben zurückfindet. Hieraus wird deutlich, 
dass es eines Konzeptes bedarf, das mehr umfasst als die Gewährleistung ver-
ständlicher und zugleich hochwertiger Informationen. Die trotz eines hochleis-

                                                             
524 http://zurueck-ins-leben-nach-krebs.de/; aufgerufen am 8.5.2015. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


4. Diskussion 377 

tungsfähigen Gesundheitssystems hohe Zahl an Patienten, die trotz Heilung nicht 
mehr ins Berufsleben zurückfinden, zeigt, dass das eigentliche kulturelle und 
gesellschaftliche Problem viel tiefer reicht. Vermutlich bedarf es eines umfas-
senderen, alle Lebensbereiche durchdringenden Konzeptes. Vielversprechend 
erscheint hier ein Lösungsansatz der Berliner Initiative „Kobra“, die sich als 
Partnerin von Frauen versteht, „die ihre berufsbiografische Gestaltungskompe-
tenz stärken und erweitern wollen“.525 Diese Initiative ist Teil einer Berliner 
Beratungsinfrastruktur zum lebenslangen Lernen. Ein auf ein ganzes Leben aus-
gerichteter Ansatz geht somit weiter als zum Beispiel die konkreten Vorschläge 
des Nationalen Krebsplanes.  

Ein tiefergehendes Problem scheint darin zu bestehen, dass viele Menschen 
keine Vorstellung davon haben, wie sie eine durch einen kranken Körper er-
zwungene Lebenssituation durch eine veränderte innere Haltung verändern kön-
nen. Wenn die bisherige Lebenseinstellung durch eine Konsumhaltung geprägt 
war, ist es verständlich, dass bei einer Krebserkrankung der Wunsch besteht, 
auch Heilung und Ganzheitlichkeit wie ein Warenangebot bestellen zu können. 

Dass es hierfür eigener großer Anstrengungen bedarf, wird oftmals überse-
hen. Präventive Maßnahmen, wie ein Verzicht auf Nikotin, mehr Bewegung oder 
eine Umstellung von Ernährungsgewohnheiten, erfordern viel Geduld und Dis-
ziplin. Geduld und Disziplin sind aber wenig attraktiv.  

Die Meditation wird aber in ihrer geschichtlichen Entstehung von selbstge-
wählter Askese begleitet. Dadurch drückt sich bereits das Bestreben nach Ab-
stand zu den Bedürfnissen des Ichs aus. Meditation ohne Askese ist dagegen 
vorwiegend eine modische Wellness- und Konsumform. 

Im Hinblick auf die deutliche Zunahme der Krebsinzidenz seit den 80er 
Jahren stellt sich die Frage, ob es nicht eines grundlegenden kulturellen Umden-
kens in der Herangehensweise bedarf. Wie erklärt sich die dramatische Zunahme 
an Krebserkrankungen seit den 80er Jahren des 20. Jahrhunderts trotz des zu-
nehmenden technischen und zivilisatorischen Fortschrittes? Könnte es sein, dass 
es zwar infolge des Fortschritts besser gelingt, Krankheiten zu diagnostizieren 
und zu therapieren, es andererseits aber auch infolge des Fortschritts zur Zunah-
me zum Beispiel von Herz-Kreislauf und Krebserkrankungen gekommen ist? 

Könnte es sein, dass nicht nur Unterentwicklung, sondern gerade auch die 
Lebenssituation in hochzivilisierten Gesellschaften Krebskrankheiten begüns-
tigt? 

Es lässt sich schwer abschätzen, wie groß der Anteil der Folgen des techni-
schen und zivilisatorischen Fortschrittes an der Zunahme der Krebserkrankungen 

                                                             
525 Vgl. http://www.kobra-berlin.de/; aufgerufen am 08.05.2015. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


378 4. Diskussion 

zum Beispiel in Deutschland ist. Die Ursachen dürften multifaktoriell sein. Den-
noch sollten allein die deutlichen Zahlen dazu Anlass geben, Überlegungen an-
zustellen, ob es nicht tiefer greifender kultureller Veränderungen bedürfte, um 
Abhilfe zu schaffen.  

Die Maßnahmen sollten sich an der Lebensgeschichte des jeweiligen Men-
schen orientieren, der sich als die eigentliche „konstituierende Einheit“ erst be-
greifen muss. Viele haben keine Vorstellung davon, wie sie die Bruchstücke des 
eigenen Lebens wieder zusammenfügen sollen. Organmedizinisch geheilt zu sein 
bedeutet noch lange nicht, den alten Faden wieder aufnehmen zu können. Wenn 
ein Drittel der im Beruf stehenden Krebspatienten sich trotz medizinischer Hei-
lung nicht mehr imstande sieht, in ihren Beruf zurückzukehren, so zeigt dies, 
dass Gesundheit und Heilung anderer Anstrengungen bedürfen, als nur den 
krankheitsspezifischen biochemischen Defekt zu beheben. 

In einer schnelllebigen und beschleunigten Zeit ist es naheliegend, dass eine 
Krebserkrankung möglichst rasch zielgerichtet bekämpft wird, um eine mög-
lichst rasche Fortsetzung des bisherigen Lebens zu ermöglichen. Die Sichtweise 
auf die Dinge ist, wie sich auch bei den Teilnehmerinnen der hier dargestellten 
Studie zeigte, die Frage: „Was kann es mir nützen?“ Wir sind es gewohnt, effizi-
enzorientiert zu denken. Das bedeutet, dass mir eine Maßnahme etwas „bringen 
muss“, wenn ich dafür Zeit investiere. Wenn etwas „nichts bringt“, droht es 
fallengelassen zu werden. Diese Lebenseinstellung kann dann in einer existenzi-
ellen Krise zum eigentlichen Hindernis werden, gerade dann, wenn der durch die 
Krankheit nicht mehr wunschgemäß funktionierende Körper das Diktat über-
nimmt und die eigenen Vorstellungen von Zeit, Effizienz und Nutzen ad absur-
dum geführt werden.  

Tatsächlich ergeben sich Möglichkeiten, der dramatisch zunehmenden 
Krebsinzidenz entgegenzuwirken. Eine Möglichkeit könnte zum Beispiel eine 
veränderte Lebenseinstellung sein, die aber, wie sich in einer epidemiologischen 
Studie zur Meditationspraxis zeigt, jahrelanger Übung bedarf. So ist zum Bei-
spiel von einem mehrwöchigen Verzicht auf das Rauchen kaum eine veränderte 
Krebsinzidenz in Bezug auf das Lungenkarzinom zu erwarten. 

Interessant ist eine epidemiologische Studie von Sara Robb et al.526, die bei 
MBSR-Lehrern einen Zusammenhang zwischen einer langjährigen Meditations-
praxis und der Krebsinzidenz bei kolorektalen und zervikalen Tumoren nachwei-
sen konnte. Das bedeutet, je länger (auf ein Leben bezogen) die Meditationspra-
xis praktiziert wurde, desto wahrscheinlicher ergaben sich moderate positive 
                                                             
526 Robb, S. W., et al., „Mindfulness-based stress reduction teachers, practice characteristics, 

Cancer incidence, and health: a nationwide ecological description”, BMC Complementary and 
Alternative Medicine (2015) 15:24. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


4. Diskussion 379 

Effekte bei der Krebsinzidenz. Somit ergeben sich epidemiologische Hinweise, 
dass eine über Jahre in das alltägliche Leben integrierte Meditationspraxis eine 
vorbeugende und protektive Funktion haben kann.  

Wenn nun im Nationalen Krebsplan der Wissensbedarf von Gesunden an 
Informationen zur Krebsvorbeugung im Bereich von vielen Millionen Menschen 
vermutet wird, so sind alle lebensverändernden Maßnahmen, die der Krebsprä-
vention dienen könnten, von besonderem Interesse.  

 
 

Grundsätzliche Frage: Was erhält den Menschen gesund? 
 

Mit der Frage, was den Menschen gesund erhält und befähigt, Krankheiten bes-
ser zu bewältigen, haben sich viele Disziplinen seit der 2. Hälfte des 20. Jahr-
hunderts beschäftigt. Trotzdem ist die Krebsinzidenz bei den Männern in den 
vergangenen 30 Jahren um 80 % angestiegen. Hieraus ergibt sich auch die Not-
wendigkeit, sich gesellschaftlich und individuell dieser Frage zu stellen und nach 
Lösungen zu suchen. An dieser Stelle soll anhand eines Exkurses gezeigt wer-
den, in welchem Zusammenhang dieser Frage erstmals intensiver nachgegangen 
wurde.  

Was den Menschen gesund erhält und befähigt, existenzielle Krisen zu be-
wältigen, waren für den österreichischen Psychoanalytiker Viktor Frankl (1905-
1997) sowie den US-amerikanisch-israelischen Soziologen Aaron Antonovsky 
(1923-1994) von besonderer Bedeutung. Ihr gemeinsamer Ausgangspunkt war 
die Frage, wie es Menschen gelingen kann, trotz unvorstellbarem Leid und einer 
aussichtslosen und unabwendbaren Situation eine kreative Antwort zu geben.  

Das Lebenszeugnis des im KZ Ausschwitz ermordeten Librettisten Löhner-
Beda (1883 – 1942), der bis zuletzt mit seinen Gedichten und Liedern seine 
Mitgefangenen tröstete, war für den Psychiater und Psychoanalytiker Viktor 
Frankl eine Bestätigung seiner Thesen zur Logotherapie und Existenzanalyse. 
Antonovsky versuchte, in seinem Salutogenese-Modell Faktoren zu bestimmen, 
die Menschen dazu befähigen, besser als andere mit existenziellen Krisen umzu-
gehen. Letztlich muss kritisch angemerkt werden, dass es Antonovsky nicht 
gelungen ist, mit seinem SOC („Sense of Coherence“) das gesamte Spektrum 
menschlicher gestalterischer Möglichkeiten bis hin zu Fantasie und Kreativität 
zu erfassen. In dem Bestreben Antonovskys zeigen sich die Grenzen empirischer 
Forschung. Viele Phänomene können durch exakte Datenerhebung aufgeschlüs-
selt werden. Der Mensch in seiner individuellen Ganzheitlichkeit entzieht sich 
aber äußerer-objektiver Entschlüsselung. Der Schlüssel scheint in jedem einzel-
nen Menschen verborgen zu sein. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


380 4. Diskussion 

Das Beispiel von Fritz Löhner-Beda kann zeigen, dass Menschen auch in 
aussichtslosen Situationen über ihr durch Leid und Tod begrenztes Ich hinaus-
wachsen können. Für Frankl geschieht dies dadurch, dass ein Mensch selbst in 
einer todbringenden, aussichtslosen Situation diese noch selbstbestimmt bejahen 
(existenziell ergreifen) könne.  

Ein solcher Wachstumsprozess kann nicht mehr mit bloß „positivem Den-
ken“ oder einer „optimistischen Haltung“ erklärt werden, da sich zum Beispiel 
Fritz Löhner-Beda nach mehreren Jahren im Konzentrationslager bewusst gewe-
sen sein durfte, dass die Hoffnung auf ein Entkommen aus dem Konzentrations-
lager ziemlich unwahrscheinlich sein würde. 

Dies kann nicht Ergebnis reinen Nachdenkens sein, sondern vielmehr einer 
gestalterischen Kreativität, die alle Lebensbereiche zu durchdringen vermag. 

Hieraus könnte sich eine Chance ergeben, Menschen zu befähigen, ihre ei-
gene gestalterische Kompetenz zu entdecken. Dies setzt aber eine Selbstreflexion 
und Selbstbesinnung voraus, die zum „Stachel“ werden kann. Es ist naheliegen-
der, Unangenehmes und Schmerzverursachendes zu meiden oder auszublenden.  

Meditation und Achtsamkeit können hierbei ein wichtiges Instrument oder 
gar eine Voraussetzung sein, zunächst den nötigen Abstand zu sich selbst und 
einer leidvollen Situation aufzubringen.  

Die Kräfte, die Menschen zu einer derartigen über-menschlichen, transzen-
dentalen Haltung befähigen können, scheinen jenseits von zweckgebundenen 
Vorstellungen über Gesundheit und Krankheit zu liegen. Es stellt sich damit die 
Frage, ob es nicht möglich ist, sich durch einen lebenslangen Lernprozess vorzu-
bereiten, um Tod, Krankheit und Leid anders begegnen zu können. Durch den 
gewonnenen Abstand zu sich selbst könnten die Befriedigung eigener Zwecke 
und Bedürfnisse ein wenig in den Hintergrund treten, was letztlich durch einer 
Verminderung von Angst befreiend wirken könnte. Ein großer Teil der Lebens-
angst dürfte darin bestehen, die jeweils für wichtig erachteten Daseinszwecke 
nicht verwirklichen zu können. Eine Krankheit kann zum Beispiel der Befriedi-
gung von berechtigten Daseinszwecken (Schmerzfreiheit, sich bewegen können, 
essen und trinken können, Spaß und Freude haben) ein jähes Ende setzen. Wenn 
aber bereits eine Einsicht in die stets mögliche Zerbrechlichkeit und Leidhaf-
tigkeit des Lebens vorhanden ist, kann es leichter sein, Unangenehmes zu akzep-
tieren und Angenehmes loszulassen. 

 
 

Entwurf einer neurobiologischen Selbstregulation: Hinführung 
 

Ein großer Teil der vorgelegten Arbeit befasste sich mit philosophischen Fragen. 
Es soll versucht werden, die verschiedenen Betrachtungswinkel in einer „Theorie 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


4. Diskussion 381 

der Meditation“ zusammenzuführen. Zunächst soll umrissen werden, was genau 
unter einer bewussten Aufmerksamkeitslenkung (Achtsamkeitsmeditation) ver-
standen werden soll. Hierzu gehören 

 
-­‐ die Vergegenwärtigung im Augenblick 
-­‐ die nicht-wertende Achtsamkeit 
-­‐ die Konzentration auf den Atem (achtsames Atmen) 
 

In Bezug auf den Umgang mit Gefühlen, Gedanken und Emotionen sei auf das 
im Pâli-Kanon erläuterte Achtsamkeitsgebot verwiesen (vgl. Kapitel 2.4, S. 209). 

Entscheidendes Meditationselement soll hierbei die nach innen gerichtete, 
anhaltende Aufmerksamkeitslenkung im Augenblick sein.  

Eine solche Theorie bedarf eines Rahmens und einer Zielsetzung. Einlei-
tend ist es daher erforderlich, sich mit dem Leib-Seele-Problem und den derzeit 
zur Verfügung stehenden empirischen Möglichkeiten zu beschäftigen. Die Fra-
gen wären hierbei, was ist gesichert und welche anderen Gründe könnte es für 
Zusammenhänge geben. Es soll der Entwurf einer neurobiologischen Selbstregu-
lation versucht werden. Eine grundsätzliche Frage ist hierbei das psychophysi-
sche Problem, was ist Materie, was sind Körper und Geist und in welchem Ver-
hältnis stehen diese zueinander. 

Materie ist in der westlichen Philosophie ein Begriff, der unter anderem 
Aristoteles (384 – 322 v. Chr.) zugeschrieben wird, tatsächlich aber erst durch 
eine Übersetzung von Cicero527 (lateinisch materia = Stoff, Ursache) verwendet 
wurde. Cicero übersetzte das aristotelische „ ὕλη, hylē“ mit „materia“. 

In der indischen Philosophie kann dem aristotelischen hyle der Sanskrit-
Begriff Prakriti gegenüber gestellt werden (Prakriti: vgl. hierzu Kapitel 2.5, S. 
241).  

In der westlichen Philosophie ergaben sich nun Jahrtausende anhaltende 
Diskussionen um die genauere Beschreibung von Materie, vor allem bezüglich 
deren Abgrenzung zur Idee bzw. zum Geist. Die damit aufgeworfenen bis heute 
umstrittenen Fragen können an dieser Stelle nicht beantwortet werden. Es ist 
aber hilfreich, zunächst in den Originaltexten der aristotelischen Metaphysik 
nachzulesen, welche Überlegungen Aristoteles zu seinem Begriff „hyle“ anstell-
te. In Abgrenzung hierzu sollen dann eigene Überlegungen zu Materie gemacht 
werden. 

                                                             
527 Marcus Tullius Cicero (106-43 v.Chr.) wollte die Gedankenwelt der griechischen Philosophie 

den Römern zugänglich machen [vgl. philosoph. Dialog in fünf Büchern „De finibus bonorum 
et malorum]. Die griechische Philosophie Platons und seines Schülers Aristoteles begann im 
Ggs. zu den Vorsokratikern dualistisch zu begreifen. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


382 4. Diskussion 

Aristoteles schreibt in seinem 7. Buch über die Metaphysik über das Wesen 
als Substrat: 

 
„[…] Substrat aber ist dasjenige, von dem das übrige ausgesagt wird, während es 

selbst von keinem ausgesagt wird; daher muss man zuerst darüber Bestimmungen 
festsetzen; denn am meisten Wesen scheint das erste Substrat zu sein. In gewissem 
Sinne heißt nun Substrat der Stoff, in anderem Sinne die Gestalt und in drittem Sin-
ne das aus beiden Verbundene. […] Wenn also die Form früher ist und mehr seiend 
als der Stoff, so muss sie aus demselben Grund auch früher sein als das aus beiden 
Verbundene.“528 

 
Aristoteles kreist schließlich um die Frage, was wohl das Wesen sei und was 
Stoff: 

 
„Wenn nämlich dieser [gemeint ist der Stoff] nicht Wesen ist, so entrinnt es uns 

zu sagen, was sonst Wesen sein sollte. Denn nimmt man alles übrige weg, so bleibt 
nichts übrig. Das Sonstige besteht einerseits in Affektionen, Bewirkungen und Ver-
mögen der Körper, andererseits sind Länge, Breite und Tiefe in gewisser Hinsicht 
Quantitäten, aber kein Wesen (denn das Quantum ist kein Wesen); [15] viel eher ist 
das ein Wesen, an dem als dem Ersten, diese Dinge vorhanden sind.“529 

 
Für die eigenen Betrachtungen steht das psychophysische Problem im Vorder-
grund. Wie sollen nun Körper und Geist in Bezug auf Materie (Substanz) gedeu-
tet werden. Es ist müßig, in die unendlich scheinende Diskussion westlicher 
Philosophie einzutauchen, da eine abschließende Klärung dieser Frage unmög-
lich scheint. In der buddhistischen Sichtweise bedeutet Erkenntnis die Einsicht in 
die Abhängigkeit aller Erscheinungen (geistig-leibliche Einzelwesenheit) von 
Ursache und Wirkung: 

 
„[…] in der letzten Wache der Nacht, kam ihm das Gesetz der Entstehung in Ab-

hängigkeit richtig in der Reihenfolge nach vorwärts und rückwärts auf folgende 
Weise zum Bewusstsein: Wenn das besteht, so wird jenes. Durch das Entstehen von 
jenem wird dies hervorgebracht. Durch das Aufhören von jenem wird dieses ver-
nichtet. Das bedeutet. Durch das Nichtwissen bedingt sind die Triebkräfte, durch die 
Triebkräfte bedingt ist das Bewusstsein, durch das Bewusstsein bedingt ist Name 
und Gestalt [geistig-leibliche Einzelwesenheit], […]. Durch restloses Dahinschwin-
den und durch das Aufhören des Nichtwissens vergehen die Triebkräfte. Durch das 
Erlöschen der Triebkräfte tritt das Aufhören des Bewusstseins ein. Schwindet das 
Bewusstsein, so vergehen auch Name und Gestalt [geistig-leibliche Einzelwesen-

                                                             
528 Aristoteles, “Metaphysik”, Reclam, “VII. Buch, 3. Das Wesen als Substanz“, S. 166f. 
529 Aristoteles, “Metaphysik”, Reclam, hier: VII. Buch, „3. Das Wesen als Substanz“, S. 167. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


4. Diskussion 383 

heit]. Durch das Aufhören von Name und Gestalt wird der Bereich der sechs Sinne 
ausgelöscht. […] Durch das Aufhören der Geburt vergehen Alter und Tod, es 
schwinden Leid, Klagen, Unglück, Verzweiflung und Ruhelosigkeit. So kommt es 
zum Aufhören all dieses Leides.“530 
 

Im Folgenden sollen in Vorbereitung einer eigenen „Theorie der Meditation“ die 
Begriffe „Körper“ und „Geist“ als (abhängige) Gegenstände von Ursache und 
Wirkung definiert werden. Materie („Stoff“) wäre dann ein Oberbegriff, der 
beide Begriffe, Geist und Körper, beinhaltet.  

 
 

Was ist Materie? 
 

Materie unter Fortführung des auf S. 350f vorgestellten Denkmodells wäre alles, 
was als Gegenstand einer Ursache oder Wirkung beschrieben werden kann.  

Jeder Körper ist ein Unterfall dieser allgemeinen Definition, denn er ist so-
wohl als Ursache für von ihm veranlasste Wirkungen beschreibbar als auch als 
Wirkung einer außerhalb liegenden Ursache. Die Vorstellung von „Geist“ liegt 
innerhalb der Vorstellung von Materie, denn „Geist“ wird erkannt entweder als 
Ursache oder als Wirkung und durch dieses Erkennen zum Gegenstand der 
Selbstwahrnehmung durch Selbstbetrachtung = Bewusstsein. Körper und Geist 
sind somit unterhalb des Oberbegriffs Materie. Materie wäre in diesem Denkan-
satz der Oberbegriff von Körper und Geist.  

Wissenschaftlich fassbar sind Körper und Geist, wenn sich die ihnen zuge-
schriebenen Eigenschaften bei gleichliegender Versuchsanordnung stets in glei-
cher Weise einstellen. 

Das wäre zum Beispiel, wenn ein Medikament im Rahmen einer Behand-
lung stets die gleiche Wirkung entfaltet (empirischer Beweis der Wirksamkeit). 
Das gilt auch für eine Behandlung gleich welcher Art, die im Rahmen einer 
genauen Normierung ihrer Art und Weise stets den gleichen körperlichen Zu-
stand hervorruft oder eine immer gleiche Selbstwahrnehmung (Ruhe, Erregung, 
Kontemplation, Zorn, Versöhnung, Verwirrung, Klarheit, Abstandnahme).  

Die Selbstwahrnehmung wäre bei dieser Betrachtung eine Tatsache, die von 
anderen durch Selbsterleben bei gleicher Behandlung oder Meditation geteilt 
werden könnte. Hierbei könnte bei der Meditation die Verbindung von körperli-
cher Einwirkung (Aufmerksamkeitslenkung, Zurücknahme, Ruhe, Askese) auf 

                                                             
530 Buddha, “Reden des Buddha. Aus dem Pâli-Kanon”, II. Dhamma („die Lehre“), 5. Das 

Entstehen in Abhängigkeit, der „Paticcasamuppâda“, S. 44f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


384 4. Diskussion 

das Selbsterleben zum Gegenstand wissenschaftlich-empirischer Forschung 
gemacht werden.  

Auf diesem Zusammenhang beruht die moderne Medizin, indem sie die 
körperliche Einwirkung auf das darauf folgende Erlebnis zum Gegenstand von 
Versuchsreihen macht. Besonders anschaulich ist dies bei der Entwicklung der 
Psychopharmaka. In umgekehrter Richtung, nämlich beim Erlebnis ansetzend 
und der darauf eintretenden körperlichen Auswirkung, scheint die Forschung 
weit weniger erfolgreich gewesen zu sein.  

Hier war Freud einer der ersten, der einen Zusammenhang zwischen Erle-
ben, das heißt dem Durchleben einer neurotischen Störung, und neurologischen 
Ausfällen ohne physische Ursache erkannte und erforschte (vgl. hierzu Kapitel 
2.2, S. 170f). 

Hieraus ergibt sich: 
 

1. Die Vorstellung von Materie ist eine rein logische Erkenntnis, dass Gegen-
stände als Ursache oder Wirkung betrachtet werden können. 

2. Körper ist ein geeigneter Gegenstand sowohl einer Ursache oder einer Wir-
kung.  

3. Geist ist Selbstbetrachtung aufgrund von Selbstwahrnehmung. Unbestreitbar 
stehen Geist und Körper wechselseitig als Ursache und Wirkung in ständiger 
Verbindung, sind jedoch auch Gegenstand der Forschung auf verschiedenen 
Gebieten, die die enge Verbindung als notwendige Einheit nicht ausreichend 
beachten oder ganz aus dem Blick verlieren. 

4. Bei der Meditation werden bewusst Körper und Geist in ständigem Wechsel 
als Ursache und Wirkung füreinander erlebt. Durch dieses Erlebnis wird dem 
Meditierenden das Verständnis von Materie möglich. 

 
Im Folgenden soll modellhaft eine Meditationstheorie vorgestellt werden.  

 
 

Wissenschaftliche Aspekte bei der Beschreibung der Meditation 
 

Meditation ist in vielfacher Weise untersucht und versucht worden, wissen-
schaftlich beschrieben zu werden, ohne dass es bisher gelungen wäre, aus kör-
perlichen Vorgängen direkt Bewusstseinsinhalte abzuleiten (grundlegendes 
Translationsdefizit). Dies ist vergleichbar mit der binären Darstellung von Glei-
chungen, die Zahlen in einer Darstellung des Dezimalsystems enthalten, ohne 
dass ein Übersetzungscomputer zur Verfügung stünde, die den identischen Be-
deutungsgehalt vermitteln. Der Stein von Rosette, der den gleichen Text in alt-
griechischer Schrift und ägyptischen Hieroglyphen als Nebeneinander desselben 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


4. Diskussion 385 

Bedeutungsgehaltes erkennen ließe, ist noch nicht gefunden. Im Folgenden wird 
trotz dieser Schwierigkeit auf die bisherigen Ergebnisse eingegangen, die dieses 
Dilemma zeigen. 

Die bisherigen Studienergebnisse deuten darauf hin, dass sich eine regel-
mäßige Meditationspraxis verändernd auf bestimmte kognitive Funktionen aus-
wirkt. Es ergaben sich keine Belege, dass eine Meditationspraxis zu exklusiven 
spirituellen oder transzendenten Wahrnehmungen führen würde. Die Frage ist 
deshalb, welche neurobiologischen Veränderungen können auf Meditation zu-
rückgeführt werden. In der psychiatrischen Nomenklatur lassen sich Meditati-
onszustände den qualitativen Bewusstseinszuständen im Sinne einer Bewusst-
seinserweiterung zuordnen. Was könnte dies nun neurobiologisch bedeuten? 

Mitte des 19. Jahrhunderts war er es anhand der damaligen neurobiologi-
schen Erkenntnisse zu einem Materialismusstreit gekommen (vgl. Kapitel 1.3, S. 
89f). Die Denkvorgänge wurden erstmals als stoffliche (elektrochemische) Pro-
zesse erkannt. Hieraus wurde geschlussfolgert, dass Gedanken biologisch nichts 
anderes seien als „Stoffwechselprodukte“ des Gehirns. 

Neuere Untersuchungen deuten darauf hin, dass es infolge einer Meditation 
und der damit einhergehenden Abwendung von äußeren Reizeinflüssen zu einer 
verzögerten Erregungsausbreitung zwischen den Zellen der Großhirnrinde 
(Cortex) und Zellen des Thalamus kommt.  

Dies belegen EEG-Studien531 an Teilnehmern eines 3-monatigen Shama-
ntha-Meditationstrainings. Gleichzeitig wurde eine abnehmende inhibitorische 
Wirkung nachgeschalteter neuronaler Verbindungen zwischen dem ventralen 
Thalamus („Thalamic reticular Nucleus“ TRN) und nachgeschalteter Kerngebie-
te („Secondary relay nuclei“) festgestellt. Diese Veränderungen scheinen sich im 
Verlauf eines mehrwöchigen Meditationsprozesses zu festigen. 

Das bedeutet, dass weniger Reize von außen auf den Thalamus einwirken, 
der Thalmus selbst aber weniger hemmende Impulse von anderen Hirnarealen 
erhält. Dies würde bedeuten, dass sich im Meditationszustand insbesondere die 
Thalamusregion in einem veränderten Kommunikationsmodus mit anderen 
Hirnarealen befindet. 

Unklar ist nun, welche besondere Bedeutung der Thalamus für das Be-
wusstsein hat. Bezüglich der Biologie des Bewusstseins werden zur Zeit zwei 
Hypothesen diskutiert, einerseits die Theorie des neuronalen Darwinismus von 
Edelman, andererseits die „Global Workspace Theory“ von Baars (vgl. Kapitel 
2.5, S. 241f). Für die weitere Diskussion ist es aber weniger entscheidend, ob es 
ein integratives Bewusstseinszentrum (zum Beispiel im Thalamus) gibt oder ob 
                                                             
531 Vgl. Saggar M et al., „Mean-field thalamocortical modeling of longuitudinal EEG acquired 

during intensive meditation training”, Neuroimage 2015 Apr 8. ppi: S1053-81 19(15)00269-4. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


386 4. Diskussion 

sich die Bewusstseinswahrnehmung als Ergebnis der neuronalen (bidirektiona-
len) Kommunikation entfernter Hirnareale einstellt.  

In beiden Fällen ist es denkbar, dass eine trainierte und gelenkte Aufmerk-
samkeit, die in einer besonderen Art und Weise stattfindet und immer wieder 
geübt wird, zu dauerhaften Umformungen der neuronalen Netzwerke führen 
kann.  

Evolutionsgeschichtlich sind der Reizwahrnehmung im Bewusstsein ver-
schiedene „Filter“ vorgeschaltet, die dazu dienen, die zahllosen Reize in ihrer 
Wichtigkeit zu filtern und zu sortieren. Nur die relevanten Reize werden dem 
höheren Bewusstsein zugeführt. 

In jeder Sekunde erhält das Großhirn zahlreiche Informationen, die von dort 
(noch ohne bewusst wahrgenommen zu werden) an andere Kerngebiete des Ge-
hirns (das Striatum) weitergeleitet werden.  

Die Informationen gelangen über erregende Bahnen vom Großhirn in das 
Striatum. Erregende Informationen lösen gleichzeitig auch hemmende Impulse 
aus, so dass Reize und Informationen möglichst dosiert dem Bewusstsein zuge-
führt werden. 

Noch bevor Informationen bewusst werden, erfolgt bereits ein Abgleich mit 
Hirnarealen, die zum Beispiel für Bewegung und Reflexe verantwortlich sind. 

Dies geschieht zum Beispiel über Kernkomplexe des Mittelhirns, wie zum 
Beispiel die Substantia nigra, der eine wichtige Funktion bei der Bewegungspla-
nung zukommt sowie den Globus pallidus. Der Globus pallidus (das Pallidum) 
fungiert hierbei als Gegenspieler des Striatum. Eine erregende Informationswei-
tergabe führt somit gleichzeitig zur Aktivierung hemmender Impulse. Auf diese 
Weise ergibt sich eine komplexe Balance zwischen Erregung und Hemmung.  

Vermutlich ist evolutionsgeschichtlich überhaupt erst durch diese vorge-
schalteten Filter die Voraussetzung zum Nachdenken abseits sofortiger Triebbe-
friedigung entstanden. Man könnte nun schlussfolgern, dass der Mensch neuro-
biologisch durch entsprechende Filterfunktionen verschiedener Hirnareale über 
„Reflexionsfreiräume“ verfügt, die durch regelmäßiges Üben verstärkt oder 
durch Vernachlässigung aufgegeben werden können. 

Die evolutionsgeschichtlich entstandene Fähigkeit, reflektieren zu können, 
ist wiederum die Voraussetzung dafür, im Nachdenken selbst einen eigenständi-
gen Wert zu erkennen, der sogar den Wert oder den Genuss sofortiger Triebbe-
friedigung übersteigen kann. Wie wichtig Selbstreflexionsprozesse für die Ge-
sundheit sein können, zeigen Krankheitsbilder, bei denen der Zusammenhang 
zwischen Körper und Geist unabweislich wird. 

Bei diesen dem Bewusstsein vorgelagerten „Filter- und Umschaltvorgän-
gen“ stellt der Riechnerv insofern eine Ausnahme dar, da dessen Sinneseindrü-
cke ohne weitere Umschaltung im Thalamus direkt in den Mandelkern (= 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


4. Diskussion 387 

Amygdala, ein paariges Kerngebiet des limbischen Systems) weitergeleitet wer-
den. 

Der Mandelkern, die Amygdala, gilt nach dem heutigen Kenntnisstand als 
eine wichtige Hirnregion für die Bewertung von angstauslösenden Situationen. 
Die dort eintreffenden Informationen sind abgesehen von den „direkt“ eintref-
fenden Geruchsinformationen bereits mehrfach „gefiltert“ worden. Diese „Filte-
rung“ äußerer Sinneseindrücke nach Wichtigkeit und Relevanz dürfte ein evolu-
tionär gewachsener Vorteil sein, um das Bewusstsein und das Gefühlszentrum 
vor einer Reizüberflutung und einer Überforderung zu schützen. 

Inzwischen legen neueste Forschungen die Vermutung nahe, dass die neu-
ronalen Bahnen zwischen Großhirn (Cortex) und Thalamus durch dynamische 
Synapsen flexibel sind. Es ist demnach möglich, dass je nach Aktivitätszustand 
eine unterschiedliche Menge an Informationen zum Thalamus durchgeleitet 
wird. Dies zeigen Untersuchungen von Crandall et al.532, die in dieser Fähigkeit 
eine Anpassung an unterschiedliche Verhaltenserfordernisse vermuten.  

Hier stellt sich die Frage: Welche Fähigkeiten und Möglichkeiten sind evo-
lutionär fest gewachsen und welche erfordern ein entsprechendes kulturelles 
Umfeld?  

Edelman geht in seiner Theorie des neuronalen Darwinismus davon aus, 
dass ungenutzte neuronale Verbindungen zerfallen. Durch Reentry-
Mechanismen werden Strukturen geschaffen und erhalten.  

Meditation ist kein lebensnotwendiger Bewusstseinszustand. Die durch ei-
nen stetigen Meditationsprozess bewirkte neurobiologische Transformation er-
fordert regelmäßiges Üben. Auf diese Weise können neuronale Strukturen plas-
tisch umgeformt werden. 

Kann eine Aufmerksamkeitslenkung in Grenzsituationen gesundmachend 
sein? Abgespaltene, traumatische Erfahrungen könnten im Ruhezustand aus dem 
Erinnerungsreservoir ins Bewusstsein gelangen. Ist es ratsamer, sich um Zer-
streuung (Beschäftigungstherapie) und Ablenkung zu bemühen?  

Die inhibierende Filterfunktion der Basalganglien in Bezug auf den Tha-
lamus stellt vermutlich einen Schutzmechanismus dar. 

Reize, die am Thalamus (bzw. dem Bewusstsein) vorbei direkt an die Be-
wegungszentren geleitet werden, sind zur Bewältigung von Gefahrensituationen 
unabdingbar (z.B. spontanes Wegziegen des Fingers bei Kontakt mit Feuer).  

Selbstreflexionsprozesse entwickeln sich ab dem frühen Kindesalter. Wie 
sich aus Krankheiten in dieser Phase ergibt, können Bewusstseinsprozesse auch 
bei Kindern zu schwerwiegenden Folgen führen. 
                                                             
532 Vgl. Crandall et al., „A corticothalamic switch: controlling the thalamus with dynamic synap-

ses“, Neuron. 2015 May6;86(3): 768-82. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


388 4. Diskussion 

Besonders dramatisch macht sich der Zusammenhang zwischen körperli-
cher und geistiger Gesundheit beim Krankheitsbild der frühkindlichen Anorexie 
bemerkbar, die nicht Folge eines körperlichen Gebrechens, sondern durch eine 
gestörte familiäre Situation bedingt ist. Die medizinische Abhilfe einer unter 
Umständen lebensbedrohlichen Unterernährung beim Kind kann nicht darüber 
hinweg täuschen, dass eine Heilung nur durch gegenseitige Lernprozesse bei 
Eltern und Kindern möglich wird. Kinder mit frühkindlicher Anorexie sind sozi-
al interaktiv und keineswegs innerlich zurückgezogen. Das bedeutet, dass gerade 
das intelligente Potential (somit das Vermögen zur Selbstreflexion) eines Kindes 
begünstigend für die kindliche Anorexie war. Selbstreflexion kann körperliche 
Krankheiten bedingen oder auch zur Heilung führen.  

Die EEG-Studien deuten darauf hin, dass im Rahmen der Meditation einer-
seits erregende (äußere) Einflüsse vom Großhirn zum Thalamus als dem „Tor 
zum Bewusstsein“ abnehmen, gleichzeitig aber innere Reize durch die in der 
Meditation herabgesetzte hemmende Einwirkungen anderer Kerngebiete auf den 
Thalamus zunehmen. Die Abnahme äußerer Reize bei gleichzeitiger Zunahme 
innerer Reize kann zu völlig neuen Betrachtungswinkeln führen, die weder posi-
tiv noch negativ sein müssen. Die Konfrontation mit dieser veränderten Reizba-
lance (weniger von außen, mehr von innen) könnte Menschen überfordern oder 
erschrecken. Dies bedarf der Übung und Erfahrung, um ungeordnete Gedanken 
und Gefühle in einem Zustand der Zurücknahme und körperlichen Ruhe nicht-
wertend ziehen zu lassen. 

Wenn dies gelingt, können scheinbar starke positive oder negative Gedan-
ken und Gefühle ihre eventuell leidverursachende Bedeutung und Wirkmacht 
verlieren.  

Durch den Ruhezustand entfiele die Notwendigkeit, Gedanken und Gefüh-
len Handlungen folgen zu lassen. Durch die Technik der nicht-wertenden Acht-
samkeit könnte es gelingen, bislang als unangenehm empfundene Gedanken und 
Gefühle im Zustand der Meditation zuzulassen. 

Da kein Handeln beabsichtigt wird, wären sie im Zustand der Meditation 
folgenlos. Festgefahrene Rangordnungen von Bedeutungen und Wichtigkeiten 
können auf diese Weise aufgelockert werden.  

Hierin grenzt sich die bewusste Aufmerksamkeitslenkung in Form einer 
nicht-wertenden Achtsamkeit vom „positiven Denken“ ab. Wenn Rangordnun-
gen bedeutungslos werden, könnten Dinge gedacht werden, die bisher nicht im 
Bereich des Möglichen lagen.  

Eine Zurückahme in der Meditation kann aber problematisch werden, wenn 
durch eine Abnahme äußerer Reize unkontrolliert verdrängte, schambesetzte 
innere Bilder erstmals oder erneut ins Bewusstsein gelangen und zu starken kör-
perlichen Reaktionen führen. Um starke körperliche Reaktionen abmildern zu 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


4. Diskussion 389 

können, erscheint die körperliche Rückkoppelung in Form des achtsamen At-
mens als besonders hilfreich. Durch die Aufmerksamkeitslenkung auf das Atmen 
können auch negativ empfundene körperliche Reaktionen neutralisiert werden. 

Im Gegensatz hierzu würden beim „positiven Denken“ oder „Positive Thin-
king“ vor allem erbauliche, heilende und stärkende Gedanken und Gefühle ge-
fördert werden. Das bisherige Bewertungs- und Koordinatensystem, das besagt, 
was positiv und was negativ ist, bliebe bestehen. Bei Meditation in Form einer 
nicht-wertenden Achtsamkeit wären Gedanken und Gefühle gleich welcher Art 
weder wichtig noch unwichtig.  

Die Meditation beseitigt die verstandesmäßige Ordnung eines lebensge-
schichtlich gewachsenen und in kulturellen Kontexten entstandenen Bewertungs- 
und Koordinatensystems. Dieser Prozess geschieht freiwillig und ist beabsich-
tigt. Die Selbstreflexion und in dieser Form die Meditation kann es aber nur in 
einer Umgebung geben, wo ein kritischer Diskurs des Individuums in Bezug auf 
sich und die Umgebung möglich ist und auf fruchtbaren Boden fällt. Auf diese 
Weise kann das evolutionär angelegte Vermögen dazu genutzt werden, zum 
Beispiel im Rahmen des Meditationsprozesses eine gewachsene Einordnung von 
Inhalten in einen Bewertungsrahmen zu lösen, indem die neuronale Verbindung 
verschiedener Hirnregionen und damit deren gegenseitige Beeinflussung durch 
eine veränderte Reizweiterleitung moduliert wird. 

Die hieraus ableitbaren Konsequenzen für den meditativen Prozess könnten 
dann folgendermaßen aussehen: 

Zunächst lässt sich zwischen Inhalten und deren Anordnung im Gesamtge-
füge der neuronalen Netzwerke des Gehirns unterscheiden. Indem die durch 
andere neuronale Netzwerke bedingte Anordnung von Inhalten vorübergehend 
entfällt, werden die im Thalamus und der Amygdala als dem angeschlossenen 
„Gefühlszentrum“ gespeicherten Inhalte einem veränderten „neuronalen Rah-
men“ ausgesetzt.  

Inhalte sind alle erinnerbare, lebensgeschichtlich erfahrenen Eindrücke. 
Durch den Meditationsprozess verändert sich vorübergehend die neuronale Ver-
netzung von Thalamus und Amygdala, so dass dort gespeicherte lebensge-
schichtliche Erinnerungen und Erfahrungen auf „passive Weise“ und weniger 
durch einen aktiven Willensprozess zur „Ruhe“ und letztlich zur „Neuordnung“ 
kommen. Dieses Geschehen ist mehr ein Geschehen-lassen als ein aktives Tun. 
Teresa von Ávila verweist darauf, dass bei diesem spirituellen Geschehen derje-
nige mehr tue, der weniger denkt und weniger tätig sei.533  

                                                             
533 Teresa von Avila: „Ich bin ein Weib – und obendrein kein gutes“, Herder, 9. Aufl. 2012, S. 64. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


390 4. Diskussion 

Der daraus resultierende „Gewinn“ führt nur zu einer sehr verdünnten mit-
telbaren Wohltat. Die Meditation ist in der inneren Haltung der Absichts- und 
Zwecklosigkeit nicht mit einem Lustgewinn oder einem Gefühl tiefer Freude zu 
verwechseln. Die Meditation dient gerade nicht als Mittel unmittelbaren Lustge-
winnes. Dies zeigt sich daran, dass sich die Auswirkungen auf der kognitiven 
Verstandesebene bemerkbar machen in Form einer langsamen Neuordnung. 

Dies resultiert möglicherweise in einem entfernteren, nicht kurzfristig be-
merkbaren Gewinn für das Leben und das Individuum.  

Letztlich lässt sich die Meditation als ein Verfahren zur freiwilligen Aus-
schaltung einer ordnenden Verstandesleistung bezeichnen.  

Repetitive Meditationsleistungen, wie sie zum Beispiel auch Bestandteil 
verschiedener religiöser Gebetstraditionen sind (z.B. Rosenkranzgebet), erschei-
nen „sinnentleert“, können aber dazu dienen, die individuelle ordnende Vernunft 
abzustellen. Solche repetitiven Gebetstexte führen vermutlich zu einem der Me-
ditation ähnlichen Bewusstseinszustand. Sie greifen auf verschiedenen Ebenen in 
die bestehende Ordnung ein. 

Die einfachste Ordnung ist die in zeitlicher Ordnung, das heißt als Vor- und 
Nacheinander. Weitere Ordnungen sind solche nach Ursache und Wirkung oder 
Mischformen. Diese Ordnungen werden im Meditationsprozess aufgehoben. 

In der Meditation bzw. beim Sprechen repetitiver Gebetstexte verlieren ver-
traute und wichtige Begrifflichkeiten des Verstandes, wie zum Beispiel Raum 
und Zeit, ihre Bedeutung. Dadurch können tiefere Bedeutungsinhalte, die den 
Verstandesbegrifflichkeiten vorgelagert sind und nicht mit Raum und Zeit in 
Widerspruch stehen, geschaut und erfahren werden. Diese Bedeutungsinhalte 
stehen direkt mit der menschlichen Existenz in Beziehung und sind vom betrach-
tenden Subjekt unabhängig. Subjekt und Objekt, Mikrokosmos und Makrokos-
mos werden relativ und verlieren ihre Gegensätzlichkeit: 

„Jeder ist also in diesem doppelten Betracht die ganze Welt selbst, der Mik-
rokosmos, findet beide Seiten derselben ganz und vollständig in sich selbst. Und 
was er so als sein eigenes Wesen erkennt, dasselbe erschöpft auch das Wesen 
der ganzen Welt, des Makrokosmos: auch sie also ist, wie er selbst, durch und 
durch Wille, und durch und durch Vorstellung, und nichts bleibt weiter übrig.“534 

Schopenhauer betont in seiner ontologischen Enddeutung die Relativität 
von Subjekt und Objekt. 

Dies ergibt sich daraus, dass es keine Erkenntnisse geben kann, die vom be-
trachtenden Subjekt unabhängig sind. Dazugehört die Verstandesleistung, sich 

                                                             
534 Schopenhauer, A., „Die Welt als Wille und Vorstellung I“, §29, S. 227. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


4. Diskussion 391 

alle möglichen Erscheinungsformen menschlicher Existenz vorzustellen und 
daraus Wahrscheinlichkeiten zu erkennen.  

Für diesen Vorgang ist keine Regelhaftigkeit zu formulieren. Es lässt sich 
aber im Bereich der darstellenden Kunst eine stete Reihe ihrer Resultate seit 
Beginn der Menschheit nachvollziehen, was sich daran zeigt, dass die Höhlen-
malereien von Lascaux (ca. 17.000 v.Chr.) keineswegs „primitiver“ aussehen als 
die Büste der Nofretete (1350 v.Chr.) und diese nicht „primitiver“ aussieht als 
die Statute der Uta von Naumburg (13. Jh.) oder die Figuren von Alberto Gia-
cometti (1901 – 1966). Sie lassen daran zweifeln, ob sie der Gegenwart ent-
stammen oder der Steinzeit. Kultur und Zivilisation haben einen unsicheren 
Bestand. Sie werden nicht automatisch genetisch weitergegeben. Letztlich be-
wirkt die Tradition deren Fortbestand. Kultur ist demnach ohne eine Form von 
Tradition nicht einfach implantierbar. Die Tradition muss aber in irgendeiner 
Form erfahrbar sein und auf eigenen Erlebnissen, und zwar bestätigender Art, 
beruhen.  

Eine bewusste, intendierte Selbstreflexion ist von kulturellen Bedingungen 
abhängig. Vermutlich führte ein entsprechender kultureller Kontext im 5. (Bud-
dha) bzw. 4. Jahrhundert (Sokrates) vor Christus dazu, dass Menschen begannen, 
ihr eigenes Menschsein mit großer Ernsthaftigkeit zu reflektieren. Karl Jaspers 
bezeichnete Buddha, Sokrates, Jesus und Konfuzius als die vier maßgebenden 
Menschen. Das besondere Kennzeichen bei diesen vier Menschen ist die Tatsa-
che, dass sie selbst keine Schriftzeugnisse hinterließen: 

 
„Die historische Realität dieser Großen ist nur fühlbar und dann mit Wahrschein-

lichkeit erkennbar in der außerordentlichen Gewalt ihres Wesens auf die Umgebung 
und in deren Widerhall durch die Nachwelt. Diese Wirkung ist nachweisbar, inso-
fern sie sich ausdrücklich auf sie zurückbezieht.“535 
 

Die Wirkmacht dieser Menschen bestand darin, dass geschichtlich nachfolgende 
Menschen angeregt wurden, die Möglichkeiten des eigenen Menschseins zu 
hinterfragen. 

Eine Bewusstseinskultur würde bedeuten, Momente des Nachdenkens und 
der Reflektion in den Lebensalltag zu integrieren. Dies dient weniger dazu, in 
Bezug auf Vergangenes oder Zukünftiges über ein alternatives Leben (zum Bei-
spiel „Sehnsucht nach dem alten Leben“) nachdenken zu wollen, sondern viel-
mehr einen anderen Umgang mit dem Gegebenen zu ermöglichen. In verschie-
denen Studien konnte gezeigt werden, dass ein Achtsamkeitstraining depressive 

                                                             
535 Jaspers, K., „Die maßgebenden Menschen; Sokrates, Buddha, Konfuzius, Jesus“, Piper,  

S. 149f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


392 4. Diskussion 

Gedanken vermindert. Depressionsfördernd wäre es, über eine unbefriedigende 
Vergangenheit nachzudenken und diese in eine ebenso unbefriedigende Zukunft 
zu extrapolieren. Der eigentliche spirituelle Gewinn der Meditation liegt darin, 
dieser Versuchung nicht zu erliegen, sondern die Gegenwart unter Ausschöpfung 
aller (bereits vorhandener, aber bisher nicht erkannter) Möglichkeiten sofort in 
Angriff zu nehmen. Wie dies auf künstlerischem Weg geschehen kann, haben 
zum Beispiel Künstler wie Antony Gormley und Joseph Beuys gezeigt.  

Dies erfordert ein kulturelles Umfeld, das dem Einzelnen diese Freiheit zu-
gesteht. Wenn diese kulturellen Bedingungen Veränderungen entgegenstehen, 
wird es auch für den Einzelnen schwer sein, einen Zustand herbeizuführen, der 
Bewertungen und gewohnte Ordnungen aufhebt. Einerseits unterstützt Tradition 
den kulturellen Fortbestand, andererseits kann es in Kulturen der Beschränktheit 
dazu kommen, dass Wissen gerade deswegen abgelehnt wird, da es tradierte 
Werte zu zerstören scheint.  

Die zahlreichen empirischen Studien haben gezeigt, wie wichtig experimen-
telle, qualitativ hochwertige Untersuchungen für den kulturellen und zivilisatori-
schen Fortschritt sind. Lernprozesse allein führen aber nur bedingt zur Einsicht. 
Molekulargenetische oder neurowissenschaftliche Erkenntnisse sind abstrakt und 
nicht konkret erfahrbar. Religiöse Rituale sind dagegen konkret und erfahrbar. 
Es ist deshalb verständlich, dass sich kulturelle Veränderungen erst dann erge-
ben, wenn sie in Form von Tradition erfahrbar und weitergegeben werden. Reli-
gionen werden auf diese Weise erfahrbar. 

Sinnfragen, die über die Bedürfnisse und Zwecke der Gegenwart hinausrei-
chen, sind letztlich spirituelle Fragen. Insofern sind spirituelle Fragen zutiefst 
menschlich und mit der menschlichen Wesenheit verbunden. Sie lassen sich in 
einem funktionierenden Leben weitgehend ausblenden, können aber in Grenzsi-
tuationen zur existenziellen Krise führen. Genauso wie die spirituellen Sinnfra-
gen gehören Glaubensphänomene zum menschlichen Dasein. Tradierte Ordnun-
gen können lange Zeit einen festen Halt darstellen, können aber in existenziellen 
Krisen zerbrechen.  

Vor diese Hintergrund der Fragilität des Lebens erscheint ein Gesundheits-
modell, das Gesundheit nicht als statische Größe, sondern als ein fließendes 
Gleichgewicht aus Aufbau und Zerfall sieht, der Wirklichkeit angepasster als ein 
Modell, das einen gesundheitlichen Idealzustand zu definieren versucht. Deshalb 
ist das Salutogenese-Modell von Aaron Antonovsky mit der Vorstellung von 
Gesundheit als eines immer wieder aufzubauenden Zustandes genauso realitäts-
nah wie die immer wiederkehrende Sinnfrage des Existenzialisten. 

Gesundheit kann jederzeit zerbrechen und unter Umständen nie mehr wie-
dererlangt werden. Gerade dann ergibt sich die eigentliche spirituelle und kreati-

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


4. Diskussion 393 

ve Herausforderung an den Menschen, ob sich nicht aus dem Bruchstückhaften 
etwas Ganzes schaffen lässt.  

Gerade durch den Zerfall subjektiver Ordnungen kann jene in festgefahre-
nen Bildern und Vorstellungen gebundene innere Energie frei werden, die die 
Erfahrung einer das Ich übersteigenden Wirklichkeit zulässt.  

Pierre Janet entwickelte sein Kraft-Spannungsmodell in der Vorstellung, 
dass nur bei einer ausreichenden Spannung eine ausreichende Kraft fließen kön-
ne. Spannungen ergeben sich aus Gegensätzen wie zum Beispiel Zerstreuung 
und Stille. Die Spannung scheint beide Zustände zu erfordern. Daraus würde 
sich ergeben, dass ein Rückzug in die Stille genauso „kraftlos“ wäre wie eine 
ausschließliche Zerstreuung in Aktivität. Nach dem Spannungsmodell von Pierre 
Janet würde dies bedeuten, dass infolge der Einseitigkeit die nötige Spannung 
nicht aufgebaut werden kann, damit eine Kraft fließen kann.  

Diese Sprache und Bilder sind metaphorisch und stehen im Gegensatz zu 
einer auf empirischen Untersuchungen beruhenden Wissenschaftssprache.  

Eine exakte Beschreibung des individuellen, kreativen meditativen Prozes-
ses lässt sich mit biometrischen und empirischen Forschungsergebnissen nicht 
durchführen. Deshalb sind grundsätzliche Überlegungen, wie aus neurowissen-
schaftlicher Sicht mit dieser Problematik umgegangen werden soll, sinnvoll. 

Der dänische Neuroanthropologie Andreas Roepstorff verweist in einem 
Thesenpapier zur „zellulären Neurosemiotik“ auf die entscheidende Frage: 

„The most basic and fundamental question of neuroscience is, ‘how come 
that brain, a vast network of relatively simple units, display this ability both for 
representing the world and for acting upon it’?”536 

Die Frage bleibt letztlich unbeantwortet. Eine naheliegende Erklärung hier-
für könnte in der Entstehungsgeschichte des menschlichen Gehirns liegen. 

Der menschliche Erkenntnisapparat, konkret das Gehirn, hat sich in seiner 
atomaren Beschaffenheit und Elementverteilung537 den gegebenen atmosphäri-
schen Bedingungen angepasst. Vermutlich liegt in der „einfachen“ Tatsache, 
dass das Gehirn stofflich aus denselben atomaren Grundlagen besteht wie die 
Sinneseindrücke selbst, die Voraussetzung für die Möglichkeit zum tieferen 
Verstehen. Vielleicht wäre zum Verstehen einer anderen Welt eine andere ato-
mare Beschaffenheit mit einer anderen Elementverteilung erforderlich. 

                                                             
536 Roepstorff, A., „Cellular neurosemiotics: Outlines of an interpretive framework“, Studien zur 

Biologie, Band 6, in: Joachim Schult (Hg.): Biosemiotik; S..133. 
537 Elementverteilung im menschlichen Körper: Sauerstoff 56.1 Gew.% (25.5 Atom%), Kohlen-

stoff 28.0 Gew.% (9.5 Atom%), Wasserstoff 9.3 Gew.% (63 Atom%) etc., Quelle: 
http://www.chemie.fu-berlin.de/medi/suppl/mensch.html, aufgerufen am 19.05.2015. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


394 4. Diskussion 

Warum an dieser Stelle auf Roepstorff eingegangen werden soll, liegt in 
seiner Idee zur sprachlichen Transformation stofflicher Vorgänge in ein Zei-
chensystem begründet. Dieselben zugrundeliegenden Vorgänge können auf ver-
schiedene Weise betrachtet werden. Die Transformation ergibt sich durch eine 
unterschiedliche Betrachtungsweise. 

Die stofflich-morphologischen Grundlagen neurobiologischer Vorgänge 
können auf verschiedene Weise dargestellt werden. Roepstorffs Überlegungen 
gehen nun dahin, die Funktionsweise neuronaler Netzwerke nicht analog in 
Form biochemischer Prozesse, sondern in digitaler Form aufzufassen. Die elekt-
rische Erregung einer Zelle erfolgt nach dem „Alles-oder-Nichts-Gesetz“. Eine 
Zellerregung erfolgt entweder vollständig oder gar nicht. Wenn infolge einer 
Erregung Ionenkanäle geöffnet werden und es zu einem Ioneneinstrom kommt, 
so bleibt die Zelle solange „stumm“, bis infolge des Ionenstroms eine genau 
festgelegte Membranspannung (Schwellenpotential) erreicht wird. Erst dann 
kommt es zur vollständigen Depolarisation der Zelle. Es ist demnach durchaus 
vorstellbar, intrazerebrale Prozesse weniger neurobiologisch als vielmehr bio-
semiotisch darzustellen: 

„In this version, the neuron becomes an advanced switch board that rela-
tively passively transfers information from one end to another. […] The initial 
move from a neuroscience to a semiotic perspective can simply be done by lifting 
the usual words into a novel context.”538 

Eine digitale Betrachtungsweise von Zellen, die sich entweder in einem Ja- 
(Depolarisation) oder Nein- (keine Depolarisation) Modus befinden, lässt zu-
nächst an ein binäres System denken. Die Nervenzellen kommunizieren wie 
Sender und Empfänger, wobei sich der Status einer bestimmten Nervenzelle 
(Sendemodus Ja, Sendemodus Nein; Empfänger-Modus Ja, Empfänger-Modus 
Nein) in ständigem Fluss befindet.  

Die bisherigen bildgebenden Verfahren können lediglich Aussagen darüber 
machen, ob und in welcher Intensität Kommunikationsprozesse zwischen ver-
schiedenen Hirnregionen stattfinden. Es ist aber derzeit nicht möglich Aussagen 
darüber zu machen, in welcher Richtung diese Kommunikationsvorgänge (wel-
che Hirnregion ist im gegenwärtigen Augenblick Sender, welche Hirnregion ist 
Empfänger) erfolgen.  

Die neuronalen Netzwerke sind so beschaffen, dass sie Kommunikations-
vorgänge in beiden Richtungen (Bidirektionalität) ermöglichen. Das bedeutet, 
dass die bidirektionale Kommunikation zwischen Hirnregionen mit bildmorpho-
logischen Mitteln nur unzureichend erfasst werden kann. Deshalb ist die Idee, 

                                                             
538 Roepstorff, A., s.o., S. 135. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


4. Diskussion 395 

biochemische Prozesse zwischen kommunizierenden neuronalen Netzwerken in 
ein Zeichensystem zu übertragen, ein interessanter Lösungsvorschlag. Es wäre 
wie die Entschlüsselung eines neuronalen Kommunikationscodes. Es ist anzu-
nehmen, dass eine bewusste Aufmerksamkeitslenkung wie z.B. die Achtsam-
keitsmeditation in erheblichem Maß in diese Kommunikationsprozesse eingreift. 

Was Roepstorff versucht, ist die Übersetzung biochemischer Prozesse in ein 
Zeichensystem. Dadurch sollen Kommunikationsvorgänge „sichtbar“ gemacht 
werden: 

 
„Indeed, as we shall see, it suggests rephrasing the formation of strong synaptic 

connections between two neurons in terms of a love-story between pre- and 
postsynaptic cell.”539 
 

Was dies für das Verständnis des meditativen Prozesses bedeuten könnte, soll im 
Folgenden erläutert werden: 

Individuelle und schöpferische Tätigkeiten des Bewusstseins entziehen sich 
objektiver äußerer Erfassung. Die Darstellung mentaler Prozesse wie die inneren 
Vorgänge während einer Meditation bedarf kreativer Lösungen.  

 
 

Eigener Ansatz zur Bedeutung der Meditation 
 

Eine entscheidende Komponente im meditativen Prozess ist die Transformation 
des Zeitfaktors. Zeit verliert ihre Bedeutung als notwendiges Attribut einer jeden 
Erkenntnis. In der Regel sind solche Grenzerfahrungen der Erkenntnis uner-
reichbar, da die Menschen gewohnt sind, ihr Leben als eine ununterbrochene 
Kette aus Ursache und Wirkung zu empfinden, die von der Vergangenheit in die 
Gegenwart reicht. Dies wird als etwas unabwendbar „Mechanisches“ aufgefasst, 
genauso als ob sich ein Zeiger auf einem Uhrwerk bewegt. In Wirklichkeit sind 
diese Anordnungen sinnhafte Abläufe, die auf Bewertung des betrachtenden 
Menschen beruhen. Die Erleuchtung in der Meditation führt genau zu dieser 
Erkenntnis.540  

                                                             
539 Roepstorff, A., „Cellular neurosemiotics: Outlines of an interpretative framework“, S. 144, in: 

Studien zur Theorie der Biologie, Band 6, Biosemiotik, Joachim Schult (Hg)., VWB Verlag 
für Wissenschaft und Bildung, 2004. 

540 Vgl. S.N. Goenka: „Meditation Now“, S. 113: „The Buddha proclaimed so clearly that one 
who understands the law of cause and effect, understands Dhamma, and one who understands 
Dhamma, understands the law of cause and effect. The law of cause and effect is never sec-
tarian.” 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


396 4. Diskussion 

Meditation verändert keine Inhalte (lebensgeschichtliche Erinnerungen oder 
Erfahrungen). Die Inhalte können aber durch Transformationen auf der Zeitebe-
ne neu geordnet werden. Das Denken wird durch Hinzufügen einer temporalen 
Präposition zum eigentlichen Nachdenken („Meditieren“). Vorbeiziehende Ge-
danken und Gefühle werden zeitlich (vorübergehende „Unterbrechung“ von 
Afferenzen aus Cortex und Striatum) „moduliert“. Die Betrachtung erfolgt ohne 
den Zustrom neuer Sinneseindrücke und ohne den hemmenden Einfluss von 
Basalganglien auf den Thalamus. Damit könnte das „Tor zu Bewusstsein“ (Tha-
lamus) in einem Zustand äußerer Ruhe weiter geöffnet werden, als dies zum 
Beispiel im Zustand einer aktiven Zerstreuung oder im Schlafzustand der Fall 
wäre. Wurmser sah in der Scham die „Hüterin“ des Bewusstseins. Genau hierin 
liegen nun die Gefahren der Meditation, da nicht absehbar ist, welche schuld- 
und schambesetzten Gedanken und Gefühle durch den in der Meditation verän-
derten Bewusstseinszustand „zu Tage treten“ können. 

Vermutlich bedarf es eines lebenslangen Lernprozesses, um das nötige Ver-
trauen wachsen zu lassen, dass sich jenseits der Betrachtung schmerzhafter Ge-
fühle und Gedanken neue Erfahrungshorizonte ergeben können. 

Durch den Meditationsprozess scheinen andere Zeitfaktoren (im Sinne einer 
vorübergehenden veränderten neuronalen Interaktion) im Wechselspiel zwischen 
Cortex (äußere Sinneseindrücke), Striatum (Filterfunktion), Thalamus (Erfah-
rungen und Erinnerungen) und Amygdala (Gefühle) in Verbindung mit einer 
Beruhigung körperlicher Funktionen (zum Beispiel Atem- und Herzfrequenz) 
dazu zu führen, dass ohne aktives Zutun oder tätiges Denken auf passive Weise 
Inhalte eine andere (weniger zeitgebundene) Ordnung erfahren. Dies kann als 
„Zustand der Zeitlosigkeit“ empfunden werden. 

Das menschliche Gehirn scheint befähigt, sowohl im Schlafzustand als auch 
im Wachzustand in einen unterschiedlichen Zeitmodus springen zu können. Im 
Schlaf wären dies zum Beispiel der REM-Schlaf (ca. 25 % des Schlafes), der mit 
einem schnellen Augenbewegungen, einem erhöhten Blutdruck und Puls sowie 
vermehrter Traumtätigkeit verbunden ist, sowie der Non-REM-Schlaf. Dem 
Schlaf vergleichbar ließe sich der Wachzustand auch in zwei Zustände untertei-
len: Einen „aktiven“ Zustand der assoziativen („vernetzenden“) Sinnesverarbei-
tung und einen „passiven“ Zustand dissoziativer („trennender“) Bewusstseinstä-
tigkeit. Somit könnten sowohl dem Schlaf als auch dem Wachzustand jeweils ein 
„On“ und ein „Off“-Modus zugeordnet werden. Dissoziative Bewusstseinspro-
zesse, wie sie der Meditation zugeordnet werden können, wären demnach ledig-
lich eine weitere Möglichkeit, zu der das menschliche Gehirn fähig ist. In einer 
beschleunigten, leistungsorientierten Welt scheint diese sozusagen „vierte“ Mög-
lichkeit anpassungsbedingt in den Hintergrund getreten zu sein.  

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


4. Diskussion 397 

Bleibt diese „vierte“ Arbeitsweise des Gehirns völlig ungenutzt, so dürfte 
dies langfristig Auswirkungen auf die Art und Weise haben, wie lebensge-
schichtliche Erinnerungen und Erfahrungen gespeichert und damit langfristig 
bewertet werden. 

Die Speicherung von Erinnerungen im Schlaf- und Wachzustand steht unter 
dem Einfluss von Neurotransmittersystemen, die tags- und nachtsüber unter-
schiedliche Auswirkungen haben können. So kann ein erhöhter intracerebraler 
Cortisolspiegel tagsüber Erinnerungen stabilisieren und nachts destabilisierend 
wirken (und somit der Speicherung von Erinnerungen entgegenwirken).  

Der Meditationsprozess entspricht einem bestimmten Bewusstseinszustand, 
der als qualitative (Bewusstseinserweiterung) und nicht quantitative (Schlaf) 
Veränderung eher dem Wachzustand zuzurechnen ist. Es ist anzunehmen, dass 
der Meditationsprozess zu veränderten intracerebralen Cortisolkonzentrationen 
führt. Unter dem Einfluss veränderter Neurotransmitterkonzentrationen können 
lebensgeschichtlich bedeutsame Erfahrungen und Erinnerungen in veränderter 
Weise angeordnet werden. Einteilungen wie „gut“ und „böse“, „positiv“ und 
„negativ“ oder „hell“ und „dunkel“ verlieren an Bedeutung.  

Eine solche Erfahrung kann als subjektive Existenzwahrheit lebensverän-
dernde Auswirkungen haben. Meditation und Lebenswirklichkeit sind keine sich 
ausschließenden Gegensätze. Dies verdeutlicht gerade die buddhistische Lehre, 
bei der bloße Mediation ohne rechtes Handeln sinnlos wäre. 

 
 

Metaphysik am Krankenbett 
 

Die Ausgangsfrage war, was den Menschen in seinen Lebensvollzügen gesund 
erhält (vgl. Einleitung). Gibt es für Metaphysik am Krankenbett eine Berechti-
gung? 

Teresa von Ávila sah den größtes Schaden für den Menschen darin, es zu 
versäumen, sich selbst zu erkennen: 

 
„Es wäre aber kein geringerer Schaden und höchst bedauerlich, wenn wir ver-

säumten, uns selbst zu erkennen und nicht wüssten, wer wir sind“.541 
 

Wenn dem so ist, wäre es schädlich, metaphysische Fragen vom Krankenbett 
fernzuhalten. Arzt und Patient werden mit diesen Fragen konfrontiert. Auch 

                                                             
541 Teresa von Avila, „Ich bin ein Weib – und obendrein kein gutes“, Herder, Freiburg, 9. Aufl. 

2012, S. 36. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


398 4. Diskussion 

wenn es nicht für alle Fragen Antworten geben kann, so scheint es spezifisch 
menschlich zu sein, Fragen zu stellen.  

Für Karl Jaspers entfaltet sich das Menschsein in der Selbsterkenntnis. Für 
Ludwig Feuerbach ist „Sünde“ in erster Linie ein Zustand des Widerspruchs mit 
dem Menschsein. Hannah Arendt hoffte, dass das Denken von der neuzeitlichen 
Entwicklung noch am wenigsten Schaden genommen habe.542  

Die bewusste, intendierte Selbstreflexion als eine spezifisch menschliche 
Haltung kann helfen, Antworten zu finden oder aber Fragen stehen zu lassen. 
David Hume und Immanuel Kant haben ihr gesamtes Leben damit verbracht, 
Fragen zu stellen oder aber aufzuzeigen, worin die Grenzen menschlicher Er-
kenntnisfähigkeit liegen. In Ihren Betrachtungen vollzieht sich Menschsein in 
besonderer Weise, nämlich als die Ursache der Frage und als die Grenze der 
Antwort. 

Teresa von Ávila hatte betont, dass es zum Heilen nicht notwendig sei, kon-
templativ veranlagt zu sein: „Man kann auf andere Weise vollkommen sein. Ja, 
die Nichtkontemplative kann größeres Verdienst haben, denn sie hat es schwerer 
[…]“.543  

Dieser Hinweis an ihre Schwestern macht deutlich, worum es geht, nämlich 
nicht, das Kontemplative über das Nichtkontemplative zu stellen, sondern Mut 
zu haben, die eigenen Möglichkeiten auszuschöpfen und kennenzulernen.  

Die Frage, die sich stellt, ist die, inwieweit ein spirituelles Geschehen mit 
einer wissenschaftlichen Betrachtungs- und Herangehensweise vereinbar ist. 
Hier könnte der von Dariusz Aleksandrowicz geprägte Begriff einer (bewusst 
gewählten) kulturellen Beschränktheit hilfreich sein. Es gehe „Kulturen der Be-
schränktheit“ nicht darum, unwissend zu sein, sondern vielmehr darum, etwas 
(bewusst) nicht wissen zu wollen, weil es mit Glaubensinhalten und Überzeu-
gungen im Widerspruch steht oder diese infrage stellt.  

Dies genau kann in einem medizinwissenschaftlichen Umfeld hinderlich 
sein. Spiritualität sollte Fantasie und Kreativität beflügeln und keine Angst vor 
Wissen erzeugen.  

Wenn die Sinnfragen als spirituelle Fragen bezeichnet werden können, dann 
ist verständlich, dass es in Grenzsituationen oder Zeiten der Verunsicherung zu 
Orientierungslosigkeit kommen kann. Dann können sich äußere tradierte spiritu-
elle Angebote als hilfreich und emotional entlastend erweisen. Starre religiöse 
Normen und Traditionen können im Bemühen um einen veränderten Blickwin-
kel hinderlich sein. Der Lehrstuhlinhaber für „Spiritual Care“ an der Universität 
Zürich, Simon Peng-Keller verweist in einem Interview auf die religiösen Be-
                                                             
542 Vgl. Arendt, H., „Vita activa“, S. 414. 
543 Teresa von Avila, „Ich bin ein Weib – und obendrein kein gutes“, Herder, 9.Aufl. 2012, S. 58. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


4. Diskussion 399 

dürfnisse von Schwerkranken. Er sieht „Spiritual Care“ als Ausdruck eines tief-
greifenden Wandels im Gesundheitswesen. Er könne keinen generellen Wider-
stand bei den Ärzten beobachten.544  

Somit wird einerseits die zunehmende Bedeutung von spirituellen Bezügen 
in der moderne Medizin erkannt, andererseits zeigen die weltweiten Konflikte, 
dass starre religiöse Überzeugungen konfliktverschärfende Auswirkungen haben 
können. 

Eine Untersuchung von Basedau et al.545 ergab Hinweise auf den überwie-
gend negativen Einfluss von Religionen im Zusammenhang mit weltweiten Kon-
flikten.  

Hier zeigt sich, mit welch bitterem Ernst erkannte Glaubensinhalte vertei-
digt werden. Äußere Normen geben in Form von Tradition Halt und Orientie-
rung. Den Mächtigen sind sie ein Mittel zur Kontrolle und zum Machterhalt. Ein 
Zerfall würde Haltlosigkeit und Ängste hervorrufen.  

Gerade hierin zeigt sich, dass religiöse Strukturen dann fragwürdig werden, 
wenn die einzelnen Menschen eigentlich nicht wissen, was sie tun und was sie 
wollen oder davon abgehalten werden, genau darüber nachzudenken. Wenn 
religiöse Strukturen fragwürdig werden und sich Menschen mit ihren spirituellen 
Fragen allein gelassen fühlen, so kann dies das seelische und körperliche Leiden 
verstärken. 

Eine Medizin mit spiritueller Ausrichtung könnte wertfreie Räume abseits 
von religiösen Dogmen schaffen. Ein Blick in die populärwissenschaftliche Lite-
ratur zeigt, wie schwierig es für die Betroffenen sein kann, wenn die spirituelle 
Bedürftigkeit unberücksichtigt bleibt. Dies geht aus einem Bestseller-Buch der 
australischen Palliativschwester und Sterbebegleiterin Bronnie Ware hervor: 

 
„In der modernen Gesellschaft wird bei der Pflege Sterbender – oder allgemein 

Kranker – so wenig Gewicht auf das spirituelle und emotionale Wohlergehen gelegt. 
Wenn sie sich nicht gerade in einem Zentrum befinden, in dem diese Aspekte des 
Lebens ebenso betrachtet werden, müssen sie normalerweise allein über diese Fra-
gen nachdenken, und es isoliert sie. In unserer Gesellschaft klafft eine große Lücke 
zwischen der Behandlung der körperlichen Gesundheit und der Erkenntnis, dass die 
spirituelle und emotionale Gesundheit in Verbindung stehen.“546 
 

                                                             
544 Peng-Keller, S., “Welche religiösen Bedürfnisse haben Schwerkranke?”, CIG Nr. 7/2016, S. 

74. 
545 Basedau M. et al, „Bad Religion? Religion, Collective Action, and the Onset of Armed Con-

flict in Developing Countries”, Journal of Conflict Resolution, July 24, 2014, S. 6ff. 
546 Ware, B, „5 Dinge, die Sterbende am meisten bereuen“, Goldmann München, 7. Aufl. 2015, S. 

253. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


400 4. Diskussion 

Es bedarf eines Rahmens für den spirituellen Nachdenkprozess, um den Fragen, 
die sich nicht unterdrücken lassen, den notwendigen Raum zu geben. 

Karl Jaspers bezeichnete in seinen Erörterungen über die vier maßgebenden 
Menschen Sokrates, Buddha, Konfuzius und Jesus das wesentliche des 
Menschseins als eine immerwährende Frage: 

„Gemeinsam aber bleibt ihnen dies: in ihnen werden Erfahrungen und An-
triebe des Menschseins im Äußersten kund. […] Wir sind ergriffen von dem 
ihnen Gemeinsamen, weil wir mit ihnen in der Situation des Menschseins stehen. 
Keiner von ihnen kann uns gleichgültig sein. Jeder ist wie eine keine Ruhe las-
sende Frage an uns.“547  

Dies wäre das Mindestmaß an Metaphysik, das zusammen mit der notwen-
digen Wissenschaftlichkeit ans Krankenbett gehört. Es scheint mehr darum zu 
gehen, die keine Ruhe lassenden Fragen überhaupt zuzulassen, ohne sogleich 
Antworten erwarten zu wollen. Diese innere Haltung könnte als spirituell be-
zeichnet werden. In der hier durchgeführten Studie mit Brustkrebspatientinnen 
ergab sich eine Verbesserung der kognitiven Funktionen 2 Monate nach einem 
Achtsamkeitstraining. Vorausgegangen waren vermehrte Schmerzen in der er-
krankten Brust sowie Schlafstörungen. Es dürfte schwieriger sein, solche Be-
wusstseinsprozesse in Anbetracht der kurzfristig eher geringen Wohltaten als 
Chance zu begreifen, tiefere Dimensionen des eigenen Menschseins zu entde-
cken. Auf diese Weise könnten sich Erfahrungen und Erkenntnisse ergeben, die 
tiefergehend sind als konventionelle Vorstellungen von Krankheit und Gesund-
heit. Empirische Studien sind jedoch darauf ausgerichtet, in überschaubaren 
Zeiträumen klinische Effekte zu messen. Es könnte sein, dass diese Messinstru-
mente wenig geeignet sind, den tatsächlichen Wert von Selbstreflexion „zu mes-
sen“. Für Sokrates war die Grundvoraussetzung menschlicher Erkenntnis zu-
nächst die Bewusstwerdung der eigenen Schranken. Dieser lebenslange Prozess 
kann statt zu Antworten zu weiteren Fragen führen. Dieser inneren Haltung des 
Fragens gerade auch in Situationen, wo es keine Antworten geben kann, wird 
dann zum Übergang von Wissen zu Spiritualität. 

Wie kann eine solche Haltung den Lebensfragen gegenüber konkret ausse-
hen? Das Ziel ist dabei weniger, Lösungen und Antworten zu finden als vielmehr 
eine bestimmte Einstellung dem Leben gegenüber. In der buddhistischen Lehre 
wird Philosophie gelebt. Ein ähnlicher Vorgang „ungewollter“ Philosophie voll-
zieht sich im absichtslosen (nicht zielgerichteten) künstlerischen Schaffen. 

In Kapitel 2 wurde ausführlich auf die Kunst als Erkenntnisprozess einge-
gangen. Welche Schlussfolgerungen ergeben sich hieraus für den klinischen 

                                                             
547 Jaspers, K., „Die maßgebenden Menschen“, Piper Verlag, S. 163f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


4. Diskussion 401 

Alltag? Die Kunst als absichtslose Betrachtung ermöglicht einen Perspektiven-
wechsel, der das nicht Sichtbare sichtbar macht. Vielleicht benötigt der Umgang 
zwischen Kranken und Heilenden gerade auch diese absichtslose Perspektive. 
Auf diese Weise können sich kreative, bisher gebundene Energien entfalten. Paul 
Klee (1879 – 1940) sieht im Künstler den „ungewollten“ Philosophen: 

„Er ist vielleicht, ohne es gerade zu wollen, Philosoph“.548 Was bedeutet 
dies konkret? Paul Klee sieht den Künstler als weniger gebunden an die gegebe-
ne Realität. Der Künstler sieht das Wesen der Dinge nicht in der natürlichen 
Erscheinung, sondern dringt in seiner Betrachtung tiefer in die zugrunde liegen-
den formenden Kräfte: 

„Einmal misst er diesen natürlichen Erscheinungsformen nicht die zwin-
gende Bedeutung bei wie die vielen Kritik übenden Realisten. Er fühlt sich an 
diese Realitäten nicht so sehr gebunden, weil er an diesen Form-Enden nicht das 
Wesen des natürlichen Schöpfungsprozesses sieht. Denn ihm liegt mehr an den 
formenden Kräften als an den Form-Enden.“549 

Übertragen auf die Situation eines Kranken könnte dies bedeuten, den 
Blickwinkel von der Betrachtung der äußeren Form (z.B. den kranken Körper) 
vielmehr auf das „unsichtbare“ Potential „hinter der Form“ zu richten. Hier wäre 
dann die Frage: Was lässt sich aus dem Vorhandenen oder noch zu Entdecken-
den formen? 

Der Blick richtet sich dabei weniger auf das Geformte, als vielmehr auf den 
Stoff, das zu Formende selbst. Kranke und Heilende könnten sich des eigenen 
schöpferischen Potentials bewusst werden.  

Es geht darum, Kranken und Heilenden im klinischen Alltag die Chance zu 
eröffnen, in der Selbstreflexion und der Betrachtung der eigenen Existenz einen 
Gewinn zu sehen. Hierbei wird der „mäeutische Prozess“ zum Dialog zwischen 
Heilenden und Kranken, bei dem die Grenzen zwischen „krank“ und „gesund“ 
durchlässig werden.  

Die Grundidee wäre, Freiräume für neue Erfahrungen und Einsichten zu 
schaffen. Ergänzende Verfahren – wie zum Beispiel das verhaltensmedizinische 
Konzept der Akzeptanz- und Commitment-Therapie – können eine hilfreiche 
Unterstützung sein. Eine ständige Intervention käme aber einer „orthopädischen 
Schiene“ gleich, die Anpassungsdruck in Richtung eines bestimmten Verhaltens 
erzeugen kann. Verhaltenstherapeutische Maßnahmen bergen die Gefahr eines 
Anpassungsdruckes zur Verhaltensänderung. Der psychoanalytische Prozess will 
dies verhindern.550  
                                                             
548 Klee, P, „Über die moderne Kunst“, S. 43. 
549 Klee, P., „Über die moderne Kunst“, S. 43. 
550 Regressives Verhalten ist im analytischen Prozess explizit erwünscht. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


402 4. Diskussion 

Starre Verfahrens- und Herangehensweisen (ob religiöser, spiritueller oder 
psychotherapeutischer Art) setzen ein absolutes Wertesystem des behandelnden 
Therapeuten voraus. Starre Konzepte (verhaltenstherapeutischer, psychoanalyti-
scher oder religiöser Art) setzen die Annahme voraus, dass das Wertesystem des 
Therapeuten dem des Kranken von vorneherein überlegen ist. Solche Konzepte 
sind im Hinblick auf einen wirklichen Austausch keineswegs bidirektional. Das 
zugrunde gelegte Wertesystem wird nicht infrage gestellt oder soll es nicht. Eine 
gleichberechtigte Interaktion würde jedoch bedeuten, auch auf Therapeutenseite 
dem eigenen Wertesystem offen gegenüberzustehen. 

So wäre es auch vorstellbar, dass ein Heilender durch die Mithilfe eines 
„Kranken“ in die Lage versetzt wird, sich mit seinem eigenen Leben zu versöh-
nen. Die vorgestellten Grenzen von Kranken und Heilenden können sich in die-
sem Geschehen vorübergehend aufheben. Wie sich in der Diskussion zur Medi-
tation gezeigt hat, kann der Mensch die evolutionär gewachsenen neuronalen 
Strukturen kreativ in vielfältiger Weise nutzen. Obwohl jede Erinnerung ein 
stoffliches Korrelat im Gehirn eines Menschen hat, ist sie verwoben mit den 
Erinnerungen anderer Menschen und kann durch Weitergabe Teil von Erinne-
rungen künftiger Generationen werden. Das dualistische Modell mit der Tren-
nung materieller und immaterieller Prinzipien innerhalb eines Menschen scheint 
anhand der neurowissenschaftlichen Erkenntnisse überwunden. Dennoch ergibt 
sich über die Weitergabe von Erinnerungen und Erfahrungen neben der rein 
biologischen Weitergabe eine Art „geistiges Prinzip“ als besondere Ausdrucks-
form des Menschseins. Karl Jaspers hatte in seinem philosophiegeschichtlichen 
Werk „Die vier maßgebenden Menschen“ darauf hingewiesen, dass sich Buddha, 
Sokrates, Jesus und Konfuzius als historische Persönlichkeiten nur bedingt fas-
sen lassen. Ihr „geistiges Prinzip“ hatte sich in Form von Erinnerungen erhalten 
und erst spätere Generationen hatten begonnen, diese weitergegebenen Gedan-
ken niederzuschreiben. Sicherlich bedarf es des physischen Vorhandenseins von 
Menschen, damit Gedanken weitergegeben werden können. Also auch hier ist 
die stoffliche Grundlage unabdingbar. Dennoch ergibt sich neben einem körper-
lichen Prinzip ein nicht weniger bedeutsames geistiges Prinzip als besonderer 
Ausdruck menschlicher Kreativität. Der Mensch ist imstande durch Sprache und 
Zeichen seinen Gedanken Ausdruck zu verleihen. Dieses Prinzip ließe sich auch 
noch im Sterben vollziehen. Die Erinnerungen können sich zwar im Bewusstsein 
nachfolgender Generationen verlieren. Sie gehen aber ein in die unvorstellbaren 
Weiten eines kollektiven Unbewussten. Von daher ist der Austausch gemeinsa-
mer Erinnerungen und Erfahrungen in Form von Worten, Zeichen oder Gesten 
eine besondere Dimension menschlicher Existenz. Auf diese Weise wäre ein 
körperlich und zeitlich begrenzter Mensch Teil einer umfassenderen, das eigene 
Ich übersteigenden Wirklichkeit.  

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


4. Diskussion 403 

Diese Wirklichkeit besteht unlösbar aus: der tradierten Kultur als Vorrat an 
Bewertungsgrundsätzen, dem betrachtenden Individuum und seiner Geschicht-
lichkeit, seiner körperlichen Existenz und der Wechselwirkung aus diesen Be-
standteilen. 

 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


 

Schlussbemerkungen und Ausblick 
 
 
 
 
 
 

In der Einführung wurde die Definition von Gesundheit der WHO aus dem Jahr 
1946 zitiert. Diese Definition wurde als utopisch bezeichnet. Sie hat als Sehn-
sucht und Utopie weiterhin ihren Gültigkeitsanspruch, denn jeder Mensch sehnt 
sich letztlich nach diesem Zustand vollständigen Wohlergehens. 40 Jahre später 
formulierte die WHO in der „Ottawa-Charta zur Gesundheitsförderung“551 not-
wendige Voraussetzungen, um möglichst vielen Menschen zu einem gesunden 
Leben zu verhelfen. Neben den politischen und sozialen Voraussetzungen sind 
dies gerade auch Bewusstseinsprozesse bei den jeweiligen Verantwortlichen 
sowie jedem einzelnen Menschen. So solle jedem Menschen ein höheres Maß an 
Selbstbestimmung ermöglicht werden. Dieser Prozess sei mit einem lebenslan-
gen Lernen verbunden. Das Gesundheitsbild hat sich bei der WHO demnach von 
einem eher statischen Wunschbild zu einer Vorstellung von Gesundheit gewan-
delt, die lebenslange Adaptationsprozesse des einzelnen und des Kollektivs er-
fordert. Der Mensch soll selber als Träger seiner Gesundheit anerkannt werden. 

Dies kann nicht ohne Bewusstseinsprozesse geschehen. Es gibt es Länder, 
in denen Impfhelfer getötet werden (in Nigeria wurden 2013 11 Impfhelfer er-
schossen). In Deutschland ist das Bewusstsein, dass noch in den 50er Jahren des 
20. Jahrhunderts in Deutschland jedes Jahr über 4000 Menschen an Kinderläh-
mung (Polio) erkrankten, nicht mehr präsent. Ein bewusster Rückfall hinter das 
bisherige Wissen ist abzulehnen und wäre die Ablehnung von Verantwortung 
wider besseren Wissens. An diesem Beispiel lässt sich zeigen, wie wichtig es ist, 
Bewusstseinsprozesse so zu gestalten, dass sie offen bleiben für Wissen. Nicht-
wissen ist kein Problem, solange Wissen nicht bekämpft wird. In Indien ist seit 
2012 kein Fall von Kinderlähmung mehr aufgetreten. In anderen Ländern, wie 
zum Beispiel Nigeria, Pakistan und Afghanistan breitet sich die Krankheit weiter 
auch auf andere Länder der Welt aus.552 Dieses Beispiel soll verdeutlichen, wie 
wichtig die Ideen der Aufklärung sind. Zum Träger der eigenen Gesundheit 
werden zu können, bedeutet auch, Zugang zu Wissen erhalten zu können. Auf 
                                                             
551 Vgl.: http://www.euro.who.int/__data/assets/pdf_file/0006/129534/Ottawa_Charter_G.pdf, au-

fgerufen am 01.06.2015. 
552 Vgl.: http://www.wissenschaft.de/archiv/-/journal_content/56/12054/3849530/Der-lange-Kam-

pf-gegen-Kinderl%C3%A4hmung/; aufgerufen am 01.06.2015. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


406 Schlussbemerkungen und Ausblick 

dieser Grundlage erst können selbstbestimmte Menschen für sich Entscheidun-
gen treffen. Wenn Technik und Fortschritt bewusst abgelehnt werden, so setzt 
dies das nötige Wissen darüber voraus, ob durch dieses Verhalten (z.B. Impf-
verweigerung) andere Menschen gefährdet werden.  

Eine Bewusstseinskultur setzt voraus, dass Menschen selbstbestimmt ent-
scheiden können und Zugang zu Wissen haben dürfen.  

Die WHO hat sich im Verlauf von 40 Jahren zu dieser Erkenntnis durchge-
rungen und die wichtigsten Forderungen in der Ottawa-Charta formuliert.  

Letztlich bedarf es bei jedem einzelnen Menschen eines lebenslangen An-
passungsprozesses zwischen den realisierbaren Sehnsüchten und Wüschen (z.B. 
Sehnsucht nach vollständigem Wohlergehen) und den tatsächlichen Gegebenhei-
ten einer weniger idealen Wirklichkeit.  

Ein „mäeutischer Prozess“ des Fragens könnte dazu beitragen, die gewohn-
ten und vielleicht auch bewährten Denk- und Verhaltensmuster um weitere Mög-
lichkeiten zu bereichern. 

In der Ausbildung von Pflegenden wird dies zum Beispiel im mäeutischen 
Pflege- und Betreuungsmodell der Demenzexpertin van der Kooj umgesetzt. Van 
der Kooj schreibt in ihrer Dokumentation zum mäeutischen Pflegemodell: „Es 
geht nicht nur darum, was ein Bewohner oder Klient nicht mehr kann, sondern 
vielmehr, wie er dieses Nicht-mehr-Können erlebt. Und es sind vor allem die 
Pflegenden, die mit diesem Erleben konfrontiert werden.“553 

Dies gilt nicht nur für den Heilenden, sondern für jeden Menschen. Ein ver-
änderter Blickwinkel kann zu anderen Fragen führen und umgekehrt.  

Was bedeutet dies nun für das weitere Vorgehen in Bezug auf die eigene 
Studie? Im Gespräch mit einer Teilnehmerin der Meditationsgruppe ergaben sich 
Hinweise, wie die Realität das während des Meditationstrainings Erlernte zu 
relativieren droht. Bei der Patientin kam es im Rahmen der frustranen Arbeitssu-
che in den Monaten nach dem Training zu verstärkten Gefühlen des „nichts wert 
Seins“. Wie sich zeigt, können gewohnte Bewertungsmuster („ich weiß, dass ich 
nichts wert bin“ etc.) in den Bewusstseinsprozess einfließen und diesen letztlich 
unterbrechen. In diesem Zusammenhang kann es auch zum erneuten Aufflam-
men von Zukunftsängsten und Sorgen kommen. Losgelöst von der Meditations-
gruppe trainierte sie schließlich nur noch sehr unregelmäßig und in immer größe-
ren zeitlichen Abständen.  

Hier stellt sich nun die Frage, in welcher Form es gelingen könnte, einen 
begonnenen Prozess der bewussten Selbstreflexion in Anbetracht einer als er-
nüchternd erlebten Realität weiterzutragen.  
                                                             
553 C. van der Kooj, „Das mäeutische Pflege- und Betreuungsmodell, Darstellung und Dokumen-

tation“, Huber Verlag, 1. Aufl. 2010, S. 84. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


Schlussbemerkungen und Ausblick 407 

Ein Ansatz könnte sein, den Teilnehmern eines Meditationstrainings von 
Anfang an einen spirituellen Begleiter zur Seite zu stellen. Die Begleitung könn-
te unabhängig vom Meditationstraining genutzt werden, um durch die Meditati-
on losgetretene Konflikte kanalisieren zu können.  

Ein solcher Spiritual („spiritual coach“) könnte Hilfestellungen geben, wenn 
insbesondere durch das Training Frustrationen ausgelöst oder verstärkt werden 
sollten oder es schwer fällt, außerhalb der Meditationsgruppe an den Übungen 
festzuhalten. Die Aufgabe eines solchen Spirituals könnte sein, den Meditieren-
den darin zu unterstützen, diejenigen Fragen zu stellen, die weiterführen, z.B.: 

Wie kann ich mein Leben sinnvoll gestalten, auch wenn sich die äußeren 
Umstände („Inhalte“) nicht ändern lassen? Oder: Welche kreativen Möglichkei-
ten habe ich trotz meiner bleibenden körperlichen Einschränkungen? 

Je nach Schweregrad der Schwierigkeiten müsste entschieden werden, ob 
zusätzliche unterstützende psychotherapeutische Verfahren sinnvoll sind.  

Auf diese Weise könnte ein auf jeden einzelnen Teilnehmer zugeschnittenes 
Konzept erarbeitet werden, das verhindern soll, dass Teilnehmer mit den in der 
Selbstreflexion aufkommenden Fragen und Gedanken allein gelassen werden.  

In jedem Fall sollte der Zeitraum der Begleitung eher Jahre als Monate um-
fassen und Raum für Bewegung lassen.  

Die Idee des „geistigen Begleiters“ ist in verschiedenen Ländern und Kul-
turkreisen im Bereich der Geburtshilfe vorhanden. Sogenannte Doulas (von 
altgriechisch δούλη: Dienerin) begleiten werdende Mütter vor und nach der Ge-
burt, ohne dabei Hebamme zu sein. Gerade weil in dieser Zeit der Schwanger-
schaft und Stillzeit Frauen in Folge der neurohormonellen Umstellung weniger 
aufnahmefähig sind für äußere Reize, können geistige Begleiterinnen eine wert-
volle Unterstützung sein. Mittlerweile gibt es standardisierte Kurse für ein Dou-
la-Training (in Kooperation mit der Middlesex University in London). 

In einem Studienrahmen könnten zwei MBSR-Gruppen miteinander vergli-
chen werden, wobei die Teilnehmer der einen Gruppe zusätzlich zum wöchentli-
chen Training in regelmäßigen Abständen die Möglichkeit haben sollen, mit 
einem Spiritual („spiritual coach“) zu sprechen.  

Diese zusätzliche spirituelle Betreuung könnte über den Zeitraum eines 8-
wöchigen MBSR-Trainings hinaus in zeitlich immer größer werdenden Abstän-
den fortgeführt werden (zum Beispiel einmal monatlich über ein Jahr). Es wäre 
interessant zu sehen, wie sich diese zusätzliche spirituelle Betreuung im Lang-
zeitverlauf auswirkt. Der Langzeitverlauf bedarf aber einer anderen wissen-
schaftlichen Herangehensweise.  

Durch Selbstreflexion ausgelöste Frustrationen und empfundene Schmerzen 
können als Negativabdruck auch Bilder materialisieren. Konventionelle, messba-

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


408 Schlussbemerkungen und Ausblick 

re Normen und Bewertungen von „positiven“ und „negativen“ Gefühlen sind 
wenig geeignet, heilende Umformungsprozesse darzustellen. 

Die Erfassung spiritueller Dimensionen erfordert kreative Lösungen. Der 
Begründer der modernen Neuropsychologie und Befürworter einer romantischen 
Wissenschaft, Alexander Romanowitsch Lurija (1902 – 1977), sieht eine vorder-
gründige Aufgabe darin, sich des „Reichtums der Lebenswelt“ anzunehmen: 

 
„Der klassische Wissenschaftler zerlegt Ereignisse in ihre Bestandteile. Schritt 

für Schritt nimmt er sich wesentliche Einheiten und Elemente vor, bis er schließlich 
allgemeine Gesetzte formulieren kann. […] Der romantische Wissenschaftler lässt 
sich von genau entgegengesetzten Interessen, Einstellungen und Vorgehensweisen 
leiten. […] Romantiker in der Wissenschaft […] sehen ihre wichtigste Aufgabe da-
rin, den Reichtum der Lebenswelt zu bewahren, und sie erstreben eine Wissenschaft, 
die sich dieses Reichtums annimmt.“554 
 

Was kann dies nun konkret für die vorliegende empirische Untersuchung bedeu-
ten? Wie könnte dies umgesetzt werden?  

Je länger der zeitliche Abstand zur durchgeführten empirischen Untersu-
chung wird, umso mehr zeigt sich, wie wichtig es wäre, sorgfältige Nachbe-
obachtungen durchzuführen. Viele Teilnehmerinnen der Studie sind weiterhin in 
der onkologischen Betreuung. Anhand verschiedenster lebensgeschichtlicher 
Ereignisse seit Beendigung der Studie zeigte sich bei einigen Frauen eine Ände-
rung in ihren gewohnten Verhaltensmustern. Eine Teilnehmerin, die bereits seit 
Jahren in die Sprechstunde kommt, ist nachdenklicher, mitunter auch trauriger 
geworden. Neu ist, dass sie erstmals über ihre Traurigkeit sprechen kann. Eine 
andere Teilnehmerin war nach dem MBSR-Kurs euphorisch und umso ent-
täuschter, als sie trotz intensiver Jobsuche nur Absagen erhielt. Umso überra-
schender ist es, zu sehen, wie sie im Verlauf von Monaten ihr Selbstwertgefühl 
zurückerlangte und trotz äußerer Frustrationen zu einem Zufriedenheitsgefühl 
fand. Eine Teilnehmerin der Kontrollinterventionsgruppe, die immer sehr tat-
kräftig wirkte, ist nach dem Auszug des Lebenspartners psychisch instabil. Diese 
bedeutsamen lebensgeschichtlichen Ereignisse finden zu verschiedenen Zeit-
punkten statt. In empirischen Messverfahren wird angestrebt, möglichst viele 
Parameter zu einem festgelegten Zeitpunkt bei einer möglichst großen Stichpro-
be untersuchen zu können. Die Lebenswirklichkeit verläuft ungeplant und unbe-
rechenbar. Um lebensgeschichtliche Auswirkungen und Impulse einer in einem 
MBSR-Training gesetzten „Achtsamkeitsidee“ herausarbeiten zu können, wären 

                                                             
554 Lurija, A. R., „Romantische Wissenschaft, Forschungen im Grenzbereich von Seele und 

Gehirn“, rororo, 1993, S. 177. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


Schlussbemerkungen und Ausblick 409 

sorgfältige und regelmäßige Interviews über Jahre erforderlich, die dann wiede-
rum einer unabhängigen wissenschaftlichen Bewertung bedürfen. In einer 
schnelllebigen, erfolgsorientierten (Publikationsdruck, Forschungsvorgaben) Zeit 
dürften solche umfangreichen und in ihrem Ergebnis unwägbaren auf ein Leben 
hin ausgerichteten Untersuchungen wenig populär sein. Es bleibt demnach der 
„Eindruck“, dass bei nahezu allen Frauen der Achtsamkeitskurs Spuren hinter-
lassen hat, die sich gerade in der besseren Bewältigung lebensgeschichtlicher 
Krisen positiv auszuwirken scheinen. 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


 

Literaturverzeichnis 
 
 
 
 
 
 

Aaronson NK, Ahmedzai S., Bergman B., Bullinger M., Cull A., Duez NJ, Filiberti A., 
Flechtner H., Fleishman SB, de Haes JCJM, Kaasa S., Klee MC, Osoba D., Razavi 
D., Rofe PB, Schraub S., Sneeuw KCA, Sullivan M., Takeda F. “The European Or-
ganisation for Research and Treatment of Cancer QLQ-C30: A quality-of-life in-
strument for use in international clinical trials in oncology.” Journal of the National 
Cancer Institute 1993; 85: 365-376. 

Acevedo BP, Aron EN, Aron A., Sangster MD, Collins N., Brown LL, „The highly sensi-
tive brain: an fMRI study of sensory processing sensitivity and response to others’ 
emotions”, Brain Behav. 2014 Jul; 4(4): 580-94. doi: 10. 1002/brb3.242. Epub 2014 
Jun 23. 

Adler, Alfred, “Praxis und Theorie der Individualpsychologie”, Anaconda, Köln 2012, 
ISBN: 978-3-86647-828-2. 

Aleksandrowicz, Dariusz, „Kultur statt Wissenschaft? Gegen eine kulturalistisch refor-
mierte Epistemologie“, Frank & Timme, Berlin 2011, ISBN 978-3-86596-397-0. 

Andersen SR, Würtzen H., Steding-Jessen M., Christensen J., Andersen KK, Flyger H., 
Mitchelmore C., Johansen C., Dalton SO, „Effect of mindfulness-based stress reduc-
tion on sleep quality: results of a randomized trial among Danish breast cancer pa-
tients.“ Acta Oncol 2013 Feb; 52(2): 336-44. doi: 10.3109/0284 186X.2012.745948. 
Epub 2013 Jan 3. 

Antonovsky, Aaron, “Salutogenese: Zur Entmystifizierung der Gesundheit”, Deutsche 
Herausgabe von Alexa Franke, dgvt Verlag Tübingen 1997, ISBN 3-87159-136-X. 

Arendt, Hannah, „Vita activa oder Vom tätigen Leben“, Piper, 14. Aufl. 2014, ISBN 978-
3-492-23623-2. 

Aristoteles, “Metaphysik”, Studien zur Ersten Philosophie, übersetzt und herausgegeben 
von Franz F. Schwarz, Reclam, Stuttgart, ergänzte Ausgabe 2000, ISBN: 978-3-15-
007913-3. 

Basedau M., Pfeiffer B. and Vüllers J., “Bad Religion? Religion, Collective Action, and 
the Onset of Armed Conflict in Developing Countries”, Journal of Conflict Resolu-
tion I-30, July 24, 2014. DOI: 10.1177/0022002714541853. 

Bechara A., Damasio H., Damasio AR, „Role of the amygdala in decision-making“, Ann 
N Y Acad Sci. 2003 Apr; 985: 356-69. 

Bechert, H. und Simson, G. von (Hrsg.), „Einführung in die Indologie: Stand, Methoden, 
Aufgaben“, wissenschaftliche Buchgesellschaft Darmstadt, 1979, ISBN: 3-534-
05466-0. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


412 Literaturverzeichnis 

Bengel J., Strittmatter R., Willmann, H., “Was erhält Menschen gesund? Forschung und 
Praxis der Gesundheitsförderung Band 6“, Bundeszentrale für gesundheitliche Auf-
klärung (BZgA), Köln 1998. 

Beuys, Joseph, “Jeder Mensch ein Künstler”, hrsg. von Clara Bodenmann-Ritter, Gesprä-
che auf der documenta 5 / 1972, Ullstein, Buch Nr. 34450, Frankfurt, 5. Aufl. März 
1994. 

Boeckel, Jan van, “An Interview with Antony Gormley”, Quelle: http://www.resur-
gence.org/magazine/article3112-an-interview-with-antony-gormley.html. 

Bosworth, Patricia, „Diane Arbus, Leben in Licht und Schatten, Eine Biografie“, Gold-
mann Verlag, 1984, ISBN 3-442-42584-0. 

Bränström R., Kvillemo P., Akerstedt T., „Effects of mindfulness training on levels of 
cortisol in cancer patients”, Psychosomatics. 2013 Mar-Apr; 54(2): 158-64. doi: 
10.1016/j.psym.2012.04.007. Epub 2012 Dec 4. 

Brown DW, Anda RF, Felitti VJ, Edwards VJ, Malarcher AM, Croft JB and Giles WH, 
“Adverse childhood experiences are associated with risk of lung cancer: a prospec-
tive cohort study”, BMC Public Health 2010, 10:20 doi: 10.1186/1471-2458-10-20. 

Brück, Michael von, “Einführung in den Buddhismus”, Lizenzausgabe für die wissen-
schaftliche Buchgesellschaft, 1. Aufl. 2007, Bestell Nr. 21325-2, © Verlag der Welt-
religionen im Insel Verlag Frankfurt am Main und Leipzig 2007. 

Buber, Martin, “Ich und Du”, Reclam, Nr. 9342, 11. Aufl., 1983. 
Büchner, Georg, “Dantons Tod”, Reclam XL, Nr. 19037, Stuttgart 2013, ISBN 978-3-15-

019037-1. 
Büchner, Ludwig, “Kraft und Stoff”, Empirisch-naturwissenschaftliche Studien in allge-

meinverständlicher Darstellung, Erstdruck Frankfurt 1885 (Meidinger Sohn & Cie); 
Berliner Ausgabe, 2014, 3. Aufl., Hrsg.: Michael Holzinger, ISBN 978-1484030820. 

Buddha, “Reden des Buddha”, Aus dem Pâli-Kanon übersetzt von Ilse-Lore Gunsser, 
Reclam Universal Bibliothek Nr. 19302, © 1957, 2015 Philipp Reclam jun. GmbH 
& Co. KG, Stuttgart. 

Cao L., Liu X., Lin E., Wang C., Choi C., Riban V., Lin B. and During M., „Environmen-
tal and Genetic Activation of a Brain-Adipocyte BDNF/Leptin Axis Causes Cancer 
Remission and Inhibition”, Cell 142, 52-64, July 9, 2010. DOI 10.1016/j.cell.20-
10.05.029. 

Carlson Linda E., Beattle Tara L., Giese-Davis J., Faris P., Tamagawa R., Fick L., De-
gelman E and Speca M., “Mindfulness-based Cancer Recovery and Supportive-
Expressive Therapy Maintain Telomere Length Relative to Controls in Distressed 
Breast Cancer Survivors”, Cancer, February 1, 2015, 476-483. 

Cerri G., Cabinio M., Blasi V., Borroni P., Idanza A., Fava E., Fornia L., Ferpozzi V., 
Riva M., Casarotti A., Martinelli Boneschi F., Falini A., Bello L., “The mirror neu-
ron system and the strange case of Broca’s area”, um Brain Mapp. 2014 Nov 4. 
Doi: 10. 1002/hbm.22682. 

Cramer H., Lauche R., Paul A. and Dobos G., „Mindfulness-based stress reduction for 
breast cancer- a systematic review and meta-analysis”, Curr Oncol, Vol. 19, pp. 
e343-352; doi: http://dx.doi.org/10.3747/co.19.1016 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


Literaturverzeichnis 413 

Crandall SR, Cruikshank SJ, Connors BW, “A corticothalamic switch: controlling the 
thalamus with dynamic synapses”, Neuron. 2015 May 6;86(3). doi: 10. 
1016/j.neuron.2015.03.040. Epub 2015 Apr 23. 

Dalai Lama, „Der Sinn des Lebens“, herausgegeben von Rajiv Mehrotra, Herder Verlag, 
Freiburg 2008, ISBN: 978-3-451-29989-6. 

Darwin, Charles, „Über die Entstehung der Arten im Thier- und Pflanzenreich durch 
natürliche Züchtung oder Erhaltung der vollkommneten Rassen im Kampfe um’s 
Daseyn“, herausgegeben von Thomas Junker, Wissenschaftliche Buchgesellschaft 
Darmstadt, Reprint 2008 der ersten deutschen Ausgabe von 1860, ISBN: 978-3-534-
21947-6. 

DeRose, Keith, „The case for contextualism“, Clarendon Press Oxford, Oxford Universi-
ty Press, 2009, ISBN 978-0-19-969225-5 (Pbk.). 

Dilthey, Wilhelm, „Die Philosophie des Lebens“, Eine Auswahl aus seinen Schriften 
1867 – 1910, herausgegeben von Prof. Dr. H. G. Gadamer, Vittorio Klostermann 
Frankfurt am Main, Lizenz No. 14, 1946. 

Dobberstein, Kristina, „Über die Auswirkungen von Laufbelastungen unterschiedlicher 
Intensität auf die exogen GnRH-induzierte Sekretion des luteinisierenden Hormons 
während der Follikelphase von eumenorrhoischen Sportlerinnen“, Dissertation, 
Köln 1998. 

Dobbs, B.J.T., „The Janus Face of Genius, The role of alchemy in Newton’s thought”, 
Cambridge University Press, Cambridge 1991. 

Dostojewski, Fjodor M., “Die Brüder Karamasoff”, Roman, Sämtliche Werke in Zehn 
Bänden, 10. Band, Piper Verlag München/Zürich, Ausgabe 1977, ISBN 3-492-
02287-1. 

Dumoulin, Heinrich, „Die religiöse Metaphysik des japanischen Zen-Meisters Dôgen“, 
Saeculum, Jahrbuch für Universalgeschichte, Band 12, Freiburg, München; Verlag 
Karl Alber, 1961, S. 205-236, Separatdruck aus Professorennachlass. 

Easwaran, Eknath (Hrsg.), “Die Upanischaden”, Eingeleitet und übersetzt von Eknath 
Easwaran, aus dem Englischen von Peter Knobbe, Goldmann, 4. Aufl., München 
2008, ISBN 978-3-442-21826-4. 

Echnaton, „Sonnenhymnen“, Ägyptisch/Deutsch, Reclam, Nr. 18492, Stuttgart 2007. 
Edelman, Gerald M., Gally, Joseph A. and Baars, Bernard J., „Biology of consciousness“, 

frontiers in psychology, January 2011, Volume 2, Article 4, S. 1-7; doi: 
10.3389/fpsychg.2011.00004. 

Edelman, Gerald M. and Gally Joseph A., “Reentry: a key mechanism for integration of 
brain function”, frontiers in integrative neuroscience, August 2013, Volume 7, Arti-
cle 63, S.1-6., doi: 10.3389/fnint.2013.00063. 

Eversmeyer, Irina, „Hinduismus und Kastenwesen in Indien, früher und heute“, Bachelo-
rarbeit, Grin Verlag GmbH, ISBN: 978-3-640-33041-6, 2005. 

Eyles C., Leydon G. M., Hoffman C. J., Copson E.R., Prescott P., Chorozoglou M. and 
Lewith G., “Mindfulness for the Self-Management of Fatigue, Anxiety, and Depres-
sion in Women with Metastatic Breast Cancer: A Mixed Methods Feasibility Study”, 
Integrative Cancer Therapies 2015, Vol. 14(I) 42-56; DOI: 10.1177/153473541454-
6567. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


414 Literaturverzeichnis 

Faron-Górecka A., Kuśmider M., Kolasa M., Zurawek D., Gruca P., Papp M., Szafran K., 
Solich J., Pabian P., Romańska I., Antkiewicz-Michaluk L., Dziedzicka-
Wasylewska M.; “Prolactin and its Receptors in the Chronic Mild Stress Rat Model 
of Depression”, Brain Res 2014 Feb 4 pii: S0006-8993(14)00084-5. Doi: 
10.1016/j.brainres.2014.01.031. 

Fayers PM, Aaronson NK, Bjordal K., Groenvold M., Curran D., Bottomley A., on behalf 
of the EORTC Quality of Life Group. “The EORTC QLQ-C30 Scoring Manual (3rd 
Edition).” Published by: European Organisation for Research and Treatment of 
Cancer, Brussels 2001. 

Feuerbach, Ludwig, „Das Wesen des Christentums“, Reclam, Nr. 4571, (Der Text folgt 
der dritten Auflage, Leipzig 1849), ISBN 978-3-15-004571-8. 

Foley E., Baillie A., Huxter M., Price M., Sinclair E., „Mindfulness-based cognitive 
therapy for individuals whose lives have been affected by cancer: a randomized con-
trolled trial.“, J Consult Clin Psychol. 2010 Feb;78(1): 72-9. doi: 
10.1037/a0017566. 

Frankl, Viktor E., „Der unbewusste Gott, Psychotherapie und Religion“, dtv, München, 
3. Aufl. 1995. 

Frawley, David, „Yoga und Ayurveda“, Windpferd Verlagsgesellschaft mbH, Oberstdorf, 
3. Aufl. 2015. 

Freud, Sigmund, „Gesammelte Werke“, „Jenseits des Lustprinzips, Massenpsychologie 
und Ich-Analyse, Das Ich und das Es“, Band XIII, Fischer, Frankfurt 1999, ISBN 3-
596-503000-0 (Kassette). 

Freud, Sigmund, „Gesammelte Werke, Werke aus den Jahren 1925-1931“, Band XIV, 
Fischer, Frankfurt 1999, ISBN 3-596-50300-9. 

Frisch, Max, „Stiller“, suhrkamp Taschenbuch, 15. Aufl., Frankfurt 1981. 
Fülop-Miller, René, „Kulturgeschichte der Heilkunde“, 1937, Bruckmann Verlag Mün-

chen. 
Gadamer, Hans-Georg, „Gesammelte Werke 1, Hermeneutik I“, Band 1, Mohr Siebeck, 

Tübingen 1990, ISBN 3-8252-2115-6 UTB. 
Gadamer, Hans-Georg, „Gesammelte Werke 2, Hermeneutik II“, Band 2, Mohr Siebeck, 

Tübingen 1993, ISBN 3-8252-2115-6 UTB. 
Goethe, Johann Wolfgang von, „Goethes Werke, Hamburger Ausgabe“ in 14 Bänden, 

Band IX, Christian Wegner Verlag Hamburg, 2. Aufl. 1957. 
Goenka, S.N., „Meditation Now, Inner Peace through inner Wisdom“, Vipassanā Re-

search Publications, Onalaska, Washington, Third printing 2009, ISBN-10: 1-
928706-23-1. 

Haake M., Müller H.H., Schade-Brittlinger C., Basler H.D., Schäfer H., Maier C., Endres 
H.G., Trampisch H.J., Molsberger A., „German Acupuncture Trials (Gerac) For 
Chronic Low Back Pain“, Arch Intern Med. 2007; 167(17): 1892-1898. Doi: 
10.1001/Archinte. 167.17.1892. 

Habermas, Jürgen, „Die neue Unübersichtlichkeit, kleine politische Schriften V“, edition 
suhrkamp, Neue Folge Band 321,1. Aufl., Frankfurt 1985. 

Habermas, Jürgen, „Glauben und Wissen“, Friedenspreis des Deutschen Buchhandels 
2001, Sonderdruck edition suhrkamp, Frankfurt, 1. Aufl. 2001 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


Literaturverzeichnis 415 

Habermas, Jürgen, „Theorie des kommunikativen Handelns“; Band 1 und Band 2, suhr-
kamp taschenbuch wissenschaft 1175, Frankfurt, 9. Auflage 2014. 

Han, Byung-Chul, „Philosophie des Zen-Buddhismus“, Reclam, Nr. 18185, © Reclam, 
Stuttgart 2002, ISBN: 978-3-15-018185-0. 

Hantke, Lydia, “Trauma und Dissoziation, Modelle der Verarbeitung traumatischer Er-
fahrungen“, wvb, ISBN: 3-932089-21-9. 

Harris C.R., Prouvost C., “Jealousy in Dogs”, PLoS One 2014 Jul 23;9 (7): e94597. Doi: 
10.1371/journal.pone.0094597. eCollection 2014. 

Hayes Steven C., Lillis J., „Akzeptanz- und Commitment-Therapie“, aus dem Amerikani-
schen von Rita Kloosterziel, Ernst Reinhardt Verlag, München Basel, 2013, ISBN 
978-3-497-02370-7. 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, „Phänomenologie des Geistes“, Werke 3, suhrkamp 
Taschenbuch Wissenschaft 603, 1. Aufl. 1986, © suhrkamp Verlag, Frankfurt am 
Main, ISBN 978-3-518-28303-8. 

Heidegger, Martin, „Sein und Zeit“, 17. Aufl., Max Niemeyer Verlag, Tübingen 1993. 
Die Heilige Schrift, Berlin, Preußische Haupt-Bibelgesellschaft, 1904. 
Heimes, Silke, „Künstlerische Therapien“, UTB, Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen 

2010. 
Hein G., Singer T., „I feel how you feel but not always: the empathic brain and its modu-

lation“, Curr Opin Neurobiol 2008 Apr; 18(2): 153-8. doi: 10. 
1016/j.conb.2008.07.012. Epub 2008 Aug 15. 

Helliwell JF, Layard R. and Sachs J., eds. 2013. “World Happiness Report 2013”. New 
York: UN Sustainable Development Solutions Network.  

Herwartz, Christian, “Brennende Gegenwart, Exerzitien auf der Straße”, Ignatianische 
Impulse, Band 51, echter Verlag, Würzburg 2011, ISBN: 978-3-429-03428-3. 

Hirokawa K., Nagata C., Takatsuka N., Shimizu H., “The relationships of a rationali-
ty/antiemotionality personality scale to mortalities of cancer and cardiovascular 
disease in a community population in Japan”. J Psychosom Res. 2004 Jan; 56(1): 
103-11. 

Hoffman C. J., Ersser S. J., Hopkinson J. B., Nicholls P. G., Harrington J. E. and Thomas 
P. W., „Effectiveness of Mindfulness-Based Stress Reduction in Mood, Breast- and 
Endocrine-Related Quality of Life, and Well-Being in Stage 0 to III Breast Cancer: 
A Randomized, Controlled Trial”, Journal of Clinical Oncology, Volume 30, Num-
ber 12, April 20 2012; DOI: 10.1200/JCO.2010.34.0331. 

Horkheimer, M., Adorno Theodor W., „Dialektik der Aufklärung, Philosophische Frag-
mente“, 21. Aufl. 2013, Fischer Verlag, Frankfurt, ISBN 978-3-596-27404-8. 

Hsiang HL, Epp JR, van den ever MC, Yan C., Rashid AJ, Insel N., Ye L, Niibori Y., 
Deisseroth K., Frankland PW, Josselyn SA, „Manipulating a ‘cocaine engram’ in 
mice“, J Neurosci. 2014 Oct 15;34(42):14115-27. Doi: 10. 1523/JNEUROSCI.3327-
14.2014. 

Huang HP, He M., Wag HY, Zhou M., “A meta-analysis of the benefits of mindfulness-
based stress reduction (MBSR) on psychological function among breast canver (BC) 
survivors.” Breast Cancer 2015. 2015 Mar 28. PMID: 25820148. 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


416 Literaturverzeichnis 

Humboldt, Alexander von, „Kosmos – Entwurf einer physischen Weltbeschreibung“, 
herausgegeben von Hans Magnus Enzensberger, Eichborn Verlag, Frankfurt am 
Main 2004, ISBN: 3-8218-4549-X. 

Hume, David, „Dialoge über die natürliche Religion“, Holzinger Verlag, Berliner Aus-
gabe 2013, ISBN: 978-1484032015. 

Hume, David, “Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand“, Kommentar von 
Lambert Wiesing, Suhrkamp Studienbibliothek, 1. Aufl. 2007, Frankfurt. ISBN: 
978-3-518-27005-9. 

Ignatius von Loyola, „Die Exerzitien“, Johannes Verlag, Einsiedeln, 11. Aufl. 1993. 
Ignatius von Loyola, „Gründungstexte der Gesellschaft Jesu“, übersetzt von Peter Knau-

er, echter, Bd. 2., Würzburg 1998, ISBN: 3-429-01957-5. 
Irwin M L, Cartmel B., Gross C P, Ercolano E., Li F., Yao X., Fiellin M., Capozza S., 

Rothbard M., Thou Y., Harrigan M., Sanft T., Schmitz K., Neogi T., Hershman D. 
and Ligibel J., „Randomized Exercise Trial of Aromatase Inhibitor-Induced Arth-
tralgia in Breast Cancer Survivors“, Journal of Clinical Oncology, Volume 33, 
Numer 10, April 1, 2015, DOI: 10.1200/JCO2014.57.1547. p. 1104-1111. 

Janet, Pierre, „Die Psychologie des Glaubens und die Mystik“, Matthes & Seitz Berlin, 
herausgegeben von Gerhard Heim, 1. Aufl. Berlin 2013. 

Jaspers, Karl, „Die maßgeblichen Menschen: Sokrates, Buddha, Konfuzius, Jesus“, Piper, 
Taschenbuchausgabe April 2013, ISBN 978-3-492-30197-8. 

Jaspers, Karl, „Philosophie II, Existenzerhellung“, Vierte Auflage, Springer Verlag Ber-
lin, Heidelberg, New York, 1973, ISBN-13: 978-3-540-06324-7. 

Johns SA, Van Ah D., Brown LF, Beck-Coon K., Talib TL, Alyea JM, Monahan PO, 
Tong Y., Wilhelm L., Giesler RB, „Randomized controllet pilot trial of mindful-
ness-based stress reduction for breast and colorectal cancer survivors: effects on 
cancer-related cognitive impariment.“, J Cancer Surviv. 2015 Nov 19. [Epub ahead 
of print]. 

Lady Julian of Norwich, „Offenbarungen von göttlicher Liebe“, Johannes Verlag, Einsie-
deln, 4. Aufl. 2011. 

Jung, C.G., „Psychologie und Religion“, Band 35127, C.G. Jung Taschenbuchausgabe in 
elf Bänden, dtv 59016, herausgegeben von Lorenz Jung, 4. Aufl. 1997, München. 

Jung, C.G., „Typologie“, Band 35122, C.G. Jung Taschenbuchausgabe in elf Bänden, dtv 
59016, herausgegeben von Lorenz Jung, 4. Aufl. 1997, München. 

Kabat-Zinn, Jon, „Full Catastrophe Living”, 2013 Bantam Books Trade Paperback Edi-
tion, ISBN 978-0-345-53693-8. 

Kabat-Zinn, Jon, “Gesund durch Meditation”, Knaur Menssana, Neuausgabe 2013, 
ISBN: 978-3-426-87568-1. 

Kaiser, Otto, „Jenseits des Nihilismus, Christliche Existenz nach der Postmoderne“, 
Radius, Stuttgart 2004, ISBN: 3-87173-292-3. 

Kant, Immanuel, „Was ist Aufklärung“, Ausgewählte kleine Schriften, Felix Meiner 
Verlag Hamburg, 1999, Philosophische Bibliothek Bd. 512, ISBN 3-7873-1357-5. 

Kant, Immanuel, „Kritik der reinen Vernunft“, Die drei Kritiken in 2 Bänden, Band 1, 
herausgegeben von Dr. Alexander Ulfig, Parkland-Verlag, Köln 1999, ISBN 3-
88059-963-7. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


Literaturverzeichnis 417 

Kant, Immanuel, „Kritik der praktischen Vernunft“, Die drei Kritiken in 2 Bänden, Band 
2, herausgegeben von Dr. Alexander Ulfig, Parkland-Verlag, Köln 1999. 

Kant, Immanuel, „Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik, die als Wissen-
schaft wird auftreten können“, Reclam, Reclams Universal Bibliothek Nr. 2468, 
ISBN: 978-3-15-002468-3. 

Kelemen E., Bahrendt M., Born J. and Inostroza M., „Hippocampal Corticosterone Im-
pairs Memory Consolidation During Sleep but Improves Consolidation in the Wake 
State“, Hippocampus 24:510-515 (2014). 

Khoury B., Sharma M., Rush SE, Fournier C., “Mindfulnss-based stress reduction for 
healthy individuals: A meta-analysis.” J Psychosom Res 2015 Jun; 78(6): 519-28. 
Doi: 10.1016/jpsychores.2015.03.009. 

Kim , Smith TW, Kang JH, „Religious Affiliation, Religious Service Attendance, and 
Mortality“, J Relig Health, 2014 Jun 18. PMID: 24939004  

Klee, Paul, „Über die moderne Kunst“, Benteli Verlag, Bern, 2. Auflage 1979. 
Kleist, Heinrich von, „Die Marquise von O…“, Reclam XL, Nr. 19127, Stuttgart 2013, 

ISBN: 978-3-15-019127-9. 
Knipprath Mészáros A., Bihl T., „‘‘Menopausale Arthritis’’ oder ‘Aromatase-Inhibitor-

induziertes Arthralgie-Syndrom’?“, Forum Med Suisse 2013; 13(42): 846-847. 
Kooj, Cora van der, „Das mäeutische Pflege- und Betreuungsmodell, Darstellung und 

Dokumentation“, Huber Verlaug, 1. Aufl. 2010, Bern, ISBN: 978-3-456-84807-5. 
Der Koran, In der Übersetzung von Friedrich Rückert, Anaconda, ISBN 978-3-86647-

741-4, Köln 2012. 
Koulder S., Andrillon Th, Barbosa L S, Goupil L. and Bekinschtein T A, „Inducing Task-

Relevant Responses to Speech in the Sleeping Brain”, Current Biology 24, 1-7, Sep-
tember 22, 2014 http://dx.doi.org/10.1016/j.cub.2014.08.016. 

Krishnamurti, Jiddu, “Vollkommene Freiheit”, Fischer Taschenbuch, 7. Aufl., Frankfurt 
2014. 

Lehmann K., Raffelt A., “Karl Rahner Lesebuch”, Herder Verlag, Freiburg, Sonderaus-
gabe 2014, ISBN 978-3-451-33298-2. 

Kühn S., Brass M., „Retrospective construction of the judgement of free choice“, Con-
scious Cogn 2009 Mar; 18(1): 12-21. doi: 10. 1016/j.consog.2008.09.007. Epub 
2008 Oct 25. 

Küng, Hans, „Was ich glaube“, Piper Verlag, München 2009. 
Kulenkampff, Jens, „David Hume“, beck’sche reihe denker, 1. Aufl. 1989, Beck Verlag, 

München. 
Lacan, Jacques, „Meine Lehre“, aus dem Französischen von Hans-Dieter Gondek, Lacans 

Paradoxa, Verlag Turia + Kant, Wien/Berlin, ISBN 978-3-85132-641-3. 
Lad, Vasant, „Selbstheilung mit Ayurveda, Das Standardwerk der indischen Heilkunde“, 

aus dem Englischen von Theo Kierdorf, O.W. Barth, 2010, ISBN: 978-3-426-
29110-8. 

Lammel S., Tye KM, Warden MR, „Progress in understanding mood disorders: optoge-
netic dissection of neural circuits“, Review, Genes, Brain and Behavior (2014) 13: 
38-51. Doi: 10. 1111/gbb. 12049. 

Lemogne C., Nabi H., Zins M., Cordier S., Ducimetière, Goldberg M. and Consoli SM, 
“Hostility May Explain the association between Depressive Mood and Mortality: 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


418 Literaturverzeichnis 

Evidence from the French GAZEL Cohort Study”, Psychother Psychosom Feb 2010; 
79(3): 164-174. Doi: 10.1159/000286961. 

Lengacher CA, Reich RR, Kip KE, Barta M., Ramesar S., Paterson CL, Moscoso MS, 
Carranza I., Budhrani PH, Kim SJ, Park HY, Jacobsen PB, Schell MJ, Jum HS, 
Post-White J., Farias JR, Park JY, „Influence of mindfulness-based stress reduction 
(MBSR) on telomerase activity in women with breast cancer“, Biol Res Nurs 2014 
Oct; 16(4): 438-47. Doi: 10.1177/1099800413519495. Epub 2014 Jan 30. 

Lessing, Gotthold Ephraim, “Lessings Werke”, in sechs Bänden, herausgegeben von 
Gerhard Fricke, Verlag Philipp Reclam, Leipzig. 

Libet B., Gleason CA, Wright EW and Pearl DK, „Time of Conscious Intention to Act in 
Relation to Onset of Cerebral Activities (Readiness-Potential): The Unconscious 
Initiation of a Freely Voluntary Act“. Brain, 1983, 106, 623-642. 

Lorenz J., Rauhut H., Schweitzer F. and Helbing D., “How social influence can under-
mine the wisdom of crowd effect”, Proc Natl Acad Sci USA 2011 May 31; 108(22): 
9020-9025. 

Lucchetti G., Lucchetti AL, Koenig HG, „Impact of spirituality/religiosity on mortality: 
comparison with other health interventions.” Explore (NY). 2011 Jul-Aug; 
7(4):234-8. Doi: 10. 1016/j.explore.2011.04.005. 

Lurija, Alexander R., “Romantische Wissenschaft, Forschungen im Grenzbereich von 
Seele und Gehirn”, rororo, 1993, Reinbek bei Hamburg. 

MacCoon Donal G, MacLean Katherine A., Davidson Richard J., Saron Clifford D. and 
Lutz A., “No Sustained Attention Differences in a Longitudinal Randomized Trial 
Comparing Mindfulness Based Stress Reduction versus Active Control”, PLoS One. 
2014; (9(6): e97551. Doi: 10.1371/jounal.pone.0097551. 

MacLean Katherine A., Ferrer E., Aichele S.R., Bridwell D.A., Zanesco A.P., Jacobs 
T.L., King B.G., Rosenberg E.L., Sahdra B.K., Shaver P.R., Wallace B.A., Mangun 
G.R. and Saron, C.D., “Intensive Meditation Training Improves Perceptual Dis-
crimination and Sustained Attention”, Psychol Sci. 2010 June; 21(6): 829-839. Doi: 
10.1177/0956797610371339. 

Maennig W., Steenbeck M. und Wilhelm M., „Rhythms and cycles in happiness, Applied 
Economics”, 46: 1, 70-78, DOI: 10.1080/00036846.2013.829206. 

Male, David, “Immunologie auf einen Blick”, Urban & Fischer, Elsevier Verlag Mün-
chen, 1. Aufl. 2005, ISBN 3-437-41312-0. 

Marchand William R., “Neural mechanisms of mindfulness and meditation: Evidence 
from neuroimaging studies”, World J Radiol. 2014 Jul 28; 6(7) 471-479. 

Martin LJ, Hathaway G., Isbester K., Mirali S., Acland EL, Niederstrasser N., Slepian 
PM, Trost Z., Bartz JA, Sapolsky RM, Sternberg WF, Levitin DJ, Mogil JS „Reduc-
ing social stress elicits emotional contagion of pain in mouse and human 
strangers.“, Curr Biol 2015, Feb 2; 25(3): 326-32. 

Mattes, Johannes Friedrich, “Psychische und biografische Einflüsse bei Krebspatienten“, 
Masterarbeit, Europa-Universität Viadrina, Frankfurt/Oder, 2013. 

McBride, Glen, „Storytelling, behavior planning, and language evolution in context“, 
Front Psychol. 2014; 5: 1131. Published online Oct. 15 2014. Doi: 10.3389-
/fpsyg.2014.01131. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


Literaturverzeichnis 419 

Meister Eckhart, „Mystische Schriften“, aus dem Mittelhochdeutschen übertragen von 
Gustav Landauer, insel Taschenbuch Nr. 1302, Frankfurt und Leipzig, 10. Aufl. 
2014. 

Mennekes, Friedhelm, „Joseph Beuys Manresa“, Eine Fluxus-Demonstration als geistli-
che Übung zu Ignatius von Loyola, Insel Verlag, Frankfurt 1992. 

Merten, Birgit, „Die Rolle des Arztes im Spiritual Care-Team – Aspekte für die ärztliche 
Ausbildung“, Spiritual Care 2016; 5(1): 3-8. 

Metzinger, Thomas, “Begriff einer Bewusstseinskultur”, http://www.philosophie.uni-mai-
nz.de/Dateien/Der_Begriff_einer_Bewusstseinskultur.pdf, 19 Seiten, aufgerufen am 
26.6.2014, 11:06. 

Metzinger, Thomas (Hrsg.), „Bewusstsein, Beiträge aus der Gegenwartsphilosophie“, 
Schöningh, 3. Ergänzte Auflage, 1996, ISBN: 3-506-75513-7. 

Metzinger, Thomas, „Spiritualität und intellektuelle Redlichkeit“, 39 Seiten, 1. Auflage 
Januar 2013, Mainz, Selbstverlag; ISBN-A: 978-3-00-040875-5; DOI: 10.978.-
300/0408755. 

Morales L., Pans S., Verschueren K., Van Calster B., Paridaens R., Westhovens R., Tim-
merman D., De Smet L., Vergote I., Christiaens M.-R. and Neven P., “Prospective 
Study to Assess Short-Term Intra-Articular and Tenosynovial Changes in the Aro-
matase Inhibitor-Associated Arthralgia Syndrome”, Published online before print 
May 12, 2008, doi: 10.1200/JCO.2007.15.4005, JCO July 1, 2008. Vol. 26 no 19 
3147-3152. 

Moser E., Moser M.-B., „Mapping Your Every Move“, Cerebrum. 2014 Mar-Apr; 2014: 
4. PMCID: PMC4087187. 

Niedergethmann M., Post S., „Differentialdiagnose des Oberbauchschmerzes“, Dt. Ärz-
teblatt, Jg. 103, 2006, S. 862-871. 

Nietzsche, Friedrich, „Der Antichrist, Ecce Homo, Dionysos-Dithyramben“, Goldmann 
Verlag, Neuauflage 11/99, ISBN: 3-442-07511-4. 

Nietzsche, Friedrich, „Götzendämmerung oder Wie man mit dem Hammer philoso-
phiert“, Goldmann Verlag, Neuauflage 11/99, ISBN 3-442-07650-3. 

Niravath P., „Aromatase inhibitor-induced arthralgia: a review“, Ann Ocol (2013) 24 
(6): 1443-1449. Doi: 10.1093/annonc/mdt037, forst published online: March 6,2013. 

Oppenheim, Meret, „Meret Oppenheim Retrospektive“, herausgegeben von H. Eipeldau-
er, I. Brugger und G. Sievernich, Hatje Cantz Verlag, 2013. 

Popper, Karl, „The Open Society and Its Enemies“, Routledge, One-volume hardback 
edition published 2002, ISBN: 978-0-415-61021-6 (pbk). 

Psychrembel, “Klinisches Wörterbuch 2014”, 265. Auflage, De Gruyter Verlag, Ber-
lin/Boston. 

Quack, Anton, „Heiler, Hexer und Schamanen, Die Religion der Stammeskulturen“, 
Primus Verlag, Darmstadt 2004, ISBN 3-89678-498-6. 

Radhakrishnan, Sarvepalli, “Wissenschaft und Weisheit”, 1. Aufl., 1961, Nymphenburger 
Verlagshandlung GmbH, München. 

Rajala AZ, Reininger KR, Lancaster KM, Populin LC, „Rhesus Monkeys (Macaca mulat-
ta) Do Recognize Themselves in the Mirror: Implications For the Evolution of Self-
Recognition”, September 2010, Volume 5, Issue 9; PLoS ONE 5(9): e12865. 
Doi:10.1371/journal.pone.0012865 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


420 Literaturverzeichnis 

Reckwitz Andreas, „Unscharfe Grenzen, Perspektiven der Kultursoziologie“, 2008, 
transcript Verlag Bielefeld, 2. Aufl. 2010, ISBN 978-3-89942-917-6. 

Reinelt, Kurt Joachim, „Das Vivekadarpaṇa – Textanalyse und Erläuterungen zur Philo-
sophie und praktischen Erlösungslehre der Nāthayogis in Mahārāṣṭra“, Inaugural-
dissertation, Universität Heidelberg, 2000. 

Rensing L., Koch M., Rippe B., Rippe V., „Mensch im Stress – Psyche, Körper, Molekü-
le“ – Springer Spektrum, Springer Verlag Berlin/Heidelberg 2013, DOI 
10.1007/978-3-642-35708-4. 

Riemann, Fritz, „Grundformen der Angst“, 34. Auflage, Reinhardt Verlag, Mün-
chen/Basel 2002, ISBN: 3-497-00749-8. 

Robb SW, Benson K., Middleton L., Meyers C., Hébert JR, “Mindfulness-based stress 
reduction teachers, practice characteristics, cancer incidence, and health: a na-
tionwide ecological description”, BMC Complementary and Alternative Medicine 
(2015) 15:24, DOI: 10.1186/s12906-015-0545-3. 

Ropohl Günter, „Allgemeine Systemtheorie – Einführung in transdisziplinäres Denken“, 
edition sigma Berlin 2012, ISBN 978-3-8360-3886-6. 

Rousseau, Jean-Jacques, „Emile oder Über die Erziehung“, Reclam, Nr. 901, ISBN-13: 
978-3-15-000901-7, ISBN-10: 3-15-000901-4. 

Russell, Bertrand, „Probleme der Philosophie“, edition suhrkamp, Nr. 207, 1. Aufl. 1967. 
Saggar M., Zanesco AP, King BG, Bridwell DA, MacLean KA, Aichele SR, Jacobs TL, 

Wallace BA, Saron CD, Miikkulainen R., “Mean-field thalamocortical modeling of 
longitudinal EEG acquired during intensive meditation training.” Neuroimage 
2015. Apr 8. ppi: S1053-81 19(15)00269-4. Doi: 10. 1016/j.neuroimage.2015.03.-
073. 

Salguero, C. Pierce, „Traditional Thai medicine: Buddhism, animism, ayurveda“, Home 
Press, Prescott, USA, 2007, ISBN-10: 1-890772-67-4. 

Schmidt C., Möller J., Windeck P., „Arbeitsplatz Krankenhaus – Vier Generationen unter 
einem Dach“, Deutsches Ärzteblatt, Jg. 110, Heft 19, 10. Mai 2013, S. 928-933. 

Sartre, Jean-Paul, „Das Sein und das Nichts; Versuch einer ontologischen Phänomenolo-
gie“, rororo, 18. Aufl. 2014, Reinbek bei Hamburg, ISBN 978-3-499133169. 

Schmidt, Stefan (2012): „Achtsamkeit bei Schmerzen“, in: M. Zimmermann, C. Spitz & 
S. Schmidt (Hrsg.), „Achtsamkeit. Ein Buddhistisches Konzept erobert die Wissen-
schaft – mit einem Beitrag S.H. des Dalai Lama“ , (S. 115-134) Bern: Hans Huber. 

Schmidt, Stefan, „Achtsamkeit, ein Weg aus der Beschleunigung“, pdf-Dokument, 
http://www.ortenau-klinikum.de/fileadmin/klinikum_offenburg-
gengenbach/user_upload/images/Spitalverein_Offenburg/Achtsamkeit_Offen-
burg_2012_12.pdf. 

Schmidt, S. and Walach, H. (eds), “Meditation – Neuroscientific Approaches and Philo-
sophical Implications”, Studies in Neuroscience, Consciousness and Spirituality 2, 
DOI 10.1007/978-3-319-01634-4_9, Springer 2014. 

Schopenhauer, Arthur, “Kleinere Schriften”, in „Arthur Schopenhauers Werke in fünf 
Bänden“, herausgegeben von Ludger Lütkehaus, Haffmans Verlag, Zürich 1999. 

Schopenhauer, Arthur, “Die Welt als Wille und Vorstellung I”, in „Arthur Schopenhauers 
Werke in fünf Bänden“, Haffmans Verlag Zürich 1999, ISBN: 3 251 20300 2. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


Literaturverzeichnis 421 

Schopenhauer, Arthur, „Die Welt als Wille und Vorstellung II“, in „Arthur Schopenhau-
ers Werke in fünf Bänden“, Haffmans Verlag Zürich 1999, ISBN: 3 251 20300 2. 

Schubert, Christian (Hrsg.), “Psychoneuroimmunologie und Psychotherapie“, Schattauer, 
Stuttgart 2011, ISBN 978-3-7945-2700-7. 

Schult, Joachim (Hrsg.), „Biosemiotik – praktische Anwendung und Konsequenzen für die 
Einzelwissenschaften“, Studien zur Theorie der Biologie Band 6, herausgegeben 
von Olaf Breidbach und Michael Weingarten, VWB Verlag für Wissenschaft und 
Bildung, 2004 Berlin, ISBN 3-86135-353-9. 

Schultz, Uwe, „Immanuel Kant – monographie“, Rowohlt Taschenbuch Verlag, 4, Aufl. 
August 2008, Reinbek bei Hamburg, ISBN 978 3 499 50659 8. 

Schutte, Nicola S. and Malouff, John M., “A meta-analytic review of the effects of mind-
fulness meditation in telomerase activity”, Psychoneuroendocrinology (2014) 42, 
45-48. 

Schwarberg, Günther, “Dein ist mein ganzes Herz”, Die Geschichte von Fritz Löhner-
Beda, der die schönsten Lieder der Welt schrieb und warum Hitler ihn ermorden 
ließ, 1. Aufl. 2000 , Steidl-Verlag Göttingen, ISBN: 3-88243-715-4. 

Sedlmeier P., Eberth J., Schwarz M., Zimmermann D., Haarig F., Jaeger S., Kunze S., 
“The psychological effects of meditation: a meta-analysis”, Psychol Bull 2012 Nov; 
138(6): 1139-71. Doi: 10. 1037/a0028168. Epub 2012 May 14. 

Shipton OA, El-Gaby M., Apergis-Schoute J., Deisseroth K., Bannerman DM, Paulsen 
O., Kohl MM, „Left-right dissociation of hippocampal memory process in mice“, 
Proc Natl Acad Sci U SA 2014 Oct 21; 111(42); 15238-43.  

Sloterdijk, Peter, „Sphären I, Blasen, Mikrosphärologie, Band I“, Suhrkamp, Frankfurt, 
5. Aufl. 2000. 

Stafford L., Thomas N., Foley E., Judd F., Gibson P., Komiti A., Kiropoulos L., “Com-
parison of the acceptability and benefits of two mindfulness-based interventions in 
woman with breast or gynecologic cancer: a pilot study”, Support Care Cancer. 
2014 Oct 4. PMID: 25281227. 

Steinberg, EE, Christoffel DJ, Deisseroth K., Malenka RC, „Illuminating circuitry rele-
vant to psychiatric disorders with optogenetics“, Curr Opin Neurobiol. 2014 Sept 9; 
30C: 9-16. doi: 10. 1016/j.conb.201408.004. 

Stier, Fridolin, „Vielleicht ist irgendwo Tag“, Aufzeichnungen, Kerle Verlag Freiburg 
und Heidelberg, 4. Aufl. 1985. 

Streminger Gerhard, „Hume“, rororo Bildmonographien, Rowohlt, 4. Aufl. 2011, ISBN 
978 3 499 50357 3. 

Teresa von Avila, „Die Seelenburg“, Anaconda Verlag 2012, Köln, ISBN 978-3-86647-
841-1. 

Teresa von Avila, „Ich bin ein Weib – und obendrein kein gutes“, Herder Verlag Frei-
burg, 9. Aufl. 2012. 

Terzani, Tiziano, „Noch eine Runde auf dem Karussell – Vom Leben und Sterben“, Knaur 
Taschenbuch Verlag, Taschenbuchausgabe 2007, München. 

Tietke, Mathias, „Yoga in der DDR; geächtet, geduldet, gefördert“, Ludwig Verlag, Kiel 
2014, ISBN: 978-3-86935-217.6. 

Tiihonen J., Rautiainen MR, Ollila HM, Repo-Tiihonen E., Virkkunen M., Palotie A., 
Pietiläinen P., Kristiansson K., Joukamaa M., Lauerma H., Saarela J., Tyni S., Var-

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


422 Literaturverzeichnis 

tiainen H., Paananen J., Goldman D., Paunio T., „Genetic background of extreme 
violent behavior“, Mol Psychiatry. 2014 Oct 28. doi: 10.1038/mp.2014. 130. 

Thompson, Richard F., „Das Gehirn; Von der Nervenzelle zur Verhaltenssteuerung“, 
Spektrum Akad. Verlag, 3. Aufl. 2001. 

Unschuld, Paul U., „Die Praxis des traditionellen chinesischen Heilsystems“, Dissertati-
on, Münchner Ostasiatische Studien, herausgegeben von W. Bauer und H. Franke, 
Band 8, Steiner Verlag, Wiesbaden 1973. 

Unschuld, Paul U., „Ware Gesundheit – Das Ende der klassischen Medizin“, 2. Aufl. 
2011, C.H. Beck, München. 

Unschuld, Paul U., „Was ist Medizin? Westliche und östliche Wege der Heilkunst“, C.H. 
Beck, 2. Aufl. 2012, München, ISBN: 978-3-406-64268-5. 

Unschuld, Paul U., „Traditionelle Chinesische Medizin“, C.H. Beck Verlag, München 
2013. 

Veehof MM, Trompetter HR, Bohlmeijer ET, Schreurs KM, „Acceptance- and mindful-
ness-based interventions for the treatment of chronic pail: a meta-analytic review.“ 
Cogn Behav Ther. 2016 Jan 28: 1-27. 

Wagner, Richard, „Tagebuchblätter und Briefe an Mathilde Wesendonk 1853 – 1871“, 
eingeleitet von Prof. Dr. R. Sternfeld, Deutsche Buchgemeinschaft Berlin. 

Walach, Harald, „Spiritualität, Warm wir die Aufklärung weiterführen müssen“, Drachen 
Verlag, Klein Jasedow, 2011, ISBN: 978-3927369-56-6. 

Ware, Bronnie, „5 Dinge, die Sterbende am meisten bereuen“, Goldmann Verlag Mün-
chen, 7. Aufl. 2015. 

Watts SJ, McNulty TL, „Genes, Parenting, Self-Control, and Criminal Behavior“, Int J 
Offender Ther Comp Criminol. 2014 Oct 16. pii: 0306624X14553813. 

Weber, Max, “Wirtschaft und Gesellschaft“, Zweitausendeins, Lizenzausgabe von Mel-
zer Verlag GmbH, Neu Isenburg/Frankfurt 2005, ISBN 3-86150-730-7. 

Weissenberger C., Jonassen S., Beranek-Chiu J., Neumann M., Müller D., Bartelt S., 
Schulz S., Möntring JS, Henne K., Gitsch G. and Witucki G., „Breast cancer: pati-
ent information needs reflected in Englisch and German web sites“, Br J Cancer 
2004 Oct 18; 91(8): 1482-1487.  

Wilder, Ronald L., “Hormones, Pregnancy, and Autoimmune Diseases”, Volume 840, 
Neuroimmunomodulation: Molecular Aspects, Integrative Systems, and Clinical 
Advances (Ddoi/10.1111/nyas.1998.840.issue-1 / issuetoc) pages 45-50, Mai 1998. 
Article first publishes online: 7. Feb. 2006. DOI: 10.1111/j.1749-6632.1998.tb-
09547.x. 

Würtzen H., Dalton SO, Elsass P., Sumbundu AD, Steding-Jensen M., Karlsen RV, An-
dersen KK, Flyger HL, Pedersen AE, Johansen C., „Mindfulness significantly re-
duces self-reported levels of anxiety and depression: results of a randomised con-
trolled trial among 336 Danish women treated for stage I-III breast cancer”, Eur J 
Cancer 2013 Apr; 49(g): 1365-73. doi: 10.1016/j.ejca.2012.10.030. Epub 2012 Dec 
19. 

Würtzen H., Dalton SO, Christensen J., Andersen KK, Elsass P., Flyger HL, Pedersen 
AE, Sumbundu A., Steding-Jensen M., Johansen C., „Effect of mindfulness-based 
stress reduction on somatic symptoms, distress, mindfulness and spiritual wellbeing 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


Literaturverzeichnis 423 

in women with breast cancer: Results of a randomized controlled trial”, Acta Oncol 
2015. Mar 9: 1-8. 

Wurmser, Léon, „Die Maske der Scham, Die Psychoanalyse von Schamaffekten und 
Schamkonflikten“, Verlag Dietmar Klotz, Frankfurt, 4. Auflage 2008. 

Wydler H., Kolip P., Abel T. (Hrsg.), “Salutogenese und Kohärenzgefühl“, Grundlagen, 
Empirie und Praxis eines gesundheitswissenschaftlichen Konzepts, 4. Aufl. 2010, 
Juventa Verlag Weinheim und München, ISBN: 978-3-7799-1414-3. 

Zainal, NZ, Booth, S. and Huppert FA (2013), „The efficacy of mindfulness-based stress 
reduction in mental health of breast cancer patients: a meta-analysis” , Psycho-
Oncology, 22: 1457-1465. doi: 10.1002/pon.3171 

Zimmer, Heinrich, “Philosophie und Religion Indiens“, Suhrkamp Taschenbuch Wissen-
schaft, 1. Aufl. 1973. 

Zimmermann M., Spitz C., Schmidt S. (Hrsg.), „Achtsamkeit, ein buddhistisches Konzept 
erobert die Wissenschaft“, Verlag Hans Huber, Bern, 1. Aufl. 2012. 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


 

Anhang 
 
 
 
 
 
 
Protokoll der MBSR-Trainerin 

 
Katrin Hensel, Dipl. Sozialpädagogin, MBSR Lehrerin 

 
Protokoll zur Studie: Stressbewältigung und Immunsystem bei Brustkrebspatien-
tinnen unter Aromatasehemmertherapie, MBSR – Achtsamkeitstraining 

 
Vorgespräche mit den Teilnehmerinnen der Studie Brandenburg Oktober 2014: 

 
Die Gespräche verliefen sehr freundlich und offen. Von einigen Frauen hörte 
ich, dass sie diesen Kurs als letztes Mittel sehen, um etwas für sich und ihre 
Gesundheit zu tun. Sie sagten, so könne es nicht weitergehen, es müsse etwas 
passieren. Bei fast allen hörte ich, wie sehr unangenehm die Nebenwirkungen 
der Aromatasehemmer seien, die sich z.B. in starker Unruhe, körperlichen Miss-
empfindungen wie Kälte, Taubheit der Finger oder Füße und Schlafstörungen 
äußerten. Viele wünschen sich eine Reduzierung dieser Symptome und ein Wie-
derherstellen ihres alten Lebens. An dieser Stelle war es wichtig ihnen mitzutei-
len, dass es bei diesem Training nicht darum geht etwas wegzumachen oder 
Altes wieder herzustellen, sondern eher darum, einen anderen Umgang mit den 
gegenwärtigen Umständen zu bekommen.  

In den Gesprächen spürte ich, dass viele von den Frauen mit emotionaler 
Schwere und auch Depressionen zu tun haben. Die Krebsdiagnose, die 
Behandlung durch Operationen, Bestrahlung und Chemotherapie scheinen 
emotional nicht verarbeitet und zeigen nun auch nach mehreren Jahren, wo 
anscheinend alles vorbei ist, Auswirkungen dieses traumatischen Erlebens. Viele 
von den Frauen flüchten sich ins tägliche Funktionieren mit den alltäglichen 
Strukturen, ohne sich dabei zu spüren, andere haben den Kontakt mit sich 
verloren, vermissen ihre Lebensfreude und sind depressiv gestimmt.  

Nach den Gesprächen mit den einzelnen Frauen war ich mir ein paarmal 
nicht sicher, ob die Thematik, die Methode des Achtsamkeitstraining und auch 
das vorgesehene Curriculum des Trainings diese Frauen wirklich positiv 
erreichen kann, bzw. ob ich sie mit meiner Vermittlung erreichen kann. 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


426 Anhang 

1. Treffen 
 

Bis auf eine Teilnehmerin waren alle da. In der Vorstellungsrunde wurden Zwei-
fel und auch Hoffnung und Motivation, Neues kennenzulernen und zu üben 
geäußert. Einige Frauen kannten sich untereinander oder sind sehr gut befreun-
det. Im großen Ganzen haben sie sich gut auf den Bodyscan und die Minuten der 
Stille eingelassen. Durch die Rosinenübung wurde die Bedeutung von Achtsam-
keit erfahrbar gemacht. Es gab viel Unruhe (durcheinander sprechen) und es 
wurde deutlich, wie schwer es für die Frauen ist, sich zu konzentrieren. 

 
 

2. Treffen 
 

Das Thema des zweiten Treffens ist „Wie wir die Welt wahrnehmen“ und ich 
hoffe, dass es verständlich wurde, dass wir immer die Möglichkeit haben über 
unseren erlernten Wahrnehmungshorizont hinauszuschauen, obwohl wir bisher 
glaubten, dass es keine anderen Möglichkeiten der Wahrnehmung gibt.  

Alle Frauen waren da, gleich im Kontakt miteinander und haben sich über 
die Erfahrungen mit dem Bodyscan zu Hause ausgetauscht. Sie haben 
festgestellt, dass sie mit dem Bodyscan gut einschlafen konnten. Hier war es 
wichtig deutlich zu machen, dass mit der Achtsamkeit kein Ziel zu verfolgen ist. 
Das war sehr schwer für die Teilnehmerinnen zu verstehen, nur mit der 
Aufmerksamkeit im Moment anzukommen, ohne etwas zu erreichen oder zu 
bewerten. Die Konzentration fällt sehr schwer und ich musste sie öfters zur Ruhe 
einladen und bitten, andere aussprechen zu lassen, bevor sie etwas sagen und 
nicht durcheinander zu sprechen. Sie sind sehr bemüht, alles richtig zu verstehen 
und es richtig zu machen. Haben versucht und ausprobiert, eine bequeme und 
aufrechte Position für die Sitzmeditation für sich zu finden.  

 
 

3. Treffen 
 

Thema dieses Treffens ist „Sich im Körper beheimaten“, sich der eigenen Gren-
zen bewusst zu werden und diese auch zu wahren. 

Anscheinend üben die Frauen regelmäßig zu Hause und machen gute 
Erfahrungen mit dem Bodyscan, so dass sie sich entspannen, ein angenehmes 
Körpergefühl haben und somit ihren Körper auch gut annehmen können. Ein 
angenehmer Zustand, der sich einstellt, allein durch die Aufmerksamkeit. Es 
wird auch deutlich, dass es noch viel Anstrengung gibt, etwas erreichen zu 
wollen. Hier konnten wir ansetzen und auch die Hindernisse und Widerstände 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


Anhang 427 

benennen, die auftauchen, wenn wir uns auf den Weg machen, im gegenwärtigen 
Augenblick anzukommen. An dieser Stelle wurde deutlich, dass die körperlichen 
Einschränkungen der Frauen verbunden sind mit deutlich abwertenden 
Gedanken über sich selbst und dadurch der Druck auf sich noch größer wird. 
Hier ist es wichtig, die Freundlichkeit mit sich selbst zu üben und den Körper 
und die Empfindungen so anzunehmen, wie sie sind. Anerkennen, dass es auch 
unangenehme Momente im Leben gibt und dass es nicht darum geht 
wegzulaufen, sondern sie überhaupt erst einmal zu erkennen und mit Neugier 
und Interesse dabeizubleiben. Also auch die Heilsamkeit von Neugier, Offenheit 
und Interesse zu erfahren. 

 
 

4. Treffen 
 

Drei Frauen waren nicht da. Thema war “Stress und wie wir ihn beobachten 
können“. Die Frauen sind nach wie vor offen und motiviert. Sie sind weiterhin 
bemüht mit der Praxis etwas zu erreichen, was natürlich verständlich ist, jedoch 
der Achtsamkeit im Wege steht. Sie nennen die Atemmeditation weiterhin 
Atemtechnik oder Übung und der Bodyscan soll weiterhin ihre Schlafstörungen 
lindern. Die Zeit mit 2,5 Stunden ist wirklich kurz, um ihnen den Zusammen-
hang von physiologischen Prozessen in Stressmomenten und deren Wirkung auf 
den Körper erfahrungsorientiert verständlich zu machen und schwer für sie zu 
verstehen. Es wurde herausgestellt, dass Stress nicht gleich Stress ist, dass er 
sehr individuell ist und wir mit dem Auseinanderhalten von Stressauslöser und 
Stressreaktion uns selbst besser kennenlernen und lernen, einen kurzen Moment 
innezuhalten. Sie setzen sich sehr unter Druck und stellen fest, dass sie bestimm-
te Verhaltensmuster gar nicht so schnell verändern können. Merken aber, dass 
sie diese festgefahrenen Verhaltensmuster unter Stress (Kampf-, Flucht- oder 
Erstarren-Verteidigungsmodus) setzen. Es braucht Geduld, durch die Praxis dann 
auch zu erfahren, dass sich eingefahrene Verhaltensmuster verändern lassen. 

Die Sprache der Theorie war schwer zu verstehen für die Teilnehmerinnen. 
 

 
5. Treffen 

 
Thema „Stressverschärfende Gedanken“. 
Die Frauen sind in der Abkommensrunde ruhig und gut bei sich angekommen, 
sie konnten gut beschreiben wie es ihnen geht und mit ihren Befindlichkeiten 
sein. 

Gehmeditation gemacht, dann über die üblichen Denkfallen, Denkmuster 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


428 Anhang 

und Bewertungen gesprochen. Sie verteidigen ihre bisherigen Strategien zu 
denken und zu handeln, haben Beispiele gebracht und es geht immer wieder 
darum, Lösungen zu finden, Entspannung zu erreichen. Es fällt ihnen schwer zu 
erkennen, dass es nicht darum geht die eigenen Gedanken zu bewerten, sondern 
sie als Bewertungen oder Gedanken zu erkennen. Mir persönlich wurde so 
deutlich, wie viele gefangen in ihren Gedanken sind und ich hatte so dieses Bild 
von geistigen Verkrustungen, bei denen es schwer ist durchzudringen. Das ist 
vielleicht gemein, aber es fühlte sich so an. Es zeigte sich mir und auch ihnen, 
dass es viel Geduld und Zeit braucht, diese Denkmuster als Denkmuster zu 
erkennen und zu verstehen, dass es auch möglich ist, Freiräume für Neues zu 
schaffen. 

Aufweichen statt im Kampfmodus oder Fluchtmodus zu verharren. Bei 
einer derartigen Diagnose wie Krebs stellen Gedanken und geistige 
Verteidigungsmuster viel Halt und Sicherheit dar, um das Ohnmachtsgefühl 
nicht spüren zu müssen, was sehr verständlich ist. Es kam auch die Frage: „Was 
habe ich getan, dass ich, gerade ich, Krebs bekomme, was habe ich falsch 
gemacht.“ Auch Schuld ist leichter zu ertragen, als das Gefühl der Ohnmacht, 
nichts tun zu können. 

Viel Unruhe bei der langen Sitzmeditation (30 Minuten). An der Stelle habe 
ich mich gefragt, ob es bei diesen Frauen jetzt der richtige Zeitpunkt ist, so eine 
lange Sitzmeditation zu machen, wie es jedoch in dem Curriculum vorgesehen 
ist. Danach wurde gesagt, wie schwer es ist, die Gedanken zu beobachten, sich 
davon zu lösen und sie als Gedanken zu erkennen. Der Gedanke, die Gedanken 
beobachten zu können, scheint völlig abwegig. Auch das stetige Zurückkehren 
zum Atem, um im jeweiligen Moment anzukommen, ist so schwer zu verstehen. 
Sie glauben sie müssten etwas erreichen, etwas leisten, dabei geht es nicht darum 
ein Ziel zu erreichen. 

Jetzt heißt es weiter zu beobachten, wie die Erfahrungen zu Hause sind und 
wie es sich weiter entwickelt. All das gehört zum Prozess der Erfahrungpraxis 
der Achtsamkeit. 

Das 5.Treffen ist auch der Punkt der Halbzeit. Die Frage ist, wie kann es 
weitergehen, wie können sie sich unterstützen, um weiter zu praktizieren? 
Schwere Frage, bei der nur ausgewichen wurde, anscheinend hat es für heute 
gereicht. Am Ende sind sie aufgestanden und wir haben kein gemeinsames Ende 
hingekriegt, sie haben mich regelrecht sitzen lassen, viel Unruhe und Flucht… 
Gefühle machen Angst. 

Ich habe das Gefühl, wir brauchen viel mehr Zeit als nur 8 Wochen. Es geht 
nicht nur um das Verstehen, sondern auch um die Erfahrung mit den Übungen. 
Ein schweres Treffen für mich als Anleiterin, hab die ganze Schwere 
mitgenommen… 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


Anhang 429 

6. Treffen 
 

Thema „Umgang mit schwierigen Gefühlen“. 
Heute wurde deutlich, wie schwer es ist, die Sprache der Achtsamkeit zu verste-
hen und zu verstehen, was eigentlich gemeint ist. Immer wieder kreisen die Ge-
danken darum, dass man etwas erreichen will, etwas bewirken will, etwas leisten 
muss. Einige der Frauen können es ganz schwer akzeptieren, dass es darum geht, 
nur den Moment so anzunehmen wie er ist. Sie sehen den Sinn dahinter nicht, 
haben Zweifel an der Methode, bemerken das Gedankenkarussell und wie unru-
hig ihr Geist ist. Wie kann ich ihnen noch vermitteln, worum es geht? Eine Frau 
brachte es so zum Ausdruck, dass sie meinte, dadurch, dass jedes Treffen ein 
neues Thema hat und sie die gemeinsame Praxis als viele verschiedene Meditati-
onen empfindet, scheint es ihr zu viel und sie bräuchte mehr Zeit und die Kon-
zentration auf nur eine Übung. Obwohl es im Grunde jedoch so ist, dass die 
Meditationen aufeinander aufbauen und jeweils nur ausgeweitet werden, im 5. 
und 6. Treffen auf die Gedanken und Gefühle, neben dem Bodyscan und den 
achtsamen Bewegungen aus dem Yoga.  

Das ist viel und erfordert auch Mut hinzuschauen und zu spüren. Nach wie 
vor ist da Leistungsdruck und es tut mir leid, dass ich ihnen diesen Anspruch 
anscheinend nicht nehmen kann.  

Leider ist die Erkenntnis, dass Gedanken auch nur Gedanken sind und man 
auch Gefühle beobachten kann und dadurch einen (Handlungs-)Freiraum für sich 
schaffen kann, auch bedrohlich und macht viel Angst, es weicht ab von der 
gewohnten Denkweise.  

Zum Ende hin war das Treffen sehr ruhig und die Frauen nachdenklich. 
Vorgefasste Meinungen und Strategien sind deutlich sichtbar, Verhaltensmuster 
sind starr und wollen nicht aufgegeben werden.  

Ich hätte gerne mehr Zeit mit den Frauen, möchte ihnen mehr Raum geben, 
um sich mit der Achtsamkeitspraxis zu finden. 

 
 

7. Treffen 
 

Am Anfang haben wir eine halbe Stunde eine lange Sitzmeditation gemacht, es 
war sehr ruhig im Raum und ich hatte den Eindruck, dass sie gut in die Meditati-
on hineingekommen sind und auch das gemeinsame Meditieren erfahren konn-
ten. 

Auch mit Nachfragen erzählen sie sehr wenig von ihren Erfahrungen mit 
den Übungen zu Hause, vielleicht wissen sie nicht, wie sie es in Worte fassen 
können. 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


430 Anhang 

Wie kann man Achtsamkeit in die Kommunikation und in die Beziehungen 
bringen, dazu habe ich die Formel : „Was passiert gerade?“, „ Wie fühle ich 
mich?“, „Was wünsche ich mir?“ an die Tafel geschrieben und die besprochen. 
Ich habe dann das Programm für dieses Treffen “Achtsame Kommunikation“ 
umgestellt und habe Raum für die Erfahrungen mit dem Krebs und damit 
verbundenen Veränderungen in ihrem Leben gegeben. So nahmen sich einige 
diesen Raum und erzählten, wie es ihnen in der Kommunikation mit ihrem 
Partner geht. Oftmals erleben sie diese Kommunikation als sehr schwierig und 
ohne Kommunikation, andere haben beschrieben, dass sie heute ein anderes 
Leben führen und glücklich sind, so wie es ist, manche haben gesagt, dass sie auf 
dem Weg sind. Auffällig war, wie achtsam diese Kommunikation in der Gruppe 
war, es wurde zugehört und nicht durcheinander gesprochen. Es war ein guter 
Zeitpunkt für eine Erfahrung der achtsamen Kommunikation und ich habe sie 
eingeladen bei sich selbst anzufangen, sich zuzuhören, und dann auch die 
achtsame Kommunikation in die Partnerschaft mit hineinzubringen, auch wenn 
es erstmal schwierig erscheint. Denn auch die Befürchtung „Was werden die 
anderen sagen, wenn ich mich verändere?“ steht im Raum. Es gab viel Gespräch 
miteinander bei diesem Treffen. 

Nach wie vor sind die Muster im Denken so deutlich. Sie bedauern ein 
wenig, dass sie auch das Handbuch, die Lektüre, wie sie es nennen, nicht 
wirklich verstehen und können nicht verstehen, was es heißt: „Wie gehe ich mit 
schwierigen Gefühlen um, was ist ein schwieriges Gefühl für mich“? Es gibt 
große Widerstände sich damit auseinanderzusetzen. Sie sagen aber auch, dass sie 
Zeit und Konzentration brauchen, um überhaupt zu verstehen was da drin steht, 
aber dass es dann auch doch im Verstehen ankommt und es möglich macht, sich 
darauf einzulassen. 
 
 
Tag der Achtsamkeit 

 
Der Tag war auf drei Stunden begrenzt, statt 6 Stunden. Die Frauen haben sich 
relativ gut auf die Stille eingelassen, ab und zu gab es richtige Ausbrüche um 
reden zu können ;-), zwischendurch wurde plötzlich Cappuccino im Becher ver-
teilt, weil, wie sich später herausstellte, das auch zu Hause mit dem Partner ein 
Ritual zu dieser Uhrzeit ist. Das Feedback am Ende war, dass die Übungszeit 
ruhig gemacht hat, aber wie schwer es auch ist, die Ruhe aufrechtzuerhalten. Die 
Unerschütterlichkeit und Schönheit des Berges in der Bergmediation ist sehr gut 
angekommen und hat viele der Frauen berührt. 

 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


Anhang 431 

8. Treffen 
 

Es wurden Kekse mitgebracht und die Stimmung in der vollzähligen Gruppe war 
sehr liebevoll und heiter. In der Abschlußrunde wurde die Atemübung als sehr 
hilfreich im Alltag beschrieben. Auch wurde die Erkenntnis mitgeteilt, dass es 
nicht immer nur um andere gehen muss, sondern dass die Frau auf diesem Weg 
zu sich gefunden hat, sie jetzt auch mehr an sich denken kann und sie Verände-
rung in sich bemerkt. Andere haben erzählt, dass sie sich in ihrem Verhalten 
verändert haben, sie sind innerlich ruhiger geworden, erlauben sich an sich zu 
denken, merken auch, dass negative Gedanken nicht gut tun und zu nichts Gutem 
führen, sie merken wie die Achtsamkeit auch in die Kommunikation eingebracht 
werden kann und es leichter fällt, den anderen so zu lassen wie er ist.  

Also für mich kam einiges an positiven Merkmalen zusammen, die jetzt am 
Ende des Kurses spürbar und sichtbar werden. Das freut mich!! 

 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


432 Anhang 

EORTC-Fragebögen: Copyright © EORTC, Brüssel  
 

 

GERMAN 

 

E O R T C Q L Q-C30 (version 3.0)  
 
Wir sind an einigen Angaben interessiert, die Sie und Ihre Gesundheit betreffen. Bitte beantworten Sie die folgenden 
Fragen selbst, indem Sie die Zahl ankreuzen, die am besten auf Sie zutrifft. Es gibt keine richtigen  oder falschen  
Antworten. Ihre Angaben werden streng vertraulich behandelt. 
 
Bitte tragen Sie Ihre Initialen ein:  
Ihr Geburtstag (Tag, Monat, Jahr):  
Das heutige Datum (Tag, Monat, Jahr): 31  

  

  Überhaupt    

  nicht Wenig Mä!ig Sehr 
1. Bereitet es Ihnen Schwierigkeiten sich körperlich anzustrengen  
 (z.B. eine schwere Einkaufstasche oder einen Koffer zu tragen)? 1 2 3 4 
 
2. Bereitet es Ihnen Schwierigkeiten, einen längeren  
 Spaziergang zu machen? 1 2 3 4 
 
3. Bereitet es Ihnen Schwierigkeiten, eine kurze  
 Strecke außer Haus zu gehen? 1 2 3 4 
 
4. Müssen Sie tagsüber im Bett liegen oder in einem Sessel sitzen? 1 2 3 4 
 
5. Brauchen Sie Hilfe beim Essen, Anziehen, Waschen  
 oder Benutzen der Toilette? 1 2 3 4 
 
Während der letzten Woche: Überhaupt 

  nicht Wenig Mä!ig Sehr 
6. Waren Sie bei Ihrer Arbeit oder bei anderen 
 tagtäglichen Beschäftigungen eingeschränkt? 1 2 3 4 
 
7. Waren Sie bei Ihren Hobbys oder anderen 
 Freizeitbeschäftigungen eingeschränkt? 1 2 3 4 
 
8. Waren Sie kurzatmig? 1 2 3 4 
 
9. Hatten Sie Schmerzen? 1 2 3 4 
 
10. Mussten Sie sich ausruhen? 1 2 3 4 
 
11. Hatten Sie Schlafstörungen? 1 2 3 4 
 
12. Fühlten Sie sich schwach? 1 2 3 4 
 
13. Hatten Sie Appetitmangel? 1 2 3 4 
 
14. War Ihnen übel? 1 2 3 4 
 
15. Haben Sie erbrochen? 1 2 3 4 
 

 Bitte wenden 
 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


Anhang 433 

 

GERMAN 

© Copyright 1995 EORTC Study Group on Quality of Life. Alle Rechte vorbehalten.   Version 3.0 
!

 
 
Während der letzten Woche: Überhaupt 
  nicht Wenig Mä!ig Sehr 
 
16. Hatten Sie Verstopfung? 1 2 3 4 
 
17. Hatten Sie Durchfall? 1 2 3 4 
 
18. Waren Sie müde? 1 2 3 4 
 
19. Fühlten Sie sich durch Schmerzen in Ihrem 
 alltäglichen Leben beeinträchtigt? 1 2 3 4 
 
20. Hatten Sie Schwierigkeiten sich auf etwas zu konzentrieren, 
 z.B. auf das Zeitunglesen oder das Fernsehen? 1 2 3 4 
 
21. Fühlten Sie sich angespannt? 1 2 3 4 
 
22. Haben Sie sich Sorgen gemacht? 1 2 3 4 
 
23. Waren Sie reizbar?  1 2 3 4 
 
24. Fühlten Sie sich niedergeschlagen? 1 2 3 4 
 
25. Hatten Sie Schwierigkeiten, sich an Dinge zu erinnern? 1 2 3 4 
 
26. Hat Ihr körperlicher Zustand oder Ihre medizinische 
 Behandlung Ihr Familienleben beeinträchtigt? 1 2 3 4 
 
27. Hat Ihr körperlicher Zustand oder Ihre medizinische 
 Behandlung Ihr Zusammensein oder Ihre gemeinsamen 
 Unternehmungen mit anderen Menschen beeinträchtigt? 1 2 3 4 
 
28. Hat Ihr körperlicher Zustand oder Ihre medizinische Behandlung  
 für Sie finanzielle Schwierigkeiten mit sich gebracht? 1 2 3 4 
 
Bitte kreuzen Sie bei den folgenden F ragen die Zahl zwischen 1 und 7 an, die am 
besten auf Sie zutrifft 
 
29. Wie würden Sie insgesamt Ihren Gesundheitszustand während der letzten Woche einschätzen? 
 
 1 2 3 4 5 6 7 
 
 sehr schlecht      ausgezeichnet 
 
30. Wie würden Sie insgesamt Ihre Lebensqualität während der letzten Woche einschätzen? 
 
 1 2 3 4 5 6 7 
 
  sehr schlecht      ausgezeichnet 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


434 Anhang 

 

GERMAN

EORTC QLQ - BR23

Patienten berichten manchmal die nachfolgend beschriebenen Symptome oder Probleme. Bitte
beschreiben Sie, wie stark Sie diese Symptome oder Probleme während der letzten Woche
empfunden haben.

Während der letzten Woche: Überhaupt
nicht Wenig Mässig Sehr

31. Hatten Sie einen trockenen Mund? 1 2 3 4

32. War Ihr Geschmacksempfinden beim Essen oder Trinken verändert? 1 2 3 4

33. Schmerzten Ihre Augen, waren diese gereizt oder tränten sie? 1 2 3 4

34. Haben Sie Haarausfall? 1 2 3 4

35. Nur bei Haarausfall ausfüllen:

Hat Sie der Haarausfall belastet? 1 2 3 4

36. Fühlten Sie sich krank oder unwohl? 1 2 3 4

37. Hatten Sie Hitzewallungen? 1 2 3 4

38. Hatten Sie Kopfschmerzen? 1 2 3 4

39. Fühlten Sie sich wegen Ihrer Erkrankung oder
Behandlung körperlich weniger anziehend? 1 2 3 4

40. Fühlten Sie sich wegen Ihrer Erkrankung oder
Behandlung weniger weiblich? 1 2 3 4

41. Fanden Sie es schwierig, sich nackt anzusehen? 1 2 3 4

42. Waren Sie mit Ihrem Körper unzufrieden? 1 2 3 4

43. Waren Sie wegen Ihres zukünftigen
Gesundheitszustandes besorgt? 1 2 3 4

Während der letzten vier Wochen: Überhaupt
nicht Wenig Mässig Sehr

44. Wie sehr waren Sie an Sex interessiert? 1 2 3 4

45. Wie sehr waren Sie sexuell aktiv?
(mit oder ohne Geschlechtsverkehr)? 1 2 3 4

46. Nur ausfüllen, wenn Sie sexuell aktiv waren:

Wie weit hatten Sie Freude an Sex? 1 2 3 4

Bitte wenden

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645


Anhang 435 

 

GERMAN

Während der letzten Woche: Überhaupt
nicht Wenig Mässig Sehr

47. Hatten Sie Schmerzen in Arm oder Schulter? 1 2 3 4

48. War Ihr Arm oder Ihre Hand geschwollen? 1 2 3 4

49. War das Heben oder Seitwärtsbewegen des Arms erschwert? 1 2 3 4

50. Hatten Sie im Bereich der betroffenen Brust Schmerzen? 1 2 3 4

51. War der Bereich Ihrer betroffenen Brust angeschwollen? 1 2 3 4

52. War der Bereich der betroffenen Brust überempfindlich? 1 2 3 4

53. Hatten Sie Hautprobleme im Bereich der betroffenen
Brust (z.B. juckende, trockene oder schuppende Haut)? 1 2 3 4

© Copyright 1994 EORTC Study Group on Quality of Life. Alle Rechte vorbehalten. Version 1.0

https://doi.org/10.5771/9783828866645 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:27:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866645

	Cover
	Inhaltsverzeichnis
	Einführung
	Bewusstsein
	Gesundheit
	Bewusstseinskultur
	Glaube
	Spiritualität
	Von der Befreiung des Geistes in der Aufklärung zum biochemischen Diktat
	Wissenschaftliche Neubewertung von Spiritualität
	Pharmakologisches Targeting oder neue Bewusstseinsethik?
	Selbstbestimmung
	Bedeutung von Philosophie und Selbstreflexion
	Grenzerfahrungen
	Betrachtung der Gedanken
	Betrachtung der Gefühle
	Dualismus
	Einführende Erläuterung zum gewählten Ansatz der Untersuchung

	1 Bewusstseinskultur im Licht der abendländischen Philosophie der Aufklärung
	1.1. David Hume
	1.1.1. Biografischer und zeitgeschichtlicher Hintergrund
	1.1.2. David Hume: „Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand“ (1748)
	Spiritualität bei David Hume
	Streitfragen infolge der Natur der Sprache und der menschlichen Vorstellungen
	Affekte und Gefühle


	1.2. Immanuel Kant
	1.2.1. Biografischer und zeitgeschichtlicher Hintergrund
	Was für ein Mensch ist Immanuel Kant?
	Biografischer Hintergrund
	Bedeutung der Sprache
	Kants Entdeckungen
	Zeitgeschichtlicher Hintergrund

	1.2.2. Immanuel Kant: „Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird auftreten können“ (1783)
	Erkenntnisse aus den Kantischen Untersuchungen zur reinen Vernunft


	1.3. Blick auf die Aufklärung aus anderen Perspektiven
	1.3.1. Literarische Perspektive: Heinrich von Kleist, Georg Büchner und Fjodor Dostojewski
	1.3.2. Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Phänomenologie des Geistes (1807)
	1.3.3. Ludwig Feuerbach: Das Wesen des Christentums (1841)
	1.3.4. Ludwig Büchner: Kraft und Stoff (1855)
	1.3.5. Friedrich Nietzsche: Der Antichrist (1895)
	1.3.6. Max Weber: Entzauberung (1917)
	1.3.7. Max Horkheimer und Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklärung (1944)
	Kulturbegriff bei Horkheimer und Adorno

	1.3.8. Andreas Reckwitz: Der bedeutungsorientierte Kulturbegriff

	1.4. Abendländische Philosophie der Aufklärung und Bewusstseinskultur im 21. Jahrhundert
	1.4.1. Praktische Überlegungen zur Bewusstseinskultur und Spiritualität
	1.4.2. Spirituelle Auswege vor dem Hintergrund der Philosophie der Aufklärung
	Philosophische Vorstellungen von Spiritualität

	1.4.3. Ausblick


	2 Bewusstseinskultur im Licht der psychoanalytischen Theorie und des Buddhismus
	Einführung in das 2. Kapitel
	2.1. Arthur Schopenhauer und die Welt als Wille und Vorstellung (1818)
	2.1.1. Gebundenheit des menschlichen Bewusstseins
	Exkurs: Rückgriff auf Immanuel Kant
	Schlussfolgerungen

	2.1.2. Neue innere und äußere Vorstellungsräume durch Erkenntnis der Idee
	2.1.3. Askese (griech. Áskēsis, „Übung“)
	Vorgriff: Buddhistische Vipassanā-Meditation

	2.1.4. Handeln aus Mitleid
	Exkurs: Schopenhauers Kritik am kategorischen Imperativ

	2.1.5. Kunst
	Hinführung
	Joseph Beuys
	Antony Gormley

	2.1.6. Schlussfolgerungen

	2.2. Bewusstseinskultur und psychoanalytische Theorie
	Hinführung
	2.2.1. Einleitung
	2.2.2. Die psychoanalytische Perspektive
	Entdeckung des Unbewussten
	Ich als Reiter mit geborgten Kräften
	Selbst
	Unbewusstes und Verdrängtes
	Kultur und Kreativität
	Erkenntnis der Idee
	Schuld und Scham
	Schlaf
	Arbeits-, Genuss- und Liebesfähigkeit
	Gottesbild und Spiritualität
	Sprache
	Versöhnung mit lebensgeschichtlichen Widersprüchen
	Schlussfolgerungen


	2.3. Kritik und andere Zugangswege zum menschlichen Bewusstsein
	2.3.1. Einleitung
	2.3.2. Wilhelm Dilthey (1833 – 1911)
	2.3.3. Karl Jaspers (1883 – 1969)
	2.3.4. Pierre Janet (1859 – 1947)
	Wissenschaftliche Vorgehensweise
	Überlegungen zu psychodynamischen Prozessen
	Glauben als lebensnotwendige Anpassung

	Hinführung

	2.4. Bewusstseinskultur und Buddhismus
	Hinführung
	2.4.1. Methodisches Vorgehen und einführende Erläuterungen zur Fragestellung
	2.4.2. Philosophie als Lebensform
	2.4.3. Die Upanischaden (7. Jahhundert v. Chr. – 2. Jahrhundert v. Chr.)
	Bewusstseinszustände (Mandukya-Upanischad)

	2.4.4. Reden des Buddha: Auszüge aus dem Pâli-Kanon (1. Jh. v. Chr.)
	Dharma-Begriff im Buddhismus
	Rolle der Meditation
	Achtsamkeitsgebot
	Nirvāna und Negation

	2.4.5. Nagarjuna (2. Jahrhundert n. Chr. ) und Mahāyāna-Buddhismus
	Herkunft und historische Bedeutung Nagarjunas
	Die Metaphysik Nagarjunas
	Die große Leere

	2.4.6. Zen-Buddhismus (ab 5. Jahrhundert n. Chr.) und Dôgen (13. Jh.)
	Pfadloser Weg
	Metapher über den Tod im Zen-Buddhismus

	2.4.7. Yoga (ab 4. Jh. v. Chr. )
	2.4.8. Das Verhältnis von Buddhismus zum säkularen Achtsamkeitstraining

	2.5. Schlussfolgerungen für eine moderne Medizin mit spirituellem Bezug

	3. Bewusstseinskultur in einer Situation heilkundlicher Vielfalt
	Hinführung
	3.1. Das salutogenetische Modell
	Kohärenzgefühl und Resilienz
	SOC („Sense of coherence“)-Skala
	Abgrenzung Salutogenese-Konzept und Achtsamkeitstraining
	Spiritualität
	Zielsetzung

	3.2. Bewusstseinskultur im verhaltensmedizinischen Kontext
	Behaviorismus und Lerntheorie
	Humanistische Psychologie und Existentialismus
	Metaphysik am Krankenbett?
	Achtsamkeitsbasierte Stressreduktion als verhaltenstherapeutischer Ansatz
	Akzeptanz- und Commitment-Therapie
	Grenzen psychophysiologischer Erfassbarkeit

	3.3. Grundprinzipien des Achtsamkeitstrainings und Stand der Wissenschaft
	Abgrenzung buddhistische Achtsamkeit und säkulare Achtsamkeit
	Vorgriff auf wesentliche Aspekte der eigenen empirischen Untersuchung
	Hinführung in das MBSR-Curriculum
	Body-Scan
	Schmerz
	Exkurs: Stressreaktion und Stressbegriff von Hans Selye
	Adaptation
	Aufbrechen von typischen Denk-und Verhaltensmustern
	Individuelles versus soziales Prinzip
	Säkulare Achtsamkeit (MBSR): Stand der Wissenschaft
	Schlussfolgerungen für die Konzeption einer eigenen Studie

	3.4. Prospektive Studie zur spirituellen Praxis bei Brustkrebspatientinnen
	3.4.1. Einleitung
	Einführende Erläuterungen zu den Hormonen Cortisol und Prolaktin
	Cortisol und Gedächtnis
	Zentrale Steuerung: CRH-System
	Prolaktin und Resilienz
	Situation von Frauen mit Brustkrebs unter einer antihormonellen Therapie
	Ansatzpunkte für die Konzeption der klinischen Studie
	Schwierigkeit ganzheitliche und spirituelle Aspekte in messbare Größen zu übersetzen

	3.4.2. Fragestellung und Zielsetzung
	3.4.3. Methodik
	Studienmerkmale: Randomisierte Kontrollstudie (RCT)
	Einschlusskriterien:
	Ausschlusskriterien:
	Rekrutierung:
	Procedere des Studieneinschlusses:
	Ethikvotum vom 11.3.2014:
	Zielkriterien
	Primärer Endpunkt:
	Messzeitpunkte der physiologischen Parameter (primärer Endpunkt):
	Physiologische Parameter: Laborwerte (nur Messzeitpunkte t1 und t2)
	Normwerte und Einheiten der physiologischen Parameter:
	Sekundärer Endpunkt:
	Fragebögen (Messzeitpunkte t1, t2 und t3) zum sekundären Endpunkt:
	Reliabilität und Validität:
	EORTC-Fragebogen QLQ-C30 (Version 3.0): Fragen 1 – 30
	EORTC-Fragebogen BR23 (Version 1.0): Fragen 31 – 53
	MBSR-Training:
	Kontrollintervention: moderates Bewegungstraining:
	Datenauswertung und Statistik
	Biometrie
	Randomisierung und Verblindung:
	Gruppen:
	Studienablauf aus Sicht der Teilnehmerinnen


	3.5. Ergebnisse der experimentellen Studie: Deskriptive Statistik und grafische Darstellung
	Consort Flow Chart

	3.6. Erläuternde Zusammenfassung der Studienergebnisse
	3.7. Reflektivität

	4. Diskussion
	Was hatten frühere klinische Studien versucht über ein MBSR-Training insbesondere bei Krebspatienten herauszufinden und wie waren die Ergebnisse?
	Welche Ergebnisse brachte die eigene Studie?
	Wie lassen sich die verstärkten Brustschmerzen während des Achtsamkeitstrainings erklären?
	Welche methodischen Einschränkungen gab es bei der eigenen Studie?
	Was ist einschränkend bei der Interpretation der eigenen Studie?
	Was sind weiterführende Ideen?
	Was wäre eine potentielle Folgestudie?
	Was ist das Verhältnis von Meditation zu Spiritualität?
	Worauf beruht das Bedürfnis nach Spiritualität und worin liegt der Gewinn?
	Worin besteht der Gewinn der Meditation?
	Worin unterscheiden sich Meditation und Spiritualität in ihrem Gewinn?
	Diskussion der Studienergebnisse im Kontext anderer MBSR-Studien
	Genaueres Hinschauen im Rahmen eines Achtsamkeitstrainings
	Der „mäeutische Prozess“
	Achtsamkeit und Nationaler Krebsplan
	Grundsätzliche Frage: Was erhält den Menschen gesund?
	Entwurf einer neurobiologischen Selbstregulation: Hinführung
	Was ist Materie?
	Wissenschaftliche Aspekte bei der Beschreibung der Meditation
	Eigener Ansatz zur Bedeutung der Meditation
	Metaphysik am Krankenbett
	Schlussbemerkungen und Ausblick

	Literaturverzeichnis
	Anhang
	Protokoll der MBSR-Trainerin
	EORTC-Fragebögen: Copyright © EORTC, Brüssel


