B IHELDEN — HEROISIERUNGEN — HEROISMEN

Achim Aurnhammer — Barbara Korte (Hrsg.)

Fremde Helden auf
europaischen Buhnen
(1600-1900)

"\ r | 4 [
: o i N ¥
LA
2%

s .

. 1 - , S
Ghe Yndian %@n B



https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fremde Helden
auf europiischen Bithnen

(1600-1900)

Herausgegeben von

Achim Aurnhammer - Barbara Korte

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HELDEN - HEROISIERUNGEN - HEROISMEN

Herausgegeben von

Ronald G. Asch, Barbara Korte, Ralf von den Hoff

im Auftrag des DFG-Sonderforschungsbereichs 948
an der Universitit Freiburg

Band 5

ERGON VERLAG

13.01.2026, 06:47:13. op


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fremde Helden
auf europiischen Bithnen

(1600-1900)

Herausgegeben von

Achim Aurnhammer — Barbara Korte

ERGON VERLAG

13.01.2026, 06:47:13. Op


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gefordert durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft

Umschlagabbildung:
»The Indian Queen® (Anne Bracegirdle).

Mezzotinto von John Smith nach Zeichnung von William Vincent (um 1695).
Das Schabkunstblatt bezieht sich wohl auf eine Inszenierung der Semi-Oper
,The Indian Queen® von Henry Purcell (1695) auf der Basis der
»Iragedy” von John Dryden und Robert Howard (1664).
© National Portrait Gallery, London

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind

im Internet tiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© 2017 Ergon-Verlag GmbH - 97074 Wiirzburg
Das Werk einschlieflich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschiitzt.

Jede Verwertung auflerhalb des Urheberrechtsgesetzes bedarf der Zustimmung des Verlages.
Das gilt insbesondere fiir Vervielfiltigungen jeder Art, Ubersetzungen, Mikroverfilmungen
und fiir Einspeicherungen in elektronische Systeme.
Umschlaggestaltung: Jan von Hugo
Satz: Thomas Breier, Ergon-Verlag GmbH

www.ergon-verlag.de

ISBN 978-3-95650-219-4
ISSN 2365-886X

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Inhaltsverzeichnis

VOIWOTE ittt ettt eet e eeae e e et e e ssase e e s senaeesesaaeesssaseeesssseesssnsseessnnssessnnnns 7

Achim Aurnbammer / Barbara Korte
EINLEITUNE ovevviiiiieectcctrr ettt et 9

Ralf Hertel
Tamburlaine: Christopher Marlowes fremder Held ........coovviiiiiiiiccccnnnas 21

1obias Doring
Wie fremd miussen Helden sein?
Uberlegungen zu Othello .........o.cucveeeeeeeeeeeeereeeeeeseseessessesses e ses s seseens 33

Mirjam Dopfert
Miles laponus et Christianus: Japanische Mirtyrer
auf der JesuitenDURNE ...c.covvveveveiiinirieieicce et 49

Susanne Rode-Breymann

Im Universum von (fremden) Welten:

Uber die Erziehung zum Helden im

hofischen Musiktheater des 17. Jahrhunderts .......cocoeeeinenvireecninreecceee 71

Christiane Hansen
»This borrow’d shape®:
Barbarische Fremdheit und heroische Tauschung

in Elkanah Settles The Conquest of China, by the Tartars (1676) .......ccovvereerenenne 91
Barbara Korte

John Drydens Amboyna:

Verfremdungen des Heroischen im Kontext des Welthandels ..........cccccccceuenee. 109
Ralph P. Locke

Alexander der Grof3e und der indische Raja Puru:
Zur Exotik in einem Libretto Metastasios und in
darauf basierenden Opern von Hasse und Handel .......ccccooevvvvieeeincnninncnnene. 127

Achim Aurnbammer

Friedrichs I1. Montezuma (1755): Ein aztekischer Anti-Machiavel .................... 145
Albert Gier
Muslimische Helden: Die Kreuzziige im Musiktheater .........cccccoevviverccrcnenne 165

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 INHALTSVERZEICHNIS

Christoph Deupmann

Roémische Helden aus der chinesischen Fremde:

Paul Weidmanns ,Originaltrauerspiel®

Usanguei, oder die Patrioten in Sina .........c.ccceeevoevevinsinineniesineseseseeeeese e 181

Gabriella Catalano
Goethes Heldin Iphigenie:
Zu einer Morphologie des Fremden ........coccccevvvvieeiiennnineccrreeeccene 191

Claudia Jeschke / Gabi Vettermann

Andere Helden:

Morphologien des Heroisch-Fremden

im Tanztheater des 19. Jahrhunderts .......cooeeeiennnicinnnccccccene 205

Thomas Seedorf
Die neue Stimme des fremden Helden:
Gaetano Fraschini als Zamoro in Giuseppe Verdis AlZira .......ccoveeevvvnerennnnee. 217

Mario Zanucchi
Alteritit und Heroismus in Franz Grillparzers Trilogie

Das Goldene Viiefs und in Euripides’ Medeia .............coveveveveveeeceiiicccccnennes 233
Christian Krug

Andere Helden im populiren englischen Melodrama

des frithen 19. Jahrhunderts ........coooeeeveeneieciciieeec e 251

Benjamin Van Tourhout
Die Borgias: Fremde Charaktere und Fremdheit in der
Biithnenerzihlung. Uberlegungen aus der Theaterpraxis ..........cc.eveevvrvrrerrenss 267

Verzeichnis der Autorinnen Und AULOIEI c...evveeeeeviereeeeeeeeeeeeereeeeeeeeeeseeeeeenes 283

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vorwort

Der vorliegende Band ist der flinfte der Schriftenreihe ,Helden — Heroisierungen —
Heroismen® des DFG-geforderten Sonderforschungsbereichs 948 ,Helden — Heroi-
sierungen — Heroismen. Transformationen und Konjunkturen von der Antike bis
zur Moderne® (SFB 948) an der Albert-Ludwigs-Universitdt Freiburg. Der Band
versammelt die tiberarbeiteten Vortrige einer Tagung, die vom 12. bis 14. Mirz
2015 in Freiburg stattgefunden hat. Der Dank der Herausgeber gilt allen Autorin-
nen und Autoren fuir die anregenden Beitrige sowie den weiteren Teilnehmerinnen
und Teilnehmern der Tagung fir intensive und inspirierende Diskussionen. Dan-
ken mochten wir Hans-Juirgen Dietrich und Thomas Breier vom Ergon-Verlag fiir
die stets erfreuliche Zusammenarbeit und die geduldige Unterstiitzung sowie der
Deutschen Forschungsgemeinschaft (DFG), deren Forderung diesen Band - und
den SFB 948 - erst moglich macht. Jochen Antoni, Alena Bauer und Alexandra
Kuhn haben uns mit groflem Engagement bei der Einrichtung des Manuskripts
und der Fertigstellung der Druckvorlage unterstiitzt.

Freiburg, im Mai 2016

Achim Aurnhammer und Barbara Korte

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

Achim Aurnbhammer / Barbara Korte

,;Fremde® Helden gab es auf europiischen Bithnen schon immer, man denke nur an
die Perser des Aischylos (472 v. Chr.) sowie dessen ,Asyltragodie® Die Schutzflehenden
(Hiketiden) (463 v. Chr.), oder auch an die Komisierung des Fremden, etwa in Ge-
stalt eines Skythen in den Thesmophoriazusen (Thesmophoriazousai).! Doch mit dem
Beginn des 17. Jahrhunderts gewann die exotische — der eigenen Kultur ferne, aber
doch in sie importierte — Bithnenfigur besondere Konjunktur, sowohl im Sprech-
wie im Musiktheater. Das Phinomen inszenierter Kulturkontakte und Kulturkolli-
sionen, das bis in die Gegenwart fortdauert, will der vorliegende Band fuir europii-
sche Bithnenwerke zwischen 1600 und 1900 paradigmatisch untersuchen und be-
leuchten, wobei sowohl die Exotisierung des Heroischen als auch die Heroisierung
des Exotischen im Zentrum stehen sollen.?

Mit der Renaissance konvergierten mehrere Faktoren, die dem Erscheinen
fremder Helden auf europiischen Bithnen entgegenkamen: Die Wiederbelebung
der Antike reaktivierte alte Paradigmen des Heroischen; eine neue riumliche
Mobilitit und ein damit verbundenes neues Wissen erweiterten das Verstindnis
des Fremden; Europas christliche Identitit wurde durch die Reformation erschiit-
tert und fur Differenz und Alteritit sensibilisiert; die Expansionsbestrebungen
mehrerer Imperien in Ost und West provozierten gewaltsame Kulturbegegnun-
gen. Nicht zuletzt nahm um das Jahr 1600 das europiische Theater in verschiede-
nen Kontexten neue Anfinge und spielte sowohl das Heroische als auch das
Fremde durch - auch in den diversen Kombinationen, welche die Beitrige in die-
sem Band beleuchten.

Die Konjunktur fremd-heroischer Figuren auf europdischen Bithnen im
17. Jahrhundert, die mit der Formierung eines Europabewusstseins einherging,
wird iiblicherweise auf die drei Faktoren zuriickgeftihrt, die Peter Burke in seinem
kulturgeschichtlichen Essay ,Did Europe Exist Before 1700?“ (1980) nennt: ers-
tens die ,Tirkengefahr’, zweitens die Entdeckung und Kolonialisierung der ,Neu-
en‘ Welt, drittens die politischen Binnenkonflikte und Machtverschiebungen inner-
halb Europas.? Dieses Erklirungsmodell hilt sich noch immer, auch wenn die drei
Faktoren mittlerweile durch viele Spezialstudien prizisiert und modifiziert wur-

1 Vgl. Bernhard Zimmermann: Der und das Fremde in der griechischen Komédie. In: Ulrike

Riemer und Peter Riemer (Hg.): Xenophobie — Philoxenie. Vom Umgang mit Fremden in der An-
tike. Stuttgart 2005, 147-156.

Fir eine postkolonial und global orientierte Sicht auf Fremdheit und Theater, die stirker
auch reziproke Kulturbeziehungen in den Blick nimmt, siehe die Arbeiten von Christo-
pher Balme, etwa den von ihm herausgegebenen Band Das Theater der Anderen: Alteritit
und Theater zwischen Antike und Gegenwart. Tubingen 2001.

3 Peter Burke: Did Europe Exist Before 1700? In: History of European Ideas 1: 1, 1980, 21-29.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

10 ACHIM AURNHAMMER / BARBARA KORTE

den. Doch selbst fiir das 17. Jahrhundert, fiir das es entwickelt wurde, erweist es
sich insofern als unzureichend, als die Faktoren keineswegs europaweit gleichge-
wichtig waren: Wihrend fiir England, Frankreich und Spanien die ,Neue® Welt ein
wichtiger Wirtschaftsraum und auch bald Schauplatz fur Bithnenhandlungen wie
etwa John Drydens The Indian Queen (1664) geworden war, erwies sich fiir das Hei-
lige Romische Reich deutscher Nation die ,Turkengefahr® als weitaus brisanter.
Der tiberraschende Abzug der Tiirken, die im Jahre 1683 Wien belagerten, wurde
sogleich in mehreren deutschen Dramen verarbeitet. Inwieweit die politischen
Binnenkonflikte und die innereuropiischen Machtverschiebungen in exotischen
Stoffen stellvertretend literarisiert wurden, ist noch nicht hinreichend geklart.

Peter Burkes Drei-Komponenten-Erklarung wird auch der enormen Dynamik
der ,fremden Helden® auf europiischen Bithnen nicht gerecht. Auf die Konzepte
des Exotischen wirkten sich die epochalen Umbriiche in der Wissensgeschichte in
der frithen Neuzeit aus. So wurde mit der Aufwertung der Empirie auch die curio-
sitas neu legitimiert, die noch bis in das 16. Jahrhundert aus religiosen Griinden
diskreditiert war. Dies fiihrte zu einer breitenwirksamen Aufwertung der Faszina-
tion am Fremden und Neuen. Auch wenn das moderne Sensationsbediirfnis lange
noch moralisch strittig blieb, wurde spitestens ab Mitte des 17. Jahrhunderts das
Unbekannte und Geheime immer attraktiver und lukrativer.* Exotisches gehorte
zum ostentativen ,Prestigekonsum®, und es wurde zur adligen Mode, sich durch
Exotika selbst zu exotisieren.®

Zudem erschlossen neue Kartografien und Atlanten wie Abraham Ortelius’
Theatrum Orbis Terrarum (1570) oder Martin Martinis chinesische Geographie No-
vus Atlas Sinensis (1655) ferne und noch weithin unbekannte Linder.” Uberdies
brachten zahlreiche neue ethnografisch-kulturgeschichtliche Werke - diverse Cos-
mographien oder Sitten- und Kostimbiicher — sowie Reisebeschreibungen den Eu-
ropdern die fernen Linder niher.

Zum frithneuzeitlichen Markt der Geheimnisse vgl. Daniel Jutte: Das Zeitalter des Gebeimnis-
ses. Juden, Christen und die Okonomie des Gebeimen (1400-1800). Gottingen 2011. — Die Auf-
wertung der curiositas hat grundlegend Hans Blumenberg dargestellt: Hans Blumenberg: Le-
gitimitdt der Neuzeit, Bd. 3: Der Prozess der theoretischen Neugierde. Frankfurt am Main 21980.
Siehe auch Neil Kenny: Curiosity in Early Modern Europe. Word Histories (Wolfenbiitteler For-
schungen; 81). Wiesbaden 1998, und Justin Stagl: A History of Curiosity. The Theory of Travel
1550-1800 (Studies in Anthropology and History; 13). Chur 1995 (dt. 2002).

Vgl. die klassischen Ausfiihrungen von Thorstein Veblen zur ,,conspicuous consumption®,
dem demonstrativen Luxusverbrauch: Thorstein Veblen. The Theory of The Leisure Class. An
Economic Study of Institutuions. New York 1970 (zuerst 1899).

Siehe zur Fille exotischer Dinge in den Anfingen der europiischen Konsumgesellschaft
auch den Band von Birgit Neumann (Hg.): Prisenz und Evidenz fremder Dinge im Europa des
18. Jabrbunderts (Das achtzehnte Jahrhundert / Supplementa; 19). Gottingen 2015.

Zu Ortelius und der frithneuzeitlichen Kartografie siehe Paul Binding: lmagined Corners. Ex-
ploring the World’s First Atlas. London 2003, und Michele Castelnovi: Il primo atlante
dell’Impero di Mezzo. I contributo di Martino Martini alla conoscenza geografica della Cina. Trient
2012.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG 11

Dynamisch verliefen auch sozial- und wirtschaftpolitische Bedingungen: So
fithrten die jesuitischen Asien- und Afrika-Missionen zu verstirkten Handels-
beziehungen und zu einem besseren Verstindnis der fremden Kulturen. Vor allem
aber kam es mit der Befriedung der Beziehungen zum Osmanischen Reich seit
Ende des 17. Jahrhunderts zu einem bedeutenden Wirtschaftsaustausch mit dem
gesamten Orient.? Diplomatische Beziehungen mit fernen Lindern, wie die
Beziehungen Frankreichs zum Konigreich Siam, normalisierten und objektivier-
ten die Sichtweisen auf Asien.

Viel zu kurz kommt in Burkes Drei-Faktoren-Erkliarung schliefflich und vor
allem die Eigendynamik der isthetischen Medien sowie der Kultur- und Ideen-
geschichte. So gewann seit dem 17. Jahrhundert die fiktionale Perspektivierung des
Eigenen, oft in satirischer Absicht, immer mehr an Gewicht und nutzte solche
menippeischen Selbstbespiegelungen im exotischen Gewand oder in der Konstruk-
tion von ,edlen Wilden‘, auch und gerade zur Kritik an der europdischen Zivilisa-
tion.? Die asiatische Philosophie ebenso wie die morgenlidndische Literatur, Kunst
und Kultur beeinflussten die europiische Kultur und wirkten sich wiederum in
Neukonstruktionen des Eigenen wie Fremden aus. Dass das kontinentale Selbst-
und Weltbild Europas infolge der Entdeckung Amerikas sowie durch das zuneh-
mende Wissen Giber andere Kontinente sich dnderte, ist unbestritten. Strittig sind
aber die Auswirkungen: Die Thesen reichen von einer allgemeinen Relativierung
und Verunsicherung christlicher Identitit im aufklirerischen Toleranzprinzip bis
hin zu einem europiischen Triumphalismus. Inwieweit die Konstruktion des An-
deren der Konsolidierung des Eigenen diente, ist eine offene Forschungsfrage.

Mit der ilteren Forschungsmeinung Paul Hazards, dass der Vergleich mit frem-
den und fernen Kulturen zu einer Relativierung und Kritik des Eigenen in der
Aufklirung gefithrt habe, konkurriert die postkolonial inspirierte, auf Edward Said
zuriickgehende These, kontinentale Identitit stiitze sich notwendig auf Uberlegen-
heitsgefiihle.!% Der Orient - er kann auch Fernasien einschlieflen - sei von Europa
als mysterios und bedrohlich imaginiert worden, um eine Kolonialisierung zu legi-
timieren. ,Exotisierung’, so Saids umstrittene Orientalismus-These, diene nicht nur
der Selbstdefinition, sondern auch der Rechtfertigung imperialistischer Politik.!!

8 Vgl. Donald F. Lach und Edwin J. van Kley: Asia in the Making of Europe, Bd. 3: A Century
of Advance. Chicago 1993, und Jurgen Osterthammel: Die Entzanberung Asiens. Europa und
die asiatischen Reiche im 18. Jabrbundert. Miinchen 1998. Vgl. auflerdem die Beitrige zu Bar-
bara Schmidt-Haberkamp (Hg.): Enropa und die Tiirkei im 18. Jabrbundert. Gottingen 2011.
Vgl. dazu Nicolas Detering: Krise und Kontinent. Die Entstehung der deutschen Europa-Literatur
(1590-1740). Freiburg, Diss. 2015, erscheint 2017.

10" Paul Hazard: La Crise de la conscience européenne (1680~1715). Paris 1935, 3-38.

11 Edward W. Said: Orientalism. New York 1978. Zur Kritik an Saids ,Orientalismus‘-These
siche Andrea Polaschegg: Der andere Orientalismus. Regeln deutsch-morgenlindischer Imagina-
tion im 19. Jahrhundert (Quellen der Forschungen zur Literatur- und Kulturgeschichte; 35).
Berlin 2005, 28-39, sowie Jiurgen Osterhammel: Edward W. Said und die ,Orientalismus‘-
Debatte. Ein Riickblick. In: Asien, Afrika, Lateinamerika 25, 1997, 596-607.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

12 ACHIM AURNHAMMER / BARBARA KORTE

Bleiben die kulturhistorischen Erklirungen fiir die Faszination des Exotischen
im 17. und 18. Jahrhundert also dilemmatisch, so blieb auch die Literaturwissen-
schaft angesichts der Konjunktur fremder Heldinnen und Helden im frithneuzeit-
lichen und neuzeitlichen Theater ziemlich ratlos. Man behalf sich mit eben den
historischen Erklirungen, welche die Vorliebe fur fremde Helden auflerliterarisch
begriinden und sozial- und mentalititsgeschichtlich erldutern. Allerdings finden
sich vereinzelt auch literatur-, theater- und geschmacksgeschichtlich angelegte Er-
klarungen, die das Phinomen stirker auf innerliterarische Aspekte eingrenzen,
stoff-, motiv- oder gattungsgeschichtlich behandeln, auf spezifische inter- und
intramediale Faktoren zurtckfithren, die Faktur der Diskurse behandeln oder nach
Nationalliteraturen spezifizieren. Allgemeiner argumentieren literatursoziologische
Ansitze, die das Phinomen im Rahmen der sogenannten Identitits- und Alteritits-
forschung behandelt haben. Daran schlossen sich die postkolonialen Erklirungen
an, welche wie Edward Said die Rede von der fernen Welt zur westlichen Imagina-
tion erklarten: ,The Orient was almost a European invention®, lautet Saids bekann-
te These.1?

Nicht einfach ist es, die ,fremden Helden® definitorisch einzugrenzen, struktu-
rell zu ordnen und zu erkliren. Wodurch bestimmt sich ,Fremdheit? Wie dndert
sich die Kategorie des ,Anderen im Verhiltnis zum ,Eigenen‘ im Verlauf der drei
Jahrhunderte, auf welche die Beitrige in diesem Band zuriickblicken? Diesen Bei-
trigen, die das Thema mit Fallstudien erhellen, miissen daher einige allgemeine
Uberlegungen zur Begrifflichkeit des Fremden und des Heroischen vorangestellt
werden. Allerdings begibt man sich hier auf ein Feld, dessen Konzepte und Zu-
ginge stark differieren und ausufern.

Die Forschung zum Komplex kultureller Fremd- oder Andersheit ldsst sich
kaum mehr iiberschauen. So kursieren zahlreiche Ordnungsbegriffe, die zwischen
Fremdem und Anderem unterscheiden!? (oder auch nicht), die Exotismus!* und
Orientalismus als je spezifische Formen der VerAnderung!® fassen, die unter-
schiedliche historische Zonen des Kulturkontaktes, des Kulturkonflikts, der Kultur-
verflechtung und des Kulturvergleichs differenzieren. Vorstellungen von Hybridi-
sierung, Synkretismen und third spaces signalisieren, dass Grenzen zwischen Eige-
nem und Fremdem durchlissig sind, und die neue Forschung spricht generell
weniger von Differenzen als von Phinomenen der Transkulturalitit, Transnationa-
litit, Translation sowie von Prozessen der Globalisierung auch schon in frithen

12 Said: Orientalism (Anm. 11), 1.

13 Polaschegg: Der andere Orientalismus (Anm. 11).

14 Graham Huggan: The Postcolonial Exotic. Marketing the Margins. London 2001, 14:
» E]xoticism describes the systematic assimilation of cultural difference”, wobei aber Dis-
tanz bleibt. Zu unterschiedlichen Ausprigungen der Beziehung zwischen einem westlichen
Selbst und exotischen Anderen in Texten von Montaigne bis zu V. S. Naipaul siehe auch
Roger Célestin: From Cannibals to Radicals: Figures and Limits of Exoticism. Minneapolis 1996.
So Julia Reuters Ubersetzung des englischen Begriffs Othering. Julia Reuter: Ordnungen des
Anderen. Zum Problem des Eigenen in der Soziologie des Fremden. Bielefeld 2002.

15

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG 13

Epochen. Eigenes und Fremdes oder Exotisches lassen sich nicht mehr als simple
Gegensitze denken, sondern als Groflen in dynamischen kulturellen Gebilden.!¢

Auch im dramatischen Medium ist Fremdheit eine Variable. Exotisierung ist
erstens abhingig vom Schauplatz, also vom Raum, zweitens von der Handlungszeit,
drittens von der Konstellation von Fremd und Eigen. Diese Faktoren konnen in
unterschiedlicher Weise zusammenwirken und ein mehr oder weniger starkes exo-
tisches Setting abgeben, das dann mit Fragen des Heroischen korreliert. So ist es
ein Unterschied, ob Shakespeares Othello als einziger ,Mohr” auf einem europii-
schen Schauplatz, nimlich in Venedig, agiert, oder ob in Philipp Fortschs Oper
Bajazeth und Tamerlan (1690) die Protagonisten zwei asiatische Herrscher sind, und
der Schauplatz Asien ist. Zudem indert sich die Kategorie des ,Fremden’, ,Ande-
ren‘ oder ,Exotischen‘ im Untersuchungszeitraum betrichtlich. Ist die Tiirkei etwa
in Europakonzepten der frithen Neuzeit meistens ein Teil ,unseres’ Kontinents, ist
das europdisch geprigte Nordamerika als ,Neue® Welt doch weniger exotisch als
China oder Japan. Fraglich ist auch, inwieweit die Kategorie des ,Fremden‘ von
der Handlungszeit abhingt. Sind etwa Episoden aus der romischen Geschichte,
die Kulturkollisionen inszenieren, wie Shakespeares Antony and Cleopatra oder die
diversen Sophonishe-Dramen, so exotisch wie die zeitnahen Ereignisse der Erobe-
rung Stidamerikas durch die spanischen Konquistadoren?

Auch das Heroische ist kein universales und tiberzeitliches Prinzip. Zwar ldsst
es sich sehr basal iiber Auflerordentlichkeit, besondere Handlungsmacht und
Agonalitit bestimmen,!” aber es manifestiert sich konkret immer in kulturell und
sozial spezifischen und damit varianten Kontexten. Das Heroische korreliert so
immer mit bestimmten politischen, religiosen und moralischen Wertvorstellungen
und Systemen der gesellschaftlichen Ordnung sowie Wissensdispositiven (von der
Mythologie bis zur Geografie). Zudem provozieren heroische Figurationen immer
auch Komplementir- und Gegenvorstellungen und sind auch in dieser Hinsicht
essenziell relationale Kategorien, die fiir Ambivalenzen und Widerspriiche offen
sind.

Mit dem Fremden und dem Heroischen werden also zwei diffuse und umstrit-
tene Konzepte gekoppelt, wobei auffillig ist, dass die kulturelle Praxis, und speziell
die Theaterpraxis, diese Kopplung immer wieder vorgenommen hat. In der Tat
haben beide Konzepte auch Gemeinsamkeiten: Beides sind Konstrukte, tiber die
kulturelle und soziale Identifizierungen verhandelt werden - einerseits das Selbst-
verstindnis von Individuen und andererseits, was fiir das Theater als soziale Kunst-
form besonders wichtig ist, das Selbstverstindnis von Gesellschaften und inner-
gesellschaftlichen Gruppierungen. Sowohl das Heroische als auch das Fremde sind

16 Siehe Herfried Miinkler [u.a.] (Hg.): Die Herausforderung durch das Fremde (Forschungs-
berichte / Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften; 5). Berlin 1998.

Siehe die Arbeiten des Freiburger Sonderforschungsbereichs 948 ,Helden - Heroisierun-
gen — Heroismen. Transformationen und Konjunkturen von der Antike bis zur Moderne®,
http://www.sfb948.uni-freiburg.de, 29. Mirz 2016.

17

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

14 ACHIM AURNHAMMER / BARBARA KORTE

als Herausforderung an bestehende Identifizierungen definiert worden, denn beide
setzen an den Grenzen an, die vordergriindig stabile Identititen zu sichern schei-
nen, und fordern diese Grenzen heraus: Grenzen zwischen fremd und vertraut,
anders und eigen, heroisch und unheroisch, gut und bose. In den Verschrinkungen
des Fremden und Heroischen, die dieser Band fiir einige europiische Kulturen in
verschiedenen Epochen in den Blick nimmt, potenzieren und komplizieren sich
die Verhandlungsspielriume kultureller und sozialer Identifikation und die in
thnen involvierten Normen, Hierarchien und Autorititen.

In der je spezifischen Kombinatorik von Fremdem und Eigenem mit dem He-
roischen ist nicht nur danach zu fragen, mit welchen Semantiken und Asthetiken
sich die Kategorien kreuzen, sondern auch nach den Funktionen solcher Uber-
kreuzungen. Welche kulturellen Funktionen haben Heroismen, die exotisch codiert
sind? Welche heroischen Konzepte werden jeweils in Reprisentanten des Anderen
verkorpert? Sind es tiberholte Muster heldischen Betragens, also etwa grausame
Gewalt, fiir die Tamerlan beriichtigt war, sind es konkurrierende Gegenbilder zur
seigenen® Heroik oder sind es gar kompensatorische Entwiirfe einer unheroischen
Zivilisation?

Da dieser Band einen Zeitraum von dreihundert Jahren umfasst, wird schlie3-
lich auch nach dem Wandel exotischer Heroik gefragt. Wie dndert sich das Zu-
sammenspiel von Exotik und Heroik im Laufe der Zeit? Wird der Zusammenhang
im Lauf der Zeit stirker oder schwicher? Wird die Exotik des Heroischen verdufSer-
licht oder interiorisiert? Ereignet sich die Konfrontation von ,eigener und ,frem-
der Kultur in Europa, oder in fernen, iiberseeischen Lindern, oder in ginzlich fik-
tiven Rdumen?

Zu bedenken ist schliefllich, was fremde Helden fiir die Bithne attraktiv macht,
mit welchen Mitteln des Sprech- und Musiktheaters die Bithne heroische Exotik
und exotische Heroik darstellt, und - nicht zuletzt — warum sie es tut. Zwischen
1600 und 1900 haben exotische Helden dem ésthetischen Spektakel und der politi-
schen Inszenierung gedient, aber sie haben auch eine kritische Inspektion der Figu-
ren und gesellschaftlichen Phinomene ermoglicht, die durch fremde Helden ver-
korpert werden.

Wie die Beitrdge in diesem Band zeigen, erlangen das Heroische und das Frem-
de in der konkreten Verkorperung der Bithnenkunst eine besondere Prignanz und
Evidenz. In der Auffithrung verstirken Heroisches und Fremdes ihr jeweiliges Fas-
zinations- und Irritationspotenzial. Dafiir hat die Bithne fir europiische Publika in
verschiedenen sozialen Kontexten und Epochen sehr unterschiedliche Intersektio-
nen des Heroischen und des Fremden inszeniert: Handlungen eines fiir das Publi-
kum ginzlich exotischen Personals; Handlungen, in denen fiir die Zuschauer kul-
turell fremde Figuren mit kulturell eigenen zusammentreffen; Handlungen, in
denen die eigene Kultur verfremdet oder sich ginzlich entfremdet wird.

Der vorliegende Band ist chronologisch in drei grofle Teile gegliedert. Der Dar-
stellung des Fremden und Kulturkollisionen auf europidischen Bithnen des spiten

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG 15

16. und 17. Jahrhunderts ist der erste Teil gewidmet. Ralf Hertel diskutiert mit
Christopher Marlowes Tamburlaine the Great (1587) ein Drama, das die Lust an der
Grenzuberschreitung zelebriert. In seinem unerhorten sozialen Aufstieg, seiner
unmotivierten, amoralischen Grausamkeit sowie der Selbstwahrnehmung als
Geiflel Gottes, die in einer Selbstapotheose kulminiert, transgrediert der zentral-
asiatische Gewaltherrscher Tamerlan soziale, moralische und religiose Werte und
Normen. Die ,unheimliche® Heroik Tamburlaines bleibt bei Marlowe tiber das ge-
samte Drama hinweg fremd und unverstindlich. Und doch fungierte die Figur
trotz ihrer Fremdheit im spitelisabethanischen England auch als Projektionsfliche
imperialer Ambitionen: Tamburlaines Triumph iiber den osmanischen Herrscher
sowie sein imperialer Gestus spiegeln das neue Machtstreben Englands.

Tobias Diring betrachtet Shakespeares Othello (1604) mit seiner Zentralgestalt
eines ,Mohren-Helden im Spannungsfeld von Identifikationsangeboten und
Demonstrationen der Exzeptionalitit — zwei gegenldufigen Erwartungen, die Kol-
lektive an heroisierte Figuren herantragen. Dass der Held das Fremde immer
schon in sich trigt, weil er die Normalitit iibersteigt, macht ihn zum Problem, das
sich in Shakespeares Stiick durch die kulturelle Fremdheit des Helden potenziert
und zudem durch eine Spannung zwischen mimetisch dargestellter und nur er-
zihlerisch vermittelter Handlung verstirkt wird. Strategien der (Selbst-)Heroisie-
rung werden so durchgespielt und kritisch reflektiert.

Den japanischen Mirtyrerdramen des Jesuitenordens, die dem europdischen
Publikum Exempla christlicher Glaubenspraxis bieten sollten, widmet sich Mirjam
Dipfert. Das ,Eigene® wird verengt auf das katholische Christentum und dem japa-
nischen ,teuflischen’ Heidentum als ,Fremdem® gegeniibergestellt. Die Dramen-
autoren betonen das fremde Setting und transferieren das meist negativ konnotierte
Fremde der japanischen Kultur hauptsichlich auf die heidnischen Gegenspieler der
Mirtyrer, die als grausam, affektverfallen und gegeniiber den Europiern inferior
vorgefithrt werden. Kontrastiv hierzu werden die japanischen Mirtyrer in eine
christliche Mirtyrertradition eingegliedert, indem sie zu milites Christiani stilisiert
und kanonischen und biblischen Heiligen gleichgestellt werden. Sie fungieren so-
mit nicht als fremde Helden, sondern vielmehr als Helden in der Fremde.

Susanne Rode-Breymann untersucht die Erziehung zum Helden im hofischen
Musiktheater des 17. Jahrhunderts, das im Dienst der Reprisentation und Legiti-
mation von Herrschaft steht. Die Heroengeschichten bringen personifizierte Herr-
schertugenden auf die Bithne und prisentieren universell siegreiche Helden, deren
Macht sich bis in exotische Lander erstreckt. Dieser Anspruch wird in den Libretti,
der Bithnengestaltung und den Tanzen des Theaters zum Ausdruck gebracht. An-
sdtze zu einem musikalischen Exotismus finden sich in der musikalischen Perso-
nencharakterisierung, wie in den Opern I/ Ritorno di Giulio Cesare, Vincitore della
Mauritania von Giovanni Bononcini und Donato Cupeda (1704). So illustriert der
siegreiche Held Caesar in seiner virtuosen Arie die eigene habsburgische Stirke,

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

16 ACHIM AURNHAMMER / BARBARA KORTE

wihrend die veringstigte Arie des Mauren Juba die fremde, marokkanische Unter-
legenheit in Tone fasst.

Am Beispiel von Elkanah Settles Conguest of China, by the Tartars (1675) unter-
sucht Christiane Hansen, wie im heroic play der englischen Restaurationszeit Kon-
struktionen des Anderen und Fremden als Zugriffsmoglichkeiten auf das heroisch
Exzeptionelle genutzt wurden. So bieten die Dramen Versuchsanordnungen, um
die Wirkungsmechanismen heroischer Figurationen in asthetischer und politischer
Perspektive zu reflektieren. Eine wichtige Bedeutung kommt dabei den zu wilden
Barbaren stilisierten Tataren zu, die mit der artifiziellen Kultur des chinesischen
Reichs konfrontiert werden. Die tatarische Eroberung Chinas als experimentelle
Entkopplung von heroischer agency und politischer Grofle im politisch Imaginiren
wird so in ein Phantasma idealer Herrschaft aufgelost, die das Heroische verein-
nahmend harmonisiert, damit aber letztlich nivelliert.

Fur die gleiche Epoche befasst sich Barbara Korte mit John Drydens Drama
Amboyna, or the Cruelty of the Dutch to the English Merchants (1673), welches die gene-
rischen Konventionen des heroic play in mehrfacher Hinsicht herausfordert. Seine
Handlung ist im Kontext des intensivierten Welthandels auf einer ostindischen
Gewiirzinsel angesiedelt, und die meisten seiner Figuren sind deshalb keine Aris-
tokraten, sondern konkurrierende englische und hollindische Kaufleute. Damit
werden auch die formalen und stilistischen Konventionen des heroic play gebro-
chen, und gerade dadurch kann Amboyna einen vielschichtigen Kommentar bie-
ten: zum Verhiltnis von Hindler- und Heldentum und zur Differenz bezie-
hungsweise moglichen Konvergenz adliger und merkantiler Werte. Unterschied-
liche Konjunktionen von Fremdem und Eigenem fungieren hierbei als Fokalisa-
tionspunkte.

Der zweite Teil des Bandes ist den aufklirerischen Bestrebungen gewidmet, die
das Fremde zunehmend aufwerteten und in einer starken Kontrastrelation zur Ab-
wertung tberlebter ,eigener® Konventionen und Traditionen nutzten. Die zahlrei-
chen Opern des frithen 18. Jahrhunderts, in denen eine Figur oder mehrere Cha-
raktere keine Europder sind, nimmt Ralph Locke zum Anlass, die Untersuchung des
Exotischen in der westlichen Musik neu zu erdrtern. Exemplarisch untersucht wer-
den Pietro Metastasios Libretto einer Opera seria, deren Handlung auf dem indi-
schen Subkontinent spielt, Alessandro nell’Indie (1729), sowie zwei darauf basierende
Opern aus dem Jahre 1731, Georg Friedrich Hindels Poro re dell’Indie und Johann
Adolph Hasses Cleofide. Uber die musikalische Reprisentation des Exotischen hin-
aus wird die aufklirerische Wertschitzung der sittlichen Inder und Inderinnen in
Metastasios Libretto mit Handels und Hasses musikdramatischer Umsetzung ver-
glichen.

Achim Auwrnbammer nimmt die Opera seria Montezuma (1755) von Johann Hein-
rich Graun in den Blick, die auf einer franzosischen Prosatragodie des Preuflen-
konigs Friedrichs II. basiert. Die Protagonisten des Librettos sind der Aztekenherr-
scher Montezuma, der in Anlehnung an den idealen Fursten des Anti-Machiavel

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG 17

(1740) konzipiert ist, sowie sein kontrastiv gezeichneter Gegenspieler, der spanische
Eroberer und macchiavellistische Machtpolitiker Hernan Cortes. Die Oper fiihrt
die wechselseitige Wahrnehmung der Konfliktparteien als Fremde vor - die Azte-
ken sehen in den Eroberern grausame Fremde, die Spanier beurteilen diese wie-
derum als barbarisch und unheroisch. In den Figuren Montezuma und seiner Frau
Eupaforice prisentiert die Oper zwei divergente Heldentypen: Wihrend Monte-
zuma in der Tradition des duldsamen (stoischen) Mirtyrers zum Opfer des Tyran-
nen Cortes wird, prisentiert sich Eupaforice im Widerstand gegen Cortes als tat-
kriftige und mutige Heldin, die nicht zuletzt durch ihren Freitod die Grofle einer
antiken Heroine gewinnt.

Albert Gier untersucht die Kreuzziige als Sujet in der Oper des 18. Jahrhunderts,
die anlehnend an die Ritterepen Ludovico Ariostos, Orlando furioso (1516/1532),
und Torquato Tassos, Gerusalemme liberata (1581), historische oder fiktionale Epi-
soden gestalten. Dabei konnen sowohl die Gemeinsamkeiten muslimischer und
christlicher Ritter als auch ihre radikale religiose Verschiedenheit hervorgehoben
werden. Nihe gewinnt die fremde feindliche Partei oft in individuellen kultur-
und religionsiibergreifenden Liebesbeziehungen, die als ,Gleichheit vor der Liebe’
inszeniert werden. Ferner wird die muslimische Identitit der Figuren teils durch
eine verdeckte Eingliederung in das christliche Wertesystem aufgehoben, wenn
diese beispielsweise als Kryptochristen erscheinen. Klarer polarisieren die an Tasso
angelehnten Libretti die Konfliktparteien, indem sie den Ausschluss der muslimi-
schen Figuren vom christlichen Heil betonen. Zum Zwecke solcher Ausgrenzung
wird der Orient auch als Bezugsraum stark typisiert, teils als regelrecht zeit- und
ortlose Gegenwelt.

Am Beispiel von Paul Weidmanns Trauerspiel Usanquei, oder die Patrioten in Sina
(1771) untersucht Christoph Deupmann die Bedeutung chinesischer Alteritit fiir die
klassizistische Dramenproduktion des 18. Jahrhunderts. In Usanguei widmet sich
der Gottschedianer Weidmann einem chinesischen Bauernaufstand des mittleren
17. Jahrhunderts und gestaltet den Kampf des Titelhelden gegen den Rebellen-
fithrer Ly in weitgehender Ubereinstimmung mit Gottscheds Regelpoetik. Deup-
mann zeigt, dass die inszenierte Fremdheit der dramatis personae zwar durch
gelehrte Anmerkungen markiert, in der moraldidaktischen Handlung aber kaum
dramatisiert wird. So erscheint etwa die Legitimitit des Freitods als politische
Option einer fremdkulturellen Ethik, die jedoch dufierlich bleibt.

Gabriella Catalano beleuchtet in Johann Wolfgang von Goethes Iphigenie auf
Tauris (Prosa 1779, Vers 1786) die komplexe Morphologie der Fremdheit, die dem
Drama auf mehreren Ebenen eingeschrieben ist. Auf der Handlungsebene erfah-
ren und bewerten beide Protagonisten Fremdheit unterschiedlich: Thoas, der
Fremde in seiner eigenen Heimat, bewertet alles von auflen kommende Fremde
als potenzielle Gefahr. Die von sich selbst entfremdete und entwurzelte Iphigenie
findet dagegen fernab ihrer Heimat ihre Identitit im Spannungsfeld von Barbarei
und Zivilisation. Auch auf der Metaebene sind rdumliche und zeitliche Distanz

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

18 ACHIM AURNHAMMER / BARBARA KORTE

sowie die Opposition zwischen Aneignung und Trennung prisent. Im Bewusst-
sein der eigenen Fremdheit und Distanz greift Goethe auf die Tragodie des Euri-
pides zurtick. In der Konsequenz erscheint Iphigenie als zeitenthoben - sie ist Ur-
form und zugleich deren Wiederholung in einem transformierten Kontext. Somit
verweist das Drama auf den Prozess der Integration der Gegenwart und Kultur des
Eigenen in eine neue Dialektik des Fremden.

Der dritte Teil des Bandes widmet sich dem Wandel des Verhiltnisses von
fremden und eigenen Bithnenfiguren im 19. Jahrhundert, der durchaus auch zeit-
gendssische Probleme reflektierte, etwa die prekire Kohision des habsburgischen
Vielvolkerreiches im aufkommenden Nationalismus, aber auch kulturiibergreifen-
de tberzeitliche Konstanten dramatisierte. In drei Fallstudien untersuchen Clax-
dia Jeschke und Gabi Vettermann das performative Potenzial fremder Helden im
Tanztheater des 19. Jahrhunderts. Auf Grundlage von Inszenierungsnotaten wird
analysiert, inwiefern Tdnze genutzt werden, um Fremdes sowohl performativ als
auch narrativ darzustellen. Vor allem Paarkonstellationen, in denen jeweils eine
Figur geografisch und die andere morphologisch fremd ist, befordern transgressive
Momente, indem im Tanz eine Spannung zwischen Tradition und (neuer) Freiheit
aufgebaut wird. Im Gegensatz dazu stehen harmonisierende Stillstellungen, in
denen die Protagonisten zusammenfinden und versohnt werden. Das heroische
Potenzial entfaltet sich in der Ereignishaftigkeit der Refiguration traditioneller
Schlisselsituationen, die von fremden Helden umgedeutet und fragmentiert wer-
den konnen.

Thomas Seedorf leuchtet anhand von Giuseppe Verdis Oper Alzira (1845) die
Maoglichkeiten der Vertonung des Fremden aus. Der Oper als theatre of voices bieten
sich zum Beispiel im Kastratengesang (und spiter im contralto musico) spezifische
Moglichkeiten, Neues und Fremdes zu reprisentieren. Seedorf konstatiert, dass
sich die stilistischen Mittel zur Charakterisierung des exotischen Inkafiihrers
Zamoro, der als Held von Verdis Oper fungiert, nicht grundsitzlich von den
Heldentenorpartien seiner fritheren Opern absetzen. Allerdings stellt die komposi-
torische Behandlung seiner Stimme ein Novum dar. Diese Tenorstimme kompo-
nierte er fiir den Tenor Gaetano Fraschini, der Verdi als Paradigma des neuen
dramatischen Tenortypus, dem Ténore di forza, galt.

Mario Zanucchi beleuchtet Medea als fremde Heldin in Franz Grillparzers Tri-
logie Das goldene Vlief§ (Urauffithrung 1820). In ihr schwicht Grillparzer den Kin-
dermord Medeas als rezeptionsgeschichtlich prominentestes Element ab und legt
das Streben nach dem Besitz des goldenen Vlieses in den Mittelpunkt. Damit geht
eine Dekonstruktion der ethnozentrischen Antithese von Hellenen und Barbaren
und eine Humanisierung der Medea als Gegenentwurf zu Goethes Iphigenie ein-
her. Jasons militirischer Heroismus wird dem Tugendheroismus der in Korinth als
Barbarin ausgegrenzten Medea kontrastiv gegentibergestellt.

Christian Krug untersucht die fremden Helden des englischen Melodramas im
frihen 19. Jahrhundert. Da dem Melodrama als ,illegitimer’ Dramenform selbst

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG 19

der Status eines Anderen zukam, bot es sich als Experimentierfeld fiir ein ,Imagi-
nires’ des Fremd-Heroischen formlich an. Fir William Barrymores Melodrama
El Hyder (1818) weist Krug die Dynamik nach, mit der sowohl ,eigene‘ als auch
Jfremde* Figuren heroisiert werden. Die heroische Energie zirkuliert und bricht sich
in unterschiedlichen Figuren Bahn. So ist der Protagonist El Hyder, charismatischer
Anfuhrer der Inder im Kampf gegen die East India Company, lange zur Untitig-
keit verurteilt, bevor er am Ende des Dramas als Held reaktiviert wird. William
Diamonds Melodrama The Aethiop, or, the Child of the Desert (1812) fithrt die aura-
tische Aufladung entpersonalisierter Macht vor. In ihm wird der machtvolle,
omniprisente Herrscherblick inszeniert, der die Allmacht des Kalifen Harun
al-Rashid verdeutlicht.

Einen Ausblick auf die Theatralitit des Fremden und Heroischen in der
Gegenwart gibt schliefflich der theaterpraktisch perspektivierte Essay von Benjamin
Van Tourhbout. Im Vordergrund steht seine Trilogie iiber die Borgias - spanische
Fremde im Italien der Renaissance -, in der Van Tourhout dramatische und post-
dramatische Formen kombiniert, um eine Neubewertung der Borgias zu initiieren
und identifikatorische und befremdende Wirkungen zu provozieren. Die Kombi-
nation von Fremdheit und Heroisierung erweist sich so auch als ein ethisches In-
strument, welches das Publikum aktiviert.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Tamburlaine: Christopher Marlowes fremder Held

Ralf Hertel

Er ist ein edler Wilder, ,,a noble savage®, und ,,Herculean Hero“ (Eugene M. Waith),
zugleich aber auch ein ,diabolical [...] Atheist“ (Robert Greene), ,a machine [...]
that produces violence and death® (Stephen Greenblatt) oder gar eine Massenver-
nichtungswaffe, ,a weapon of mass destruction”, verantwortlich fur das, was
Richard Wilson einen ,,Marlovian holocaust” nennt.! Wie immer man ithn sehen
mag: Christopher Marlowes Tamburlaine lisst, bis hin zu gegenwirtigen Interpre-
ten, niemanden unberiihrt. In einer beispiellosen Gewaltorgie steigt dieser skythi-
sche Schifer zum Herrscher tiber ganz Asien auf — da splittern Schidel, da werden
Jungfrauen aufgespiefit und besiegte Konige Pferden gleich vor Wagen gespannt
und zu Tode geschunden. In ihrer Heterogenitit weisen die Zitate Marlowes
Tamburlaine als eine besonders schillernde Bithnenfigur aus, eine Figur, die
gleichermaflen Abscheu und Bewunderung hervorruft, die fremd ist und doch
fasziniert.

Im Folgenden mochte ich zeigen, dass es gerade das Schillernde ist, das Tam-
burlaine interessant macht — das, was das Publikum oszillieren lisst zwischen
Furcht und Faszination. Und, trotz aller Grausamkeit, zu einem Helden; zu ei-
nem Helden, der spezifisch elisabethanische Angste und Ambitionen reflektiert.
Der Sonderforschungsbereich ,Helden — Heroisierungen — Heroismen®, in dessen
Kontext die Beitrige zu dieser Publikation entstanden sind, hat sich erklarterweise
zum Ziel gesetzt, Helden ,als personale Verdichtungen gesellschaftlicher Wertord-
nungen und Normengeflige” zu untersuchen.? Ich denke, dass Marlowes Tambur-
laine ein hervorragendes Beispiel fir eine solche ,personale Verdichtung® darstellt.
Seine schillernde Widerspriichlichkeit entspricht — und verdichtet - jene des eng-
lischen Selbstverstindnisses im spiten 16. Jahrhundert, das zwischen imperialem
Anspruch und Minderwertigkeitskomplex changiert.

1 Robert Greene wird zitiert in John Russell Brown (Hg.): Marlowe: Tamburlaine the Great,

Edward the Second and The Jew of Malta. A Casebook. Houndmills [u.a.] 1994, 24. Stephen
J. Greenblatt: Marlowe and Renaissance Self-Fashioning. In: John Russell Brown (Hg.):
Marlowe. Tamburlaine the Great, Edward the Second and The Jew of Malta. A Casebook.
Houndmills [u.a.] 1994, 207-229, hier 209. Eugene M. Waith: Marlowe’s Herculean Hero.
Nachgedruckt in John Russell Brown (Hg.): Marlowe. Tamburlaine the Great, Edward the Sec-
ond and The Jew of Malta. A Casebook. Houndmills [u.a.] 1994, 87-112, hier 87, 89. Richard
Wilson: Visible Bullets. Tamburlaine the Great and Ivan the Terrible. In: Richard Wilson
(Hg.): Christopher Marlowe. Harlowe [u.a.] 1999, 120-139, hier 129.

Ralf von den Hoff [et al.]: Helden - Heroisierungen — Heroismen. Transformationen und
Konjunkturen von der Antike bis zur Moderne. Konzeptionelle Ausgangspunkte des Sonder-
forschungsbereichs 948. In: helden. heroes. héros. 1: 1, 2013, 7-14, hier 8, DOI 10.6094/helden.
heroes.heros/2013/01/03.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

22 RALF HERTEL

Der fremde Tamburlaine

Tamburlaines Fremdheit ist offensichtlich. Als Skythe ist er Marlowes Publikum
schon ethnisch und geografisch fern. Als Schifer, der auf brutale Weise zum Herr-
scher tiber ganz Asien aufsteigt, stellt er zudem alle sozialen Hierarchien infrage -
ein Aufstieg wie der seine musste selbst in einer Zeit wachsender sozialer Mobilitit,
wie sie die elisabethanische darstellt, die Vorstellungskraft sprengen. Schliefilich ist
der historische Tamburlaine — oder Tamerlan, oder Timur der Lahme — als Muslim
Marlowes Publikum auch religios fremd. Und wenn Marlowe ihn den Koran auf
offener Bithne verbrennen lisst, dann ist das nicht Ausdruck einer Hinwendung
zum Christentum, sondern vielmehr eine megalomane Herausforderung aller
Gottheiten. Marlowe ,[is] daring God out of heaven with that Atheist Tambur-
laine®, wie schon Marlowes Zeitgenosse Robert Greene erkennt. In Tamburlaine,
der neben sich keine hoheren Michte gelten lassen will, deutet sich ein Atheismus
an, der Marlowes Publikum kaum weniger fremd gewesen sein mag als der Islam.3
Vor allem aber ist es seine grundlose Grausamkeit, die Tamburlaine so fremd er-
scheinen lasst. Es scheint ithn ein Zorn, eine Wut zu treiben, die sich weder be-
schwichtigen noch erkliren ldsst. Selbst die Bitten seiner Frau (um die er gerade
noch so eindringlich geworben hat), ihre Heimatstadt Damaskus zu verschonen,
bleiben unerhort. Stattdessen statuiert er an Jungfrauen, die um Gnade fiir die
Stadt flehen, ein Exempel und ldsst sie an den Stadtmauern aufkniipfen.

Zutiefst verstorend ist Tamburlaine auch in seiner Anlage als Bithnenfigur. Mar-
lowes Drama kennt nur eine Bewegung: den unaufhaltsamen Aufstieg des Prota-
gonisten. Der militdrische Anfithrer Theridamas, der persische Konig, der osmani-
sche Herrscher Bajazeth, Callapine als Anfiihrer einer panasiatischen Heerschar -
immer michtigere Gegner fordern Tamburlaine heraus, nur um von diesem als
Fuf3schemel erniedrigt, in Kifigen ausgestellt oder als vor seinen Wagen gespannte
und gestriegelte Sklaven zu Tode geschunden zu werden. Nichts kann Tamburlaine
aufhalten, nichts seiner Brutalitit und Hybris Einhalt gebieten. Dabei lehrt doch
das elisabethanische Drama, dass jedem Aufstieg ein Fall folgt, dass das Rad der
Fortuna sich bestindig dreht. Selbst Shakespeares vielleicht gerissenster Schurke,
Richard III., der in seinem unbedingten Machtwillen Tamburlaine durchaus
dhnelt, kommt nach seinem blutigen Aufstieg doch zu Fall.

Allein fir Tamburlaine scheint dieses Gesetz vom dem Aufstieg folgenden Fall
nicht zu gelten. Warum sollte es auch? Warum sollte sich Tamburlaine, den keine
Macht auf Erden und keine im Himmel halten kann, ausgerechnet den Gesetzen
dramatischer Genres beugen? Und wenn Tamburlaine in der wegen des groflen Er-
folges nachgeschobenen Fortsetzung des Stiicks doch noch den Tod findet, so irri-
tiert selbst dieses Ende. Tamburlaine findet seinen Meister nicht in einer stirkeren
oder gar christlichen Armee. Sein Tod lésst sich noch nicht einmal als gottliche

3 Zitiert in Brown: Marlowe (Anm. 1), 23.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

TAMBURLAINE: CHRISTOPHER MARLOWES FREMDER HELD 23

Vergeltung deuten. Er folgt unmittelbar auf seine Verbrennung des Korans und
seine Herausforderung Mohameds. Wie fremd aber muss einem elisabethanischen
Publikum der Gedanke gewesen sein, allein ein islamischer Gott habe die Macht,
Tamburlaine aufzuhalten? Kurz: Tamburlaine hitte Marlowes Publikum fremder
nicht sein kénnen. Soziale Ordnungen, den Glauben an Gott, fundamentale Re-
geln der Menschlichkeit — all das setzt Tamburlaine aufler Kraft. Gerade darin
scheint seine Bestimmung zu liegen: alles zu verneinen, an das sein Publikum
glauben mag. Tamburlaine ist, mit den Worten Tobias Dorings, eine ikonoklasti-
sche Figur, die sich gerade durch die Ausloschung aller Werte und Normen defi-
niert.4

Der fremde Tamburlaine?

Und doch: Bei genauerer Betrachtung stellt man fest, dass Tamburlaine vielleicht
doch nicht ganz so fremd ist, wie er auf den ersten Blick erscheint. Fiir Déring
beispielsweise ist er nicht allein negativ konnotiert; in seiner Lesart wird Tambur-
laine als proto-protestantischer Ikonoklast zu einem ,Helden der Ausléschung®,
der seinem Publikum hilft, die ,,Griindungsgewalt [der] protestantischen Staats-
kirche“ zu verarbeiten, ,,die Gewalt des Bildersturms, des vorsitzlichen Bruchs mit
etablierten Formen, Ritualen und Gestaltungen des Heiligen im kulturellen Ge-
dichtnis“.5> Andere, wie Leah S. Marcus, sehen in Tamburlaine eine betont minn-
lich-kriegerische Figur, die zur Projektionsfliche einer frustrierten Elite wird, die
unter der zogerlichen Konigin Elisabeth kaum Moglichkeiten findet, sich milité-
risch auszuzeichnen. Marcus liest das Drama denn auch als ein Stuck, das sich ge-
gen eine spitelisabethanische ,effeminacy” richtet und letzthin gegen Elisabeth
selbst.

In der Tat gibt es immer wieder Momente, in denen Tamburlaines Fremdheit
in unerwartete Anniherung umschligt. So tiberrascht seine Vision der Weltherr-
schaft dadurch, dass sie die Befreiung christlicher Gefangener aus osmanischen
Galeeren prominent beinhaltet (I 3, 3, 44). Und wenn Marlowe mit Tamburlaine
einen Muslim den Koran verbrennen ldsst, dann ldsst sich das moglicherweise
auch verstehen als die Inszenierung der Hoffnung auf eine Eindimmung des ge-
rade im 16. Jahrhundert als Bedrohung verstandenen Islam. ,Now will the Chris-
tian miscreants be glad, | Ringing with joy their superstitious bells | And making
bonfires for my overthrow® (I 3, 3, 236-238): Dem besiegten Tiirkenherrscher Ba-

4 Tobias Déring: Helden der Ausléschung: Zum Gedenken an Ikonoklasten. In: Achim Aurn-

hammer und Manfred Pfister (Hg.): Heroen und Heroisierungen in der Renaissance (Wolfenbiitte-
ler Abhandlungen zur Renaissanceforschung; 28). Wiesbaden 2013, 147-164, hier 156.
5> Ebd., 154.
Leah S. Marcus: Epilogue: Marlowe in tempore belli. In: Sara Munson Deats [et al.] (Hg.):
War and Words. Horror and Heroism in the Literature of Warfare. Lanham, MD 2004, 295-316,
hier 305.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

24 RALF HERTEL

jazeth legt Marlowe hier Worte in den Mund, die Tamburlaine nachgerade zum
Retter des christlichen Europa stilisieren.”

Tamburlaine offenbart eine tberraschende Nihe nicht nur allgemein zum
christlichen Europa, sondern auch spezifischer zum elisabethanischen England.
Insbesondere gibt es erstaunliche Uberschneidungen zwischen Tamburlaines Ex-
pansionsdrang und den unter Elisabeth erwachenden imperialen Wunschvorstel-
lungen.® So verspricht Tamburlaine etwa, das Mittelmeer von nordafrikanischen
Piraten zu sdubern. Dabei sind es eben jene ,cruel pirates of Argiers“ (I 3, 3, 55),
die im Mittelmeer die grofite Bedrohung fiir Englands Aufstieg darstellen. AufSer-
dem vermisst das Drama genau jene Regionen, in welche die frisch gegriindeten
Levant Company und Muscovite Company streben. Balsera, Aleppo, Babylon -
die Ziele von Tamburlaines Machtstreben sind jene Orte, die fiir Englands Auf-
stieg zur Weltmacht von grofiter Bedeutung sind. Mit anderen Worten: Tambur-
laines geografische Ambitionen sind diejenigen Englands, und seine Eroberungen
nehmen vorweg, wovon die Elisabethaner nur triumen koénnen.

Schliellich fithrt Tamburlaine auch die Strategie vor, mit welcher der englische
Aufstieg zu erreichen wire, nimlich Emulation. Tamburlaine lernt schnell, insbe-
sondere vom osmanischen Herrscher Bajazeth, dessen Epitheton als ,,Geiflel Got-
tes“ (I 3, 3, 44) er schnell fir sich reklamiert. Der militdrischen Schlacht gegen den
Osmanen geht eine verbale voraus, die Tamburlaines Strategie der Emulation be-
sonders eindrucksvoll vorfithrt. Adressiert Bajazeth zunichst seine Gefolgsleute,
weil er Tamburlaine einer direkten Anrede fur unwirdig erachtet, so tut es ihm
Tamburlaine postwendend nach. Emport Bajazeth sich dartiber, von Tamburlaine
mit seinem Namen angesprochen zu werden (,And dar’st thou bluntly call me
Bajazeth?® [I 3, 3, 71]), so imitiert Tamburlaine ihn wortwortlich (,And dar’st
thou bluntly call me Tamburlaine? [I 3, 3, 74]). Schwort der Osmane beim
Koran, Tamburlaine zu vernichten, so schwort Tamburlaine umgehend ebenfalls —
allerdings auf sein eigenes Schwert, was bezeichnend ist fiir den ,atheist Tambur-
laine®.

Maoglicherweise war Marlowes Publikum Tamburlaines Strategie der Emulation
des Osmanen gar nicht so fremd. Zeitgenossische Publikationen wie Richard
Knolles’ Generall Historie of the Turkes von 1603 zeigen, dass man das Osmanische
Reich zwar als Bedrohung, zugleich aber auch als mogliches Vorbild ansah, ge-
nauer gesagt als Vorwegnahme jenes Imperiums, das England erst zu werden hoft-
te. Bereits der erste Satz von Knolles” Geschichte der Tiirken verrit diese ambiva-

7 Ich zitiere Marlowes Dramen Tamburlaine the Great Part I und Tamburlaine the Great Part 11

nach der Ausgabe von David Bevington und Eric Rasmussen (Oxford 1998).

8 Vgl. Emily C. Bartels: The Double Vision of the East. Imperialist Self-Construction in
Marlowe’s Tamburlaine, Part One. In: Renaissance Drama 23, 1992, 3-24. Siehe auch Ralf
Hertel: Bragging Turks and Winning Words. Solo-Performances in Anglo-Ottoman En-
counters — The Case of Christopher Marlowe’s Tamburlaine the Great. In: Ute Berns
(Hg.): Solo-Performances. Staging the Early Modern Self in England. Amsterdam [u.a.] 2010,
249-268. Der vorliegende Aufsatz baut in Teilen auf diesem Essay auf.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

TAMBURLAINE: CHRISTOPHER MARLOWES FREMDER HELD 25

lente Perspektive auf die Osmanen, diese ,double vision®, wie es Emily Bartels
nennt. Das Osmanische Reich ist nach Knolles ,the glorious Empire of the
Turkes®, aber zugleich ,the present terrour of the world®.?

Tamburlaines Emulation Bajazeths spiegelt diesen englischen Blick. So wie
Tamburlaine auf den osmanischen Herrscher schaut, nimmt England das Osmani-
sche Reich wahr: als einen Gegenspieler, der zwar in vielerlei Hinsicht sehr fremd
erscheint, von dem sich aber moglicherweise auch lernen lisst. In der Darstellung
des Aufstiegs Tamburlaines und seiner Unterwerfung des Osmanen suggeriert
Marlowes Drama, dass diese Strategie der Emulation Erfolg hat. Genauer noch:
Was es vom Osmanen zu imitieren gilt und zu lernen gibt, ist vor allem Rhetorik
und Selbstdarstellung. In der Schlacht selbst entlarvt Tamburlaine den Osmanen
dann schnell als pomposen Schwitzer, der seinen bombastischen Worten keine
Taten folgen lassen kann: ,Tush, Turks are full of brags | And menace more than
they can well perform“ (I 3, 3, 3-4). Der pompése, grofspurige Osmane, dessen
Macht nur Schein ist, ist jedoch ein Stereotyp, mit dem die Elisabethaner oftmals
ihre eigene Unterlegenheit zu iiberdecken suchen. Anders gesagt: Marlowes Tam-
burlaine verifiziert eine elisabethanische Strategie der Selbstermichtigung.

So ist Tamburlaine nicht nur eine Figur des Anderen, nicht nur ,Other’, son-
dern auch ,brother’. Es mag deshalb kein Zufall sein, dass er bei Marlowe nicht
sehr asiatisch oder fremd aussieht. Geradezu englisch erscheint er hier, wird be-
schrieben als ,pale of complexion® (I 2, 1, 19), mit dunkelblonden Locken und
Fingern, die ,,snowy” (I 2, 1, 27) erscheinen.!® Auch das Titelblatt der gedruckten
Ausgabe lisst diese iiberraschende Verwandtschaft erkennen (Abb. 1). Es zeigt uns
einen Tamburlaine ganz ohne die geldufigen Insignien asiatischer Herkunft, wie
wir sie bei Knolles finden (etwa den Turban, den Schnauzbart oder den Krumm-
dolch). Vielmehr zeigt es einen lockigen, vollbartigen Kimpfer in ritterlicher Riis-
tung, der wohl genauso gut ein Englinder sein konnte. Wie das Drama suggeriert
die visuelle Darstellung, dass Tamburlaine den Elisabethanern, trotz seiner
Fremdheit, dhnlich ist.

Tamburlaine der Held

Aber auch wenn Tamburlaine den Elisabethanern dhnlich ist, so ist er doch nicht
einfach ihr Spiegelbild - vielmehr ist er ein Wunschbild, so, wie sie gerne wiren.
Eine gewisse Distanz bleibt erhalten, die es Marlowe erlaubt, ihn als Projektions-

9 Bartels: The Double Vision of the East (Anm. 8), 3. Richard Knolles: The Generall Historie of
the Turkes, from the first beginning of that Nation to the rising of the Ottoman Familie: with all the
notable expeditions of the Christian Princes against them. London 1603, 1.

Mit Marcus: Epilogue (Anm. 6), 300, und anders als David Bevington und Eric Rasmus-
sen, die ,snowy” als ,sinewy“ emendieren, halte ich ,snowy®, das sich in allen zeitgenossi-
schen Ausgaben findet, nicht fiir einen Druckfehler. Angesichts der Tatsache, dass Mar-
lowes Drama Tamburlaine in unterschwellige Nihe zu den Elisabethanern versetzt, scheint
die urspriingliche Formulierung durchaus passend.

10

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

26 RALF HERTEL

Abb. 1: Tamburlaine (Ausschnitt aus Titelblatt), Holzschnitt. In: Christopher
Marlowe: Tamburlaine the Great. London 1597, San Marino, CA, Huntington
Library, 12954.

figur fungieren zu lassen — als heroische Projektionsfigur, als Held, der die Macht
hat, aus englischen Wunschvorstellungen Wirklichkeit werden zu lassen. Indem er
die realen Krifteverhiltnisse auf den Kopf stellt, kompensiert Tamburlaine einen
spezifisch elisabethanischen Minderwertigkeitskomplex. In der Realitdt waren die
Englinder den Osmanen weit unterlegen, und zwar auf militirischer, diplomati-
scher und 6konomischer Ebene. Das Osmanische Reich war vielfach grofler als
England und erstreckte sich iiber drei Kontinente; England dagegen war allein
schon geografisch marginal. Wenn das Osmanische Reich auch als Modell fiir ei-
gene imperiale Bestrebungen herhielt, so erinnerte der Vergleich die Englinder
doch auch stets daran, wie weit sie selbst noch davon entfernt waren, eine solche
Weltmacht zu sein.

Es gibe viele Beispiele, die Unterlegenheit der Englinder zu demonstrieren.
Schon Knolles® Titelillustration (Abb. 2) setzt sie ins Bild in der Anordnung der
englischen und osmanischen Figur. Zum Verhiltnis der beiden gébe es viel zu sa-

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

TAMBURLAINE: CHRISTOPHER MARLOWES FREMDER HELD

27

Abb. 2: Laurence Johnson: Frontispiz. In: Richard Knolles: The Generall Historie of the
Turkes. London 1603, San Marino, CA, Huntington Library, 32067.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

28 RALF HERTEL

gen, wie Richmond Barbour gezeigt hat.!! Fir unseren Zweck hier reicht vielleicht
schon das Offensichtlichste. Zum einen wird hier die Ambivalenz der englischen
Perspektive sichtbar: Einerseits kann der gebannte Englinder - links positioniert
und erkennbar durch seine Ristung, den Bart und vor allem das Kreuz des Heili-
gen Georg — den Blick nicht vom Osmanen 16sen. Andererseits wendet er sich in
seiner Korperhaltung doch vom Osmanen ab und legt die Hand ans Schwert. Ist
der Osmane hier Freund oder Feind? Kann man ihm vertrauen oder muss man
sich gegen ihn wappnen? Knolles’ Englinder scheint es nicht recht zu wissen. Er
blickt auf den Osmanen wie Marlowes Publikum auf Tamburlaine, mit einer Mi-
schung aus Furcht und Faszination. Vor allem aber zeigt das Bild eindriicklich die
englische Unterlegenheit, denn wihrend der Englinder ganz auf den Osmanen
fixiert ist, wiirdigt dieser den Englidnder keines Blickes. England, so die Botschaft,
ist dem Osmanen ginzlich egal; er nimmt dessen Existenz noch nicht einmal
wahr.

Und in der Tat, wihrend die Englinder - anti-turkischer Propaganda zum
Trotz - hofften, im Osmanischen Reich einen michtigen Verbiindeten im Kampf
gegen das katholische Europa zu finden, zeigte man dort wenig Interesse an den
Englindern. Aufschlussreich ist hier ein Briefwechsel zwischen Konigin Elisabeth
und dem osmanischen Herrscher Murad II1., in dem Elisabeth vorschligt, Handels-
beziehungen aufzunehmen. Murads Antwort ist bezeichnend, wie schon der erste
Satz - hier in gekiirzter Form - erkennen lisst:

We most sacred Musulmanlike Emperour, by the infinite and exceeding great power, by
the everlasting and wonderful clemencie, and by the unspeakable helpe of the most
mighty and most holy God, creator of all things, to be worshipped and feared with all
purenesse of minde, and reverence of speech, The prince of these present times, the onely
Monarch of this age, able to give scepters to the potentates of the whole world, the
shadow of the divine mercy and grace, the distributer of many kingdoms, provinces,
townes and cities, Prince, and most sacred Emperour of Mecca, that is to say, of Gods
house, of Medina, of the most glorious and blessed Ierusalem, of the most fertile Egypt,
Iemen and Iouan, Eden and Canaan, of Samos the peacable, and of Hebes, of labza, and
Pazra, of Zeruzub and Halepia, of Caramaria and Diabekiruan, of Dulkadiria, of Babylon,
and of all the three Arabias, of the Euzians and Georgians, of Cyprus the rich, and of the
kingdomes of Asia, of Ozakior, of the tracts of the white and blacke Sea, of Grecia and
Mesopotamia, of Africa and Goleta, of Alger, and of Tripolis in the West, of the most
choise and principall Europe, of Buda and Temeswar, and of the kingdomes beyond the
Alpes, and many others such like, most mightie Murad Can, the sonne of Emperor Zelim
Can, which was the sonne of Zoleiman Can, which was the sonne of Zelim Can, which
was the sonne of Paiizid Can, which was the sonne of Mehemed Can, &c. We most
mightie prince Murad Can, in token of our Imperiall friendship, doe signifie and declare,
that now of late Elizabeth Queene of England, France and Ireland [...] sent her letters
[...]: therefore as wee have entred into amitie, and most holy league with the most excel-

11 Sjehe Richmond Barbour: Before Orientalism. London’s Theatre of ,the East, 1576-1626
(Cambridge Studies in Renaissance Literature and Culture; 45). Cambridge [u.a.] 2003,
19-22.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

TAMBURLAINE: CHRISTOPHER MARLOWES FREMDER HELD 29

lent kings and princes our confederates, shewing their devotion, and obedience of ser-
vices towards our stately Porch (as namely the French king, the Venetians, the king of Pol-
lonia and others) so also we have contracted an inviolable amitie, peace and league with
the aforesaid Queen.!2

Im Grunde sagt Murad nicht viel mehr, als dass er Elisabeth gestattet, mit ihm
Handel aufzunehmen. Aber natiirlich sagt der Brief zugleich sehr viel mehr aus.
Er ist nicht einfach eine Antwort, er ist eine Beleidigung, welche die Englinder
von hochster Stelle aus schmerzlich an die eigene Unterlegenheit erinnert. Wih-
rend Murads Macht im rhetorischen Reichtum und Uberfluss, seiner copia verbo-
rum, geradezu horbar wird, wihrend die Aufzihlung seiner Titel die besten geo-
grafischen Kenntnisse und den ausdauerndsten Atem tberfordert, ist Elisabeths
Titel peinlich kurz.

Vor diesem Hintergrund gewinnt Tamburlaine heroische Statur als jemand, der
selbst diesen Turken noch bezwingt. Werden die Englinder von den Osmanen ge-
demiitigt, so demiitigt Tamburlaine den Osmanen selbst. Er zeigt, dass selbst der
Tirke, ,the terror of the world (I 3, 3, 44), terrorisiert werden kann. Anders als im
Briefwechsel zwischen Elisabeth und Murad hat der Tiirke bei Marlowe bald nichts
mehr zu sagen.! In einer Epoche, in der englische Ambitionen immer wieder
frustriert werden — erste Kolonien in der Neuen Welt scheitern, vom lukrativen
Handel in Asien bleiben die Englinder ausgeschlossen, religios und diplomatisch
sind sie weitgehend isoliert — prasentiert Marlowe seinem englischen Publikum
eine Figur, welcher der Aufstieg zur Weltmacht gelingt. Tamburlaine wird so zur
Projektionsfliche fir Machtfantasien, die einen spezifisch spit-elisabethanischen
Minderwertigkeitskomplex tiberdecken. Er wird bei Marlowe zu jener starken
Figur, welche die Englinder wohl gerne selbst abgeben wiirden.

Vor diesem Hintergrund ist es weniger verwunderlich, dass Tamburlaine, diese
auf den ersten Blick so barbarische Figur, heroische Qualititen gewinnt. Immer
wieder wird er in heroische Nachbarschaft gerickt, in Anspielungen etwa auf grie-
chische Sagen und deren Helden. So wurde Tamburlaine wiederholt als Herkules-
figur gelesen.# Und Marlowe stattet seinen Protagonisten mit eben jenen Qualiti-
ten aus, die gemeinhin dem Helden zugeschrieben werden: etwa tibermenschliche
Grofe (in seiner Uberwindung michtigster Herrscher und seiner Herausforderung
Gottes) und die Bereitschaft zur Selbstaufgabe (die er in jeder neuen Schlacht be-

12° Richard Haklyut: Principal Navigations, Voyages, Traffiques and Discoveries of the English Na-

tion, made by Sea or overland, to the remote and farthest distant quarters of the Earth, at any time
within the compasse of these 1600 yeres, Bd. 5. London 1599, 143.

Marlowes Drama ist dabei anachronistisch und bedient ein iiberkommenes Tirken-
klischee, das der Realpolitik Elisabeths zunehmend weniger entspricht, sucht man doch in
den 1580er Jahren die Anndherung an das Osmanische Reich. Siehe Matthew Dimmock:
New Turkes. Dramatizing Islam and the Ottomans in Early Modern England. Farnham [u.a.]
2005.

Eugene Waith: The Herculean Hero in Marlowe, Chapman, Shakespeare, and Dryden. New York
und London 1967. Milena Kostic: Herculean Ambivalence in Marlowe’s Tamburlaine the
Great. In: Philologia 8, 2010, 71-76.

13

14

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

30 RALF HERTEL

weist). Er bedient zudem die Rolle des Retters (des christlichen Abendlands vor
den Tiirken), und es widerfihrt ihm eine nachgerade kultische Verehrung (durch
Gefolgsleute, die seine Worte wie die eines Heiligen echogleich wiederholen).!>

Bei Marlowe wird Tamburlaine zu einem Heros, einem ,earthly god“ (I 1, 3,
138) oder Halbgott, zu einem, ,for whom the powers divine have made the world*
(I 5, 1, 76). Er changiert hier zwischen Mensch und Gottheit und wird beschrieben
als ,man, or rather god of war (I 5, 1, 1). Und wenn - wie etwa der Freiburger
Sonderforschungsbereich betont — Heldentum nur in seiner Auffithrung existiert,
vor Publikum, dann wird das bei Marlowe besonders augenfillig.1® Tamburlaines
Macht ist eine der Auffihrung, und schon sein erster Erfolg fiihrt das eindringlich
vor Augen. Tamburlaine, Herr nur tiber eine kleine Riuberbande, lisst erbeutetes
Gold auslegen, auf dass es in der Sonne prichtig glinze, und zieht durch seine op-
tische und verbale Selbstinszenierung, seine ,working words“ (I 2, 3, 25), den mili-
tarisch weit tiberlegenen Theridamas auf seine Seite. Marlowes Tamburlaine ist, mit
Greenblatt, ein Held des selffashioning, einer, der sich essenzialistischen Zuschrei-
bungen verweigert, sich nicht durch seine Geburt definieren ldsst, sondern sich
vielmehr selbst radikal neu entwirft.!” Das macht ithn modern und - trotz aller
Grausamkeiten — faszinierend. Und schliefllich macht Marlowe aus Tamburlaine,
der fir die Englinder bis dahin vor allem in Geschichtsbiichern existierte, eine
Bithnenfigur. Das Theater aber ist das ideale Medium, um den performativen Cha-
rakter des Helden vorzufiithren, um dessen mitreiflende Wirkung das Publikum am
eigenen Leibe spiiren zu lassen. So wie Tamburlaines Gegner und seine Gefolgs-
leute mag auch das Publikum im Theater von Tamburlaines machtvollem Charis-
ma, seinem Charisma der Macht, geblendet werden. So wird aus Tamburlaine
nicht nur ein Held, sondern ein sehr elisabethanischer Held.

Tamburlaine der fremde Held

Und doch fehlt Tamburlaine eine Qualitit des Helden: Es fillt schwer, sich mit
thm zu identifizieren. Er bleibt, trotz allem, ein fremder Held. Natiirlich ist eine
gewisse Fremdheit konstitutives Element des Helden an sich; wire er wie wir,
konnte er tiberhaupt ein Held sein? ,,Grof3e ist, was wir nicht sind®, heif3t es bei

15" Zu heroischen Qualititen siche Achim Aurnhammer und Manfred Pfister: Vorwort. In:

Achim Aurnhammer und Manfred Pfister (Hg.): Heroen und Heroisierungen in der Renaissance
(Wolfenbiitteler Abhandlungen zur Renaissanceforschung; 28). Wiesbaden 2013, 7-12,
hier 11. Siehe auch von den Hoff: Helden - Heroisierungen — Heroismen (Anm. 2), 8, und
Ronald G. Asch: The Hero in the Early Modern Period and Beyond: An Elusive Cultural
Construct and an Indispensable Focus of Social Identity? In: helden. heroes. héros. Special
Issue 1, 2014, 5-14, hier 6, DOI 10.6094/helden.heroes.heros./2014/QM/02. Fir die
Echostruktur als Mittel der Verehrung siehe Hertel: Bragging Turks and Winning Words
(Anm. 8), 256-258.

16 yon den Hoff: Helden - Heroisierungen — Heroismen (Anm. 2), 11.

17 Greenblatt: Marlowe and Renaissance Self-Fashioning (Anm. 1), 207-229.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

TAMBURLAINE: CHRISTOPHER MARLOWES FREMDER HELD 31

Jakob Burckhardt.!® Vom Helden wird verlangt, dass er sich tiber das Gewohnliche
hinwegsetzt.!?

Gilt das fiir alle Helden, so sind die Fremdheit und die Lust an der Transgres-
sion in Matlowes Tamburlaine jedoch bis ins Extreme gesteigert. Sie scheinen
nachgerade seinen Wesenskern auszumachen. Tamburlaine ist damit typisch fur
Marlowes Protagonisten, denen oft eine untiberbriickbare Fremdheit eignet, eine
Fremdheit, die sie unterscheidet etwa von Shakespeares Helden. Diese mogen uns
fremd sein durch ihre historische Distanz, ihren sozialen Status, ihre geografische
Verankerung oder ihren kithlen Machiavellismus. Und doch: Shakespeares Hel-
den bleiben zuginglich.?® Wenn Lear als eitler Alter aus bloder Selbstverliebtheit
seine TOchter zu einem Wettstreit der Liebe antreten lisst oder Heinrich V., allem
heroischen Gebaren zum Trotz, von Selbstzweifeln geplagt wird, aus denen er sich
nur rhetorisch befreien kann; wenn sich in Othello fatale Leidenschaft Bahn
bricht, dann kénnen wir mitfithlen. Solche Momente, in denen Helden mensch-
liche Ziige zeigen, finden sich bei Marlowe selten. Sein Jude Barabas bleibt - an-
ders als Shakespeares Shylock - bei allem Unrecht, das ihm widerfihrt, durch und
durch unsympathisch und bose. Auch Faustus in seinem blinden Hochmut bleibt
fremd. Anders als Shakespeares Helden sehen wir sie von auflen — wir schauen auf
sie, nicht in sie hinein oder gar mit ihren Augen.?!

Fur Tamburlaine gilt das in besonderem Mafle. Auch wenn seine ikonoklas-
tische Gewalt protestantische Fantasien bedienen mag, auch wenn sein aggressives
Auftreten bei der unter weiblicher Regentschaft frustrierten Elite auf fruchtbaren
Boden fallen mag, auch wenn seine imperialen Eroberungen englische Ambiti-
onen einzuldsen versprechen - letztlich bleibt Tamburlaine doch fremd. Wir ver-
stehen ihn nicht, und Marlowe unternimmt keinen Versuch, ihn verstehbar zu
machen. Selbst wenn Tamburlaine agiert, wie es die Elisabethaner vielleicht gerne
titen — er ist letztlich nicht wie sie. Er ist, vielleicht sogar im Sinne Freuds, un-
heimlich; in ihm wird Vertrautes, werden eigene Ambitionen, fremd, ver-
fremdet.?2 Diese Ambivalenz ist zentral fiir Tamburlaine. Mag er auch englischen
Wunschvorstellungen entspringen, so bleibt er doch charakterisiert durch eine
Fremdheit, die weit iiber jene hinausgeht, die fiir Helden konstitutiv ist.

Wozu aber diese iibersteigerte Distanz? Ich denke, sie verweist auf zweierlei.
Zum einen kann nur ein fremder Tamburlaine als Figur fungieren, die eigene eng-
lische Ambitionen zu heroisieren vermag. Das Selbst taugt bekanntlich nicht zum
Helden, und wenn Marlowe daran gelegen ist, englische imperiale Ambitionen he-
roisch zu tiberhohen, dann benotigt er die Figur eines Anderen wie jene Tambur-

18 Zitiert in Manfred Pfister: Zur Einfithrung: Heldenfigurationen der Renaissance. In: Achim
Aurnhammer und Manfred Pfister (Hg.): Heroen und Heroisierungen in der Renaissance (Wol-
fenbiitteler Abhandlungen zur Renaissanceforschung; 28). Wiesbaden 2013, 13-26, hier 14.

19" Asch: The Hero in the Early Modern Period and Beyond (Anm. 15), 6.

20 Siehe auch Stevie Simkin: Marlowe. The Plays. Houndmills [u.a.] 2001, 48.

21 Ebd., 48-49.

22 Sigmund Freud: Das Unbeimliche. Aufsiitze zur Literatur. Hamburg 1963.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

32 RALF HERTEL

laines. Zum anderen werkirpert Tamburlaine nicht alleine Machtfantasien, er schiitzt
das Publikum zugleich vor ihnen. Die Fremdheit von Marlowes Protagonisten be-
wahrt das Publikum davor, die Grausamkeit akzeptieren zu miissen, die mit impe-
rialen Ambitionen einhergeht. Indem Marlowe Tamburlaine als fremden Helden
entwirft, ermoglicht er seinem Publikum, sich von den Kosten solcher Grof§macht-
fantasien — der Grausamkeit gegen andere, der Gewalt als Mittel des Aufstiegs, dem
Umstiirzlerischen, dem Groflenwahn — zu distanzieren: So wie Tamburlaine sind
wir eben nicht.

So ist die Ambivalenz Tamburlaines diejenige elisabethanischer Ambitionen: Er
fungiert zugleich als Verkodrperung englischer Triume vom Empire und als Objekt
eines Exorzismus, in dem die emotionalen, humanen und sozialen Kosten dieses
Strebens ausgetrieben werden, indem sie auf diese Figur radikaler Fremdheit proji-
ziert werden. Es ist kein Zufall, dass Marlowe Tamburlaine nach heroischem Muster
entwirft: Fir diese doppelte Dynamik der Selbstkonstruktion zwischen Teilhabe
und Negierung eignet sich so gut wie keine zweite die Figur des fremden Helden.

Abbildungsnachweise

Abb. 1 und 2: © Huntington Library, San Marino.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wie fremd miissen Helden sein?
Uberlegungen zu Othello

1obias Doring

Vor fiinfzig Jahren erschien bei Oxford University Press ein Buch mit dem Titel
Othello’s Countrymen, eine auch in neuerer Forschungsliteratur noch gelegentlich
zitierte Pionierstudie,! die sich mit The African in English Renaissance Drama, so der
Untertitel, auseinandersetzt. Thr Pionierstatus griindet nicht so sehr in ihrem
Gegenstand; zu diesem Thema war auch zuvor schon einiges erschienen. Viel-
mehr griindet er in der Person des Autors, Eldred Durosimi Jones, prominenter
Literaturwissenschaftler des postkolonialen Afrika, mit dem hier erstmals ein Afri-
kaner zur Figur der Afrikaner im englischen Renaissancetheater, fur die Othello
prototypisch einsteht, Stellung nahm. Jones, Jahrgang 1925, war aus Sierra Leone,
lehrte dort als Professor am Foray Bay College der University of Sierra Leone, war
einige Jahre auch deren Rektor und lange einer der fithrenden Kopfe der literari-
schen wie kulturpolitischen Szene jener groflen Aufbruchszeit.? Das mag seiner
Sicht auf Shakespeares Bithnenafrikaner in den Augen mancher Leser besondere
Bedeutung, vielleicht sogar authentische Kennerschaft verliehen haben, obwohl
sie gerade nicht auf Typisches hinauslduft: ,in the end®, erklirt Jones, ,Othello
emerges, not as another manifestation of a type, but as a distinct individual who
typified by his fall [...] the weaknesses of human nature®.3

Bei so viel Augenmerk aufs Individuelle wie auf das Menschlich-Allzumensch-
liche, das Othello offenbar verkorpert, wird allerdings die Frage interessant, auf
welches Kollektiv der Titel von Jones’ Studie letztlich zielt: Othello’s Countrymen
bezeichnet eine Landsmannschaft, deren Bestimmung alles andere als trivial ist.
Zunichst meint er wohl den Gegenstand der Untersuchung, also die Gesamtheit
der Schwarzen auf der Shakespeare-Biihne, darunter Aaron in Titus Andronicus, den
Prinzen von Marokko in The Merchant of Venice und einige weitere, die alle offenbar
als ,Landsleute® Othellos gelten sollen. Wenn diese aber nun erstmals von einem
Afrikaner in einer gelehrten Abhandlung erforscht werden, weitet sich die Referenz
des Titels und weist auch auf den Autor selbst, der ebenfalls zum so markierten

1 Siehe zum Beispiel Virginia Mason Vaughan: Othello. A Contextual History. Cambridge 1994,
60, 64.

Die Angaben folgen Werner Arens [et al.] (Hg.): Grundlagen zur Literatur in englischer Sprache,
Bd. 5: Dieter Riemenschneider (Hg.): Grundlagen zur Literatur in englischer Sprache: West- und
Ostafrika. Miinchen 1983, 114.

Eldred Durosimi Jones: Othello’s Countrymen. The African in English Renaissance Drama. Oxford
1965, 87.

2

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

34 TOBIAS DORING

Kollektiv gehoren mag. Denn als Moor of Venice konnte Shakespeares Othello ein
Modell bilden, um aktuelle Spannungen von Zugehorigkeiten auszuhandeln und
zugleich Anspriiche auf Teilhabe an solcherlei Verhandlungen zu reklamieren. Als
Othellos countrymen fordern Jones und Seinesgleichen mittels Shakespeares schwar-
zer Bithnenmaske vielleicht Anerkennung fur die eigene Diskursposition; auch in
der Shakespeare-Forschung und auch bei Oxford University Press ist kiinftig mit
ithnen zu rechnen.

Das Beispiel jedenfalls macht Schule. Finf Jahre nach Jones veroffentlicht John
Pepper Clark, sein nigerianischer Kollege von der University of Lagos, Jahrgang
1935, bei Longman The Example of Shakespeare, eine Studie, in der Othello ebenfalls
eine Schlissselrolle spielt. Allerdings geht es hier nicht um das Renaissancetheater,
sondern um aktuelle afrikanische Literatur und die Frage, wie diese sich artikulieren
solle, das heif3t, ob sie in der Sprache der ehemaligen Kolonisatoren wie Englisch
oder besser in einer indigenen Sprache wie Yoruba abzufassen sei. Als Maf3gabe fiir
diese Grundsatzdebatte empfiehlt Clark, durchaus iiberraschend, Shakespeare nach-
zueifern, ,the man everybody calls master,* denn auch dieser habe seinen kiinstle-
rischen Sprachgebrauch an kulturelle Fremdheit angepasst: Wenn er auflereuropii-
sche Figuren auf die Biithne bringe, sprechen diese zwar durchgehend Englisch,
allerdings in einer Weise, die ihre fremde Position beriicksichtige und ihren kulturel-
len Eigenwert durch Bildersprache und Vergleiche deutlich mache. Diese Strategie
sei zeitgenOssischen postkolonialen Autoren Afrikas anzuraten: ins Medium des
Englischen kulturelle Differenzen einzuschreiben. Vorbildlich daftir sei allerdings
nicht Shakespeares Moor, sondern Shakespeares wilder Sklave aus 7he Tempest, also
Caliban, weil dieser am nachhaltigsten durch verbale Eigenheiten kenntlich werde.
Othello dagegen iibernehme die Diktion der Herrschaft und sei kein brauchbares
Modell, denn er reprisentiere eher ,displaced persons, transplanted to a strange ter-
rain in the manner of the American Negro“.> Seinen ,Landsleuten® in Afrika - um
Jones’ Formulierung aufzugreifen — gilt er daher als Kontrastbeispiel.

Diese Othello-Konzeption wird dominant. Als Inbegriff des Angepassten, Kon-
vertierten, seiner Herkunft wie Kultur Entfremdeten figuriert Othello immer wie-
der in der Literatur jener Zeit — beispielsweise in Season of Migration to the North
(1966), Tayeb Salihs sudanesischem Migrationsroman, der seit seiner englischen
Ubersetzung von 1969 zu einem postkolonialen Klassiker geworden ist, oder in
Water With Berries (1971), George Lammings Diasporaroman tiber schwarze Kiinst-
ler in England, der sich gleichermaflen kritisch wie emphatisch mit dem Shakes-
peare-Erbe auseinandersetzt, oder auch in Charles Marowitz” amerikanischer
Bithnenadaption An Othello (1972), in der lago als Black Power-Aktivist einem
assimilierten ,Hausneger® schwarzes Bewusstsein einfloflen will.® Immer wieder

4 John Pepper Clark: The Example of Shakespeare. London 1970, x.

Ebd., 7.

Tayeb Salih: Season of Migration to the North, iibers. von Denys Johnson-Davies. Harmonds-
worth 2003. George Lamming: Water with Berries. London 1971. Zur Bithnenadaptation

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WIE FREMD MUSSEN HELDEN SEIN? 35

dient Othello solcherart als Figur der Aus- und Abgrenzung zur Selbstpositionie-
rung gegeniiber den politischen Entscheidungen, fiir die sie steht oder jedenfalls in
Anspruch genommen wird. Ein Held ist Othello diesen schwarzen Lesern deshalb
gewiss nicht, auch kein Negativheld oder Schurke, eher eine Verlegenheit: Gerade
wenn und weil sie sich mit Shakespeare als Inbegriff des Kolonialen und Kanoni-
schen einlassen, mag ihnen wohl Shakespeares Bithnenfigur solcher Einlassungen
und deren tragische Geschichte besonders beziehungsreich wie kritisch scheinen. In
dem Mafle zumindest, wie Othello einem country zugerechnet wird, gerit er seinen
countrymen offenkundig zum Problem.

Das fiihrt folgerichtig zur Frage, die dieser Beitrag an Othello stellen und eror-
tern will: Wie fremd miussen Helden sein? Wenn der Titel des vorliegenden
Sammelbandes einlidst, iiber den Zusammenhang von Heldentum und Fremdheit
nachzudenken, konnte damit, so die Leitthese, eine prinzipiell notwendige Ver-
bindung angesprochen sein — und zwar nicht etwa, weil Helden wns, die wir zur
»postheroischen® Gesellschaft im Sinne Herfried Miinklers zihlen,” ziemlich
fremd geworden sind, sondern weil woméglich das Heroische konstitutiv an Alteri-
tit gebunden ist. Das jedenfalls scheint ein Kennzeichnen, vielleicht sogar ein
Nenner, der diversen Uberlegungen zur Konzeption von Heldentum zu sein, wie
sie sich in den Grundsatzbetrachtungen des Freiburger Sonderforschungsbereichs
finden:® Stets geht es darum, Heldenstatus zwischen Exemplarischem und
schlechthin Auflerordentlichem zu begreifen, eine prekire, wenn nicht paradoxe
Konfiguration, in der dem Fremden eine Schliisselfunktion zukommt.

Heldentum verlangt ein Narrativ, denn nur durch ,literarische Verdoppelung®,
so Miinkler,? lisst sich aus dem Gewalttiter ein Held machen. Dazu ist weiterhin
ein Kollektiv erforderlich, das ihn durch Strategien des Imaginierens und Erin-
nerns formt und dabei auf spezifische Bediirfnislagen antwortet. Ohne diese funk-
tionale Relation zwischen der herausgehobenen Figur und der Bezugsgruppe, die
sich von ihr erzihlt, fehlt Helden nicht nur Relevanz, sondern mutmaflich jede
Existenz. Doch in der narrativen Ausgestaltung der Beziehung zeigt sich der er-
wihnte Widerspruch: Einerseits will sich das Verehrerkollektiv in seinen Helden
wiederfinden und -erkennen, andererseits verlangt es von ihnen Exzeptionalitit.
In Heldenerzihlungen figuriert Vertrautes daher stets in unaufloslicher Verschrin-
kung mit dem Fremden, da sie ein Dispositiv des Alltagstauglichen, Ordnungs-

durch Marowitz siehe Lois Potter: Othello (Shakespeare in Performance). Manchester 2002,
171.
7 Herfried Miinkler: Heroische und Postheroische Gesellschaften. In: Merkur 61: 7, 2007,
742-752.
Ralf von den Hoff [et al.]: Helden - Heroisierungen — Heroismen. Transformationen und
Konjunkturen von der Antiken bis zur Moderne. Konzeptionelle Ausgangspunkte des
Sonderforschungsbereichs 948. In: helden. beroes. héros. 1: 1, 2013, 7-14, DOI 10.6094/helden.
heroes.heros/2013/01/03.
9 Miinkler: Heroische und postheroische Gesellschaften (Anm. 7), 743.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

36 TOBIAS DORING

und Modellhaften mit einem Dispositiv des Auflerordentlichen, Transgressiven
kontern oder kreuzen miissen. Diese Spannung ist im Ubrigen auch konstitutiv
fur Max Webers Konzept des Charismatikers, der von der Akklamation einer
Gruppe in gleicher Weise abhingt wie die Gefolgsleute von seiner Fithrerschaft;!0
daftir erscheint das Nichtvermittelbare, Nichtfassbare seiner Fremdheit geradezu
als Bedingung und muss sich doch, um Bestand zu haben, einer ,Veralltig-
lichung®, so Weber, in herkémmliche Machtformen beugen.

Solchen Wechselverhiltnissen in der Konfiguration des Heroischen will ich im
Weiteren anhand jenes Tragodienhelden nachgehen, dessen irritierende Fremdheit
sein Epitheton the Moor of Venice bereits vielsagend ausweist: ein Genitiv, der zwi-
schen Exklusion und Exklusivitit bis hin zu Zugehorigkeit und Projektion ein
ganzes Spektrum moglicher Lesarten eroffnet. Wie also steht Othello in und zu
Shakespeares Venedig und wie Venedig zu ihm? Was erzahlt Venedig sich von
ihm, und was erzihlt er selbst? Welche Wirkung und Funktion haben solche
unterschiedlichen Erzihlungen im Theater? Und als was fiir einen Helden weisen
sie Othello letztlich aus?

Shakespeare meidet das Wort hero im Gesamtwerk geradezu!! und zeigt doch
immer wieder, wie es als Konzept mitspielt — nicht zuletzt, wenn er seinen Othel-
lo, wie Manfred Pfister schreibt,!? als strahlenden ,Kriegsheld in venezianischen
Diensten® antreten, als ,,Liebesheld” aber furchtbar scheitern ldsst. Die folgenden
Bemerkungen dazu richten sich auf wenige Aspekte im Dramentext und die kom-
plexen Interaktionen, die er entwirft, bevor sie zum Schluss noch einmal kurz auf
die Rezeptions- und Biithnengeschichte zuriickkommen. Die Diskussion geht aus
von dem Befund, dass dieses Stiick sein Heldeninteresse bezeichnenderweise fast
vollstindig in narrative Vermittlung, kaum je in mimetische Darstellung umsetzt -
und zwar ausdriicklich auch, was Othellos eigentlich prigende Rolle als strahlen-
der Kriegsheld angeht. Damit, so die zentrale Diskussionslinie, erweist Shakes-
peares Theater sich als dramatische Heldenverwertungsanstalt, um Strategien der
Heroisierung und Deheroisierung ebenso durchzuspielen wie auch kritisch zu
befragen.

10" Siehe dazu Eva Horn: Introduction. In: New German Critigue 38: 3 (Themenheft: Narrating
Charisma), 2011, 1-16.

So Manfred Pfister: Zur Einfuhrung. Helden-Figurationen in der Renaissance. In: Achim
Aurnhammer und Manfred Pfister (Hg.): Heroen und Heroisierungen in der Renaissance (Wol-
fenbiitteler Abhandlungen zur Renaissanceforschung; 28). Wiesbaden 2013, 13-26, hier
23.

12 Ebd., 25.

11

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WIE FREMD MUSSEN HELDEN SEIN? 37

2.

Zum Ende miindet die Tragodie ins Erzdhlen; die letzten beiden Verse lauten:

Myself will straight aboard, and to the state
This heavy act with heavy heart relate. (V 2, 370-371)13

So der Senatsvertreter Lodovico, Reprisentant des venezianischen Gemeinwesens,
der auf dem Auflenposten Zypern die schrecklichen Ereignisse, die dort vorgefal-
len sind, besichtigt. Jetzt ist das Blut vergossen, die Leichenschau beendet und der
Gefangene zur peinlichen Befragung abgefiihrt, da kiindigt dieser Venezianer an,
dass er sich einschiffen und zu Hause ,dem Staat® Bericht erstatten will. Zum En-
de also geht, was wir im Verlauf des Stiicks gesehen haben, in eine narrative Ord-
nung tiber und kann auch erst in dieser Form, weil jegliches Geschehen transito-
risch ist, ins kulturelle Gedichtnis eingehen. Das ist ein charakteristischer und oft
erprobter Ubergang (auch Hamlet endet ja mit einer solchen Geste: ,,All this can I |
Truly deliver erklirt Horatio [V 2, 369-370]'4), wenn eine Handlung endet und
eine Erzdhlung beginnt, wenn auf Aktion also Reflexions- und Relationsakte fol-
gen. Es ist zugleich der Punkt, an dem alle Heldenkonstruktion ansetzt; ,soziale
Verbinde sind nur dann heroisch, lesen wir bei Miinkler, ,wenn sie iiber eine das
Heroische reflektierende Literatur verfiigen — zumindest wenn es umherziehende
Singer gibt, die mindlich tradieren, was die Helden geleistet haben“.!> Diese Rol-
le nimmt zum Ende von Othello Lodovico wahr. Seine Ankiindigung, die Segel zu
setzen, um seine Botschaft zu tiberbringen, verweist auf den Beginn klassischer
Ependichtung mit ihrer topischen Verbindung von Segeln und Singen;!¢ seine
Formulierung ,to the state | This heavy act [...] relate” bezeugt zudem, dass es
darum geht, eine Beziehung zu stiften zwischen dem ,Akt" und dem ,Staat’, des-
sen Normen und Gesetze dem Vorgefallenen Bedeutung zuweisen; erst ein sol-
cher Deutungsrahmen lisst Kontingentes zur Geschichte werden und sich poten-
ziell um die Figuren als deren Schurken oder Helden ordnen.

Lodovico nimmt dabei zugleich die Worte und den letzten Willen Othellos
auf, der in seiner Abschiedsrede!” genau diese Stichworte (,,state, ,,deeds®, ,relate”
[V 2, 338, 340]) gegeben, Lodovico also ausdriicklich zu seinem Berichterstatter
ernannt und sehr genaue Anweisung erteilt hat, wie von ihm und seinen schreck-
lichen Verfehlungen zu sprechen sei, als wolle er sein postumes Gedenken auf die-

13 Alle Zitate aus dem Stiick werden durch Angabe von Akt-, Szene- und Verszahl in Klam-

mern nachgewiesen, gemif! folgender Ausgabe: William Shakespeare: Othello. The Oxford
Shakespeare, hg. von Michael Neill. Oxford 2006.

William Shakespeare: Hamlet. The Arden Shakespeare, hg. von Ann Thompson und Neil
Taylor. London 2006.

15 Miinkler: Heroische und postheroische Gesellschaften (Anm. 7), 743.

16" Siche Ernst Robert Curtius: Europdische Literatur und lateinisches Mittelalter. Titbingen und
Basel 111993, 138.

Sie wird im vorliegenden Beitrag zum Ende des dritten Abschnitts vollstindig zitiert.

14

17

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

38 TOBIAS DORING

se Weise selbst bestimmen. Was hitte Lodovico denn auch seinerseits zu sagen?
Wias, abgesehen von dem ,heavy heart®, das er hervorhebt, qualifiziert ihn eigent-
lich fur diese Rolle als Vermichtnissprecher? Anders als Horatio, immerhin ein In-
timus der Titelfigur und in vielen Szenen der Hamlet-Tragddie prisent, tritt Lodo-
vico Uiberhaupt erst im IV. Akt in Erscheinung und bleibt fuir die gesamte Hand-
lung randstindig. Was weif3 er daher iiberhaupt von den Ereignissen auf Zypern
und von den schrecklichen Verstrickungen, in die Othello dort geraten ist?

Eine solche Frage aufzuwerfen, heifdt, nach dem Verhiltnis des Titelhelden zu
dem Kollektiv, das ihn bestimmt, zu fragen sowie grundsitzlich nach dem Konzept
von Heldentum, das hier entwickelt wird. Zweimal zuvor ist Lodovico aufgetreten,
zu Beginn des IV. und des V. Akts, und beide Male wird er Augenzeuge schier
unglaublicher Gewaltausbriiche unter den Funktionseliten der venezianischen
Armee, verstorende Beobachtungen, die seinen Auftrag als Senatsberichterstatter
geradezu gefihrden:

[...] this would not be believed in Venice,
Though I should swear I saw’t. (IV 1, 233-234)

So stellt er fest, als er mit ansehen muss, wie Othello, immerhin Oberbefehls-
haber der Streitkrifte, offentlich seine Frau schligt. Lodovico hat ihm eben den
Brief des Senats iiberbracht, der ihn von diesem Amt entbindet, und muss jetzt
feststellen, dass es dazu allerhochste Zeit ist:

Is this the noble Moor, whom our full Senate
Call all in all sufficient? (IV 1, 256-257)

Das Gemeinwesen erkennt nicht mehr, wem es sein Schicksal in die Hinde legte,
und sein Sprecher weiff zum Schluss nicht mehr, wie er von diesem destruierten,
deheroisierten Helden sprechen soll:

O thou, Othello, that was once so good, [...]
What shall be said to thee? (V 2, 289-291)

Othellos Antwort ist bezeichnend fiir das in Rede stehende Problem:

Why anything -

An honourable murderer, if you will (V 2, 291-292)
Die Rede vom ,ehrenwerten Morder!, die hier als Nachrufformel angeboten wird,
folgt der rhetorischen Verlegenheit, dass offenkundig Widerspriichliches zusam-
mengebracht werden soll - einerseits Ehre, die Reputationswihrung des Heroi-
schen, andererseits Mord, die Normverletzung des Verbrecherischen. Das daraus
resultierende Oxymoron allerdings folgt einer ganzen Reihe analoger Formeln,
alle gleichermaflen befremdlich, mit denen uns das Stiick gleichwohl vertraut
macht: ,an honourable murderer” ist kaum etwas anderes als das ,,civil monster®,
von dem lago zuvor spricht (IV 1, 60), oder auch als Lodovicos ,noble Moor* (IV
1, 256) beziehungsweise iiberhaupt the Moor of Venice, als der Othello ja gemeinhin
gilt: eine Aufschichtung oder Verkettung von Oxymora, mit denen die Titelfigur

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WIE FREMD MUSSEN HELDEN SEIN? 39

durchweg belegt wird, um die Spannung, die sich in ihr verkorpert, rhetorisch zu
markieren.

Die fiir das Thema dieses Bandes relevante Frage ist, ob die Formel ,Fremde
Helden® ebenfalls ein solches Oxymoron bildet oder ob sie, wie im Weiteren ar-
gumentiert, nicht vielmehr ein Pleonasmus ist beziehungsweise eine analytische
Aussage, die lediglich den beiden Begriffen offensichtlich Inhirentes darlegt. Diese
Ansicht soll nun mit Blick auf den Stiickanfang, dessen Handlungselemente
Shakespeare nicht seinen Quellen entnommen, sondern weithin selbst erfunden
hat, begriindet werden. Wenn nidmlich der Stiickverlauf und insbesondere der
morderische Schluss den Vorgang einer Deheroisierung zeigt, dann ist der I. Akt
nicht zuletzt deshalb so bemerkenswert, weil er eine reichlich unwahrscheinliche
Heroisierung vorfithrt, und zwar explizit und ausschliefflich durch Mittel des Er-
zihlens. In diesem Zuge wird das Narrative, also das dem Drama eigentlich gene-
risch Fremde, zugleich genutzt, so meine These, um Fremdheit als notwendige Be-
dingung fir Heldentum zu etablieren.

3.

Was fir Shakespeares Publikum ein Moor war, ist notorisch unbestimmt und unbe-
stimmbar.!® Der Gebrauch des oft verwendeten Wortes schwankt zwischen geogra-
phischen, kulturellen, ethnischen und religidsen Kennzeichnungen, die teils inein-
ander iibergehen, teils aber flir uns ganz Unterschiedliches betreffen. Moor meint
sowohl ,Nordafrikaner® wie ,Araber’ als auch ,sub-saharische Afrikaner’, meint ins-
besondere auch ,Muslim® oder generell Vertreter einer anderen Religion® wie tiber-
haupt ,Orientale’, ,Barbar® oder ,alle aufler uns‘. Ganz dhnlich wibrigens wie Turk!
dient Moor im frihneuzeitlichen Sprachgebrauch somit zur Bezeichnung generi-
scher Fremdheit, fuir die Roderigo in der Auftaktszene die prignante Formel bietet,
wenn er von ,an extravagant and wheeling stranger spricht ,,of here and every-
where® (I 1, 135-136). Othello ist damit der einzige Fremde im vielhundertkopfigen
Shakespeare-Personal, der ausdriicklich so bezeichnet und dazu mit dem Akzent
auf wagrancy versehen wird, also Vagabundieren, Wander, rastlos Umbherirren,
nach zeitgenossischem Verstindnis Merkmal des Unzivilisierten, Unzugehorigen
und Ungehorigen, eben eines Moor.

Zugleich ist der Rekurs auf Orte eine zentrale Strategie zur Konstruktion von
Fremdheit. Wie Bernhard Waldenfels in seiner Topographie des Fremden ausfiihrt, ist
dafiir das Externum, das Anderswo, das Auflerhalb zu dem Bereich, den wir zu un-

18 Siehe hierzu vor allem die Diskussionen in Michael Neill: Introduction. In: William

Shakespeare: Othello, hg. von Michael Neill. Oxford 2006, 1-179, hier 113-130, sowie
Vaughan: Othello (Anm. 1), 51-70.

19" Siehe Daniel Vitkus: Tirning Turk. English Theatre and the Multicultural Mediterranea. Basing-
stoke 2003. Matthew Dimmock: New Turkes. Dramatizing Islam and the Ottomans in Early
Modern England. Aldershot 2005.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

40 TOBIAS DORING

serem eigenen deklarieren, grundlegend: ,Unter den Voraussetzungen begrenzter
Ordnungen macht sich das Fremde bemerkbar in Form eines Aufler-ordentlichen,
das auf verschiedene Weise an den Rindern und in den Liicken der diversen Ord-
nungen auftaucht.“?? Das Problem mit Othello, das in der Auftaktszene exponiert
wird, liegt allerdings darin, dass dieser Au8er-ordentliche, Extra-vagante offenkun-
dig einen Ort im Zentrum der Stadtgesellschaft besetzt hilt, buchstiblich das Bett
der Senatorentochter, deren Korper zum Signum jenes reinen Gemeinwesens stili-
siert wird, das nunmehr geschindet sei.

So jedenfalls die Reden von Iago und Roderigo, wenn sie Brabantio und damit
uns zu Anfang von Othellos Tat erzihlen und seine ,mohrische’ Monstrositit mit
drastischen Worten ausmalen. Drei Punkte sind an diesem Dramenanfang relevant:
Erstens gilt Venedig, ein Schauplatz immerhin, der bereits im Stiicktitel erwihnt
wird, dem frithen 17. Jahrhundert ohnehin als kosmopolitische Stadt und damit
Ansammlung von Fremden, in den Worten Thomas Coryates ,,a marketplace of
the world“?1, und als solche zugleich Spiegel sowie Wunschprojektion von Shakes-
peares London. Zweitens sind die beiden Wortfithrer der Fremdenfeindlichkeit, die
offenkundig dennoch dort grassiert — {ibrigens auch gegeniiber einem Florentiner
wie Michael Cassio -, bezeichnenderweise selbst mit spanischen Namen belegt.
Drittens ist alles fiirchterlich Bedrohliche, ,Mohrische® und Fremde an Othello,
von dem hier erzihlt wird, eben das: Erzihlung, Zuschreibung, mutmafllich Da-
monisierung und Verleumdung, jedenfalls narrative Konstruktion, die, sobald er in
der 2. Szene selbst auftritt, sofort widerlegt ist. Sobald nidmlich die Titelfigur nicht
mehr diegetisch vermittelt, sondern mimetisch prisentiert wird, erscheint sie als
komplettes Gegenbild zum Ruf, der ihr vorauseilt (darin folgt das Drama Mar-
lowes Tamburlaine-Tragodie??): souverin, beherrscht, selbstsicher, kultiviert und vor
allem rhetorisch hoch versiert. Mit ihrer Eloquenz allein erwirbt sie sich Sozialpres-
tige wie auch den Heldenstatus eines ,noble Moor®, der zum Ende der Tragodie,
wie zitiert, zerstort ist.

Ihre berithmteste Erzihlszene bedarf daher erneuter Kommentierung: ,Rude
am [ in my speech” (I 3, 82) - so beginnt Othello seine Rede vor dem Senat, wo
Brabantio ihn der Hexerei und Zauberkunst, durch die er ihm die Tochter geraubt
habe, anklagt: Othello bietet also eine klassische captatio in performativem Wider-
spruch zu seinem Verbalverhalten auf, denn mit der Behauptung seiner soldati-
schen Rauheit (,little blessed with the soft phrase of peace® [I 1, 83]) unternimmt
der Redner nur ein viel erprobtes rhetorisches Man6ver, um seine Lebens-
geschichte als ,round, unvarnished tale“ (I 1, 91) zu beglaubigen. Die vorgebliche

20 Bernhard Waldenfels: Studien zur Phinomenologie des Fremden, Bd. 1: Topographie des Fremden.

Frankfurt am Main 1997, 10-11.

Thomas Coryate: [Description of Venice| from Coryate’s Crudities, London 1611. In: William
Shakespeare: The Merchant of Venice, hg. von Leah S. Marcus. New York 2006, 114-121, hier
116.

Siehe hierzu den Beitrag von Ralf Hertel in diesem Band.

21

22

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WIE FREMD MUSSEN HELDEN SEIN? 41

Schmucklosigkeit schmiickt nimlich ungemein, und was als Selbstverteidigung
beginnt, fithrt bald zu Selbsterhohung und Heroisierung:

Her father loved me, oft invited me

Still questioned me the story of my life

From year to year: the battles, sieges, fortunes

That I have passed.

I ran it through, even from my boyish days

To th’ very moment that he bade me tell it —
Wherein I spoke of most disastrous chances:

Of moving accidents by flood and field,

Of hair-breadth scapes i’th’ imminent deadly breach,
Of being taken by the insolent foe

And sold to slavery; of my redemption thence,

And portance in my travailous history,

Wherein of antres vast and deserts idle,

Rough quarries, rocks, and hills whose heads touch heaven,
It was my hint to speak — such was my process -
And of the Cannibals that each other eat,

The Anthropophagi, and men whose heads

Do grow beneath their shoulders. This to hear
Would Desdemona seriously incline (I 3, 128-146)

Die so entfaltete ,travailous history“ ist in zweifacher Hinsicht relevant: inhaltlich
und performativ. Inhaltlich erweisen sich simtliche Abenteuer und ethnographi-
sche Mitteilungen, wie oft bemerkt wurde, als Ubernahmen aus der zeitgendssisch
bekannten Literatur zur Natur- und Volkerkunde sowie aus Reiseberichten, zum
Teil wortlich anzitiert, wie beispielsweise Leo Africanus’ Geographical Historie of
Africa (englische Ubersetzung von John Pory 1600), Plinius’ Natural History (Phi-
lemon Holland 1601) und 7he Travels of Sir John Mandeville, jener populiren Reise-
fantasie aus dem 14. Jahrhundert, in der auch die Acephali, die Plinius in Atho-
pien lokalisierte, ihren Auftritt haben.? Kennzeichnend fir den Zitatcharakter
solcher Versatzstiicke des Fremden ist hier zumal die terminologische Verschie-
bung von ,Cannibals“ zu ,,Anthropophagi®, beides Hinweise auf Menschenfres-
ser, die allerdings ganz unterschiedlichen Diskursformationen zugehoren:2* cani-
bales ist der bekannte Eigenname, den Kolumbus 1492 den Einwohnern des von
ihm entdeckten Landes gab, die, wie er meinte, simtlich Untertanen des Groflen
Khan seien und die, wie man ihm erzihlte, ihre Feinde verzehrten; der Eigen-
name wurde daher generalisierend auf deren angebliche Erndhrungspraxis tiber-
tragen. Umgekehrt verhilt es sich bei den Anthropophagen, dem antiken Termi-
nus fiir diese Praxis, der sich zum Beispiel bei Herodot findet und der sekundar
auf bestimmte Volker, vornehmlich jenseits des Schwarzen Meeres angesiedelt,
zur Kennzeichnung ibertragen wurde.

23 Diese Angaben folgen Neill: Introduction (Anm. 18), 18-21.
24 Siehe die Diskussion dazu in Peter Hulme: Colonial Encounters. Europe and the Native Carib-
bean, 1492-1797. London 1986, insbesondere 70.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

42 TOBIAS DORING

Die Differenz von ,Cannibals“ zu ,Anthropophagi“ entspricht damit dem
Unterschied von neuzeitlicher Geographie zu antiker Kosmographie, und dass
Othellos Bericht diese Differenz einebnet oder iibergeht, spricht daher ganz dafr,
dass die Figur im Zeichensystem eben jener alten, tiberkommenen, moralisch
grundierten und symbolisch konstruierten Weltordnung funktioniert, die mit den
Entdeckungsreisen der Neuzeit fremd geworden ist. Wie John Gillies in diesem
Zusammenhang bemerkt: ,as in the ancient poetic geography, all Shakespearean
moors combine a generic exoticism or exteriority with an inherent transgressive-
ness“.25 Daher ist auch die Rhetorik von blackness, die Othello umgibt, nicht
ethnisch oder ethnographisch zuzurechnen, sondern moralisch: black ist hier kein
Antonym zu white, sondern zu fair,?® und die Insignia der Herkunft, mit denen er
versehen ist, sind gleichfalls Merkzeichen und Manifestationen von Alteritit. Auch
das notorische Taschentuch ist kein einfacher Gebrauchsgegenstand, sondern
Memento einer anderen Symbolordnung, von der nur noch erzihlt werden kann.

Trotz aller Erzihlungen aber, die Othello immer wieder aufbietet, trotz aller
Hinweise auf die Konkreta seines Hintergrunds, ist entscheidend, dass alle genann-
ten Einzelelemente kein kohirentes Bild ergeben, kein Itinerarium der von ihm
zuriickgelegten Reise und erst recht kein schliissiges Indizienpuzzle zur Identifika-
tion ihres Ausgangspunktes, seines Herkunftsorts. Anders als Eldred Durosimi
Jones im Titel der genannten Pionierstudie nahelegt und anders als zum Beispiel
Oroonoko, Aphra Behns Figur des ,Royal Slave® aus dem spiten 17. Jahrhun-
dert,2” hat dieser Moor kein kenntliches Zuhause. Othellos country bleibt Collage
oder, anders gesagt, Kolportage aus diskursiven Versatzstiicken, die wie Strandgut
an die Kiisten der Moderne schwemmen. Wenn er am Ende sein gesamtes Leben
zur Seereise erklirt (,Here is my journey’s end, here is my butt | And very sea-mark
of my utmost sail“ [V 2, 266-267]), formuliert er das Prekire einer Transitexistenz
ohne festen Anker- oder Anlaufhafen. ,Der Ort des Fremden in der Erfahrung®,
schreibt Waldenfels, ,ist streng genommen ein Nicht-Ort. Das Fremde ist nicht

25 John Gillies: Shakespeare and the Geography of Difference (Cambridge Studies in Renaissance
Literature and Culture; 4). Cambridge 1994, 25.

26 Siehe Leslie A. Fiedler: The Stranger in Shakespeare. London 1973, 171.

27 Siehe Aphra Behn: Oroonoko: or; the Royal Slave (London ca. 1678/88), hg. von Janet Todd.
Harmondsworth [u.a.] 2003. Dazu folgender Kommentar von Gillies: Shakespeare and the
Geography of Difference (Anm. 25), 28: ,The difference between Othello and Oroonoko be-
speaks a major paradigm-shift in the discursive construction of otherness between the be-
ginning and end of the seventeenth century. Shakespeare’s Renaissance imagination of
otherness is still heavily indebted to the ancient poetic geography. Behn’s Restoration idea
of the other, however, is essentially modern and can readily be grasped in terms of post-
Renaissance forms of the discourses of race, slavery, the ,noble savage‘ [...]. The Eliza-
bethan sense of the exotic (the ,barbarous, outlandish and strange‘) might be characterized
as ,hard‘, in the ancient sense of what Ben Jonson referred to as ,Magick, Witchcraft, or
other such exotick arts’. By contrast, Behn’s idea of the exotic might be characterised as
,soft’, suggesting rather the fashionably strange or merely piquant.”

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WIE FREMD MUSSEN HELDEN SEIN? 43

einfach anderswo, es it das Anderswo“.28 In diesem Anderswo ist auch the Moor of
Venice heimisch.

Zugleich bezieht er daraus sein Prestige, und zwar allein durch narrative Uber-
mittlung. Hier kommt die performative Hinsicht seines Senatsauftritts ins Spiel.
Seine Rede dort geht nidmlich weiter, indem der Redner die Wirkung dieser Art
Erzidhlungen auf Desdemona beschreibt:

[...] My story being done,

She gave me for my pains a world of sighs:

She swore ,in faith ‘twas strange, ‘twas passing strange,

“Twas pitiful, ‘twas wondrous pitiful!*

She wished she had not heard it, yet she wished

That heaven had made her such a man; she thanked me,

And bade me, if I had a friend that loved her,

I should but teach him how to tell my story

And that would woo her. Upon this hint I spake.

She loved me for the dangers I had passed,

And I loved her that she did pity them.

This only is the witchcraft I have used. (I 3, 158-169)

Dabei tberlagern sich die Wirkungsdimensionen. Was Othello von der appellati-
ven Kraft seiner Abenteuererzihlung berichtet, beglaubigt sich sowohl im Senats-
saal (,,] think this tale would win my daughter too“ [I 3, 171], erklirt der Duke
sogleich) als auch im Theater, denn als Zuhorer von Othellos Zuhorern ergeht es
uns selbst kaum anders: Der Duke und Desdemona prifigurieren unsere eigene
Reaktion. So setzt sich, was Brabantios Anklage als Hexerei bezeichnet, in die rhe-
torische Wirkmacht eines Redners um, der eben damit seinen Ausnahmestatus be-
statigt, andererseits zugleich eine herausgehobene Stellung einnimmt - im Sinne
charismatischer Ausstrahlungskraft —, und zwar awusschliefSlich durch Narration. Und
so holt das Drama alles Fremde, von dem erzihlt wird, diegetisch ein. Es zeigt uns
nichts, rein gar nichts von all den Abenteuern, exotischen Begegnungen und krie-
gerischen Taten, die Othello auszeichnen, ebenso wenig wie es seine Besuche im
Hause Brabantios zeigt, die ja zweifellos besonders bithnenwirksam in Szene zu
setzen gewesen waren. Es zeigt lediglich, dass er erzihlt, wie er davon erzihlt hat,
und auf diese Weise seine Heldenposition gewinnt. Denn der venezianische Senat
weist ja nicht nur die Anklage Brabantios ab, sondern tbertrigt dem einheimi-
schen Fremden sogleich auch noch den Oberbefehl tber die Armee, um das
Gemeinwesen vor der Bedrohung durch externe Fremde zu verteidigen. Wenn das
Heroische sich ,essentiell performativ® konstituiert, wie es in einem Freiburger
Heldengrundsatzpapier heif$t, dann in diesem Fall weniger durch ,,Ausfihrung von
Heldentaten® als durch deren ,,Auffihrung fiir andere“.?’ Shakespeares Othello ist
in erster Linie ein Erzdhlheld.

28 Waldenfels: Topographie des Fremden (Anm. 20), 26.
29 von den Hoff: Helden — Heroisierungen - Heroismen (Anm. 8), 11.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

44 TOBIAS DORING

Eben damit wird seine rhetorische Performance auch zur aemulatio eines der epi-
schen Griindungshelden der Alten Welt, dessen Bedeutung jedem Renaissance-
schuljungen prisent war. Mit der Erzdhlung seiner gefahrvoll-abenteuerlichen Irr-
fahrt durch exotisches Terrain, die seine noble Zuhorerin derart mitreifdt, dass sie
thm zur Antwort darauf ihre Liebe eingesteht, rekapituliert Othello den Erzihlakt,
mit dem Aeneas einst die Liebe Didos ausloste und rekapituliert zugleich — und
wichtiger — das rhetorische Verfahren, sich in einer akuten Verlegenheit auf klassi-
sche Prizedenzien und epische Helden zu besinnen. In den Worten von Lynn
Enterline: ,in his culturally and institutionally saturated citation of Roman
eloquence the ,erring barbarian® performs what it means to be European®.3® Mit
seiner Vergil-Performance also qualifiziert der ,Mohr* sich im Senat nicht nur zur
Anerkennung durch den Staat, sondern zugleich fiir simtliche Erhohungsgesten
bis hin zur Ubertragung der Befehlsgewalt. Sein Heldentum gewinnt er ganz aus
narrativer Zitation.

Wie bei aller Wiederholung allerdings bleibt dabei eine Differenz bestehen, ein
konstitutiver Unterschied im Wiederholen, ein Residuum an Andersheit, das sich
in der Performance gerade nicht umsetzt und die Repetition als solche markiert.
Diese Differenz nun ist es, was lago gleich zu Anfang ausweist und durchweg pri-
sent halt und was das Stiick mit dem Terminus blackness belegt. Es ist zugleich, so
meine ich, die Bedingung fiir Othellos Heldentum, worin er sich von jenen
swealthy curled darlings of our nation“, von denen Brabantio schwirmt (I 2, 68),
grundsitzlich unterscheidet — wie fiir das Heroische {iberhaupt, das ja, so die ein-
gangs angekiindigte Vermutung, durch Fremdheit notwendig bedingt ist. Denn in
dem Mafle, wie Othello im Weiteren von lago verfithrt und verwirrt wird, verliert
er schnell alles Heroische, wenn er sich zunehmend ins hissliche hiusliche Eifer-
suchtsdrama verstrickt. Das ist es, was das Stiick uns zegr — im Unterschied zum
Heldendrama, von dem es lediglich erzihlt —, ein Vorgang quilender Deheroisie-
rung, in dessen Zuge der Protagonist nicht nur alle Eloquenz, ja seine Sprachfihig-
keit einbtiflt, sondern auch alle Markierungen des Auflerordentlichen, Fremden:
als geifernder, gewalttitiger Ehemann, der seine Frau misshandelt, ist er ins bieder-
schlimme Alltagsmafd geriickt. ,,Grofle ist, was wir nicht sind®, befand einst Jakob
Burkhardt in seinen Weligeschichtlichen Betrachtungen.’! Othello wire demnach nur
so lange groff, wie diese Differenz besteht, und eine Figur nur Held, solange sie
uns fremd bleibt.

Ganz zum Ende der Tragodie, in Othellos letzten Worten, findet sich Bestiti-
gung fiir diese Lesart. Denn hier findet der Held wieder zu seinem anfangs ausge-
wiesenen rhetorischen Vermogen, das heifit zum Modus des heroischen Erzihlens

30 Lynn Enterline: Eloquent Barbarians. Othello and the Critical Potential of Passionate
Character. In: Lena Cowen Orlin (Hg.): Othello: The State of Play. New York 2014, 149-176,
hier 160.

31 Zitiert nach Pfister: Einfithrung (Anm. 11), 14.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WIE FREMD MUSSEN HELDEN SEIN? 45

zuriick, wenn er, wie erwihnt, seinen Nachruf regelt und dazu der Nachwelt eine
weitere Episode seiner extra-vaganten Existenz berichtet:

I have done the state some service, and they know’t —
No more of that. I pray you in your letters,

When you shall these unlucky deeds relate,

Speak of me as I am; nothing extenuate,

Nor set down aught in malice: then must you speak
Of one that loved not wisely, but too well;

Of one not easily jealous, but being wrought,
Perplexed in the extreme; of one whose hand,

Like the base Indian, threw a pearl away

Richer than all his tribe; of one whose subdued eyes,
Albeit unused to the melting mood,

Drops tears as fast as the Arabian trees

Their medicinable gum. Set you down this;

And say besides that in Aleppo once,

Where a malignant and a turbaned Turk

Beat a Venetian and traduced the state,

I took by th’ throat the circumciséd dog

And smote him - thus.

He stabs himself- (V 2, 338-355)

Der Freitod zihlt seit der Antike zu den gingigsten Mafinahmen zur - jedenfalls
versuchten — Selbstheroisierung, denn anders als durch eigene Hand kann ein wah-
rer Held, dessen Stirke alle Gegenspieler tibertreffen muss, nicht sterben.3? Das
wahrhaft Bemerkenswerte aber an der hier erzihlten Heldentat ist nicht nur, dass
ihre Narration tatsichlich Performanz im Sinne echter Ausfithrung bedeutet — mit
dem deiktischen ,thus® vollzieht der Sprecher ja, was er erzihlt, und aktualisiert
somit die berichtete Historie in einem ebenso gewaltigen wie gewalttdtigen prisen-
tischen Sprechakt —, sondern dass der Redner sich in einem abgriindigen reenact-
ment zugleich verfremdet und erneut heroisiert: Sein Dienst am Staat ist doppelt,
denn mit der Erledigung des ,turbaned Turk® erledigt sich Othello jetzt gleich
selbst. Der ,Mohr* von Venedig macht sich zu jenem ,ottomanischen® Feind von
Venedig, auf den sein Name immer schon verweist,>3 und eben dadurch zu Vene-
digs Retter, dass er beide, ,Mohr* und Tirke, zugleich liquidiert. ,Nicht das Blut
[...] macht den Krieger zum Helden®, schreibt Miinkler, ,sondern seine Bereit-

32 Die andere traditionell verbiirgte Todesart wahrer Helden ist durch Banalititen (wie Tam-

burlaines Fieberanfall) oder feige Memmen, die eine kleine Schwachstelle des Heldenkdr-
pers (wie Achilles’ Ferse oder Siegfrieds Schulter) hinterriicks ausnutzen. Fir diese Hinwei-
se danke ich den Diskussionsteilnehmern der Freiburger Tagung im Marz 2015.

33 Sieche Michael Neill: Editorial Procedures. In: William Shakespeare: Othello, hg. von Michael
Neill. Oxford 2006, 181-194, hier 194: ,the resemblance of ,Othello’ to ,Othman‘ - the
founder of the Ottoman (or ,Othoman°) Turkish empire - is unlikely to be accidental and it
lends additional irony to Othello’s final self<identification with the ,malignant and ... tur-
baned Turk® (5.2.351) whose killing is reenacted in his own suicide®.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

46 TOBIAS DORING

schaft zum Selbstopfer, durch das andere gerettet werden®“.3* Diese stellt sich hier
unter Beweis und restituiert den Heldenstatus. Der Held geht in die Geschichte
ein, indem er formlich in ihr aufgeht.

Zugleich reiteriert der Held hier seine Fremdheit, und zwar mit einer regelrech-
ten Kette einschldgiger Kennzeichnungen, die er Lodovico als Nachrufregler in die
Feder diktiert: Nicht genug mit ,turbaned Turk® und ,circumcised dog®, Othello
erkldrt sich auch noch zum ,base Indian® (so in der Quarto-Ausgabe von 1622)
oder aber, wie die Lesart der Folio-Ausgabe von 1623 lautet, ,base Judean“ - eine
der meistdiskutierten textuellen Varianten des gesamten Stiicks. Doch diese Instabi-
litit des Textes stirkt nur die Alteritit dieses Helden, der sich in solcher Uber-
determination - zugleich Turke, Inder, Indianer, Jude sowie Hund - als kategorial
fremd darstellt. Damit zu einer knappen Schlussbetrachtung, die das mediale
Kennzeichen von Biihnenhelden und noch einmal die Rezeptionsgeschichte von
Othello in den Blick nimmt.

4.

Uber kein Stiick aus dem Shakespeare-Kanon sind aus dem 17. Jahrhundert mehr
Auffithrungsbelege tiberliefert, und keines hat seit jeher seine Zuschauer zu empha-
tischeren Reaktionen immer wieder neu herausgefordert, bis hin zu aktiven Ein-
griffen in die Bithnenhandlung. Davon berichtet bereits Samuel Pepys, der 1660
im Theater eine ,very pretty Lady® erlebt, ,who [...] ,called out‘ in distress ,to see
Desdemona smothered®.3> Spektakulirer noch ist der Bericht Stendhals, der 1822
in Baltimore erlebt, wie ein amerikanischer Soldat aus dem Publikum auf den Dar-
steller des Othello schiefit, weil er nicht tatenlos mit ansehen konnte, wie ein
Schwarzer einer Weiflen zusetzt.3¢ Solche leidenschaftlichen Publikumsreaktionen
bis hin zur Grenzverletzung zwischen Spiel und Wirklichkeit spiegeln nur die un-
geheuren Leidenschaften, die auf der Tragodienbiihne vorgefithrt werden und die-
ses Stiick, was immer sonst es sein mag, zu einer grandiosen Affektstudie machen.
Nach der in diesem Beitrag unternommenen Lesart aber scheint es zweifelhaft,
um nicht zu sagen: vollig verfehlt, diese Tragddie zur Affektstudie eines Afrikaners
zu stilisieren, wenngleich ihre Verwicklung in rassistische Diskurse seit dem 19. Jahr-
hundert wohl unvermeidlich geworden ist. Gerade die emphatischsten unter den
bekannten Zuschauerreaktionen (von denen die zitierten ja nur wenige Beispiele
sind) aber lassen einen solchen Schluss nicht zu, und die Verlegenheit, in die der
Titelheld, wie eingangs bemerkt, schwarze Zuschauer und Leser bringt, weist in
eine andere Richtung: Solange sie in der Figur eine Darstellung als countryman se-

34 Miinkler: Heroische und postheroische Gesellschaften (Anm. 7), 742.

35 Zitiert nach Lena Cowen Orlin: Introduction. In: Lena Cowen Orlin (Hg.): Othello: The
State of Play. New York 2014, 1-16, hier 1.

36 Ebd.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WIE FREMD MUSSEN HELDEN SEIN? 47

hen wollen oder miissen, kann diese ihnen gerade nicht modell- oder heldenhaft
erscheinen, sondern prifiguriert lediglich die Pein von Assimilation. Dieselbe Ver-
legenheit trifft tibrigens auch die groflen schwarzen Schauspieler wie Ira Aldridge
oder Paul Robeson, die mit den Triumphen, die sie in der Rolle Othellos feiern,
immer auch Gefahr laufen, Shakespeares diskursive Konstruktion des ,Biihnen-
mohren‘ unfreiwillig zu authentifizieren, das heifdt, durch ihre schiere Prisenz zu
beglaubigen, was uns das Stiick doch reflexiv vorfithrt: schwarze Korperlichkeit.
Deshalb mag Othellos Bithnendarbietung in &lackface, wie im gleichermaflen pa-
ckenden wie peinlichen Auftritt von Laurence Olivier am National Theatre im Jahr
vor Erscheinen von Jones’ Studie,?” letztlich wohl die angemessenere, weil analy-
tisch prizisere Theaterpraxis sein. Denn nicht als Charakterstudie eines ,Mohren'
oder Schaustiick eines menschlich-allzumenschlich passionierten Afrikaners sollten
wir Othello auffassen, sondern als Anatomie des Helden: im Sinne von Zergliede-
rung einer Diskursfigur sowie Zurschaustellung ihrer Elemente.

Anders also als der Titel von Jones’ Pionierbuch nahelegt, hat Othello keine
countrymen. Er ist und bleibt ,an extravagant and wheeling stranger”, Widerpart
einer Mehrheitsgesellschaft, die ihn als Fremden aufnimmt und genau so lange als
Helden feiern kann, wie seine Fremdheit narrativ beglaubigt wird. Anders aber
auch als meine Titelformulierung nahelegt, ist diese Fremdheit nicht als skalier-
bare Grofle zu nehmen, die mal mehr, mal weniger in Rechnung steht, sondern
im Waldenfelsschen Sinne radikal und kategorial ist.

Deshalb verstehe ich den Ausdruck ,Fremde Helden auf der Biithne‘, der den
Titel dieses Bandes abgibt, als eine analytische Aussage, und deshalb verstehe ich
den Prozess von Othellos Heldenwerdung, wie wir ihn auf der Bithne mitverfol-
gen, als performativen Beleg dieses Urteils. Gerade die Aeneas-aemulatio fihrt ja
auch vor Augen, wie eine solche Ubernahme zugleich fehlschligt und fehlschla-
gen muss, weil das Heroische zwar vorgingig, aber nicht einfach vorritig ist und
wie eine Maske aufzusetzen wire, sondern unverfiigbar, unvereinbar oder unbe-
rithrbar bleibt: extra-vagant, aufler-ordentlich, fremd.

Dabher ist Othellos angestammter Ort kein anderer als die Biithne, denn das
Theater ist ja selbst ein solcher Nicht-Ort, ,of here and everywhere®, ein Ort des
Fremden, der uns aus der Alltagsordnung ausnimmt, geradezu herausfallen ldsst
und wer weifl wohin versetzt, ja gewaltig mitreifdt - oder wo sind wir eigentlich,
wenn wir zusehen, wie eine unschuldige Frau von ihrem blindwiitigen Gatten er-
wiirgt wird?

37 Regie fithrte Stuart Burge; die Produktion wurde 1965 durch BHE Films verfilmt und ist
so der Nachwelt bis heute zuginglich.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Miles laponus et Christianus:
Japanische Mirtyrer auf der Jesuitenbithne

Mirjam Dopfert

1. Historischer Uberblick zur Japanmission:
das ,christliche Jabrbundert® (1549-1638)

1549 ldutete der Jesuitenpater Franz Xaver mit seiner Ankunft in Japan das soge-
nannte christliche Jahrhundert ein.! Schon bald nach Beginn der Mission gab es
Massentaufen zu vermelden, die sicherlich nicht allein auf den Heilswillen der
Bevolkerung gegriindet waren: Die Japaner zeigten reges Interesse am Handel mit
den Portugiesen, auf deren Schiffen die Jesuiten das ,Land der aufgehenden Son-
ne‘ erreichten. Die Zahl der neugetauften Christen (Neophyten) nahm stetig zu
und stieg zwischen 1600 und 1610 auf rund 500.000.2 Zugleich wuchs jedoch
auch das christenfeindliche Klima in Japan. Griinde hierflir waren unter anderem
die Angst vor dem wachsenden Einfluss Spaniens und Portugals sowie die Han-
delskonkurrenz durch die calvinistischen Niederlinder, die nicht missionierten.
Ferner stand das Christentum in der Kritik, da es sich nicht mit der japanischen
Lehenspyramide vereinbaren lief.3 So wurde Ende des 16. Jahrhunderts das erste
Verbannungsedikt gegen Missionare verkiindet und 1614 unter dem Shogun leyasu
erneuert, der im Rahmen einer grausamen Christenverfolgung die Missionare des
Landes verwies, Kirchen zerstorte und Neophyten zum Glaubensabfall zwang
oder ermorden lieff. So starben bis 1631 etwa 1.200 Christen den Mirtyrertod.
Nach 1637 begab sich das Land schlie8lich in die komplette Isolation, um jeg-
lichen Einfluss von auflen abzuwehren.

Diese Ereignisse blieben Europa nicht verborgen — vermittelt wurden sie tiber
die Jahresbriefe der Jesuitenmissionare, die litterae annuae, die in vielen Lindern
zirkulierten. Die Christen, die in Japan ihr Leben fir den Glauben liefen, gingen

1 Vegl. hierzu Arcadio Schwade: Die Frithgeschichte des Christentums in Japan im Uberblick.
In: Ruprecht Wimmer und Adrian Hsia (Hg.): Mission und Theater (Jesuitica; 7). Regens-
burg 2005, 289-353.

Vgl. Giinther Jontes: Japonenses Martyres. Japanische Stoffe im Grazer Jesuitentheater des
16. und 17. Jahrhunderts. In: Historisches Jabrbuch der Stadt Graz 15, 1984, 27-52, hier 35.
Vgl. Claudia von Collani: Helden, Heiden und Mirtyrer. Ostasien im deutschen Jesuiten-
theater. In: Christel Meier und Angelika Kemper (Hg.): Europiische Schauplitze des friibneu-
zeitlichen Theaters. Normierungskrifte und regionale Diversitit (Schriftenreihe des Sonderfor-
schungsbereichs 496: Symbolische Kommunikation und gesellschaftliche Wertesysteme
vom Mittelalter bis zur franzosischen Revolution; 34). Miinster 2011, 369-416, hier 373
und 389. Thomas Immoos: Japanische Helden des europdischen Barocktheaters. In: Maske
und Kothurn 27: 1, 1981, 36-56, hier 37.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

50 MIRJAM DOPFERT

in jesuitische Missions- und Kirchengeschichten* sowie Martyrologien® ein, und ih-
re Geschichten wurden nicht zuletzt auch in Form von Flugblittern und Predigt-
exempeln einer breiten Bevolkerungsschicht zuginglich gemacht (Abb. 1).6 Bald
schon erreichten die Japanstoffe auch die Bithnen des Jesuitentheaters und wurden
dort kontinuierlich gespielt. Im deutschen Sprachraum ldsst sich die erste Auftiih-
rung auf das Jahr 1604 oder 16077 datieren. Bis zur Authebung des Ordens im Jahre
1773 gelangten mehr als 280 Japandramen zur Auffuhrung, wovon die grofle
Mehrheit — mehr als zweihundert Dramen - den japanischen Mirtyrern gewidmet
war.

Fir die Popularitit des Martyrersujets® sind mehrere Griinde ins Feld zu fiih-
ren: Als fester Bestandteil des jesuitischen Schulsystems war das Theater ein Me-
dium, den katholischen Glauben und das Wertesystem der Jesuiten zu vermitteln.
Die Biihne diente als Kanzel, die Schiiler und Publikum zu einer christlichen Le-
benspraxis animieren und den Siegeszug des katholischen Glaubens (ecclesia tri-
umphans) propagieren sollte. Die Mirtyrerfigur eignete sich hierfur besonders, lie-
ferte sie doch ein eindriickliches exemplum fidei. Das Publikum sollte dabei weniger
direkt zum Martyrium aufgerufen werden, als vielmehr zur imitatio einer Glau-
benstreue, die sich gerade auch in Extremsituationen bewihren muss, ja im du-
Bersten Fall bis in den Tod als letzte Konsequenz.

Das Interesse an dem unbekannten und daher als ,exotisch® markierten Land Ja-
pan sowie die Aktualitit des dortigen Missionsgeschehens verhalfen den japani-
schen Martyrern zu Attraktivitit. Dariiber hinaus jedoch brachte das exotische Set-
ting einen weiteren Vorteil mit sich: Es ermoglichte den Jesuiten, die katholische
Kirche als weltweit agierende Institution zu prisentieren, deren Missionserfolge

4 Zum Beispiel Nicolas Trigault: DE CHRISTIANIS APVD IAPONIOS | TRIVMPHIS | SIVE DE
GRAVISSIMA IBIDEM CONTRA CHRISTI | FIDEM PERSECVTIONE EXORTA | ANNO
MDCXII | VSQUE AD ANNVM MDCXX | LIBRI QUINQUE. Miinchen 1623. Cornelius Ha-
zart: KERCKELYCKE | HISTORIE | VAN DE | GHEHEELE WERELDT, | NAMELYCK VANDE
VOORGAENDE | ENDE | TEGHENWOORDIGHE EEVWE. 4 Bde. Antwerpen 1671.

5 Zum Beispiel Mathias Tanner: SOCIETAS | JESU | USQUE AD | SANGUINIS | ET VITAE
PROFUSIONEM | MILITANS, | IN EUROPA, AFRICA, ASIA | ET AMERICA, | CONTRA |
GENTILES, MAHOMETANOS, | JUDAEOS, HAERETICOS, | IMPIOS, | PRO | DEO, FIDE, |
ECCLESIA, | PIETATE. | SIVE | VITA ET MORS | EORUM, | Qui | Ex Societate Jesu in causa
FIDEI & Vir- | tutis propugnatae, violentd morte toto Orbe sublati sunt. Prag 1675.

6 Vgl. hierzu Claudia von Collani: Jesuitisches Schrifttum als Quellenfundus der China-Japan-

Dramen. In: Ruprecht Wimmer und Adrian Hsia (Hg.): Mission und Theater (Jesuitica; 7).

Regensburg 2005, 259-288.

Das ilteste, nicht genau datierbare Japandrama De Japoniorum martyris stammt laut Jean-

Marie Valentin aus Graz: Jean-Marie Valentin: Le thédtre des Jésuites dans le pays de langue

Allemande. Répertoire chronologique des piéces représentées et du documents conservés (1555-1773),

Bd. 1. Stuttgart 1983, 65, Nr. 576.

Auch aus der Missionsgeschichte in anderen fernen Lindern (beispielsweise China, Ameri-

ka, Indien) wurden Mirtyrer auf die Jesuitenbithne gebracht, quantitativ jedoch dominie-

ren die japanischen; vgl. Immoos: Japanische Helden (Anm. 3), 36.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MILES IAPONUS ET CHRISTIANUS 51

Abb. 1: Martyrium des Dominicus Catzo als Postfiguration Christi, Kupferstich. In: Nicolas
Trigault: DE CHRISTIANIS APVD IAPONIOS | TRIVMPHIS [...]. Miinchen 1623, 464, Wolfen-
biittel, Herzog August Bibliothek, A: 197 Hist.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

52 MIRJAM DOPFERT

den Beweis lieferten fiir den auf ihr ruhenden himmlischen Segen.® Die Japonica
sind in diesem Zusammenhang theatrum mundi im doppelten, im wortlichen wie
im metaphorischen Sinne. Die vielen Mirtyrer in Ubersee prisentierten die katho-
lische Kirche als ecclesia afflicta, als bedringte Kirche im Sinne des Neuen Testa-
ments. Zugleich verdeutlichten sie im Kontext des ,konfessionellen Wettriistens®,10
dass die katholische Kirche die Mirtyrertradition fortfithrte und damit die einzige
legitime Nachfolgerin der Alten Kirche war. Gerade weil die katholische Kirche im
Laufe der Reformationsbewegung in vielen europidischen Territorien an Einfluss
verloren hatte, affirmierte sie mit ihren Erfolgen in den tiberseeischen Gebieten ih-
ren Anspruch auf geistliche und weltliche Vorherrschaft.!!

Da die meisten der Jesuitendramen nicht vollstindig tiberliefert wurden,!? ba-
sieren die folgenden Beobachtungen zur Prisenz des ,Fremden® in den japani-
schen Mirtyrerdramen auf der Analyse sogenannter Periochen. Diese im Vorfeld
der Auffuihrungen ausgehindigten Inhaltszusammenfassungen (von gr. mepiéystv:
,umfassen‘)!? sollte den lateinunkundigen Zuschauern ein Verstindnis des Bithnen-
geschehens erleichtern.!* Sie liefern zwar nur knappe Inhaltsbeschreibungen,
geben jedoch einen guten Uberblick iiber die jeweilige Dramenstruktur.

Der Hinweis auf die Missionserfolge diente natiirlich auch dazu, finanzielle, materielle
und personelle Mittel fur die Mission zu werben; vgl. Collani: Helden, Heiden und Mir-
tyrer (Anm. 3), 379.

10" Peter Burschel: Sterben und Unsterblichkeit. Zur Kultur des Martyriums in der Friiben Neuzeit
(Ancien Régime, Aufklirung und Revolution; 35). Miinchen 2004, 221, der in seiner Stu-
die auch die Martyrologien von Tdufern und Protestanten untersucht. Beispiele fiir solche
Martyrologien sind die Werke des Luther-Schiilers Ludwig Rabus (Historien | Der Heyligen
Aufler- | wolten Gottes Zetigen / Bekennern vnd | Martyrern / so in Angehender ersten
Kirchen / | Altes vnd Netiwes Testaments / zuo | jeder zeyt gewesen | seind [...]. Straflburg
1552), des Anglikaners John Foxe (ACTES | and Monuments | of these latter and perillous
dayes [...]. London 1563) und des Calvinisten Jean Crespin (HISTOIRE | des vrays Tes-
moins de la veri- | TE DE PEVANGILE [...]. Genf 1570).

Die Insel Japan wird dabei als Ersatz fuir die nicht linger katholische Insel England ange-
sehen: ,Aber nimb war du liebe Christenheit / Was Waffen [...] an derselben einigen
Engellindischen Jnselstatt / ein andere / Ja viel Jnseln / Konigreich / vand [...] abgesén-
derte Volcker zu dir getretten.” (Gaspar Coelho: Jiingste Zeytung aufl der weitberiimbten
Insel Jappon [...]. Dillingen 1586. Zitiert nach Peter Kapitza: Japan in Europa. Texte und
Bilddokumente zur europdischen Japankenninis von Marco Polo bis Wilbelm von Humboldt, Bd. 1.
Miinchen 1990, 146).

Es wurden bisher nur wenige Handschriften ausfindig gemacht. Da die Dramen nur fiir eine
einmalige Auffiihrung konzipiert waren, lohnte es sich nicht, sie in Druck zu geben. Aus-
nahmen sind Dramen berithmter Autoren wie Gretser, Bidermann, Masen oder Avancini.
Diese meist zweisprachig verfassten Texte enthalten neben Titel, Auffithrungsort und -datum
ein Argumentum (Einordnung in zeitlichen Kontext, knappe Zusammenfassung der Hand-
lung, meist Hinweis auf Stoffquelle), eine Paraphrase der jeweiligen Szenen und den Syllabus
actorum, der die Namen der Spieler verzeichnet. Der Name des Dramenautors wird nicht
aufgefiihrt, seine Person tritt bewusst hinter dem Ruhm Gottes zuriick: Die Formel ,,omnia
ad maiorem Dei (Deiparaeque) gloriam® (O.A.M.D.(D.)G.) beschlieft jede Perioche.

Vgl. Elida Maria Szarota: Das Jesuitendrama im dentschen Sprachgebiet, Bd. 1.1: Vita humana
und Transzendenz. Miinchen 1979, 8. Allerdings konstatiert Wimmer, dass die Periochen
lediglich unter den (lateinkundigen) Honoratioren verteilt wurden: Ruprecht Wimmer:

11

12

13

14

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MILES IAPONUS ET CHRISTIANUS 53

2. Inszenierung von Fremdbeit in den japanischen Mdrtyrerdramen

Bei der Handlungskonzeption sahen sich die jesuitischen Autoren mit einem Di-
lemma konfrontiert: Auf der einen Seite profitierten die Japonica von der ,Exotik’,
die mit dem fremden Land und seiner reichen Kultur verbunden war. Auf der an-
deren Seite jedoch mussten der Erwartungshorizont des Publikums bedient und
das Identifikationspotenzial der Helden sichergestellt werden. Die Losung lag in
einem dsthetischen Kompromiss. Man betonte das exotische Setting!® und trans-
ferierte das ,Fremde* der japanischen Kultur verstirkt auf die heidnischen Gegen-
spieler der Mirtyrer. Das ,Eigene® erscheint in diesem Zusammenhang verengt auf
das katholische Christentum,!¢ das dem (japanischen) teuflischen Heidentum als
,Fremdem® gegeniibergestellt wird. Das Bestreben, eine potenzielle Andersartigkeit
der japanischen Christen zu negieren, wird bereits in der Namensgebung evident:
Wo die Namen der Heiden und ihrer Gotter japanisch sind,!” tragen die japani-
schen Christen ihren europdischen Taufnamen. Auf der Handlungsebene tritt die-
ses Phinomen jedoch noch deutlicher hervor. Wird hier Fremdheit thematisiert,
geschieht dies hauptsichlich im religiosen Kontext.

Neuere Forschungen zum Jesuitentheater des deutschen Sprachbereiches: Ein Bericht
(1945-1982). In: Daphnis 12: 4, 1983, 585-692, hier 689, Anm. 537.

Auf der Ebene der Darstellung wurde die Exotik wahrscheinlich iiber Biihnenbild, Requisi-
ten und Kostiimierung auf die Bithne gebracht, wovon es leider keine druckgrafischen
Zeugnisse gibt.

Innerhalb der Bithnenhandlung finden sich - soweit die Periochen dies erkennen lassen —
nur wenige Hinweise auf kulturelle Eigenheiten, die nicht im Zusammenhang mit der

15

16

INNOCENTIAE |PER1CL[7}4NTIS | ASYLUM, | In Augustino Principe | Chicungensi | Spectata
(Konstanz 1744) der Stellenwert des Haares in der japanischen Kultur hervorgehoben, als
Augustinus sich in einer Geste der Weltentsagung die Haare abschneidet: ,formosissimum
sibi continud capillum, quo nil a Japoniis majus praestari, efficique potest, praescidit®
(sinngemife Ubersetzung: ,unmittelbar darauf schnitt er sich sein wunderschones Haar ab,
als das nichts mehr gilt bei den Japanern und als das nichts Bedeutenderes bewirkt werden
kann®). Im Drama IEMON | INVICTUS CHRISTI MARTYR (Straubing 1661) gibt das
Argumentum an: ,Uber ein kurz liesse der Furst die Kriegs ristung von Iemone abhollen /
welches bey den Iaponeseren fiir ein grosse Schand gehalten wird“. Auch gibt es einige in
die Handlung integrierte Fechtszenen, in denen die japanische Schwertkunst vorgefithrt
werden konnte, zum Beispiel TITVS IAPON. | TRAGICOCOMOEDIA (Augsburg 1629), 11 4.
Die Reflexion aktueller politischer Kontexte findet kaum Eingang in die Japonica. Die Aus-
nahme bildet hier die 7/TUS | TRAGOEDIA aus Luzern (1735), welche die Angst Japans
vor einer Vormachtstellung Portugals thematisiert: Hier werden beim Christen Gonsalvus
(wohl von seinem Gegenspieler Saffojus gefilschte) Briefe gefunden, die besagen, dass
Japan an die Portugieser verraten werden soll (III 7).

Diese werden meist benannt als Amida/Amata, Chamis, Fotoquis oder Xaca/Xacca. Zur
Herkunft dieser Gotternamen vgl. Jontes: Japonenses Martyres (Anm. 2), 36 und 38.

17

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

54 MIRJAM DOPFERT

2.1 Heidentum und Komik

In vielen Dramen werden Feiern fiir die heidnischen japanischen Gotter in Szene
gesetzt,!8 {iber deren inhaltliche und biithnentechnische Ausgestaltung aufgrund
der Kiirze der Paraphrasen keine Riickschliisse gezogen werden konnen. Allerdings
werden sie in manchen Periochen deutlich gewertet. So heifit es in einer Szenen-
beschreibung des Rottweiler TITVS IAPON: ,[Die Bontzen] fangen ein newe
Hunds-metten an / mit abenthewrischen Gaugelwerck“.!® Ein Tanz des Dramas
CLEMENS JAPON (Neuburg 1740) ,stellet vor die aberwitzige Verehrung, so die
Japoneser ihren Affter-Gotteren erweisen®.20

Die heidnische Religion der Japaner (Shintoismus und Buddhismus) wird mit
dem Bereich des Komischen und Dimonischen in Verbindung gebracht.?! In vie-
len Szenen wird der Glaube der Japaner als Aberglaube gezeichnet und der
Licherlichkeit preisgegeben. So verkauft im Augsburger 7ITVS-Spiel von 1629 ein
gewitzter europdischer Kiinstler den Japanern ,eines seiner Stucken / als einen
wunderbahrlichen GOTT fur / welcher dann auch ihnen ihres Lebens folgende
Jahr und andere Ding weissagt“.?? Besonders auch die Gotzenpriester, Bonzen ge-
nannt (von jap. bonso: ,buddhistischer Priester’), erscheinen in negativem Licht.
Sie sind iiberheblich, gierig und nutzen den Heilswunsch ihrer Schutzbefohlenen
schamlos aus: In einem 7I7VS-Spiel (Rottweil 1656) wird berichtet, wie ein Heide
namens Mondonus vom Gotzenpriester Bagoa sein ewiges Leben erkauft:

Mondonus / welcher von Bagoa dem Bontzen / mit einem Wechsel Brieff / auff das zu-
konfttige Leben / in den Himmel lautendt / angewisen handtschrifftlich hinder das Liecht
geftihrt / will sein Gelt kurtzumb widerumb herauff haben / weil nun Bagoas nichts als bo-
se Wort auf3gibt / bezahlt er den betriegerischen Wechselherrn mit barer Miintz und guten
Stossen / nimbt das seinig mit Gewalt / deme ohngefahr zween arme Tropffen / so von
den Bontzen des Himmels / Armuthalber / schon lingst verwisen / zuhilff kommen / und
alles in raucher Wehrung erlegen helffen.23

18 Unter anderem QUATERNIO | Martyrum Iaponensium (Straubing 1632), I 3. IACOBVS
NACAXIMVS (Ingolstadt 1664), II 2. FORTITVDO | IAPONICA (Rottenburg 1665),
III 1. BUNGODONI | def Tyrannen | Grausambkeit (Amberg 1667), I 1. MINAMI GORO-
ZAIMON JOANNES (Feldkirch 1669), IT 4. THOMAS Parens, MATTHIAS Frater | IACOBVS
ET IVSTVS Filii (Neuss 1673), I 6. PHOEBUS | POST NUBILA (Rottenburg 1697), I 2. FOR-
TITUDO | CHRISTIANA [...] | IN PRINCIPE | MELCHIORE | BUIENDONO (Neuburg
1699), I 2. FORTITUDINIS CHRISTIANAE | IN MELCHIORE | BUJENDONO | [--:]
TRIUMPHUS (Straubing 1733), I 3-4.

19 TITVS IAPON | Fiinffacher aber lebendi- | ger Martyrer (Rottweil 1656), III 3.

20 CLEMENS JAPON | TRAGOEDIA. | Clemens | Ein | Adelicher Ritter | Aus Japon / | Mit
seinen Sohnen, | In einem Trauer-Spiel | Auff offentlicher Schau-Bithne | Vorgestellet
(Neuburg 1740), I Tanz. — Vgl. Ruprecht Wimmer: Japan und China auf den Jesuitenbiih-
nen des deutschen Sprachgebietes. In: Ruprecht Wimmer und Adrian Hsia (Hg.): Mission
und Theater (Jesuitica; 7). Regensburg 2005, 17-58, hier 28.

21 Vgl. ebd., besonders 27-31.

22 TITVS IAPON | TRAGICOCOMOEDIA. Von wundersamer Be- | stindigkeit eines edlen Ja-
ponischen Rit- | ters [...] (Augsburg 1629), IV 2.

23 TITVS IAPON (Rottweil 1656),1 5.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MILES IAPONUS ET CHRISTIANUS 55

Diese Szene fiithrt nicht allein die Naivitit des Heiden Mondonus, sondern auch
die Geldgier der Priester vor Augen. Im Diesseits verhaftet, sind sie nicht an
Transzendenz, sondern am eigenen Wohlergehen interessiert. Auf die daraus re-
sultierende Gleichgiiltigkeit gegeniiber der armen Bevolkerung verweist ferner eine
weitere Szene des Spiels:

PEnulus und Codrus zween guete arme Gesellen erziirnen sich Gber die Geltgithrige
Bontzen / welche jhre Seckel spicken / die Armen aber mager herumb gehen / ja hunger
sterben lassen. [...] Lassen jhnen [...] Christum mit sambt den Christen wolgefallen /
weil dise die Himmel Thiir den Armen / dirfftigkeit halber gleich wie die Bontzen nit
verriglen.24

Um den Einfluss des christlichen Glaubens in Japan zuriickzudringen, schrecken
die buddhistischen Priester auch vor Betrug und List nicht zuriick. Im Drama
Stmon | Ein | Japonischer Fiirst | Und | [...] Glaubens Held (Koln 1767) schliefen die
heidnischen Priester sich zusammen, um den Tod des christlichen Thronerben
Simon zu bewirken: ,die betriigerische Bonzien [hatten] das Heer durch einen
falschen Wahn getduschet [...]: als wiirde so lang kein Heil in den wafen zu hof-
fen seyn, bis Simon [der] Krone Prinz aus dem Weg wiirde geraumet werden®.?>
Der angebliche Orakelspruch erweist sich als falsch, nachdem der Feind auch
ohne das Opfer des Simon siegreich geschlagen wurde. Als die Bonzen im ,
Anschluss vom Konig verlangen, dass Simon nun als Dankopfer getdtet werden
soll, erkennt der Konig die Hinterlist der Priester und lehnt das Gesuch ab.2¢
Darauthin vergiften die Priester Simon, der auf diese Weise das Martyrium erlei-
det, nach dem er sich das gesamte Stiick iiber bereits gesehnt hatte: ,,[Simon tiber-
schicket] seinen starkmiitigen Geist dem Himmel zu Marter Krone®.?’

2.2 Heidentum und Affekte

In allen Dramen erscheinen die Heiden zudem als affektgeleitet: Uber alle sozialen
Schichten hinweg sind Missgunst, Machtgier und Zorn Triebfeder ihrer Handlun-
gen, die in vielen Fillen die Ursache fiir lokale Christenverfolgungen bilden.?
Deutlich kommt diese Affektverfallenheit zum Ausdruck in den Selbstmordszenen
heidnischer Christenverfolger, die in einigen Dramen anzutreffen sind. In ihnen
wird die japanische Tradition des Seppuku (auch bekannt als harakiri) aufgegriffen -
also des Suizids durch Einschnitt in den Bauch mit einem Kurzschwert oder

24 Ebd., V1.

25> Simon | Ein | Japonischer Fiirst | Und | Siegbekrintzer / Uniiberwindlicher | Glaubens
Held, | Auf der Dreigekronten | Schaubithne | Vorgestellt (Koln 1767), Argumentum.

26 Ebd., 1V 2.

27 Ebd., V 4.

28 Lediglich in einem Mirtyrerdrama (IEMON | INVICTUS CHRISTI MARTYR [Straubing
1661]) ist ein christlicher Hofdiener namens Uxingo Urheber einer Christenverfolgung, da
er dem Christen Iemon die Generalsehre missgonnt. Im Laufe des Dramas jedoch tiberfillt
ihn Reue ob der von ihm angezettelten Intrige gegen Iemon.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

56 MIRJAM DOPFERT

Dolch. Diese hoch ritualisierte Todeszeremonie verlduft nach einem strengen und
komplexen Protokoll, das unter anderem eine Besinnungs- und Vorbereitungszeit,
einen Sekundanten, die Anwesenheit eines Shinto-Priesters sowie eines Protokol-
lanten, die Abfassung eines Todesgedichts und rituelle Kleidung verlangt (Abb. 2).

Ganz anders ist die Darstellung in den Japandramen, die das Seppuku vor dem
Hintergrund christlicher Selbstmordkritik deuten. Im Drama 7TITUS IAPON von
1741 wird diese Todesart in der Figur des intriganten Heiden Miura i actu vorge-
fuhrt. Nachdem seine Verleumdungspline gegen den christlichen Protagonisten Ti-
tus gescheitert sind, begeht er nach japanischem Brauch Selbstmord: ,Miura aber
auf die Nachricht / daff auch der erstgebohrne Sohn TITI hingerichtet worden /
brinnet in wiithigen Zorn auf / und nach Japonesischen Gebrauch entleibet er sich
selbsten®.2? Hier erscheint die Seppuku-Tradition folglich in einem deutlich affekt-
geladenen Kontext und wird in einen wirkungsvollen Kontrast zum Tod der Mir-
tyrer gestellt, die nicht aus Griinden weltlicher Ehre sterben, sondern sich bewusst
Gott als Opfer darbringen. Dieser Gegensatz zwischen dem heilsbringenden Tod
des Mirtyrers und dem unheilvollen Sterben des Heiden wird auch im Drama
IACOBVS NACAXIMUS (Eichstitt 1664) thematisiert. Es fithrt den heidnischen
Tyrannen Bungodonus vor, der neben dem Titelhelden Iacobus auch viele andere
Christen ein grausames Martyrium erleiden ldsst. Von den Rachegeistern dieser
verstorbenen Mirtyrer geplagt, begehrt er am Ende des Dramas, in jenes Becken
mit kochendem Schwefelwasser’® gefithrt zu werden, in dem zahlreiche Christen
auf seine Anweisung hin gefoltert wurden und den Tod fanden. Sein Selbstmord
ist dem zuvor inszenierten wiirdevollen Sterben der Mirtyrer diametral entgegen-
gesetzt und entbehrt selbst in seiner verzweifelten Unbeholfenheit und Drastik
nicht einer gewissen Komik:

Bungodonus laufft erschrocklich aufl dem Schwefelbadt hinaus / vermeint schon von
dem Fewer verzehrt zusein / verzweiflet derohalben / und sucht alle mitl sich umb das
Leben zubringen / unter dem rufft die gerechtigkeit die ienige aufl den grebren / so er
einmal umbgebracht hat / welche alle wider ihn rach schreien. da er kein hilff mehr wiis-
te / stost er ihm halb mit einem Messer das Herz ab / und wird erschrocklich / theils
von ihm / theils von den gespenstern erwiirget.3!

29 TITUS | JAPON | TRAGOEDIA. | Titus | Ein Edler Japoneser (Konstanz 1741), II 6.
Das Eintauchen in Schwefelwasser war eine beliebte Foltermethode in Japan: ,Dieses Was-
ser ist so scharf / und durchdringend / daf§ es biff auf die Beine das Fleisch verzehrt; ja
durch den gantzen Leib dringet” (Frangois Carons und Joost Schouten: Wahrhaftige Be-
schreibungen dreyer michtigen Konigreiche / Japan, Siam und Corea [...]. Niirnberg 1672.
Zitiert nach: Kapitza: Japan in Europa [Anm. 11], 507).

31 JACOBVS NACAXIMVS | CVM FILIIS SVIS IOANNE, | MICHAELE, IGNATIO MARTYRIBVS |
IAPONENSIBVS | Tragoedia (Ingolstadt 1664), III 8.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MILES IAPONUS ET CHRISTIANUS

57

Abb. 2: Seppuku-Darstellung, Kupferstich. In: Arnoldus Montanus: GEDENKWAER-
DIGE | GESANTSCHAPPEN DER | Oost-Indische Maetschappy | in’t Vereenigde Neder-
land, | AEN DE | KAISAREN van JAPAN [...]. Amsterdam 1669, 91, Wolfenbiittel,
Herzog August Bibliothek, A: 211.2 Hist. 20.

13.01.2026, 06:47:13.



https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

58 MIRJAM DOPFERT

2.3 Heidentum und Grausamkeit

Doch nicht allein Aberglaube und Affektverfallenheit, sondern auch barbarische
Grausamkeit zeichnet die japanischen Heiden aus. Diese steht vor allem auch in
Wort und Bild der gedruckten Martyrologien im Zentrum, wie es beispielsweise
die Kupferstiche aus Trigaults DE CHRISTIANIS APVD IAPONIOS |TRIVMPHIS
belegen (Abb. 3-6).32

Auch viele Missionsgeschichten, die den Jesuitendramen zugrunde liegen,
schildern duflerst brutale und unmenschliche Folterpraktiken. Stellvertretend soll
hier aus Crasset zitiert werden:

[M]an [hat] gewisse Rohr mit Schweffel / Wermuth / und anderen stinckenden Sachen
angefiillet / denen Martyrern in die Nase gestecket / das Maul verhalten / und dise stin-
ckende Materi am unteren Theil angeziindet. Dise Pein ware so grausam / daff dise arme
Leuth nicht allein halb ersticket in Ohnmacht verfallen / sondern auch im Angesicht
gantz verbrennet worden. Andere wurden mit zugespitzten Rohren in den Leib gesto-
chen / welche dann oft abbrachen / und in der Wunde stecken bliben. Was aber grausam
anzuhoren [...] ist / dafl man wie die Bohrer verfertigte Rohr in den Leib gedrehet /
und mit selben das Fleisch heraus gerissen hat. Sie wurden tber dises mit Facklen
gebrennet / hierauf an Hind und Fif gebunden / in die Lufft aufgezogen / und also
mit knottichten Stocken geschlagen [...]. Die Weiber [...] zu bezwingen / hat man ihre
Kinder in ihrer Gegenwart gebraten.33

Die jesuitischen Mirtyrerdramen fithren Folter und Hinrichtung auf offener Biih-
ne vor. Sie konfrontieren den Zuschauer in der Tradition des senecanischen The-
aters direkt mit der Grausambkeit, ohne diese in Botenbericht oder Teichoskopie zu
vermitteln.3* Als eindriickliche Hypertrophie der atrocitas mag die Tragodie Chri-
stianomachia laponensis (Luzern 1638) gelten. Hier mutiert die Bithne — der Titel
(Christianomachia / JKampf der Christen) ist Programm - zu einem gewaltigen
Kampfschauplatz und prisentiert sechzehn Einzel- und Gruppenmartyrien sowie

32 Trigault gibt auf dem Titelblatt an, sein Werk sei ,cum iconibvs Sadelerianis“ erschienen.
In der Forschung ist allerdings umstritten, welcher Kupferstecher der Familie Sadeler sich
hinter dieser Angabe verbirgt. So formuliert Gabriele Greindl gestiitzt auf eine Korrespon-
denz zwischen Trigault und dem Miinchner Hof die These, dass Raphael Sadeler d. J. das
Werk illustriert habe (Gabriele Greindl: Die Briefe Maximilians I. und Elisabeths von Bay-
ern an den chinesischen Kaiser im Jahr 1617. In: Renate Eikelmann [Hg.]: Die Wittelsbacher
und das Reich der Mitte. 400 Jabre China und Bayern. Minchen 2009, 105-111, hier 108), Ni-
colas Standaert schreibt die Kupferstiche hingegen Raphael Sadeler d. A. zu (Nicolas Stan-
daert: An Hlustrated Life of Christ Presented to the Chinese Emperor. The History of Jincheng shuxiang
(1640) [Monumenta Serica; 59]. Sankt Augustin-Nettetal 2007, 60).

33 Jean Crasset: Auffithrliche Geschicht | Der | In dem dussersten Welt-Theil | Gelegenen | Ja-

ponesischen Kirch [...], Bd. 2. Augsburg 1738, 498.

Das frithe jesuitische Drama (zum Beispiel bei Pontanus und Balde) hatte im Rekurs auf Ho-

raz (Ars poetica 182-184) sich zunichst gegen die Darstellung von Grausamkeiten auf der

Biihne ausgesprochen. Vgl. zur Gewaltdarstellung auf der frithneuzeitlichen Bithne Amd Bei-

se: Verbrecherische und heilige Gewalt im deutschsprachigen Trauerspiel des 17. Jahrhunderts.

In: Markus Meumann und Dirk Niefanger (Hg.): Ein Schauplatz herber Angst. Wabrnehmung

und Darstellung von Gewalt im 17. Jabrbundert. Gottingen 1997, 105-124, hier 113.

34

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MILES IAPONUS ET CHRISTIANUS 59

Abb. 3: Martyrium der siebzig Christen in der Hafenstadt Cuchinotzu, Kupferstich. In: Nicolas
Trigault: DE CHRISTIANIS APVD IAPONIOS | TRIVMPHIS [...]. Miinchen 1623, 323, Wolfen-
biittel, Herzog August Bibliothek, A: 197 Hist.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

60 MIRJAM DOPFERT

Abb. 4: Martyrium der siebzig Christen in Cuchinotzu (Detail), Kupferstich. In: Nicolas
Trigault: DE CHRISTIANIS APVD IAPONIOS | TRIVMPHIS [...]. Miinchen 1623, 325, Wolfen-
biittel, Herzog August Bibliothek, A: 197 Hist.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MILES IAPONUS ET CHRISTIANUS 61

Abb. 5: In Arima werden siebzehn Christen grausam gefoltert, verstimmelt und gekopft, Kup-
ferstich. In: Nicolas Trigault: DE CHRISTIANIS APVD IAPONIOS | TRIVMPHIS |[...]. Miinchen
1623, 305, Wolfenbiittel, Herzog August Bibliothek, A: 197 Hist.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

62 MIRJAM DOPFERT

Abb. 6: Acht Christen werden in Arima offentlich verbrannt, Kupferstich. In: Nicolas Trigault:
DE CHRISTIANIS APVD IAPONIOS | TRIVMPHIS [...]. Miinchen 1623, 169, Wolfenbiittel,
Herzog August Bibliothek, A: 197 Hist.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MILES IAPONUS ET CHRISTIANUS 63

zahlreiche Folterungen: Die Christen sollen mit glithenden Kohlen oder in heiffen
Schwefelquellen zum Glaubensabfall gezwungen werden - diejenigen, die bestin-
dig bleiben, werden enthauptet, gerOstet, verbrannt oder gekreuzigt: ,Benedictus
[...] wirdt [...] lebendig verbrennt“3>; Ludovicus Jemon wirdt sambt seinen S6h-
nen enthaupt®®; ,Simeon und Alexius mit ihren Gesellen werden gefithret zu dem
warmen Schweffelbad / und grausamlich damit gepeiniget“3’; ,Josephus Asoye-
mon / lacobus & Venustus seine S6hn / werden an die Creutz gehifft / und mit
Lantzen durchstochen®38; ,Iacobus Cusioye wirdt gefithret zum Scheitterhauffen
[...] werden auch die Kinder zum Schwerdt hingerissen / un jre Hiupter der be-
trilbten Mutter flirgeworffen“3?; ,Thomae Quichibioye wirdt mit einer hilzenen
Sig dafl Haupt hinweg genommen. Christophorus lafit sich diff nit schrocken
wurdt derwegen durchstochen“¥. So gewaltig ist der sadistische Erfindungsreich-
tum der Japaner, dass im selben Drama sogar der Teufel seinem Staunen Ausdruck
verleiht: ,Der Teuffel verwundert sich uber der Menschen spitz fiindigkeit / in er-
findung unerhorter grewlicher Marter“.4! Im Mirtyrerdrama [ACOBVS NACA-
XIMVS (Eichstitt 1664) lisst der Statthalter einer Christin sogar die Kopfe ihrer
Kinder, die den Mirtyrertod erlitten, als eine Art cena Thyestea vorsetzen: ,Tonus
ladt Agatham zu der daffel / werden ihr aber anstat der speisen auffgetragen die
blutige Kopff ihrer Kinder / Welches / da sie gesehen / in ohnmacht gefallen ist /
und schier vor schmertzen gestorben®.42

Diese in den Dramen zentral herausgearbeitete exzessive crudelitas*® erfiillt in
den jesuitischen Mirtyrerdramen gleich mehrere Funktionen. Sicherlich wird
durch die Inszenierung der Gewalt das Publikum in der Tradition der ignatiani-
schen Sinnenschau** mit dem Leiden eindriicklich konfrontiert und dadurch

35 Christianomachia Iaponensis, | Das ist | Erschrockliche Verfol- | ung und Blutbadt: | Wel-

ches im Jahr Christi 1628. 29. und 30. in Japon | wider die Christen angericht worden (Lu-
zern 1638), 111 6.

3¢ Ebd., III 8.

37 Ebd., IV 4.

38 Ebd., IV 2.

39 Ebd., IV 3.

40 Ebd., IV 4.

41 Ebd., IV 5: ,Fatetur orcus, superari se sanguineorum mortalium ingenio. Hier ist der la-
teinische Text im Vergleich zum deutschen noch drastischer, da der Teufel sich nicht nur
wundert, sondern sogar eingesteht, vom Erfindungsreichtum der blutgierigen Menschen
gar Ubertroffen zu werden.

42 JACOBVS NACAXIMVS (Eichstitt 1664), III 5.

43 Die auf die Bithne gebrachte brutale Grausamkeit kennzeichnet nicht allein die Jesuiten-

dramen - sie findet sich beispielsweise ebenfalls in den Dramen von Lohenstein und Gry-

phius, gerade auch im exotischen Umfeld einer Sophonisbe und Catharina von Georgien. Zur

Gewaltdarstellung auf der frithneuzeitlichen Biithne: Beise: Verbrecherische und heilige

Gewalt (Anm. 34). Zu fragen wire, inwieweit sich die Grausamkeit japanischer Bithnen-

figuren von orientalischen oder europdischen unterscheidet.

Die jesuitische Meditation, wie sie in Ignatius von Loyolas exercitia spiritualia prisentiert

wird, enthilt in der applicatio sensuum, in der geistigen ganzheitlichen Schau mit allen Sin-

nen, ein theatralisches Element; vgl. Josef Sudbrack: Die Anwendung der Sinne als Angel-

44

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

64 MIRJAM DOPFERT

emotional affiziert. Doch fernab einer nur voyeuristischen Intention* ist die Ge-
walt in den Dramen Mittel zum Zweck, hebt sie doch den Heroismus der Mirty-
rer umso stirker hervor. Deren Unschuld kontrastiert mit der Perfidie ihrer Verfol-
ger, ihre Leidensfihigkeit in aller Qual verweist auf den Beistand Gottes, der sei-
nen bedringten Gliubigen die notige constantia verleiht. Indem im Martyrium die
Zerstorung des materiellen Korpers zur Schau gestellt wird, schirfen die Dramen
zugleich das wvanitas-Bewusstsein und fungieren als consolatio fir ein Publikum,
dem die Furcht vor den irdischen Ubeln und Noéten genommen werden soll.46

3. Japanische Christen als enropdische Helden

Im Gegensatz zu den Heiden, die in ihren unchristlichen, barbarischen und af-
fektgeleiteten Handlungen deutlich als ,fremd‘ markiert sind, werden die japani-
schen Mirtyrer in ein dem Publikum vertrautes traditionelles Martyrermodell ein-
gebunden. Dies geschieht hauptsachlich durch zwei Strategien.

Zum einen reihen sich die Mirtyrer in eine chronologische, christliche Helden-
folge ein. Sie werden in Analogie zu biblischen und kanonischen Heiligen gestellt
und orientieren sich in ihrer Passion an tradierten (biblischen) Codes.*” Vor allem
die Chore schaffen solche Verweissysteme, wenn sie die jeweiligen Martyrer mit
den biblischen Geschichten von Jephtha®$, Isaak und Jacob* oder dem Marty-
rium der sieben Makkabier>® verkniipfen. Die Beschreibung einer Szene des Titus
Japon-Dramas (Ingolstadt 1657) lautet: ,Tito wirdt das Schlacht-Opffer Abrahams
zu seinem Beyspill auff dem Berg vorgehalten / desto eyftriger seine drey aller-
liebste zu dem Todt gutwillig vorgeschickte Kinder / wie auch sich und sein liebste
Gemabhlin auffzuopffern“>! Aber auch die Argumenta erheben die Zugehorigkeit

punkt der Exerzitien. In: Michael Sievernich und Giinter Switek (Hg.): gnatianisch. Eigen-

art und Methode der Gesellschaft Jesu. Freiburg [u.a.] 1990, 96-119.

Die exzessive Gewalt stellte sicherlich auch ein Faszinosum fiir das Publikum dar, vor al-

lem wenn genuin japanische Foltermethoden und Hinrichtungspraktiken auf die Biithne

gebracht wurden (zum Beispiel das Eintauchen in Schwefelwasser oder die japanische Form

der Kreuzigung).

Hans-Jiirgen Schings: Consolatio Tragoediae. Zur Theorie des barocken Trauerspiels. In:

Reinhold Grimm (Hg.): Deutsche Dramentheorien, Bd. 1: Beitréiige zu einer historischen Poetik des

Dramas in Deutschland. Wiesbaden 1971, 1-44, besonders 22-36.

Typische Handlungselemente sind: Weigerung des Mirtyrers, einem heidnischen Gott kulti-

sche Verehrung zukommen zu lassen, Gefangennahme und Haft, Verhor und Folter (wobei

der Martyrer weder durch Schmeicheleien noch durch Drohungen und Folter vom christ-

lichen Glauben abzubringen ist), Todesurteil, froher Gang zum Richtplatz, Hinrichtung.

48 Ri 11, 29-40.

49 Gen 22, 1-14.

50" 2 Makk 7, 1-42.

51 Titus Tapon | Fiinffacher aber lebendiger | Martyrer (Ingolstadt 1657), IV 2. — Diese Paralle-
le findet sich bereits bei Trigault: DE CHRISTIANIS APVD IAPONIOS | TRIVMPHIS (Anm.
4), 228, der vielen der Titus-Periochen als Quelle dient: ,Sed prae multis admirabilis mihi
videtur neophyti nobilis (Titum appellant) animi magnitudo, quem si quater aut Abraha-

45

46

47

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MILES IAPONUS ET CHRISTIANUS 65

der japanischen Mirtyrer zu einer europdischen Heldengalerie zum Thema. So
heifdt es im Prolog des Luzerner Spiels 7ITVS BVCONDONVS von 1721: ,Japonia
Europae offert Titum Bucondonum fortissimos inter Europae Heroes meritd nu-
merandum & in templo Gloriae coronandum.“>?

Zum anderen werden die Mirtyrerfiguren im Verlauf der Dramenhandlung zu
milites Christiani stilisiert und dadurch in eine christliche Heldenfolge integriert.
Die Jesuiten rekurrieren dabei auf ein Bild, das bereits in der Bibel prisent ist und
das Leben eines Christen als Kampf beschreibt.>® Die frithchristlichen Autoren, vor
allem Tertullian, haben dieses sprachliche Bild verstirkt zur Beschreibung der Mir-
tyrer verwendet und deren Heroisierung somit im Rekurs auf die klassischen mili-
tirischen Helden gestiitzt. Explizit ausformuliert findet es sich in den Dramen bei-
spielsweise in folgendem Chor des Dramas FORTITVDO | JAPONICA (Straubing
1667):

Antonius ein Christ in deme er seine Befreundte suecht / ihres Raths in bevorstehender
Noth zupflegen / trifft er Ungefihr der Arimenischen Kirchen Schutz-Engel an: Von
welchem er mit den Christlichen Waffen wird angethan / und gestirckt / darauff als ein
Ritter Christi behertze / zerreist er das Furstliche Mandat [i.e. das Mandat gegen die
Christen].5*

Deutlich erinnert diese Passage an das Bild des kimpfenden Christen der Paulus-
briefe, besonders in Eph 6: ,,Zieht an die Waffenriistung Gottes, damit ihr bestehen
konnt gegen die listigen Anschlige des Teufels!>> In den meisten Dramen wird

mum aut alterum Tobum dixero, nihil auxisse mihi videbor® (sinngemifle Ubersetzung:
,Aber vor vielen anderen scheint mir die Geistesgrofle des adligen Neophyten (den sie Ti-
tus nennen) bewundernswert zu sein, und ich glaube, nicht zu aibertreiben, wenn ich ihn
einen vierfachen Abraham oder einen zweiten Hiob nenne®).

52 TITVS | BVCONDONVS | CHRISTIANAE FORTITVDINIS | Idea. | DaR ist | Titus Bucondo-
nus, | Ein wahres Abbild der Christlichen | Stircke (Luzern 1721), Prolog (sinngemife
Ubersetzung: Japan zeigt Europa Titus Bucondonus, der mit Recht unter die tapfersten
Helden Europas gezihlt und im Tempel des Ruhms gekront werden soll‘). Die in der Peri-
oche angefiithrte deutsche Ubersetzung lisst die Erwihnung des Ruhmestempels unter den
Tisch fallen: ,Japonia rithmet sich bey Europa, daf} sie an Tito Bucondono einen Mann
habe / welcher denen starckmiithigen Glaubens-Bekenneren wohl konne an die Seyten
stehen.”

53 Beispiele AT: Tjob 7, 1. NT: Eph 6, 11-17. Schon bald wurde das Bild der militia spiritualis
von den frithchristlichen Autoren und den Verfassern der Mirtyrerakten auf die christ-
lichen Mirtyrer Gbertragen; vgl. Andreas Wang: Der miles Christianus im 16. und 17. Jabr-
hundert und seine mittelalterliche Tradition. Ein Beitrag zum Verbdltnis von sprachlicher und graphi-
scher Bildlichkeit. Frankfurt 1975. Wiebke Bihnk: Von der Notwendigkeit des Leidens. Die
Theologie des Martyriums bei Tertullian (Forschungen zur Kirchen- und Dogmengeschichte;
78). Gottingen 2001, 58-76.

54 FORTITVDO | JAPONICA | Das ist. | Christliche Standhafftigkeit dreyer Starck- | miitigen
Blut-Zeugen Christi in Japonien | THOMAE FEIBIOYE, JUSTI | Und JACOBI seiner Sohnen
(Straubing 1667), II Chorvs.

55 Eph 6, 11; zitiert nach: Deutsche Bibelgesellschaft (Hg.): Die Bibel. Die ganze Heilige Schrift des
Alten und Neuen Testaments. Nach der deutschen Ubersetzung Martin Luthers. Stuttgart 1984, — In
der Christianomachia laponensis (Luzern 1638) besitzt auch der Neophyt Xiquibu die Waffen
Gottes: ,,Xiquibu thut sich an mit Geistlichen Waffen® (III 4).

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

66 MIRJAM DOPFERT

die Stilisierung des Mirtyrers zum miles Christianus jedoch weniger plastisch vor
Augen gestellt. Hier erscheint er als Kimpfer auf zwei Ebenen: Zum einen ist sei-
ne Seele Schauplatz des Kampfes zwischen der Stimme Gottes (vox dei) und des
Teufels (vox diaboli) - er ficht gegen weltliche Ruhm- und Ehrsucht sowie gegen
das eigene Fleisch und dessen Begierden.’® Der leibliche Mirtyrertod ist letzte
Konsequenz dieses Kampfes und gleichbedeutend mit der Erringung des person-
lichen Heils.

Uber diesen inneren Kampf hinaus jedoch partizipiert der Mirtyrer als miles
Christianus auch am metaphysischen Kampf zwischen himmlischen und hollischen
Michten, die hinter den konkreten menschlichen Gegnern stehen. Umkidmpft ist
hier nicht das personliche Heil des Mirtyrers, sondern dasjenige der Welt. Mit
seinem Sterben trigt der Martyrer dazu bei, den Teufel zu schwichen und den Sieg
Christi zu antizipieren. Gerade diesen letzteren metaphysischen Kampf machen
viele Japandramen in ihrer Handlung sinnfillig: In den Prologen, Choren und
einzelnen Szenen schildern sie die Welt als Schauplatz eines metaphysischen Krie-
ges. Als Beispiel sei aus der Perioche zum Spiel ZACOBVS NACAXIMVS (Eichstitt
1664) zitiert:

Der Japonische Teuffel beklagt sich hochlich uber die Gliickselige sig / unnd waffen /
mit welchen der H. Franciscus Xaverius schier gantz Orient Christo bezwungen. Forch-
tet sich er mochte auch die gewaltige Insul Japon bekriegen; [...] Derohalben gantz ver-
zweifelt ruefft er sein hellische macht herauf§ / stellt sich in gute postur und schlacht-
ordnung / damit die tugent kein Fue konne in die Insul sezen.>’

Die allegorische Kriegshandlung der Eingangsszene liefert hier ein Erkliarungs-
und Deutungsmuster fiir die Christenverfolgung, bei der hinter den heidnischen
Machthabern und Gotzenpriestern der Teufel steht. Dieses teuflische Heer wird
im weiteren Dramenverlauf in seiner Perversion und Grausamkeit geschildert.
Nachdem der Jesuitenmissionar Franz Xaver bei seiner Ankunft in Japan das teuf-
lische Heer vernichtend geschlagen hat, heif3t es:

Die Abgotterey ligt in ziigen / und will verreckhen; kombt ihr aber zuhilff der Tetiffel.
Weilandt Konigin Elisabeth aufl Engellandt / sambt der Ketzerey / welche mit Men-
schen Blut die Kranckheit zustillen / das einige mitl seye / aufl sagten: die Thyranney
bringt etliche Menschen Kopff als die beste piillele [i.e. Flaschen]: haltet auch der Ab-
gotterey ein kostliches Pangeth / bey welchem die wilden Thier Taffeldeckher seindt und
von Todtenbeinren und Menschen Fleisch getracttirt wird; darauff aber voll und toll /
begeben sie sich nach dem Koniglichen Hoff alles zuverwiirren.>

%6 Hiufige Opponenten in diesem Kampf sind in den Dramen zum Beispiel der amor filiorum
und der amor Dei - also die Liebe zu den eigenen Kindern und die Liebe zu Gott. In den
Dramen um den Christen Titus, dem wohl beliebtesten Japanstoff, muss dieser seine drei
Kinder dem heidnischen Fiirsten nacheinander zu Folter und Tod ausliefern, da er seinem
Glauben nicht abschworen will. Viele der Titus-Dramen thematisieren die inneren Konflik-
te, die Titus wegen des flrstlichen Befehls austragen muss.

57 JACOBVS NACAXIMYVS (Eichstitt 1664), I 1.

58 Bbd., 13.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MILES IAPONUS ET CHRISTIANUS 67

Inmitten des teuflisch-animalischen Heeres, das sich am grausigen Bankett erfreut,
befindet sich die Konigin von England, die gemeinsam mit der Ketzerei zum
Morden aufruft. In vielen anderen Japandramen sind es die calvinistischen Nieder-
linder, die mit dem Teufel im Bunde stehen und die Christenverfolgungen in Ja-
pan initiieren.’® Hier wird ein weiteres Mal deutlich, dass die Grenzlinien der
Dramen nicht entlang vertrautem Europa und fremdem Japan verlaufen, sondern
katholisches Christentum und Heidentum (ob nun buddhistisch oder protestan-
tisch) einander gegeniibergestellt sind.

Zusammenfassend ldsst sich also feststellen, dass in den japanischen Mirtyrer-
dramen weniger fremde Helden, sondern Helden in der Fremde auf die Bithne ge-
langen. In der Stilisierung des Martyrers zum miles Christianus und in seiner An-
lehnung an biblische und christliche Helden wird er in ein dem Publikum vertrau-
tes Schema geftigt. Die heidnischen Gegenspieler der Mirtyrer erscheinen eben-
falls typisiert als diesseitsverhaftete, affektgeleitete und grausame Diener des Bo-
sen. Kulturelle Eigenheiten wie etwa das Seppuku-Ritual oder bestimmte Folter-
techniken dienen dabei der negativen Charakterisierung. Das Corpus der japani-
schen Mirtyrerdramen bietet folglich kein exotisch-japanisches Konkurrenzmodell
zur eigenen (europdischen) Heroik. Stattdessen propagieren die Protagonisten das
Bild einer katholischen Weltkirche, die sich zwar ethnisch heterogen prisentiert,
im Glauben jedoch geeint ist. Damit sind die japanischen Mirtyrer letztlich viel-
mehr milites Christiani als milites laponi.

4. Potenzierte Fremdbeit — japanische Mdrtyrer in der Fremde

Abschlieflend sei ein Drama vorgestellt, das im Kontext des ,Helden in der Frem-
de‘ innerhalb der Japonica einen Sonderstatus einnimmt, da es die Fremdheit
gleichsam potenziert. Das 1670 in Konstanz zur Auffihrung gebrachte Drama
APOSTASIA | FORTITER PROFUSO | SANGUINE ELUTA stellt dem Publikum die
Friichte der jesuitischen Mission in einer neuen Dimension vor Augen. Hier er-
leidet ein japanischer Christ fernab der Heimat das Martyrium im vom muslimi-
schen Glauben geprigten Afrika. Francesco Sacchinis HISTORIA SOCIETATIS
IESV, die der Dramenautor als Quelle verzeichnet,%° berichtet von einem japani-
schen Christen, der ein neues Leben in Afrika beginnen will. Dort konvertiert er
zum Islam, leidet jedoch deshalb unter Gewissensqualen. Als ein portugiesisches

59 Das lateinische Argumentum des Eichstitter TITUS CHRISTIANUS-Dramas von 1735 kons-
tatiert: ,Dum Heterodoxos, ut Auctores exercitatae in Catholicos tempestatis, in scenam in-
ducimus, non figmentum, sed veritatem historicam proponimus® (sinngemifle Ubersetzung:
Wenn wir die Andersgliubigen als Urheber des Sturms, der gegen die Katholiken hervorgeru-
fen wurde, auf die Bithne bringen, dann tragen wir nicht eine Liige, sondern eine historische
Wahrheit vor).

60 Franciscus Sacchini: HISTORIAE | SOCIETATIS | IESV | PARS QUINTA | SIVE | CLAVDIVS.
Tomus prior. Rom 1661, § 398. Der Text ist nahezu wortlich in das Argumentum der Peri-
oche eingegangen.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

68 MIRJAM DOPFERT

Handelsschiff in den Hafen einlduft, bittet er daher den Kapitin, ihn mitzuneh-
men und in christliches Gebiet zu bringen. Als der afrikanische Konig davon er-
fahrt, ldsst er dreiffig portugiesische Kaufleute des Schiffes gefangen nehmen und
droht ihnen mit dem Tod. Darauthin beschliefit der Japaner, sich dem Konig zu
stellen, um ein Blutvergieen zu vermeiden. Am Hof bekennt er sich 6ffentlich
zum Christentum und stirbt nach der Folter den Mirtyrertod.

Vor dem Hintergrund der lcentia poetica amplifiziert der jesuitische Dramen-
autor das Geschehen und legt den Schwerpunkt auf den zweifachen Gewissenskon-
flikt des Apostaten, dem er den Namen Jacobus gibt. Sein Glaubensabfall bei der
Ankunft in Afrika hat zur Konsequenz, dass er seinen Status als miles Christianus
verliert und den himmlischen Giitern die weltlichen vorzieht. Dies kommt gleich
in der Eingangsszene zum Ausdruck, wenn der Konig ihn seiner geistlichen Waffen
entkleidet und stattdessen mit weltlichen Ehren tberhduft (,beraubt ihn der ge-
habten geistlichen Waffen / behencket ihne an dero statt mit anderen kostlichen
Gaaben®®!). Den nunmehr muslimischen Jacobus will der personifizierte Tod mit
sich flihren, wird jedoch von der Divina Providentia daran gehindert: ,der Todt zih-
let auff ihn / und wurde den unfruchtbaren Baum auf§gehawen haben / wo nit die
Gottliche Firsehung sich entgegen gesetzt“62. Diese schafft damit die Moglichkeit
zu Einkehr und Buf3e: Schritt fir Schritt reift in Jacobus die Erkenntnis seiner
Stinde, die er mit dem Abfall vom wahren Glauben beging. Christus selbst trostet
ithn in dieser Verzweiflung und schenkt ihm neue Hoffnung: ,Jacobus beweinet
hertzlich seine Siind des Abfalls / wird von Christo aufl der Verzweiflung in
getroste Hoffnung gestellet”.63

Diesem ersten Gewissenskonflikt, der ihn zur katholischen Kirche zuriick-
gebracht hat, folgt ein zweiter, der seinen wiedergefundenen Glauben ins Wanken
zu bringen droht: Um nicht an einer Feier zu Ehren Mahomets teilnehmen zu
miissen, flieht Jacobus zu einem portugiesischen Handelsschift und bittet den
Kapitin, ithn in ein christliches Land zu bringen. Als der Konig daraufthin seine
Herausgabe fordert und andernfalls die Ermordung der Geiseln ankiindigt, kimp-
fen in Jacob Angst und Liebe miteinander: Diese ermutigt ihn zur Bestindigkeit
im Glauben, jene zum wiederholten Glaubensabfall (,die Forcht tringt ihne zum
Abfall / die Liebe zur Bestindigkeit“®4).6> Doch auch in diesem zweiten Konflikt
bleibt der amor divinus siegreich: In letzter Minute begibt Jacobus sich an den
Hof, um die Gefangenen auszulsen und seinen Glauben zu bekennen. Er stirbt,
wie im Argumentum beschrieben, einen vorbildlichen Mirtyrertod: ,In wihrender

61 APOSTASIA | FORTITER PROFUSO | SANGUINE ELUTA (Konstanz 1670), I 1.

62 Ebd.,I5.

63 Ebd., II 6.

64 Ebd., IV 6.

65 Zugespitzt wird der Konflikt vor den Augen der Zuschauer dadurch, dass in zahlreichen

Szenen die Not der Portugiesen geschildert wird, die von der Entscheidung des Jacobus
abhingig sind (IV 1; IV 5; IV 2; IV 5).

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MILES IAPONUS ET CHRISTIANUS 69

Marter widerholet er zum Offteren die zwolff Articul deff Christlichen Glaubens /
rieffte die allerheyligste Namen JESU und Mariae an / und gab darunder seinen
Geist auf“.6

Das Drama fithrt dem Zuschauer somit einen radikalen Wandel vor: Jacobus,
zu Beginn des Dramas ein Apostat, stirbt am Ende den Mirtyrertod. Das Bithnen-
stiick als Warnung vor der Apostasie zu lesen, wie Szarota dies tut,%” scheint da-
her zu kurz zu greifen. Ein Blick auf den Prolog liefert einen Hinweis auf die
Botschaft des Dramas: ,Mahomet durch Krieg und Gottlosigkeit macht ihm
schier die gantze Welt anhingig / wird aber verjagt von beyden Tugenden Lieb
und Forcht / welche Christus / der das verlohrne Schiflein suchet / auflsindet /
dafd sie die schlaffende Siinder erwecken®.¢® Hier wird die doppelte Intention des
Dramas deutlich: In Anlehnung an das Gleichnis vom verlorenen Schaf®® wird in
der Figur des Jacobus vorgefithrt, dass die Gnade Gottes dem Menschen eine
zweite Chance gewihrt’0 und Gott seine verlorenen Schafe (auch aus dem fernen
japanischen Teil seiner Herde) in allen Ecken der Welt sucht.

Zum anderen jedoch wird in der Verbannung Mahomets, die das Dramenende
bereits vorwegzunehmen scheint, eine weitere Aussageabsicht deutlich: Das jun-
ge Christentum in Japan, das der jesuitischen Missionierung seinen Ursprung
verdankt, bezeugt nun seinerseits das Evangelium in der Welt und bringt Frucht.
Indem sich Jacobus in potenzierter imitatio Christi fur die Kaufleute und zugleich
fur seinen Glauben opfert, wird er zum Apostel des Evangeliums in der afrikani-
schen Fremde und trigt dazu bei, den Islam zurtickzudringen.”! Gerade mithilfe
der gesteigerten Fremdheit (Japaner in Afrika) und ethnischen Vielfalt (Japan,
Portugal, Afrika) stellt das Drama die katholische Kirche als Weltkirche dar und

66 Ebd., Argumentum.

67 Eine echte Warnung vor der Abtriinnigkeit ist dieses Stiick: Denn durch die Apostasia ge-
rat nicht nur Jacob selber in Seelennot und stirbt eines schrecklichen Todes, nachdem er
sich wieder zu Christus bekannt hat, sondern die Abtriinnigkeit zieht auch die Gefahren
anderer nach sich, kann auch fiir andere todbringend werden.“ (Elida Maria Szarota: Das
Jesuitendrama im deutschen Sprachgebiet. Eine Periochen-Edition. Texte und Kommentare, Bd. 2.2:
Tugend- und Siindensystem. Miinchen 1983, 2317) Jedoch ist es nicht der Schrecken des To-
des, der im Drama tiberwiegt, sondern der Triumph des Mairtyrers. Der These Szarotas, das
Martyrium sei als Sithne fur die Stinde der Apostasie zu werten (ebd.), kann entgegnet
werden, dass sein Opfertod die logische Konsequenz aus der Riickkehr zum Glauben dar-
stellt. Ferner ist es nicht die Apostasie Jacobs, welche die portugiesischen Kaufleute in
Lebensgefahr bringt, sondern strenggenommen gerade seine Riickkehr zum Glauben und
das damit einhergehende Verlangen, in ein christliches Land zu reisen.

68  APOSTASIA | FORTITER PROFUSO | SANGUINE ELUTA, | ET IN SCENAM PRODUCTA
(Anm. 61), Prologus.

69 1k 15, 1-7.

70 Indem sie seinen Tod verhindert, ermoglicht die Divina Providentia erst die Blutzeugen-

schaft im Martyrium.

Auf diese Funktion verweist auch sein Name (in der Quelle des Dramas ist er namenlos):

Unter den Aposteln Jesu befanden sich zwei mit Namen Jacobus (Jacobus, Sohn des Ze-

bedius, sowie Jacobus, Sohn des Alphius).

71

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

70 MIRJAM DOPFERT

fiuhrt dem Publikum vor Augen, dass einem jeden Katholiken - in der Heimat
und in der Fremde - im gottlichen Kampf als miles Christianus eine bedeutende
Rolle zukommt.

Abbildungsnachweise

Abb. 1-6:  © Herzog August Bibliothek, Wolfenbittel.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Im Universum von (fremden) Welten:
Uber die Erziehung zum Helden im héfischen
Musiktheater des 17. Jahrhunderts

Susanne Rode-Breymann

Die fremden Helden mischten sich im 17. Jahrhundert unter all die Heroen, die
auf den europiischen Musiktheaterbithnen gezeigt wurden. Die Helden der grie-
chischen Mythologie, die im Zuge der Antikenrezeption' des Humanismus Ein-
gang in das Musiktheater fanden, und die romischen Helden bekamen von den
Rindern der Welt her, aus Persien, Afrika, Indien, Konkurrenz.

Der Ausstellungskatalog Gotterbilder und Gitzendiener in der Friihen Neuzeit. Euro-
pas Blick auf fremde Religionen ruft das 17. Jahrhundert als Zeit mit einer ,nochmals
geschirften philologischen, antiquarischen und historischen Kritik und erweiterten
Materialbasis“? auf und riickt die Vielfalt von Abhandlungen ber die Welt, von
Amerika bis China, in den Blick. ,Der Bedarf an [...] ethnographischer und reli-
gionsethnographischer Literatur® wie etwa Alter und Neuer Afrikanischer Sitten/
Trachten/ Gotzendienst/ Grausamkeiten und Landschaffien Calender [...] Zum ersten mal
mitgetheilet/ durch Simon Kolmayer von Elbingen/ Astrolog. ¢ Astronom (Nurnberg
1678) sei ,offensichtlich sehr grof}“ gewesen und habe, so Martin Mulsow, ,,das
Bediirfnis nach Exotismus und Sensation®? befriedigt. Das Fremde brachte Unbe-
kanntheitsgewinn mit sich und erweiterte die Moglichkeiten auch der Herrscheral-
legorien im Musiktheater. Dieses Ausgreifen in fremde Welten im Musiktheater ist
Thema der nachfolgenden Uberlegungen, die — basierend auf der Studie Musikthea-
ter eines Kaiserpaars. Wien 1677-1705* — exemplarisch an den Habsburger Kaiserhof
im 17. und beginnenden 18. Jahrhundert fithren.

1. Herrscherallegorien

Musiktheater stand am Hof von Kaiser Leopold 1. im Dienst der Herrschaftslegi-
timation und zeigte Heroengeschichten, mit denen der eigene Stellenwert heraus-

1 Vgl. dazu Ulrich Heinen (Hg.): Welche Antike? Konkurrierende Rezeption des Altertums im
Barock, 2 Bde. (Wolfenbiitteler Arbeiten zur Barockforschung; 47). Wiesbaden 2011.

2 Maria Effinger [et al.] (Hg.): Gétterbilder und Gitzendiener in der Friihen Neuzeit. Europas Blick
auf fremde Religionen (Katalog zur Ausstellung vom 15. Februar bis 25. November 2012,
Universititsbibliothek Heidelberg). Heidelberg 2012, 11.

Martin Mulsow: Josephe.-F. Lafitau und die Entdeckung der Religions- und Kultur-
vergleiche. In: Maria Effinger [et al.] (Hg.): Gdtterbilder und Goizendiener in der Frithen Neu-
zeit. Europas Blick auf fremde Religionen (Katalog zur Ausstellung vom 15. Februar bis
25. November 2012, Universititsbibliothek Heidelberg). Heidelberg 2012, 37-48, hier 38.
4 Susanne Rode-Breymann: Musiktheater eines Kaiserpaars. Wien 1677-1705. Hildesheim 2010.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

72 SUSANNE RODE-BREYMANN

gestellt, und Bilder angemessenen Verhaltens des Herrschers vorgefithrt wurden.
Um die Weite seines Herrschaftsbereichs vor Augen zu fihren, wurde der Herr-
scher als universal siegreicher Held gezeigt, als ein Held, der in der eigenen Welt
wie in fremden Welten (bis hin zur Unterwelt) obsiegt und dessen Machtfiille
nicht an den Grenzen seines realen politischen Machtbereiches endet.

Um nur einige Beispiele zu nennen: Der romische Kaiser Hadrian, der romische
Konig Servius Tullius, der syrische Konig Antiochos, die persischen Konige Kyros
und Xerxes, Alexander der Grofle, Odysseus und Telemachos® - sie alle wurden auf
der habsburgischen Opernbithne in den Dienst einer Tugendtypologie® genom-
men, und dies nicht mit dem Ziel, historische Personlichkeiten zu zeigen. Viel-
mehr ging es um ,Verkorperungen universalhistorisch giiltiger [...] Wahrheiten
und Maximen®”. Auf dem Weg der Allegorie wurde so ein Bild von Kaiser Leopold
und seinen Herrschertugenden inszeniert und verbreitet,® das heifit ein ,Rollen-
modell, das er verkorperte® oder das er ,verkorpern wollte“.” Dem Musiktheater,
das ,die Tugenden des Herrschers [...] offentlichkeitswirksam“10 vergegenwirtigte,
fiel damit eine zentrale Rolle innerhalb der ,Selbstthematisierung“!! des Kaisers
zu.

Alexander der Grofe, Eroberer Persiens, war in Wien zwischen La Generosita
dAlessandro (1662) und LEuleo festeggiante nel Ritorno dAlessandro Magno dall’Indie
(1699) mehrfach Titelfigur im Musiktheater. In La Generosita dAlessandro wird
Alexander als Ebenbild von Leopolds Grofimut (gererosita) gezeigt. Er gibt ,den
gefangenen Tochtern des Perserkonigs Darius die Freiheit und diesem sein erober-

Zur Schreibweise der Herrschernamen: Wenn im vorliegenden Beitrag von den Musik-
theaterwerken am Wiener Hof die Rede ist, werden die Namen dem jeweiligen Libretto
folgend verwendet. Am Wiener Hof war es tiblich, neben dem italienischen Libretto auch
eine deutsche Ubersetzung des Librettos zu drucken. Im vorliegenden Text wird aus den
deutschen Ubersetzungen zitiert.

6 Vgl. Franz Matsche: Die Kunst im Dienste der Staatsidee Kaiser Karls VI. Tkonographie, Ikonologie
und Programmatik des ,Kaiserstils“, Bd. 1 (Beitrige zur Kunstgeschichte; 16,1). Berlin und New
York 1981, 238.

7 Ebd., 240.

Vegl. Jutta Schumann: Die andere Sonne. Kaiserbild und Medienstrategien im Zeitalter Leopolds I.

(Institut fiir Europdische Kulturgeschichte der Universitit Augsburg, Colloquia Augustana;

17). Berlin 2003, 14.

Christoph Kampmann [et al.] (Hg.): Bourbon — Habsburg — Oranien. Konkurrierende Modelle

im dynastischen Europa wum 1700. Koln [u.a.] 2008, 5.

10 Matsche: Die Kunst im Dienste der Staatsidee (Anm. 6), 57.

I Volker Kapp: Spielen und Mitspielen. Literatur und héfische Reprisentation zur Zeit

Ludwigs XIV. In: Fritz Reckow (Hg.): Die Inszenierung des Absolutismus. Politische Begriindung

und kiinstlerische Gestaltung hofischer Feste im Frankreich Ludwigs XIV. (Atzelsberger Gespriche

1990, 5 Vortrige). Erlangen 1992, 105-139, hier 117. Vgl. dhnlich Maria Goloubeva: The

Glorification of Emperor Leopold I in Image, Spectacle and Text (Veroffentlichungen des Instituts

fiir Europdische Geschichte Mainz. Abteilung fiir Universalgeschichte; 184). Mainz 2000,

23: Sie spricht von der Oper ,as the favoured genre of the musical, literary and even visual

self-expression of Leopold’s court®.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

IM UNIVERSUM VON (FREMDEN) WELTEN 73

tes Reich“12 zuriick. 1686, also nach dem triumphalen habsburgischen Sieg gegen
die Turken und der Befreiung Wiens 1683, spiegelt Alexander der Grofle in 1/ No-
do Gordiano Leopolds neues siegreich-triumphierendes Herrscherimage, das heift
seine ,Mission der Fithrung des Abendlandes im Kampf gegen den [tiirkischen]
Erbfeind“.13 Alexander, so wird im Inhalt zusammengefasst,

bemichtigte sich selber: und befliesse sich diesen Knopff loff zu binden. Weil er es aber
durch andere Mittel nicht zu weg bringen konte / durchnidte er selben mit seinem
Schwerdte; Ist auch folgends / wie Weltkiindig / zu einem sehr michtigen Herrscher und
Oberhermn der Welt worden. Er besigte mit hochster Ruhmwiirdigkeit die Griechen / Per-
sier / und Indianer / unter denen absonderlich den Kénig Porus / welcher jung / starck
und sehr tapffer war. Dieses bezeuget Plutarchus in def§ Alexanders Leben.!4

In der Vorrede an Kaiserin Eleonore Magdalena wird die Allegorie auf Leopold
mit folgenden Worten erldutert:

Die Schuld-Pflicht erforderte es / dafy der von Alexander durch den Degen entléste Gor-
dische Knopff an dem glorwiirdigsten Geburts-Tag Dero Durchleuchtigsten Gemahlen /
Leopold / dessen Helden-Thaten viel ruhmbarer seynd als jene defl Macedonier / zu
Befrolockung dienen sollte. Alexander verschenckte Stitt: Dero Grofimichtigster Kayser
erhaltet anderen die Cronen: Jener stellte die Gebiiete zu ruck / dieser macht das bemach-
tigte wiederumb erstatten: Jener offnete mit dem Degen einen Gordischen Knopft : Die-
ser entldssete vielfiltige Kriegs-Verwirrungen [...].1°

In L’Euleo festeggiante nel Ritorno dAlessandro Magno dall’Indie schliefilich feiert Alexan-
der der Grofle nach seinen Siegen in Indien am Fluss Euleus seine Hochzeit mit
Statira, seine Heerfihrer vermihlt er mit Perserinnen. Bei der 1699 zu Ehren des
Thronfolgers Joseph 1. aufgefithrten Geburtstags-Serenata L'Euleo festeggiante wurde
an nichts gespart, es wirkten ,mindestens 110 Instrumentalisten in zwei Choren®
mit, ,davon mindestens 50 Streicher, etwa 40 Bliser und 30 Lauteninstrumente®16 —
verstindlicherweise, denn es war eine Auffithrung im Freien, am Teich der Favorita,
die ein entsprechendes Klangvolumen erforderte.

Die Geschichten der persischen Konige Kyros und Xerxes sind Begebenheiten
am Wegesrand der Feldziige von Alexander: In Creso (1678) etwa kimpft der
lydische Konig Kroisos gegen den persischen Konig Kyros, von dem er gefangen
genommen, zum Tode verurteilt, schliefflich jedoch begnadigt wird. Am Ende tan-

12 Herbert Seifert: Die Oper am Wiener Kaiserbof im 17, Jabrhundert (Wiener Verdffentlichungen
zur Musikgeschichte; 25). Tutzing 1985, 221.

Martin Wrede: Turkenkrieger, Tiirkensieger. Leopold I. und Ludwig XIV. als Retter und Ritter
der Christenheit. In: Christoph Kampmann [et al.] (Hg.): Bourbon — Habsburg — Oranien. Kon-
kaurrierende Modelle im dynastischen Europa wm 1700. Koln [u.a.] 2008, 149-165, hier 157.
Niccold Minato: Der Gordische Knopff: Libretto, dt. Ubersetzung von Carl Ignaz Langetl.
) Wien: Susanna Christina Cosmerovius 1686 (A-Wn 406.795-B M), ohne Paginierung.

5> Ebd.

16 Seifert: Die Oper am Wiener Kaiserhof (Anm. 12), 362, Anm. 107.

13

14

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

74 SUSANNE RODE-BREYMANN

zen die ,Planeten um den Kaiser“!” und fithren vor Augen, dass er im ,Zentrum
der Welt“ steht und der ,,ordnende Mittelpunkt der Welt“I8 ist.

Der persische Konig Kyros ist kein weiser Herrscher, dem Milde wie Kaiser Leo-
pold angeboren ist, sondern er wandelt sich in der Oper vom strafenden, Kroisos
zum Tode verurteilenden Herrscher zum begnadigenden Herrscher. Der lydische
Konig Kroisos, Personifikation habsburgischen Verhaltens, muss Milde dagegen
nicht erst erwerben. Thm ist sie angeboren, und sie greift sogar gegeniiber Orsane,
dessen Reue Kroisos geniigt, um ihn trotz Verrats zu begnadigen - basierend auf
der Einsicht, dass Milde ,bei der Bekimpfung eines Ubels wirkungsvoller ist ,als
Gewalt®, dass es ,vortrefflicher” ist, ,einem Volk durch Clementia Grund zu freiem
Atem zu geben, als durch Tyrannis Gelegenheit zur Verschworung.“1 Clementia
steht auch im Zentrum von Temistocle in Persia (1681). Hier ist es Xerxes, der einem
Kontrahenten gegeniiber Milde walten lasst, der des Verrats an ihm verdachtig ist.

All diese Opern, La Generosita dAlessandro (1662), Creso (1678), Temistocle in Persia
(1681), Il Nodo Gordiano (1686), L'Euleo festeggiante nel Ritorno dAlessandro Magno
dall'Indie (1699), Temistocle (1701), wurden aus Anlass des Geburtstags von Kaiser
Leopold 1. oder des Geburtstags seines Sohnes Joseph I. aufgefihrt: ,[A]n denen
allerhéchsten Geburths-Tagen derer regierenden Kayserlichen Majestiten® seien, so
Johann Basilius Kiichelbecker, ,etliche unvergleichliche Opern gespielet“2? worden.
Sie sind Teil eines umfangreichen musiktheatralen Korpus von Stiicken, die jeweils
nur ein Mal, eben zu bestimmten Anlissen, aufgefiihrt wurden. Im Zeitraum der
dritten Ehe von Kaiser Leopold mit Eleonore Magdalena, das heifdt zwischen De-
zember 1767 und dem Tod Leopolds 1705, wurden mehrere hundert neu kompo-
nierte (musiktheatrale) Werke aufgefiihrt,?! davon allein rund 120 szenisch realisier-
te Werke. Das wurde von einem Produktionsteam bewerkstelligt, anfangs be-
stehend aus dem Librettisten Niccoldo Minato, dem Komponisten Antonio Draghi,
dem Bithnenbildner und -archtitekt Lodovico Ottavio Burnacini, dem Tanzmeister
Santo Ventura und dem Ballettmusikkomponisten Johann Heinrich Schmelzer.
Routiniert brachte dieses Team gemeinsam mit Singern, Musikern, Tanzern und
tanzenden Mitgliedern der kaiserlichen Familie eine Produktion nach der anderen
auf die Bithne - rund vierhundert?? wihrend Leopolds Regierungszeit.

Die souverine Handwerklichkeit und institutionelle Konstanz dieses Teams war
Grundlage auch fiir eine spezifische Kommunikationssituation: Libretto, Musik,

17 Rouven Pons: Wb der gekronte Liw hat seinen Kayser-Sitz®. Herrschafisreprisentation am Wiener

Kaiserhof zur Zeit Leopolds I. (Deutsche Hochschulschriften; 1195). Egelsbach [u.a.] 2001, 217.

13 Ebd., 396.

19" Veronika Pokormy: Clementia Austriaca. Studien zur besonderen Bedentung der Clementia Principi
Sfiir das Haus Habsburg. Wien 1973, 99.

20 Johann Basilius Kiichelbecker: Allerneneste Nachricht vom Romisch-Kayserl. Hofe. Nebst einer
ausfiibrlichen historischen Beschreibung der Kayserlichen Residentz-Stadt Wien, und der umliegenden
Oerter. Hannover 1730, 252.

21 Vgl. Seifert: Die Oper am Wiener Kaiserbof (Anm. 12), 486-582.

22 Elisabeth Hilscher: Mit Leier und Schwert. Die Habsburger und die Musik. Graz [u.a.] 2000, 128.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

IM UNIVERSUM VON (FREMDEN) WELTEN 75

Auffihrungsort, Bithnenraum und Tanz fungierten im Musiktheatersystem des
Wiener Kaiserhofes gleichermaflen als Medien der Kommunikation. Innerhalb
dieses dsthetischen Systems sah man sich nicht gendtigt, Aussagen mehrfach,
durch jede der beteiligten Bithnenkiinste kommunikationssicher zu vermitteln.
Als kommunikationssicher galt, was entweder durch das Libretto oder die Musik
oder den Bithnenraum oder den Tanz vermittelt wurde. Das Gesagte und das Ge-
zeigte standen mithin ebenbiirtig im Dienst einer Inszenierung furstlicher Macht.
Das gilt auch fiir die Darstellung des Fremden: Es war eine Sache der Librettistik,
gelegentlich auch eine Sache der Tinze, dies zu verdeutlichen. Die Musik war
daran anfangs nicht beteiligt.

2. Kommunikation des Zeigens

In den Tanzen der Geburtstagsopern fur Kaiser Leopold 1. geht es um das Durch-
messen des Weltkreises: Die an den Aktschliissen stehenden Tanze fithren nach
Rom, Delphi, Sparta, Spanien, Persien, Baktrien, Indien, in das ,Mohrenland“. Es
tanzen persische Kriegsknechte (etwa in Temistocle [1701]), es tanzen Afrikaner (etwa
in Le Fonti della Beotia [1682] oder in Il delizioso ritiro di Lucillo [1698]). Und immer
wieder treten ,Mohren® auf: ,Mohren / so mit der Madema gekommen“ tanzen
am Ende von LAmare per Virtu (1697) ,aus Freud wegen glicklicher Ankunfft in
Spanien“ oder werden Berenice in der 6. Szene von La Chioma di Berenice (1690)
mit den Worten iberreicht, ,diese gefangenen Mohren“ schicke ihr Ehemann
swegen Seltsamkeit der Gestalt“23.

Wenn man genauer auf die Jahreszahlen der Auffithrungen schaut, wird ersicht-
lich, dass es sich um ein Phinomen des Jahrhundertendes handelt. In der zweiten
Hilfte der 1660er Jahre, als der habsburgische und der franzésische Hof auch mit
Mitteln der Kunst um ihr hofisches Prestige konkurrierten und mit Hoffesten in
allegorischen Wettstreit traten, sah das noch anders aus: Das beriihmte, dreitigige
Hoftest Les Plaisirs de ile enchantée, das Ludwig XIV. 1664 im Schlosspark von Ver-
sailles veranstaltet hatte, brachte einen Elefanten und ein Kamel auf die Biihne.
Die Habsburger ,antworteten® 1667 mit Rossern, das heifit mit dem Rossballett La
Contesa dell Aria e dellAcqua: ,Leopolds Rossballett”, so beschreibt es Martin Wrede,
folgte

ebenso wie Leopolds Rittertum den Regeln zeitgendssischer hofischer Asthetik und politi-
scher Logik, also nicht zuletzt der des hofischen Konkurrenzkampfes mit Frankreich. Es
war eine direkte Erwiderung auf das grole Carrousel des cing nations des Jahres 1662, auf
dem Ludwigs XIV. sich nicht nur als rémischer Imperator und Universalherrscher prisen-
tiert hatte, sondern vor allem als erster, recht eigentlich einziger Ritter. [...] Beide Feste
verkiindeten so grundlegende politische Botschaften, die iiber die blofle hofische Konkur-
renz von ,Wien und Versailles® weit hinausgingen. [...] Vor der Hofburg gab es [...] die

23 Niccold Minato: Die Haare der Berenice. Libretto, dt. Ubersetzung. Wien: Susanna Christi-
na Cosmerovius 1690 (A-Wn 25.623-B).

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

76 SUSANNE RODE-BREYMANN

Antwort: Noch mehr Prachtentfaltung, noch mehr Teilnehmer, Pferde, ,Maschinen’, vor
allem aber ein Kaiser, der nicht nur als glanzvolles Individuum auftrat — sondern als Ver-
treter der dynastischen Kontinuitit.24

Wie sehr bei solchen Festen und insbesondere bei den Opern zu den Namenstagen
des habsburgischen Herrscherpaares der Schauwert und das Zeigen im Vordergrund
standen, verdeutlichen zum Beispiel die Worte des hessisch-darmstidtischen
Gesandten Justus-Eberhard Passer tiber Le Fonti della Beotia (1682): ,[Iln dem grf3en
Lustgarten zu Schonbrunn®, so berichtet er, seien ,auf einem griinen gleichen
Platz, Zwischen griinen Spallier Vnd Bindwerken, hohe Berge® aufgerichtet wor-
den, ,darauf Hiufler gebaut, in der mitten gantz offen, V{f Beeden seiten 2. frische
Brunnquellen®. Ein Hohepunkt des Ganzen seien schliefflich die ,Bihren Vnd
Lowen® gewesen, die im Interludium ,aus den Wildern“?®> gekommen seien.

Der Lowe, ,ein vierfiifliges Thier, grof und dick, wild und grausam, von
erschrecklichem Anblick®, wie in Johann Heinrich Zedlers Universal-Lexicon zu
lesen, werde ,wegen seiner edelmiithigen Freudigkeit, tapffern Stircke und Hertz-
hafftigkeit, auch unerschrockenem Gemiithe, der Konig aller wilden Thiere ge-
nannt“ und lebe in ,,Asien, Africa, Persien, und dergleichen warme Linder”. Weiter
beschreibt er, dass Lowen ,,zahm erzogen und iibers Meer zu uns nach Europa an
Konigliche und Furstliche Hofe tiberbracht®, dort ,theuer verkaufft“ und ,theils
zur Pracht, theils zum Kampff-Jagen ernidhret“2¢ wiirden.

Dieses Wissen tiber das Tier aus fremden Lindern ging in die zu Eleonore Mag-
dalenas Namenstag aufgefithrte ,,Introduttione d’un balletto® La Vittoria della For-
tezza (1687) ein. Darin stehen Alexander der Grofle und Lysimachus einander ge-
geniiber. Lysimachus, ,deff Agathocles Sohn / einer der vornehmsten auf§ Mace-
donien®, der ,denen Wissenschaften / fiirnehmlich aber der Welt-Weiflheit sehr er-
geben“?” war,

hérte vielmahls defl Weltweiflen / Callisthenes Sittenlehre an / und war ihme solcher ges-
talt geneigt / daf§ er selbigem / als er in defd Alexanders Ungand fiele / und in Ketten ge-
fangen gehalten wurde / Hulff leistete / und ihn der Fefilen befreyte. Woriiber Alexander
erzornend / alsobald verordnete / daff Lysimachus von einem Lowen zerrissen werde.
Dem zufolg fiihrte man ihn dem erwildten Thiere vor / und nach deme er sich gegen
diesen gantz kithnmiithig geniheret / umbwickelte er den rechten Armen mit seinem
Uberrock / stofite selben den Léwen in den Rachen / und risse ihm die Zunge herauff /
erledigte sich auch solcher gestalten der vorstehenden Gefahr. Dessentwegen er dann
nochmahls von Alexander nicht minder seiner firtrefflichen Tugend als verwunderbahren
Stircke halben sehr geliebet und werth gehalten wurde.28

24 Wrede: Tiirkenkrieger, Tiirkensieger (Anm. 13), 154-155.

25 Justus-Eberhard Passer an die Landgrifin Elisabeth Dorothea von Hessen-Darmstadt,
30. Juli 1682, zitiert nach Seifert: Die Oper am Wiener Kaiserhof (Anm. 12), 788.

Johann Heinrich Zedler: Grosses vollstindiges Universal-Lexicon aller Wissenschafien und Kiinste,
Bd. 18. Halle und Leipzig 1738, 216-218.

Niccold Minato: Sieg der Stircke. Libretto, dt. Ubersetzung. Wien: Susanna Christina Cos-
merovius 1687 (A-Wst A 24.376), ohne Paginierung.

28 Ebd.

26

27

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

IM UNIVERSUM VON (FREMDEN) WELTEN 77

Das wurde auf der Bellaria an einem ,,Lust-Orth vor der Stadt in Macedonien® ge-
zeigt, ,nechst an einem Wald: mit etlichen alten Kliifft-Gebiuden; und mit einem
verschlossenen Gebiu / worinnen die Lowen verwahret seynd®, und von Lowen-
wirtern bevolkert, die (in einem Tanz) die Lowen biandigten, bis Alexander dann
in der 14. Szene befiehlt, man moge ,nicht linger” verweilen, sondern ,Lysima-
chus dem aller ergrimmsten von® seinen Lowen gegentiberstellen, und er werde
sich ,auch selbsten mit Zusehung dieses Kampffes ergotzen®.?’ Lowenfiihrer brin-
gen den Lowen in der 15. Szene herbei — der Kampf kann beginnen, und wie
konnte die tiberlegene Stirke von Lysimachus (in dem Leopold zu erkennen ist)
besser ins Bild gesetzt werden als mit einem solchen Kampf gegen einen Lowen,
den Lysimachus in der 17. Szene totet. Entsprechend beeindruckt ist denn auch
Alexander, dessen Macht- und Uberlegenheitsanspruch angesichts einer solchen
Tat zerrinnt.

Dieser Gattungstyp unter den Namenstagopern zielte auf visuelle Vermittlung
von (Herrscher und Herrscherin rithmenden) Sinnbildern. Das Zeigen war wich-
tiger als das Sagen. In einer Kultur, in der Emblematik ein fest verankerter
Wissensbestand war, konnte damit gerechnet werden, dass Kommunikation Giber
Bilder auf dem Musiktheater sicher funktionierte.

3. Indien

Kaiserin Eleonore Magdalena brachte zehn Kinder zur Welt, beginnend mit Joseph
L., dessen Geburt 1678 mit La Monarchia latina trionfante im Hoftheater auf der
Cortina gefeiert wurde, einer jaufwindigen Maschinenoper®, deren Opulenz
Ausdruck der Erleichterung tiber die Thronfolgergeburt nach zwanzigjahriger Re-
gentschaft von Leopold L. ist. Die staatspolitische Programmatik dieser Festa musica-
le ist offenkundig und wurde durch neun Kupferstiche im Libretto eindrucksvoll
visualisiert: Joseph I. muss nicht mehr wie sein Vater Leopold I. mit Réssern gegen
die Tirken kimpfen (Abb. 1), sondern mit seinem Erscheinen beginnt ein neues
Zeitalter. Der Vorhang 6ffnet sich flir einen Helden (Abb. 2), dem kriftigere Tiere
vom Ende der Welt zu Gebote stehen, mit denen er die Welt erobern kann. Daran
lasst die Handlung von La Monarchia latina trionfante keinen Zweifel: Es geht um
den Kampf zwischen den vier Weltreichen, personifiziert durch Ninos (den Herr-
scher der Assyrer), Dareios (den Herrscher der Perser), Alexander (den Herrscher
der Griechen) und Caesar (den Herrscher der Rémer). Der Sieg und damit die
Vorherrschaft gehen letztlich an Caesar, den vielbeschworenen Ahnen der Kaiser
des Heiligen Romischen Reiches Deutscher Nation - also an Joseph 1.

29 Ebd.

30 Michael Ritter: ,,Man sieht der Sternen Konig glantzen. Der Kaiserbof im barocken Wien als
Zentrum deutsch-italienischer Literaturbestrebungen (1653 bis 1718) am besonderen Beispiel der Li-
bretto-Dichtung. Wien 1999, 97.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SUSANNE RODE-BREYMANN

78

AIXXXT Da i
“PRIEP 13NN uapneaelun 313
130 p3503g _Bwﬁ_w__e&_.._ &zw.i___w.__.ﬁs%s /1t
3 aﬁnﬁ‘w:ﬁm v Wy waps)s qun 2)qp 5&W&eﬂu§ o)
mBunnMIpIGD 2ppIvgIvg NYIUD (2P gy, HBIN
AN JU2PIdC) M YNGT) A1Q 2211 1943 Em
, /BapuvI§ 1 sHugN

paquanjwuvaip s

‘AIX IDIAOUA’T

1edr wwwing e_ﬂ whvey » T R

'Bq'n pap avmuea_eaaéﬁaias:.&
B /1161129032 21610432:0) Pj6 ABUNIIBYIQS M
AAUIUIDIOR FINGAPIGIULI WHRPIPUITAGWHID

: /PN 62q

1 I T0OdOA]

,T
T i 55
/BumGasaRs 2aogh €l

Alvgavay (
EITRAREAT m___._mcw Ay D

SITVINIAIOD0
SI'TV.INAIO SUYVIA

PG JOT A e

¥S9 PA LL YPYIONGI[EUOLEN SYISIYDII
-193SQ UM 6891 [USIM] O "0 “Sywuapr0 12 sypjuanio sivpy :u] ‘(whuoue) yonsipdny ‘son o[z - snp[odoaT :1°qqy

13.01.2026, 06:47:13.



https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

IM UNIVERSUM VON (FREMDEN) WELTEN 79

Abb. 2: Elefanten, Kupferstich von Matthius Kiisel. In: Niccold Minato (Text) und Antonio
Draghi (Musik): Die Sig-prangende Romische Monarchey [...]. Wien 1678, Wolfenbiittel, Herzog
August Bibliothek, Hn 4° 13, http://diglib.hab.de/drucke/hn-4f-13/start.htm, 20. Mai 2016.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

80 SUSANNE RODE-BREYMANN

,Der Elefant ist [...] das betrichtlichste Geschopf dieser Welt’, — so hebt Buffon das Ele-
fantenkapitel seiner Naturgeschichte an [...]: ,Er tbertrifft alle Lebewesen der Erde an
Grofle und kommt an Klugheit dem Menschen nahe [...]°. In Buffons klassischer Darstel-
lung erstrahlt der Elefant noch einmal in der vollen Glorie von Grofle und Weisheit, mit
der abendlindische Betrachtung ihn umgeben hat, seit er zu Alexanders und Aristoteles’
Zeiten imponierend, feierlich und gewandt in ihren Gesichtskreis trat [...]. Der Chorus
der Alten ist sich tiber die einzigartige Intelligenz und Verniinftigkeit des Elefanten einig,
und die erbaulich-reizenden Geschichten, die Plinius und Plutarch, Aelian und Oppian
von ihm berichten, haben das Entziicken des Abendlandes gebildet, solange es klassisch
gebildet war3!

Heinrich Zimmer, der grofle Indienforscher, von dem diese Zeilen stammen, ver-
weist in seiner Natur-, Kultur- und Bewusstseinsgeschichte Spiel um den Elefanten.
Ein Buch von indischer Natur auf Georg Christoph von Hartenfels Elephantographia
Curiosa (1714): Sie habe

antiken Quellen vertrauend, tiber den Elefanten mehr Material zur ,Geschichte seines
Ruhms® zusammengetragen, als daf sie seine Wirklichkeit erfafite [...]. Denn seine ein-
zigartige Gestalt, sein bedeutendes Wesen wahrte dem Elefanten die Wunderaura von
Ferne und Fabel, auch als er der alten Welt seit Alexanders Zeit vertraute Erscheinung
ward: — mitkdmpfend in den Heeren der Diadochen, in den Schlachten Pyrrhus’ und der
Karthager, wiirdig einherschreitend im Staatspomp der Ptolemier und den Festziigen der
Romer.32

Von Hartenfels erwihnt, der Elefant sei ,in Deutschland duferst selten® und er
habe ,nur einen einzigen zu Gesicht bekommen®, was ihm aber ,an Fiille der An-
schauung versagt blieb, besaf§ er an Buchwissen®, denn er hatte ,die antike Litera-
tur durchgepfliigt nach Stellen, wo sie den Elefanten erwihnt.*33

Dieser indische ,Held‘ trat 1678 mit La Monarchia latina trionfante in die habs-
burgische (Bithnen-)Welt — auch hier als Buchwissen im Kontext einer umfassen-
den Auseinandersetzung mit antiker Literatur, die deutliche Spuren im Musikthea-
ter hinterlief: Nach zwei 1686 aufgefithrten Opern, die das einsetzende Plutarch-
Interesse des Wiener Hofes dokumentieren, griffen zwischen 1695 und 1699 sechs
Opern auf Plutarch zuriick, gipfelnd in einer Plutarch-Opern-Trias 1699. Im Zuge
dessen kam es zu einer Wiederbegegnung mit dem Elefanten: La Magnanimita di
Marco Fabrizio, 1695 zum Namenstag von Leopold I. aufgefiihrt, geht auf Plu-
tarchs Parallelbiographien Pyrrbos und Marius zuriick, und zwar auf die Kapitel 13
bis 21, in denen es um den Krieg zwischen Rémern und Tarentinern geht. Zu
Pyrrhos’ Leuten gehort Kineas, ein Gesandter von grofler Klugheit. Nach erfolg-
losem Verhandeln mit dem Gegner wird er mit dem Bescheid zu Pyrrhos zuriick-
geschickt, er solle seine Truppen abziehen, sonst werde man weiterkimpfen. Im
Gegenzug schicken die Feinde nun ihrerseits einen Gesandten, der mit Pyrrhos

31 Heinrich Zimmer: Spiel um den Elefanten. Ein Buch von indischer Natur. Frankfurt am Main

1979, 19.
32 Ebd., 22.
33 Ebd., 21.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

IM UNIVERSUM VON (FREMDEN) WELTEN 81

Uber die Freigabe von Gefangenen verhandeln soll. Es ist Marcus Fabricius, ein
durch seine Kriegserfahrung hoch angesehener Mann: Er ist absolut unbestechlich
(und nimmt trotz seiner Armut das von Pyrrhos angebotene Goldgeschenk nicht
an), und er ist vollkommen furchtlos: Pyrrhos konfrontiert ihn, der noch nie
einen Elefanten gesehen hat, mit dem grofiten seiner Elefanten. Fabricius aber
bewahrt die Ruhe. Darin erkennen Pyrrhos und Kineas die Ebenbiirtigkeit dieses
Mannes und treten in philosophische Gespriche mit ihm ein, in denen Pyrrhos’
»Bewunderung fiir die Gesinnung und den Charakter“3* von Fabricius wichst.

Die Dramatisierung im Libretto von Donato Cupeda schiebt Motive iiberein-
ander, Personen (Pyrrhos und Kineas) ineinander, verteilt die Handlungen auf an-
dere Personen, aber die Szene mit dem erschreckend groflen Tier findet — aller-
dings vollig verwandelt — Eingang in das Libretto: Der Diener Lusco hat das Gold,
das ihm Pyrrhos gab, nicht weisungsgemifl an Clelia weitergegeben, sondern ver-
graben. Als ihm Fabricius auf die Schliche zu kommen droht, versucht Lusco ihn
mit Hinweis auf ein grofles Tier von der Stelle zu verjagen und sagt: ,,Herr / begib
dich doch hinweg; Ich hab erst hier ein wild- und ungeheueres Thier gesehen / es
war linger und dicker / als du. Ich weif$ nicht / war es ein Léw / oder ein Elephant.
Fihle nur / fithle / wie mir das Hertz noch schlagt.“3?

4. Afrika

Afrika war in der Frithen Neuzeit ein ,in geographischen Abschnitten® bekannter
Kontinent, der ,im traditionellen Weltbild“ zwar fest verortet war, ,dessen Er-
streckung stidlich der Sahara“ jedoch ,erst mit den portugiesischen Entdeckungs-
fahrten des 15. Jahrhunderts in das europiische Bewusstsein riickte und [...] als
eine besonders fremdartige Weltzone empfunden wurde“.3¢ Noch im 17. Jahrhun-
dert war Afrika als ,geographischer Raum [...] Projektionsfliche fiir Phantasien
des Anderen, des Fremden und Nichtidentischen“3” und blieb ,lange ein visuelles
Amalgam aus exotischen Tierarten, monsterhaften Fischsorten, und abenteuer-
lichen Flussldufen®.38

Petra Feuerstein-Herz hat die im ,,Zuge dieser Entdeckungsreisen® entstande-
nen kosmografischen Weltbeschreibungen Afrikas am Beispiel der Herzoglichen
Bibliothek zu Wolfenbiittel, das heif3t anhand von ,Reise- und Missionsberich-

34 Ebd,, 33.

35 Donato Cupeda: Die Grofsmiithigkeit Def§ Marcus Fabricius. Libretto, dt. Ubersetzung, Wien:
Susanna Christina Cosmerovius 1695 (A-Wn 407.380-A M), 58.

Petra Feuerstein-Herz: Afrika in Wolfenbiittel - Zur globalen Kulturwahmehmung. In:
Claudia Brinker-von der Heyde [et al.] (Hg.): Friibneuzeitliche Bibliotheken als Zentren des eu-
ropdischen Kulturtransfers. Stuttgart 2014, 177-198, hier 180.

Bernhard Klein: Randfiguren. Othello, Oroonoko und die kartographische Reprisentation
Afrikas. In: Ina Schabert und Michaela Boenke (Hg.): Imaginationen des Anderen im 16. und
17. Jabrhundert (Wolfenbiitteler Forschungen; 97). Wiesbaden 2002, 185-216, hier 185.

38 Ebd., 200.

36

37

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

82 SUSANNE RODE-BREYMANN

te[n], Landeskunden und Topographien tber den afrikanischen Kontinent“3,
untersucht und stiitzt sich dabei auf Marilia dos Santos Lopes Untersuchung zur
Rezeption des Wissens tiber Afrika anf dem deutschen Buchmarkt im 16. und 17. Jabrbun-
dert*0 Bedenke man, so Petra Feuerstein-Herz, ,dass tiber den afrikanischen Kon-
tinent [...] eine vergleichsweise eher geringe Zahl von Buichern publiziert wor-
den sei, erstaune es, ,in welcher Breite [Herzog] August die entsprechende Litera-
tur gesammelt“ habe. ,,Bei diesen Werken® handele es sich

tberwiegend um Berichte von Pilger- und Missionsreisen, Kolonialschrifttum und Reise-
beschreibungen, auch um einzelne topographische Werke. Neben den [...] frithen Zeug-
nissen des Leo Africanus und anderer scheint August kontinuierlich die Publikationen
itber den afrikanischen Kontinent verfolgt zu haben.*!

Leider fehlt eine entsprechende Studie iiber die Blichersammlung von Kaiser Leo-
pold I. Sicher waren aber auch dort die Karten des afrikanischen Kontinents be-
kannt, anhand derer Bernhard Klein im Band Imaginationen des Anderen im 16. und
17, Jabrbundert*> den Wandel des europdischen Bildes von Afrika beschrieben hat -
bis hin zur ,wahrscheinlich erfolgreichste[n] Afrikakarte des 17. Jahrhunderts von
Willem Janszoon Blaeu, die nach ,,1617 in zahlreichen Auflagen gedruckt“4® wurde
(Abb. 3). Darauf ist der Kontinent kartografisch und zugleich durch Menschen re-
prasentiert, die an den beiden Seiten der Karte klassifizierend angeordnet sind:
sEine klare Farbhierarchie platziert weile Nordafrikaner an erster Stelle, nach
unten nehmen die Figuren an Dunkelheit und Nacktheit zu.“#

Der 1697 zum Geburtstag von Eleonora Magdalena aufgefiihrte Einakter Le Pi-
ramidi d’Egitto fuhrt in den Nordosten des afrikanischen Kontinents. Das Stiick
spielt auf einem Platz in Memphis, darauf (laut Libretto zwei, nach dem Kupfer-
stich im Libretto) eine Pyramide, auf der Bilder und Zeichen zu sehen sind
(Abb. 4). Das Stiick kommt nahezu ohne Handlung aus: Es belehrt als Dialog des
Konigs von Agypten mit je drei vornehmen Herren und Damen aus Agypten, er-
schliefdt emblematische Wissensbestinde*> und zeigt die Anwendung dieses Wis-
sens.*6

39 Feuerstein-Herz: Afrika in Wolfenbiittel (Anm. 36), 180.

40 Ebd., 182. Marilia dos Santos Lopes: Afrika. Eine neue Welt in deutschen Schrifien des 16. und
17. Jabrhunderts (Beitrige zur Kolonial- und Uberseegeschichte; 53). Stuttgart 1992.

41 Feuerstein-Herz: Afrika in Wolfenbiittel (Anm. 36), 187-188.

42 Vgl. Klein: Randfiguren (Anm. 37).

4 Ebd., 207.

44 Ebd.

4 Vgl. dazu Reinhard Strohm: ,Costanza e Fortezza“: Investigation of the Baroque Ideology.
In: Daniela Gallingani (Hg.): I Bibiena. Una famiglia in scena: da Bologna all’Europa (Saggi e
documenti; 188). Florenz 2002, 75-92, hier 76: ,The passionate sentences with which
Michel Foucault describes - or rather deplores - the shift in cultural attitudes from the six-
teenth to the seventeenth century in Europe, seem to make the same point in two distinct
domains (although they are strung together in a single rhetorical climax): one in the do-
main of the senses, the other in that of knowledge, memory and learning.“

46 Vgl. dazu Ritter: ,, Man sieht der Sternen Konig glantzen (Anm. 30), 185-203.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

IM UNIVERSUM VON (FREMDEN) WELTEN

83

13.01.2026, 06:47:13.

..]. Amsterdam

1662, Gottingen, Niedersichsische Staats- und Universititsbibliothek, GR 2 GEOGR 160:9 RARA.

Abb. 3: Joan Blaeu: Africa. In: Joan Blaeu: Geographiae Blavianae. Volumen Nonum |.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

84

SUSANNE RODE-BREYMANN

Raffes

cire,

Bero,
Raffe.

Decor,
Bevo,
Sefo.

Eive,

Spilen in fo dilffrer Keuffee
Heiffef wol im Sdhaten pilen,

Daf im finffern man (fe€s fpilets
%cuﬁu bep fidd felbft befindet/

as Gpil alles SiedE verpilets
Bnd tee [pile/ ift off€ exblinvet.

Bnd nide toas fhledites ift/ twas i gefvonnen §ab 3 Diefer
Sdleyr fat die Eigenfdafft/ vaf er Srleudfung gebe ; die
felbamfte EgoptifdBilder{drifft,ond die gefeime(ten Sinns
bilder aufzulegen/ bnd devo wabrhafftigs ob gleidy allerticffs
finnigften Bedeutnuffen su erflaven,
Difes Peiffet {idy der Bdeclichen Tagend theilfafft maden.
é’-!!}snp crt@cilg'f vifer foftbave Sdleyr einem jeden dassiedt der
ciflagung? )
.'le!r suergriinden/ fvas jedes Seiden fiiv ein Geheimbnuf
entfalfe/ braudy€ es mefr nich/als daff man ifn bey fih Habes

{ Wunderlidie Eigenfjafft , felyame Gase !

iee feynd die Piramiden/ foderfobene Steine / vieredigte
dufen/ o welder onferfdiedlide Bilder/ Jeidyen Hnd bevy
Borgene Sdrifften aufgefauter ffefens
&aft vns vife befefen.

.

Abb. 4: Pyramide mit Hieroglyphen, Holzschnitt. In: Niccold Minato (Text) und Antonio
Draghi (Musik): Die Egyptischen Piramiden Oder Feuer-Siulen |[...]. Wien 1697, Fol. A 4V, Wolfen-
biittel, Herzog August Bibliothek, http://diglib.hab.de/drucke/xb-8671/start.htm, 20. Mai 2016.

13.01.2026, 06:47:13.



https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

IM UNIVERSUM VON (FREMDEN) WELTEN 85

Konig Rassemitico reicht reihum jedem den goldgewirkten Schleier der Proser-
pina, den er in ,defl Pluto Schatten-volle[r] Wohnung“ errungen hat und der die
Eigenschaft hat, ,Erleuchtung [...] fir die seltsame Egyptisch[e] Bilderschrifft“ zu
geben ,und die geheimesten Sinnbilder auflzulegen / und dero wahrhafftig- ob
gleich allertieffsinnigsten Bedeutnussen zu erkliren“.4” Erst kommen die drei
Minner an die Reihe, unter Wirkung des Schleiers Bedeutungen erkliren zu kon-
nen. Das macht die Frauen nervos. Sie fihlen sich zuriickgesetzt: ,So setzet man
uns noch den Minnern nach?“,*® wenden sie gemeinsam ein und verkiinden Un-
willen und Zorn dartiber (schliefflich ist dieses ,kluge® Bithnenstiick eine Verbeu-
gung vor der klugen Kaiserin). Dann ist die Reihe an den drei Frauen, aber nun ist
es mit der Einhelligkeit nicht weit her, vielmehr miissen sie zunichst eine Rege-
lung finden, wer von ihnen (die Schonste, die Alteste) zuerst zum Zuge kommen
soll.

Abgesehen von diesem rudimentiren Handlungsgeriist folgt die Dramaturgie
des Stiicks dem Prinzip des Wissenszuwachses: Unter der Wirkung des Schleiers
zdhlt jede Person zunichst emblematisches Grundwissen auf. Als zum Beispiel
Cirene endlich unter die Erleuchtung des Schleiers kommt, sieht sie gleich eine
ganze Reihe von Sinnbildern vor dem inneren Auge:

Der Schwan ist ein Sinnbild der Reinigkeit: Der Biber stellet vor die Liebe def Lebens:
und die Vorbildung def jenigen / welcher seinen eignen Nutzen ohne def§ Nichsten
Schaden suchet / ist die Biene / welche von denen Blumen saugt / und sie doch nicht
verderbet. [...] So lang das Crocodill lebt / so lang wachst es: Von eben so unersittlicher
Art ist der Ehrgeitz / indem er immerdar zuenimt.*’

Dann erldutert jede Person ein (im Libretto abgedrucktes) Emblem (Abb. 5) und
Ubertrigt dessen Bedeutung auf hofische Gegebenheiten, als werde die Fihigkeit
zum Transfer des Grundwissens gepriift. Sesostre etwa muss die im Gesicht einem
Hund gleichende Gottheit Anubis als Sinnbild der Treue entschliisseln:

Der Hund bellet die Feinde an / und schmeichlet den Freunden. Disem folge ein jeder
Herrscher nach. Wer wol dienet / werde belohnt / wer tibel dienet / weggejagt. Der Hund
widersetzet sich durch sein Bellen denen Nachstellungen / und erweckt den jenigen /
dem man nachstellet. Dises thue auch jeder vornehmer Hof-Bedienter: Wer tibel handlet
/ dem widerseze er sich; und dem / der schlafft / erwecke er. Der Hund bewahret die
Herde vor dem Wolff / und andern wilden Thieren : Der Fiirst lasse gleichfals nicht zu /
dafl der Unschuldige denen Meineydigen Nachstellungen aufigesetzet seye / und daf8 das
unschuldige Lamb von den wilden Thieren zerrissen werde.

47 Niccold Minato: Die Egyptischen Piramiden Oder Feuer-Siiulen. Libretto, dt. Ubersetzung. Wien

1697 (A-Wn 406.739-B M), ohne Paginierung, http://diglib.hab.de/drucke/xb-8671/start.htm,
3. Februar 2016.

48 Ebd.

49" Ebd.

50 Ebd.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

86 SUSANNE RODE-BREYMANN

alé foie Sldaeln um® den KopfF/ ond in Beficht foie ein Hund
geffalect? Was ift difesTondtvas bedeutet fo felGameDilonuse

Sefo.  Dife ift Anubis/ eine der BoteGeiten bon Egppten/ein Erfing
der der Sadpen/ oeldyen die Landfcdafft Cinopolis in Hundés
geftalt in iren Tempel angebettet ; nidt obne fonderbabren
Gefeimnup : Dann tveilen der Hund ein Sinnbild ift der
Treue/ bnd bep difen berfehres bud Tugendarmen Jeifen fels
gen eine auffredhfe Treue gefunden fwird / fo berdient fwol der
jenige, dex mi€ der Treue begichre ift/ onter die Gbdtter geffelle
gutverden, b finde Pier audh nodh andere Gefeimnuffen,
Der Hund bellet die Feinde an/ tnd {hmeichlet den Jreunden,
Difem folge einjeder Herrfder nad). Wer tvol dienet/ twerde
belofnt/toer bel Dienet/ oeggejagf.Oer Hund toiderfedet fidh
durdy fein Bellen denen Nady|telungen / dud ertwedt den jeniz
gen/dem man nadftellet. Difes thue aud jeder dornehuer
HofBDedienter:  Wer fibel fandlet/dem wviderfee v fich;
Hud demn/der {dlaffe/ extvede er.OerHund betvahret die Herde
por demWolff/ond andeen wilden Thieven ¢ Der Fhirft laffe
gleidfals nidyt su / daf ver Vnfduldige venen Meinenigen
Nadftelungen aufgefefef fene/ vnd daf dag bnfdhuldige éamb
pon den fwilden ThHieren jerriflen werde, _

QBas fat bns nid€ gelefre
Das toeife Altertbum!
= Durd) Sdatten pats erfldre
“ et Nadytvelt Cigenthum.

€i1't .

» - |
Abb. 5: Anubis, Holzschnitt. In: Niccold Minato (Text) und Antonio Draghi (Musik): Dze
Egyptischen Piramiden Oder Fewer-Siulen [...]. Wien 1697, Fol. B 3, Wolfenbiittel, Herzog
August Bibliothek, http://diglib.hab.de/drucke/xb-8671/start.htm, 20. Mai 2016.

13.01.2026, 06:47:13.



https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

IM UNIVERSUM VON (FREMDEN) WELTEN 87

Die Minner entdecken unter der Wirkung des Schleiers die Geheimnisse von
Vaterlandsliebe, Treue und Gleichmafl der Weltordnung, die Frauen werden
beziiglich anderer Themen hellsichtig: Es geht um Treue, Standhaftigkeit, Grad-
linigkeit und Nachfolge.

Musiktheater arbeitete, wie dieses Beispiel verdeutlicht, dem hofischen Wissens-
erwerb iiber die Fremde zu: Gewihrsmann fiir Agypten war am Habsburger Kai-
serhof Athanasius Kircher, der bekannteste Agyptenforscher des 17. Jahrhunderts.
In ihrer Studie Welterkenntnis aus Musik. Athanasius Kirchers ., Musurgia universalis“
und die Universalwissenschaft im 17. Jabrhundert hat Melanie Wald die Musurgia uni-
versalis als Firstenspiegel beschrieben und auf deren ,enge Bindung [...] an den
die Musik liebenden und selbst ausiibenden Kaiser Ferdinand III. und dessen
Bruder Leopold Wilhelm® hingewiesen: Das, was Kircher ,von der Musik erkennt
und darstellt, solle, so Wald,

eine breite Wirkung gerade bei denen gewinnen, die [...] ihre Prinzipien durch eigene
Handlungen jenseits der reinen Musikausiibung, nimlich gesellschaftlich umzusetzen
vermogen. Damit stellt sich die Musurgia letztlich [...] als ein Firstenspiegel dar und als
die ideelle Begriindung eines Friedens, der nicht als Unterdriickung jeden Dissenses ima-
giniert wird, sondern als Harmonie aufgrund von Verschiedenheiten.’?

Aufgerufen wird dies schon in der Widmung der Musurgia universalis an Erzher-
zog Leopold Wilhelm, also den Onkel von Leopold I. Ein Blatt aus dem Zurris
Babel und ein Blatt aus dem Opernlibretto von Le Piramidi d’Egitto (Abb. 6a und b)
machen augenfillig, woher das Wissen iiber Agypten32 am Wiener Hof kam.

Die fremde afrikanische Welt wird auch in der Festa per Musica namens Il ritorno
di Giulio Cesare Vincitore della Mauretania von Giovanni Bononcini und Donato
Cupeda aufgerufen,” die aus Anlass der gliicklichen Riickkehr des Thronfolgers
Joseph 1. nach der Einnahme von Landau in der Rheinpfalz entstand und im
Dezember 1704 aufgefithrt wurde.

Gut platziert in der Mitte der Festa werden Julius Caesar, der Mauretanien un-
terworfen hat, und Konig Iuba IL., ,Ré d’Africa®“, den Caesar dort gefangen ge-
nommen hat, einander gegentibergestellt. Die Szene zeigt die gewaltige kriegerische
Uberlegenheit Caesars und steigert das Gefille zwischen Sieger und Besiegtem
drastisch gegeniiber den bisherigen Gepflogenheiten im Wiener Musiktheater, in

51 Melanie Wald: Welterkenntnis aus Musik. Athanasins Kirchers wMusurgia universalis“ und die
Universalwissenschaft im 17. Jabrbundert (Schweizer Beitrige zur Musikforschung; 4). Kassel
[u.a.] 2006, 180.

Vgl. dazu Melanie Ulz: Isis - Maria — Puza. Agyptenfaszination und Kulturvergleich. In:
Maria Effinger [et al.] (Hg.): Gotterbilder und Gotzendiener in der Frithen Neuzeit. Europas Blick
auf fremde Religionen (Katalog zur Ausstellung vom 15. Februar bis 25. November 2012,
Universititsbibliothek Heidelberg). Heidelberg 2012, 59-68.

Donato Cupeda: Il ritorno di Giulio Cesare. Libretto, dt. Ubersetzung von Liesel B. Sayre.
In: Susanne Rode-Breymann und Heike Sauer (Hg.): Programmbefi zur Auffiibrung in der
Hochschule fiir Musik Koln. Koln 2003, 18-30. Giovanni Bonocini: 7 ritorno di Giulio Cesare.
Partitur. (A-Wn. Mus. Hs. 16.019)

52

53

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

88 SUSANNE RODE-BREYMANN

104 enes Bogel/ foelder mif feinenr Schnabel /den er sifden
§2 r1;"ie augefpreifte Flffe fendet /  ein éatentrcﬁesr@n,_
ond durd) den Seib ein Hevhe vor(fellet 5 TWer ift ev 2 bnd toas

foll ¢y bedeuten ?

Oecor, Wit fheinet feine Bilderfdrifft mefr dundel / aud die felfz
amfte tveif; i bnfdver aufgulegen.  Diefer Vogel iff der
fhmare Stord/ bnd bedeutet den Mercuriug/ toelder in ver
Alexandrinifyen fandfdaff in difer Geftal€ angebettet twors
den.  Durdydas Lafeinifde A, tweldyes den Anfang bedeubet/
flellet er bielmepr derBernunffe/als denenSiiien vor/vaf die
@dteer cinAnfang feynd alles Sucten : ond durd die Bildvnuf
defi Hergen/ toeldyes ein Brfprung def Sebens iff / erflivef er
Sepeimnup feifi/daf das feben in tem beftefe / daf man die
GdtterimHerjen flifre. Der fhroarke Stord ift einSgppe
fifdher BVogel / bud verlaffef Sgopten niemablen. Ein fo
fdpadyes Tpier [crﬁtrctaen Wenfdyen/ wie e fein Bafterland
licben folle. G ift ein Jeiud der Schlangen , Derjaget/vers
folget fie, bnd madhet fie berderben jivifden den Seftrduf vnd

« Dornfeden. Difes follen qud) vie Konige thun / Hnd die
Sdlangen berjagen.

Sener/ der als Firft ond Hery
Bber &and bud feuth regieres
Fugenven lieh bnd verehr/
Hafle/ fwas fidy nicht gebifet =

e

v,

A i
Abb. 6a: Schwarzer Storch, Holzschnitt. In: Niccold Minato (Text) und Antonio Draghi (Musik):
Die Egyptischen Piramiden Oder Feuer-Siulen |...]. Wien 1697, Fol. 2, Wolfenbiittel, Herzog August
Bibliothek, http://diglib.hab.de/drucke/xb-8671/start.htm, 12. September 2016.

13.01.2026, 06:47:13.



https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

IM UNIVERSUM VON (FREMDEN) WELTEN

Primeualiterarun. Egyptmrum fhbrwd,f_g-’mﬁumm ﬁ&w ‘T:m-
: 1o fine MereurioT rifmegiflo.
Charaaet Zoogra.. Figura literarum. .| Grzcorum: ad eas
- phus, Vulgaris. . affinitas.

PRGRL By

ATABOC 28e0m ] A
dicicury id eft,
Bonus Dacmon.

Jragea diciturid efty) o r
Norma.

1L

M

A
b2 Avexs dicitur,id eft

I1L
B Bonus ager. A

Proceflus infetiorum | -
ad fuperiora. A
Symbolumeft.

O

o&+¥ dicitur,ideft,
Mundi Dominus: O

1V.

Abb. 6b: Schwarzer Storch. In: Athanasius Kircher, Turris Babel, sive Archontologia qua primo

Priscorum post diluvinm hominum vita, mores rerumque gestarnm magnitudo |...), Buch 3, Linguarum

divisio et transmigrationis Gentium Historia continetur, Kapitel 9, Sektion 1, Amsterdam 1679

177-178, Heidelberger Bestinde digital http://digi.ub.uni-heidelberg.de/diglit/kircher1679/0205,
16. September 2016.

13.01.2026, 06:47:13.



https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

90 SUSANNE RODE-BREYMANN

dem ebenbiirtige Feinde einander gegentibergestellt worden waren. Caesar, der In-
begriff des sieghaften Helden, briistet sich Juba gegentiber seiner fiir das Vaterland
vollbrachten Taten und besingt die von ihm vollbrachte gerechte Rache und die
von thm geschossenen Pfeile in einer virtuosen Arie mit einem zwei Oktaven um-
fassenden Ambitus, als solle musikalisch vorgefiihrt werden, welchen Raum Caesar
einzunehmen imstande ist. Juba antwortet mit einer melismenreichen, veringstig-
ten Arie: Er hat im Krieg die Stirke (fortezza) des Caesarischen Arms (braccio)
kennengelernt und spirt diese real an seinen Fesseln (laccio). Das Wertgefille, die
Wert-Unwert-Opposition zwischen Christen und Heiden, zwischen Europiern
und (edlen) ,Wilden®4, wie von diesen beiden Arien markiert, wird noch deut-
licher, nimmt man Caesars Arie hinzu. Auf ungewdhnliche Weise tiberlagern sich
darin zwei Formprinzipien, Da-Capo-Arie und Chaconne auf ein viertaktiges fallen-
des Bassmodell, iiber dem zwei Soloviolinen virtuos diminuieren. Musikalische
Mittel (Artifizialitit, Bestindigkeit im Bass, aber auch die Anspielung auf das Tanz-
lied) werden hier in den Dienst der Zeichnung eines vielschichtigen kaiserlichen
Charakters genommen.

Habsburgische Stirke und mauretanische Unterlegenheit werden damit musi-
kalisch vernehmbar — nicht im Sinne von musikalischem Exotismus, sondern im
Sinne einer musikalischen Personencharakterisierung. Damit ist um die Jahrhun-
dertwende ein erster Schritt getan hin zum musikalisch Horbarwerden des Ande-
ren, anfangs vor allem einer Musik alla turca, die Sache des 18. Jahrhunderts
wurde.

Abbildungsnachweise

Abb. 1: © Osterreichische Nationalbibliothek, Wien.

Abb. 2: © Herzog August Bibliothek, Wolfenbiittel.

Abb. 3: Bernhard Klein: Randfiguren. Othello, Oroonoko und die

kartographische Reprisentation Afrikas. In: Ina Schabert und
Michaela Boenke (Hg.): Imaginationen des Anderen im 16. und
17. Jabrbundert (Wolfenbitteler Forschungen; 97). Wiesbaden
2002, 215, Abb. 7.

Abb. 4,5 und 6a:  © Herzog August Bibliothek, Wolfenbiittel.

Abb. 6b: © Heidelberger Bestinde digital.

54 Vgl. Peter Strohschneider: Fremde in der Vormoderne. Uber Negierbarkeitsverluste und
Unbekanntheitsgewinne. In: Anja Becker und Jan Mohr (Hg.): Alteritit als Leitkonzept fiir
historisches Interpretieren (Deutsche Literatur. Studien und Quellen; 8). Berlin 2012, 387-416.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»Lhis borrow’d shape®:

Barbarische Fremdheit und heroische Tauschung

in Elkanah Settles The Conguest of China, by the Tartars
(1676)

Christiane Hansen

Das heroic play, wie es fur die Bithnen der englischen Restaurationszeit entwickelt
wurde, stellt die Frage nach der politischen Bedeutung des Heroischen an zentraler
Stelle. Als ,fictions of authority“! entwerfen die Stiicke einen imaginiren Raum, in
dem politische und gesellschaftliche Ordnungen verhandelt werden und der so im
Zentrum der kulturellen Selbstverstindigung steht. Die Erosion heroischer Model-
le in den 1660er und 1670er Jahren verweist dabei auf tiefer reichende gesellschaft-
liche und politische Probleme: Etablierte Heroisierungsmodelle waren vor dem
Hintergrund politischer und konfessioneller Konflikte zu brisant oder — gerade im
Nachgang des Biirgerkriegs — mit nicht konsensfihigen Figuren assoziiert, so dass
die vielfach diagnostizierte Krise des Heroischen auf eben diejenigen Konflikte zu-
riickverwies, auf deren Unterdriickung die restaurierte Monarchie aufbaute. Wih-
rend so die Strategien heroischer Reprisentation von Macht zunehmend proble-
matisch erschienen, blieb die spite Stuart-Monarchie abhingig von heroisch co-
dierter Reprisentation und wurde vor diesem Hintergrund wahrgenommen.? Die
mittelfristig scheiternde Integrationskraft des Hofs und die zunehmende Kritik an
der hofischen Kultur waren wiederum mit einer Verlusterfahrung tiberschrieben,
die sich als zunehmende Artifizialitit und Reduktion heroischen Handlungspoten-
zials artikulierte.

Prigend fur das Genre des heroic play ist das Handlungsmuster eines ,Macht-
transfers’: Als politische Extremsituation einer De- und Re-Konstruktion von Au-
toritit, gerade in der projektiven Vergroflerung als ,Eroberung’, interferiert das He-
roische mit staatlich monopolisierter Macht. Dies tiberschneidet sich mit der in der
Eroberungssituation angelegten Perspektive auf kulturelle Differenz, wie sie Bridget

1 So Susan Staves: Players’ Scepters. Fictions of Authority in the Restoration. Lincoln und London
1979. Vgl. zum heroic play auflerdem Derek Hughes: English Drama, 1660-1700. Oxford
1996. Susan J. Owen: Perspectives on Restoration Drama. Manchester 2002. Susan J. Owen:
Restoration Theatre and Crisis. Oxford 1997. Nancy Klein Maguire: Regicide and Restoration.
English Tragicomedy, 1660-1671. Cambridge 1992. John Douglas Canfield: Heroes and States.
On the Ideology of Restoration Tragedy. Lexington 2000. Brandon Chua: Ravishment of Reason.
Governance and the Heroic Idioms of the Late Stuart Stage, 1660-1690. Bucknell 2014.

2 Ausfithrlich dazu Kevin Sharpe: Rebranding Rule. The Restoration and Revoultion Monarchy
1660-1714. New Haven, CT und London 2013. Paula R. Backscheider: Spectacular Politics.
Theatrical Power and Mass Culture in Early Modern England. Baltimore, MD und London 1993.
John Spurr: England in the 1670s. This Masquerading Age. London und Malden, MA. 2000.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

92 CHRISTIANE HANSEN

Orr unter dem Schlagwort ,Rehearsing Cultures” beschrieben hat.? Im gegebenen
Zusammenhang ist entscheidend, dass sowohl die Konstruktionen kultureller Dif-
ferenz als auch das Heroische selbst als Operationen zu verstehen sind, die auf
Grenzziehungen beruhen und in denen Erfahrungen von Fremdheit oder Irrita-
tion angelegt sind.* Die Konjunktur au8ereuropdischer, meist orientalischer Schau-
plitze, wie sie fur die heroic plays wiederholt diagnostiziert wurde, ldsst sich zwar
aus der spektakuliren Asthetik des Genres ebenso offensichtlich erkliren wie aus
dem projektiven Potenzial und der wachsenden politischen und 6konomischen
Bedeutung der auflereuropiischen Welt.’> Dariiber hinaus jedoch nutzen diese Tex-
te Konstruktionen des Anderen und Fremden als Zugrifftsmoglichkeiten auf das
Heroisch-Exzeptionelle: Die Verduerung heroischer Versuchsanordnungen macht
die Wirkungsmechanismen heroischer Figurationen sichtbar.

Der vorliegende Aufsatz untersucht diese Konstellation am Beispiel von
Elkanah Settles The Conguest of China, by the Tartars (1675/76).6 Dieser Text greift auf
fast zeitgenOssische Ereignisse zurtick, nimlich das Ende der Ming-Dynastie 1644
mit der Eroberung Chinas durch die Mandschu. Er forciert aber den englischen
Bezugshorizont: Die kontrastive Reprisentation der feindlichen Lager nihert er an
die Darstellungstradition von Cawaliers und Roundbeads an, den beiden opponie-
renden Gruppierungen in der Zeit des englischen Biirgerkriegs.” Gleichzeitig tiber-

Bridget Orr: Empire on the English Stage 1660-1714. Cambridge 2001.
Verallgemeinernd lassen sich Verhandlungen des Heroischen im Rahmen einer kulturellen
Arbeit an Grenzen perspektivieren, wie sie wesentlich Bernhard Giesen beschrieben hat:
Bernhard Giesen: Triumph and Trauma (The Yale Cultural Sociology Series). Boulder, CO
[u.a.] 2004. Bernhard Giesen: Zwischenlagen. Das Auflerordentliche als Grund der sozialen
Wirklichkeit. Weilerswist 2010.
5 Vgl. etwa Hughes: English Drama (Anm. 1). Canfield: Heroes and States (Anm. 1). Orr: Em-
pire (Anm. 3). Cynthia Lowenthal: Performing Identities on the Restoration Stage. Carbondale,
IL 2003.
6 Elkanah Settle: The conquest of China, by the Tartars. A tragedy acted at the Duke’s Theatre. Lon-
don: Printed by T[homas]. M[ilbourn]. for W. Cademan, at the Popes-Head in the lower-walk of the
New-Exchange, in the Strand, 1676. Das Drama wird im Folgenden im fortlaufenden Text un-
ter Angabe der Seitenzahl zitiert. Settle, der mafigeblich das Genre der horror plays prigte,
gewann eine ,reputation for gratuitous stage violence, bombastic heroic speeches, and lurid
stage spectacle that had no literary merit® (Jeannie Dalporto: The Succession Crisis and El-
kanah Settle’s The Conquest of China by the Tartars. In: Eighteenth Century: Theory and Inter-
pretation 45: 2, 2004, 131-146, hier 131). Dieser Wertung entsprechend bleibt die Forschung
zu Settle punktuell, zum hier besprochenen Stiick vgl. Hughes: English Drama (Anm. 1), 98-
100. Orr: Empire (Anm. 3), 105-109. Jiming Yang: Performing China. Virtue, Commerce, and
Orientalism in the Eighteenth Century England, 1660 —-1760. Baltimore, MD 2011, 32-74.
Dongshin Chang: Representing China on the Historical London Stage: From Orientalism to Inter-
cultural Performance (Routledge Advances in Theatre and Performance Studies; 34). London
2015. - Von Sir Robert Howards Plinen zu einem stoffgleichen Stiick ist nur ein Fragment
erhalten; dieses entstand wohl um 1674, nachgedruckt in: Collected Works of John Wilmot, Earl
of Rochester, hg. von John Hayward. London 1926, 241-247. Ein Briefwechsel indiziert, dass
John Dryden eine Bearbeitung dieses Textes plante, diese ist jedoch ebenso wenig nachweis-
bar; vgl. Dalporto: Succession Crisis, 144.
Roundpead war ein zunichst abwertender Begriff fiir die parlamentarische Fraktion mit pu-
ritanischer Prigung. Als Cavaliers wurden umgekehrt die Royalisten um Charles L. (spiter

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

,THIS BORROW’D SHAPE*“ 93

schreibt er die genretypische Eroberungshandlung mit der einer internen Revolu-
tion, die ganz offensichtlich auf die Ereignisse in England verweist. Dies wird am
deutlichsten in den Cromwellschen Ziigen der Lycungus-Figur, einem General der
chinesischen Armee, der die konigliche Macht an sich reiffen will.# Gegen ihn wird
Zungteus, der tartarische Thronfolger profiliert. Uberlagert wird dieser Konflikt
von einer Liebeshandlung: Zungteus liebt Amavanga, die Herrscherin einer chine-
sischen Provinz, die als Mann verkleidet gegen die Tartaren ins Feld zieht und ihn
unerkannt zum Zweikampf herausfordert. Erst nachdem er sie vermeintlich er-
stochen hat, gibt sie thm ihre wahre Identitit zu erkennen.

Das Stiick beginnt im tartarischen Lager mit der Exposition der Eroberungs-
pline und dem ersten Auftritt der verkleideten Amavanga. Der II. Akt kontrastiert
damit den chinesischen Hof, wo Orunda, die einzige Tochter des alternden Herr-
schers, einen Ehemann und damit den chinesischen Thronfolger auswihlen soll.
Dies wird unterbrochen durch die Nachricht des unmittelbar bevorstehenden tar-
tarischen Einfalls. Vor dem Hintergrund dieser politischen Bedrohung entwickelt
sich im chinesischen Lager eine Intrigenhandlung: Quitazo, den Orunda als
Thronfolger ausgewidhlt hat, liebt in Wirklichkeit Alcinda. Als Lycungus, den sie
gegen den Rat ihres Vaters abgelehnt hat, dies aufdeckt, will die eifersiichtige
Orunda Alcinda umbringen lassen. Orundas Intrige wendet sich jedoch gegen sie
selbst, indem die von ihr engagierten chinesischen willains sie fiir die zu totende
Person halten und umbringen, wihrend Lycungus Quitazo und Alcinda gefangen
nehmen lisst und sich selbst zum Konig erklirt. Der scheiternde chinesische Herr-
scher tiberschreibt Zungteus — in deutlich dynastischer Symbolik - sein Reich mit
dem eigenen Blut. Wie zuvor seine Ehefrauen nimmt er sich das Leben.® Zung-
teus jedoch gelingt es, Quitazo und Alcinda zu befreien und Lycungus zu iiber-
winden. In der letzten Szene tritt schliefllich auch Amavanga wieder auf und er-
klart sich bereit, als seine Frau auf weitere politische und militirische Ambitionen
zu verzichten.

An diesem Stiick soll im Folgenden untersucht werden, wie die Differenzkatego-
rie des ,Barbarischen® als kulturdiagnostisch institutionalisierte, stark rhetorisierte
Grenzziehung auf das heroisch Exzeptionelle appliziert wird. Auf die kaum zu un-
terschitzende Rolle des Wilden® oder ,Barbarischen® im politischen Imaginiren des
17. Jahrhunderts ist vielfach hingewiesen worden. Weitgehend ungeklirt ist jedoch,
wie dies spezifisch mit Projektionen des Heroischen interferiert, und zwar zu ei-

auch Charles I1.) bezeichnet. Beide Bezeichnungen gehen mit einer langfristig verfiigbaren
Stereotypisierung von Habitusmustern einher; vgl. zusammenfassend unter anderem Blair
Worden: Roundhead Reputations. The English Civil Wars and the Passions of Posterity. London
[u.a.] 2001.

Die Figur ist bei Martini vorgeprigt; vgl. Dalporto: Succession Crisis (Anm. 6), 140-141.
In dieser spektakuliren Szene greift das Stiick am deutlichsten auf das Repertoire des horror
play zurick: ,, The Scene opens, and is discovered a Number of Murdred Women, some with Daggers
in their Breasts, some thrust through with Swords, some strangled, and others Poyson’d; with several
other Forms of Death” (60).

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

94 CHRISTIANE HANSEN

nem Zeitpunkt, zu dem verschiedene kulturelle Verschiebungen und Konflikte am
Heroischen zur Kristallisation kommen. Deshalb soll deshalb zuerst skizziert wer-
den, welche Bedeutung dem ,barbarischen® Diskurs in Verhandlungen des Heroi-
schen zukommt. In einem zweiten Schritt wird die Semantik einer ,tartarischen’
Differenz in Settles Drama untersucht, um zu priifen, wie diese an die Aporien des
Heroischen in der Restaurationszeit gekoppelt wird. Anschlieflend widmet sich ein
dritter Teil der Darstellung einer politischen Kultur im chinesischen Reich, die sich
— wie zu zeigen sein wird — vor allem durch Tiuschung und Asthetisierung aus-
zeichnet. Schliefflich wird anhand der Begegnungen der beiden zentralen Figuren,
Zungteus und Amavanga, die heroisch-admirative Wirkungsmechanik analysiert,
die sich als Erfahrung des Fremden gestaltet. Auf dieser Grundlage wird erkennbar,
wie Settles Drama das Heroische vereinnahmt und harmonisiert.

Heroisches im imagindren Jenseits von Kultur

Projektionen eines vorpolitischen ,Naturzustands® gewinnen in der zweiten Hilfte
des 17. Jahrhunderts eine auferordentliche Bedeutung. Die Konjunktur dieser
Denkfigur ist, so konstatiert Berensmeyer, ,selbst fiir eine so polemische Epoche
radikalen gesellschaftlichen Wandels erstaunlich“:10 Als Spekulation tiber das Jen-
seits kultureller Ordnung liefert der ,Naturzustand* ein Passepartout, dessen sich in
der englischen Restaurationszeit simtliche politischen Gruppierungen in unter-
schiedlichen Zusammenhingen bedienen. Die Produktivitit des ,Barbarischen® in
Verhandlungen des Heroischen ergibt sich vor allem aus der bezeichnend unein-
deutigen Stellung des Heroischen in Entwiirfen von ,Kultur’. So dient das Heroi-
sche auf der einen Seite der Verstindigung um die Normen und Werte, die als
Kultur verstanden werden, und fihrt in symbolischer Verkorperung dieser Nor-
men Kultur tiberhaupt erst herbei: das Wilde® oder ,Barbarische® wird zum agonal
und normativ Anderen, in dessen Uberwindung das Heroische sich manifestiert.
Zugleich verweist das Heroische als Phinomen residualer Fremdheit auf das Uber-
wundene zuriick, auf einen anthropologisch also ,roheren® Zustand, der sich - an-
geblich — durch hohere Authentizitit und durch individuelle agency jenseits von
rechtlich kodifizierten Ordnungen auszeichnet. Vor allem jedoch lisst sich in einer
solchen rickwirtsprojizierenden Ausgrenzung eines ,barbarischen® Fremden das ei-
gene System politischer Legitimation validieren. Konstruktionen des ,Barbarischen*
sind so ganz spezifisch mit der Erfahrung des Biirgerkriegs verschrinkt. Gegen die-
sen ,barbarischen’, gesetzlosen Hintergrund profiliert etwa Drydens panegyrisches
Gedicht Astraea Redux (1660) die Restauration der Stuart-Monarchie als vergilische
Wiederkehr eines Goldenen Zeitalters:

10 Ingo Berensmeyer: ,,Angles of Contingency®. Literarische Kultur im England des siebzebnten Jahr-
hunderts (Anglia; 39). Tubingen 2007, 182. Christopher F. Loar: Political Magic. British Fictions
of Savagery and Sovereignty, 1650-1750. New York 2014. Staves: Sceptres (Anm. 1), 253-314.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

,THIS BORROW’D SHAPE*“ 95

The rabble now such freedom did enjoy,

As winds at sea, that use it to destroy: [...]
They own’d a lawless, savage libertie;

Like that our painted ancestors so priz’d,
Ere empire’s arts their breasts had civiliz’d.!!

Analog zur romischen Eroberung Britanniens legitimiert sich folglich nicht nur
der restaurierte Herrscher, sondern, abstrahierend, staatliche Ordnung tiberhaupt
- y,empire’s arts“ — als kulturstiftende Kraft. Dementsprechend wird in der Restau-
rationszeit der Vorwurf des ,Barbarischen® gegen alles verwendet, was den Grund-
lagen der eigenen politischen Ordnung entgegengesetzt scheint.!? In der rhetori-
schen Verflachung politischer und anthropologischer Naturrechtsdiskurse dient
das ,Barbarische’ somit weniger der allgemeinen kulturellen Differenzierung denn
einer normativen Ausgrenzung.

Figurationen des ,Barbarischen‘ finden sich im Restaurationsdrama zunichst
nur vereinzelt. Prominent ist der Selbstentwurf von John Drydens Almanzor im
Conguest of Granada (1672), der sich als noble savage auerhalb politischer und reli-
gioser Bindungen positioniert.!3 Bezeichnenderweise bleibt er jedoch nicht nur
eine Einzelfigur, sondern wird schliefilich in das christlich-spanische Reich integ-
riert. Auch die vorrdmische Vergangenheit Grofibritanniens, die auf der elisabe-
thanischen Bithne mehrfach aufgefiihrt wurde, gewinnt als dramatischer Stoff erst
in den 1690er Jahren wieder Konjunktur, und zwar in dezidierter Abgrenzung zu
den orientalischen Stoffen der heroic plays.'* Im Falle der Eroberung Chinas ist je-
doch entscheidend, dass die Tartaren nicht — wie etwa die vorrdmischen Briten —
die historisch iberwundene, sondern die erobernde Kultur stellen. Diese Konstel-
lation steht im Zentrum der europiischen Abhandlungen tiber die Tartaren. Mar-
tino Martinis De Bello Tartarico (Erstdruck 1654) wurde nicht nur — noch im glei-
chen Jahr - ins Englische, sondern auch ins Deutsche, Niederlindische, Franzosi-

11 John Dryden: Astrza redux. In: The Works of Jobn Dryden, Bd. 1, hg. von Edward Niles
Hooker [et al.]. Berkeley, CA 1956, 22-31, hier 23. Vgl. zur Rhetorik der Astraea ausfihr-
lich Berensmeyer: ,,Angles of Contingency” (Anm. 10), 226-232. Ingo Berensmeyer: The Art
of Oblivion: Politics of Remembering and Forgetting in Restoration England. In: European
Journal of English Studies 10: 1, 2006, 81-96.

12 Vgl. dazu Jennifer Richards: Introduction. In Jennifer Richards (Hg.): Early Modern Civil

Disconrses. Basingstoke 2003, 1-18.

Almanzor erklirt, er sei ,as free as Nature first made man | *Ere the base Laws of Servitude

began | When wild in woods the noble Savage ran“ (John Dryden: The Conguest of Granada.

The Works of John Dryden, Bd. 11, hg. von John Loftis [et al.], Berkeley, CA 1978, Teil I, Li

207-209).

Vgl. insbesondere das Drama von George Powell (Bonduca, or, The British heroine a tragedy,

acted at the Theatre Royal by His Majesty’s servants, with a new entertainment of musick, vocal and

instrumental. London: Printed for Richard Bentley, 1696), eine Bearbeitung von Fletchers

Bonduca, sowie Charles Hopkins’ Boadicea (1697). Ausfithrlich dazu Jodi Mikalachki: The

Legacy of Boadicea. Gender and Nation in Early Modern England (English Literatur: Renais-

sance Studies). London und New York 1998, 115-149. Wendy C. Nielsen: Boadicea On-

stage before 1800, a Theatrical and Colonial History. In: Studies in English Literature, 1500~

1900 49: 3, 2009, 595-614.

13

14

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

96 CHRISTIANE HANSEN

sche, Spanische und Portugiesische tibersetzt, Juan de Palafox y Mendozas Dar-
stellung erschien 1671 in London als The History of the Conguest of China by the Tar-
tars, einflussreich war aulerdem der Atlas Chinensis (in englischer Ubersetzung:
London 1671), der ebenfalls einen Schwerpunkt auf die tartarische Eroberung
legt.’> Deutlich prominenter waren chinesische Stoffe in den Niederlanden, wo
die kulturellen Kontakte und auch die kolonialen Interessen stirker ausgeprigt
waren, sowie im Theater der europdischen Jesuiten, deren missionarische Interes-
sen in China sich im ausgehenden 17. Jahrhundert verstirkten.!® Die sehr unter-
schiedlich kontextualisierten Quellen betonen jedoch alle den Kontrast der beiden
beteiligten Kulturen und die exemplarische politische Bedeutung der Eroberungs-
handlung: In der Konfrontation der Tartaren mit der chinesischen Hochkultur
konstituiert sich das prototypische ,Barbarische® nicht als eine alternative Auspri-
gung menschlicher Kultur, sondern als Gegensatz zu Kultur, der nur im Verhiltnis
zum angeblich Uberlegenen iiberhaupt fassbar wird. Gleichzeitig wird die Katego-
rie des ,Barbarischen® genutzt, um dem Un-Vertrauten, in den Parametern von
Kultur womoglich gar nicht zu Beschreibenden, Evidenz zu verleihen. Sie ruft
zudem eine bis in die Antike zuriickreichende Tradition der Indienstnahme des
,Barbarischen® zur kulturellen Selbstdiagnose auf, die in der Frithen Neuzeit etwa
von Machiavelli oder Montaigne fortgesetzt wird.l” In der englischen Restaura-
tionszeit gewinnt diese jedoch eine spezifische Fiarbung.

Wihrend die Tartaren schon im europdischen Spitmittelalter zum Inbegrift des
,Barbarischen® avancierten, bleiben ihre Beschreibungen in Reiseberichten und

15 Martino Martini: Bellum Tartaricum, or The conquest of the great and most renowned empire of

China, by the invasion of the Tartars who in these last seven years, have wholy subdued that vast em-

pire. Together with a map of the provinces, and chief cities of the countries, for the better understanding

of the story. London: Printed for John Crook [...], 1654. Arnoldus Montanus [et al.]: Atas

Chinensis being a second part of A relation of remarkable passages in two embassies from the East-

India Company of the United Provinces to the vice-roy Singlamong and General Taising Lipovi and to

Konchi, Emperor of China and East-Tartary. London: Printed by Tho. Johnson for the author.

London, 1671. Vgl. zum Hintergrund Jirgen Osterhammel: Die Entzanberung Asiens. Europa

und die asiatischen Reiche im 18. Jabrbundert. Minchen 1998. Walter Demel: China im

17. Jahrhundert: Kriegsgebiet oder Friedensreich? In: Ronald G. Asch [et al.] (Hg.): Frieden

und Krieg in der Frithen Neuzeit: Die europdische Staatenordnung und die aufSereuropdische Welt.

Miinchen 2001, 543-560. Yang: Performing China (Anm. 6), 56-59. Robert Markley: The

Far East and the English Imagination, 1600-1730. Cambridge 2006, 104-142.

Vgl. zum historischen Zusammenhang Dalporto: Succession Crisis (Anm. 6). Charles

E. Ronan und Bonnie B. C. Oh (Hg.): East Meets West: The Jesuits in China, 1582-1773. Chi-

cago 1988. Raymond Dawson: The Chinese Chameleon: An Analysis of European Conceptions

of Chinese Civilization. London 1967.

17 Vel. Loar: Political Magic (Anm. 10). Hinrich Fink-Eitel: Die Philosophie und die Wilden. Uber
die Bedeutung des Fremden fiir die europdische Geistesgeschichte. Hamburg 1994. Monika Fluder-
nik: Der ,Edle Wilde® als Kehrseite des Kulturprogressivismus. In: Monika Fludernik [et
al.] (Hg.): Der Alterititsdiskurs des Edlen Wilden. Exotismus, Anthropologie und Zivilisationskri-
tik am Beispiel eines europdischen Topos (Identititen und Alterititen; 10). Wiirzburg 2002,
157-176. Christian Moser und Daniel Wendt: Das Barbarische - ein Grenzbegriff der Kul-
tur. Einleitung. In: Carla Dauven-van Knippenberg [et al.] (Hg.): Texturen des Barbarischen.
Exemplarische Studien zu einem Grenzbegriff der Kultur. Heidelberg 2014, 7-27.

16

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

,THIS BORROW’D SHAPE*“ 97

Abhandlungen des 17. Jahrhunderts begrifflich unscharf. Die Tartaren werden erst
in der Konfrontation, und vor allem aus der Differenz heraus evident: Wiederkeh-
rende Aspekte sind eine unklar abgegrenzte Ausdehnung des Machtraums, das
Fehlen einer konsequenten staatlichen Organisation und das Fehlen einer Stadt-
kultur. Thre Typisierung bedient erwartbare Muster, die an antike Konstruktionen
des ,barbarischen® Anderen ankniipfen, vor dem Hintergrund der kulturellen
Selbstdiagnosen der Restaurationszeit jedoch neue Relevanz gewinnen.!® Prigend
sei dabei die unverfilschte Einwirkung der Natur. So schreibt William Temple in
seiner Abhandlung Of Heroic Virtue (1690) tiber die Tartaren: ,The Tartars, by the
hardness and poverty of their country and their lives, are the boldest and fiercest
people in the world, and the most enterprising®.! Stereotyp ist ebenfalls die Dar-
stellung als ,unverdorben® aufrichtig, also agierend jenseits von Tauschung und II-
lusion. Juan de Palafox y Mendoza etwa halt fest, die Tartaren seien ,endued with
many excellent Qualities, and shew themselves to be very noble and generous in
all their Actions. They are very frank and open, and observe the performance of
their word and promise very punctually in time of Peace, when they are out of fear
of an Enemy*.20

Die Darstellung des chinesischen Reichs ist scharf kontrastiv angelegt. Im Ge-
gensatz zu anderen orientalischen Kulturen galt China im frithneuzeitlichen Euro-
pa nicht als Reich tyrannischer Willkiirherrscher, sondern wurde mit herausragen-

18 Zentral sind Grausamkeit und Furchtlosigkeit im Kampf, so etwa Richard Blome: A geo-
graphical description of the four parts of the world, taken from the notes & workes of the famous Mon-
steur Sanson, geographer to the French King, and other eminent travellers and authors to which are
added the commodities, coyns, weights, and measures of the chief places of traffick in the world, com-
pared with those of England, (or London) as to the trade thereof: also, a treatise of travel, and another
of traffick, wherein, the matter of trade is briefly handled: the whole illustrated with variety of useful and
delightful mapps and figures. Gent 1670, 88-89: ,they are very rude, barbarous, and revengeful,
not sparing their enemies, who in revenge, they eate, first letting out their Blood, which they
keep using it as Wine at their Feasts“. Vorsichtiger formuliert Juan de Palafox y Mendoza:

»The greatest Vice of the Tartars is, their Cruelty in War, where they are very sanguinary.

And it is reported, that they have been transported to that excess, as to eat the Flesh of their

Enemies, which is a most barbarous Inhumanity; but of this, there is no certain proof, nei-

ther doth it appear, that the whole Nation is guilty of that Vice; perhaps this was only the

rage of some few of the most barbarous, and the very Dregs of the people.” (Juan de Palafox

y Mendoza: The history of the conquest of China by the Tariars: together with an account of several

remarkable things concerning the religion, manners, and customes of both nations, but especially the lat-

ter/ first writ in Spanish by Senor Palafox y Mendoza and now rendred English. London 1671, 449)

William Temple: Miscellanea, the second part in four essays: 1. Upon ancient and modern learning;

1. Upon the gardens of Epicurus; I1I. Upon heroick vertue; IV. Upon poetry. The 2nd ed. London:

Printed by J. R. for Ri. and Ra. Simpson, 1690, 194.

20 Palafox y Mendoza: The history (Anm. 18), 447. Die Semantik der Aufrichtigkeit wird im
Restaurationskontext besonders brisant: zum einen vor dem Hintergrund einer Selbst-
wahrnehmung als theatrale Kultur, zum anderen im Verweis auf den politischen Diskurs
des Puritanismus; vgl. Berensmeyer: ,Angles of Contingency (Anm. 10), 234. Steven
N. Zwicker: England, Israel, and the Triumph of Roman Virtue. In: Richard H. Popkin (Hg.):
Millenarianism and Messianism in English Literature and Thought 1650-1800. Leiden [u.a.]
1988, 37-64.

19

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

98 CHRISTIANE HANSEN

der historischer Kontinuitit und Stabilitit in Verbindung gebracht. Ein auferor-
dentlicher Grad an Zivilisiertheit manifestiert sich vor allem in Zuschreibungen
zeitloser Weisheit® und in einer idealen staatlichen wie biirokratischen Organisa-
tion. Wichtig ist aber, dass China nicht mit einem kriegerisch fundierten Moral-
kodex assoziiert wurde und - damit verbunden - auch keine heroische Signatur
trug. So arbeitet etwa William Temple heraus, dass die friedliche Prosperitit und
die fehlende agonale Energie, auch im Sinne einer Effeminisierung, das Reich an-
greifbar machen: ,the excellence of the Chinese wit and government renders them,
by great ease, plenty, and luxury, in time effeminate, and thereby exposes them to
frequent attempts and invasions of their savage neighbours“.?! In der Konfronta-
tion Chinas mit den Tartaren liegt also eine Entkopplung von heroischem Habitus
und politischer Grofle vor, die in Settles Drama als Experimentierfeld genutzt wird,
um Wesen und Geltungsanspriiche heroischer Figurationen zu verhandeln.

Tartarische Differenz in heroischer Perspektive

Die heroische Semantik, die in Settles Conguest of China aus der Darstellung der
tartarischen Eroberer entwickelt wird, zielt wesentlich auf ein Phantasma mensch-
licher agency, das sich in Gewalt, Affekt und Korperlichkeit sowie in der Vorstel-
lung radikalen Wandels manifestiert: Die politische Ordnung des chinesischen
Reichs konstituiert sich so vor dem Hintergrund einer ,barbarischen® Differenz.
Die Eingangsszene stellt die Uberschneidung eines furor heroicus mit einem furor
barbaricus im Sinne eines seit dem Mittelalter tradierten Schreckbilds in den Mit-
telpunkt.?? Die Rhetorik der Tartaren kreist um stark affektiv besetzte Schlissel-
begriffe wie vengeance, rage, glory oder triumph. Rekapitulationen vergangener Siege
Uberschneiden sich mit ebenso plastischen Antizipationen ihres Siegs tiber das
chinesische Reich: ,Imperial Heads in Blood, and Thrones in Dust, [...] The falls
of Kings, and Martyr’d City’s flames (2). Ein solcher furor manifestiert sich auch
in der Metaphorisierung: Feuer wird als Leitmetapher dem eisigen Klima ihrer
Herkunft entgegengesetzt und exponiert ein Volk, das der agonalen Macht seines
Lebensraums tiberlassen wird.?3 Dabei bezieht Blut als zweite Leitmetapher die
Ebene der Korperlichkeit ein: Ein Mangel an ,Zivilisiertheit® wird folglich mit ei-
ner naturhaft-urspriinglichen, noch nicht von Kultur vermittelten Vitalitit assozi-
iert. Der auf agency angelegten heroischen Semantik entspricht aulerdem die un-

2l Temple: Miscellanea (Anm. 19), 194. Vgl. dazu Yang: Performing China (Anm. 6), 34-38.
Wit, ein Schliisselbegriff der hofisch-literarischen Kultur im spiten 17. Jahrhundert, wurde
auch von Davenant in den Zusammenhang von ,Zivilisation® gestellt; vgl. dazu Loar: Pol-
itical Magic (Anm. 10), 53.

Ein heroischer furor wird wichtig besonders im Hinblick auf Gewalt und Affekt; vgl. Hel-
mut Birkhan: Furor Heroicus. In: Alfred Ebenbauer (Hg.): Das Nibelungenlied und die Euro-
pdische Heldendichtung. Wien 2006, 9-39.

Appellativ gewendet schon in Zungteus’ einleitender Rede: ,The Gods that froze your
Climate, warm’d your Blood” (1).

22

23

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

,THIS BORROW’D SHAPE*“ 99

terliegende Zeitstruktur. In der Semantisierung der Tartaren wird der Aspekt von
swifiness, rascher Bewegung, in Selbst- und Fremdzuschreibungen wiederholt her-
vorgehoben und der in sich stagnierenden, vergangenheitsorientierten chine-
sischen Kultur gegentibergestellt. Dem korrespondiert schlieflich eine explizite
Abkehr von diskursiven, reflexiven Problemlosungen auf der tartarischen Seite.?*
Die fur die chinesischen Akteure zentralen Dimensionen von Recht und Gesetz
fehlen, stattdessen werden custom, honour oder manliness als Referenzwerte heran-
gezogen, die noch nicht in eine Verrechtlichung tibergegangen sind.

Spezifisch fur den Kontext der restaurierten Monarchie erscheinen in diesem
Zusammenhang zwei Aspekte. Erstens sind die im Stiick zugrundegelegte Zeit-
struktur und die Vorstellung grundlegenden Wandels fur die Restaurationsepoche
ganz offensichtlich problematisch besetzt. Die Hoffnung auf politische Stabilitit,
auf der die Restauration der Monarchie griindet, geht mit einem spezifischen,
normativ grundierten Ordnungsverstindnis einher, das — gerade unter dem Ein-
fluss von Hobbes - auf einer entschiedenen Abgrenzung von einer ,barbarischen’
Ordnungslosigkeit beruht.?> Das Heroische ist hier wieder ambivalent positio-
niert, da es einerseits normative Wertordnungen verkorpert, diese andererseits
aber gerade durch deren Transgression sichtbar macht und zusitzlich mit Prozes-
sen kultureller Dynamik assoziiert scheint. Indem die Reprasentation der kollidie-
renden Kulturen im vorliegenden Text jedoch sowohl die tartarische Figuration
radikalen Wandels als auch die statische Grofle des chinesischen Reichs problema-
tisiert, greift Settles Drama einen Konflikt auf, den Andreas Anter als eine grund-
legende Paradoxie von ,Ordnung® beschrieben hat: Ordnung gewinnt Stabilitit
nur durch Flexibilitit, die Ordnung nur garantieren kann, ,indem sie Unordnung
zuldflt, wenn nicht sogar institutionalisiert“.2¢ Insbesondere scheinen politische
Systeme darauf angewiesen, die Notwendigkeit ihrer Ordnung prisent zu halten,
was regelmiflig durch Rekurse auf ihren Griindungsakt, und damit den Zustand
vor der Ordnung, geschieht.?’ Im Restaurationskontext einer culture of oblivion, die

24 So beendet der tartarische Konig die einleitende Diskussion: ,Disputes should be by

Priests, not Monarchs made® (4).

Andreas Anter zeigt, dass das politische Denken seit Hobbes nicht nur genealogisch auf

das Problem der Ordnung zurtickfithrbar ist, sondern Ordnung als ,spezifisches Ordnungs-

wollen” auch normativ zugrunde legt (Andreas Anter: Die Macht der Ordnung. Aspekie einer

Grundkategorie des Politischen. Tiibingen 22007, 60 [Hervorhebung im Original]).

26 Bbd., 55. Vgl. dhnlich Giesen: Zwischenlagen (Anm. 4), 17-18.

27 Anter: Macht der Ordnung (Anm. 25), 55. Anters Uberlegungen iiberschneiden sich hier mit
den Uberlegungen zu Herausbildungen normativer Ordnungen, wie sie im Rahmen des
Exzellenzclusters ,Normative Ordnungen® (Frankfurt am Main) skizziert werden. Im Mit-
telpunkt dieser Uberlegungen steht die Annahme, dass Normen nicht theoretisch isoliert
existieren, sondern im Sinne einer ,embedded rationality” in Institutionen, Bildern und
insbesondere in ,Rechtfertigungsnarrativen® verdichtet werden. Indem Rechtfertigungsnar-
rative iiber die bestehende Ordnung hinausweisen, bieten sie jedoch gleichzeitig Raum fiir
Aushandlungsprozesse; vgl. Rainer Forst und Klaus Ginther: Die Herausbildung normati-
ver Ordnungen. Zur Idee eines interdisziplindren Forschungsprogramms. In: Normative
Orders Working Paper Series 1, 2010, publikationen.ub.uni-frankfurt.de/opus4/frontdoor/

25

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

100 CHRISTIANE HANSEN

das Vergessen des Vorausgegangenen an entscheidender Stelle der politischen
Ordnung implementiert, wird jedoch gerade dies unterdriickt und von Fiktionen
dynastischer Kontinuitit tiberlagert.?® Spezifisch fur das heroic play erscheint der
Versuch, das Heroische im Zusammenhang von normativ-stabilisierenden, Verin-
derungsprozesse ausblendenden Narrativen anzuwenden.

Zweitens forciert Settles Conquest of China den spezifisch englischen Bezugs-
horizont, indem er die kontrastive Reprisentation der feindlichen Lager, wie er-
wihnt, an die Darstellungstradition von Cavaliers und Roundbeads annihert, damit
die zunehmende Enttiuschung tiber die restaurierte Monarchie ins Blickfeld riickt
und gleichzeitig die genretypische Eroberungshandlung mit derjenigen einer in-
ternen Revolution tberschreibt, die ganz offensichtlich auf die englische Revolu-
tion verweist. Indem also eine innere Bedrohung des chinesischen Reichs die au-
Benpolitische Bedrohung iiberlagert, wird der Transfer der staatlichen Macht an
die tartarischen Eroberer ausgeblendet. Zugleich legitimiert die Heroisierung der
Zungteus-Figur die tartarische Herrschaft.2’ Zungteus wird zwar als herausragender
tartarischer Krieger eingefiihrt, ist aber — gerade durch die Zerrissenheit zwischen
Liebe und Krieg — als prototypische, und damit vertraute Figur eines heroic play
gestaltet. Ferner berichtet er, in Friedenszeiten Teile seiner Erziehung in China
genossen zu haben, vielsagend in der Phase seiner Mann-Werdung: ,Where Child
wears out, and growing Man appears” (6). Zungteus’ heroische ,Differenz‘ erweist
sich so nicht nur in der exzeptionellen Verkorperung der tartarischen Tugenden,
sondern auch in seiner Entfremdung von ihnen, die perspektivisch unterschied-
lich bewertet wird: Kommt der chinesische Herrscher zu einer Hochstwertung,30
so provoziert Zungteus aus Sicht der ibrigen Tartaren, mafigeblich der seines Va-
ters und seines Ratgebers Palexus, den Vorwurf der Effeminisierung.3! Da Minn-
lichkeit bei den Tartaren als normativer Referenzwert gilt, wird jede Abweichung
als ,weiblich® abgewertet. Zugleich — und damit zusammenhingend - {iberschnei-

deliver/index/docld/8125/file/ForstGuentherDie_Herausbildung_normativer_Ordnungen.
_Zur_Idee_eines_interdisziplinaeren_Forschungsprogramms.pdf, 29. Mirz 2016. Rainer
Forst: Zum Begriff eines Rechtfertigungsnarrativs. In: Andreas Fahrmeir (Hg.): Rechifersi-
gungsnarrative. Zur Begriindung normativer Ordnung durch Erziblungen (Normative Orders; 7).
Frankfurt am Main [u.a.] 2013, 11-28.

Vgl., vor allem zum Fiktionscharakter, Berensmeyer: ,,Angles of Contingency (Anm. 10),
215-216.

Diese Aufwertung der Eroberer entspricht in weiten Teilen der Darstellung bei Martini, der
auf die Assimilationsleistung der Tartaren einerseits und die gewonnene Machtstabilitit
andererseits verweist — so auch in der Hoffnung auf neue Moglichkeiten jesuitischer Ein-
flussnahme in China.

Der Verweis auf Zungteus’ Exzeptionalitit legitimiert dabei die eigene politische Resigna-
tion: ,Zungtens has a mind so God-like, great, | And Generous, he can no Equal meet.
When e’r he fights, unmatch’t he has the Odds; | Who fights with him makes War against
the Gods® (40).

So urteilt Palexus: ,In this unmanly, and so mean design, | From Duty and from Honour
you decline” (8); spiter Theinmingus: ,Such an Effeminate design will shame | Thy sleeping
Ancestors untainted Fame® (8).

28

29

30

31

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

,THIS BORROW’D SHAPE*“ 101

det sich das Gendering der Figur mit kultureller Zugehorigkeit und Differenz, be-
tont also Zungteus’ Anndherung an die hochgradig zivilisierte, dabei aber als un-
heroische, feminisierte chinesische Kultur.

Entsprechend wird im Falle von Zungteus auch das Verhiltnis des Helden zum
politischen Machtmonopol doppelt pointiert: Erstens wird es mit einem Vater-
Sohn-Konflikt auf der tartarischen Seite tberschrieben, zweitens in der dynas-
tischen Vereinnahmung durch den chinesischen Herrscher wiederum harmonisie-
rend eingebunden. Indem Zungteus jedoch als genrespezifische heroische Figur
eines heroischen Dramas erkennbar wird, wird er als solche auch evident, verliert
also seine potenzielle Fremdheit: Die Transgressivitit der heroischen Figur, we-
sentlich Affekt und Gewalt, wird auf den tartarischen Hintergrund der Figur ver-
legt, somit im vertrauten Rahmen kultureller Differenzzuschreibungen fixiert und
in ihrem Irritationspotenzial sichergestellt. Die Zuschreibung heroischer Qualiti-
ten an eine kulturell fremde Figur dient folglich - als vereinnahmender Mecha-
nismus — einer Harmonisierung des Heroischen.

Versionen des Theatralen auf chinesischer Seite

Wihrend das tartarische Stereotyp auf Maskulinitit, naturhafte Authentizitit und
kriegerische agency zielt, profiliert die Bithnenhandlung auf der chinesischen Seite
den Aspekt der Tauschung. Assoziiert mit einer metadramatischen Ebene und co-
diert als kulturelle Opposition lenkt diese Verschrinkung den Blick auf die Wir-
kungsmechanismen heroischer Differenz. Die theatrale Kultur am chinesischen
Hof wird im II. Akt exponiert mit dem Maskentanz der zwolf moglichen Thron-
folger, die sich dem Konig und der Prinzessin prasentieren: ,Enter twelve Princes in
Masquerade, mask’d, Quitazo and Licungus being of them, a Maskal Dance is performed;
which ended, the Princes unmask, and the King and Princes rise (10). Dramaturgisch
zielt diese Szene in denjenigen Bereich von Kiinstlichkeit und Verstellung, die
dem zuvor exponierten tartarischen Lager fremd ist: Gerade die fir die Tartaren
hervorgehobenen Dimensionen von Natur, Korperlichkeit, agency und rascher
vorwirtsgerichteter Bewegung werden im Maskentanz distanzierend und éstheti-
sierend unterdriickt. Die zwolf Prinzen erweisen sich zudem als Spektrum von
Entwiirfen des Maskulinen - ganz deutlich im Kontrast zu den intern wenig diffe-
renzierten, ausgesprochen minnlichen Tartaren. Zudem wird die chinesische Kul-
tur nachdriicklich als eine visuelle gekennzeichnet: ,let your Eyes | Mark out that
worth® (10), weist der Konig seine Tochter an, und auch diese leitet ihre Uberle-
gungen mehrfach vom Sehsinn ab.3? Das ,Barbarische® steht also einer hochgradig
visuellen Inszenierung von Kultur entgegen, die nicht auf einen &sthetischen Be-

32 Zuerst formuliert sie noch skeptisch (,My Eyes my greatness wrong® [10]) und wirft auch
ihrem Vater vor, sich vom Sehsinn tiuschen zu lassen (,How can your wandring fancy
stray so far | That your weak Eyes their merit can compare® [11]). Sie bleibt aber selbst
durchgingig auf der visuellen Ebene.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

102 CHRISTIANE HANSEN

reich beschrinkt ist, sondern ganz unmittelbar politische Entscheidungen herbei-
fithrt.

In diesem Zusammenhang ist auch die Wahl der Tochter tiberaus bezeichnend.
Der Konig beschreibt Quitazo in der Semantik eines Melancholikers (,gloomy
Face®, ,angry and disdainful frown®, ,Sullenness that scorns a Crown® [10]), was
durch die Tochter jedoch umgedeutet wird: ,something seems Imperial in his
brow” (10); ,His Gallantry is in that Look exprest® (11); ,see what charms his softer
looks impart“ (11); ,A Modesty in this dark brow I find; | The noblest mark of an
[lustrious mind“ (11). Die Wertvorstellungen, die an eine Herrscherfigur gekniipft
werden — imperiality, gallantry, nobility —, werden ebenfalls als visuelle Codes artiku-
liert. Indem Orunda als Frau, in der passiv distanzierten Rolle eines Publikums vor
einer Bithne, iiber die politische Zukunft Chinas entscheiden muss, forciert die
Szene nicht nur die Frage nach der Legitimation politischer Autoritit, sondern per-
spektiviert sie im Rahmen frithneuzeitlicher Uberlegungen zu Wahrnehmung und
Mlusion.33

Diese Exposition politischer Entscheidungen auf asthetischer Grundlage zielt
offensichtlich in den Bereich der spektakuliren Reprisentation und Inszenierung
koniglicher Macht. Settle erginzt dies mit Beispielen von Verstellung und Tau-
schung, die nicht primar dem &sthetischen Geltungsbereich zugeordnet sind. Diese
sind in der metatheatralen Tektonik wiederum miteinander assoziiert: Orunda
nutzt die Verkleidung, um sich in ihrer Rolle als eiferstichtige Liebende der politi-
schen Verantwortung zu entziehen, Quitazo und Alcinda nutzen Schiferkostiime
fur ihr heimliches Treffen — ein Verweis auf die Tradition der pastoralen Dich-
tung.3* Bezeichnenderweise wendet sich Orundas Intrige dann jedoch gegen sie
selbst, da ihre eigene Identitit durch die Verkleidung ebenso unkenntlich wird wie
die ihres Opfers: So verteidigt sich der Morder gegen den Vorwurf, die falsche Frau
umgebracht zu haben, mit dem Hinweis ,,’Tis a Woman in disguise, | And ’tis by
that Description that she Dies“ (48). Indem ausgerechnet die Verkleidung zum be-
stimmenden Merkmal wird, fithrt die Szene die Moglichkeiten zuverlassiger Identi-
fizierung ad absurdum.

Die Intrige des Lycungus beruht ebenfalls auf Tauschung, dient aber umgekehrt
der Anmaflung politischer Macht. Indem Lycungus seine individuelle agency einer
gottlich legitimierten, statischen Macht entgegensetzt, formuliert er sein Vorhaben
als Herausforderung der Gotter, die er in die Rolle eines passiv bewundernden Pub-
likums verweist:

33 Den epistemologischen Hintergrund diskutiert ausfithrlich Berensmeyer: ,, Angles of Contin-
geney“ (Anm. 10), 133-140.

34 So Quitazo: ,For thus in borrow’d Shapes the Gods of old | In Masquerade did their
Love-Parleys hold“ (45). Vgl. zum Bezugshorizont der pastoralen Dichtung Pilar Cuder-
Dominguez: Reconceiving Gender Alterity. Political Commentary in Woman-Authored
Plays (1669-1713). In: Ridiger Ahrens (Hg): The Construction of the Other in Early Modern
Britain: Attraction, Rejection, Symbiosis (Anglistische Forschungen; 433). Heidelberg 2013,
73-84, hier 80-81.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

,THIS BORROW’D SHAPE*“ 103

Ye Gods of China, if you are such tame

And inoffensive things, as our Priests frame,

Whose Pious Eares and Eyes and tender Sense

Delights in nought but Good and Innocence:

Draw back your Sun, and vele [sic.] your selves in night:
I shall Act Deeds, which all weak Eyes will fright.

But if the Nature of your God-Heads be

Couragious, savage, feirce and bold like me.

Heav’n wear no Clouds, and Gods take a full view:
Look and Admire at what my Hand dares do. (33-34)3°

Durch die erneute Fokussierung auf die visuelle Wahrnehmung einerseits, das mit-
telbar weibliche Gendering der so apostrophierten Gotter andererseits®® rekurriert
Lycungus auf die vorausgehende Maskentanzszene. Er profiliert auflerdem seinen
heroischen Selbstentwurf gegen eine gottliche Allwissenheit, die sich mit einem
passiven Publikumsstatus Giberschneidet. Sein daraus abgeleiteter Revolutionsver-
such griindet auf der Abhingigkeit politischer Autoritit von militirischer Macht:
Gehorsam, so argumentiert er, beruhe auf (Ehr-)Furcht. Solche kénne jedoch nicht
konigliche Grofle, sondern nur militirische Gewalt hervorrufen.3” Konsequent 19st
er sich somit selbst aus der Rechtsverbindlichkeit souveriner Herrschaft. Im offen-
sichtlichen Rekurs auf die Erfahrung des englischen Biirgerkriegs reflektiert die Pas-
sage so den Missbrauch heroischer Muster zur Anmaffung von Macht. Diese Hal-
tung wird jedoch gerade nicht dem ,barbarisch-tartarischen Lager zugerechnet,
sondern dem chinesischen Reich. Politische Ordnung wird damit als ein Zustand
gefasst, der durch (pseudo-)heroische Selbstentwiirfe stindig gefahrdet bleibt.

Die chinesischen Auftragsmorder (villains) schliefflich, die Orunda engagiert,
werden immer wieder mithilfe eines ,barbarischen‘ Vokabulars beschrieben: Sie er-
scheinen als ,Rude Savage Villains“ (47), animalisiert als ,Barb’rous Dogg® (52)
von einer ,bruitish ignorance (48). Entscheidend aber wird das semantische
Spektrum von furor, Korperlichkeit und Affekt im Falle dieser Figuren nicht heran-
gezogen: Thre monstrose Grausambkeit ist nicht ihr eigentliches Wesen, sondermn -
wie die Fihigkeit zur Verstellung — skrupelloses Kalkiil.?¥ Im Gegensatz zur Auf-

35 Der gestiirzte Konig fordert komplementir dazu die Gétter auf, angesichts solcher Verbre-

chen der Erde das Licht zu versagen: ,Spangled with Bloody Comets may the Ayr | All
hung with Black, the Garb of Horror wear, | Your Heav’n, and you more Night, more
Darkness need | To be the fit Spectatours of this Deed” (57).
36 So sind Attribute der Gotter (,tender, ,innocence®, ,weak®, ,fright) mit Weiblichkeit as-
soziiert, wihrend Lycungus’ Selbstentwurf (,Couragious, savage, feirce and bold“) auf
Maskulinitit abhebt.
Lycungus uberkreuzt dabei politische, sakrale und wirkungsisthetische Ebenen: ,But
though we Souldiers through the World strike Awe; | We make Obedience, but Kings give
it Law. | And all the Trophies of a Conquering Sword | Do but build Temples, where their
Name’s ador’d. | Men dread the Voice of Thunder, but admire | And Reverence the Gods
that lend it fire” (54).
So konstatiert der 1%t Villain auf Orundas Versuch, ihre konigliche Autoritit geltend zu
machen: ,Madam, we own no Soveraign but Gold* (47).

37

38

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

104 CHRISTIANE HANSEN

richtigkeit der Tartaren reprisentieren sie eine diabolische Kehrseite von Kultur, die
Konzepte heroischen Handelns in eine an Auftrag und Gewinn ausgerichtete Ver-
haltenslogik tiberfithrt: ,,Though murd’ring I have my profession made; | No Artist
but may fail once in his Trade® (48).

Heroische Téiuschung als Erfabrung des Fremden

Es ist jedoch die Amavanga-Figur, die den thematischen Komplex der Verstellung
am deutlichsten auf das Heroische hin fokussiert. Amavanga, verkleidet als Mann
in Ristung, ruft als weibliche Stellvertreterin eines minnlich imprignierten He-
roismus das den Chinesen scheinbar fehlende ,Minnliche® umso deutlicher auf.
Jedoch ist ihr der amazonische Habitus gerade nicht selbstverstindlich verfuigbar,
sondern sie duflert schon in der Eingangsphase massive Zweifel am Erfolg der ei-
genen Verstellung und an ihrem dafiir notwendigen Mut: Thre weibliche Identitit
scheint stindig durch die angenommene maskuline Rolle hindurch und stellt diese
als Verkleidung aus. Eine solche Kiinstlichkeit haftet etwa den britisch-amazoni-
schen Dramenfiguren nicht an: Dort steht im Gegenteil verstorende Brutalitit im
Vordergrund, die tiber das weibliche Gendering ausgegrenzt wird. Ein solches ama-
zonisches Angstbild bedient Settles Amavanga gerade nicht: Wiahrend bei Zung-
teus ein primdr ,heroischer® Zug (codiert etwa als courage, fierceness, resolution) in sei-
ner ,tartarischen Natur® zu liegen scheint, ist Amazonisch-Heroisches bei Amavan-
ga immer bereits Verstellung gegen ihre ,Natur. Dies perspektiviert Settle sowohl
als Verstellungsleistung als auch als Effekt. Die Uberlegungen zu Verstellung und
Tduschung werden so mit einer wirkungspoetischen Reflexion auf die heroische
Konstruktion verbunden. Das Gendering der Figur dient weniger einer Stellung-
nahme im Geschlechterdiskurs, als dass es die implizite Theatralitit des heroischen
Habitus blofllegt: Auf derjenigen kulturellen Entwicklungsstufe, die dem chinesi-
schen Reich zugeschrieben wird, ist das Heroische nur noch im theatralen Modus
verfugbar.3?

In der Anfangsphase der Handlung sucht Amavanga die eigene Verstellung
noch als Wagnis heroischer Grofle zu kennzeichnen und als solches zu legitimie-
ren. Die Dimensionen, gegen die die Tauschung profiliert wird (,World“, ,Em-
pire®) verstirken den Eindruck einer agonalen Leistung. Die Bildlichkeit assoziiert
ihr Unternehmen jedoch zugleich mit Lycungus’ Ambitionen:

39 Diese metadramatische Qualitit wird durch die theatergeschichtliche Perspektive des Epi-
logs betont: Dort lisst Settle Mary Lee, die Darstellerin der Amavanga, reflektieren, dass
im elisabethanischen Theater die Frauenfiguren von Minnern gespielt wurden — auf der
Restaurationsbithne, wo erstmals Schauspielerinnen auftraten, diese also konsequenterwei-
se auch minnliche Rollen iibernehmen sollten. Entscheidend verortet Settle auch hier die
Amavanga-Figur in einem asthetischen Geltungsraum und hebt den Grenzbereich zwi-
schen Rolle und verkleideter Identitit hervor. Vgl. zur Anverwandlung des Amazonenmo-
tivs ausfithrlich Yang: Performing China (Anm. 6), 32-74.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

,THIS BORROW’D SHAPE*“ 105

Amavanga in this borrow’d shape,

Will th’Eye of a deluded World escape:
All danger of discovery I defie.

Ile look, and speak, and act a part so high,
Shall cheat an Empire. (4)

Aus der Perspektive der erfolgreich getduschten Tartaren gewinnt Amavanga gera-
de aus dieser Verstellung heraus jedoch heroische Ziige, die als Erfahrung von
Fremdheit gefasst werden: Der intransparente Grenzbereich von Identitit und
Rolle generiert eine spezifisch heroische Inkommensurabilitit. Zwei Passagen aus
dem Stick zeigen dies besonders deutlich. In der ersten trifft Zungteus erstmals
mit der verkleideten Amavanga zusammen, die von ihrer ebenfalls verkleideten
Vertrauten Vangona begleitet ist. Er zeigt sich nicht nur beeindruckt von der he-
roischen Grofle des Gegners, sondern artikuliert auch die eigene Schwiche gegen-
tiber der Figur und deren paralysierende Wirkung, die er sich nicht erkliren kann.
Ausweichend bedient er ein semantisches Spektrum des Magischen und - unklar
davon abgegrenzt — des Sakralen. Wihrend die unterliegende Erotisierung der
Szene an dieser Stelle nur dem Publikum evident wird, fokussiert Zungteus’ Reak-
tion die Nihe von Bewunderung und Staunen zu Verunsicherung und Furcht:

Ha! There’s Enchantment there, and something stole
Through that soft Circle, has surpriz’d my Soul.

I cannot fear, and yet me thinks I quake

Dar’d by that breath, my trembling Spirits shake.
Great God’s! what sudden Chill has seiz’d my blood;
Something — no matter what; be’t ill, or good,

I blush for’t, and ’tis gone. (4-5)

Wichtig ist, dass die so umrissene Reaktion gerade diejenige Ebene der Korper-
lichkeit betrifft, die bei den Tartaren mit dem unverfilschten heroischen Habitus
verschrinkt wurde. Erneut wird die visuelle Wahrnehmung betont (,Something I
feel so Sacred at thy sight” [5]). Als Giberwirklichen Einfluss betont Zungteus die
irritierende korperliche Prisenz der in ihrer Wirkung nicht greifbaren Figur (,Some
Divine pow’r has humane likeness worne® [5]) und nihert diese sakral konnotier-
te Macht gleichzeitig dem Schrecken an (,If supernatural pow’r this terrour draws®
[5]). Im cartesianischen Verstindnis des Admirativen ist dabei die ethische Qua-
litdt (,1ll, or good®) des Auslosers nicht zu entscheiden. Vangonas Mahnungen,
der offensichtlich irritierte Zungteus koénne die Verkleidung durchschauen (,a
searching wonder in the Princes Eye“ [4]), spiegeln schliefflich eine erkenntnis-
theoretische Dimension des Staunens, wie sie die neuplatonische und christliche
Erkenntnislehre prigt.#0 Indem Settle die Szene poetologisch auf die admirative

40 Beriihrt ist damit erstens der Uberschneidungsbereich von staunender Bewunderung und
Schrecken beziehungsweise Furcht, auflerdem zweitens das ambivalente Verhiltnis des
Staunens zur Erkenntnis (so versteht die christlich-mittelalterliche Philosophie stupor, die
Steigerungsform der admiratio, als Vernunft-Starre), und schliefflich drittens die von Des-
cartes geprigte Auffassung des Staunens als primir dsthetische Emotion; vgl. Nicola Gess:

13.01.2026, 06:47:13.



https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

106 CHRISTIANE HANSEN

Asthetik des heroic play hin perspektiviert und deren Kiinstlichkeit herausarbeitet,
geht er so tiber die dramatische Ironie der Begegnung deutlich hinaus.

Zweitens, und verschirfend, konfrontiert die Eingangsszene des II1. Akts diese
Uberwiltigung mit der Ebene der Gewalt. Im Riickblick auf das unmittelbar
vorausgehende, aber szenisch ausgesparte Kampfgeschehen beschreibt Zungteus
Amavanga als irritierend fremde Figur, die nicht das vertraute ,Andere® der gegne-
rischen chinesischen Kultur verkorpert, sondern — aus diesem herausfallend - das
eigene, martialisch geprigte Ethos spiegelt, tiberbietet und verfremdet. Diese ad-
mirative Perspektive manifestiert sich ein weiteres Mal als ein diffuses Bewusstsein
von Unwirklichkeit. So rekapituliert er, bezeichnenderweise mit falscher Prono-
minalisierung:

He Kills with such a gay undaunted Port;

Fighting seems not his business, but his Sport.

His Looks and Actions speak indifferent styles.

Rage frowns in other Brows, in his it smiles.

That makes him in this more than humane Task,
Seem both to act a Slaughter, and a Mask. (22)

Die plastisch geschilderte Gewalttitigkeit der Figur driftet vom Barbarisch-Anima-
lischen in ein zumindest der Tendenz nach auratisch-heroisches Spektrum. Bis auf
die Wortebene an die Maskentanzszene ankniipfend, ist die Begegnung mit dem
Heroischen als dsthetische Erfahrung gestaltet. Wiederum dient das Gendering der
Amavanga-Figur der Blofllegung von Konstruktion: Aus der verdeckten Erotisie-
rung der vermeintlich minnlichen Kriegerfigur formiert sich, letztlich als Tiu-
schung, eine heroische Aura.

Bezeichnenderweise scheitert diese Illusion, als der Text in die genretypische
Zweikampfszene hineinsteuert, die mit spezifisch heroischen Erwartungen besetzt
ist. In einer Engfiihrung der zentralen Themen wird diese bei Settle auf den As-
pekt der Zivilisation hin perspektiviert: So nobilitiert Amavanga den Zweikampf
in Abgrenzung von einer animalisch konnotierten, anonymen Schlacht von Mas-
sen, aber auch vom Duell mit Sekundanten als ,,Customary Barb’rousness“ - als
pseudozivilisierte Tendenz eines ,Decrepit Age® (38). IThrem grandiosen Selbst-
entwurf fehlt aber im Zweikampf die korperliche Entsprechung. Thr Scheitern
spiegelt im Gegenteil eben diejenige metaphorische Verzauberung ihres Gegners,
wie sie zuvor etabliert wurde: ,,I’'m charm’d even by that Courage — I am killed”
(38). Amavanga uibernimmt damit die auf sie selbst angewandte Symbolsprache,
wendet sie aber auf eben diejenige Figur an, die jenseits von Verstellung agiert.
Die Zweikampfsequenz ist so darauf ausgelegt, die nur oberflichliche Anmafiung
einer heroischen Rolle bloffzulegen.

Staunen als isthetische Emotion. Zu einer Affektpoetik des Wunderbaren. In: Martin
Baisch [et al.] (Hg.): Wie gebannt. Asthetische Verfahren der affektiven Bindung von Aufmerk-
sambkeit (Litterae; 191). Freiburg [u.a.] 2013, 115-132. Stefan Matuschek: Uber das Staunen:
eine ideengeschichtliche Analyse (Studien zur deutschen Literatur; 116). Tubingen 1991, 24-79.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

,THIS BORROW’D SHAPE*“ 107

Bezeichnenderweise unterdriickt das Drama anschliefend die Bedeutung der
Amavanga-Handlung, indem Lycungus als Zungteus’ eigentlicher Gegenspieler
etabliert und letztlich iberwunden wird. Das Schlusstableau der abgeschlossenen
Eroberungshandlung charakterisiert die Sicherung politischer Stabilitit und Kon-
tinuitit als Assimilations- und Ausgleichsbewegung.*! Dabei wird die chinesische
Krone zwischen dem tartarischen Eroberer und Quitazo geteilt, der - so Zung-
teus’ programmatische Ansage des Eroberers — seine tartarische Natur zivilisieren
soll: ,Your Milder Presence will auspicious be | And Civilize my Rougher Zartary”
(67). Zungteus will umgekehrt fir die Verteidigung des Reichs einstehen: ,I'le
Teach their softer Nature Arms and War® (67). Dabei werden die verschiedenen
Projektionen des Heroischen, neben Lycungus’ scheiternder Machtiibernahme vor
allem der heroisch-amazonische Tduschungsversuch der Amavanga-Figur, als Irr-
tum gekennzeichnet: ,] was compelled | and snar’d by glory to that fatal fight*
(67), reflektiert Amavanga, die — durch einen gottlichen Eingriff gerettet — in ihre
genretypische Rolle als Braut des heroischen Protagonisten tiberfithrt wird. Ama-
vangas weibliche Tugend erweist sich damit nicht in der heroischen Tat, sondern
im Verzicht auf politische agency. Auch im Fall der minnlichen Hauptfigur be-
endet die dynastisch legitimierte Ubernahme koniglicher Autoritit das im engen
Sinne heroische Narrativ und 16st die Reibung von heroischer Figur und politi-
scher Institution auf: Die problematische Verweisstruktur des Heroischen auf das,
was — in der normativen Einfirbung des 17. Jahrhunderts — der Kultur, im Sinne
von politischer Ordnung, vorausgeht, wird in eine Assimilationsfigur iibersetzt.
Diese harmonisierende Konstruktion erweist somit eine generelle Schwierigkeit
der un-tragischen Poetik des heroic play, welche die admirative Perspektivierung
meist ohne den Heldentod sichern muss.*?

Elkanah Settles Conquest of China zeigt beispielhaft im Kontext der frithen 1670er
Jahre, wie Konstruktionen des Heroischen nicht nur in je spezifischen Kontexten
stehen, sondern wie auch die diskursiven Felder, innerhalb derer diese iiberhaupt
relevant werden, historisch variieren. Ausgehend von Konstruktionen einer ,bar-
barischen® Differenz wird in Settles Conguest of China eine Semantik des Heroi-
schen entwickelt, die deutlich auf Vitalitit, Maskulinitit, Urspriinglichkeit und
Authentizitit abhebt und die die riickwirtsverweisende Bindung des Heroischen
an Fiktionen eines vorpolitischen Zustands aufzeigt. Ein anthropologischer Roh-

41 Die zeitspezifische Stofrichtung dieser Schlussbildung betont auch Dalporto: ,,The Con-

quest of China represents a broad range of English political expectations and fears and seeks
to assuage these fears by rewriting Chinese history as a way to universalize the innate en-
durance of the Restoration settlement.” (Dalporto: Succession Crisis [Anm. 6], 134)

Dies als Grundproblem des Heroischen auch bei Giesen: ,if the charismatic appeal to fol-
lowers cannot stand the test of time, if it collapses suddenly or fades away in the routines
of ordinary life [...], the hero is dethroned and sometimes turned into a perpetrator not
just by outsiders but also by what was his own community before. [...] One way of pre-
venting the routinization of charisma consists of killing the mortal hero in order to keep
the sacred charisma alive® (Giesen: Triumph and Trauma [Anm. 4], 19).

42

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

108 CHRISTIANE HANSEN

zustand als Fiktion im politischen Imaginiren, auf den das Heroische verweist,
steht so weniger einer heroisch vollkommenen Kultur entgegen als einer hochgra-
dig artifiziellen Inszenierung von Kultur, der das Heroische fremd geworden ist.
Als zentrales und letztlich nicht aufzulosendes Problem heroischer Konstruk-
tionen identifiziert der Text die Uberkreuzung von naturhafter Authentizitit, wie
sie dem tartarischen Spektrum zugeordnet ist, mit dem Problemkomplex der Tau-
schung, der als Problem der eigenen politischen Kultur und der admirativen Asthe-
tik des heroic play gekennzeichnet wird.

Geschlechtliche und kulturelle Differenz dienen dabei der Blofilegung der am
Heroischen beteiligten Prozesse: Insbesondere anhand der tartarischen Reaktion
auf die verkleidete Amavanga zeigt der Text auf, wie die Wirkung des Heroischen
mit seiner zwischen Asthetik, Erotik und Sakralitit angesiedelten Macht gerade in
der visuellen und physischen Unmittelbarkeit ihrer Wirkung opak bleibt und sich
letztlich immer als Tauschung konstituiert. Die tartarische Eroberung Chinas als
experimentelle Entkopplung von heroischer agency und politischer Grofle im poli-
tischen Imaginiren wird bei Settle entsprechend in ein Phantasma idealer Herr-
schaft aufgelost, die das eigentlich Heroische nivelliert.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

John Drydens Amboyna:
Verfremdungen des Heroischen
im Kontext des Welthandels

Barbara Korte

Als der Soziologe Werner Sombart 1915 zwischen ,Hindlern® und ,Helden® unter-
schied, wollte er einen Beitrag zur deutschen Weltkriegspropaganda leisten und
grenzte eine deutsche ,heldische® Weltanschauung und Kultur von einer eng-
lischen ,hindlerischen® ab. Letztere charakterisiert er als essenziell unheroisch, da
sie unfihig wire, ,sich auch nur um Handbreite tiber die greifbare und alltdgliche
Wirklichkeit” zu erheben“.! Sombarts Schrift ist polemisch und zeitgebunden,
aber sie lenkt den Blick auf eine Beziehung, die bereits fritheren Epochen zum
Problem wurde, als sich deren politisches und soziales Gefiige durch den Welt-
handel verinderte. In der frithen Neuzeit gewannen wohlhabende Kaufleute ne-
ben etablierten Eliten zunehmend an Einfluss. Fir England hilt Shankar Raman
zwei Konsequenzen dieser Entwicklung fest: ,the relative decline in the position
of the peerage and the nobility - in particular, relative to the middle landowning
groups and the mercantile strata — and ,the weakening first of the financial re-
sources and later of the prestige and influence of the Crown®.“? Damit gekoppelt
war die Frage nach der Heroisierbarkeit der merkantilen Akteure im Verhiltnis zur
traditionell heroisierbaren Aristokratie, also die Frage nach einer Erweiterung des
sozialen Geltungsbereichs des Heroischen. Dieser Beitrag wird am Beispiel von
John Drydens Amboyna (1673) zeigen, dass die Bithne des 17. Jahrhunderts die
sozialen Verschiebungen in der englischen Gesellschaft und die durch sie beding-
ten (Re-)Figurationen des Heroischen explizit verhandelte, und zwar mit den Mit-
teln des heroic play und seinen Referenzen auf das kulturell Andere. ,Fremde Hel-
den‘ gehorten zum konventionellen, und das heifit auch aristokratischen, Personal
des heroic play, das von Dryden mafigeblich konturiert wurde. 3 In Amboyna aber
werden Hiandler zu Helden, und die so entstehende Verschiebung im Heroisie-
rungssystem fihrt nicht nur zu einer Beugung der Gattungsnormen, sondern
bringt auch die Kategorien von Identitit und Alteritit sowie von Eigenem und
Fremdem in Bewegung. Um die hierdurch bedingten Irritationen des Stiicks und
seine spezifischen Verschrinkungen des Heroischen mit dem Fremden nachvoll-
ziehen zu konnen, sind zunichst einige Kontexte aufzurufen.

Werner Sombart: Hindler und Helden. Patriotische Besinnungen. Miinchen 1915, 9.

Shankar Raman: Framing ,India’. The Colonial Imaginary in Early Modern Culture. Stanford,
CA 2002, 219.

3 John Dryden: Of Heroique Playes. In: The Works of John Dryden, Bd. 11, hg. von John
Loftis und David Stuart Rodes. Berkeley 1978, 8-18.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

110 BARBARA KORTE

1. Heldentum, Welthandel und Theater im 17. Jabrbundert

England erfuhr in der zweiten Hilfte des 17. Jahrhunderts nach Biirgerkrieg und
Restauration der Monarchie (1660) eine Rekonfiguration seiner gesellschaftlichen
und politischen Situation, die in zentraler Weise Aspekte herrscherlicher Autoritit
betraf. Diese Rekonfiguration manifestierte sich, angesichts der traditionellen Be-
deutung des Heroischen fiir die Identititsbestimmung und Legitimierung aristo-
kratischer Fuhrungsschichten, auch in der Auseinandersetzung mit Heldentum,
seiner Definition und Zuschreibbarkeit. Ein prominenter Ort dieser kulturellen
Verhandlung war die Bithne der mit der Monarchie restaurierten, koniglich lizen-
zierten Theater und hier besonders das am Epos orientierte heroic play, das von der
Mitte der 1660er bis zum Ende der 1670er Jahre eine kurze Konjunktur erlebte:
Im Vers (bei Dryden anfangs sogar gereimt) und in betont hohem Stil wurden in
dieser Gattung heroische Eigenschaften eines aristokratischen Figurenpersonals im
Konflikt zwischen Liebe und Ehre zur Schau gestellt, aber auch in ihren Erosions-
tendenzen reflektiert.* Eine wichtige Rolle spielten dabei spektakulire Effekte, die
durch eine neue, aufwendige Bithnenmaschinerie erméglicht wurden. Dass heroi-
sche Dramen hiufig in ,exotischen® Szenarien angesiedelt sind, interpretiert die
Forschung meist als Ubertragung von Problemen der ,eigenen Gesellschaft in
eine ,fremde’ Umgebung, um sie dort wie in einem Spiegel betrachten und analy-
sieren zu konnen.’ Bei dieser Betrachtung ging es nicht nur um die auch nach der
Restauration prekir gebliebene Autoritit der Stuart-Konige, sondern auch um
Fragen der translatio imperiz,b da sich Englands Einfluss durch Kolonisierung und
Handel im Verlauf des 17. Jahrhunderts immer weiter iiber den Globus in aufler-
europiische Gebiete ausdehnte und dabei in Konflikt mit anderen europiischen
Kolonial- und Handelsmichten geriet — élteren wie Spanien und Portugal, und
neuen wie den Niederlanden. Die Machtkonkurrenzen und -verschiebungen, die
hier in Gang gerieten, wurden ebenfalls iber Muster des Heroischen verhandelt,
und mit ihren Stoffen waren Drydens bekannteste und erfolgreichste heroische
Dramen fiir diesen Zweck bestens geeignet.

Drydens The Indian Emperour (1665) spielt zur Zeit der spanischen Eroberung
Amerikas und bringt das Ende des Aztekenreichs und den Beginn der spanischen
Weltherrschaft auf die Bithne. The Conguest of Granada (1670/71) inszeniert die
Riickeroberung Spaniens von den Mauren. Aureng-Zebe (1675) spielt, fast zeitge-

Siehe hierzu auch den Beitrag von Christiane Hansen in diesem Band.

Siehe etwa folgende Standardwerke: Derek Hughes: Dryden’s Heroic Plays. London [u.a.]

1981. Derek Hughes: English Drama 1660-1700. Oxford [u.a.] 1996. Nancy Klein Maguire:

Regicide and Restoration: English Tragicomedy, 1660-1671. Cambridge 1992. Zur Darstellung

neuer beziehungsweise elastisch gewordener Identititen auf der Restaurationsbiithne siehe

auch Cynthia Lowenthal: Performing Identities on the Restoration Stage. Carbondale, IL [u.a.]

2003.

6 Siehe Bridget Orr: Poetic Plate-Fleets and Universal Monarchy. The Heroic Plays and Em-
pire in the Restoration. In: Susan Green und Steven N. Zwicker (Hg.): John Dryden. A Ter-
centenary Miscellany. San Marino, CA 2001, 71-97, hier 71-72.

5

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

JOHN DRYDENS AMBOYNA 111

nossisch, im indischen Mugalreich, zu dem England im 17. Jahrhundert intensive
diplomatische und Handelsbeziehungen pflegte. Gerade dieses Stiick verdeutlicht
daher, dass es zu kurz greift, wenn man die ,Exotik® heroischer Dramen nur als
Allegorisierung des Eigenen interpretiert: Indien hatte fiir Dryden und sein Publi-
kum auch eine sehr konkrete, materielle Fremdheit, die durch Reiseberichte detail-
liert, differenziert und keineswegs nur ,orientalistisch® vermittelt wurde.” Zu die-
sen Berichten zihlte auch Drydens Hauptquelle fir Aureng-Zebe, Francois Ber-
niers Travels in the Mogul Empire. Dieser Reisebericht wurde 1671, bereits ein Jahr
nach Erscheinen des franzosischen Originals, ins Englische tibertragen. Awureng-
Zebe verdankte seine aktuelle Relevanz fur das zeitgendssische Publikum also
nicht nur der Ubertragbarkeit von Personal und Handlung auf die Stuart-
Dynastie, sondern auch einem wesentlich durch Handelskontakte aufgebauten In-
teresse an und Wissen iiber Indien. Allerdings kommen in Aureng-Zebe, weil es ein
prototypisch heroisches Drama mit ausschliefllich aristokratischem Personal ist,
Hindler und merkantile Interessen weder zur Darstellung noch zur Sprache -
ganz im Gegensatz zu Drydens zwei Jahre frither verfassten und am Theatre Royal
aufgefihrten Stick Amboyna, or the Cruelty of the Dutch to the English Merchants, das
historische Ereignisse auf einer ost-indischen Gewlirzinsel aufgreift. 8

Amboyna — auf dem Titelblatt des Erstdrucks als ,,A Tragedy® ausgewiesen — hat
ein Figurenpersonal, das in der Mehrzahl aus Vertretern englischer und holldn-
discher Handelsgesellschaften besteht. Dazu gehort der Protagonist Towerson, der
in der Forschung hiufig als heroische Figur interpretiert wird,? auch wenn der Text
des Dramas ihn zunichst schlicht als ,an Englishman, part Captain, and part Mer-
chant“ einfithrt.10 Gleichwohl lisst auch der Dramentext keinen Zweifel daran,

7 Siehe zum Indienbild vor 1800 etwa Jonathan Gil Harris (Hg.): Iudography. Writing the ,Indian*
in Early Modern England. Basingstoke 2012, 3. Siehe zur Vielfalt englischer Indienbilder noch
im kolonialen und protokolonialen Kontext auch Pramod K. Nayar: English Writing and India,
1600-1920. Colonizing Aesthetics (Routledge Research in Postcolonial Literatures; 18). London
[u.a.] 2008. Rahul Sapra: The Limits of Orientalism. Seventeenth-Century Representations of India.
Newark 2011. Speziell zur frithneuzeitlichen Reiseliteratur tiber Indien auch Kate Teltscher:
India Inscribed. European and British Writing on India 1600-1800. Delhi [u.a.] 1995.
Zum weiten Verstindnis von ,Indien‘ in der frithen Neuzeit sieche Raman: Framing ,India“
(Anm. 2).
So etwa J. Douglas Canfield: Heroes and States. On the Ideology of Restoration Tragedy. Lexing-
ton, KY 2000, 110. Siehe auch Raman: Framing ,India‘ (Anm. 2), 218: ,The heroism of
Dryden’s Towerson contrasts strongly with the impression of Towerson one gleans from
the minutes of the East India Company. These bureaucratic documents focus almost ex-
clusively on his mercantile capabilities.“ Siehe auch Robert Markley: The Far East and the
English Imagination, 1600-1730. Cambridge [u.a.] 2006, 165: Fir Markley verkorpert Tower-
son Lheroic attributes of love and honor, but they have been grafted onto a career EIC
employee who seems to have cared more for profits than ideals. [...] To counter the spectre
of Dutch evil [...] Dryden endows this EIC veteran with the traditional values of aristo-
cratic honor and self-definition.”
10 John Dryden: Amboyna. In: The Works of John Dryden, Bd.12, hg. von Vinton A. Dearing.
Berkeley 1994, 1-77, hier I 2, 21-22. Alle folgenden Stellenangaben beziehen sich auf diese
Angabe.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

112 BARBARA KORTE

dass Towerson heroische Eigenschaften besitzt und vor allem mit einer heroischen
Haltung in den Tod geht, wie aus seiner letzten Aulerung hervorgeht:

[...] tell my friends I dy’d so as became a Christian and a Man; give to my brave Em-
ployers of the East India Company, the last remembrance of my faithful service; tell em I
Seal that Service with my Blood; and dying, wish to all their Factories, and all the famous
Merchants of our Isle, that Wealth their gen’rous Industry deserves; but dare not hope it
with Dutch partnership. (V 1, 398-403)

Diese pathetischen Abschiedsworte, die gleich zweifach den Auftrag zur Weiter-
gabe einer letzten Botschaft an die Nachwelt enthalten, richtet Towerson an einen
anderen englischen Hindler, seinen Freund Beamont. Sie heroisieren neben dem
Protagonisten den gesamten englischen Uberseehandel, seine Akteure und seine
zentrale Institution im Indischen Ozean, die East India Company.

Eine solche Heroisierung von Hindlern und Handel entsprach zur Entste-
hungszeit des Stiicks weder Diskurstraditionen des Heroischen noch dramatischen
Konventionen fur die Darstellung der mittleren Stinde. Bridget Orr halt fest: ,, The
development of an oceanic, universal empire of trade was antipathetic to trad-
itional modes of representation, which valued heroic ambition over the low avarice
which was assumed to generate trade. [...] trade was remarkably resistant to heroic
celebration.“!! So stellte auch die Bithne des 17. Jahrhunderts Hindler bevorzugt
in der ,niederen’ Gattung der Komodie dar,!? und die zeitgendssische Erzihlprosa
- wie Richard Heads 7he English Rogue (1665)13 oder Aphra Behns Oroonoko
(1688)!* - zeichnete ebenfalls eher kritische als heroische Bilder der neuen Koloni-

11 Bridget Orr: Empire on the English Stage 1660-1714. Cambridge [u.a.] 2001, hier 98. Zur
kontroversen zeitgendssischen Diskussion tiber den globalen Handel der frithen Neuzeit
siche auch die Aufsatzsammlung von Barbara Sebek und Stephen Deng (Hg.): Global Traf-

fic. Discourses and Practices of Trade in English Literature and Culture from 1550 to 1700.

Basingstoke [u.a.] 2008.

Zur Komodie siche Kap. 7 in Orr: Empire on the English Stage (Anm. 11); zum weiteren

Kontext auch Daniel Fulda: Schau-Spiele des Geldes. Die Komddie und die Entstehung der

Markigesellschaft von Shakespeare bis Lessing (Frithe Neuzeit; 102). Tiibingen 2005.

Bei Head wird der von materiellen Bediirfnissen angetriebene englische ,Schelm schliefilich

in Indien zum Kaufmann, der den Reichtum seiner indischen Frau fiir den eigenen Profit

nutzt: ,What money was got by my wife’s trade, I laid out in such commodities the country
afforded, as calicoes, pepper, indigo, green ginger, efc. and sold them immediately to the
ships lying in the harbour, doubling what I had laid out; so that in short time I found my
stock to increase beyond expectation. Such satisfaction my black received from me, that she
thought she could not do enough to please me. I was an absolute monarch in my family;
she and her servants willingly condescended to be my vassals; yet though I thus enjoyed the
prerogative of an husband, yet I did not lord it too much; which won so much upon my
wife’s affection, and those that were concerned with her, that as soon as I desired anything,
it was immediately performed, with much alacrity and expedition.“ (Richard Head und

Francis Kirkman: The English Rogue: Described in the Life of Meriton Latroon, A Wiity Extrava-

gant; being a complete history of the most eminent cheats of both sexes. London 1928, 262-263)

14" Siehe zu Oroonoko unter anderem Siraj Dean Ahmed: The Stillbirth of Capital. Enlightenment
Writing and Colonial India. Stanford, CA 2012, 25: ,En route from Old World court to
New World colony, it replaces romance conventions with the novel-form (avant la lettre):
the fabulous with the scientific, a feudal economy with a commercial one, nobility with

12

13

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

JOHN DRYDENS AMBOYNA 113

alhindler. Wie zogerlich die Akteure der frithneuzeitlichen Expansion und des
Handels heroisiert wurden, lisst sich nicht zuletzt an den Reiseberichten des
17. Jahrhunderts ablesen, die fir die Beforderung des Handels und der Kolonisie-
rung funktionalisiert wurden und ihre Akteure zu wiirdigen wussten. Aber selbst
Hakluytus Posthumous, die monumentale Kompilation von Reisetexten, die Samuel
Purchas 1625 auf der Grundlage seines Vorgingers Hakluyt veroffentlichte, ist mit
der expliziten Bestimmung von Reisenden als ,heroisch“ auffillig sparsam und re-
serviert diese fiir Personen hoéheren Standes und jene elisabethanischen Freibeuter,
die sich gegen die Spanier auch militdrisch bewihrten.!®> Es ist bezeichnend, dass
noch Ende des 17. Jahrhunderts ein Pamphlet ausdriicklich deshalb gedruckt wur-
de, um der mangelnden Heroisierung Sir Francis Drakes entgegenzuwirken.!¢
Bezeichnenderweise vermeidet es auch Dryden in Amboyna, die von ihm heroi-
sierten Hindler tatsichlich als Helden zu bezeichnen: Die Worter bero oder heroic
treten im Text des Stiicks nicht auf. Auch sonst scheint Dryden, den das Titelblatt
des Erstdrucks als ,Servant to his Majesty® auswies, das prekire heroische Element
seiner Hindler gleichzeitig vermitteln und verschleiern zu wollen. So wurde der
Vers, in dem die heroisch gestimmten Figuren zumindest zeitweise sprechen (wie
Towerson in seiner oben zitierten Abschiedsrede), in der publizierten Fassung des

merchants, honor and fidelity with profit and duplicity, and sovereign character with pri-
vate interest.“

Samuel Purchas: Hakluytus Posthumus or Purchas His Pilgrimes: Contayning a History of the
World in Sea Voyages and Lande Travells by Englishmen and others, 20 Bde. Cambridge 2014
[1905]. Hier werden zwar die Tapferkeit und der Ruhm von Reisenden und Seefahrern ge-
legentlich benannt, aber nur in Ausnahmefillen wird ihnen explizit ,Heroizitit® zuge-
schrieben. Drake und Raleigh werden unter den ,Neptunian Heroes” aufgelistet (Bd. XVI,
135). Die ausfiihrlichste Heroisierung erfihrt Sir Robert Shirley, der im frithen 17. Jahr-
hundert Botschafter Englands am persischen Hof und wie sein Bruder Anthony als Rei-
sender berithmt war. Die Briider werden bezeichnet als ,,the Honorable, I had almost said
Heroike Gentlemen® und mit Heroen der Antike verglichen: ,,And if the Argonauts of old,
and Graecian Worthies, were worthily reputed Heroicall for Europaean exploits in Asia:
what may wee thinke of the Sherley-Brethren, which not from the neerer Graecian shoares,
but from beyond the European World, Et penitus toto divisis Orbe Britannis; have not
coasted a little way (as did those) but pierced the very bowells of the Asian Seas and
Lands, unto the Persian Centre” (Bd. X, 374). Ich danke Malena Klocke fiir die aufwendige
Auswertung. Zwei franzosische Reiseberichte von Orienthindlern des spiten 17. Jahrhun-
derts, Tavernier und Jean Chardin, bespricht Isabelle Morlin: Récits de voyages marchands
dans la seconde moitié du XVIle siécle: portrait du négociant en héros. In: Etudes littéraires
40: 2, 2009, 13-29. Morlin beobachtet, wie diese Texte den Status der Hindler und die
Anstrengungen und Ertrige ihrer Reisen wiirdigen, allerdings weist auch sie keine explizite
Verwendung der Bezeichnung ,Held* nach.

The English Heroe: or, Sir Francis Drake Revisited. Being a Full Account of the Dangerous Voyages,
Admirable Adventures, Notable Discoveries, and Magnanimons Atchievements of that Valiant and
Renowned Commander. [...] Recommended as an Excellent Example to all Heroick and Active Spirits
in these days to endeavour to benefit their Prince and Countrey, and Immortalize their Names by the
like worthy Undertakings. Revised, Corrected, very much Inlarged, reduced into Chapters with
Contents, and beautified with Pictures. By R.B. Licensed and Entred according to Order, March 30.
1687. London: Printed for Nath. Crouch at the Bell in the Poultrey near Cheapside, 1687.
Das Pamphlet ist in der British Library einsehbar.

15

16

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

114 BARBARA KORTE

Textes auf Drydens Wunsch wie Prosa gedruckt.!” Gattungsmuster des heroischen
Dramas werden in Amboyna also gleichzeitig evoziert und kaschiert.!® Zudem ist
das Stiick durch einen komodiantischen Handlungsstrang kontaminiert, in dem
die Ehefrau des Spaniers Perez ihren Gatten gleichzeitig mit einem Englinder und
einem Hollinder betriigt. Dryden selbst wertete das Stiick in der Widmung an
seinen Patron, Lord Clifford of Chudley, ab: ,the Subject barren, the Persons
low” (5). Auch in den Augen mancher spiterer Interpreten ist Amboyna wegen
seiner hybriden Gattungszugehorigkeit als kiinstlerisches Versagen zu werten:
»The play’s failure is precisely a function of the difficulty Dryden faced in at-
tempting to dramatize a sordid and brutal story of colonial commercial competi-
tion: the actors in this tragedy were merchants, not soldiers, and as such inappro-
priate for heroic representation.“!” Demgegentiber soll im Folgenden argumentiert
werden, dass Drydens im Kontext des Welthandels spielendes Stiick gerade durch
seine Abweichungen von Normen des heroischen Dramas einen komplexen und
gerade in seinen Widerspriichlichkeiten aussagekriftigen Kommentar versucht:
zum Verhiltnis von Hindler- und Heldentum, und zur Differenz beziehungs-
weise moglichen Konvergenz aristokratischer und merkantiler Werte. Dabei
fungieren vielschichtige Konjunktionen von Eigenem und Fremden wie auch
Identitit und Alteritit als Fokalisationspunkte, die fir Drydens zeitgendssisches
Publikum eine hohe Aktualitit hatten.

2. Hdentitiiten und Alteritiiten im Konitext des Kolonialhandels

Amboyna wurde — mit unverhohlen propagandistischen Absichten?? — im Kontext
des dritten Krieges zwischen England und Holland (1672-1674) verfasst und auf-
gefiihrt, also in Zusammenhang mit einem Konflikt, der vor allem um konkurrie-

17" Kommentar des Herausgebers der verwendeten Ausgabe (Anm. 10), 257. Zudem sind die
Verse kaum gereimt, und das zu einer Zeit, als Dryden den Reim fiir seine heroischen
Dramen noch nicht aufgegeben hatte.

Dieser wichtige Effekt des Stiicks wird tiberlesen, wenn man es, wie der Herausgeber der
verwendeten Ausgabe ([Anm. 10] 274-275), vor allem in der Tradition der ilteren domestic
tragedy liest, wie John Fletchers The Island Princess (uraufgefiihrt 1621 und in der Restaura-
tionszeit wieder aufgefiihrt), dessen Handlung ebenfalls auf den Gewiirzinseln angesiedelt
ist. Siehe Andrew Hadfield: Literature, Travel, and Colonial Writing in the English Renaissance
1545-1625. Oxford 1998, 254-264. Raman: Framing ,India‘ (Anm. 2), 155-188. Jeanette N.
Tran: ,Does This Become You, Princess? East Indian Ethnopoesis in John Fletcher’s The
Island Princess. In: Jonathan Gil Harris (Hg.): Indography. Writing the ,Indian‘ in Early Mod-
ern England. Basingstoke 2012, 197-207. Carmen Nocentelli: Spice Race: The Island Prin-
cess and the Politics of Transnational Appropriation. In: PMLA 125: 3, 2010, 572-588.
Michael Neill: ,Material Flames“: The Space of Mercantile Fantasy in John Fletcher’s The
Island Princesse. In: Renaissance Drama, NS 28, 1997, 99-131. Ania Loomba: ,Break her
will, and bruise no bone sir“: Colonial and Sexual Mastery in Fletcher’s The Island Prin-
cess. In: Journal for Early Modern Cultural Studies 2: 1 (A Special Issue on Representations of
Islam and the East, Spring/ Summer), 2002, 68-108.

19 Orr: Empire on the English Stage (Anm. 11), 157.

20 Siche unter anderem Markley: The Far East (Anm. 9), 159-161.

18

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

JOHN DRYDENS AMBOYNA 115

rende Handelsinteressen ausgetragen wurde.?! Die Hollinder werden in diesem
Stiick ohne Ausnahme und von Beginn an als ,Andere’ der Englinder prasentiert
- ndmlich als deren ehrlose Gegenspieler:?? ,No Map Shews Holland truer then
our Play: | [...] View then their Falshoods, Rapine, Cruelty” (Prolog 26-29). Der
Epilog gipfelt in einem Verweis auf den Sieg Roms iiber die antike Handelsmacht
Karthago, der den Englands gegen Holland antizipieren soll: ,Let Caesar Live,
and Carthage be subdu‘d® (22). In Amboyna geht es aber nicht um einen Krieg
zwischen Lindern, sondern um einen Konflikt im Jahr 1622, der vor allem jene
Gesellschaften betraf, die den extrem profitablen Gewiirzhandel fur England und
Holland betrieben: auf englischer Seite die East India Company, auf hollindi-
scher Seite die Verenigte Oost-Indische Compagnie. In diesem Handel waren Eng-
linder und Hollinder Kontrahenten, die aber die gleichen Ziele hatten und mit
dhnlichen Mitteln agierten, was die Zuschreibung von Alteritit komplizierte, ge-
rade auch in der Konstellation der beiden europiischen Machte mit dem kulturell
exotischen Indien.

Da der Gewiirzhandel fiir England und die Niederlande von nationaler Bedeu-
tung war,?3 wurden beide Handelsgesellschaften im Verlauf des 17. Jahrhunderts
mit quasi-staatlichen Rechten (Kriegfithrung und Kolonisation) ausgestattet und
hatten erhebliche Autoritit.2* Zu der Zeit, in der das Stiick spielt, waren die Hol-
linder im Gewlirzhandel allerdings michtiger als die Englinder?> und bescherten
den Vertretern der East India Company auf Amboyna eine tiefe Demiitigung:
Obwohl zwischen der englischen und der hollindischen Gesellschaft ein Vertrag
bestand, wurden im Februar 1622 Mitglieder der englischen Faktorei auf Am-

2L In Annus Mirabilis (1667), seinem groflen historisch-politischen Gedicht, hatte Dryden wih-
rend des zweiten Krieges gegen Holland eine optimistische Prognose der Stuart-Herrschaft
und ihrer Auswirkungen auf das Land versucht. Zu diesem Gedicht und seiner politischen
Aussage, auch zum zeitgendssischen Handel, sieche Michael McKeon: Politics and Poetry in
Restoration England: The Case of Dryden’s ,, Annus Mirabilis“. Cambridge, MA 1975.

Zu antihollindischer Propaganda in England wihrend der zweiten Hilfte des 17. Jahrhun-
derts siehe Joseph F. Stephenson: Redefining the Dutch: Dryden’s Appropriation of Na-
tional Images from Renaissance Drama in Amboyna. In: Restoration: Studies in English Liter-
ary Culture, 1660-1700 38: 2, 2014, 63-81.

Siehe Markley: The Far East (Anm. 9), 31: ,Spices symbolized an ongoing transformation
of the idea of surplus value: rather than a luxury, they increasingly seemed a necessity for
maritime nations that made international trade a crucial component of their tax structures,
financial planning, labor markets, investment strategies, and ideological self-definition.
The challenge for the merchants of England, the United Provinces, and Portugal was to
ensure that the extraordinary prices paid for pepper, nutmeg, mace, and cloves would off-
set the costs and risks of sending men, money, and ships halfway around the world and
generate profits large enough to fund ongoing ventures.”

Die 1657, also nach den Ereignissen auf Amboyna, erneuerte Charta verlieh der East India
Company nicht nur ein festes Kapital, sondern auch Rechte, wie die hollindische Gesell-
schaft befestigte Stationen im Indischen Ozean anlegen zu konnen. Siehe Ahmed: The
Stillbirth of Capital (Anm. 14), 36. In der Handlung des Stiicks sind es jedoch vor allem die
hollindischen Hindler, die auf ihre Macht pochen.

So spricht Towerson ausdriicklich aus: ,,So weak are we, our Enemies so strong” (I1I 3, 163).

22

23

24

25

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

116 BARBARA KORTE

boyna aufgrund der Aussage eines Japaners (der selbst als Spion verdichtigt wurde)
der Verschworung und der Planung eines Angriffs auf das Fort der Hollander (das
diese von den Portugiesen ibernommen hatten) bezichtigt. Gestindnisse wurden
unter der Folter mit Wasser und Feuer erpresst, und schliefflich wurden die meis-
ten der verhafteten Englinder sowie der portugiesische — in Drydens Stiick spani-
sche — Aufseher der von den Hollindern versklavten einheimischen Arbeitskrifte
hingerichtet. Um den Hergang der Ereignisse wurde ein Pamphletkrieg geftihrt,
und eines der Pamphlete, das die grausamen Folterungen mit grofler Ausfiihrlich-
keit schildert, war Drydens Hauptquelle: Sir Dudley Digges’ A True Relation of the
Unjust, Cruell, and Barbarous Proceedings against the English at Amboyna.?® Es wurde
1624 verfasst und war auch spiter noch weit verbreitet, weil es in Purchas” Samm-
lung Eingang fand. Hier findet sich die folgende Beschreibung Amboynas und
der Prisenz der europidischen Handelsgesellschaften:

This Amboyna is an Iland lying neere Seran, of the Circuit of fortie leagues, and giveth
name also to some other small Islands adjacent. It beareth Cloves; for gathering and buy-
ing in wherof, the English Companie for their part had planted five severall Factories: the
head and Rendevouz of all, at the Towne of Amboyna; and therin first, Master George
Muschampe, and afterward Master Gabriell Towerson, their Agents, with directions over
the smaller Factories at Hitto and Larica, upon the same Iland, and at Loho and Cam-
bello, upon a point of their neighbouring Island of Seran. Upon these Ilands of Am-
boyna, and the point of Seran, the Hollanders have foure Forts; the chiefe of all is at the
said Towne of Amboyna, and is very strong, having foure Points or Bullwarkes with their
Curtaines, and upon each of these Points sixe great Pieces of Ordnance mounted, most of
them Brasse. The one side of this Castle is washed by the Sea, and the other is divided
from the Land with a Ditch of foure or five fathome broad, very deepe, and ever filled
with the Sea. [...] Heere the English lived; not in the Castle, but under protection therof,
in a house of their owne in the Towne; holding themselves safe, as well in respect of the
ancient bonds of Amitie betweene both Nations, as of the strict conjunction made by the
late Treatie before mentioned. 27

Schon diese Beschreibung betont die ungleichen Machtverhiltnisse zwischen Eng-
lindern und Holldndern. Durch die Gewalt, die ihnen spiter angetan wird, werden
die Englinder zu Opfern; Drydens Stiick stilisiert sie mit seinen Referenzen auf
das heroische Drama aber zu Opfer-Helden,?® die Wertvorstellungen verkorpern,
welche zu denen der Holldnder in krassem Gegensatz stehen. Die angeblich fun-
damentale Alteritit der Holldnder ist die Folie, vor der die Englinder in Drydens
Stiick ihre eigene Identitit als Welthindler definieren, wie auch Victor Raman fest-
hilt: ,England and the English are characterized by an idealized disinterestedness,
whose marks are generosity, gratitude, honor, heroism, and true religious faith. The

26 Die sensationalistische Beschreibung der Grausamkeiten im Pamphlet bespricht Ayanna

Thompson: Performing Race and Torture on the Early Modern Stage (Routledge Studies in
Renaissance Literature and Culture; 9). London 2008, 102-109.

27 Purchas: Hakluytus Posthumus (Anm. 15), Bd. X, 507-522, hier 507-508.

28 Zum Verhiltnis von Helden und Opfern siehe Bernhard Giesen: Triumph and Trauma.
Boulder, CO 2004.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

JOHN DRYDENS AMBOYNA 117

Dutch, on the other hand, incarnate a pure commercial interest that excludes all
forms of faith, justice, and reciprocity.“?? Plakativ wird die Habgier der Hollinder
dem grofiztigigen, auf Teilen angelegten Handelsethos der englischen Hindler ent-
gegengestellt, etwa in einem Dialog zwischen Towerson und dem hollindischen
Gouverneur von Amboyna, Harman senior.3® Hier sagt Towerson ausdriicklich:
»This Ile yields Spice enough for both; and Europe, Ports, and Chapmen, where to
vend them® (I 1, 215-217). Wenige Zeilen spiter wird diese Aussage noch einmal
bekriftigt:
And Sir, [...] what mean these endless jars of Trading Nations? ’tis true, the World was
never large enough for Avarice and Ambition; but those who can be pleas’d with moder-
ate gain, may have the ends of Nature, not to want: nay, even its Luxuries may be sup-
ply’d from her o’erflowing bounties in these parts: from whence she yearly sends Spices,

and Gums, the Food of Heaven in Sacrifice: And besides these, her Gems of richest
value, for Ornament, more than necessity. (I 1, 220-227)

Die so schon im I. Akt thematisierte heroisierte Identitit der englischen Handler
und ihr Kontrast zur niederen und unheroischen Gesinnung der hollindischen
Kaufleute sind auf komplexe Weise mit der Thematisierung kultureller Fremdheit
verflochten, und hier kommt der konventionellen Figur der ,exotischen Heldin®
des heroic play eine entscheidende Rolle zu.

3. Heldentum und Fremdhbeit in Amboyna

In der Welt von Drydens Stiick gibt es unter den Einheimischen Amboynas (im
Gegensatz etwa zu The Indian Emperor) keinen minnlichen Helden. Der prototypi-
sche ,exotische Held* des Restaurationstheaters scheint hier den Ausbeutungspro-
zessen des frithneuzeitlichen Handels bereits zum Opfer gefallen zu sein und exis-
tiert nur als Leerstelle. Aufler einigen Tdnzern, die in einer exotischen Szene zu
Beginn des Dramas auftreten (,Enter Amboyners, Men and Women with Timbrels be-
Jfore them. A Dance®), ist Ysabinda, ,an Indian Lady®, wie sie im Verzeichnis der
dramatis personae bezeichnet wird, die einzige indigene Figur. Sie ist in mancher
Hinsicht ein ostindisches Pendant zur indianischen Pocahontas und scheint (in
postkolonialer Lesart) fiir die Feminisierung — oder Entmannlichung - ihrer aus-
gebeuteten Gesellschaft zu stehen. Vor allem entspricht Ysabinda aber dem Gat-
tungsmuster des beroic play, nimlich als schone, aristokratische und begehrte Exo-
tin, die den Werten von Liebe und Ehre verpflichtet ist. In dieser Hinsicht trigt
sie auch zur Nobilitierung und Heroisierung des Hindlers Towerson bei, denn sie
hat sich fiir ihn entschieden, mit ithm verlobt und ist fiir thn zum Christentum
Uibergetreten. Sie ist ihm treu geblieben, obwohl Towerson nach zwolf Jahren im
Dienst der East India Company ,with honor and great wealth (I 1, 113-114)

29 Raman: Framing ,India‘ (Anm. 2), 203.
30 Harmans Leibesfiille und sein bezeichnender fritherer Beruf als Kiifner werden in I 1,
146-149 ausdriicklich hervorgehoben.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

118 BARBARA KORTE

nach England zuriickgekehrt ist. Beamont betont in der 1. Szene, dass der soeben
nach dreijihriger Abwesenheit — und in der Fihrungsposition eines ,General of
the Voyage“ — wieder auf Amboyna eingetroffene Towerson Ysabindas Liebe ver-
dient, denn seine fehlende aristokratische Herkunft wird durch seine charakter-
iche Exzellenz kompensiert:

Were I to chuse of all mankind, a Man, on whom I would relie for Faith and Counsel, or
more, whose personal aid I wou’d invite, in any worthy cause to second me, it shou’d be
only Gabriel Towerson; daring he is, and thereto fortunate: yet soft and apt to pitty the dis-
tress’d; and liberal to relieve ‘em: [...] if he has any fault, ‘tis only that, to which great
minds can only subject be, he thinks all honest, ’cause himself is so, and therefore none
suspects. (I 1, 125-134)

Beamont bestitigt damit Eigenschaften, die Collins, ein anderer englischer Hind-
ler, schon einige Zeilen zuvor festgestellt hat: ,our honest, and our gallant Coun-
treyman, brave Captain Gabriel Towerson” (I 1, 106-107). Mit Tapferkeit, Aufrich-
tigkeit und Grofimut besitzt Towerson wesentliche Tugenden, die im 17. Jahrhun-
dert fuir Zuschreibungen des Heroischen Voraussetzung waren.

So flammt nach seiner Riickkehr auch die Liebe des heroischen Paares sofort
wieder auf, und die unmittelbare Hochzeit wird beschlossen. Allerdings ist mit
Towerson auch Harman junior zuriickgekehrt, der Sohn des hollindischen Gou-
verneurs. Nach einem weiteren Muster des heroic play wird er zum Liebeskonkur-
renten des Helden und versucht Ysabinda fiir sich zu gewinnen; sie weist sein un-
ehrenhaftes Werben jedoch dezidiert zuriick: ,you’ve done a most unmanly and
ungrateful part, to court the intended Wife of him, to whom you are most
oblig’d“ (IT 1,14-16). Die hier angesprochene Verpflichtung Harmans rithrt daher,
dass Towerson dessen Schiff gerettet hat, als es auf dem Weg nach Amboyna von
Piraten angegriffen wurde. Mit dieser Tat wird Towerson auch mit der kimpfe-
rischen Tugend eines traditionellen Helden ausstaffiert, die zum Arger seines Kon-
kurrenten wihrend der Hochzeitsfeierlichkeiten noch einmal aufgerufen wird, als
auf Beamonts Anweisung das Lied ,The Sea Fight* vorgetragen wird, das im ur-
springlichen Auffithrungskontext des Stiicks an den aktuellen Krieg gegen die
Hollander erinnerte.

Harman ist ein unwiirdiger Konkurrent fiir Towerson, da sein Wertsystem nicht
auf die Ideale von Ehre und Ehrlichkeit gebaut ist, sondern rein auf materiellen
Gewinn. Towerson ist emport, als Harman mit ihm um Ysabinda feilschen will
und ihm im Tausch fur sie Handelvorteile anbietet: ,I never gave you just occa-
sion to think I wou’d make Merchandise of Love“ (II 1, 81-82). Im Dreieck der
Liebesbeziehung werden so, wie fiir die Konkurrenz im Gewiirzhandel, heroische
Gesinnung und merkantiles Interesse kontrastiert.

Nach der Eheschliefung von Ysabinda und Towerson eskaliert der Konflikt
zwischen den Rivalen und ihren jeweiligen Gemeinschaften. Harman juniors Stra-
tegie geht jetzt vom Handel zum Raub iber. Er entfithrt die Braut vor ihrer
Hochzeitsnacht und fordert sie auf, ihre Zuneigung und vor allem ihren Korper

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

JOHN DRYDENS AMBOYNA 119

zwischen ihm und Towerson zu teilen: ,You are a Woman; have enough of Love
for him and me; I know the plenteous Harvest all is his: he has so much of joy,
that he must labor under it. In charity you may allow some gleanings to a Friend®
(IV 3, 30-33). Ysabinda weigert sich, wird von dem Holldnder vergewaltigt, und in
der 5. Szene des IV. Aktes findet Towerson seine Ehefrau geschindet und an einen
Baum gefesselt.3! Threr Ehre beraubt und ,entwertet® fiihlt sie sich ihres Eheman-
nes nicht mehr wiirdig:

Love is now no more; Look on me as thou wou’dst on some foul Leaper; and do not

touch me: I am all polluted, all shame, all o’re dishonour; fly my sight, and, for my sake,

fly this detested Isle, where horrid Ills so black and fatal dwell, as Indians cou’d not guess,
till Europe taught. (IV 5, 13-17)

Nachdem sich auf der privaten Handlungsebene brutales Besitzstreben gegentiber
heroischer Liebe und Ehre durchgesetzt hat, bleibt Ysabinda nur noch die Hoft-
nung auf einen heroischen Tod, entweder durch die Hand des Ehemanns (was
dieser verweigert) oder den Suizid, der fur sie eine edle und heroische Tat ist, die
sich tiber alltigliche Moral erheben darf32 Da ihr Towerson allerdings die Selbst-
totung verbietet, stirbt Ysabinda im Gegensatz zu exotischen Heldinnen in typi-
schen heroic plays keinen Bithnentod, sondern kiindigt nur ihr baldiges Ende durch
Nahrungsverweigerung an. Bleibt der Frau also nur das heroische Erdulden und
Sterben, kann Towerson zur aktiven Rache schreiten, um die Schande, die ihm und
seiner Frau angetan wurde, zu vergelten. Nach einigen weiteren Komplikationen
der Handlung totet er Harman junior und stirbt bald darauf selbst infolge der
Intrige der Holldnder gegen die englischen Hindler. Wie Ysabinda wird auch ihm
der Tod auf der Biithne allerdings versagt, worin man einen weiteren Versuch
Drydens sehen mag, dem Hindler die vollendete Heroisierung eines aristokra-
tischen Helden zu verweigern.

In dieser groben Handlungsskizze zeigt sich die Argumentationskonstellation
des Stiicks: Ysabinda als prototypische ,fremde Heldin® des heroic play ist Angel-
punkt eines Konflikts zwischen europdischen Hindlern, der iiber heroische Tu-

31 Zum Vergewaltigungsmotiv auf der Restaurationsbiihne und seinen Beziigen zu zeitgends-

sischer Politik siehe Jennifer L. Airey: The Politics of Rape: Sexual Atrocity, Propaganda Wars,
and the Restoration Stage. Newark, DE 2012. Instruktiv fiir die Interpretation der Vergewalti-
gung in Amboyna ist dabei der Hinweis, dass bis ins 18. Jahrhundert Vergewaltigung in
England (auch) als Eigentumsdelikt galt (7). Airey liest die Vergewaltigung Ysabindas als
Mittel der Dimonisierung der Holldnder, aber auch als Ausdruck der Schidigung, die Eng-
land durch die Hollinder erfihrt: ,The English have ceded their position of authority to
the Dutch, the colonizers becoming the colonized in India. Ysabinda’s death [...] symbol-
izes the damage done to the English nation as the Dutch usurp English property, humili-
ate English men, and degrade them to the status of natives” (76).

» grant, it is its great and general Law: But as Kings, who are, or should be above Laws,
dispence with ’em when levell’d at themselves; Even so may man, without offence to
Heaven, dispence with what concerns himself alone: Nor is death in it self an ill; then
holy Martyrs sin’d, who ran uncall’d to snatch their Martyrdom: And blessed Virgins,
whom you celebrate for voluntary death, to free themselves from that which I have suf-
fer’d (VI 5, 53-60).

32

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

120 BARBARA KORTE

genden verhandelt wird. Dabei vermischen sich aber Argumente, und es werden
Paradoxien aufgerufen, die das Stiick nicht auflésen kann. An der Oberfliche geht
es um eine Diskreditierung der Holldnder und Nobilitierung der Englinder. Aber
gleichzeitig zu dieser Kontrastierung der Nationen werden andere, weniger ein-
deutige Aspekte mitverhandelt: die Interferenz von neuer Handels- und Kolonial-
macht mit dem Kodex der traditionellen Standesgesellschaft sowie die Frage, wie
sich die neue Rolle in der Welt auf die Identitit der Englinder auswirkt. Diese sich
kreuzenden Linien sollen im Folgenden genauer betrachtet werden.

Dass die staatlich sanktionierten Handelsgesellschaften des 17. Jahrhunderts
Uber erhebliche Autoritit verfugten, zeigt Drydens Stiick deutlich am Beispiel der
Hollidnder, welche die Insel Amboyna von ihrer Festung aus beherrschen, ihre
Einwohner versklaven und fern von ihren Auftraggebern in Europa die Gesetze
beugen. Dass auch englische Hindler neue Autorititsanspriiche hatten, driickt das
Stick vor allem tiber die Zuschreibung heroischer Eigenschaften aus, wodurch der
traditionell aristokratische Geltungsanspruch des Heroischen erweitert wird. Dass
Dryden es fur opportun hielt, diese Erweiterung diskret anzusprechen, wurde be-
reits erwihnt. Die Heroisierung der Englinder dient aber vor allem dazu, sie als
moralisch ,bessere’ Macht im Kolonialwarenhandel auszuweisen.

Die Beziehung zwischen Towerson, Harman junior und der von beiden begehr-
ten Ysabinda ist in recht offensichtlicher Weise als Allegorie fiir den Wettbewerb
der beiden neuen Akteure im Kolonialhandel interpretierbar: ,the ,Indian woman'
becomes the site of a direct struggle between the two European powers who have
taken over the mantle once worn by Spain/Portugal“.33 Dabei entspricht die Hin-
gabe Ysabindas an Towerson einem Mythos, der den Akt der Kolonisation als Be-
gehren der Kolonisierten erscheinen ldsst und so zu legitimieren scheint: ,the co-
lonial myth of the native freely yielding him/herself up to the colonizer’s protec-
tion and sovereignty“.3* Zu diesem Mythos passt, dass Ysabinda nicht als Amazone
prisentiert wird, welche die Waffe ergreift, um sich oder andere zu verteidigen,
sondern dass sie ihren heroischen Charakter nur in der Bereitschaft zum Suizid
beweist. Dass sie sich gegen ihre Inbesitznahme wehren konnte, ist im Stiick wie in
der Ideologie des Kolonialhandels nicht angelegt. Fiir die Rache ihrer Schindung
bedarf Ysabinda, ob als private Person oder als Allegorie der Kolonisierten, des
heroischen Englinders, der die Vision einer ehrenvollen und konsensuellen Form
des Kolonialhandels verkorpert — im Gegensatz zu den gierigen und gewaltsam
agierenden Holldndern, auf die das Stiick alle Negativurteile tiber diesen Handel
projiziert.

Allerdings macht Drydens Stiick auch deutlich, dass der Gegensatz zwischen
heroischen englischen Hindlern und niedertrichtigen hollindischen Kaufleuten
ein Konstrukt ist, dem die Wirklichkeit nicht standhalt. Dies suggerieren sogar die

33 Raman: Framing ,India‘ (Anm. 2), 212.
34 Ebd.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

JOHN DRYDENS AMBOYNA 121

oben bereits zitierten Worte, die Ysabinda nach ihrer Vergewaltigung an Towerson
richtet und in denen sie ihre Insel beschreibt als ,this detested Isle, where horrid
Ills so black and fatal dwell, as Indians cou’d not guess, till Europe taught* (IV 5,
15-17). Der hier ausgesprochene Kontrast wird zwischen ,Indern® und allen Euro-
pdern gezogen. Wihrend Ysabinda zwischen Towerson und Harman junior als
Privatpersonen mit unterschiedlichen Werten sehr wohl unterscheidet, scheint sie
dies fiir den Kolonialhandel nicht zu tun. Bezeichnenderweise ist auch das Teilen
Ysabindas, das Harman junior Towerson vorschligt und das auf privater Ebene
pervers erscheint, nur eine Ubertragung des gleichen Prinzips, das Towerson Har-
mans Vater fir den Gewiirzhandel vorgeschlagen hat. Solche Irritationen sind Teil
der zahlreichen Widerspriiche, mit denen Amboyna den Diskurs tiber heroische
englische Hindler entfaltet. So beobachtet auch Siraj Ahmed:

Even as it employs the rhetoric of aristocratic honor, Amboyna insinuates that this rhet-
oric is now nothing more than a disguise for mercantile interests. In other words, the play’s
duplicity in regard to aristocratic values inculcates a reading practice that recognizes, be-
hind the political ideology of the aristocracy, the political economy of the monopoly
state.3

Besonders deutlich wird dies im komédiantischen Handlungsstrang des Stiicks, der
die Struktur des heroic play eklatant stort. Hier wird klar ausgesprochen, dass die
Englinder trotz ihres heroischen Selbstverstindnisses genauso handeln wie die
Hollidnder. Der komddiantische Plot, der die heroische Haupthandlung spiegelt,
hat sein eigenes Liebesdreieck zwischen Towersons Vertrautem Beamont, dem hol-
lindischen Fiskal und Julia, der (vermutlich indigenen3®) Ehefrau des Spaniers Pe-
rez, der in hollindischen Diensten steht, sich aber sein Ehrbewusstsein bewahrt hat
und spiter mit den Englindern angeklagt wird. Die Abgrenzung der Englinder
von den angeblich so anderen Hollindern wird vollig aufgeweicht, wenn Beamont
Julias Gatten ebenso die Homer aufsetzt wie der Fiskal. Dryden ldsst Julia dies
sogar mit der Bildlichkeit des Gewiirzhandels — beziehungsweise noch allgemeiner
der translatio imperii von alten auf neue Kolonialmichte - kommentieren: ,If my
English Lover Beamont, my Dutch Love the Fiscall, and my Spanish Husband, were
Painted in a piece with me amongst ’em, they wou’d make a Pretty Emblem of the
two Nations, that Cuckold his Catholick Majesty in his Indies (IT 1, 226-230).
Auch in anderer Hinsicht zeigt sich an Beamont, dass er trotz nobler Gesinnung
gegen merkantile Prinzipien nicht immun ist. Obwohl er die Folter durch die Hol-
linder tapfer ertrdgt, lisst Beamont es am Ende zu, dass er durch einen Tausch-
handel gerettet wird: Als ihr Ehemann mit den Englindern hingerichtet werden
soll, akzeptiert Julia das Angebot des Fiskal, sie zu heiraten, wenn daftir Beamont

35 Ahmed: The Stillbirth of Capital (Anm. 14), 41.

36 Die Quellen des Stiicks legen nahe, dass Julia eine indigene Amboyanerin ist, wihrend
Drydens Text dies offen lisst. Siehe Candy B. K. Schille: ,With Honour Quit the Fort®.
Ambivalent Colonialism in Dryden’s Amboyna. In: Early Modern Literary Studies 12: 1,
2006, 1-30, http://purl.oclc.org/emls/12-1/schiambo.htm, 29. Mirz 2016.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

122 BARBARA KORTE

vom Tod verschont bleibt. Immer wieder scheint so die profane Welt des Handels
durch die Folie heroischer Werte und Ideale hindurch. Nicht einmal Towersons he-
roischer Habitus kann sich wegen seiner Riicksichten auf die East India Company
immer voll entfalten. Als er in der 1. Szene des II. Aktes im Wettbewerb um Ysa-
binda von Harman junior zum Duell herausgefordert wird, lehnt er dies mit Ver-
weis auf seine offizielle Funktion ab; er ist hier offensichtlich kein autonom agie-
render Held, sondern unterwirft sich institutionalisierten Autorititen:

I’'m not to be provok’d out of my temper: here I am a Publick Person, intrusted by my
King and my Employers, and shou’d I kill you Harman, |...] 1 shou’d betray my Coun-
treymen to suffer not only worse Indignities, then those they have already born, but for
ought I know, might give ’em up to general Imprisonment, perhaps betray them to a
Massacre. (II 1, 111-118)

Auch wenn Amboyna mit Towerson einen Hindler zum Helden macht und so
andeutet, dass Standesverhiltnisse und mit ihnen Heroisierungssysteme durch-
lassig geworden sind, transportiert das Stiick gleichzeitig die Skepsis, ob das Heroi-
sche in einer Welt, in der Handelsgesellschaften und materielle Werte den Ton an-
geben, tiberhaupt noch ein valides Ethos ist. Zumindest ist dieses Ethos im Stiick
beschrinkt und prekir. So erscheint Towersons Vertrauen auf Ehre mehrfach als
naive und fatale Gutgliubigkeit, und Beamont stellt sogar explizit fest: , Towerson
is easy, and too credulous® (III 2, 112). 37 Sein heroischer, am Adel modellierter
Habitus wirkt anachronistisch, so wie auch Ysabindas Glaube an Liebe und Ehre
nach der Eroberung ihrer Insel durch den Handel iberholt scheint. Laura Brown
konstatiert deshalb eine heroische Nostalgie, die Amboyna (wie auch andere Dra-
men Drydens mit imperialer Thematik) durchzieht.3® Die Handlung, die sich in
diesem Stiick um das Heroische entfaltet, mit einer ,fremden Heldin® im Zentrum
des Konflikts, steckt also voller Paradoxien und Ambivalenzen, die fiir England
als Gesellschaft im Wandel und im Lichte der gesellschaftlichen Verschiebungen
Ende des 17. Jahrhunderts kennzeichnend sind. Es ist daher konsequent, dass
Amboyna in seinem letzten Akt auch ein bithnenisthetisch hoch wirksames
Versatzstiick des exotisch-heroischen Theaters ambivalent verwendet. Die Biihnen-
anweisung zur einzigen Szene des V. Aktes schreibt vor: ,The Scene opens, and
discovers the English Tortur’d, and the Dutch tormenting them.“ In diesem Szenario wird
das irritierende Verhiltnis von Identitit und Alteritit, Figenem und Fremdem
theatralisch und konkret korperlich auf den Punkt gebracht.

37 Siehe auch Ahmed: The Stillbirth of Capital (Anm. 14), 41: »The tragic flaw that eventually
leads Towerson to his own execution is a peculiary aristocratic one: an ethical naiveté or cre-
dulity, a fidelty to the word, which conventionally characterizes the nobility and which the
rise of merchant cunning throws into stark relief.“ Spiter findet sich dieselbe naive Gutgliu-
bigkeit in der Figur des anachronistisch-heroischen Bacon in Aphra Behns The Widow Ranter
sowie der Titelfigur ihres Romans Oroonoko. Siehe hierzu Barbara Korte: Aphra Behn’s The
Widow Ranter. Theatrical Heroics in a Strange New World. In: Anglia, 2015, 11-17.

Laura Brown: Dryden and the Imperial Imagination. In: Steven N. Zwicker (Hg.): The
Cambridge Companion to John Dryden. Cambridge 2004, 59-74, hier 70.

38

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

JOHN DRYDENS AMBOYNA 123

4. Der verfremdete Heldenkorper

Das heroic play des spiten 17. Jahrhunderts wird nicht selten auch zum Theater der
Grausamkeit. Dies erweist sich kaum eindringlicher als in den Folterszenen, die
zum Repertoire dieser Stiicke gehdrten. Dass elaborierte Folterungen nun auf der
Bithne und nicht off-stage stattfanden, hatte zumindest teilweise auch den Grund,
dass sich mit den Bihnenmaschinerien der neuen Restaurationstheater solche
Prozeduren spektakuldr inszenieren lieffen. In der Standardkonstellation wird da-
bei eine fiir Folterer und Publikum ethnisch fremde Figur gequilt, wie etwa der
Aztekenherrscher Montezuma in Drydens Indian Emperour, der im Ertragen der
Tortur seine heroische Haltung beweist. Fiir Ayanna Thompson vollzieht sich in
solchen Szenen eine drastische Zuschaustellung von Fremdheit:

Highlighting their outward racial differences, the rack displaced these foreign bodies in
extremely open, exposed, and vulnerable ways. Victims were often stripped of most of
their clothing, and if one imagines the stage rack as holding the victim up vertically to be
seen by the audience, the intense focus on the stretched and controlled body is even
more vivid.3?

Gerade die Folterszene aus The Indian Emperonr diirfte dem Publikum von Am-
boyna noch im Gedichtnis gewesen sein, denn dieses Stiick war bis Ende des Jahr-
hunderts populir,*® und es bestand ein Bezug iiber die Besetzung, da Michael
Mohun, der Towerson spielte, einige Jahre zuvor Montezuma verkorpert hatte.!
Aphra Behn griff die Standardkonstellation der Folterszene in Oroonoko auf und
lief§ ihren ,royal slave® in Surinam die Verstimmelung seines Korpers heroisch
erdulden.*? Von dieser Standardkonstellation weicht Amboyna allerdings signifikant

39 Thompson: Performing Race and Torture (Anm. 26), 15. Siehe auch Orr: Empire on the English
Stage (Anm. 11), 59: ,The machinery was not simply aesthetically effective: it functioned as
an index of political, technological and cultural command in the world beyond Europe so
often represented on the stage.”
Siehe den Kommentar des Herausgebers zu The Indian Emperour in: The Works of Jobn Dry-
den, Bd. 9, hg. von John Loftis. Berkeley 1966, 293-330, hier 294: ,The success was lasting:
for more than seventy years the play maintained a place in the repertories of the London
theaters. [...] We may infer that it was performed frequently in the later seventeenth cen-
tury because it was often reprinted and because in the early eighteenth century (when daily
theatrical notices began to appear in the newspapers) it was still popular.”

41 Ebd., 269.

42 Aphra Behn: Oroonoko. In: The Works of Aphra Bebn, Bd. 3: The Fair Jilt and Other Short
Stories, hg. von Janet Todd. London 1995, 50-119, hier 118: ,He had learn’d to take
Tobaco; and when he was assur’d he should Dye, he desir’d they would give him a Pipe in
his Mouth, ready Lighted; which they did; And the Executioner came, and first cut off his
Members, and then threw them into the Fire; after that, with an ill-favoured knife, they
cut his Ears, and his Nose, and burn’d them; he still Smoak’d on, as if nothing had
touch’d him; then they hack’d off one of his Arms, and still he bore up, and held his Pipe;
but at the cutting of this other Arm, his Head Sunk, and his Pipe drop’d; and he gave up
the Ghost, without a Groan, or a Reproach.“ In Southernes Adaptation von Behns Erzih-
lung (1695 aufgefithrt und verdffentlicht) wird diese Folterung nicht iibernommen.
Oroonoko stirbt hier durch eigene Hand.

40

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

124 BARBARA KORTE

ab. Zwar werden auch hier heroische Figuren gequilt, aber sowohl Folterer als auch
Gefolterte sind Europier. Es besteht zwischen ihnen also keine ethnische Diffe-
renz, und Towerson klagt die Hollinder auch explizit dafir an, dass sie die Eng-
linder wie Einheimische behandeln und damit gewissermaflen zu Fremden machen:
swe are not here your Subjects, but your Partners; and that Supremacy of power
you claim, extends but to the Natives, not to us“ (V 1, 265-268).

Die Behandlung wie versklavte natives soll die Englinder erniedrigen. Dies wird
fur das Publikum aber dadurch konterkariert, dass sie die Folter ebenso tapfer er-
tragen wie die konventionellen fremden Helden des Theaters und dadurch nobili-
tiert werden. Die heroische Performanz der englischen Hindler kulminiert in Am-
boyna in dem Moment, als Beamont mit Brennstiben an den Hinden auf die
Bithne gefiihrt wird:

Courage my friend, and rather praise we Heaven, that it has chose two such as you and

me, who will not shame our Countrey with our pains, but stand like Marble Statues in

their fires, scorch’d and defac’d perhaps, not melted down. So let ’em burn this Tenement
of Earth; they can but burn me naked to my soul that’s of a Nobler frame, and will stand

Firme, Upright, and Unconsum’d. [...] Do, I'll enjoy the Flames like Scevolz; and when
one’s roasted, give the other hand. (V 1, 331-345)

Towerson wird auf der Biithne nicht gefoltert, was man als weiteres Indiz dafiir
lesen kann, dass Dryden davor zuriickschreckt, diesen Hindler mit aller Mitteln
des konventionellen Repertoires zu heroisieren. In der Handlung wird Towerson
jedoch der seelischen Grausambkeit ausgesetzt, seine Landminner leiden sehen zu
miissen — wihrend Harman senior und der Fiskal das Schauspiel unter Konsum
von Alkohol und Tabak genieflen. Als ,Zuschauer® dieses Schauspiels auf der Biih-
ne kommt Towerson die Funktion zu, die Wirkung der Folter meta-theatralisch zu
kommentieren und dem Publikum vor der Bithne eine empathische Rezeption als
angemessen auszuweisen — eine Empathie, welche die englischen Figuren und ihr
englisches Publikum gegen die geftihllosen Hollinder eint:

I could weep tears of Blood to view this usage; but you, as if not made of the same

Mould, see with dry eyes the Miseries of Men, as they were Creatures of another kind,

not Christians, nor Allies, nor Partners with you, but as if Beasts, transfix’d on Theatres,
to make you cruel sport. (V 1, 319-324)%3

Gerade dieses Zitat verdeutlicht, wie vielschichtig die Alterisierungs- und Verfrem-
dungseftekte sind, die in der Folterszene von Amboyna transportiert werden: Die
Englinder werden hier wie natives im Kolonialhandel behandelt, agieren aber wie
exotische Helden des Theaters. Die hollindischen Folterer wiederum werden alte-
risiert, weil sie sich an Menschen vergehen, die eigentlich so sind wie sie selbst.*4
Und schlie8lich ldsst der von Towerson gesprochene Text noch eine weitere Facet-
te der Alterisierung anklingen, wenn er feststellt, dass die Folter mit Wasser und

43 Siehe dhnlich auch einige Zeilen spiter: ,\We have friends in England who wou’d weep to
see this acted on a Theatre, which here you make your pastime® (V 1, 368-369).
44 Siehe Thompson: Performing Race and Torture (Anm. 26), 15.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

JOHN DRYDENS AMBOYNA 125

Feuer die menschliche Form der Englinder in einer Weise verindert, dass sie sogar
ihrer Art entfremdet scheinen: ,as they were Creatures of another kind“ (V 1,
321-322).% Die hier aufscheinende Verfremdung, oder gar Entfremdung, lisst
zumindest anklingen, mit welchen Kosten fiir die eigene Identitit der Aufstieg
Englands zu einer globalen Handelsmacht verbunden sein konnte.

Wie erwahnt, ist Amboyna wegen der vielen hier zum Ausdruck kommenden
Widerspriiche und Ambivalenzen als kiinstlerisches Versagen gewertet worden.
Aber gerade in der ,unreinen® Gattungszugehorigkeit des Stiicks liegt auch ein be-
sonderes semantisches Potenzial. Richard Kroll betrachtet Drydens heroic plays als
Tragikomodien, die sich wegen ihrer generischen Indeterminiertheit in besonderer
Weise fur Gedankenexperimente eignen und Inkommensurablem Ausdruck ver-
leihen konnen: ,these plays — often spoken of as ,tragicomedies® — became, for
Dryden and others, heuristic devices by which their age could deliberate on issues
which were for it the profoundest sources of anxiety.“4¢ Fur Amboyna und seine
Mischung aus heroic play und Komodie scheint dies umso mehr zu gelten. Mit
seinen Abweichungen von Konventionen des heroic play, seinen irritierenden Dif-
ferenzen und Konvergenzen - von Hindlern und Helden und von Eigenem und
Fremdem - ldsst sich Amboyna als kiinstlerische Reaktion auf eine politisch und
gesellschaftlich instabile Situation lesen, die durch Schwichen der herrschenden
Dynastie ebenso bedingt wurde wie durch die Transformation Englands zu einem
global player im Handel und in der Kolonisation.

45 So auch in Towersons Rede an Beamont: ,Let me embrace you while you are a Man, now
you must lose that form; be parch’d and rivel’d like a dry’d Mummy, or dead Malefactor,
expos’d in Chains, and blown about by Winds“ (V 1, 346-349).

46 Richard Kroll: Restoration Drama and ,,The Circle of Commerce®: Tragicomedy, Politics, and Trade
in the Seventeenth Century. Cambridge 2007, 3.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Alexander der Grof3e und der indische Raja Puru:
Zur Exotik in einem Libretto Metastasios und in
darauf basierenden Opern von Hasse und Hindel'

Ralph P. Locke

Fiir Jurgen Thym

Im Verlauf der letzten funf Jahrhunderte bedienten sich westliche Musiker einer
breiten Palette musikalischer Gattungen, um Vorstellungen von exotischen Lin-
dern und Volkern zu gestalten: von Volksliedern iiber abendfiillende Opern und
Oratorien bis zu fiir die Laute komponierten fremdlidndischen Tinzen und heuti-
gen Broadway-Musicals, ganz zu schweigen von der Musik fiir Filme und Video-
spiele. In den bisherigen Diskussionen dariiber, wie das Exotische musikalisch
evoziert wurde, blieben jedoch viele Opern des 17. und 18. Jahrhunderts unbe-
riicksichtigt, in denen nicht-europdische Hauptfiguren auftreten.? Vorliegende
Studie soll dazu beitragen, die Erforschung des Exotischen in der westlichen Mu-
sik in eine neue Richtung zu lenken, indem Pietro Metastasios Alessandro
nell'Indie, das Libretto einer Opera seria von 1729, deren Handlung auf dem indi-
schen Subkontinent spielt, sowie zwei auf diesem Libretto basierende Opern,
Hindels Poro re dell’Indie (1731) und Hasses Cleofide (1731), untersucht werden.

Der vorliegende Beitrag ist eine etwas gekiirzte Version meines Essays ,Alexander the Great
and the Indian Raja Puru: Exoticism in a Metastasio Libretto as Set by Hasse and by Han-
del®, der demnichst in einer englischsprachigen Zeitschrift erscheinen wird. Beide Versionen
sind Erweiterungen einiger Abschnitte aus meinem jiingsten Buch Music and the Exotic from
the Renaissance to Mozart und wiederum anderer Absitze aus folgendem Artikel: Ralph
P. Locke: Alien Adventures: Exoticism in Italian-Language Operas of the Baroque. In:
Mousical Times 150, Nr. 1909, 53-69. Eine kiirzere Version des Artikels aus der Musical Times,
Ubersetzt von Arnold Jacobshagen, erschien als: Ralph P. Locke: Exotismus in der Opera seria?
In: Arnold Jacobshagen und Panja Miicke (Hg.): Hindels Opern: Das Handbuch. Laaber
2009, Teilbd. 1, 221-235. Mein Dank gilt Rebekah Ahrendt, Lorenzo Bianconi, Margaret
R. Butler, Regina Compton, Roger Freitas, Ellen T. Harris, Richard G. King, Nathan Link,
Patrick Macey und Jiirgen Thym, die so freundlich waren, Entwiirfe dieser Studie gegenzule-
sen. Gewidmet sei dieser Beitrag Jirgen Thym, dem kenntnisreichen Wissenschaftler, giiti-
gen Kollegen und Mitstreiter, der in hingebungsvoller Weise die Geschichte der Musikwis-
senschaft innerhalb der Eastman School of Music (University of Rochester ) — einer der mu-
sikalischen Praxis gewidmeten Musikhochschule - gestaltete.

Andere wichtige Gattungen, die ebenfalls oft aus der Diskussion um Musik und das Exoti-
sche ausgespart werden, sind das Binkellied (Henry Howards Lied iiber drei Cherokee-
Hauptlinge, um 1762), das Ballet de conr (zum Beispiel La délivrance de Renaud, 1617), das
dramatische Oratorium (zum Beispiel Hindels Belshazzar, 1745) und die Opéra comique aus
der Zeit von Lesage (Arlequin sultane favorite, 1715). Zu den erwihnten Werken lege ich in
meinem Buch (Ralph P. Locke: Music and the Exotic from the Renaissance to Mozart. Cam-
bridge 2015) Fallstudien vor.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

128 RALPH P. LOCKE

Exotismus obne exotischen Stil

Die bisherige Forschung hat Opern mit ,exotischen® Figuren aus der Zeit vor 1750
vor allem aus zwei Griinden nicht berticksichtigt. Erstens sind fast alle Opern nach
der Entstehung dieser Gattung um 1600 bis zur Mitte des 18. Jahrhunderts inner-
halb weniger Jahre oder Jahrzehnte aus dem Repertoire verschwunden, selbst wenn
sie bei Erstauffithrung groflen Beifall erhielten. Gliicklicherweise fanden einige die-
ser Opern im 20. Jahrhundert ein neues Publikum. Dieser Trend der Wiederent-
deckung hat sich in den letzten Jahrzehnten noch verstirkt, auch dank einfalls-
reicher und stilistisch feinftihliger Singer und Instrumentalisten wie der Mezzo-
sopranistin Gloria Banditelli, dem Countertenor Andreas Scholl und dem Cemba-
lospieler und Dirigenten Christophe Rousset. Zweitens: Selbst wenn ein solches
Werk kompetent aufgefithrt wird, lassen sich Publikum, Kritiker und Fachleute oft
von modernen Annahmen dartiber leiten, auf welche Weise Musik Vorstellungen
von Exotik evozieren kann. Insbesondere wird oft nach Spuren einer ,exotischen
Firbung’ gesucht: musikalische Zeichen oder Codes der Andersartigkeit. Tatséch-
lich nehmen wir oft an, dass bestimmte musikalische Codes notwendige und hin-
reichende Bedingungen fir Exotik sind, weil im Musiktheater seit dem spiten 18.
Jahrhundert bestimmte Stilelemente an prominenter Stelle verwendet wurden, die
Komponisten und Publikum als Hinweise auf exotische Regionen interpretierten.
Zu den oft untersuchten Beispielen gehoren Mozarts Die Entfiibrung aus dem Serail
(1782), die auf effektive Weise den Janitscharen-Stil einsetzt (auch als Alla turca-Stil
bekannt). Auch Puccinis Madama Butterfly (1904-1907) verwendet viele japanische
und - wie neuere Forschungen ergeben haben - chinesische Melodien, integriert
aber auch Grundelemente, die eindeutig dazu dienen sollten, ein imaginires Japan
zu evozieren, zum Beispiel die Pentatonik und die prominente Rolle der Harfe als
Verweis auf die Koto.3

In meinen Biichern Musical Exoticism: Images and Reflections (2009) und Music
and the Exotic from the Renaissance to Mozart (2015) bezeichne ich die Annahme, dass
musikalischer Exotismus die Anwesenheit von eindeutig fremden - oder zumin-
dest fremd wirkenden — musikalischen Stilmerkmalen voraussetzt, als das Paradig-
ma des exotischen Stils:

Das ,Paradigma des exotischen Stils‘ identifiziert eine exotisierende Absicht oder Bot-
schaft in einer Passage oder einem ganzen Werk, wenn (und nur wenn) stilistische Mittel

Zu exotisierenden Konzeptionen und Merkmalen in Mozarts Entfiibrung siehe Locke:
Music and the Exotic (Anm. 2), 26-27, 308-313. Ralph P. Locke: Musical Exoticism: Images
and Reflections. Cambridge 2009, 114-123. Fir eine dhnliche Analyse von Puccinis Madama
Butterfly siehe ebd., 175-213. W. Anthony Sheppard hat 2012 herausgefunden, dass zwei
wichtige Motive in Madama Butterfly chinesische Urspriinge haben; siehe W. Anthony
Sheppard: Music Box as Muse to Puccini’s ,Butterfly’. In: The New York Times, 15. Juni
2012, http://www.nytimes.com/2012/06/17/arts/music/puccini-opera-echoes-a-music-box-
at-the-morris-museum.html?pagewanted=all&_r=1, 29. Mirz 2016. W. Anthony Sheppard:
Puccini and the Music Boxes. In: Journal of the Royal Musical Association 140, 2015, 41-92.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ALEXANDER DER GROSSE UND DER INDISCHE RAJA PURU 129

verwendet werden, die (1) von zu diesem Zeitpunkt vorherrschenden Normen abweichen
und (2) entweder von den musikalischen Traditionen eines dargestellten exotischen Ortes
abgeleitet sind oder irgendwie als Hinweise auf diesen Ort verstanden werden konnen
(zum Beispiel durch einen erfundenen Stil oder durch beabsichtigte Andeutungen von
Fremdheit).*

Bezogen auf Werke wie die oben erwihnten Opern von Mozart und Puccini ist
das Paradigma des exotischen Stils duflerst aufschlussreich, wihrend es bei Werken
aus der Zeit vor der Mitte des 18. Jahrhunderts oft nicht greift. Wenn zum Bei-
spiel eine Opera seria aus dem frithen 18. Jahrhundert eine nicht-westliche Kultur
oder nicht-westliche Personen darstellt, dann werden nur selten stilistische Ele-
mente verwendet, die sich erkennbar von denen unterscheiden, die der Kompo-
nist verwendet hitte, spielte das Werk irgendwo in Europa und triten nur europi-
ische Figuren auf, zum Beispiel Griechen oder Romer.

In einem Werk aus der Zeit vor der Mitte des 18. Jahrhunderts wurden Merk-
male eines nicht-westlichen Schauplatzes, einer ethnischen Gruppe oder eines
exotischen Individuums zum grofiten Teil durch nicht-musikalische Mittel insze-
niert. Dazu gehorten etwa die Namen der Protagonisten, Details der Handlung
und der dramatischen Darbietung auf der Bithne (insbesondere das Verhalten und
die Reaktionen einer Figur), der genaue Text (Erklirungen, Rechtfertigungen), der
von einer bestimmten Figur gesungen wird, und vielleicht einige ungewohnliche
Merkmale des Bithnenbilds und der Kostiime (wie etwa eine gemalte Kulisse, die
auf einem Reisebericht basiert, oder ein mit gefedertem Turban ausgestatteter tiir-
kischer oder persischer Herrscher).?

Die Komponisten verstirkten diese Charakteristika oft durch die Musik, aber
nicht indem sie musikalische Klinge und Stilmittel verwendeten, die irgendwie
Jfremd‘ klingen. Stattdessen setzten sie verschiedene normative Stilmittel ein, die
Komponisten von Werken des Musiktheaters dieser Zeit zur Verfiigung standen,
um dem Gefiihl des gesungenen Textes zu entsprechen. Mit anderen Worten: Die
Absicht des Komponisten war es, die musikalische Begleitung eines bestimmten
Moments innerhalb eines solchen Werks den Gefithlen, dem Verhalten sowie den
aktuellen und zukiinftigen Handlungen der jeweils singenden Figuren anzupassen.
Wird ein persischer oder mongolischer Krieger zum Beispiel als leicht reizbar und
aufbrausend gezeigt - eine von mehreren Eigenschaften, die besonders nicht-
westlichen minnlichen Herrschern, Kriegern und religidsen Autorititen zuge-
schrieben wurde —, dann werden diese Gefithle durch die musikalischen Mittel
dargestellt, mit denen die Komponisten iiblicherweise den Eindruck von Zorn ver-

4 Locke: Music and the Exotic (Anm. 2), 17-19. Vgl. ebd., 42-59. Die beiden Paradigmen
wurden zum ersten Mal in folgendem Aufsatz erliutert: Ralph P. Locke: A Broader View
of Musical Exoticism. In: journal of Musicology 24, 2007, 477-521.

Fiir Beispiele der Figurenzeichnung und des Biithnenbilds in Hindels Opern, die sich auf
Berichte von Reisenden aus dem Osten beziehen (zum Beispiel Aaron Hill, der den Ent-
wurf fiir das Libretto fiir Rinaldo verfasst hat) vgl. Ellen T. Harris: George Frideric Handel:
A Life with Friends. New York 2014, 107-113.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

130 RALPH P. LOCKE

starken: zum Beispiel dynamische Spriinge in der Gesangslinie oder eindringliche
rhythmische Figuren in der Orchesterbegleitung. Solche Mittel trugen in der Oper
der Zeit dazu bei, einen nicht-westlichen von einem westlichen Mann zu unter-
scheiden — obwohl es auch hier wieder namhafte Ausnahmen gibt. Aber solche
Elemente erflllen ihre Charakterisierungsfunktion, ohne dabei auf einen ,exoti-
schen® Musikstil zuriickzugreifen - ja sogar ohne notwendigerweise tiberhaupt sti-
listischen Besonderheiten einzufithren. Aus diesem Grund ist es meist nicht hilf-
reich, das Paradigma des exotischen Stils auf Opern zu ibertragen, die vor dem
Auftkommen des Alla turca-Stils in der Mitte bis Ende des 18. Jahrhunderts ent-
standen.

Daher habe ich ein zweites, weiter gefasstes Paradigma zum Verstindnis des mu-
sikalischen Exotismus vorgeschlagen. Es berticksichtigt zwar den Aspekt der ,exoti-
schen Firbung‘ des Stils, bezieht aber auch viele andere Aspekte ein, zum Beispiel
den strategischen Gebrauch von eher konventionellen Charakterisierungsmitteln.
Ich nenne dies das Paradigma der vollstindig kontextualisierten Musik. Da das wei-
ter gefasste Paradigma deutlich mehr Faktoren in die Untersuchung einbezieht,
konnen auch Werke analysiert werden, die das Paradigma des exotischen Stils nicht
erkliren kann. Ich fasse das weiter angelegte Paradigma wie folgt zusammen:

Das ,Paradigma der vollstindig kontextualisierten Musik® geht davon aus, dass bei der
Reprisentation des Exotischen in der Musik potenziell jede Art von musikalischen Mit-
teln eingesetzt wird, inklusive jener, die zu einer bestimmten Zeit die stilistische Norm
bildeten. In vielen Vokalwerken und Werken des Musiktheaters verdeutlichen die Worte
den Ort (zum Beispiel die ethnische Identitit einer Opernfigur), wodurch der Komponist
die Freiheit gewinnt, eine breitere Palette von moglichen Verfahren anzuwenden, um die-
se Darstellung zu intensivieren. Der erste Teil des Paradigmas - ,die ganze Musik® - erin-
nert uns daran, dass der Rezipient ruhig alle musikalischen Elemente und Passagen in
einem Stiick einbeziehen sollte, inklusive all jener, die unter das Paradigma des exotischen Stils
Jfallen. Der zweite Teil, der auf den Kontext der Musik Bezug nimmt, kann sowohl Grund-
elemente der Gattung enthalten, als auch nicht-musikalische Konzepte — wie etwa kultu-
relle Stereotypen, die zur damaligen Zeit als gegeben angenommen wurden: zum Beispiel
weit verbreitete Vorstellungen tiber tiirkische Sultane, tiirkische Haremsfrauen, nordame-
rikanische ,Indianerhiuptlinge’ oder chinesische Minister. Folglich beriicksichtigt das
Paradigma der vollstindig kontextualisierten Musik auch die nicht-musikalischen Elemen-
ten wie den gesungenen Text, die Regieanweisungen, das Kostiimbild, aber auch die kul-
turellen Einstellungen, die auf der Metaebene des Werkes liegen.

Der vorliegende Beitrag illustriert die Vorziige eines solchen weiter gefassten Para-
digmas, indem er eines der am haufigsten vertonten Libretti des 18. Jahrhunderts
und zwei seiner besonders erfolgreichen Vertonungen untersucht. Bei dem Libret-

6 Locke: Music and the Exotic (Anm. 2), 20-21. Vgl. Locke: Musical Exoticism (Anm. 3), 59-71.
Einige andere Forscher haben die Notwendigkeit eines weiter gefassten Ansatzes erkannt.
Harris hat tiberzeugend dargelegt, dass Hindel in den West/Ost-Opern manchmal reiche
und ungewohnliche Klangmittel verwendete, um den ostlichen Luxus zu portritieren (zum
Beispiel Cleopatra in Alexander Balus), aber dass er solche Klinge ofter den westlichen Figu-
ren zugewiesen hat (zum Beispiel in Rinaldo und Riccardo Primo), um die groflere Stirke und
Tugend der Westler anzudeuten (Harris: George Frideric Handel [Anm. 5], 77-85, 103-107).

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ALEXANDER DER GROSSE UND DER INDISCHE RAJA PURU 131

to handelt es sich um Pietro Metastasios Alessandro nell’Indie (Alexander der Grofse
in Indien). Dieser kunstvolle Bithnentext wurde 1729 in einer Vertonung des ange-
sehenen Komponisten Leonardo Vinci in Neapel uraufgefiihrt. Danach wurde er
von zahlreichen Komponisten in Musik gesetzt — die Forschung hat 71 Vertonun-
gen zusammengestellt —, wobei einige dieser Versionen viele Arien oder Rezitativ-
passagen herausgestrichen oder neue hinzuftigt haben. Im Folgenden sollen zwei
lose auf Metastasios Text basierende Opern genauer betrachtet werden: Georg
Friedrich Hindels Poro re dell’Indie und Johann Adolf Hasses Cleofide. Beide Opern
wurden 1731 uraufgefihrt: Hindels Oper in einem offentlichen Opernhaus in
London, dem King’s Theatre; Hasses Version mit einer stirker {iberarbeiteten Fas-
sung des Librettos am Sichsischen Hof in Dresden. Die Gegentiberstellung und
der Vergleich dieser beiden Vertonungen soll verdeutlichen, wie Nicht-Européer
von Komponisten italienischsprachiger Opera seria im 18. Jahrhundert dargestellt
wurden.

Stereotype des Ostens und die griechisch-romische moralische Norm

Die beiden minnlichen Protagonisten in Metastasios Libretto Alessandro nell’Indie
basieren auf historischen Personen: Alexander der Grofle und Puru,’ ein berithm-
ter Raja aus Paurava, einer Region im Punjab. Die Elefanten von Purus Armee
wurden 326 v. Chr. am linken Ufer des Hydaspes von den Reitern der Griechen
besiegt.® Metastasios Libretto greift Elemente aus mehreren ilteren literarischen
Versionen auf, darunter Racines Theaterstiick Alexandre le Grand (1665). Dort hat
jeder der beiden Herrscher einen Armeegeneral (Timagene fuir Alessandro, Gan-
darte fur Poro). Auch die von Alexander und Poro umworbene weibliche Haupt-
figur Metastasios ist in den antiken Quellen bezeugt: Cleofide ist die Herrscherin
tber die indische Region, die nur durch einen Grenzfluss von Poros Gebiet ge-
trennt ist.” Metastasio war wahrscheinlich gliicklich, einen Namen verwenden zu
konnen, der eine etwas spitere ,Kleo® anklingen lisst: die Konigin Kleopatra von
Agypten, der bekannte Prototyp der &stlichen Frau, die gleichermaflen schén und
politisch versiert war.1

In den griechischen Quellen wird er ,Poros® genannt und in den rémischen ,Porus’. In Me-
tastasios Libretto wurden beide Namen zu ,Alessandro‘ und ,Poro‘ italienisiert.

Dieser Fluss ist auch unter dem Namen ,Jhelam® bekannt und verlduft fast vollstindig im
heutigen Pakistan.

Kleophis (vermutlich abgeleitet vom sanskritischen Namen ,Kripa‘) war laut verschiedenen
griechischen und rémischen Schriftstellern die Frau oder Mutter des Kriegsftirsten der As-
sakener, einem wichtigen Reitervolk im heutigen Peshawar-Tal. Einige der antiken Quellen
behaupten, sie habe versucht, den griechischen Eroberer Alexander durch Geschenke und
sogar Liebe zu besinftigen; die beiden romischen Autoren Curtius und Justinus berichten,
sie habe ithm einen Sohn geboren.

10" Lucy Hughes-Hallett: Cleopatra: Histories, Dreams and Distortions. New York 1990.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

132 RALPH P. LOCKE

Thomas Betzwieser zufolge beschrinke sich der Exotismus in vielen Opern zu
Metastasios Alessandro-Libretto lediglich auf die oberflichliche ,Topografie®, da
die Handlung zwar in Indien spiele,!! doch das ferne Land einfach als Schauplatz
fur eine herkdmmliche Opera seria diene. Tatsichlich aber evoziert Metastasios
Libretto lokalspezifische Besonderheiten auf mannigfaltige Art und Weise, etwa
durch die Namen der indischen Figuren,!? durch das konkrete Verhalten dieser
Protagonisten und durch die Worte, die sie singen (Gefiihle, Reaktionen). Zusitz-
lich beeinflussten sicherlich auch das Bithnenbild und andere visuelle Elemente -
wie sie in den Regieanweisungen und (auch) in einigen gesungenen Worten nahe-
gelegt werden — die Reaktion des Publikums.

Als eindeutig exotisierende Momente und Details in Metastasios Libretto las-
sen sich nennen:

1) In der Mitte des I. Aktes kommt Cleofide in Alessandros Lager, und zwar der
Regieanweisung gemild ,mit [...] vielen Indern, verschiedene Geschenke tragend
von (in Cleofides Worten zu Alessandro) den ,Klippen® und der ,weiten Ostli-
chen Meereskiiste” (I 13).13 Die Regieanweisung im Libretto fur die aufwendige
Premiere von Hasses Oper in Dresden prizisiert sogar noch diese einheimi-
schen Gaben: ,, Tiger, Lowen und Korbe mit Gold und Perlen “.14

2) An einer fritheren Stelle in Metastasios Libretto nehmen zwei Inder Poros
Schwester Erissena gefangen und bringen sie in Ketten zum griechischen Kom-

11" Thomas Betzwieser: Exotismus und ,Tiirkenoper* in der franzdsischen Musik des Ancien Régime:

Studien zu einem dsthetischen Phinomen (Neue Heidelberger Studien zur Musikwissenschaft;
21). Laaber 1993, 16-17.
Besonders wenn man sich die obligatorischen italienischen Endungen wegdenkt, wird aus
,Gandarte® wieder ,Gandharta‘, wie in einer deutschsprachigen Aufnahme bei den Hindel-
festspielen in Halle von 1959: Hindel: Poros [sic], dirigiert von Horst-Tanu Margraf. Edel
CD 0093742BC. (Neuveroffentlichung 1998).
Der Einfachheit halber wird hier - sofern nicht anders angegeben - die Nummerierung der
Akte und Szenen aus Metastasios Alessandro-Libretto von 1729 verwendet, auch wenn auf
die Vertonungen von Hindel und Hasse Bezug genommen wird; Auslassungen und Einfi-
gungen durch die jeweiligen Bearbeiter des Librettos und die Komponisten dieser Opern
fithrten zu einer etwas anderen Nummerierung der Szenen. Das Libretto von 1729 (verdf-
fentlicht 1730) kann auf der Paduaner Webseite fiir Metastasios Libretti eingesehen wer-
den: http://www.progettometastasio.it, 29. Mirz 2016. In jeder Produktion oder Aufnah-
me konnen sich die Akt- und Szeneneinteilungen dndern, abhingig davon, wie viele Pau-
sen es gibt, welche Nummern ausgelassen beziehungsweise gekiirzt werden et cetera.
14 Hasse: Cleofide 1 14. Das Libretto fiir diese Oper wurde in der ersten Auflage der hervor-
ragenden CD unter der musikalischen Leitung von William Christie (Capriccio 10 193/96)
als Faksimile nachgedruckt, aber nicht in der Neuauflage dieser Aufnahme im Jahr 2011
(Capriccio 7080). Es wurde auch in der kritischen Ausgabe, herausgegeben von Zenon
Mojzysz, nachgedruckt, aber nicht in dem auf der kritischen Ausgabe basierenden Klavier-
auszug. Meine Ubersetzungen basieren frei auf denen aus dem Beiheft der Aufnahme von
Liesl B. Sayre und der kritischen Ausgabe (von Liesl B. Sayre [et al.] fiir das Englische und
von Zenon Mojzysz [et al.] fir das Deutsche). Hindels Poro re dell’Indie ist als eine ebenso
bemerkenswerte CD-Aufnahme zuginglich, unter der musikalischen Leitung von Fabio
Biondi (Opus 111 OPS 30-113/115).

12

13

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ALEXANDER DER GROSSE UND DER INDISCHE RAJA PURU 133

mandanten, um sich bei ihm einzuschmeicheln (I 3). Alessandro betrachtet
dies als einen abscheulichen Akt. Er nennt die beiden Inder verriterische
Schurken (,Indegni!“) und erklirt Erissena, dass er — im Gegensatz zu ,anderen
Feinden®, womit er wahrscheinlich die Perser oder Skythen meint — Schonheit
srespektiert® und keineswegs wiinscht Erissena zu ,schinden® (,oltraggiarti).
Alessandro befreit die indische Prinzessin und schickt die beiden ,Verriter” in
Ketten zuriick zu Poro, damit er sie bestrafen kann. Damit soll vermutlich an-
gedeutet werden, dass das frauenfeindliche Verhalten und der dreiste Egoismus
der beiden Verriter typisch fur Linder sei, die weit entfernt von Griechenland
liegen, der Heimat der aufgeklirten Gesinnung und moralischen Standhaftig-
keit. So zeigt der westliche Held des Librettos die kulturellen Eigenschaften in-
discher Minner - und, allgemeiner: der mannlichen Bewohner weit ostlich
von Europa gelegener Gegenden - in einem unvorteilhaften Licht zum Ver-
gniigen des lesenden und hoérenden Publikums.

3) Ein zentrales Element der letzten Szene von Metastasios Libretto ist eine kul-

turelle und religiose Sitte, die eindeutig indisch ist, nimlich die hinduistische
Tradition der Witwenverbrennung (Sati), bei der sich eine Witwe freiwillig
verbrennen ldsst — normalerweise auf dem Scheiterhaufen fir ihren toten Ehe-
mann. Dieser Brauch wird in vielen europiischen Schriften des 18. Jahrhun-
derts erwdhnt.l> Gegen Ende von Metastasios Libretto Alessandro nell’Indie (111
12) ist Cleofide verzweifelt, nachdem sie irrtiimlich informiert wurde, ihr ge-
liebter Poro habe sich in den Hydaspes gestirzt, um der Gefangennahme
durch die Griechen zu entgehen. Cleofide bereitet sich vor, einen Scheiterhau-
fen zu besteigen, um der ,,Sitte” zu gehorchen, die durch ein ,uraltes Gesetz"
vorgeschrieben ist. Sie erwihnt, dass der Rauch - den das Publikum in diesem
Augenblick vermutlich zu sehen beginnt — mit Gewiirzen parfiimiert ist. Damit
findet sich im gesungenen Text ein weiteres exotisches Element: Gewiirze waren
zu Hindels Zeit eines der wichtigsten Giiter im Handel mit dem Osten. Ales-
sandro, der konsterniert ist, Cleofide am Fuf! des Scheiterhaufens zu sehen,
spricht die (damals wie heute) archetypisch westliche Reaktion aus: Die Forde-
rung, dass eine Witwe sich selbst verbrennen soll, sei ,ein unmenschliches
Gesetz, das man aufhalten muss, [und] das ich zu vernichten wissen werde®
(»legge inumana, che a bisogno di freno, che distrugger sapro®).

4) Als Cleofide dabei ist, das Ritual der Witwenverbrennung durchzufiihren, ver-

steckt sich Poro in einem nahe gelegenen heidnischen Tempel, um Alessandro
und Cleofide zu erstechen. Er glaubt ndmlich irrtimlich, dass Cleofide zarte
Gefthle fur den griechischen Heerfithrer hegt. Als er sie belauscht und be-
obachtet, erkennt er die wahre Hingabe seiner Geliebten und tritt rechtzeitig

15

Zum Beispiel berichtet Gottfried Taubert in Kompendium zur Tanzkunst von 1717, dass
Frauen, welche die Witwenverbrennung verweigerten, zu Prostituierten und lasziven Tin-
zerinnen wirden (Gottfried Taubert: Rechtschaffener Tantzmeister, oder, Griindliche Erklirung
der frantzosischen Tantz-kunst. Leipzig 1717, 59-60).

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

134 RALPH P. LOCKE

hervor. Damit rettet er sie vor dem Scheiterhaufen. Indem Poro rechtzeitig
handelt, ergibt sich ein weiterer Vorteil (fiir den Librettisten sowie fiir die west-
lichen Prinzipien der Toleranz und Duldsamkeit), nimlich dass Alessandro, der
edelgesinnte imperiale Eroberer, sich nicht mehr mit Gewalt gegen die lokale
Sitte stellen muss.!®

5) Wir wissen nicht, ob bei der eindrucksvollen Premiere von Hasses Cleofide in

Dresden tatsichlich echte Lowen und Tiger — oder Ténzer, die als solche ver-
kleidet waren — auf die Bithne kamen oder ob das Opernpublikum sich diese
anhand der gedruckten Regieanweisungen in ihren Libretti vorstellen musste.
Wir wissen aber, dass es in dieser Produktion mehrere andere Elemente gab,
mit denen der zeitliche Rahmen und die ethnischen Aspekte der Geschichte
verdeutlicht werden sollten. Nach einem zeitgendssischen Bericht nahmen 54
Soldaten aus Konig Augusts Armee in der Schlachtenszene teil (II 5). Sie ha-
ben ,das Thrige bei der Bataille in der Opera mit gutem Fleif und Geschick-
lichkeit verrichtet, wie sie denn mit Schildern auff die alte Griechische und In-
dianische Art zu fechten einige Zeit vorher exerciret worden®.l” Die Auffiih-
rung wartet auch mit drei unabhingigen balli auf, einer nach jedem Akt der
Oper.!® Im ersten dieser balli traten ,marinari“ (Seeleute) auf - vielleicht die
Tanzer oder Schauspieler, die Cleofide und ihre Geschenke einige Minuten
zuvor mit dem Schiff zu Alessandro gebracht hatten. Zum ballo nach dem 1L
Akt gehorten ,Indiani (weitere Details sind nicht iiberliefert) und der nach
dem IIL. und letzten Akt bestand aus einem Tanz von lokalen ,Bacc[h]anti®;
damit waren im Kontext dieser Oper nicht weibliche Anhingerinnen des Dio-
nysus beziehungsweise Bacchus gemeint, sondern einer indischen Gottheit der
irdischen Liebe, die vermutlich als ungefihr dquivalent zu diesen westlichen
Gottern angesehen wurde (vielleicht Kamadeva, auch bekannt als Mara).!®

16

17

18

19

Metastasio (1730), III 13. Cleofide hatte schon in einer fritheren Szene der Oper dariiber
nachgedacht, sich in den Hydaspes zu werfen. Dies entspricht nicht gerade dem Verhalten
westlicher Koniginnen in Opern dieser Zeit, insbesondere nicht solchen, die als im Grunde
bewundernswert dargestellt werden. Poro und Gandarte drohen in Metastasios Alessandro-
Libretto ebenfalls mit Selbstmord im Verlauf der Oper. In Hindels Giulio Cesare ist Corne-
lia, die Witwe des ermordeten romischen Generals Pompeo, eine bemerkenswerte Aus-
nahme; ihre Hoffnungslosigkeit war moglicherweise wenigstens verstindlich zu dieser Zeit,
da ihr schreckliches Entsetzen dariiber gezeigt wird, in den Harem von Tolomeo gezwun-
gen zu werden.

Aus einem quasi-offiziellen Bericht tiber den Tag in Curiosa Saxonica 75, 1731, 271, zitiert
in: Zenon Mojzysz: Cleofide, ,Dramma per musica™ von Johann Adolf Hasse. Untersuchung der
Entstehungsgeschichte (Hasse-Studien / Sonderreihe; 2). Stuttgart 2011, 54.

Die Musik und Choreografie dieser drei #alli ist leider verloren. Jedoch werden die balli in
der Originalausgabe des Librettos an prominenter Stelle erwihnt. Im Klavierauszug und in
der Neuauflage der Capriccio-CD werden die balli nicht erwihnt.

Die letzte Szene der Oper mit dem Scheiterhaufen findet vor einem ,Tempel des Bacchus®
statt. Hindels Oper tilgt unter anderem den Chor aus den III. Akt und den ballo fiir die
Bacchantinnen (in diesem Fall die Tempelpriesterinnen) und vereinfacht im Verlauf der
Oper einige der szenischen Effekte, jedenfalls nach den Regieanweisungen aus dem verdf-

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ALEXANDER DER GROSSE UND DER INDISCHE RAJA PURU 135

Alle diese Details bestitigen Reinhard Strohms Annahme, dass Hasses Cleofide in
ihrer vollstindigen Fassung auf der Dresdener Bithne 1731 ,ein relativ frithes Bei-
spiel fur echte Exotik und Chinoiserie im Musiktheater war.2

Metastasios Raja als Antiimperialist und schlechter Anfiibrer

Die Auseinandersetzung des Libretto mit der Frage nach europdischer Identitit
und nicht-europdischer Alteritit zeigt sich auch in einem anderen hervorstechen-
den Merkmal: dem wiederholten Anprangern des griechischen Imperialismus.
Nachdem Cleofide Alessandro ihre Gaben prisentiert, erinnert sie ihn an die Stad-
te und Felder, die er in ihrem Land zerstort habe, und das ,extreme Leid®, das dies
verursacht habe. Was Poro anbelangt, so ist er noch immer Herrscher tiber grofie
Gebiete Indiens, obwohl er emotionale Schwichen zeigt. Er erhilt ebenfalls die
Gelegenheit, seinem Unmut iber die Griechen freien Lauf zu lassen und zwar in
einer Weise, die auf jliingere Beispiele westlicher Gier anzuspielen scheint. Mit zu-
nehmender Wut klagt er den griechischen Eroberer an, und im Verlauf der Tirade
wechselt seine Anrede aus der respektvollen dritten Person in die beschuldigende
zweite Person: ,Welches Ziel treibt denn Alessandro in die Linder der Aurora,
ithren Frieden zu zerstoéren? [...] Nun hast du schon zum Tribut die Welt iiberall
verpflichtet. Doch die ganze Welt ist deinem Durst zu wenig?“ (I 2). Poros General
Gandarte lisst dhnliche Vorwiirfe verlauten, als er, verkleidet als Poro, Alessandro
gegentibertritt, genauso wie Alessandros eigener General Timagene in einem Mono-
log.?! Diese wiederholten Anklagen sind ein Echo der im 17. und 18. Jahrhundert
oft gefiihrten Debatten tiber die moralische Bewertung der zeitgendssischen impe-
rialistischen Unternehmungen der Spanier und anderer europiischer Michte.?? Po-
ros lange und beindruckende Rede, die oben in Ausziigen zitiert wurde, wurde fast
komplett von Hasses Librettist iibernommen.?> Hindels Librettist hingegen kiirzte

fentlichten Libretto zu schliefen. Vgl. Winton Dean: Handel’s Operas, 1726-41. Wood-
bridge 2006, 169-173.

20 Reinhard Strohm: Hasses Oper ,Cleofide® und ihre Vorgeschichte. In dem Beiheft zur ers-
ten CD-Verdffentlichung der Aufnahme, die oben bereits angefithrt wurde, 13-21, hier 13.
Strohm meint mit ,echt® vermutlich den Versuch, zumindest ungefihr korrekt zu sein; er
verwendet den Begriff ,Chinoiserie anscheinend recht frei.

21 Gandarte: ,,Du willst, dass wir alle sterben® (Libretto von 1729, II 13); im Libretto fiir Cleo-
fide (bearbeitet von Boccardi) folgt darauf: ,Es gefiele dir, wenn der ganze Indus rot von
Blut wire®“. Timagene erklart seine Absicht, die ,unterdriickte Welt“ vom ,Joch® Alexan-
ders zu befreien (Alessandro-Libretto von 1729, 11 11).

22 Vgl. Locke: Music and the Exotic (Anm. 2), 76-77, 90-91, 230-232. Der Horer vertraut Tima-
genes Auflerungen nicht ganz, weil Timagene, wie es im Libretto steht, Alessandros ,ge-
heimer Feind® ist. Timagene ist der Sohn von Cleitos, den Alexander der Grofie betrunken
in einem Kampf getotet hat; und auBlerdem hat Alessandro gerade Timagenes Pline ver-
eitelt, Zugang zu Poros Schwester Erissena zu erlangen. Aber wir erkennen in diesen Wor-
ten auch eine echte westliche Sympathie fiir eroberte Volker.

23 Ausgelassen wurden einige spezifische Aussagen iiber Afrika und Asien.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

136 RALPH P. LOCKE

sie drastisch, vielleicht aus Riicksicht auf die zeitgendssischen britischen Aktivititen
in Indien.2*

So bewundernswert Raja Poros Ziele sein mogen, ihm fehlt Alessandros emoti-
onale Stabilitit und dessen Sinn fiir Priorititen.?> Im Verlauf der Oper verdichtigt
Poro Cleofide immer wieder der Untreue.?6 Als er hort, dass Cleofide auf dem Weg
sei, sich mit Alessandro zu treffen (I 9), beflirchtet er, sie konnte nun dem west-
lichen Eroberer ihre Zuneigung schenken, und will sie sofort verfolgen. Sein Gene-
ral Gandarte erinnert ihn unverziiglich daran, dass er stattdessen den Kampf gegen
die griechische Invasionsarmee anfithren sollte.?” In einer anderen Szene (II 7) -
eine der wenigen, in denen Poro nicht von der Eifersucht beherrscht ist — offenbart
er eine weitere problematische Eigenschaft: Impulsivitit. Nachdem er - als Asbite,
also als ein Mitglied des indischen Hofs, verkleidet — Alessandros Lager am Fluss-
ufer erreicht hat, enthiillt er aus Stolz seine wahre Identitit.28 Cleofide unterbricht
ihn, kurz bevor er seinen wirklichen Namen preisgibt.

Im Gegensatz zu dieser Unbestindigkeit demonstriert Alessandro - in jeder
Hinsicht das Beste, was der Westen zu bieten hat — bei vielen Gelegenheiten Milde
und Selbstverleugnung. Er zeigt sogar Reue tiber das Leid, das er Indien gebracht
hat, und beharrt darauf, dass er die Frauen in jedem eroberten Land respektiere.
Ereut bestitigt sich diese Selbstbeherrschung am Ende der Oper. Obwohl Ales-
sandro von Cleofide bezaubert ist, steht er der Wiedervereinigung mit ihrem lang-
jahrigen Geliebten Poro nicht im Wege. Er setzt beide auch wieder als Herrscher
Uber ihre benachbarten Reiche ein, wenn auch in einer untergeordneten Position:
als Monarchen, die einem imperialen Griechenland tributpflichtig sind.

Hindel hatte funf Jahre zuvor bereits eine Oper mit dem einfachen Namen
Alessandro komponiert, allerdings mit einem ganz anderen Libretto, das den grie-
chischen Eroberer in ein weniger vorteilhaftes Licht riickt. Zum einen erkldrt er
sich zum Gott, nachdem er eine indische Stadt (Oxidraca, ein erfundener Name)
erobert hat - fur diesen Akt des Groflenwahns wird er prompt von dem aufrechten

24 Reinhard Strohm: Metastasio’s ,Alessandro nell’Indie‘ and Its Earliest Settings. In:

Reinhard Strohm: Essays on Handel and Italian Opera. Cambridge 1985, 232-248, hier 239.

Einige von Hindels Freunden und Investoren seines Opernensembles waren auch am

Uberseehandel beteiligt. Vgl. Ellen T. Harris: With Eyes on the East and Ears in the West:

Handel’s Orientalist Operas. In: Journal of Interdisciplinary History 36: 3, 2006, 419-443, be-

sonders 432-434. Harris: George Frideric Handel (Anm. 5), 76-113.

Dean kennzeichnet seinen Charakter treffend als ,instabil und frenetisch, von Liebe und

Eifersucht besessen® (Dean: Handel’s Operas [Anm. 20], 180).

26 Vgl. Alvaro in Rameaus Les Indes galantes: Locke: Music and the Exotic (Anm. 2), 236.

27 In Hasses Libretto (in der Bearbeitung von Boccardi) heifit es ,als Schwichling erscheinen®
(»debole comparir®). Die Worte, die Metastasio Gandarte an dieser Stelle in den Mund
legt, scheinen Poro gegentiber respektvoller zu sein: ,[deine] groflen Vorhaben zu zersto-
ren” (,scomporre i gran dessigni®).

28 Bei Hiandel: II 3; bei Hasse: I1 7.

25

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ALEXANDER DER GROSSE UND DER INDISCHE RAJA PURU 137

General Clito kritisiert.?? Zum anderen fihlt dieser Alexander sich nicht nur zu ei-
ner Ostlichen Prinzessin, sondern sogar zu zweien hingezogen: Rossane, welche die
Griechen als Gefangene aus Persien mitgebracht haben, und Lisaura, eine Skythin
und damit in Alessandros Sicht eine ,Barbarin“.30 Ein Teil der Kunst einer Oper
besteht darin, bekannte Elemente neu zu arrangieren. Vielleicht kamen manche
Londoner Opernbesucher, die beide Hindel-Opern sahen, sogar zu dem Schluss,
dass Alexander der Grofle, nachdem er seine Lehren aus der Oper Alessandro im
Jahre 1726 gezogen hat, sich fiinf Opernsaisons spiter in seine kulturelle Rolle als
bewundernswerte Heldenfigur gefligt hatte.

Metastasios Entscheidung, Alexander in Alessandro nell’Indie als aftektkontrolliert
zu présentieren, hat den Vorteil, dass die Rolle des vernarrten Geliebten von einem
anderen Mann gespielt werden konnte, und zwar nicht von einem anderen griechi-
schen (oder romischen) Krieger, wie es in Opern aus dem frithen 18. Jahrhundert
sonst oft der Fall war, sondern von einem indischen Raja. Indem er einem Ost-
lichen Mann moralische Schwiche zuschreibt, stiitzt sich der Librettist auf gingige
Klischees tiber nicht-europdische Minner. Die Verbindung von fremder Ethnizitit
und Charakterschwiche entsprach kontrastiv dem europiischen Selbstbild und
unterstiitzte mittelbar die imperialistischen Eroberungen und Handelsabkommen,
die oft militdrisch durchgesetzt wurden.3! Wurde ein westlicher Mann vom Liebes-
verlangen iibermannt - zum Beispiel Grimoaldo, der Herzog von Benevento, in
Hindels Rodelinda -, konnte er dennoch als potenziell guter Herrscher gedeutet
werden, der lediglich von einem zynischen und ehrgeizigen Berater beeinflusst
wird (Garibaldo). Dagegen erscheinen Poros wiederkehrende Habgier, Eifersucht
und die Tatsache, dass er in der Schlussszene der Oper Cleofide und Alessandro
auflauert, um sie zu ermorden, als Ausdruck einer inhdrenten Unterlegenheit, ganz
gleich, ob diese nun ethnisch, rassisch oder kulturell interpretiert wurde.

Verschiedene musikalische Arrangements und ihre Wirkung

Ein Komponist, der Metastasios Libretto vertont, kann durch die Musik die Unter-
schiede im Verhalten der Reprisentanten des Westens und des Ostens entweder
hervorheben oder herunterspielen. Fiir Autoren, die sich mit Hindels und Hasses

29 Zu Clito in Alessandro (einer Figur, die auf der historischen Gestalt Cleitos basiert), vgl.
Regina Compton: How to Enrage Alexander, or Towards an Understanding of Handel’s
Recitativo semplice and Theatrical Gesture. In: Héindel-Jabrbuch, 62,2016, 33-51.

Rossane ist in dieser Oper zweifellos das Aquivalent zur historischen Roxana, eine bekann-
te baktrische Frau, die Alexander 327 heiratete. Aber einige ihrer Eigenschaften scheinen
denen einer Figur mit einem dhnlichen Namen, jedoch aus einer sehr viel jiingeren Zeit
nachempfunden zu sein (siche Anm. 41).

Zur Einstellung zu den europiischen Uberseceroberungen und den militirisch erzwungenen
Handelsabkommen im frithen 18. Jahrhundert, besonders in Indien, Nord- und Stidamerika
und gegeniiber dem Osmanischen Reich, vgl. Locke: Music and the Exotic (Anm. 2), 56-74,
75-100, 204-207 und 264-269.

30

31

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

138 RALPH P. LOCKE

Alessandro nell’Indie-Opern befasst haben, ist diese Frage meist nicht von zentraler
Bedeutung. Sie beschiftigen sich stattdessen mit anderen (ebenfalls berechtigten)
Fragen, etwa wie sich diese Opern zu den Konventionen und Themen der baro-
cken Opera seria verhalten.3? So argumentiert Reinhard Strohm zum Beispiel, dass
Hindels Poro der Intention von Metastasios Werk treu bleibe, indem er ,den
Kampf zwischen den Personlichkeiten und Nationen [die im Zentrum fritherer
Versionen, etwa in Racines Stiick, standen] auf die geistige Ebene des individuellen
Gewissens versetzt“.33 Sven Hansell betont einen dhnlichen Gesichtspunkt: Meta-
stasios Alessandro-Libretto lenke unsere Aufmerksamkeit von den Fragen geopoliti-
scher Konflikte auf die verschiedenen amourdsen Verwicklungen und Missver-
stindnisse der einzelnen Figuren. In Hasses Vertonung Cleofide intensiviere der
skokettierende® Ton der Musik diese Verlagerung.3*

Stimmung und Stil der verschiedenen musikalischen Stiicke der beiden Ales-
sandro/Poro/Cleofide-Opern variieren stark. Auf zwei Aspekte dieser vielfiltigen
Stimmungen und Stile mochte ich kurz eingehen, bevor ich einige Arien und Rezi-
tative aus beiden Opern untersuchen werde.

1) Sowohl Hindel als auch Hasse komponierten einen etwas merkwiirdigen, viel-
leicht sogar exotisch klingenden orchestralen Marsch fiir den Moment, als Cleo-
fide mit ihrem Gefolge von Geschenke tragenden Indern auftritt. In Handels
Marsch (Poro: 1 9) findet sich ein wiederholter, schwerfilliger Rhythmus aus
drei langen Tonen, vielleicht ein Verweis auf die Figur des ,exotischen Mar-
sches“, die — wie Miriam Whaples bemerkt hat — in der berithmten tiirkischen
Szene von Molieres und Lullys Le bourgeois gentilhomme eingefithrt wurde und
die fiir mehr als ein Jahrhundert einen Nachhall in Bithnenarbeiten von Ra-
meau, Gluck, Dalayrac und Mozart fand.3®> Hasses Marsch (Cleofide: 1 14) be-
steht aus einer lebendigeren und punktierten, aber genauso sturen und wenig
anmutigen Figur. Diese unerwarteten, sogar unbeholfenen stilistischen Feinhei-

32 Dean: Handel’s Operas (Anm. 19), 169-93. Frederick L. Millner: The Operas of Johann Adolf
Hasse (Studies in Musicology; 2). London 1979, 103. Sven Hansell: Cleofide. In: Grove
Music Online, http://www.oxfordmusiconline.com/subscriber/article/grove/music/O901081,
29. Mirz 2016. Strohm: Hasses Oper ,Cleofide’ (Anm. 21), 17. Roland Dieter Schmidt-
Hensel: ,La musica é del Signor Hasse detto il Sassone...": Jobann Adolf Hasses ,Opere serie” der Jabre
1730 bis 1745: Quellen, Fassungen, Auffiibrungen (Abhandlungen zur Musikgeschichte; 19.1-2).
Gottingen 2009, Bd. 1: 210, 214, 216, 218, 226, 302; Bd. 2: 153-178. Dass die verschiedenen
Verwicklungen in der Handlung in Dresden sehr wohl als Andeutungen auf bestimmte Per-
sonen am Hof verstanden worden sein konnten, argumentiert Strohm: Hasses Oper ,Cleo-
fide’ (Anm. 21), 31. Diese Interpretation wird hinterfragt von Panja Miicke: Johann Adolf Has-
ses Dresdner Opern im Kontext der Hofkultur. Laaber 2003, 88. Strohms Sichtweise wird un-
hinterfragt ibernommen von T.C.W. Blanning: The Culture of Power and the Power of Culture:
Old Regime Europe, 1660-1789. Oxford 2002, 64-67.

33 Strohm: Metastasio’s ,Alessandro nell’Indie* (Anm. 24), 232, 236 (Zitat), 241, 245.

34 Hansell: Cleofide (Anm. 32).

35 Locke: Music and the Exotic (Anm. 2), 227-228, 313-315. Die Harmonie in Hindels Marsch
neigt auch dazu, zu lang auf der Tonika zu verweilen, um sich dann plétzlich in andere
Tonarten zu stiirzen.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ALEXANDER DER GROSSE UND DER INDISCHE RAJA PURU 139

ten konnten auch in der Art und Weise inszeniert worden sein, wie die Inder
auf der Bithne marschierten, gestikulierten oder kostiimiert waren;¢ vielleicht
die einzigen Momente in beiden Werken, die sich dem Paradigma des exoti-
schen Stils zurechnen lassen.

2) Auch wenn in einer Oper eine oder mehrere exotische Figuren auftreten, sollten

wir vorsichtig sein, die iiblichen Generalisierungen im Hinblick auf Opern aus
dem frithen 18. Jahrhundert zu tbernehmen. Der Hasse-Fachmann Zenon
Mojzysz meint etwa, die Figuren der Cleofide seien ,relativ einfach konzipiert®
und man konne ,sogar jedem Charakter einen einzigen beherrschenden Affekt
zuordnen®. Cleofides Antriebskraft zum Beispiel sei die Liebe.’” Auch wenn
dies zutreffen mag, so ist doch zugleich festzuhalten, dass Cleofide die Tiefe
ebendieses einen Gefiihls, ihrer Liebe zu Poro, auf ganz verschiedene Weisen
auszudriicken vermag, die wiederum unterschiedlichen Charaktereigenschaften
entsprechen. Dies macht sie zu einem gewissen Grad ambivalent und unbere-
chenbar. Cleofide folgt einer durchdachten Strategie, um Alessandro zu Zuge-
stindnissen zu iberreden; sie zeigt Selbstbewusstsein und berechtigte Wut,
nachdem Poro ihr unterstellt, sie sei nun Alessandro zugeneigt. Sie gibt sich ver-
standlicher Verzweiflung hin, nachdem sie das falsche Geriicht von Poros Tod
hort. Vielleicht am eindriicklichsten ist die Szene (I 13), in der sie durch einige
schnelle taktische Entscheidungen fast ihr Ziel erreicht, Alessandros Begehren
fur sich zu wecken. So droht sie zum Beispiel abzureisen, als er ithre Geschenke
zuriickweist, denn sie konnte nirgends bleiben, wo ihre Gaben nicht willkom-
men wiren. Dadurch ist Alessandro gezwungen, sie darum zu bitten, bei ihm zu
bleiben. Als er im Versuch, seine Liebe zu ihr zu dimpfen, ihren Blick nicht er-
widert, tiuscht sie vor zu weinen. Cleofide deutet auch mehrfach an, sie sei von
Alessandro bezaubert - sie preist laut ,seine milden Ziige, seinen achtungsvollen
Blick und seine hofliche Rede” — und erklirt schliellich, als ithr wahrer Geliebter
Poro verkleidet als Asbite erscheint: ,Fiir Alessandro allein empfinde ich Liebe
und bekenne [...] Gefiihle, die ich mit viel Miihe, o Herr, bisher verschwiegen
habe.“ Wihrend dieses langen und sehr manipulativen ,Angriffs“ auf Alessan-
dro - er verwendet diesen Begrift ad spectatores — hilt der griechische Eroberer
mehrmals inne, um seine Fassung wiederzugewinnen und singt schliefilich eine
Abgangsarie, in der er sanft aber bestimmt erklirt, dass er ihr Verteidiger und
Freund sein wolle, ihr aber sein Herz nicht schenken konne.38

Verfithrerisches und heuchlerisches Verhalten wurde in Opern des 18. Jahrhunderts
oft westlichen Frauenfiguren zugeschrieben (zum Beispiel Poppea in Hindels Agrip-
pina und Antigona in seiner Oper Admeto). Nichtsdestoweniger konnte es sein,

36

37
38

Zu den absichtlich ungeschickten, unkoordinierten oder schwerfilligen Bewegungen von
»Indern® aus verschiedenen Kontinenten im Ballett des Barock vgl.: Locke: Music and the
Exotic (Anm. 2), 12-13, 83-84 (Abb. 4.5 und 4.6), 139-142, 146, 149.

In der Einfuhrung zum Klavierauszug: vii-viii.

Er flastert sich selbst Sitze zu, wie ,Almal[,] costanza® (,Sei ruhig mein Herz!").

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

140 RALPH P. LOCKE

dass Metastasio in diesem Libretto die verfiihrerischen und heuchlerischen Worte
und Taten Cleofide vor allem deshalb zugeschrieben hat, weil sie dem Osten und
nicht Europa entstammt.?* Hinter Cleofide stehen - in der Vorstellung gebildeter
Personen des frithen 18. Jahrhunderts — die weitverbreiteten Bilder von michtigen
morgenlindischen Frauen, zu denen nicht nur die grofle Kleopatra von Agypten
gehort, sondern auch muslimische Frauen wie Roxana (oder Roxolana), die, ob-
wobhl sie in der heutigen Ostukraine geboren wurde, Mitte des 17. Jahrhunderts in
den Harem des osmanischen Sultans Suleimans I. kam.40

Die Arien als Charakterisierungsmittel

Cleofides Versuch, Alessandros Gefiihle zu beeinflussen, wird nur im Rezitativ
vorgetragen. Die wechselnden Effekte, die ich beschrieben habe, hingen stark von
den Fihigkeiten und der Sensibilitit der jeweiligen Singerin und den Mitgliedern
der Continuo-Gruppe ab. Aber auch die Arien fiir Cleofide und Poro deuten oft
exotische Elemente an, die direkter in den Noten der Partitur verankert sind und
deshalb jede wenigstens halbwegs kompetente Darbietung beeinflussen mussten.
Marita P. McClymonds hat darauf hingewiesen, dass es sich bei einer von Poros
Arien, nimlich ,,Generoso risvegliati, o core” (II 4), vielleicht um eine Frithform
des komischen tiirkischen Stils handeln konnte. Hasse hatte diese Arie aus einer
seiner fritheren Opern iibernommen, Gerone, tiranno di Siracusa (Neapel, 1727).41
Wie die oben erwdhnten Mirsche konnte diese Ausnahme vielleicht als frithes
Beispiel des ,exotischen Stils‘ betrachtet werden. Freilich bleibt fraglich, ob das

39 Atalanta aus Hindels Serse teilt einige dieser Eigenschaften; sie ist wie die anderen Figuren
jener Oper eine Perserin.

Uber Roxana behauptete man, es sei ihr mit weiblichen Waffen gelungen, Suleimans einzige
Frau zu werden, und sie habe es durch Klugheit und Hinterlist vermocht, einen Sohn, den
er mit einer fritheren Frau hatte, ermorden zu lassen, so dass ihr eigener Sohn der Nachfol-
ger von Suleiman werden konnte. Vgl. Portrits und Informationen in Locke: Music and the
Exotic (Anm. 2), 64-74. Die listige und willensstarke Rossane in Hindels Alessandro - sie
verlangt an einer Stelle, freigelassen zu werden — spiegelt Eigenschaften, die im frithen
18. Jahrhundert meist der historischen Roxana/Roxolana aus dem 16. Jahrhundert zu-
geschrieben wurden.

Marita Petzoldt McClymonds: Style as Sign in Some opere serie of Hasse and Jommelli.
In: Reinhard Wiesend (Hg.): Johann Adolf Hasse in seiner Zeit: Bericht wber das Symposium
vom 23. bis 26. Maiz 1999 in Hamburg (Hasse-Studien / Sonderreihe; 1). Stuttgart 2006,
179-192, hier 181. McClymonds hat vielleicht gespiirt (obwohl sie es nicht erwihnt), dass
es eine spezifische musikalische Ahnlichkeit zwischen dieser Arie und einer anderen gibt,
die von einem tiirkischen Protagonisten in einer Oper gesungen wird, die fiinfzig Jahre
spiter komponiert wurde: Osmins ,,O wie will ich triumphieren®, aus dem III. Akt von
Mozarts Die Entfiibrung aus dem Serail (1781). Der zweite Takt von Hasses Eroffnungsritor-
nell donnert fiinf Achtelnoten heraus und dann zwei Viertelnoten; das zweite Auftreten
dieses rhythmischen Motivs endet auf der Tonstufe 3. Osmin singt fast das gleiche rhyth-
mische Motiv (,wie will ich triumphieren®, das mit sechs wiederholten Noten beginnt) und
endet jeweils mit der Tonstufe 3. Beide Komponisten begleiten das rhythmische Motiv mit
Oktavspriingen im Orgelpunkt.

40

41

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ALEXANDER DER GROSSE UND DER INDISCHE RAJA PURU 141

Publikum bereits 1731 diese ungewohnlichen stilistischen Aspekte in dieser Arie
als eindeutig nicht-europdisch erkannte.

Typisch fur diese beiden Opern ist es eher, dass Hindel und Hasse das Exoti-
sche inszenieren, obne auf ,fremde® (oder eben sonderbare) stilistische Elemente
zuriickzugreifen. Die bekannteste Arie aus Hasses Cleofide ist ,,Digli ch’io son fede-
le®, gesungen von der Titelfigur.#?> Cleofide richtet diese Arie an Alessandros Ge-
neral Timagene, wihrend Poro als Asbite verkleidet anwesend ist. Sie versichert
Poro ein weiteres Mal, dass sie ihn liebe und dass er seine Ungeduld ziigeln solle:
»Sag thm [Poro], ich bleibe ihm treu [...] und er solle noch nicht verzweifeln.” Der
Text zeigt erneut, dass die indische Konigin in der Lage ist, ihre eigenen Ziele zu
verfolgen, ohne den Verdacht oder Widerstand der anderen Anwesenden zu erre-
gen. Zugleich erreicht die Musik im ausgewogenen Zusammenspiel von Melodik
und kunstvoller dekorativer Wirkung eine Art parallele Virtuositit, die uns -
durch die metaphorische Sprache kunstvollen Komponierens und grandiosen Ge-
sangs — daran erinnert, warum sowohl Alessandro als auch Poro sich von dieser
bemerkenswerten Frau angezogen fithlen.*?

Eine frithere Szene zeigt noch anschaulicher, wie auch ohne exotische Stilmittel
eine exotische Charakterisierung erreicht werden kann. In Metastasios Libretto (I 9)
sehen wir erneut Raja Poros Schwierigkeiten, seine Gefiihle zu kontrollieren. Gan-
darte hat ihn gerade angefleht, sich nicht linger in Cleofides mogliche Untreue
hineinzusteigern. Poro gibt zu, dass er seinen militirischen und patriotischen
Pflichten nicht nachgekommen ist (,Du sprichst die Wahrheit, Freund, ich weif§
es“), beginnt aber dann mit einer Arie, in der er versucht, sein feiges Verhalten zu
entschuldigen. Der Text der Arie (,Se possono tanto | Due luci vezzose®) argumen-
tiert, niemand, der nicht selbst dem Zauber zweier schoner Augen verfallen ist,
konne verstehen, welche Qualen eine verliebte Person erleide. Metastasios Verse
legen einem Komponisten alle moglichen Vertonungen nahe. Hindels Musik in
Poro betont das sinnliche Verlangen und den selbstmitleidigen Charakter des indi-
schen Herrschers, indem er Poros Arie eine schleppende, zogerliche Qualitit gibt,
von Reinhard Strohm als ,duflerst stilisierter Menuettrhythmus“ bezeichnet. Die
zarte, unheroische, vielleicht weibliche Qualitit der Musik wird durch Hindels
Entscheidung unterstiitzt, die Orchestrierung auf die Streicher zu beschrinken. Sie
zeigt sich besonders deutlich im zarten Murmeln der Geigen senza Cembalo, das
zuerst in den Takten 5 bis 8 zu horen ist.44

42 Diese Arie, mit einem erginzenden Kommentar versehen, findet sich in vielen Ausgaben

der Norton Anthology of Western Music, die in den USA im Bachelorstudium der Musik-
geschichte sehr weit verbreitet ist.

Fiir die Premiere wurde die Rolle geschrieben fiir Hasses Frau, die beriihmte Faustina Bor-
doni, und auch von ihr verkérpert.

Im Gegensatz dazu vertritt Strohm die Ansicht, Hindels Vertonung wolle durch ihre
Ernsthaftigkeit aufdecken, dass Poro ,von der Tatsache gequilt ist, dass er so vollstindig
von Eifersucht beherrscht ist” (Strohm: Metastasio’s ,Alessandro nell’Indie’ [Anm. 24],
241). Vgl. Dean: Handel’s Operas (Anm. 19), 176-177.

43

44

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

142 RALPH P. LOCKE

Hasses Cleofide geht mit diesen Versen anders um. Das Ritornell fugt Blas-
instrumente zur Basis der Streicher und des Continuo hinzu, um eine groflere Kraft
zu entfalten. Poros Zeilen weisen ,aggressive Rhythmen® und ,herausstechende
Spitzentdne® auf, wie sie Strohm richtig beschreibt.* Im Zusammenspiel mit den
Worten ergibt sich der Effekt eines fast monomanischen Zorns. Hasses Poro
scheint in verdrehter Weise stolz darauf zu sein, seiner leidenschaftlichen Eifer-
sucht ausgeliefert zu sein, anstatt das Kommando tiber seine Armee zu iiberneh-
men und die westlichen Invasoren zu bekimpfen. All diese verbalen und musika-
lischen Merkmale missten zumindest einige der Opernbesucher in Hasses Zeit dazu
veranlasst haben, Poro als wirklich fremd und kaum bewundernswert wahrzuneh-
men, besonders angesichts der wiirdevollen Worte und der im Allgemeinen sanften
und zuriickhaltenden Musik in den Arien des griechischen Eroberers Alessandro.*

Hindel und Hasse prisentieren Poros Charakter auf ihre je eigene Weise als ein
starkes Indiz fiir Indiens unzulingliche soziale Werte. Ahnliche Stereotype des
liebestollen 6stlichen Mannes findet man auch in anderen Opern Hindels, wie et-
wa Tolomeo, deren Titelheld auf dem &gyptischen Herrscher Ptolemaios Lathyros
basiert, und in Serse, angelehnt an tiberlieferte Geschichten {iber Xerxes, den gro-
Ben persischen Eroberer.#” Ein noch extremeres, ekelerregendes Beispiel bietet ein

45 Strohm: Hasses Oper ,Cleofide’ (Anm. 20), 20. Der Text von Metastasios Arie an dieser
Stelle (,Se possono tanto®) wurde von Hasse und/oder Boccardi mit einer Musik aus einer
Whut-Arie (fiir eine Konigin aus dem Gebiet der heutigen Tiirkei) untermalt, die aus einer
Oper entnommen wurde, die Hasse zuvor flir Neapel komponiert hatte: Astalo re di Biti-
nia, 1728 (Libretto von Francesco Silvani). Aber wie Strohm betont, passt die Musik aus-
gesprochen gut zu den nacheinander erfolgenden ,Gesten® von Metastasios Versen,
besonders der Entwicklung vom ausdriicklichen Protest, tiber kurze Protestsitze des Selbst-
mitleids, bis zum Ende mit Koloraturgesang, der eine Art Schluchzen ausdriickt. Die letz-
ten Absitze aus Strohms Essay mit der Diskussion dieser Arie wurden bei der Neuauflage
dieser Aufnahme 2011 weggelassen, genauso wie ein Essay von Helga Lithning.

Poro bekommt eine weitere intensive Arie — dieses Mal mit Rache als Thema - gegen Ende
von Hasses Cleofide (,Dov’e? Si affretti per me la morte); das Orchester ist besonders be-
wegt mit schnellen Noten im concitato-Stil der Streicher, eine Art von Musik, die Alessandro
Magno in diesem Werk nie zugeschrieben wird. Hasses Oper illustriert so McClymonds Ar-
gument, dass die ernsten Opern des 18. Jahrhunderts oft die Musik mit ,hohem Stil® (tra-
gisch, intensiv) einem schurkischen Charakter (zum Beispiel einer ,starrkopfigen Hauptfi-
gur®) zuordnen und dass die Arien ,mittleren Stils‘ von militdrischen Anfithrern gesungen
werden, deren Benehmen eher zuriickhaltend ist (McClymonds: Style as Sign (Anm. 42),
184). Als Alessandro in Cleofide eine Arie mit einem intensiven Geftihl anstimmt, geschieht
dies als Reaktion auf das schlechte Verhalten einer anderen Person. Vgl. zum Beispiel die
Arie Vil trofeo d’un alma imbelle“, mit der die Szene beendet wird, in welcher der griechi-
sche Heerfiithrer das Bitten seines Generals Timagene ablehnt, die schone Erissena zur Skla-
vin zu machen. Das erinnert an Metastasios Grundprinzip, dass der Zorn eines Helden im-
mer mit seiner sonst ublichen Selbstbeherrschung kontrastiert wird. Vgl. Francesco Cotti-
celli und Paologiovanni Maione: Metastasio: The Dramaturgy of Eighteenth-Century
Heroic Opera. In: Anthony R. DelDonna und Pierpaolo Polzonetti (Hg.): Cambridge Com-
panion to Eighteenth-Century Opera. Cambridge 2009, 66-84, hier 73-75, 80.

Dieser frithere Ptolemier wurde zwischen 80 und 51 v. Chr. aus seinem Land vertrieben,
bevor er sich mit der Hilfe Roms erneut als Herrscher iiber Agypten etablieren konnte. Zu
Serse, vgl. Locke: Music and the Exotic (Anm. 2), 252-253.

46

47

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ALEXANDER DER GROSSE UND DER INDISCHE RAJA PURU 143

anderer Tolomeo, Ptolemaios XIII. Theos Philopator, der Bruder Kleopatras, in
Hindels Giulio Cesare. Dieser Tolomeo zwingt der aufrechten romischen Frau Cor-
nelia mehrmals seine Liebe auf, nachdem er ihren Ehemann Pompeo (Pompeius
Magnus) in einem fehlgeleiteten Versuch, Julius Cisar zu gefallen, hatte enthaup-
ten lassen.*3

Eine Handlung mit einem indischen Raja, der wie in Hindels Poro und Hasses
Cleofide auflerst besitzergreifend liebt, erschien denjenigen im Publikum besonders
plausibel, denen die Mehrfrauenehe und das Ritual der Witwenverbrennung in In-
dien bekannt waren. Die Polygamie war aus westlicher Sicht ein Beweis dafiir, dass
es der indischen Frau an unabhingiger Personlichkeit fehlte. Solche Informations-
fragmente, ganz gleich wie irreflihrend oder stark vereinfacht sie waren, wurden
durch die erotischen Erzihlungen bestirkt, die das westliche Publikum des frithen
18. Jahrhunderts in den kurz zuvor verdffentlichten Ubersetzungen und Adaptio-
nen von Tausendundeiner Nacht vorfanden. Auch wenn diese Sammlung aus dem
Arabischen kam und schon lange in Orten wie Bagdad und Kairo zirkulierte, war
sie doch auch mit jenem groflen Teil Indiens verbunden, der von der Mitte des
16. Jahrhunderts bis ins frithe 19. Jahrhundert von den muslimischen Moguln be-
herrscht wurde. Europdischen Lesern war dies aus Zeitungen, Geschichtsbiichern
und Reiseberichten bekannt.#’

Diese kurzen Einblicke in ein Libretto und zwei darauf basierende Opern erinnern
uns daran, dass in sehr vielen Opern vor 1750 nicht-européische minnliche und
weibliche Figuren auftraten, die heldenhaft oder schurkisch, aufrichtig oder hinter-
hiltig waren oder diese oder andere Eigenschaften auf ganz unterschiedliche Wei-
sen in sich vereinten. Interessanterweise ist Cleofide sowohl heldenhaft als auch
hinterhiltig. Besonders bemerkenswert sind mannliche Protagonisten wie Poro, die
sehr weit von jedem aristotelischen Verhaltensideal entfernt zu sein scheinen.’® Da
Opern verhaltensdidaktische Ziele verfolgten, dienten solche Darstellungen eines
aufbrausenden, selbststichtigen Anfiithrers auch dazu, mit dramatischen Mitteln
davor zu warnen, den Pfad der Tugend zu verlassen. Aber indem diese problemati-
schen, manchmal bosartigen und abstoflenden Figuren einem fernen Land und

48 Dieser spitere Ptolemier fithrte Krieg gegen Julius Cisar. Kleopatra, seine Schwester,

schloss sich mit Cisar zusammen, und Ptolemaios ertrank auf der Flucht beim Versuch,
den Nil zu durchschwimmen. Mehr iber seine Darstellung in Hindels Giulio Cesare:
Locke: Music and the Exotic (Anm. 2), 153-56. Locke: Alien Adventures (Anm. 1), 53-69.
Bestimmte Erzihlungen aus Tausendundeiner Nacht stammen urspringlich aus Indien oder
Persien oder verweisen explizit auf diese Orte. Zum Ursprung, der Zusammenstellung und
der europiischen Verbreitung dieser riesigen Sammlung vgl. Robert Irwin: The Arabian
Nights: A Companion. London 1994, und verschiedene Essays in Ulrich Marzolph [et al.]
(Hg.): The Arabian Nights Encyclopedia, 2 Bde. Santa Barbara, CA 2004. Fiir eine Illustration
aus dem 18. Jahrhundert, welche die islamische Prisenz tiberall in Asien betont, vgl.
Locke: Music and the Exotic (Anm. 2), 61-62 (Abb. 3.5).

Fir weitere solche Fille wie beispielsweise die Titelrollen in Hindels Serse, Tolomeo und
Tamerlano, sowie Tolomeo in Giulio Cesare, vgl. Locke: Music and the Exotic (Anm. 2), 250-
258, 261-266. Locke: Alien Adventures (Anm. 1).

49

50

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

144 RALPH P. LOCKE

einer fernen Kultur zugeschrieben wurden, schiitzte man sich davor, dass ein Ver-
treter der Regierung, der Kirche, Rezensenten oder jemand im Publikum sie als
Spitze gegen heimische Firsten oder politische, religidse oder soziale Trends ,zu
Hause‘ verstehen konnte.

Wer Reprisentationen des exotischen ,Anderen‘ in der westlichen Kultur unter-
sucht, sollte die Operngeschichte beriicksichtigen. Nur wenn wir uns mit den De-
tails dieser Werke genau befassen, konnen wir verstehen, welche Bedeutung ein
Werk in seiner eigenen Zeit hatte — nicht zuletzt, wie darin vorherrschendes Wissen
(oder Wissen®) sowie zeitgendssische politische Debatten, ethnische Vorbehalte
und Gender-Vorurteile verarbeitet wurden. Auch im Hinblick auf seine heutige Be-
deutung ist dies relevant. Schlieflich haben die Fragen, um die es auf der Opern-
bithne damals ging — dazu gehoren die grundlegenden menschlichen Spannungen
zwischen der individuellen Erfullung und der sozialen Verantwortung, aber in
einigen Werken auch die besonderen Spannungen zwischen Nationen, Kulturen,
Religionen, Osten und Westen et cetera — weiterhin eine grofle Bedeutung fiir
unser Leben und unser Handeln in einer modernen, immer stirker globalisierten
Welt.5!

51 Vgl. Ralph P. Locke: Musicology and/as Social Concern: Imagining the Relevant Musicolo-

gist. In: Nicholas Cook und Mark Everist (Hg.): Rethinking Music. Oxford 1999, 499-530.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Friedrichs I1. Montezuma (1755):
Ein aztekischer Anti-Machiavel

Achim Aurnbammer

Die spanische Eroberung Mexikos unter Herndn Cortés beschiftigte die europi-
ische Imagination seit ihrer Anklage durch Bartolomé de Las Casas’ Historia general
de las Indias (1552). Getragen wurde die Kritik an Cortés und seiner Vernichtung
des Aztekenreichs zum einen von grundsitzlichen Bedenken gegeniiber der Be-
handlung amerikanischer Ureinwohner, zum anderen von einem anti-spanischen
Ressentiment, das durch politische Angste und konfessionelle Vorbehalte geschiirt
wurde. Insbesondere auf den protestantischen Bithnen des 17. und frithen 18. Jahr-
hunderts erfreute sich der Conguista-Stoff daher einiger Beliebtheit, auch weil er die
Maoglichkeit bot, den Kampf der Azteken gegen die Spanier nach Mode der Zeit
mit exotischem Kolorit auszuschmiicken. William Davenants Maskerade The Cruelty
of the Spaniards in Peru (1658, Musik von Matthew Locke) behandelt vorrangig die
Eroberung Perus, inspirierte aber John Drydens 7he Indian Emperour (1665), das
den dramatischen Konflikt zwischen Montezuma und Cortés in den Mittelpunkt
stellt und den Aztekenkonig erstmals als edel und stolz portritiert. Das Schwester-
stick The Indian Queen (1664), von Dryden gemeinsam mit Richard Howard ver-
fasst, wurde 1695 von Henry Purcell zur Semi-Oper erweitert. Im Zuge der Aufkli-
rung wuchs die Faszination fiir die amerikanische Conguista weiter an. Wenngleich
Alexis Pirons Tragodie Fernand Cortez on Montezume (1744) versucht, die spanische
Eroberung zu rehabilitieren, blieb der Grundtenor kritisch. Bereits in Bernard de
Fontenelles Dialogues des Morts (1683) entspinnt sich eine Diskussion zwischen
Cortés und Montezuma, in welcher der Azteke mit der Stimme der Vernunft und
Menschlichkeit spricht und das zivilisatorische Uberlegenheitsdenken der Europier
anprangert.

Womoglich angeregt durch Fontenelles Dialogue, gestaltete auch Konig Fried-
rich II. von Preuflen das Motiv einer Begegnung der Alten und der Neuen Welt.!
In seiner Tragodie Montezuma wird der Titelheld als guter Furst prisentiert, wih-
rend der spanische Konquistador eben jene machiavellistische Herrschaftsauf-
fassung vertritt, die Friedrich IL. in seinem Traktat Anti-Machiavel (1740) zu wider-
legen suchte. Friedrich verfasste seine Azteken-Tragodie in franzosischer Sprache,
sein italienischer Hofdichter Giovan Pietro Tagliazucchi iibertrug sie in ein ita-

1 Friedrich II. besaf} Fontenelles Werke in verschiedenen Ausgaben; siehe Bogdan Krieger:

Friedrich der GrofSe und seine Biicher. Leipzig 1914, 160. 1773 verfasste der Konig selbst ein
Totengesprich, nimlich den Dialogue des morits entre Madame de Pompadour et la Vierge Marie.
Siehe Friedrich I1.: Totengespriich zwischen Madame de Pompadour und der Jungfrau Maria, hg.,
iibers. und kommentiert von Gerhard Knoll. Berlin 22000.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

146 ACHIM AURNHAMMER

lienisches Libretto,? das der Hofkapellmeister Carl Heinrich Graun vertonte.3
Am 6. Januar 1755 wurde in der Koniglichen Oper Unter den Linden in Berlin
Montezuma als Tragedia per musica uraufgefuhrt. Zur Urauffihrung erschien ein
italienisch-deutsches Textbuch in Paralleldruck; wer die zeilengerechte deutsche
Ubersetzung verfasst hat, ist unbekannt. Nach sechs Wiederholungen im Januar
1755 ging die Opera seria erst wieder nach dem Siebenjihrigen Krieg zum Karne-
val 1771 in Szene, wozu das italienisch-deutsche Textbuch fast unverindert neu
gedruckt wurde.

1. Forschung

Friedrichs 1. Montezuma ist ebenso gut erforscht wie die musikalische Gestaltung
durch Carl Heinrich Graun. Das Bithnenwerk gilt als beachtlicher ,Vorlaufer der
Gluck’schen Reform-Oper“.> Die Berliner Urauffithrung ist zum 250. Jubilium

2 Vgl. Anon. [Friedrich II., Kg. von Preulen]|: Montezuma. Tragédie en tros actes (mit frz. Vorrede

von [Giovan Pietro] Tagliazucchi). Berlin (J. G. Michaelis) o. J. [1755]. Auf die Autorschaft
Friedrichs des Groflen wird antonomastisch, aber unmissverstindlich hingewiesen: ,La Poésie
est ouvrage d’un Esprit sublime®” (7). Das italienische Libretto mit anonymer zeilengetreuer
Ubersetzung erschien unter folgendem Titel: Anon. [Giovan Pietro Tagliazucchi]: Montezu-
ma. Tragedia per musica da rappresentarsi nel Regio Teatro di Berlino per ordine di Sua Maesta il Re nel
Carnovale del MDCCLYV. / Montezumal, ] ein musicalisches Trauerspielf, | welches auf Sr. Konigl. May.
In Preussen allergnedigsten Befebl auf dem Berlinischen Schanplatz wibrendem Carneval des 1755sten
Jabrs anfgefiibre werden soll. Berlin (Haude und Spener) o. J. [1755]. Auf diese Ausgabe beziehen
sich im folgenden die eingeklammerten Akt-, Szenen- und Seitenzahlen im Text. Die metri-
sche Struktur von Tagliazucchis italienischer Version blieb bislang unbehandelt. In den sang-
baren Versi sciolti der Rezitative wechseln meist Endecasillabi mit Settenari ab. Reime kommen
nur als Paarreime vor, die reimlosen Verse dominieren. Die fast durchgingig in Settenari abge-
fassten zweiteiligen Arien beziehungsweise Kavatinen weisen Uberwiegend Reimverse mit
komplexeren Reimformen auf, aber auch zahlreiche Waisen. Diese freie Reimbehandlung
rechtfertigt Tagliazucchi unter Berufung auf ,Despreaux”, gemeint ist Nicolas Boileau-
Despréaux (1636-1711), der mafigebliche Theoretiker des franzdsischen Klassizismus.

Zu Graun vgl. Christoph Henzel: Graun, Carl Heinrich. In: Musik in Geschichte und Gegen-
wart, Personenteil, Bd. 7. Kassel [u.a.] 22002, 1506-1525, sowie Hans-Joachim Bauer: Carl
Heinrich Graun. In: Carl Dahlhaus und das Forschungsinstitut der Universitit Bayreuth
(Hg.): Pipers Enzyklopidie des Musiktheaters. Oper. Operette. Musical. Ballett, Bd. 2. Miinchen
und Ziirich 1987, 555-560, zu Montezuma besonders 557-560.

Vgl. Anon. [Giovan Pietro Tagliazucchi]: Montezuma. Tragedia per musica da rappresentarsi nel
Regio Teatro di Berlino per ordine di Sua Maesta il Re nel Carnovale del MDCCLXXI. / Monte-
zuma, ein musicalisches Tranerspiel welches, anf Sr. Konigl. May. in Preussen allergnedigsten Befehl
auf dem Berlinischen Schauplaize, wibhrendem Carneval des 177 1sten Jabrs anfgefiibrt werden soll.
Berlin (Haude und Spener) 1771. Vgl. die bibliografisch exakte Aufstellung von Reinhart
Meyer (Hg.): Bibliographia dramatica et dramaticornm, 2. Abt.: Einzeltitel, Bd. 18 (1755-
1757). Tubingen 2003, s. v. Tagliazucchi, Giampietro (Jean Pierre), 182-185.

Vgl. das Vorwort des Herausgebers in Carl Heinrich Graun: Montezuma, hg. von Albert
Mayer-Reinach (Denkmiler deutscher Tonkunst 1, 15). Wiesbaden und Graz 1958 [Leipzig
1904], V-XXII1, hier XI. Knappe, aber eindringliche Musikanalysen liefert Nadége Bour-
geon: La figure du conquérant dans ’opéra ‘Montezuma’ de Carl-Heinrich Graun et Fré-
déric IT de Prusse. In: Iréne Mamczarz (Hg.): Le héros légendaire sur les scénes du thédtre et de
lopéra. Florenz 2001, 259-266.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FRIEDRICHS II. MONTEZUMA (1755) 147

neu inszeniert sowie in einer eigenen Ausstellung und einem wissenschaftlichen
Symposium gewiirdigt worden.® Die Forschung hat die Personenkonstellation des
Montezuma mit Friedrichs Machiavelli-Kritik parallelisiert,” die Idealisierung des
Aztekenkaisers mit der Sympathie eines aufgeklirten Monarchen erldutert® und
die Abwertung des Hernan Cortés® mit der sogenannten leyenda negra erklirt, der-
zufolge Spanien im 18. Jahrhundert allgemein als Hort der Gegenaufklirung galt.
Schliefflich wurde der Montezuma sowohl auf seinen historischen Kern als auch
motiv- und diskursgeschichtlich auf die Literarisierungen der Begegnung von Alter
und Neuer Welt bezogen.!? Dennoch ist manches ungeklart: Strittig blieb etwa die

6 Vgl. dazu Ruth Miller-Lindenberg (Hg.): Friedrichs Montezuma. Macht und Sinne in der preu-
fSischen Hofoper (26.1.-24.6.2012). Publikation zur Sonderausstellung im Musikinstrumenten-
Museum des Staatlichen Instituts fiir Musikforschung PreufSischer Kulturbesitz. Berlin 2012. Vgl.
die Online-Publikation unter http://friedrich-montezuma.de, 29. Mirz 2016.

7 Vgl. Amdt Krieger: Moral und Geschichte: Die Oper ,Montezuma‘ von Friedrich dem

GrofRen. In: Wilhelm G. Busse und Olaf Templin (Hg.): Der einsame Held. Ttibingen und

Basel 2000, 125-145.

Vgl. etwa Heinz Kliippelholz: Die Eroberung Mexikos aus preuffischer Sicht. Zum Libretto

der Oper ,Montezuma‘ von Friedrich dem Grofen. In: Albert Gier (Hg.): Oper als Téxt.

Romanistische Beitriige zur Libretto-Forschung (Studia Romanica; 63). Heidelberg 1986, 65-94.

Er erklirt in seinem close reading die angeblich ,flichige Figurenkonzeption® und ,aufklire-

rische Thesenhaftigkeit” (92) mit einer gewissen Distanz Friedrichs, der dem idealisierten

,edlen Wilden® doch nicht ,die gleiche in der Natur des Menschen begriindete Vernunft

zuerkennen [wolle] wie sich selbst® (94).

Aus Griinden der Einheitlichkeit markiert die Schreibweise ,Cortés® hier durchgingig die

historische Person, wihrend fiir die Bithnenfigur die Schreibweise ,Cortes‘ aus Friedrichs

Montezuma tibernommen wird.

Heinz Klippelholz (Anm. 8) rekonstruiert umstindlich die Ereignisgeschichte von Cortés’

Eroberung und legt seiner Studie weder das historische Libretto noch die Edition der Parti-

tur zugrunde, sondern eine aktualisierte Strichfassung, die Herbert Quander im Jahre 1981

fiir Herbert Wernickes Inszenierung des Montezuma im Berliner Hebbel-Theater angefertigt

hat. Vgl. dazu auch die diversen, sich stark iiberschneidenden und repetitiven Studien von

Jiirgen Maehder, die alle von Tzvetan Todorovs Bestimmung der Entdeckung der Neuen

Welt als der Entdeckung des Anderen {iberhaupt ausgehen: Jiirgen Maehder: The Represen-

tation of the ,Discovery* on the Opera Stage. In: Carol E. Robertson (Hg.): Musical Repercus-

stons of 1492. Encounters in Text and Performance. Washington und London 1992, 257-279, wo
mit breiten Zitaten der Wandel des Amerikabildes dokumentiert wird. Jirgen Maehder:

Mentalititskonflikt und Fiirstenpflicht. Die Begegnung von mittelamerikanischem Herr-

scher und Conquistaddr auf der barocken Opernbithne. In: Michael Walter (Hg.): Zext

und Musik. Nene Perspekiiven der Theorie (Materialitit der Zeichen A; 10). Minchen 1992,

131-179. Etwas praziser gefasst in: Jiirgen Maehder: Die Opfer der Conquista. Das Volk der

Azteken auf der Opernbithne. In: Peter Csobadi [u.a.] (Hg.): ,Weine, weine, du armes Volk".

Das verfiibrte und betrogene Volk auf der Biihne, Bd. 1 (Wort und Musik; 28). Anif und Salzburg

1995, 265-287 (mit einem Anhang der Kolumbus- und Montezuma-Opern zwischen 1600

und 1992). Jiirgen Maehder: Ein konigliches Libretto. Probleme der Librettoforschung, dar-

gestellt am Montezuma-Libretto Friedrichs des Groflen. In: Udo Bermbach und Wulf

Konold (Hg.): Gesungene Welten. Aspekte der Oper (Oper als Spiegel gesellschaftlicher Verinde-

rungen; 2 / Hamburger Beitrige zur offentlichen Wissenschaft; 10). Berlin und Hamburg

1992 (mit einem Verzeichnis von Kolumbus- und Cortés-Opern). Jirgen Maehder:

Cristobal Colén, Motecuzoma II. Xocoyotzin and Hemén Cortés on the Opera Stage -

A Study in Comparative Libretto History. In: Revista de Musicologia 16, 1993, 146-184 (mit

einer bibliografischen Prizisierung der Liste der Kolumbus- und Cortés-Opern).

10

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

148 ACHIM AURNHAMMER

literarhistorische Bedeutung von Friedrichs Tragedia per musica. So wurde wegen
mancher sprachlicher Parallelen Voltaires Tragodie Alzire, ou les américains als Pri-
text angefihrt.!! Allerdings ist die Strukturanalogie, die in der Konstellation der
edlen Inkaprinzessin Alzire zwischen dem Inkafiirsten Zamore und dem gewalt-
titigen Spanier Don Gusman vorliegt, zu unspezifisch, und der einzige onomasti-
sche Bezug, der mehrfach erwihnte, aber nie auftretende Zamoro, wirkt allenfalls
wie eine ironische Markierung.!? Da ein fundierter literar- und motivgeschicht-
licher Vergleich des Montezuma mit den Amerika-Dramen und -Opern des 17.
und 18. Jahrhunderts noch aussteht, ist die Originalitit von Friedrichs Bithnen-
werk nicht abschlieflend gekldrt.!3

2. Konzeption und Quellen

Im Folgenden soll Friedrichs Heroisierung des fremden aztekischen Herrscherpaars
untersucht werden. Legt die Stoffwahl eine spezifische Exotisierung nahe, ist die
Heroisierung Montezumas und seiner Braut Eupaforice vorrangig durch die Gat-
tung der Oper bedingt und somit in einem musik- und gattungsgeschichtlichen
Kontext zu sehen. Wie wir aus der Korrespondenz mit seiner Schwester Wilhelmi-
ne und dem Grafen Francesco Algarotti wissen, zielte Friedrich, seitdem er im
Spatsommer 1753 seine Tragedia per musica begonnen hatte, auf eine moderne mu-

11 Vgl. Ronald S. Ridgway: Voltairian bel canto: Operatic Adaptations of Voltaire’s Tragedies.
In: Studies on Voltaire and the Eighteenth Century 241, 1986, 125-154, besonders 138-143,
sowie die ausgewogene Studie von Babette Kaiserkern: Spiegelungen: Friedrich II., Monte-
zuma (1755) und Voltaire. In: Brunhilde Wehinger und Giinther Lottes (Hg.): Friedrich der
GrofSe als Leser. Berlin 2012, 185-201.

Kaiserkern: Spiegelungen (Anm. 11), 200-201, sieht im sechs Mal genannten, aber ,nie in
persona auftretenden Zamoro® eine ,,Chiffre des intertextuellen Epitextes®, in der Friedrich
den Abgang Voltaires aus Berlin thematisiere. Zum Verhiltnis zur Alzire vgl. auch die mehr
essayistische als quellengestiitzte rezeptionshistorische Rekonstruktion der Opernerlebnisse
des portugiesischen Gesandten, des Akademieprisidenten Maupertuis und des Staatsminis-
ters von Podewils durch Georg Quander: Montezuma als Gegenbild des groRen Friedrich -
oder: Die Empfindungen dreier Zeitgenossen beim Anblick der Oper ,Montezuma‘ von
Friedrich dem Groflen und Carl Heinrich Graun. In: Hellmut Kithn (Hg.): Preuflen: Dein
Spree-Athen. Beitriige zu Literatur, Theater und Musik in Berlin (Preuflen: Versuch einer Bilanz.
Ausstellungskatalog in fiinf Binden, Bd. 4). Reinbek 1981, 121-134, besonders 129-130.
Gegen einen unmittelbaren Einfluss spricht auch, dass Friedrichs Montezuma-Tragodie ei-
ne frithere Episode der spanischen Eroberung Stidamerikas behandelt, und die Religion
bei ihm im Unterschied zu Voltaires Alzire nur eine nebensichliche Rolle spielt.

Vgl. Marion Fiirst: Mit Federschmuck und Friedenspfeife. Der Amerikaner in der europi-
ischen Oper des 17. und 18. Jahrhunderts. In: Musica 47, 1993, 21-24. First vergleicht
Friedrichs Montezuma ganz knapp mit Purcells Semi-Oper The Indian Queen und mit Jean
Philippe Rameaus Ballet héroique Les Indes Galantes. Maehders zahlreiche Studien (Anm.
10) bleiben mehr additiv als komparativ. Motivgeschichtlich in eine breite Diachronie ein-
gebettet ist die Studie von Susanne Detering: Friedrich IL.: Camouflage und Selbstverteidi-
gung im Bild Montezumas. In: Susanne Detering: Kolumbus, Cortés, Montezuma: Die Ent-
deckung und Eroberung Lateinamerikas als literarische Sujets in der Aufklirung und im 20. Jabr-
bhundert. Weimar 1996, 196-214.

12

13

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FRIEDRICHS II. MONTEZUMA (1755) 149

sikdramatische Realisation: So bevorzugte er statt der traditionellen dreiteiligen Da
capo-Arien die knappere zweiteilige Arienform der gefiihlvollen liedartigen Cavati-
ne.!* Auflerdem lockerte er die ,strenge Scheidung von Handlung im Rezitativ und
lyrischer Reflexion, Handlungsstillstand in der Arie“!> auf und integrierte die Bal-
lette an den Aktschliissen in die Dramenhandlung. Vor allem aber loste er die
Oper von dem gattungstypischen Zeto fine, dem gliicklichen Ende:1¢ Seine ,musika-
lische Tragodie® endet mit dem Tod der indigenen Protagonisten Montezuma und
Eupaforice. Dass Friedrich die Tradition der Opera seria aber nur modifizierte und
nicht mit ihr brach, zeigt neben wenigen Da capo-Arien, die er den Hauptrollen
Montezuma und Eupaforice zugestand, und der genretypischen Gefingnisszene,
die zu Beginn des III. Akts die Peripetie einleitet,!” das exotische Dekor. Die ,,Aus-
zierung der Schaubiithne®, eine ,neue Erfindung® des koniglichen Theaterdekora-
teurs Giuseppe Galli Bibiena, illustriert Exotik wie Gewalt der Handlung. So zeigt

die Eingangsszene ,drey grofle Ginge von Palmen in dem Kayserlichen Garten®,
ein Gefingnis bildet das erste Bithnenbild des III. Aktes (Abb. 1), wihrend die

14" Fiir seine Vorliebe fiihrt Friedrich dramendkonomische Griinde an und beruft sich als Vor-
bild auf Hasse, Vgl den Brief Friedrichs an Wilhelmine, Markgrifin von Bayreuth: ,Quant
aux cavatines, j’en ai vue de Hasse qui sont infinement plus joilies qu les airs, et qui passent
rapidement. 1l ne faut de preprises que lorsque les chanteurs savent varier la musique; mais
il me semble que, d’ailleurs, il y a de abus a répéter quatre fois la méme chose (Friedrich der
GrofSe und Wilbelmine von Baireuth, Bd. 2: Briefe der Konigszeit 1740-1758, hg. von Gustav
Berthold Volz, dt. von Friedrich Oppeln-Bronikowski. Leipzig 1926, besonders 266-270);
zum Terminus ,Cavatine’ vgl. Frauke Schmitz-Gropengiefler: Cavata, cavatina/Kavatine,
cabaletta. In: Handworterbuch der musikalischen Terminologie, Lieferung 39, 2005. Vgl. Sabine
Henze-Dohring: Friedrich der Grofe. Musiker und Monarch. Miinchen 2012, besonders 85-92,
hier 86. Im italienischen Textbuch des Montezuma finden sich allerdings nicht jeweils zwel
Da capo-Arien fiir die beiden Protagonisten, wie Friedrich im Brief an seine Schwester Wil-
helmine vom 16. April 1754 noch vorsah, vielmehr nur eine einzige fiir Montezuma (I 1)
und drei fiir Eupaforice (I 5,19 [Schluss I. Akt] und II 13 [Schluss II. Akt]), von denen zwei
als effektvolle Aktschliisse eingesetzt sind; vgl. Graun: Montezuma (Anm. 5).

Susanne Oschmann: Gedankenspiele: Der Opernheld Friedrichs I1. in Preuflen. In: Klaus

Hortschansky (Hg.): Opernbeld und Opernbeldin im 18. Jabrbunderi. Aspekte der Librettofor-

schung. Ein Tagungsbericht (Schriften zur Musikwissenschaft aus Minster; 1). Hamburg und

Eisenach 1991, 175-193, hier 189. Auf den Montezuma geht Oschmann in ihrem Uberblick

aber nur knapp ein (184-187).

»Ab dem Jahr 1750 endeten beinahe alle in Berlin aufgefihrten Werke — mit Ausnahme

der Hochzeits- bzw. Sommeropern — ohne /Zeto fine. Fur die Opern Coriolano, Il Mithridate,

Britannico, Semiramide, Montezuma, I Fratelli Nemici und Merope wihlte man statt der zeit-

gendssischen Gattungsbezeichnung Dramma per musica jeweils den Untertitel Tragedia per

musica“ (Claudia Terne: Friedrich II. von Preuflen und die Hofoper. In: Michael Kaiser
und Jurgen Luh (Hg.): Friedrich der GrofSe und der Hof. Beitrige des zweiten Colloquinms in der

Reibe ,,Friedrich300° vom 10./11. Oktober 2008, 1-38, hier 29, http://www.perspectivia.net/

publikationen/friedrich300-colloquien/friedrich-hof/Terne_Hofoper, 29. Mirz 2016).

17" Siehe Michele Calella: Die Opera seria im spiten 18. Jahrhundert. In: Herbert Schneider und
Reinhard Wiesend (Hg.): Die Oper im 18. Jahrbundert. Handbuch der musikalischen Gattungen,
Bd. 12. Laaber 2001, 45-62, hier 53. Vgl. dazu den informativen Uberblick mit einigen Hin-
weisen zur musikalischen Gestaltung solcher Szenen von Helga Lithning: Florestans Kerker
im Rampenlicht. Zur Tradition des Sotterraneo. In: Helga Lithning und Sieghard Branden-
burg (Hg.): Beethoven zwischen Revolution und Restanration. Bonn 1989, 137-204.

15

16

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

150 ACHIM AURNHAMMER

Abb. 1: Carl Friedrich Fechhelm: Bithnenbild zu Montezuma, 111 1, 1755, Ol auf Leinwand,
90 x 100 cm, Potsdam, Stiftung Preuflische Schldsser und Girten Berlin-Brandenburg, GK 1
12008.

Schlussszene ,ein[en] grofle[n] mit Siulen umgebene[n] Hof* zeigt, ,zwischen
welchen man einen Theil von der in Brand gesteckten Stadt Mexico siehet® (A4").
Ein tberliefertes Kostiimbild bestitigt die duflerliche Exotisierung des Personals
(Abb. 2 und 3).

Inwieweit bestimmt eine Heroisierung des Aztekenherrschers Friedrichs Trago-
die, welche die militirische Niederlage dramatisiert, die Motecuzoma II. (,Der
Traurige®) im Jahre 1519 gegen die spanischen Eroberer um Hernan Cortés erlitt?
Eine heroisierende Wirkungsabsicht liegt durchaus nahe, zumal Friedrich seine anti-
spanische Opera seria ausdriicklich als aufklirerisches Medium erachtete, ,a refor-
mer les meeurs et a detruire les superstitions“.!® Heroisierungen kommen auf der

18 Zur Helden- und Herrscherdarstellung unter anderem Reinhard Wiesend: Der Held als
Rolle: Metastasios Alexander. In: Klaus Hortschansky (Hg.): Opernbeld und Opernbeldin im
18. Jabrbundert. Aspekte der Librettoforschung. Ein Tagungsbericht. Hamburg und Eisenach
1991, 139-152. Vgl. Brief Friedrichs II. an Francesco Algarotti vom Oktober 1753. In:
Francesco Algarotti: Briefwechsel mit Friedrich II., hg. von Wieland Giebel, nach dem ital.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FRIEDRICHS II. MONTEZUMA (1755) 151

Abb. 2: Carl Friedrich Fechhelm: Re Americano, Figurine fiir den
mexikanischen Kaiser Montezuma, 1754, Berlin, Sammlung Louis
Schneider.

Bithne in Konfiguration, Handlung und Sprache zum Ausdruck. Sie setzen inner-
halb des Figurenpersonals neben einer moralisch vorbildlichen Gestalt ein Kollek-
tiv voraus, das den Helden verehrt, und einen Gegenspieler, der ihn - ex negativo -
kontrastiv verherrlicht. Da die oft typologisch markierte heroische Konfiguration
erst in der Inszenierung ihre performative Dynamik gewinnt und durch die Hand-
lung wie sprachliche Kommunikation beglaubigt wird, ergibt sich ein gezieltes close
reading als Vorgehen: Ob und wie Montezuma und seine Braut in Friedrichs Tra-
godie heroisiert werden, wird zunichst auf der Handlungsebene untersucht und
durch die Analyse der Diskursebene perspektiviert.

Original aus dem Jahr 1799 mit einem Vorwort des Ubersetzers Friedrich Fursten. Berlin
2008, 112-114.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

152 ACHIM AURNHAMMER

2

,/WM/W&# JZ/M# /753

J I%MM/ZEJ: /,/f,{/ewzcam é?f’Ma?ng_ >
o =k Gplns tor wamw

eyt 2R 2 au" z;f_ A /m
ety e ur . ----- —in o 2c > m
/ﬂ’ 1? e 9 eunfme Umwa//fu%g/ef‘afy

() (Wfff“/ﬂ/({./z ;/Jp;ue/nmf nmm,ﬁ brporine.

t"l“.ud’f.- (‘ta_;) ),ap;" wfd' fj;) ‘?r(xef)

4
Jes/Vlanteme &Dw’ bowar” mesy D e, en or’ Lo

&fea» er Basndvier des x)e/.v r na—u’jfmﬂy-/d’/

;er)’ecﬁf ik 0(
7'2/;//[4 /Jj—fg,pmﬂ_ J’F/Mﬂ . =5} '»J‘M-d‘-h’-- ]

m (a J umﬁ' en’??&ﬂﬂdﬁ—
i ot - ;ﬁ j //m o b
er Ju% >4 /&f\?’k_

en xygent— f—:
Z]é g{‘@ﬁ Ll .A’mmm /b/@?uj«aﬁ’m’”

) & o>
en o7 el ar7 Sy lanfead
‘/ﬁrz‘:’ eu r¢’7 7 % “ Jffafvydim e

Loo lrud, #7502 5// xmg/é!f/: w/cf
{ /ﬁfff—- d&f 4 A"_ s/ tan L7 cedm‘f,ﬂﬁ“;;p

?‘sﬂ mf./c. mefzammej AH.._J

-y Laccier?
zﬁfm#ﬂzeﬁ %ﬁ»ﬁy&‘i L

L]

xel’ﬁ?
O:_fé;’ (‘.ﬁ" /a—ﬂf /ﬂgnc&:n. o Sati'n /ﬁ"
/}ﬂiﬂ e rmeme S MPante> ricAement

en argent avecs Cn”' 2n é}/&fm anr’/:w_n‘?-sp.(x_,
Jalin ver* /tt’n/v/y im'ef&nk/

767 mﬂg/,/mm Aoy gxw ) i >

/Wmlz)le Im zm.u enf—.g; e
il td-f L'Aét/é e C JU'JM arn:z
2y ety ot pie

Abb. 3: Kostim-Inventar der Oper Montezuma, Berlin, Geheimes Staatsarchiv Preufischer
Kulturbesitz, I. HA Geheimer Rat, Rep. 36 Hof- und Giiterverwaltung, Nr. 2627.

13.01.2026, 06:47:13.



https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FRIEDRICHS II. MONTEZUMA (1755) 153

Fur seine Tragodie hat Friedrich zwar historiografische Werke konsultiert, vor allem
die maf3gebliche Abhandlung von Antonio de Solis y Ribadeneyra,!® aber die kom-
plexe Geschichte der Eroberung Mexikos stark gerafft und die innerspanische Aus-
einandersetzung zwischen Cortés und Narves ganz tibergangen. Auch wenn die krie-
gerische Kulturkollision zwischen den Europdern und den indianischen Ureinwoh-
nern relativ spét ein literarisches Sujet geworden war, war Friedrichs Montezuma kei-
neswegs die erste musikdramatische Gestaltung der spanischen Eroberung des Azte-
kenreichs. Vorausgegangen war ihm Antonio Vivaldis Motezuma aus dem Jahre 1733
nach einem Libretto von Girolamo Giusti.?? Giusti/Vivaldi hatten freilich den Stoft
operngemify verharmlost, indem der Krieg zwischen der mexikanischen und spani-
schen Partei durch die kultur-, religions- und parteiiibergreifende Liebe zwischen Mo-
tezumas Tochter Teutile und Fernandos Bruder Ramiro befriedet wird. Das Opfer
eines Menschenpaars, welches das von den Mexikanern befragte Orakel verlangt, gilt
schlieflich mit dem christlichen Sakrament der Ehe als erfullt. Friedrichs Montezuma
kommt der historischen Wahrheit viel niher, indem er auf ein gliickliches Ende ver-
zichtet und stattdessen den Tod des Aztekenherrschers und das grausame Gemetzel
darstellt, das die Spanier unter den Azteken anrichteten.

Doch mehr als historisches Interesse prigt aufklirerische Parteinahme Fried-
richs Tragedia per musica. In eindeutiger Sympathielenkung wird Montezuma als
grofmiitiger Fiirst vorgestellt, der gerade wegen seines Seelenadels Opfer der
Grausamkeit und Habgier der spanischen Eroberer wird. Es ist bezeichnend, dass
in der tragischen Konstellation der Gegenspieler und ,Tyrann“?! Cortes nicht na-
mentlich genannt wird, sondern im Fremdkollektiv der ,,Spanier oder ,barbari-
schen Gaste“ aufgeht:

Der damahls regierende Kayser von Mexico, Montezuma, erlaubte den Spaniern auf
guten Glauben, den Eintritt in sein Reich; aber, er spiirte hernach allzuspit die Wirckung
eines gar zu leichtgliubigen Vertrauens, und einer unzeitigen Grofmuth, als die ihm das
Leben kostete. Das betriibte Ende dieses guten Monarchen, welcher der Grausamkeit und
dem Geitze seiner Giste barbarischer Weise aufgeopfert wurde, hat also den Stoff zu die-
sem Trauerspiele gegeben. (A3")

Noch schirfer konturiert Tagliazucchis dramentheoretische Leservorrede zur fran-
zosischen Prosatragodie die Opposition der Konstellation:

On trouvera danz Montézuma le Heros qu’exige la Tragedie, un tendre Pére de son
Peuple dont il fait les delices, un Prince juste, sage, magnanime, modeste dans sa prospéri-
té, intrepide dans ses malheurs: S’il est sensible a une tendre passion, son amour n’est que

19" Die franzosische Ubersetzung von 1704 war in drei der acht friderizianischen Bibliotheken

vorhanden, vgl. Krieger: Friedrich der GrofSe und seine Biicher (Anm. 1), 125. Zu den Diffe-
renzen und Ubereinstimmungen der Montezuma-Figur bei Antonio de Solis vgl. Kaiser-
kern: Spiegelungen (Anm. 11), 197-199.

Wihrend Giustis Libretto tiberliefert ist, galt die Partitur der Oper lange als verschollen,
um deren imaginire Auffithrung der kubanische Schriftsteller Alejo Carpentier seinen
Roman Concierto baroco (1974) kreisen lisst.

21 So Friedrich in einem Brief an Algarotti vom Oktober 1753 (Anm. 18).

20

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

154 ACHIM AURNHAMMER

Peffet de sa vertu: s’il pousse trop loin la confiance et la sécurité, c’est un deffaut naturel
aux grandes Ames, et qui semble leur étre permis. Cortés est fourbe, avare, et cruel; ces
caractéres opposés produisent sur le Theatre les plus grands éffets: ils y sont ce 'ombre est
dans le Tableau.??

Montezuma wird als tragischer Held prisentiert: Seine Eigenschaften ,Vater seines
Volks®, ,gerecht, ,groflmiitig®, ,bescheiden im Reichtum, unerschrocken im Un-
glick” typisieren ihn als guten Firsten, seine Schwichen, ,vertrauensselig® und
ssorglos®, werden als Zeichen seiner Seelengrofle aufgewertet. Sein Gegenspieler
Cortes wird dagegen nur knapp als ,schlau®, ,habgierig“ und ,grausam® charakteri-
siert und explizit als Kontrastfigur bezeichnet. Die beiden feindlichen Lager sind
zwar nach der Zahl der Statisten und der Ballette ausgewogen;?? doch hinsichtlich
der stimmlichen Prisenz dominiert eindeutig die mexikanische Partei, auf die funf
der sieben Gesangsrollen entfallen. Im Zentrum stehen Montezuma, der ,Kayser
von Mexico®, und seine konigliche Braut Eupaforice. Dem Liebespaar ist jeweils
eine Dienerfigur zugeordnet,?* hinzu tritt der kaiserliche General Pilpatoe. Da-
gegen reprasentieren nur Ferdinando Cortes als ,Haupt der Spanier und der
Hauptmann Narves die spanische Partei.??

Diese Parteinahme setzt sich in der Anlage der dreiaktigen Tragodie fort. Der
I. Akt gehort ausschliefflich den Mexikanern, im II. und III. Akt kommt es auf der
Bithne zu den solchermaflen perspektivierten Kulturkollisionen.

22 Vgl. Tagliazucchi: Au Lecteur. In: Anon. [Friedrich I1., Kg. von Preulen]: Montezuma. Tragé-
die en trois actes (mit frz. Vorrede von [Giovan Pietro] Taghazucch1) Berlin (J. G. Michaelis)
0.]J. [1755], 3-7, hier 4, Ubersetzung: ,Man wird in Montezuma den Helden finden, den die
Tragddie verlangt, einen zirtlichen Vater seines Volkes, dessen ganze Freude er ist, einen ge-
rechten Herrscher, weise, grofRherzig, bescheiden in seinem Reichtum, unerschrocken im Un-
gliick: Wenn er fiir eine zirtliche Leidenschaft empfinglich ist, dann ist seine Liebe nichts
Anderes als das Ergebnis seiner Tugend: wenn er zu vertrauensselig ist und sich zu sicher
fuhlt, dann ist das ein natiirlicher Fehler grofRer Seelen, der ihnen erlaubt zu sein scheint.
Cortes ist hinterlistig, habgierig und grausam; diese gegensitzlichen Charaktere sind auf der
Bithne am effektvollsten. Sie haben denselben Effekt wie der Schatten auf einem Bild.*
So entsprechen sich die Gefolgsleute von Montezuma und Cortes. Die je sechs Tinzerin-
nen und Tinzer agieren einmal als spanische Matrosen, dann als ,Mexicaner”, um sich
schlieflich in der tragischen Schlussszene, welche die Pliinderung Mexikos durch die Spa-
nier darstellt, zu mischen.Vgl. die letzte Szenenanweisung: ,Die Spanier laufen zur Pliin-
derung. Die Tintzer mischen sich in spanischer Kleidung unter die Soldaten, pliindern die
Stadt, und bemichtigen sich der Mexicanischen Frauen, die sich vertheidigen, und sehr
lebhafft ein Ballet formiren, welches sich mit dem Chor anhebet, so das Mexicanische
Volck singet, das erschrocken und in Verwirrung die Flucht nimmt.“ (I 5, 139)
24 Tezeuco, ein ,Bedienter der Kayserlichen Krone®, sowie Erixene, ,Vertraute der Konigin®.
25 Wihrend Montezuma, den in der Berliner Urauffithrung der beriihmte Alt-Kastrat Gio-
vanni Amidori spielte, und seine Braut Eupaforice, verkorpert von der damaligen Star-
sopranistin Giovanna Astrua, jeweils vier Arien singen, entfallen auf Cortes, verkorpert
durch den Alt-Kastraten Porporino, lediglich drei Arien.

23

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FRIEDRICHS II. MONTEZUMA (1755) 155

3. Handlungsstruktur

Der I. Akt stellt den mexikanischen Hof als ein Idyll des Friedens vor. Doch bleibt
das exotische Setting duf3erlich, denn der Diener Tezeuco bezeichnet seinen Herrn
Montezuma wie einen aufgeklirten europiischen Firsten als ,Iroster, ,Wohl-
titer”, , Erretter”, und ,Vater deines Volcks® — im Italienischen bezeichnenderweise
yPadre della Patria“ (I 1, 14-15), was dieser — wie Friedrich in seinem Ani-
Machiavel - als seine blofSe ,,Pflicht“ (,,il mio dovere®) abtut (I 1, 14-15). Eingespie-
gelt wird die ,fremde Wahrnehmung® aber in der Schilderung der spanischen Corn-
quistadores. Der Bericht des kaiserlichen Generals Pilpatoe invertiert die tibliche
europdische Alteritatsperspektive auf die Neue Welt. Den Azteken erscheinen die
Europider nun als ,die fremden und furchtbahren Helden®, die ,auf schwimmen-
den | Und starcken Festungen grofle Meere durchschiffe[n]* (I 2, 17), ihre Feuer-
waffen seien ,Ungeheuer®, so ,schnell [...], daff kein Gedancke es begreifen kann®
(I 2, 19) und man nicht wisse, ob die dreihundert ,Fremdlinge®, ,,Menschen oder
Gotter sind“ (,vomini, o Die®) (I 2, 20-21). Trotz der Warnungen seiner besorgten
Geliebten und seines Generals gewihrt Montezuma den stolzen Fremden Gast-
recht, die durch ihren Hauptmann Narves einen gebiihrenden Empfang fir ,die
Helden® fordern, ,welche der Himmel mit dem Donner hat bewafnen wollen® (I 7,
39). Den 1. Akt beschliefit eine Kontrastmontage: Eupaforice, ,zwischen Hoffnung
und Furcht“ hin- und hergerissen, erklirt sich in einer mirtyrerhaften Gebets- und
Liebesarie zum Liebestod fiir Montezuma bereit:
Horet meine Winsche, o ihr Gotter!
Verlanget ihr ein Opfer?

Todtet mich, hier ist meine Brust,
Aber rettet meinen Geliebten! (I 9, 47)

Dieser angstlichen Arie folgt ein ,Ballet von Schifs-Leuten®, das die selbstherr-
lichen spanischen Konquistadoren prisentiert.

Montezuma, so kann festgehalten werden, hat in seinem Hof das kollektive
verehrende Gegentiber, das jedoch seine Entscheidung, den Fremden Gastrecht zu
gewihren, anzweifelt. Ein mogliches Heldentum Eupaforices deutet sich bereits in
ihrer Arie an und konkretisiert sich mit dem eskalierenden Konflikt.

Im II. Akt gewinnt die Kulturkollision Gestalt: Cortes tritt erstmals auf, und
die spanische Partei wird isoliert vorgestellt. Im Dialog mit seinem draufgingeri-
schen Hauptmann Narves erweist sich Cortes als perfekter Macchiavellist, wie ihn
Friedrich IL. in seinem Anti-Machiavel geschildert hatte:

Die Eroberung von Mexico soll meiner Klugheit
Allein gehoren. Wir miissen uns der List

Und des Betrugs bedienen; ich will,

Dafl Montezuma durch sich selbst falle, und sich
Eines Verbrechens schuldig mache, damit ich

Das Recht haben moge, ihn zu bestraffen.

Laf3t uns noch Verstellung gebrauchen. (II 1, 49, 51)

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

156 ACHIM AURNHAMMER

Die italienische Wendung ,,Dissimuliam® (,Dissimulons encore® [frz. 26]), fiir
verstellen®, die Cortes am Ende des Dialogs mit Narves als Maf3regel fiir das Ver-
halten gegeniiber Montezuma ausgibt, verrit die doppelte Zielrichtung des An-
griffs. Denn die dissimulatio galt als jesuitische Verhaltensregel, seitdem Machiavel-
lis Maxime der simulatio diskreditiert war. Mit der Geringschitzung der ,gottlosen
und verfluchten Heyden® (II 1, 51) kontrastiert die gastfreundliche Begriifung der
stranieri Ero1“ durch das mexikanische Volk in Gestalt des Chors:

Venite, intrepidi stranieri Eroi
Tolti al terribile furor del mare.
Cari, e pregevoli sarete a noi,

E al nostro amabile Imperator.26

Montezumas Grofimut, Cortes zu seiner Hochzeit einzuladen und die spanischen
Truppen in den kaiserlichen Palast einzulassen, kontrastiert mit der Heimtiicke des
Cortes, der mit seinen Leuten ,die Kayserliche Leib-Wacht“ tiberwiltigt und die
Maske der Verstellung fallen lasst: Er will nicht nur Montezuma gefangen nehmen,
sondern ,sogar seine Braut fur [s]ich rauben® (II 5, 65). Den Heiratsplan erklart
Cortes dem erstaunten Hauptmann Narves (,Wie? Konntest du eine Barbarin hey-
rathen! Eine Heydin! O Himmel“ [II 5, 67]) mit machiavellistischem Machtkalkiil:

Ja, Freund, man muf alles unserem
Nutzen aufopfern. Verstellung, Kithnheit,
So gar die Liebe,

Alles muf$ dienen, sich einer

Eroberung zu versichern [...]. (I 5, 67)

Erst in dem Streitgesprich mit Montezuma, welches das Zentrum der Tragodie
bildet, camoufliert Cortes den machtpolitischen Staatsstreich als christlich-
religiose Mission: ,Unser Gesetz will, dafy wir die Gotzen-Diener verabscheuen, |
Welche barbarischen Gottern menschliche Opfer bringen® (II 7, 71). Als Monte-
zuma sich gegen seine Entmachtung mit dem Degen zur Wehr setzt, wirft ihm
dies Cortes zynisch als Bruch der ,Gast-Freyheit® vor und lisst ihn unter dem
Vorwand der eigenen Sicherheit in Ketten legen. Doch Montezuma fugt sich nicht
in die Rolle des unterwiirfigen Entmachteten. Indem er Cortes die Rolle eines Ty-
rannen zuweist, stilisiert er sich selbst in der Schlussarie des siebten Auftritts zum
todesmutigen Mirtyrer:

Ich empfinde alle Schrecken meines tyrannischen
Schicksals; ich werde mich aber nicht

Durch Kleinmuth von der Furcht

Ueberwiltigen lassen, und du sollst

Mich nicht zittern sehen.

26 Kommt ihr tapfere fremde Helden, die ihr | Von der schrecklichen Wuth des Meeres geret-
tet worden. | Thr sollt uns und unserm | Geliebten Kayser werth und willkommen seyn.“ (II
2, 53).

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FRIEDRICHS II. MONTEZUMA (1755) 157

Barbar! Wo ist der Tod?

Komm, und nimm mir das Leben.
Es ist besser tapfer umkommen,
Als unter Scham und Spott

Das Leben zu erhalten. (I 7, 79)

Nachdem Eupaforice vergeblich die Freilassung Montezumas erbeten und sich in
einer Rithrszene von dem Gefangenen verabschiedet hat, macht Cortes ihr einen
Heiratsantrag. Sein kolonialistisch-persuasives Argument, sie gehore kulturell eher
zu Europa als zu Mexiko, verfingt aber nicht:

CORTES. [...]
Die Annehmlichkeiten
Die dir die Natur verliehen hat,
Gehoren nicht fiir einen barbarischen Printzen, du kdnntest deine Grofie erhalten,
Wenn - - - Ach glaube mir,
Daf8 die Europder mehr als die Mexicaner
Deinen Werth zu schitzen wissen, und dafl es Hertzen giebet,
Die dich besser zu verehren wiisten.
EUPAFORICE. Ich verabscheue die Européer, wenn ihre
Sitten den deinigen gleichen. (I 9, 87)

Auf die erpresserische Drohung, nur ihre Einwilligung konne den gefangenen
Montezuma retten, reagiert Eupaforice in einer ambivalenten Arie zunichst mit
mirtyrerhafter Todesbereitschaft, dann mit einem Fluch:

Barbar, dessen vermessener Anblick (Zum Cortes.)
Mir ein Abscheu ist, du willst mir
von Liebe reden?
[...]
Nein Unwiirdiger, du sollst niemahls
Die Frucht deiner Verbrechen geniefRen,
Du bist ein grausames Ungeheuer!
Ich schwore, daff ich meinem Geliebten
Bis zum Tode treu seyn will.
Maochte doch heute auf dich
Und auf deine gottlosen Gefihrten
Der Zorn des Himmels seinen
Blitz fallen lassen! (I 9, 89, 91)

Mit der Peripetie, der Gefangennahme Montezumas, steigt Eupaforice zur heroi-
schen Gegenspielerin von Cortes auf. Sie organisiert unter der Devise ,Entweder
Uberwinden, oder sterben® (Il 11, 95) eine militdrisch-politische Gegenoffensive
und schwort trotz ungtinstiger Nachrichten mit einer heroischen Rede ihre engs-
ten Vertrauten auf den Kampf gegen die Spanier ein.?’

27 [...] Ich selbst will an der Spitze seyn, | wir wollen unsere Tyrannen | ausrotten® (II 12, 99).

Fur ,diese[n] grofle[n] Gedancke[n]“ (ebd.), ,entweder unsern Monarchen | retten, oder mit

ihm sterben” (ebd.), erntet sie Zustimmung, so dass den II. Akt ein ,Ballet von Mexicanern®
hoffnungsfroh beschliefit (103).

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

158 ACHIM AURNHAMMER

Den III. Akt eroffnet eine fuir die italienische Opera seria genretypische Gefingnis-
szene:28 In einem langen Accompagnato-Monolog risonniert der gefangene Mon-
tezuma {iber den jihen Gliickswechsel und mahnt sich zu stoischer Geduld, bis er
vom - ebenfalls genretypischen — Besuch seiner Braut Eupaforice iiberrascht wird.
Auch wenn sie ihm mitteilen muss, dass auf keine militirische Unterstiitzung von
auflen mehr zu hoffen sei, finden beide Trost in ihrer unverbriichlichen Liebe. In
rasch wechselnder, gelegentlich gar stichomythischer Rede, die in zwei — fur die
Berliner Oper ganz untypischen — Duetten gipfelt, den einzigen in Montezuma,
versichern sich die beiden ihrer Bereitschaft zum Liebestod:

EUPAFORICE. Ach! Mit einer so reinen Liebe
MONTEZUMA. Ach! Mit einer so schonen Treue
BEYDE. Miflen wir entweder herrschen,

Oder zusammen sterben. (III 1, 115)

Graun hat die Kerkerszene als Peripetie musikalisch markiert, indem er sie wie die
Katastrophe am Schluss mit einem umfangreichen Accompagnato-Rezitativ begin-
nen ldsst — die Streicher, die mit den Achtel- und Sechzehntel-Akkordbrechungen
einen Klangteppich weben, bekriftigen die resignativen Gedanken und Emotio-
nen, die Montezuma im Monolog duflert. Graun weicht in der Kerkerszene von
der uiblichen Abfolge Rezitativ — Arie ab und fugt vom Accompagnato tiber Secco-
Partien und die eingelegte Kavatine eine grofle Szene bis zum Duett der Liebenden
zusammen (Abb. 4). Auf diese Weise integriert er Eupaforice in die Heroisierung
Montezumas.

Da Cortes von Eupaforices Geheimplan, die Spanier im Schlaf zu iiberwiltigen,
erfahrt und seinerseits nun die Mexicaner, die vom verzweifelt kimpfenden Pilpa-
toe angefithrt werden, umbringen lassen will, entschlief3t sich das Liebespaar zur
gemeinsamen Flucht. Doch wihrend Cortes den mexikanischen General Pilpatoe
gefangen nimmt und ihm ,die grosten Martern® androht (III 4, 125), wird das
flichtige Kaiserpaar von Narves tiberwiltigt. Cortes wirft Montezuma in einem
affektisch aufgeladenen Streitdialog Hochverrat vor: ,Du bist der einzige Urheber
der Rebellion [...], | Du hast die gantze Zusammenverschworung angesponnen®
(IIT 5, 129), und eroftnet ihm das Todesurteil: ,Wisse also, | Daf§ die Todes-Strafe
dich erwartet® (ebd.). Wihrend Montezuma sein Verhalten als Notwehr recht-
fertigt, verteidigt Eupaforice ihren Widerstand mit naturrechtlichen Argumenten:
»Bedencke, dafd keine Creatur auf der Welt lebet, | Welche sich unterdriicken lief3e,
ohne sich zu wehren, | Und daf§ wir dasjenige gethan haben, | Was unsere Pflicht
von uns erforderte” (IIT 5, 131). Cortes’ Angebot, Montezuma am Leben zu las-
sen, wenn dieser auf Eupaforice verzichten wiirde, lehnen beide ab, und Eupa-
forice unterscheidet in einer Arie den militdrischen Sieger Cortes von den ,wahren
Helden®, die ,menschliche Empfindungen® haben (III 5, 132-133). Wihrend
Montezuma und seine Getreuen ,zum Gericht geschleppt® werden, gehort der

28 Siche Calella: Die Opera seria im spiten 18. Jahrhundert (Anm. 17), 53.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FRIEDRICHS II. MONTEZUMA (1755) 159

187
. i =
L - =',‘ F’ :' — 1
—F =+ -+ 1 T o ‘I ,'
;= y & L ‘.'; :‘: := o E'
| y =
T _-"‘ e o = T :' F—y
i s e

TS T Y P © in. sibm dobbismmo . rir, in . siom dobbiam mo.
- - 5 < - mchafi tei - lom, daf  del_lan wiea din  Tod,_ Iaf  ted - len una dan
LS 4

dob - bin.meo, © in-siem dobbism mo - rir in. siem dobbinm mo . rir,
= = & -achaft tei.len, b fedalen ume dem Tod, . dqf  dei. len wae demn Tod,— . laf

=== & i 1 -

—] 4 # - - - . e s
A =2 = s = = 4 ]
T - T T -
rir, in - aiem Fiwn mo - rir, in _ siom___ dob . bam me . rir.
Tod, lag tei. Ml — den Tod, lafi ol . - fon unt— den Tad,
— i 1 s
a— = e Fi—geact = E—g Pt -
=T & o i T -EEEF%EF’"—' ! :
simn,'in.s'mm..__': dbb . biam me . rir, in . siom —— dbb . binm mo . rir.
fei. don,  foi, e 2 Aan wins__ den Tod, laff  fei. - lem une_ den Tod,
i B — )
e e A ¥ e
= T—H — ‘r‘i.I i t _’::-: ——
o h_h—h_'
¥ poeof

D.D.T. XV,

Abb. 4: Auszug aus dem Duett von Montezuma und Eupaforice in III 1.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

160 ACHIM AURNHAMMER

Schluss Eupaforice, die sich als ,eine richende” und Cortes ,verfolgende Furie“
gebdrdet: Sie hat die Stadt in Brand setzen lassen, um den Spaniern weder Unter-
tanen noch Reichtiimer ausliefern zu miissen und totet sich schlieflich in einem
heroischen Akt selbst — ,,Ste stdfSt sich einen Dolch in die Brust“, um sich ,nicht von |
Meinem zirtlichen Liebhaber trennen® zu miissen: ,Unsere Seelen sollen sich in
diesem Augenblick vereinigen® (IIT 5, 137, 139). Diese Schlussszene mit Eupa-
forices Accompagnato (213) wichst direkt aus der letzten Arie heraus und vermittelt
so musikalisch die Katastrophe.

Den Schein des Missionars im Dienste der spanischen Majestit, den Cortes
noch mithsam wabhrt, als er den Befehl zu Pliinderung und Tétung der Einwohner
gibt, widerlegt die grausame stumme Szene, die zum Chor der besiegten Mexika-
ner iiberleitet, als blofRen Vorwand:

Die Spanier laufen zur Pliinderung. Die Tintzer mischen sich in Spanischer Kleidung unter die Sol-
daten, pliindern die Stadt, und bemdchtigen sich der Mexicanischen Frauen, die sich vertheidigen,
und sebr lebhaffi ein Ballet formiren, welches sich mit dem Chor anbebet, so das Mexicanische Volck
singet, das erschrocken und in Verwirrung die Flucht nimmt. (I11 5, 139)

Der Chor, der das Stiick beschliefit, ruft die ,gerechten Gotter” um Hilfe: ,Erret-
tet uns! | La8t euch zum Mitleid bewegen!“ (III 5, 141).

4. Heroisierungen und Deberoisierungen

Im I. Akt erscheint Montezuma vor allem dadurch als heroische Figur, dass sein
Hof ihn loyal verehrt. Montezumas Gefangennahme erzeugt ein heroisches Va-
kuum, das Eupaforice sukzessive fiillt. Indem Montezumas Braut das Heft des
Handelns tibernimmt, wird sie wie dieser zur heroischen Figur. Die Heroisierung
der beiden Figuren beschrinkt sich nicht nur auf die Handlungsebene, sondern
erfolgt ebenso auf der musikalischen und sprachlich-diskursiven Ebene.

4.1 Perspektivismus von Heroisierung und Deberoisierung

In einem Drama mit Held und Gegenspieler sind Heroisierung und Deheroisie-
rung wechselseitig gebrochen. Dieser Perspektivismus zeigt sich in Friedrichs Mon-
tezuma ebenso wie eine dramatische Dynamik in den Selbst- und Fremdcharakte-
risierungen. Wihrend die mexikanische Partei die Eindringlinge zunichst als
yFremde®, ,Helden®, ,Spanier®, ja sogar ,Gotter bezeichnet, gebrauchen die
Spanier von Anfang an den Begriff ,Barbar, um die indigene Gruppe zu diskredi-
tieren: ,Barbar® (,Barbaro‘ / ,Barbari‘) fungiert hier als Antonym zu ,Held* (,Eroe’ /
,Eroi‘). So eroffnet Narves den ersten innerspanischen Dialog mit dem Satz: ,Hier
sind wir endlich, dem Himmel sey Danck! | In den Mauern, wo der Barbar seinen
Hof hat“ (I 1, 49) und diskreditiert damit spiter den Heiratsplan von Cortes (II
5, 67). Cortes benutzt den Begriff relativ selten: Zwar nennt er einmal den Diener
Tezeuco einen ,Barbare[n]“ (II 5, 65), den kaiserlichen General Pilpatoe bezeich-

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FRIEDRICHS II. MONTEZUMA (1755) 161

net er verdchtlich als ,Mexicaner” (,Soldaten, jagt diesen Mexicaner | Aus dem
Pallast fort“ [II 7, 73]), doch verwendet er hauptsichlich strafrechtliche Termini.
So beschuldigt er den Aztekengeneral der ,Untreue” (,Du bist ein Rebelle® [II1 4,
125]) und wirft dem auf der Flucht ergriffenen Montezuma Verfassungsbruch vor:
»Du bewaffnest das rebellische Reich, | Du stifftest Meutereyen, du suchst | Mein
Blut zu vergieen“ (II1 5, 127).

Unter den Azteken dagegen signalisiert die Verwendung des Begriffs ,Barbar’
die Anagnorisis, den tragodienspezifischen Umschlag von Unkenntnis in Kennt-
nis: Montezuma bezichtigt Cortes, nachdem er dessen Falschspiel durchschaut
hat, als ,Barbar[en]“ und ,barbarische[n] Feind“ (IT 6, 69, 73), und dimonisiert
thn gar zum ,abscheuliche[n] Ungeheuer [...], | Welches die Holle ausgespien
hat* (Il 7, 75). Auch Eupaforice schimpft Cortes gleich zwei Mal einen ,Bar-
bar[en]“, als er sie zur Heirat tiberreden will (IT 9, 89). Mit der Peripetie kommt es
zur Opposition einer ethnisch bestimmten kollektiven Identitit und Alteritdt: Im
antonomastischen Ethnikum ,Mexicaner grenzt man sich von den ,Spanier[n]“
ab (II 11, 95), die man iiberdies moralisch als ,Tyrannen® pejorisiert (II 12, 99).
Als Montezumas Fluchtversuch zum Vorwand fur einen Hochverratsprozess die-
nen soll, verweigert er den juristischen Diskurs, auf den sich Cortes verlegt, und
kriminalisiert seinerseits das Verhalten von Cortes: ,Barbarischer Riuber meines
Reichs, und du unterstehst dich noch | Mich einen Rebellen zu nennen?* (III 5,
127). Er beschuldigt ihn einer falschen Propaganda (,da alle Sachen | Einen an-
dern Nahmen bekommen® [III 5, 129]), nennt ihn ,Tyrannen® (ebd.) und rekla-
miert Religionsfreiheit (ebd.). In den Vorwurf, dem angeblichen Verfechter des
,srichtigen® Glaubens jegliche Religion abzusprechen, stimmt auch Eupaforice ein,
fur die Cortes ein ,,Gottloser! Unmenschlicher! ist (III 5, 131), dessen ,,Barbarey”
die Gegengewalt provoziert habe (ebd.).

In der musikalischen Umsetzung von Graun sind die Worte ,Eroe‘/,Eroif
(,Held‘/,Helden®) beziehungsweise ,Barbaro‘/,Barbari® (,Barbar‘/,Barbaren’), die in
den Arien meist als Anrede vorkommen, nicht spezifisch ausgeziert.?’ Das Heroi-
sche als Haltung wird musikalisch anders vermittelt, nimlich durch fanfarenarti-
gen Hornmotive und/oder in der langen, stark ausgezierten und mit prignanten
Rhythmen versehenen Koloratur auf ,trionfar” in der Arie ,Vegga, che alfin® (I 3,
24) des Pilpatoe.’® Beide Mittel begegnen auch in Eupaforices Arie ,Conor del
soglio® (IT 13, 102), in welcher der hier exorbitant verzierte Begriff ,vilta“ einer-
seits die Barbarei der Spanier, zugleich aber auch den heroischen Mut der Konigin
charakterisiert.3!

29 Vgl. etwa die Passagen in der Partitur von Graun: Montezuma (Anm. 5), 78-79, wo im

Empfangschor die Bezeichnung ,stranieri eroi“ noch als Ehrentitel fiir die fremden Giste
aus Spanien gebraucht wird. Dass ,eroe fiir Graun kein Schliisselwort fiir die musikalische
Ausdeutung ist, zeigt auch die Arie von Narves ,Vedrai fra queste mura®. Hier ist im B-Teil
(57) ,eroi“ auf eine kleine Floskel gelegt, diese dann aber chiastisch ausgetauscht.

30 Vgl. Graun: Montezuma (Anm. 5), 28-33, hier 29.

31 Ebd., 155-162.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

162 ACHIM AURNHAMMER

Der Schliisselbegriff ,Barbaro® wird prignant eingesetzt, um das ungastliche,
feindliche Verhalten, aber auch die Zumutung Cortes’ gegentiber Montezumas
Braut zu kennzeichnen und zu verurteilen. Zwei Mal ist ,Barbaro‘ als ,Devise’
hervorgehoben, das heifdt als ein einzelnes Wort, das am Anfang einer Arie oder
eines Arienteils isoliert steht und dann nach einem kurzen Zwischenspiel wieder-
holt wird: jeweils im Allegro-Teil einer Arie Montezumas (,Del mio destin tiran-
no“ [II 7, 78]) als auch in einer Arie der Eupaforice (,Barbaro, che mi sei fiero®
[II 9, 88]).32 Durch den Tempowechsel in beiden Arien, ein fortschrittliches Ges-
taltungselement, das Graun anwendet, um die konstrastierenden Affekte zu un-
terstreichen, wird das heftige ,Barbaro® hervorgehoben und als musikalisches
Motiv durch denselben Rhythmus (punktierte Viertel, Achtel, Viertel) und das-
selbe Intervall (Quartsprung nach unten) markiert.

4.2 Typologische Heroisierung

Vieles spricht dafiir, dass Friedrich der Grofle mit seinem Montezuma die dramati-
sche Probe aufs Exempel seiner Machiavelli-Widerlegung liefern wollte. Tatsich-
lich wird Cortes in Friedrichs Anti-Machiavel als Beispiel eines ,,Glucksritters* ge-
nannt.33 Wie Friedrich ,dem Laster die Decke der Tugend wegzureiflen® bemiiht
ist,34 so entlarvt sich in der Tragddie der Eroberer Cortes selbst als macchiavellisti-
schen Erfolgspolitiker, wihrend Montezuma zum idealen Firsten nach Maf3gabe
von Friedrichs Anti-Machiavel stilisiert wird. Montezuma ist wie ,ein liebender Va-
ter” zu seinem Volk, bagatellisiert dies selbst aber als ,,[s]eine Pflicht* (I 1, 14-15),
ist freigiebig,?® sorgt sich um das Wohl seiner Untertanen (Kap. 17). Vor allem
aber ist er ehrlich und ,verstellt® sich nicht, wie es Cortes im Sinne Machiavellis
praktiziert, ,dem Lehrmeister der Tyrannen und der Verstellungskunst® (Kap. 18).
Und schliefflich willigt Montezuma erst in einen Krieg gegen die Spanier ein, als
es das einzige, und, wie Friedrich betont, ,rechtmissig[e]“ Mittel ist, ,einen wider-
rechtlichen Angriff zu steuren, wohlbegriindete Rechte zu erhalten, die Freyheit
der Welt in Sicherheit zu stellen, und der Ehrstichtigen Gewaltthitigkeiten und
Unterdriickungen zu vermeiden®.3¢

Neben dieser antimachiavellistischen Heroisierung entspricht die Figur des
Montezuma aber noch einem zweiten typologischen Muster, dem des Martyrers in
der tragischen Mirtyrer-Tyrannen-Konstellation. Den Protagonisten zeichnet eine

32 Ebd., 121 sowie 134.

33 [Friedrich I1.:] Anti-Machiavel oder Versuch ein Critik iiber Machiavels Regierungskunst eines Fiir-
sten [Anti Machiavel, hg. von Voltaire, 1740, dt.]. Frankfurt und Leipzig 1745, 205-397, be-
sonders Kap. 25, 368-381, hier 377: ,Sogar einem Fernando Cortez mufiten die innerli-
chen Kriege der Amerikaner zur Bezwingung Mexikos behilflich sein®.

34 Ebd., besonders Kap. 26, hier 382.

35 Ebd., besonders Kap. 16, hier 305: ,Ich kenne keinen Helden, der es [freigebig] nicht ge-
wesen ware”“,

36 Ebd., besonders Kap. 26, hier 392.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FRIEDRICHS II. MONTEZUMA (1755) 163

Arglosigkeit aus, die der raffinierten Strategie des ,Tyrannen“ Cortes nicht gewach-
sen ist. Zwar reagiert Montezuma auf seine Verhaftung mit heftigen Vorwiirfen,
doch er entpersonalisiert seinen Zorn zum ,Schrecken [s]eines tyrannischen |
Schicksals“ (IT 7, 79) und ,.erschreckliche[m] Schicksal“ (III 1, 105). Gerade in dem
pathetischen Accompagnato-Monolog der Gefingnisszene III 1 zeigt Montezuma,
wenn er Uber das wechselnde Glick reflektiert und sich selbst zur ,Apathia®
mahnt, eine stoisch-heroische Grofle: ,Laft uns mit Gedult ein Uebel ertragen, |
Das wir nicht andern konnen! [...] So la8t uns, ohne tiber die Vorsicht Klage zu
fuhren, | Getrost unserem Schicksal entgegen gehen® (III 1, 109). Gerade in seiner
Schlussarie, in der er seine Todesbereitschaft gelassen verkiindet, gewinnt Monte-
zuma die heroischen Ziige eines — epikureischen — Mirtyrers: ,Ich iiberliefere ohne
Furcht | Dem Schoofle der Natur eine reine Seele, | Und meinen Korper den Ele-
menten, | Denen er seine Geburth zu dancken hat“ (III 5, 135).37

Beruht das Heldentum Montezumas zum einen auf der Kontrastfigur Cortes,
zum andern auf seinem monologisch verbiirgten Stoizismus, so kommt zum drit-
ten die heroische Liebe zwischen Montezuma und Eupaforice hinzu. Wihrend
Montezuma seinen politischen Handlungsspielraum zunehmend einbufdt, tiber-
nimmt seine Braut Eupaforice sukzessive die Lenkung der Geschehnisse. Ist sie am
Anfang nur treu liebende, besorgte Ratgeberin, wandelt sie sich im Verlauf des
Stiicks zur eigentlichen Heroine. Sie widersteht Cortes’ erpresserischem Heiratsan-
trag, besticht die Gefingniswichter, um zu ihrem Geliebten zu gelangen, wagt
einen Fluchtversuch, entwickelt den Plan einer militdrisch-politischen Gegenoffen-
sive und verhindert, indem sie Stadt und Palast in Brand setzt, dass dem Sieger
Untertanen und Gold zur leichten Beute werden. Vor allem aber wird sie zur be-
stimmenden Figur der Tragodie durch ihren heroischen Selbstmord, den sie selbst-
bestimmt als demonstrativen Liebestod inszeniert. Selbst Montezuma iiberrascht
die Tatkraft seiner Braut: ,Ich hitte niemahls geglaubt, daf§ du mit | Den vielen
Tugenden, die ich in dir verehrt habe, | Noch so vielen Muth verbindest (III 2,
117). Die dynamische Konzeption der Eupaforice lobte schon Friedrichs Schwester
Wilhelmine nach der Lektiire des Libretto-Entwurfs: ,Das schone Geschlecht ist
Dir viel Dank schuldig; denn es kommt in Deiner Oper glinzend weg. Die Koni-
gin von Tlascala ist eine echte Heldin ohne Schwiche, voller Standhaftigkeit und
um Mittel nie verlegen.“3® Und Friedrichs italienischer Librettist lobt in seiner
Leservorrede die Virago als die heimliche Heldin:

37 Eine ihnlich stoische Haltung gegeniiber dem Wandel des Gliicks zeigt Eupaforice in der
Schlussszene des II. Akts (,Die Tapfern konnen allein das Gliick andern” [II 13, 101]).

38 Wilhelmine von Bayreuth an Friedrich II., 24. Mai 1754 (Anm. 14), 269-270. Eine analoge
Figurenkonstellation prigt bereits die Oper Coriolano, in der in Gestalt der Volumnia eine
selbstbewusste Frauenfigur einem eher wankelmiitigen Titelhelden zur Seite gestellt ist.
Vgl. Peter Schleuning: ,Ich habe den Namen gefunden, nimlich Montezuma‘: Die Berliner
Hofopern Coriolano und Montezuma, entworfen von Friedrich II. von Preufien, komponiert
von Carl Heinrich Graun. In: Klaus Hortschansky (Hg.): Traditionen — Neunansdize: Fiir An-
na Amalie Abert (1906-1996). Tutzing 1997, 493-518.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

164 ACHIM AURNHAMMER

Je ne feray mention que du Role d’Eupaforice, qui es tun [sic!] de plus intéressans de la
Piéce. On trouve dans cette Princesse un de ces Caractéres, qui s’sttachent tous les coeurs.
Elle ne cesse de donner 3 Montezuma les plus sages conseils pour le tirer de la fatale se-
curité: Elle brave la fureur et 'inhumanité de ses Tyrans; Elle entreprend tout pour rom-
pre les fers de son Epousx, et pour le vanger: Quel courage, quelle intrépidité!3?

5. Fazit

In Friedrichs Tragodie Montezuma werden der exotische Protagonist und mehr
noch seine Gefihrtin zu heroischen Figuren tiberhoht. Zu dieser Heroisierung tra-
gen neben einem doppelten Perspektivismus, der die arglose Groffimut der indige-
nen Gruppe mit der Heimtiicke der Eroberer kontrastiert, typologische Charakteri-
sierungstechniken bei: So wird Montezuma gegen die machiavellistische Kontrast-
figur Cortes zum aufgeklirten Fiirsten idealisiert und im tragischen Modell von
Mirtyrer — Tyrann zum stoischen Mirtyrer erhoht. Zugleich wird seine Braut Eu-
paforice sukzessive zur Virago heroisiert und gewinnt durch ihren Freitod antike
Grofle. Damit reprisentiert in Friedrichs Montezuma die Neue Welt die humanisti-
schen Werte der europdischen Antike, wihrend die spanischen Konquistadoren zu
skrupellosen, ehrgeizigen und habgierigen Machtpolitikern enthumanisiert werden,
die mit der katholischen Religion einen brutalen Eroberungskrieg camouflieren.

Abbildungsnachweise

Abb. 1:  Ruth Miller-Lindenberg (Hg.): Friedrichs Montezuma. Macht und Sinne in
der preufSischen Hofoper (26.1.-24.6.2012). Publikation zur Sonderansstellung
im Musikinstrumenten-Museum des Staatlichen Instituts fiir Musikforschung
PreufSischer Kulturbesitz. Berlin 2012, 108.

Abb. 2:  Rolf Badenhausen (Hg.): Die Bildbestinde der Theatersammlung Louis
Schneider im Museum der PreufSischen Staatstheater Berlin. Systematischer Ka-
talog. Berlin 1938.

Abb. 3:  Ruth Miiller-Lindenberg (Hg.): Friedrichs Montezuma. Macht und Sinne in
der preufSischen Hofoper (26.1.-24.6.2012). Publikation zur Sonderausstellung
im Musikinstrumenten-Museum des Staatlichen Instituts fiir Musikforschung
PreufSischer Kulturbesitz. Berlin 2012, 55.

Abb. 4:  Carl Heinrich Graun: Montezuma, hg. von Albert Mayer-Reinach (Denk-
maler deutscher Tonkunst 1, 15). Wiesbaden und Graz 1958, 187.

39 Tagliazucchi: Au lecteur (Anm. 2), 4-5.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Muslimische Helden:
Die Kreuzziige im Musiktheater

Albert Gier

Das Thema der Kreuzziige gerit im frithneuzeitlichen Europa vor allem tber die
Rezeption der beiden groflen Ritterromanzi aus Ferrara, von Ludovico Ariostos Or-
lando furioso (1516/1532) und Torquato Tassos Gerusalemme liberata (1581), ins
Blickfeld — wobei die Geschichte vom Spanienfeldzug Karls des Groflen, die dem
Orlando furioso zugrunde liegt, die Thematik in zeitliche Ferne riickt und sagenhaft
tberhéht: Um 1100, also zur Zeit des Ersten Kreuzzugs, entstand die ilteste, in der
Handschrift der Bodleiana in Oxford tiberlieferte Fassung des altfranzosischen Ro-
landlieds.! In der Auseinandersetzung zwischen christlichen Franken und ,Heiden®,
das heif3t Muslimen, ergreift der anonyme Autor (wie kaum anders zu erwarten)
dezidiert und einseitig Partei fiir die christliche Seite: ,Paien unt tort e chrestien
unt dreit“2.

Von dieser holzschnittartigen Sichtweise mag Torquato Tasso nicht allzu weit
entfernt gewesen sein: Seine Gerusalemme liberata ist durchaus als Kreuzzugspropa-
ganda, als Appell an die Zeitgenossen zu verstehen, es Gottfried von Bouillon
und seinen Mitstreitern gleichzutun (zur Zeit der osmanischen Expansion im Ost-
lichen Mittelmeerraum unter Soliman II. [1520-1566] hatte das Thema neue Ak-
tualitit gewonnen). Ariost dagegen hat die versunkene Welt der Ritter aus ironi-
scher Distanz behandelt. Die kriegerische Auseinandersetzung zwischen Christen-
tum und Islam, Orient und Okzident (konkret: die Belagerung von Paris durch
den nordafrikanischen Herrscher Agramante) bildet im Orlando furioso lediglich
den Hintergrund einer bunten Reihe von Episoden um prominente (christliche
wie muslimische) Kimpfer, die sich personlichen Ruhm, und vor allem die Liebe
einer Dame zu erwerben suchen.? Dabei richtet sich das Begehren der meisten Rit-
ter auf Angelica, die wunderschéne Tochter des Konigs von Catai (in China), die
Matteo Maria Boiardo als Storfaktor und Unruhestifterin in seinen Orlando in-
namorato (1486) eingeftihrt hat, an den Ariost anschlief3t.

La chanson de Roland, hg. von Cesare Segre (Dokumenti di filologia; 16). Mailand [u.a.]
1971.

Ebd., V. 1015.

Vgl. zuletzt Paul Geyer: Von Dante zu lonesco. Literarische Geschichte des modernen Menschen,
Bd 1: Dante, Petrarca, Boccaccio, Machiavelli, Ariost, Tasso. Hildesheim [u.a.] 2013, 212-222,
hier 215.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

166 ALBERT GIER

Gleich im ersten Canto des Orlando furioso* findet sich eine emblematische
Szene:> Angelica, die Karl der Grofle in die Obhut eines ilteren Herrn gegeben
hat, damit sie seine Ritter nicht linger durcheinanderbringt, flieht zu Pferd und
wird von Rinaldo verfolgt — zu Fufi, denn in einer Schlacht, welche die Christen
verloren haben, ist ihm sein Pferd Baiart abhandengekommen. Der Sarazene Fer-
rau versucht unterdessen vergeblich, seinen Helm, der ihm in den Fluf§ gefallen ist,
herauszuangeln; auf Angelicas Hilferufe hin attackiert er ihren Verfolger. Wie Ri-
naldo ist auch Ferrau verliebt in Angelica, die sich davonmacht, ohne das Ende des
Kampfes abzuwarten. Der Franke gibt darauthin seinem Gegner zu bedenken, dass
unter diesen Umstinden keiner von ihnen eine Chance hat, die Dame fiir sich zu
gewinnen; es wire besser, einen Waffenstillstand zu schlieflen, Angelica einzufan-
gen und dann erst um sie zu kimpfen (ob das Objekt ihrer Begierde den einen,
den anderen oder einen Dritten bevorzugt, scheint belanglos). Ferrau ist einver-
standen, er ldsst den frankischen Fufiginger sogar mit auf seinem Pferd reiten. Der
Erzihler kommentiert:

Oh gran bonta de’ cavallieri antiqui!

Eran rivali, eran di fé diversi,

E si sentian degli aspri colpi iniqui

per tutta la persona anco dolersi;

e pur per selve oscure e calli obliqui

insieme van senza sospetto aversi. 6 (OF1,22,V.1-6)

Christliche wie muslimische Ritter sind bei Ariost Reprisentanten einer kultur-
Ubergreifenden Elite, die sich durch gemeinsame Wertvorstellungen und ein dhn-
liches Lebensgefiihl miteinander verbunden weif§. Die Bewunderung des Erzidhlers
wird freilich mehrfach ironisch gebrochen: Rinaldo, der Ritter ohne Ross, und der
nach seinem Helm fischende Ferrali geben beide ein leicht groteskes Bild ab, das
nicht unbedingt ihre Vortrefflichkeit (bonta) spiegelt. Auch die zwei Minner auf ei-
nem Pferd wirken ein bisschen licherlich; und der Leser erinnert sich, dass Rinaldo
(1l buon figliol d’Amone“ [OF 1, 21, V. 6]) zu den Séhnen Haimons gehort, die
alle vier bequem Platz auf dem Riicken Baiarts hatten.” Da der leider durchgegan-

Ludovico Ariosto: Orlando furioso [=OF], hg. von Cesare Segre (I Meridiani collezione).
Mailand 2006.

5> OFI, 10-26.

6 O Biederkeit der alten Rittersitten! | Die Nebenbuhler waren, die entzweit | Im Glauben
waren, bittern Schmerz noch litten | Am ganzen Leib vom feindlich wilden Streit, | Frei
von Verdacht und in Gemeinschaft ritten | Sie durch des krummen Pfades Dunkelheit.”
(Ariost: Der rasende Roland, 2 Bde., tibers. von Johann Dietrich Gries (1804-1809). Miin-
chen 1980, Bd. 1, 10-11. It. bonta ist mit ,Biederkeit’ kaum angemessen wiedergegeben.)
Rinaldo ist der Renaut de Montauban der altfranzosischen Chanson de geste (Renant de Mon-
tauban oder Les Quatre Fils Aymon, Ende 12. Jahrhundert); in Italien war der Stoff spites-
tens seit dem 15. Jahrhundert bekannt (Innamoramento di Rinaldo da Monte-Albano, ge-
druckt 1474). Nachdem der junge Ritter Renaut-Rinaldo von Karl dem Groflen zum Tode
verurteilt worden ist, weil er im Streit seinen Neffen erschlagen hat, flicht er mit seinen
Briiddern auf Baiart in die Ardennen; vgl. Werner Wunderlich: Haimonskinder. In: Rolf

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MUSLIMISCHE HELDEN: DIE KREUZZUGE IM MUSIKTHEATER 167

gen ist,® muss sich Rinaldo fiir einmal mit einem weniger prominenten Reittier be-
gniigen. Und schlielich ist die Uberlegung, die der Paladin anstellt — man muss
den Biren (oder die Dame) erst erlegen, bevor man das Fell verteilen kann - kaum
als besonders chevalersk zu bezeichnen.

Im Orlando furioso werden christlich-muslimische Liebesgeschichten als zumin-
dest moglich dargestellt. So verliebt Rodomonte sich in Isabella und Angelica hat
Dutzende friankischer Verehrer. Im Zentrum stehen die Heldenjungfrau Bradaman-
te, Rinaldos Schwester, und der Sarazenenkrieger Ruggiero, in denen Ariost wie
Boiardo die Stammeltern des Hauses Este sieht, in dessen Auftrag der Orlando in-
namorato wie der Furioso entstanden. Freilich waren Ruggieros Vorfahren Christen,’
und er selbst fuhlt sich innerlich lingst der Religion seiner Ahnen zugehorig!® und
wire nicht nur um Bradamantes willen ohne Weiteres bereit zu konvertieren. Er
zogert nur deshalb, weil sich das Kriegsgliick unterdessen gegen Agramante gewen-
det hat: Seinen Herrn zu diesem Zeitpunkt im Stich zu lassen, wire unedel.!! Was
das Verhiltnis der Geschlechter betrifft, scheint es zwischen Christen und Nicht-
christen kaum kulturelle Unterschiede zu geben: Angelical? manipuliert ihre frin-
kischen und sarazenischen Verehrer mit gleicher Virtuositit. Dass sie sich zuletzt in
einen Muslim verliebt, scheint Zufall, es hitte ebensogut ein Christ sein konnen.

Das Frauenbild christlicher wie muslimischer Ritter scheint bei Ariost von einer
merkwiirdigen Ambivalenz geprigt: Einerseits ist die Dame die Gebieterin, deren
Gunst sich der Mann durch Gehorsam und nie ermiidenden Einsatzwillen verdie-
nen muss, andererseits wird sie als Beute betrachtet und, wenn sich die Gelegenheit
bietet, auch behandelt!3 — genau das haben zum Beispiel Rinaldo und Ferrati im
ersten Canto mit Angelica vor. Dass die Christen als potenzielle Vergewaltiger er-
scheinen, mochten Leser und Opernbesucher des 17. und 18. Jahrhunderts weniger
erstaunlich finden als die Bereitschaft der Sarazenen, um Angelicas oder anderer
Damen willen mithevolle und langwierige Abenteuer auf sich zu nehmen, denn
die Vorstellung, die sich europdische Manner vom Verhiltnis der Geschlechter in
der islamischen Welt machen, scheint in jener Zeit mafigeblich von der so fremd-
artigen Einrichtung des Harems bestimmt: Reiche und michtige Orientalen, so

Wilhelm Brednich (Hg.): Enzyklopddie des Mdrchens. Handwirterbuch zur historischen und ver-
gleichenden Erziblforschung, Bd 6. Berlin und New York 1990, 385-396.

8 OFIL12,V.3.

9 Vgl. OF XXII, 35; XXXVI, 70-72 (Hector von Troja als Stammvater seiner Familie).

10 OF XX11, 35, V. 1/2; XXV, 89, V. 5/6.

11" Vgl. seinen Brief an Bradamante: OF XXV, 86-89.

12° Dy sie aus Catai, also aus China stammt, diirfte sie weder Christin noch Muslimin sein. Ihre
Religionszugehorigkeit wird weder bei Ariost noch bei Boiardo thematisiert; in der Aus-
einandersetzung zwischen Franken und Sarazenen steht sie auf der Seite dieser letzten
(Boiardo zufolge wollten Angelica und ihr Bruder moglichst viele von Karls Rittern in eine
Falle locken und gefangen nehmen, um die Kampfkraft der Franken zu schwichen).

13 Dazu Albert Gier: Ludovido Ariostos Orlando furioso: die Dichtung des Sowohl — Als auch.
In: Italienische Studien 7, 1984, 5-21, hier 15-21.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

168 ALBERT GIER

denkt es sich etwa Montesquieu in den Lettres persanes'* (1721), kaufen sich Frauen,
die als willenlose Objekte einzig und allein dem Vergniigen ihres Besitzers zu die-
nen haben. Fir das Publikum Vivaldis oder Hindels war vermutlich ausgemacht,
dass auch Ferrau, Sacripante oder Rodomonte einen Harem zu Hause hatten.
Wenn sie dennoch ohne viel Aussicht auf Erfolg Angelica hinterherlaufen, statt
sich daheim verwdhnen zu lassen, zeigt das, dass sie vorrangig dem durch die
Romanliteratur vermittelten, konfessionstibergreifenden Klischee des fahrenden
Ritters und erst in zweiter Linie zeittypischen Vorstellungen vom Lebensstil der
orientalischen (muslimischen) Oberschicht entsprechen.

Allein die Opernadaptationen von Episoden des Orlando furioso bieten eine
Fille von fir unsere Fragestellung relevanten Aspekten, die im Rahmen eines sol-
chen Beitrags unméglich vollstindig behandelt werden konnen. Im Folgenden
weise ich schlaglichtartig auf wenige reprisentative Tendenzen in den Ariost-
Opern hin, gehe dann kontrastiv auf ein Beispiel fir Tasso-Rezeption in der Opera
seria ein und skizziere abschliefend die Sicht der romantischen Oper auf die
Kreuzzugsthematik.

Giulio Rospigliosi setzt im Libretto I/ palazzo incantato’, das er fiir Luigi Rossi
schrieb (Rom 1642), Atlantes Zauberschloss in Szene, das mit Recht als mise en
abyme von Ariosts Romanzo bezeichnet wurde:'¢ Der Magier Atlante will ver-
hindern, dass Ruggiero und Bradamante zusammenkommen, denn gemifl einer
Prophezeiung soll Ruggiero bald nach ihrer Heirat den Tod finden. Er erschafft
deshalb einen Palast, in dem Ritter durch ein Trugbild und eine Stimme festgehal-
ten werden, in denen jeder die Geliebte zu erkennen glaubt;!” Rospigliosi versam-
melt dort die Protagonisten bekannterer und weniger bekannter Episoden aus dem
Orlando furioso, die tiber die Liebe und ihre Sehnsucht nach der geliebten Person
rasonieren. Ruggiero und Bradamante sind die Protagonisten des einzigen durch-
gehenden Handlungsstrangs (Bradamante wird eiferstichtig, wenn sie Rugggiero
mit Angelica sieht, erst im Schlussakt versohnen sich die beiden), vielen anderen
Figuren geben kurze Auftritte die Gelegenheit, ihre jeweilige Geschichte zu rekapi-
tulieren. Sie alle scheinen die gleichen Wiinsche und Note zu haben, unabhingig
von ihrer Religionszugehorigkeit: Am Ende des 1. Akts finden sich Christen (Bra-

14 [Charles-Louis Baron de] Montesquieu: Lettres persanes (Classiques Garnier), hg. von Paul

Verriere. Paris 1971; vgl. die Briefe Nr. 2, Nr. 20 und vor allem die Brieffolge Nr. 147-161
zur Bestrafung der angeblich untreuen Frauen.
15 Text abrufbar unter http://www.librettidopera.it/palinc/palinc.html, 29. Mirz 2016 [=PI].
Vgl. Volker Kapp: Das Barberini-Theater und die Bedeutung der rémischen Kultur unter
Urban VIII. Versuch einer literaturhistorischen Einordnung des Schaffens von Giulio
Rospigliosi. In: Literaturwissenschaftliches Jahrbuch, Neue Folge 26, 1985, 75-100.
Vgl. Brigitte Burrichter: Der Zauberer und der Autor — Atlantes Zauberwelt als mise en
abyme des romanzo. In: Cornelia Klettke und Georg Maag (Hg.): Trugbildnerisches Labyrinih
— Kaleidoskopartige Effekte. Neurezeptionen des Orlando furioso von Ariosto (Horizonte; 9). Tu-
bingen 2006, 17-26.
17" Vgl. OF X11, 1-22.

16

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MUSLIMISCHE HELDEN: DIE KREUZZUGE IM MUSIKTHEATER 169

damante, Orlando, Fiordiligi) und Muslime (Ferrati, Mandricardo, Marfisa) zu-
sammen in der Klage: ,,Oh, quanto & duro il non trovar, chi s’ama!“ (PI1 15, S. 31)
Im II. Akt sagt Atlante Angelica die Begegnung mit Medoro voraus, in den sie sich
verlieben wird.1® Ob der junge Mann Christ oder Muslim ist, erwihnt er nicht,
und sie fragt auch nicht danach. Rospigliosis Personal bildet eine interreligidse und
interkulturelle Gemeinschaft von Liebenden - die kleine Minderheit der Verichter
der Liebe besteht tibrigens aus der Muslimin Marfisa!® und dem christlichen Ritter
Astolfo?0, das heift, selbst hier herrscht Paritit!

Von Atlantes Zauberschloss und von der Verbindung Bradamantes mit Ruggiero
ist auch in Ortensio Mauros Drama Orlando Generoso fir Agostino Steffani?!
(Hannover 1692) die Rede, im Zentrum stehen hier allerdings Angelica, Orlando
und Medoro. Mauro - dadurch, so scheint es, unterscheidet sich sein Buch von
allen anderen Opern nach Ariost — verlagert die Handlung nach Catai, in Angeli-
cas Heimat: Die Prinzessin ist mit ihrem geliebten Medoro heimgekehrt, aber
auch Orlando, Ruggiero und Bradamante haben den Weg in den Fernen Osten
gefunden.

Ariost hat darauf verzichtet, Medoro mit Orlando zu konfrontieren: Nachdem
Angelica den verwundeten Medoro gesund gepflegt hat, macht sich das gliickliche
Paar auf die Heimreise. Orlando findet ihr Liebesnest, erkennt, dass Angelica fiir
ihn verloren ist, und verliert prompt den Verstand. Bei einer letzten, fliichtigen
Begegnung erkennt er sie nicht mehr.22 Der Leser erfihrt auch nicht, wie sich die
Beziehung zwischen Angelica und Medoro entwickelt: Die Prinzessin schlieit na-
turlich eine Mesalliance, denn Ariosts Medoro ist zwar mutig und tapfer,”3 aber
von niederer Herkunft.?* Vermutlich wird sie befehlen, und er wird gehorchen,
aber der Dichter sagt es uns nicht.

Ortensio Mauros Medoro dagegen unterwirft sich Angelica vollstindig;2® wenn
die beiden in eine prekire Lage geraten — nicht nur Orlando erhebt Anspruch auf
Angelica, auch ihr eigener Vater verliebt sich in seine Tochter, die er nicht wieder-

18 PIII 10.

19 PI13.

200 PIII13.

21 Ortensio Mauro: Orlando Generoso [=OG]. Drama per il Theatro d’Hannover MDCXCII
[1692], http://diglib.hab.de/drucke/textb-320/start.htm, 29. Mirz 2016. Vgl. auch Albert
Gier: Damen, Ritter, Waffen und Liebe. Ariosts Orlando furioso auf der Opernbithne. In:
Hiindel-Jahrbuch 57, 2011, 307-332, hier 327.

OF XXIX, 58-66: Den wahnsinnigen Orlando hat es nach Spanien verschlagen; an der
Kiste trifft er das Liebespaar, das im Begriff ist, sich nach China einzuschiffen. Obwohl er
Angelica nicht erkennt, fiihlt er Begehren und verfolgt sie; sie benutzt ihren Zauberring,
um sich unsichtbar zu machen, und fillt vom Pferd, dessen sich Orlando bemichtigt. In
den folgenden Canti ist von Angelica nicht mehr die Rede.

Er wagt (aus eigenem Antrieb) sein Leben, um seinen toten Konig angemessen zu begra-
ben (OF XVIII, 167-XIX, 13), und wird dabei schwer verwundet.

24 OF XVII, 165, V. 2.

25 Vgl. OG11 13, S. 76: ,,Ci6 ch’a te piace, approvo, | Mi son legge sourana i tuoi uoleri.®

22

23

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

170 ALBERT GIER

erkennt?® —, bleibt Medoro ganz passiv und iiberldsst es der Geliebten, einen
Ausweg zu finden. Im Gegensatz zu allen anderen Figuren im Libretto?’ ist er
nicht eifersiichtig, obwohl er am meisten Grund dazu hitte, und vertraut Angelica
blind.?8

Finerseits ist die Macht der Liebe universell, niemand, weder Christ noch Mus-
lim, kann ihr widerstehen, so stellt es Atlante fest.?? Andererseits gibt es sehr wohl
Gradunterschiede: Angelica gesteht ein, dass sie ,per un bel sembiante, il fasto
mio, | La gloria, la fortuna, | La patria, e I’ Genitor posi in oblio“ (OG III 10,
S. 109), womit sich die Thronerbin3® von Catai extrem verantwortungslos verhilt.
Orlando weif, dass er in Konig Galafros Reich nichts zu suchen hat, eigentlich soll
er im belagerten Paris an Karls Seite kimpfen,’! aber die Liebe zu Angelica ist
(noch) stirker als sein Pflichtgefihl. Zuletzt freilich wird Orlando seinen Egoismus
Uberwinden, auf Angelica verzichten und seine Aufgabe als miles christianus erfillen.

Im Orlando furioso, und auch in Ortensio Mauros Libretto,3? ist Medoros Hilfs-
bedirftigkeit, die bei Angelica zuerst Mitleid, dann Liebe hervorruft,?? eine Folge
seiner Tapferkeit: Er hat gegen eine Ubermacht gekimpft und ist verwundet wor-
den. Andere Librettisten machen ihn zum Schwichling: In Grazio Bracciolis Or-
lando (1727, Musik Antonio Vivaldi’4) vermag er sich im Kampf mit Ruggiero
nicht zu behaupten, denn, so muss er sich von Angelica sagen lassen, seine Fihig-

26 Zweifel an seiner Aufrichtigkeit scheinen angebracht: Orlando weist ihn ausdriicklich dar-

auf hin, dass er seine Tochter vor sich hat, aber Galafro glaubt ihm nicht (OG II 6); seine

Aussage ,,Di cosi bel sembiante | Godo in cambio di Padre esser Amante® (OG 11 6, S. 62)

klingt irritierend zweideutig.

Bradamante wird eifersiichtig, wenn sie Ruggiero mit Angelica sieht, die er vor Riubern geret-

tet hat (OG I 14), und macht ihm eine Szene (OG II 4); Orlando beobachtet Angelica und

Medoro, die Eifersucht it ihn den Verstand verlieren (OG II 10); der Wahnsinnige hilt

Bradamante fiir Angelica und spricht zértlich mit ihr (OG II 11), was Ruggiero, der von Or-

landos Zustand noch nichts weif3, eifersiichtig macht (OG II 12); Galafro wird eifersiichtig,

wenn er hort, Angelica sei ,mit einem Krieger” (Medoro) gesehen worden (OG I1I 5).

28 Vgl. OGI1 9: ,,Pur che tu sia leale | Non mi curo di Ré ne di Riuale.”

29 OG II 20: ,Cosi senza piazer uan tutti errando, | E tien ogn’un de la pazzia d’Orlando.“

Aus dem Zusammenhang wird klar, dass das Zauberschloss allegorisch als das erotische Be-

gehren zu verstehen ist, dem niemand zu widerstehen vermag.

Ihr Bruder Argalia ist von Ferraguto (Ferrat)) im Kampf getotet worden, wie Boiardo er-

zdhlt; es scheint nicht, dass der Konig noch weitere Kinder hat.

31 0GI11,S. 34.

32 Vgl. Angelicas Erklirung (OG III 10): ,Jo sprezzai mille Eroi, | Ma da la vista di guerrier
piagato | Nel curar le sue piaghe | Restai ferita, e ne diuenni amante®.

33 Vgl. OF XIX, 20.

34 Orlando [=BO]. Dramma per musica, Da Rappresentarsi nel Teatro di Sant’Angelo Lautunno
dell’anno 1727. In Venezia, 1727, Appresso Martino Rossetti in Merceria all’Insegna della
Pace. Das Buch wurde erstmals 1713 (von Giovanni Alberti Ristori) vertont, ein erster Orlando
Vivaldis wurde 1714 aufgefiihrt. Vgl. auch Albert Gier: Orlando geloso. Liebe und Eifersucht
bei Ariost und in Grazio Bracciolis Libretto. In: Klaus Hortschansky (Hg.): Opernbeld und
Opernbeldin im 18. Jabrbundert. Aspekte der Librettoforschung. Ein Tagungsbericht (Schriften zur
Musikwissenschaft aus Miinster; 1). Hamburg und Eisenach 1991, 5 -70, hier 69-70.

27

30

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MUSLIMISCHE HELDEN: DIE KREUZZUGE IM MUSIKTHEATER 171

keiten liegen auf anderen Gebieten: ,Schonheit und Liebe” sind seine Waffen, ein
Schwert kann seine ,weiche Hand“ nicht fithren.35

Bei Braccioli wie auch in anderen Libretti entspricht Medoro dem Klischee des
verweichlichten Orientalen, und wird so gleichsam zum Antitypus Orlandos. Na-
turlich reprisentiert jener unkriegerische Medoro nicht die muslimische Streit-
macht (und erst recht nicht das muslimische Rittertum, dem er gar nicht angehort):
Sacripante, Mandricardo, Ferrati oder der schreckliche Rodomonte liefern hinrei-
chende Beweise ihrer Tapferkeit.3¢ Dennoch scheint der Gegensatz zwischen dem
christlichen Helden und dem effeminierten Muslim in den Libretti signifikant.

Nach seinem Orlando schrieb Braccioli das Buch zu Rodomonte sdegnato, das
Michelangelo Gasparini in Musik setzte (1714).37 Die Geschichte spielt auf der
LInsel der Morderweiber”,38 in einem Amazonenstaat, der auch bei Ariost, aller-
dings in ginzlich anderem Zusammenhang, vorkommt.3® Nach der Niederlage
gegen Karl den Groflen vor Paris hat sich Bracciolis Agramante mit seinen
Getreuen auf diese Insel gefliichtet. Da sich die Damen wenig gastfreundlich zeig-

35 BOIII 9: ,Disdicono, mio Sposo | Alla molle tua destra | E al tenero tuo sen | Spada, e
furore! | Son bellezza ed amore | Larmi tue, il tuo vigor®.
In Nunziato Portas dramma eroicomico Orlando Paladino, das unter anderem von Joseph
Haydn vertont wurde (1782; Text mit moderner deutscher Ubersetzung: Joseph Haydn: Or-
lando paladino. Dramma eroicomico in tre atti. Ritter Roland. Heroisch-komische Oper in
drei Akten, iibers. von Roberto Scoccimarro. In: Innsbrucker Festwochen der Alten Musik
GmbH [Hg.]: Joseph Haydn. Orlando Paladino. Innsbruck 2009, 108-243, http://www.alte
musik.at/fileadmin/user_upload/02_Programm/Programmbuch_als_Download/Orlando_
ALMO09.pdf, 29. Mirz 2016), treten der hasenherzige Medoro und der gewalttitige, prahleri-
sche Rodomonte gemeinsam auf. Wihrend dieser sich seiner Heldentaten rithmt (vgl. Arie
Nr. 6: ,Sono il re di Barbaria, | e il valor dell’alma mia | S’ode ovunque rimbombar. | Mostri
orribili e giganti | Fatti ho a pezzi come offelle | pit che in ciel non vi son stelle | O vi sono
arene in mar®), verfillt Medoro in Schockstarre, sobald er von Orlandos Ankunft auf Alci-
nas Insel erfihrt: Angelica beschwort thn zu fliehen und sich zu verstecken, er aber kann
sich nicht entschliefen (Arie Nr. 13: ,Parto. Ma, oh dio, non posso. | Resto. No, vil mi ren-
do.”). Etwas spiter scheint er entschlossen, die Auseinandersetzung mit Orlando zu suchen,
lisst sich aber von Angelica umstimmen. Zu Beginn des II. Akts hat er an einem menschen-
leeren Strand Zuflucht gesucht, aber der ,einsame schreckliche Ort“ (,,In questo solitario or-
rido luogo® [II 3, S. 169]) macht ihm auch wieder Angst.
Rodomonte sdegnato [=RS]. Dramma per Musica. Da Rappresentarsi nel Teatro di S. Angelo. Il
Carnovale dell’Anno 1714. Del Dottor Grazio Braccioli [...] In Venezia, M.DCCXIV. Ap-
presso Marino Rossetti. In Merzaria all'Insegna della Pace. — Ein Zweitdruck (Titelblatt iden-
tisch, bis auf den Zusatz ,Seconda Impressione, con nuova Aggiunta®) aus dem gleichen Jahr
ist bis Szene II 16 mit der Erstfassung identisch; in der Schlussszene des II. Akts (IT 17) be-
ginnt Belisa nicht zu delirieren, wenn sie sich auf Alerias Thron setzt (wie im Erstdruck), son-
dern der Thron verwandelt sich in einen Strudel, der sie verschlingt. — Im III. Akt des Zweit-
drucks treffen die Ritter auf eine Hirtengesellschaft, die mit Rundgesang und Pfinderspielen
eine Hochzeit feiert. Nachdem Rodomonte Aleria iiberwunden hat, verliebt er sich in sie,
beide werden ein Paar (III 7); Doralice entscheidet sich nicht selbst fiir Mandricardo, sondern
sie bittet Amor um ein Orakel, das ihr jede Hoffnung auf Elbanios Liebe nimmt.
38 Vgl. Argomento, S. 7: ,il Regno delle Donne Omicide®; vgl. OF XIX, 57, V. 2.
39 OF XIX, 43-XX, 96: Ein Sturm verschligt Marfisa, Astolfo und mehrere andere Ritter auf
die Insel, wo die Frauen Waffen tragen, wihrend die Minner in Frauenkleidern gehen und
Frauenarbeit verrichten; die Ritter kdnnen flichen, nur Astolfo bleibt auf der Insel zuriick.

36

37

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

172 ALBERT GIER

ten, hat er ihre Hauptstadt belagert, zweifelt aber unterdessen am Erfolg des
Unternehmens und ist zum Riickzug entschlossen. Die handelnden Figuren geho-
ren fast ausschliefflich Agramantes Heer oder Gefolge an. Die Morderweiber sind
nur durch ihre Konigin Aleria vertreten, christliche Ritter sind gar nicht beteiligt.

Die Geschichte liest sich wie eine Illustration der Maxime des Grafen Bussy-
Rabutin: ,,Quand on n’a pas ce que I'on aime, il faut aimer ce que I'on a“:*° Ro-
domonte liebt Doralice, macht aber zuletzt*! seiner Gegenspielerin Aleria einen
Heiratsantrag. Diese wiederum fiihlt sich gleich zu zwei Sarazenenrittern hingezo-
gen, zu Armindo und zum hiibschen Elbanio, der auch Doralice gefillt, aber lei-
der — welche Verschwendung — nicht an der Liebe, sondern nur an Waffentaten in-
teressiert ist, weshalb Doralice zuletzt Mandricardo nehmen muss. Einzig das Paar
Armindo und Belisa steht von Anfang bis Ende treu zueinander.

Die von Rodomonte und Mandricardo umworbene Doralice erweist sich als
oberflichlich und berechnend: Anfangs scheint sie geneigt, Mandricardo zu erho-
ren, aber nur mangels besserer Alternativen.*” Wenn der hiibsche Elbanio auf-
taucht, ist sie tief beeindruckt.# Spiter erklirt sie ihren beiden Langzeit-Verehrern,
sie durften sich nicht wundern, wenn sie Elbanio vorzoge, schlieflich sei er der
attraktivste von ihnen dreien.** Dennoch erwartet sie, dass Mandricardo und
Rodomonte ihrem Idol beistehen (um Freiheit fiir sich und seine Gefihrten zu er-
ringen, will Elbanio es mit zehn Gegnern® aufnehmen). Wer ihr diesen kleinen
Gefallen tut, darf immerhin auf einen zirtlichen Blick und eine Liebkosung rech-
nen. Solche Koketterie passt weder zu den von Montesquieu beschriebenen
Haremsdamen noch zu den Frauen in den Geschichten aus Tausendundeine Nacht,
die Antoine Galland zwischen 1704 und 1717 in franzésischer Ubersetzung publi-
zierte.% Ahnliches konnte man eher bei zeitgendssischen Pariser salonniéres finden.

Rodomonte ist nicht ohne Grund stolz auf seine Korperkraft und Geschicklich-
keit im Umgang mit den Waffen (zu Beginn ist er ganz allein in die belagerte Stadt
eingedrungen und hat dort offenbar viel Schaden angerichtet)?’; sein finsterer

40 In einem Brief an Mme de Sévigné vom 23. Mai 1667, in: Madame de Sévigné: Correspon-

dance I (mars 1646 — juillet 1675), hg. von Roger Duchéne (Bibliothéque de la Pléiade). Paris
1972, 86. Der Herausgeber weist (928) den Prolog der Komddie L7nconnu von Thomas
Corneille (1675) als Quelle nach.

41 Nur im Zweitdruck des Librettos (Anm. 37).

42 In penuria d’amanti“ (RS I 2).

43 Oh questo ¢ un volto | Che sollecita PAlma“ (RS I 4).

44 Non vi stupite; egli ¢ piu bel di voi“ (RS IT 11).

45 Bei Ariost werden Fremde, die auf die Amazoneninsel kommen, gefangen genommen, es
sei denn, einer von ihnen vermdchte zehn Minner im Kampf zu besiegen und im Bett
zehn Midchen zu befriedigen (die er anschlieffend heiraten muss, denn auf der Insel teilen
sich jeweils zehn Frauen einen Mann). Bei Braccioli sind es zehn Statuen, die Aleria durch
einen Zauber zum Leben erweckt.

46 Vgl. Heinz Grotzfeld: Antoine Galland. In: Rolf Wilhelm Brednich (Hg.): Enzyklopidie des
Miirchens. Handwirterbuch der historischen und vergleichenden Erziblforschung, Bd 5. Berlin und
New York 1987, 660-662.

47 RS13.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MUSLIMISCHE HELDEN: DIE KREUZZUGE IM MUSIKTHEATER 173

Blick,*® seine grobe Art zu reden® sind aber nicht dazu angetan, eine Frau fiir ihn
einzunehmen. Er ist gentigend von sich tiberzeugt um zuzustimmen, wenn Agra-
mante vorschligt, Doralice selbst solle ihren Gatten wihlen.”® Da sie sich fiir
Mandricardo entscheidet, spuckt er allerdings Gift und Galle und fordert ihn zum
Schwertkampf, was Agramante nicht zulisst.’! Spiter, wenn sich zeigt, dass beide
Rivalen gegen Elbanio keine Chance haben, verdammt Rodomonte die Frauen in
Bausch und Bogen und will gar an Alerias Amazonen Rache nehmen,*? die fiir
Doralices Flatterhaftigkeit nun wirklich nichts kénnen.

Rodomonte steht in der Tradition der hiinenhaften, tiber gewaltige Korperkraft
verfiigenden ,heidnischen® Kimpfer der mittelalterlichen Heldenepik, vom Fiera-
bras der altfranzosischen Chanson de geste (12. Jahrhundert) tiber Rainouart®? in der
Wilhelmsgeste bis zu Luigi Pulcis Morgante (1478). Durch sein stark ausgeprigtes
Selbstbewusstsein macht er sich nicht licherlich, da er seinen Worten Taten folgen
lasst; komisch ist (bei Ariost) allenfalls seine erfolglose Werbung um Doralice, und
(in Bracciolis Libretto) die wiitende Reaktion darauf. Obwohl die Figur kaum spe-
zifisch muslimische Ziige aufweist, scheint es bezeichnend, dass christliche Auspri-
gungen des durch Rodomonte verkorperten Typus in der mittelalterlichen und
frihneuzeitlichen Tradition zu fehlen scheinen.

Wihrend Ariost im Wesentlichen die kriegerischen, vor allem aber erotischen
Abenteuer einer kultur- und religionsiibergreifenden Oberschicht erzihlt, wobei
die Uberlegenheit der christlichen gegeniiber der muslimischen Religion als selbst-
verstindlich vorausgesetzt, aber nur an wenigen Stellen thematisiert wird, stehen
sich bei Tasso die Christen als Gottesstreiter und ihre muslimischen Gegner als
Armee der Holle gegeniiber. Beim Teufelskonzil, das im vierten Canto (GL IV,
1-19) der Gerusalemme liberata geschildert wird,>* fordert Plutone die Hollengeister
auf, den Erfolg des Kreuzzugs mit allen Mitteln zu verhindern; gleich darauf wird
erzahlt, wie Idraote, der Furst von Damaskus, seine Nichte Armida ins christliche
Lager schickt, um dort Unruhe zu stiften,> zweifellos hat ihn ein Dimon auf diese
Idee gebracht.

48 Vgl. Doralice: ,II fosco ciglio, e la sdegnosa voce | In donzella, Signore, | Son di spavento,

e non cagion d’amore” (RS I 12).
49 Doralice: ,,Che rozi accenti® (RS II 2).
S0 RSII2.
51 RSTII3.
52 Donne a regnar, donne dell’vom nimiche | Non soffre lo sdegnato Rodomonte (RS II 12).
53 Rainouart ist in Frankreich aufgewachsen (als Kiichenjunge im Palast Ludwigs des From-
men), erweist sich aber (in der Chanson de geste Aliscans, zweite Hilfte des 12. Jahrhunderts)
zuletzt als Sohn des Sarazenenkonigs.
Torquato Tasso: Gerusalemme liberata [=GL], hg. von Lanfranco Caretti (I Meridiani Colle-
zione). Mailand 2006.
5 GL1V, 20-26.

54

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

174 ALBERT GIER

Muslime, die Tasso positiv zeichnet, haben stets irgendeine Affinitit zum
Christentum: Die Heldenjungfrau Clorinda ist Tochter christlicher Eltern,’ die
Sarazenenprinzessin Erminia liebt heimlich den christlichen Ritter Tancredi und
entfernt sich deshalb innerlich von der Religion ihrer Viter. Selbst die teuflische
Armida kann um den Preis ihrer Konversion®’ rehabilitiert werden.

Bis etwa zur Mitte des 18. Jahrhunderts orientierten sich Librettisten, die den
Armida-Stoff behandeln, gewohnlich an Tassos manichiistischem Religionsver-
stindnis.’® Besonders deutlich wird das in Giacomo Rossis (und Aaron Hills) Ri-
naldo-Libretto fir Georg Friedrich Hindel*” (London 1711): Der christlichen Sphi-
re sind hier eine arkadische Natur und das Licht des Tages, Armida Monstren,
Dimonen und das Dunkel der Nacht zugeordnet. Bei ihrem ersten Auftritté? er-
scheint die Zauberin auf einem von feuerspeienden Drachen gezogenen Wagen, als
Eskorte wiinscht sie sich ,,schreckliche Furien®; Rinaldos Verlobte Almirena treffen
wir unmittelbar danach an einem ,Lustort mit Quellen, Alleen und einer Voliere,
in der die Vogel fliegen und singen®.®! Armida entfiithrt sie mittels einer ,schwar-
zen Wolke voll schrecklicher Monstren, die unter lautem Gebriill Feuer und Rauch
speien“;%2 Almirena klagt spiter, sie sei ,mit der Kraft des Hollenschlunds aus dem
teuren Himmel ihres Gluicks“ gerissen worden.®> Wenn Armida die Gestalt Almire-
nas annimmt, um Rinaldo zu verfithren, erkennt er in ihr ,die Hélle in der Maske
des Paradieses”.®* Auch die Normsysteme und Verhaltensmuster der Christen sind
denen der Muslime diametral entgegengesetzt: Zu Beginn scheint das Ziel, die Er-
oberung Jerusalems, zum Greifen nahe, und Rinaldo wiirde gern gleich Hochzeit

36 Sie ist die Tochter des ithiopischen Konigspaars, vgl. GL XII, 21-25.

57 Zuletzt gibt sie sich ganz in die Hand Rinaldos (GL XX, 136, V. 7/8: ,— Ecco l'ancilla tua;
d’essa a tuo senno | dispon, - gli disse - e le fia legge il cenno.), der sie natiirlich auffordern
wird, sich taufen zu lassen.

58 In den Armida-Opern der zweiten Hilfte des 18. und des frithen 19. Jahrhunderts wird der
Gegensatz von Himmel und Hélle zum Konflikt zwischen (aus der Rolle der Protagonisten
in der Gesellschaft resultierender) Pflicht und individuellen Gefiihlen; dazu Albert Gier: Ecco
lancilla tua... Armida in der Oper zwischen Gluck und Rossini (mit einem Seitenblick auf
Antonin Dvotdk). In: Achim Aurnhammer (Hg.): Torquato Tasso in Deutschland. Seine Wirkung
in Literatur, Kunst und Musik seit der Mitte des 18. Jabrhunderts. Berlin und New York 1995, 643—
660. Zur Stoffgeschichte vgl. auch Jérome Pesqué: Quatre siécles de livrets d’opéra en com-
pagnie de Renaud et d’Armide. In: Danielle Buschinger (Hg.): Quatre siécles de livret d'opéra.
Actes du Collogue de Saint-Riguier (9-10 et 11 Octobre 2002). Amiens 2004, 170-184.

59 Vgl. auch Klaus Pietschmann: Rinaldo (HWV 7a / b). In: Amold Jacobshagen und Panja

Miicke (Hg.): Héndels Opern (Das Hindel-Handbuch; 2), Teilbd. 2. Laaber 2009, 54-62.

Rinaldo [=RR]. Opera. Da rappresentarsi nel Reggio Teatro a Londra. Printed by Tho.

Howlatt [...] London MDCCXL. In: E. T. Harris (Hg.): The Librettos of Handel’s Operas, Bd. 2.

New York und London 1989, 1-75, hier I 5.

RR16,S. 24: ,Luogo di Delizie con Fonti, Viali, ed Vccelliere, in cui Volano, e cantano gli

Veceelli.®

RR 17 S. 28: ,discende una Nube negra ripiena di Mostri horribili, che mandano fuori

Fiamme, e fumo, con gran Muggiti“.

63 RRII4,S. 38:,Colla Forza d’Abisso | Rapirmi al caro Ciel de’ miei Contenti!®

64 RRII7S. 36:,V’ & 'Inferno con un vel di Paradiso.“

60

61

62

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MUSLIMISCHE HELDEN: DIE KREUZZUGE IM MUSIKTHEATER 175

machen, aber Goffredo verfligt: Erst die Arbeit, dann das Vergniigen, und Almire-
na stimmt zu.%®> Dagegen fordern die Sirenen als Sprachrohr der Sphire Armidas
die Liebenden auf, ,den Mai ihrer jungen Jahre“ der Liebe zu weihen und sich
nicht durch ,ein Trugbild der Ehre® davon abhalten zu lassen.®® Wihrend Almire-
na und Rinaldo einander selbstverstindlich treu sind, wiirde Armidas Liebhaber
Argante, der Konig von Jerusalem, die Zauberin nur allzu gern mit der hiibschen
Christin betriigen,®” obwohl er vor der Eifersucht und ,hollischen Wut“ seiner
Freundin einen Heidenrespekt — c’est le cas de le dire — hat;%® dabei hitte Armida gar
keinen Grund sich aufzuregen, ist sie doch selbst von dem hiibschen Rinaldo fas-
ziniert.

In Libretti der romantischen Zeit finden sich solche Symmetrien nicht mehr. Viele
Texte handeln von christlich-muslimischen Familiengeschichten, und nicht immer
sind die Christen die verstindnisvolleren und barmherzigeren. Das gilt schon fir
Gaetano Rossis Buch zu Giacomo Meyerbeers Crociato in Egitto®® (Venedig 1824):
Eine Truppe des Johanniterordens wurde wihrend des sechsten Kreuzzugs (1248-
1254) in Agypten fast vollstindig aufgerieben; Armando, der einzige Uberlebende,
verwandelt sich in einen Agypter, tritt unter dem Namen Elmireno in den Dienst
des Sultans von Damiette und macht in den folgenden Jahren eine beachtliche
militirische Karriere. Sein Onkel Adriano, der Grofimeister des Ordens, und seine
Verlobte Felicia halten ihn fiir tot. Armando verliebt sich in Palmide, die Tochter
des Sultans (er erregt ihre Aufmerksamkeit, indem er ,unter den Mauern ihres
abgelegenen Harems“’? eine Romanze singt). Seinetwegen wird sie Christin, die
beiden heiraten heimlich und haben einen Sohn, der, wenn die Handlung der
Oper einsetzt, vielleicht vier oder finf Jahre alt ist.

Sultan Aladino schitzt ,Elmireno‘ sehr und will ihm seine Tochter zur Frau ge-
ben,”! ohne zu ahnen, dass die beiden — nach christlichem Ritus - lingst verheira-
tet sind. Die Situation eskaliert, sobald Adriano zu Friedensverhandlungen nach
Damiette kommt: Er erkennt Armando, schimpft ihn einen Verriter und will ithm
nur verzeihen, wenn sein Neffe dem Sultan seine wahre Identitit offenbart, zum
Orden zuriickkehrt und Felicia heiratet (obwohl diese mit Riicksicht auf Palmide

65 RRIL.

66 RRII 3, S. 34: Il vostro Maggio | De’ bei verdi Anni | O cari Amanti | Sempre costanti |
Sfiorate in Amor; | Né un falso Raggio | D’Honor v’affanni, | Ch’ e sol beato | Chi Amante
amato | Possede un bel Cor.”

67 RRII 4.

68 RR I 4: ,Scopo saremo entrambi | D’Amor geloso, e d’ infernal Furore.”

69 Gaetano Rossi und Giacomo Meyerbeer: I crociato in Egitto [=CE]. Melo-dramma eroico,

Teatro La fenice. Venedig 1824, http://www.librettidopera.it/crociato/crociato.html, 29.

Mirz 2016.

CE112: ,Sotto le mura | Del mio remoto harem®.

Bei der Hochzeitszeremonie (die abgebrochen wird, weil Armando im Habit der Johanni-

ter erscheint und sich zu erkennen gibt) wird der Grar Profeta, also Mohammed, als schiit-

zende Instanz angerufen.

70
71

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

176 ALBERT GIER

und das Kind bereit wire, auf ihren Verlobten zu verzichten). Aladino ist emport,
dass man ihn derart hintergangen hat, und lisst Armando ins Gefingnis werfen.
Er befiehlt sogar, das Kind, seinen Enkel, zu toten, ehe er sich von Palmide um-
stimmen lisst und verzeiht.

Adriano dagegen scheint unversdhnlich. Erst als er von Palmides Konversion er-
fihrt, gibt er nach - unter der Bedingung, dass sie sich 6ffentlich zum Christentum
bekennt und den Johannitern folgt. Auf den Einwand, sie konne ihren Vater nicht
verlassen, antwortet er: LIl tuo Dio prima“’2, was nun allerdings recht fanatisch
klingt. Mit dem Abfall seiner Tochter vom Glauben ihrer Viter kann Aladino sich
aber nicht abfinden, eine bewaffnete Auseinandersetzung, die mit der Vernichtung
der Christen enden misste, scheint unvermeidlich.

Um dennoch ein gliickliches Ende herbeizuftihren, zitiert Rossi den Schluss
von Pietro Metastasios dramma per musica Ezio (1728): Aladinos Grofiwesir Osmi-
no hat eine Verschworung angezettelt, um den Sultan zu stiirzen (wie Metastasios
Patrizier Massimo Kaiser Valentiniano beseitigen wollte), Armando rettet Aladino
das Leben (wie der von Valentiniano zu Unrecht verdichtigte und eingekerkerte
Feldherr Ezio seinem undankbaren Herrn im Augenblick der Gefahr beistand).
Natiirlich ist der Sultan darauthin bereit zur Versdhnung, er stimmt der Verbin-
dung von Palmide und Armando nachtriglich zu, und mit den Johannitern wird
er kiinftig in Frieden leben.

Unter den hier betrachteten Opern ist / crociato in Egitto die erste, in der zu-
mindest ez passant von einem Harem die Rede ist; auch ,der Prophet® wird ein-
mal erwihnt.”? So etwas wie Lokalkolorit ist damit zumindest angedeutet; die Lib-
retti des frithen 18. Jahrhunderts hatten einen Bezug auf muslimische Institutio-
nen und Lebensverhiltnisse noch bewusst vermieden.”#

Knapp zwanzig Jahre nach Giacomo Meyerbeers Crociato lisst Verdis Librettist
Temistocle Solera in I Lombardi alla prima crociata’™ (Mailand 1843) Acciano, den
Tyrannen von Antiochia, und seine Gefolgsleute den ,allah terribile” anrufen, er
moge vom Himmel herabsteigen, um die Kreuzritter, die als Vergewaltiger, Riuber
und Morder bezeichnet werden, zu bestrafen.”® Andererseits beschimpfen die

2 CEII 14.

73 Siehe Anm. 71.

74 Bracciolis Orlando finto pazzo-Buch (fiir Vivaldi, 1714) rekurriert fiir den Zauber, den Ersilla
(sie entspricht Boiardos Falerina, wie das Personenverzeichnis prizisiert) und Tigrinda aus-
fihren, noch auf antike Vorstellungen: Der I. Akt spielt in einem Pluto und Demogorgon
(einem Erdgeist) geweihten Tempel, in dem es Altdre fir Hekate und Phlegethon gibt; Er-
silla ruft den ,hohen Herrn des Avernus“ (Pluto) an, ein Schwert, das bei der Zeremonie
Verwendung findet, ist ,dem Konig der Styx“ (Pluto) geweiht, et cetera; vgl. Orlando finto
pazzo. Drama per musica da Rappresentarsi in S. Angelo "Autunno 1714 del Dottor Grazio
Braccioli [...] in Venetia per Marino Rossetti in Merceria alla Pace.

Temistocle Solera und Giuseppe Verdi: I Lombardi alla prima crociata [=LC], Dramma Lirico.
Teatro alla Scala, Mailand 1843, http://www.librettidopera.it/lombacro/lombacro.html,
29. Mirz 2016.

76 LCIIL.

75

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MUSLIMISCHE HELDEN: DIE KREUZZUGE IM MUSIKTHEATER 177

Christen den ,stolto allah®, dem eine ,heilige Stimme* das Ende seiner Tage an-
kiindigt.””

Auch I Lombardi sind zunichst und vor allem eine Familiengeschichte: Pagano
liebte Viclinda, sie aber hat sich fiir seinen Bruder Arvino entschieden. Der Ver-
schmihte floh, nachdem er seinen gliicklichen Rivalen niedergestochen hatte; Jah-
re spéter kehrt er aus dem Exil zuriick, um seine Rache zu vollenden. Er will den
Bruder toten, bemerkt aber nicht, dass nicht dieser, sondern ihrer beider Vater in
Arvinos Zimmer schlift, und ermordet ihn. Um seine Schuld zu siithnen, zieht
sich Pagano als Einsiedler nach Palistina zuriick und findet in den Akten II bis IV
mehrfach Gelegenheit, den Kreuzfahrern aus der Lombardei, die unter Arvinos
Kommando stehen, niitzlich zu sein, bis er beim Sturm auf die Mauern Jerusa-
lems todlich verwundet wird.

Der Tyrann Acciano hat nur einen kurzen Auftritt in der ersten Szene des
IT. Aktes, aufler den Schmihreden gegen die Kreuzfahrer darf er kaum etwas singen
oder sagen. Seine Frau Sofia ist lingst heimlich zum Christentum konvertiert, ihrer
beider Sohn ist ebenfalls bereit, diesen Schritt zu tun — vor allem einer christlichen
Gefangenen wegen, die er liebt und die seine Gefithle erwidert;”® es handelt sich
um Arvinos Tochter Giselda, die von Accianos Leuten aus dem Lager der Christen
entfihrt wurde. Arvino, Pagano und ihre Soldaten dringen in Accianos Harem ein,
um Giselda zu befreien (hier ist vom Harem nicht nur die Rede, er wird sogar auf
der Bithne gezeigt). Als die junge Frau hort, Acciano und Oronte seien beim An-
griff auf den Palast ums Leben gekommen, verdammt sie in ihrem Schmerz iiber
den Tod des Geliebten den Kreuzzug als ,schindlichen Wahnsinn®, die nur dazu
diene, die Gier nach Gold zu befriedigen, und dem Willen Gottes zuwiderlaufe:

No! Giusta causa non ¢ iddio

La terra spargere di sangue umano;

E turpe insania non senso pio

Che all’oro destasi del monsulmano!

Queste del cielo non fur parole...

No, dio no’l vuole no, dio no’l vuole!”? (LC II 9)

Diese Rede mochte noch in den Ohren mancher Zeitgenossen Giuseppe Verdis
blasphemisch klingen. Arvino hitte seine Tochter dafiir getotet, wenn Pagano ihn
nicht zurlickgehalten hitte.

Im III. Akt stellt sich heraus, dass Oronte nicht tot, aber lebensgefihrlich ver-
letzt ist; Giselda erkennt, dass er nicht iiberleben wird, und klagt den ,grausamen
Gott“ an, der ihr schon die Mutter genommen hat und ihr jetzt die Liebe raubt,

77 LCII5.

78 LCII2.

79 Nein! Es ist bei Gott keine gerechte Sache, die Erde mit menschlichem Blut zu trinken;
es ist schindlicher Wahnsinn, nicht fromme Vernunft, der vom muslimischen Gold ge-
weckt wird! Das waren nicht die Worte des Himmels ... Nein, Gott will es nicht, Gott will
es nicht!” Der letzte Vers negiert expliziert den Schlachtruf der Kreuzritter: ,Dieu le veut!”.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

178 ALBERT GIER

die ihr einziger Tost war.80 Pagano tadelt sie fiir diese blasphemischen Reden.
Oronte stirbt, unmittelbar nachdem er aus Paganos Hand die Taufe empfangen
hat; den Leib konnte der fromme Mann nicht retten, aber wenigstens flir die See-
le ist damit gesorgt. Im letzten Akt wird Giselda durch eine Vision, die ihr Oronte
unter den seligen Geistern im Himmel zeigt, wunderbar getrostet.8! Ob fiir den
Zuschauer das verheiffene Paradies — und die Schluffapotheose, das Bild der Stadt
Jerusalem, Gber der die Fahnen der Kreuzritter wehen — oder Giseldas Anklagen
gegen Gott und die Menschen schwerer wiegen, wird wesentlich von seinen eige-
nen religivsen Uberzeugungen abhingen. Das Lombardi-Libretto scheint jeden-
falls kaum geeignet, die Vorstellung vom Agnostiker oder Atheisten Verdi zu ent-
kriften.82

Auffillig viele Krypto-Christen oder Beinahe-Christen finden sich unter den
Muslimen der Kreuzzugsopern; Ruggiero bei Ariost, Clorinda bei Tasso, und in
der Zeit der Romantik werden es noch mehr: Armando und Palmide in Meyer-
beers Crociato, Sofia und Oronte in Verdis Lombardi. In der Frihen Neuzeit sind
Ruggieros Herkunft (aus christlicher Familie) und seine Sympathie fiir die Religion
seiner Ahnen natiirlich ein Beweis fiir die Uberlegenheit des Christentums iiber
den Islam, der einen so vortrefflichen Ritter wie Ruggiero anscheinend nicht aus
eigener Kraft hervorzubringen vermag. Im frithen 19. Jahrhundert, einer Zeit radi-
kaler Verinderungen in Politik, Gesellschaft, Wirtschaft und Technik, die nicht we-
nige Menschen tberfordert haben diirften, mag das Motiv noch eine andere Be-
deutung haben: Der gliubige Christ Armando ist als Muslim ,Elmireno‘ ebenso-
wenig an seinem rechten Platz wie Verdis Manrico (I Trovatore), der eigentlich Graf
Luna ist, als Riuberhauptmann. Indem solche Plots die Malaise dieser Figuren fo-
kussieren und damit ins Bewusstsein der Zuschauer heben, wird deren eigener
Orientierungsverlust nicht kompensiert, aber vielleicht ertriglicher gemacht.

Im 19. Jahrhundert, das zeigen Verdis Lombardi sehr deutlich, bietet die Kreuz-
zugsthematik auch Gelegenheit, zu aktuellen Problemen Stellung zu beziehen und
etwa Kritik an religiosem Fanatismus, Kolonialismus oder Imperialismus zu tiben.
Dafir sei abschlieflend ein weiteres Zeugnis angefiihrt: Richard Wagner verfasste
zwischen 1841 und 1843 den Libretto-Entwurf Die Sarazenin.®3 Hauptfigur ist
Manfred, der illegitime Sohn Kaiser Friedrichs II., der seine Anspriiche auf die
Krone nicht durchzusetzen vermochte und 1266 im Kampf gegen Karl von Anjou
den Tod fand. Zu Beginn erinnert die ,Prophetin Fatima (die Titelheldin) an den

80 LCIII 6: ,Tu la madre a me togliesti, | M’hai serbata a di funesti... | Sol conforto ¢ al pianto

mio | Questo amore, e il togli a me... | Tu crudel...”
81 LC1IV2.
82 Vgl. auch Albert Gier: Leere Transzendenz in der sikularisierten Welt. Verdi, Requiem, Stiffe-
lio — Wagner, Jesus von Nazareth, Parsifal. In: Norbert Abels (Hg.): Verdi ¢ Wagner. Folkwang
Symposion 2013. 14 Beitrige zu ihrem 200. Geburtstag. Frankfurt am Main 2014, 71-91.
Richard Wagner: Newue Text-Ausgabe chronologisch und vollstindig, hg. von Ridiger Jacobs, Bd
I11. Halle und Frankfurt am Main 2013, 157-190 [=WS].

83

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MUSLIMISCHE HELDEN: DIE KREUZZUGE IM MUSIKTHEATER 179

funften Kreuzzug (1228-1229):3% ,Der Templer niedre Rotte“ habe den Kaiser ver-
raten und dem Sultan al-Kamil (ca. 1180-1238) ausliefern wollen, aber Zelima,
wder Gliubigen Schonste®, habe diesen dazu bewegen konnen, das Angebot nicht
anzunehmen und Friedrich zu warnen. Die beiden Herrscher ,schwuren ew’ge
Freundschaft sich® (der historische Friedrich schloff mit al-Kamil einen Vertrag, der
die Riickgabe von Jerusalem, Bethlehem und Nazareth an die Christen regelte), Ze-
lima wurde Friedrichs Geliebte (wie sich am Ende herausstellt, ist Fatima ihrer bei-
der Tochter). Wagner lisst die Utopie einer friedlichen Koexistenz der Religionen
aufscheinen:

Begliickt umarmte sich Christ und Muselmann. Denn er, der grofle Kaiser, war nicht
Christ, nicht Muselmann, er war ein Gott, und als ein Gott verehrt lebt er noch heut im
Morgenland. (WS, 159)

Musiktheater-Werke, die historische oder fiktionale Episoden aus der Chronik der
Kreuzziige zum Vorwurf nehmen, konnen entweder die Gemeinsamkeiten musli-
mischer und christlicher Ritter (so in den Opern nach Ariost) oder ihre radikale
Verschiedenheit im Sinne eines Gegensatzes von Gut und Bose, Gott und Teufel
oder Ahnlichem (in den Opern nach Tasso) behaupten; sie konnen einen nahezu
zeit- und ortlosen Orient in Szene setzen wie im Ancien Régime oder Lokal- und
Zeitkolorit zumindest andeuten wie in romantischer Zeit. Zudem konnen sie Be-
ziige zur Gegenwart herstellen, indem sie ihre Figuren (ironisch persiflierend wie in
den Ariost-Opern) als Zeitgenossen portritieren oder indem sie (wie bei Wagner
und Verdi) eine fur die eigene Zeit bedeutsame, allgemeine Aussage formulieren.
Dem bunten Strauff von Mboglichkeiten entspricht die Vielfalt musikalisch-
dramatischer Erscheinungsformen, von denen im Rahmen dieses Beitrags nur
wenige Beispiele prisentiert werden konnten.

84 WS, 158-159.

85 Vgl. auch Albert Gier: ,,,Oh Richard 6 mon roi‘. Richard Lowenherz im Musiktheater®.
Erscheint in den Akten der Ringvorlesung ,, Richard Lowenherz - ein europiischer Herr-
scher im Zeitalter der Konfrontation von Christentum und Islam®, Universitit Bamberg,
Zentrum fur Mittelalterstudien, Sommersemester 2016.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Romische Helden aus der chinesischen Fremde:
Paul Weidmanns ,Originaltrauerspiel®
Usanquei, oder die Patrioten in Sina

Christoph Deupmann

Auf einer horizontalen, riumlichen Achse der Alteritit lag China vom europii-
schen Standpunkt aus gesehen die lingste Zeit an einem duflerst weit entfernten
Punkt. Zwar gab es am Ende des 12. bis zur Mitte des 13. Jahrhunderts christliche
Missionen in Khanbalig (Peking) und im siidchinesischen Zaytou (heute Quan-
zhou), seit der Riickkehr der Missionare 1338 erlosch jedoch der Kontakt zwi-
schen dem mongolischen Kaiserreich und der romischen Kirche. Dokumentierte
chinesisch-europidische Beziehungen gab es erst wieder zu Anfang des 16. Jahr-
hunderts, als portugiesische Seefahrer den Handelsweg nach Kanton bereisten.
Dass Nachrichten aus China, dem ,,Endlose[n]“, Europa bis dahin immer ,viel zu
spit” erreichten, also bei ihrem Eintreffen ,lingst veraltet” waren,! wie es in Franz
Kafkas Erzahlfragment Beim Bau der chinesischen Maner (1917) heifdt, wird durch
die Anekdote exemplifiziert, der zufolge Christopher Kolumbus auf seiner Ent-
deckungsreise von 1492 ein Schreiben des spanischen Konigs an den Groffkhan
von Katai mit sich fiihrte, obwohl es dort seit tiber einem Jahrhundert gar keinen
Groftkhan mehr gab.?

Im 18. Jahrhundert hatte sich die Situation dagegen grundlegend geindert.
Denn mit der jesuitischen Mission im 17. Jahrhundert hatte die ,fruchtbarste Zeit
der euro-chinesischen Beziehungen® eingesetzt; von da an vermehrten Reise-
berichte und historische Nachrichten die Kenntnisse iiber chinesische Wirtschaft,
Kultur, Religiositit und Geschichte. Zudem war man in Europa auch isthetisch
und spirituell auf den ,chinesischen Geschmack® (gosit chinois) gekommen. Diese
China-Mode manifestierte sich nicht nur in der Vorliebe fir chinesisches Porzel-
lan und Lackarbeiten, die ithren Weg in die europiischen Kunstkammern fanden,
sondern auch im gelehrten Schrifttum, das — wie Philippe Couplets Confucius Si-
narum Philosophus (1687) oder Gottfried Wilhelm Leibniz’ Novissima Sinica (1697)
- nicht zuletzt am Konfuzianismus Interesse zeigte. Aber auch auf europiische
Bithnen fanden chinesische Schauplitze und Helden Eingang, wie Pietro Metasta-
sios Libretto L'Eroe Cinese (1752) oder Voltaires Tragodie L'Orphelin de la Chine

1" Franz Kafka: Beim Bau der chinesischen Mauer. In: Franz Kafka: Gesammelte Werke in zwdlf

Béinden, hg. von Hans-Gerd Koch, Bd. 6: Beim Bau der chinesischen Mauer und andere Schrif-
ten aus dem NachlafS in der Fassung der Handschrifi. Frankfurt am Main 1994, 65-80, hier 71
beziehungsweise 74.

Adrian Hsia: China-Bilder in der europdiischen Literatur (Saarbriicker Beitrige zur vergleichen-
den Literatur- und Kulturwissenschaft; 49). Wirzburg 2010, 9.

3 Ebd, 11.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

182 CHRISTOPH DEUPMANN

(1755) belegen.* Diese Vorliebe fuir ,fremden‘ Helden begriindet sich aus dem Dis-
tanzierungsprinzip der klassizistischen Tragodie: Wahlt sie ihre Stoffe auch vor-
zugsweise aus der zeitlich entlegenen griechisch-romischen Antike, sind die Hel-
den eines so weit entfernten Schauplatzes wie China schon durch die Fremdheit
ithrer Kultur auf Abstand gebracht. Dass solche geografisch-kulturelle Entferntheit
gegebenenfalls sogar einen geringen historischen Abstand auszugleichen vermag,
hat etwa Jean Racine anlisslich seiner in Konstantinopel spielenden Zeit-
geschichtstragddie Bajazet (1672) begriindet:
Les personnages tragiques doivent étre regardés d’un autre ceil que nous ne regardons
d’ordinaire les personnages que nous avons vus de si prés. On peut dire que le respect
que I’on a pour les héros augmente a mesure qu’ils s’éloignent de nous: major e longinquo
reverentia. L’éloignement des pays répare en quelque sorte la trop grande proximité des

temps. Car le peuple ne met guére de différence entre ce qui est, si j’ose ainsi parler, 2
mille ans de lui, et ce qui en est a mille lieues.

Riumliche (horizontale) und zeitliche (vertikale) Alteritit sind demnach, was die
Distanzierungswirkung angeht, austauschbar; die spezifische Perspektivik der Tra-
godie vergroflert den Helden in jedem Fall umso mehr, aus je groflerer Ferne er
auf die europiische Bithne geftihrt wird. Helden aus fremden Kulturen sind daher
gewissermaflen antike Helden der Gegenwart: ,On les regarde de bonne heure
comme anciens.“®

Das 1771 publizierte ,,Originaltrauerspiel® Usanquet, oder die Patrioten in Sina des
inzwischen vergessenen, mit 76 Dramen jedoch iiberaus produktiven Wiener Hof-
beamten, Dramatikers und Librettisten Paul Weidmann (1746-1810) reiht sich in
die auf der deutschsprachigen Biihne freilich mehr iiber Ubersetzungen herge-
stellte’ China-Rezeption des 18. Jahrhunderts ein. Dass Weidmann nicht zu den
kanonischen Autoren der deutschsprachigen Dramenliteratur zihlt, ldsst sich be-
reits an seiner zeitgenossischen Beurteilung in Johann Christoph Friedrich Schulz’
humoristisch-wertungsfreudigem Almanach der Bellettristen und Bellettristinnen fiir’s
Jabr 1782 ablesen: ,Ein Allerweltsschmierer! War vor einiger Zeit noch Schauspieler
in Wien [...]. Wir haben unter andern eine Originalschaubiihne (drei Binde ent-
haltend 10 Stiik) von ihm, die leicht das fadeste, elendeste, unverdauteste Zeug
enthalten mag, das je auf die Bithne gebracht worden!"® Das scharfe Urteil begriin-
det sich offenbar dadurch, dass Weidmann zu den spiten Vertretern des klassi-

Ebd., 29.
Jean Racine: Bajazet. In: Jean Racine: Euwvres complétes, Bd. 1: Thedtre — Poésies, annotiert
und kommentiert von Raymond Picard. Paris 1950, 521-592, hier 530-531.

6 Ebd., 531.

Vgl. Voltaire: Der Waise in China. Ein Trauerspiel von fiinf Aufziigen, ibers. von Ludwig Korn.

Wien 1763.

8 Friedrich Schulz: Weidmann. In: Friedrich Schulz: Alnanach der Bellettristen und Bellettristinnen
Siir’s Jabr 1782. Hannover 2005, 205. In einem Jahreskalender steht auflerdem der Name
Weidmann neben dem Datum vom ,28. Montag” des ,Wintermond[s]“ (Januar) mit dem
Wetterkommentar: ,,— Regen — Kot — daff man stekken bleibt!“ Die Zuschreibung des Schau-
spielerberufs beruht auf einer Verwechslung Paul Weidmanns mit seinem Bruder Joseph.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ROMISCHE HELDEN AUS DER CHINESISCHEN FREMDE 183

zistischen Dramas, also zu den Adepten Johann Christoph Gottscheds zihlt, des-
sen Nachahmer, Schulz zufolge, allesamt ,jimmerlich auf die Nase® gefallen seien
und ,Piffe links und rechts” hitten einstecken miissen.? Diese negative Einschit-
zung wird von der Literaturgeschichtsschreibung des 19. Jahrhunderts tibernom-
men: Noch Karl Goedekes Grundrif§ zur Geschichte der deutschen Dichtung (1857-
1881) nennt Weidmann ,[e]ine[n] der oberflichlichsten Vielschreiber; arm an
Erfindung, ohne ortliche Firbung®“.10 Dass Weidmanns Alexandrinertragbdien in
der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts etwa gegeniiber dem biirgerlichem Trauer-
spiel Lessings nicht das literaturgeschichtlich erfolgreiche Paradigma reprisentieren,
macht das absprechende Urteil im Sinne einer Literaturgeschichtsschreibung ver-
stindlich, die es eher mit den ,Siegern® halt.!! Die Kritik an der mangelnden ,,6rt-
liche[n] Firbung® trifft aber besonders die zu Beginn der 1770er Jahre veroffent-
lichten Dramen Weidmanns, die ,fremde® Helden auf die deutschsprachige Bithne
bringen:12 Usanguei (1771), Pizarro, oder die Amerikaner (1772), das an Voltaires reli-
gionskritische Tragddie Mahomed (1741) angelehnte ,Originaltrauerspiel® Mostad-
bem, oder der Fanatismus (1772) sowie Hababach, oder die Eifersucht im Serail (ebenfalls
1772). Es dringt sich daher die Frage auf: Wie fremd sind Weidmanns ,fremde’
Helden wirklich?

1.

Der Stoff zu Weidmanns Usanquei lief} sich etwa in Antonio Forestis Der Histori-
schen Welt-Carten (1722) nachlesen, wo im Kapitel Giber ,,[d]ie Leben der Kaysern
in China“ von einer Rebellion unter ihrem maichtigsten Anfithrer Ly in den Jah-
ren 1638 bis 1644 berichtet wird. Der Erfolg der Rebellion wird bei Foresti mit ei-
nem entschlussunfihigen Hof in Peking in Verbindung gebracht, dessen ,Rite® auf
die baldige Selbsterledigung der Aufstindischen setzten und vor allem eigenniit-
zige Ziele verfolgten. Nach den Eroberungen der Konigreiche Honan und Xansi
sei der Rebellenfithrer Ly aber ,also stoltz und aufgeblasen [geworden], dafs er aus
einem Heer-Fithrer der Riuber sich des Tituls eines Kaysers anmassete” und die
Hauptstadt Peking belagerte.!> Vom legitimen Kaiser Hoaicumus entmachtete

9 Vgl. Friedrich Schulz: Gottsched. In: Friedrich Schulz: Almanach der Bellettristen und Bel-
lettristinnen fiir’s Jabr 1782. Hannover 2005, 67-73, hier 68. Gottsched selbst hilt Schulz fiir
»beinahe vergessen®: ,Seine Poetik, Lustspiele und tbrigen Werke lies’t kein Mensch
mehr.“ (73)

10 Karl Goedeke: Grundriss zur Geschichte der deutschen Dichtung aus den Quellen, Bd. 5: Vom sie-

benjachrigen bis zum Weltkriege. Dresden 21893, 313-315, hier 313.

Zur Kritik dieser Auffassung von Literaturgeschichte vgl. bereits Karl Eibl: Biirgerliches

Trauerspiel. In: Hans-Friedrich Wessels (Hg.): Auwfklirung. Ein literaturwissenschaftliches

Studienbuch. Konigstein 1984, 66-87, hier 81.

Vgl. in diesem Zusammenhang auch Paul Weidmann: Soliman vor Wien. Ein Originaltraner-

spiel von fiinf Aufziigen. Wien 1775.

13 Antonio Foresti: Historische Welt-Cart, Bd. 6: Die Leben der Mabometanischen Califen, wie auch
der Ottomanischen und Chinesischen Kaysern. Augsburg 1722, 690.

11

12

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

184 CHRISTOPH DEUPMANN

Hoflinge 6ffneten aus Rache die Tore der Residenz, in die Ly mit einem Heer von
dreihunderttausend Mann einziehen konnte. Als der Kaiser sich auch von vielen
der ihm zur Verfigung stehenden sechshundert Soldaten verlassen sah, mit denen
er ,rithmlich unter denen Feinden zu sterben® beabsichtigte, schrieb er in der Not
der Verfolgung, zuriickgezogen in den ,Hof-Garten®, ,auf den Saum seines Ta-
lars“ sein politisches Testament:

Die Meinige haben mich verlassen, anjetzo mache mit mir, mein Feind, was Dir gefillig
ist, schone aber meines Volcks, und beleydige dasselbe nicht. Hierauf ergriffe er einen
Dolchen, und wolte seine erwachsene Tochter todten, damit sie nicht diesen rebellischen
Raubern in die Hind gerathen mochte, es wiche aber dieselbe dem Stof§ aus, und wurde
nur in dem Armb verwundet, woriiber sie in eine Ohnmacht fiele. Zuletzt legte er sich
aus Verzweifflung die Kayserliche Leib-Binde um den Half3, und erhenckte sich in dem
sechs und dreyssigsten Jahr seines Alters.14

Ly verspottete noch den Leichnam des Kaisers, nachdem er den Kaiserthron in
Besitz genommen hat. — Die historische Katastrophe sieht Foresti als Bestitigung
des ,Spruch[s] der Weisheit“: ,Daf ein jeder Mensch mit eben denjenigen Waffen
gestraffet wird, mit welchen er gestindiget hat.“!> Beim Feldzug gegen den kom-
mandierenden General Usanquei bei Leaotum, der ,das Kriegs-Wesen wohl ver-
stunde” und mit seinem siebzigtausend Mann starken kaiserlichen Heer ,am
meisten zu fiirchten ware®, griff Ly zu einer List: Er lief3

den Vatter des Usanquei an die Stadt-Mauren fithren, mit Bedrohung, daf} er denselben,
wofern er ihme die Stadt nicht iibergeben wiirde, mit einem schmerzlichen Todt wollte
hinrichten lassen. Usanquei ware auf diesen Anblick eben so standhafftig, als er vorhero
gewesen ware, und bate auf der Maur mit gebogenen Knyen den Vatter um Verzeyhung,
mit diesen Worten: dafl er dem Vatterland und seinem Fiirsten mehr als ihm verpflichtet
wire, dahero er bey diesen Umstinden der Zeit flir besser hielte, zu sterben, als einem Ty-
rannischen Rauber zu dienen. Der Vatter konte nicht weniger, als diese Groffmiithigkeit
des Sohns zu loben [...].16

Usanquei verbiindete sich mit den ,Tartarn®, mit denen er bis dahin im Krieg ge-
legen hatte, durch Zusagen und Geschenke, so dass sein Heer nun sechzigtausend
Mann Verstirkung erhielt, und schlug Ly in die Flucht. Als Ly sich mit seinen ge-
raubten Schitzen absetzen wollte, wurde er von den eigenen Soldaten getotet.
Usanquei aber hatte die Rechnung ohne die Verbiindeten gemacht: Die Tataren
kamen ,ehender, als er es gern sahe®, um ihren Lohn einzufordern, so dass sich
der Heerfihrer in die ,mittigige[n] Konigreiche® zuriickzog und ,den Uberrest
seiner Tagen mit der unausloschlichen Mackel zuzubringen [hatte], dafl er durch
seine Unbeachtsamkeit [sic.] ein Verrither seiner eigenen Natian [sic.] und durch
die Ursach des Gliicks der Tartarn gewesen seye.“!”

14 Ebd., 691.
15 Ebd.
16 Ebd., 692.
17" Ebd.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ROMISCHE HELDEN AUS DER CHINESISCHEN FREMDE 185

Kein Zweifel, dass der politische Stoff aus der chinesischen Geschichte des
17. Jahrhunderts eine ideale Vorlage flir ein heroisches Drama liefert, sofern der
ethisch schwerwiegende Makel vom Helden genommen wird, das chinesische
Reich trotz des erfochtenen Sieges letztlich seinen Feinden ausgeliefert zu haben.
Weidmanns Trauerspiel spart daher das unrithmliche Ende Usanqueis aus und lasst
es mit dem Triumph tiber den Usurpator im Biindnis mit den unverhofft eintref-
fenden Tataren schlieflen, was in der Folge freilich das Tragodienschema durch-
kreuzt: Der Held rettet nicht nur seinen Vater, sondern erhilt auch die Hand der
kaiserlichen Tochter zum Preis fur seinen Heldenmut. Auf die hamartia, den mora-
lisch geringfiigigen Fehler des Helden, kann das Trauerspiel daher verzichten.!8
Tragodienkonform beschonigt hat Weidmann auch die Rolle des der zitierten Ge-
schichtsquelle zufolge eher schwachen Kaisers Zunchin, der, wie die Exposition
mitteilt, nicht von eigener Hand, sondern durch die Hand des Usurpators Ly
stirbt.

Im Ganzen geniigt das Drama dem Distanzierungspostulat des klassizistischen
Trauerspiels gleich doppelt, indem es einen aus europdischer Sicht prima facie
J[fremden®, chinesischen Stoff adaptiert, der zeitlich bereits durch immerhin mehr
als ein Jahrhundert der Gegenwart entriickt ist. Statt mit dem Untergang des Hel-
den endigt Usanquei jedoch mit dem Triumph der politischen wie der poetischen
Gerechtigkeit:

O jauchze Vaterland! O jauchzt geliebte Briider!

Heut kehrt der sanfte Fried in unsre Staaten wieder;

Die Tugend ist belohnt; sie schwimmt in Freud und Gliicke!
Das Laster ist bestraft, und 1it nur Schaur zuriicke. (V 5, 71) 1

Dass Weidmann das Schauspiel dennoch als ,,Originaltrauerspiel bezeichnet hat,
rechtfertigt sich durch die ernste, staatspolitische Handlung, deren potenzielle
Tragik - der bis in den V. Akt drohende Untergang der heroischen Figuren Usan-
quei, Us und Zuckia - die eigentlich untragische Schlussgebung tiberwiegt. Im
Ubrigen aber entspricht es ganz dem Schema der klassizistischen, von Gottsched
in der deutschen Dichtung des 18. Jahrhunderts etablierten ,,Dramaturgie der Be-
wunderung“:2% Von der Stindeklausel — nur der Usurpator Ly wird als ,entlaufe-
ner Sklav* (I 1, 5) sozial diskreditiert — Giber den funfaktigen Aufbau, den prig-
nanten, nicht-manieristischen Hochstil der paar-gereimten Alexandriner bis hin
zur strikten Beachtung der aristotelischen Einheiten von Zeit, Ort und Handlung

18 Vgl. dazu Johann Christoph Gottsched: Versuch einer Critischen Dichtkunst. Anderer be-
sonderer Theil. In: Johann Christoph Gottsched: Ausgewdhlte Werke, hg. von Joachim Birke
und Phillip Mitchell, Bd. VI, 2. Berlin und New York 1973, 312-314 (X. Capitel: Von Tra-
godien oder Trauerspielen, § 5 und 6).

Paul Weidmann: Usanguei, oder die Patrioten in Sina. Ein deutsches Originaltrauerspiel in Versen
von_fiinf Aufziigen. Wien 1771, 1 1, 5. Alle Zitate aus Weidmanns Usanguei werden im Fol-
genden mit Angabe von Akt, Szene und Seite belegt.

Vgl. Albert Meier: Dramaturgie der Bewunderung. Untersuchungen zur politisch-klassizistischen
Tragodie des 18. Jabrbunderts (Das Abendland, N.E.; 23). Frankfurt am Main 1993.

19

20

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

186 CHRISTOPH DEUPMANN

gentigt es den Forderungen der Gottschedschen Tragddienpoetik,?! zu denen sich
Weidmann auch explizit bekannt hat.22 Die an verschiedenen Orten Chinas statt-
findende kriegerische Handlung wird ganz auf den Schauplatz des ,Kaiserlichen
Pallast[es] in Peking konzentriert ([2]); die Kampfhandlungen, die den finalen
Triumph der gerechten Partei herbeifiihren, werden dagegen meist durch Boten-
berichte vermittelt, Ly jedoch in senecaischer Trauerspieltradition durch Usan-
queis Mitstreiter Jevam auf offener Bithne erdolcht (V 4, 67). Auch wenn es keine
Angaben iiber den Zeitumfang gibt, impliziert die /aison des scénes eine enge zeit-
liche Begrenzung. Weidmanns Drama macht zudem im Sinne aufklirerischer
Nitzlichkeit die chinesische Geschichte zum Katheder allgemeingiiltiger moral-
didaktischer Einsichten, indem es bereits auf dem Titelblatt den (fdlschlich Seneca
zugeschriebenen,? aber nichtsdestoweniger mit altabendliandischer Autoritit ver-
sehenen) ,Lehrsatz“?* plaziert, dem zufolge politische Hybris sich selbst bestraft:
slratus ad poenam Deus si quos trahit | Auferre mentem prius solet iis | Suas ut in
Clades velut czci ruant.“?> Dieselbe moralische ,Lehre” zieht der Heldenvater Us
unmittelbar aus dem Geschehen am triumphalen Schluss, indem er die allegorische
Funktion der Fabel?¢ aus der chinesischen Historie unterstreicht:

Tyrannen siegen nur, bis sie zur Strafe reifen,

Dann pfleget sie der Zorn der Allmacht zu ergreifen;

Wenn sie in ithrem Stolz schon zu den Sternen klettern;

So stiirzt ein Blitz herab die Frevler zu zerschmettern! (V 5, 71)

Der Dramenschluss lenkt den fremden Stoff also in eine universal giiltige Moral,
von der den Zuschauer oder Leser am Ende kein kultureller Abstand mehr trennt.

2.

Die Dramenhandlung ist mit ,,Gliickswechsel®, Verkleidung, Tauschung und un-
verhofftem Wiedersehen ein Musterbeispiel fur das, was Gottsched unter einer
sverworrenen® Handlung versteht (und in seinem ersten ,,Originaltrauerspiel Der
Sterbende Cato selbst verwirklicht hat).?” Gelangt Usanquei schon unerkannt als
Gesandeter seines Heeres in den Kaiserpalast zur Unterredung mit Ly, tauscht er in
der Schlacht am Ende noch einmal die Rolle mit einem Vertrauten, um seinen

21 Vgl. Gottsched: Versuch einer Critischen Dichtkunst (Anm. 18), 309-335.

22 Vgl. William Kirk: Die Entwicklung des Hochstildramas in Osterreich von Metastasio bis Collin.
Wien 1978.

Tatsichlich entstammt das von Weidmann mit ,Senec.“ ausgewiesene Zitat einer lateini-
schen Ubersetzung von Lycurgus’ Oratio in Leocratem.

24 Gottsched: Versuch einer Critischen Dichtkunst (Anm. 18), 317 (§ 11).

25 Wenn der zornige Gott welche der Strafe zufiihrt, pflegt er ihnen zuvor den Verstand zu
rauben, damit sie wie Blinde in ihr Unheil stiirzen.

Vgl. Heide Hollmer: Anmut und Nutzen. Die Originaltranerspiele in Gottscheds ,Deutscher
Schaubiibne® (Theatron; 10). Tubingen 1994, 79.

27 Gottsched: Versuch einer Critischen Dichtkunst (Anm. 18), 322 (§ 19).

23

26

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ROMISCHE HELDEN AUS DER CHINESISCHEN FREMDE 187

Tod zu inszenieren und damit Ly aus seiner vorteilhaften Stellung hervorzu-
locken. Die fingierte Todesnachricht treibt seinen Vater und die ihm verlobte Kai-
sertochter Zuckia an den Rand des Suizids, den letztere schon der Exposition
zufolge angesichts der Ermordung ihres Vaters und der verheerten Hauptstadt zu
vollziehen versucht hat (I 1, 7). In letzter Minute erreicht der Held jedoch unver-
sehrt den Palast, so dass der erneute, unverhoffte Gliickswechsel desto leiden-
schaftlicher ausfillt: ,ALLE SCHREYEN. Usanquei! - Us und Zuckia stiirzen sich
in seine Arme, und rufen beide in einer Art von Trunkenbeit. Mein Erretter!“ (V 5, 68)

Die kathartische?® Wirkung des Stiicks wird durch eine motivische Verkompli-
kation des Stoffes unterstiitzt: Indem der Usurpator Ly Vater und Verlobte des
Helden Usanquei in Geiselhaft nimmt, stellt er diesen in den Konflikt zwischen
Liebe und patriotischer Pflicht. Ly bietet dem Heerfihrer Freundschaft, Beteili-
gung an der Macht und das Leben der Gefangenen an, schliefflich sogar die Billi-
gung seiner Heirat mit Zuckia, die er zunichst selbst zu heiraten beabsichtigt hat.
Usanquei kann nicht das Leben des gefangenen Vaters ,ums Wohl des Staats er-
kaufen®, aber auch nicht ,fir ihn in offnem Felde raufen, | sonst tibt der Bose-
wicht an ihm die schwirzste Rache!“ (IIT 6, 40) Die Last, zwischen Vaterland,
Freundschaft und Liebe wihlen zu miissen, spitzt sich zu einer Bewihrungsprobe
stoisch-politischer Pflichterfilllung zu: ,Wie ist mein Herz getheilt! O Pflichten,
schwere Pflichten!” (III 8, 43) Da jedoch ein mit dem eigenen Blut geschriebenes
Testament des ermordeten Kaisers ihn zur Rache am Usurpator verpflichtet —
»Usanquei, riche mich, mein Volk hat mich verrathen; | Ich sterbe!“ (IV 1, 46) -
und Zuckia zudem nach inneren Kidmpfen ihre Liebe als Preis fir die Erfilllung
dieses Auftrags aussetzt, entscheidet sich Usanquei fiir die patriotische Pflicht:
»Der Schlufl ist schon gefafit, mein Kénig hat gesprochen!” (IV 1, 47)

Der Konflikt wiederholt sich auf Seiten Us’ und Zuckias: Wihrend der hohe
Richter Us noch die private Bindung zugunsten der Staatloyalitit eindeutig zu-
rickzustellen vermag, so dass auch der Paratext seine ,Standhaftigkeit® explizit
hervorhebt,?? weif§ die Kaisertochter zwischen ,,Pflichten® und ,,Menschlichkeit” (V
2, 61) schwerer zu wihlen. Thre emotionale Bewegtheit bildet das Zentrum der
Emotionalisierungsstrategie des Dramas; Zuckia ist weit weniger stoische Heldin als
Us, vielmehr Liebende und (zumindest in ihrer Tyrannenmordfantasie) leiden-
schaftliche ,Richerin‘ des getdteten Vaters und des Staates. Sie scheut nicht einmal
davor zuriick, dem Tyrannen im Fall der Zwangsverheiratung ,,[a]m heil’gen Altar®
die Brust zu ,durchstossen” (III 6, 41): ,Mit Wollust will ich sehn, die schwarzen

28 Zur Katharsis-Theorie der ,Originaltrauerspiele® vgl. Hollmer: Anmut und Nutzen (Anm. 26),
79-88.

29 (Er driickt Zuckia die Hand, und sagt mit Standbafligkeit,) | Die Rach’ 1af} ich zum Erbe mei-
nem Sohne!“ (II 4, 26) Vgl. auch Us® Selbstbeschreibung gegeniiber seinem Sohn Usan-
quei: ,die Mittel sind unsiglich, | Wodurch er mich versucht, doch ich blieb unbeweglich!“
(IV 1, 44). Dieselbe stoische Haltung wird auch dem Kaiser Zunchin zugeschrieben:
~Wohlan, so laflt uns denn allein im Streit erblassen! | Rief Zunchin unbewegt® (IV 1, 46).

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

188 CHRISTOPH DEUPMANN

Sifte rauchen; | Die lasterhafte Seel aus diesem Korper hauchen!” (IIT 1, 32) Die
unangefochtene Hintansetzung der personlichen Beziehungen durch Us ist als
Appell des politischen Dramas an die Zuschauer und Leser qua Staatsbiirger zu
verstehen, die Loyalitit gegentiber dem ,Wohl des Staats“ (III 4, 35) allen privaten
Neigungen voranzustellen, aber die affektintensive Darstellung zielt auf mehr: auf
Mitleid, Schrecken und Bewunderung. Weidmanns Drama erweist sich damit als
exemplarischer Text nicht so sehr des klassizistischen Tragodienparadigmas
schlechthin, sondern jener Mischformen von poetischem Rationalismus und Emo-
tionalismus, welche die Dramenproduktion zwischen Klassizismus und Empfind-
samkeit insgesamt gekennzeichnet hat.30

Im Blick auf die dem Heldenschema zugeordneten Figuren setzt das Drama auf
eine Empathie, welche die Zuschauer oder Leser am Beispiel der ,fremden® Figuren
kulturell unspezifische emotionale Dilemmata intensiv nachempfinden lisst. Die
Dramenhandlung steigert den Konflikt zwischen menschlichen und staatspoliti-
schen Pflichten beziehungsweise privaten Bindungen jedoch nicht zur Aporie,
sondern 16st den Konflikt dadurch auf, dass die vom Usurpator Ly angebotene Al-
ternative sich als taktische Tauschung erweist. Mithin hat die dem Helden eroffne-
te Option, Vater und Verlobte durch Einwilligung in die Machtbeteiligung zu ret-
ten, nie wirklich bestanden. Usanqueis Entscheidung fiir das Vaterland und gegen
yFreundschaft und [...] Liebe“ (III 8, 43) erweist sich angesichts dieser uneigent-
lichen Wahl als einzig angemessene Entscheidung und kommt der Bewunde-
rungswiirdigkeit des fehlerlosen Helden zugute. Dieses Heldenschema, das auch
auf der Textoberfliche immer wieder durch unrechtmiflige Anspriiche Lys und
positive Zuschreibung an Usanquei thematisch sowie der Erprobung ausgesetzt
wird (,Itzt schweigt der Held, itzt siehst du nur den Menschen beben!“ [IV 2, 49]),
wird am Ende in sein Recht eingesetzt. Nicht durch einen Fehler (wie in Gott-
scheds Sterbendem Cato) wird der chinesische Held dem Publikum nihergebracht,3!
sondern durch einen affektintensiven Konflikt, der letztlich nur im Einklang mit
der Norm stoischer Bestindigkeit gelost werden kann.

3.

Auf der Oberfliche des (Lese-)Dramas wird die Fremdheit des Stoffes vor allem
durch ,gelehrte® Anmerkungen markiert, die fremdsprachige Bezeichnungen und
Gegebenheiten der chinesischen Gesellschaftsordnung und Religion erkliren: Von
der Hauptstadt ,Cambalu oder Peking” (I 1, 6) tiber die Gottheit Xangti als ,,das
hochste Wesen, welches die Sekte der Philosophen in Sina anbetet” (I 1, 7)32 - ge-

30 Vgl. dazu Meier: Dramaturgie der Bewnnderung (Anm. 20), 33 u.6.

31 Vgl ebd., 111.

32 Vgl. dazu den Eintrag in Johann Heinrich Zedler: Grosse vollstindige Universal-Lexicon Aller
Wissenschafften und Kiinste, Bd. 60. Halle und Leipzig 1749, Sp. 595 (Art. ,Xangti): ,ein
chinesisches Wort, welches hochster Kayser bedeutet. Und des allerhochsten GOttes Nah-

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ROMISCHE HELDEN AUS DER CHINESISCHEN FREMDE 189

meint sind die Anhinger des ,,Cungfucius“ (Il 3, 22) - bis zu Quoam, wie ,ein Ed-
ler des Landes® genannt wird (I 2, 10), erzeugt Weidmanns Stiick Fremdheit auf
sprachlicher Ebene, um sie durch erliuternde Annotationen semantisch aufzulosen
und damit zugleich fremdkulturelles Wissen an die deutschsprachigen Leser zu
vermitteln. Dem Exotismus, den die Inszenierung auf der Bithne durch Bithnen-
bild und Kostiim sinnlich vermitteln kann, entsprechen im gedruckten Text nicht
zuletzt die allgegenwirtigen, unvertrauten chinesischen Namen der dramatis per-
sonae.

Im Gegensatz dazu ist die Staatshandlung - die Geschichte eines militdrischen
Usurpators und der bedringten Anhinger des legitimen Firsten — in der deutsch-
sprachigen Literatur alles andere als unvertraut: Als unbeugsamer, kaisertreuer Ju-
rist steht der Gerichtsvorsteher Us dem Titelhelden von Andreas Gryphius’ baro-
ckem Trauerspiel Grofsmiithiger Rechtsgelebrier oder Sterbender Aemilins Paulus Papini-
anus (1659) nahe;3? die zentrale Position als Held des Dramas wird ihm von sei-
nem Sohn Usanquei nur durch dessen aktive Rolle bei der Niederschlagung der
Rebellen streitig gemacht. Aber auch das Ethos der chinesischen Helden wird
durch eine Haltung abgebildet, die dem Deckungsbereich konfuzianischen Den-
kens mit dem europdischen Neustoizismus beziehungsweise dem christlich-
stoischen Jesuitendrama entspricht, an dem sich Weidmanns Drama ethisch orien-
tiert — auch wenn diese Haltung besonders im Fall der Kaisertochter Zuckia durch
emotionale Konflikte hindurch erkimpft werden muss. Loyalitit und Gehorsam
gegenliber staatlicher Autoritit, Eltern und Ehemann zihlen ebenso zu den
»,Grundbeziehungen® des Konfuzianismus.3* Schon Leibniz hatte eine Affinitit
zwischen chinesischer und christlicher Religion und Philosophie herausgestellt,
die auch der christlichen Mission giinstige Bedingungen zu bereiten schien.

Befremdend wirkt allenfalls auf dieser semantischen Ebene das wiederholt ins
Spiel gebrachte Motiv des Freitods, der von der Exposition an eine ethisch zulis-
sige Option der positiven Dramenfiguren darstellt: ,Lebwohl mein Vaterland! es
ist, und bleibt beschlossen, | Noch eh der Morder naht, sey diese Brust durchstos-
sen!“ (V 2, 64) Ganz dhnlich wie in Gottscheds Sterbendem Cato wird die ,Meinung
von dem erlaubten Selbstmorde®3 einem fremdkulturellen Glaubenssystem zuge-
schrieben, das sich potenziell als Fehler der heldischen Figuren herausstellen kann.

men bei denen Chinesern anzeiget.“ Der Artikel vermerkt, dass die Jesuiten in China die
Bezeichnung ,bedenkenlos” iibernahmen.

Diese Nihe zu Gryphius® ,sikularem® Mirtyrerdrama hat moglicherweise auch William
Kirk dazu veranlasst, mit Bezug auf die Opferbereitschaft Us’ und Zuckias Weidmanns
Usanquei als ,Mirtyrerdrama“ zu bezeichnen (dem allerdings die Mirtyrer fehlen). Vgl.
Kirk: Die Entwicklung des Hochstildramas in Osterreich (Anm. 22), 97.

34 Vgl. Ingrid Schuster: Vorbilder und Zerrbilder. China und Japan im Spiegel der deutschen Literatur
1773-1890. Bern [u.a.] 1988, 57.

Johann Christoph Gottsched: Sterbender Catol[,] ein Trauerspiel, nebst einer Critischen
Vorrede, darinnen von der Einrichtung desselben Rechenschaft gegeben wird. In: Johann
Christoph Gottsched: Ausgewdbite Werke, hg. von Joachim Birke, Bd. 2: Simtliche Dramen.
Berlin 1970, 1-114, hier 17.

33

35

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

190 CHRISTOPH DEUPMANN

Doch anders als in Gottscheds Tragodie ergreifen die Dramenfiguren diese Option
nicht. Der Suizid aus politischen Griinden bleibt damit ein fremdkulturelles Zitat,
das keine funktionelle Bedeutung fiir die Gestaltung ihrer Rollen hat. In ethischer
Perspektive sind Weidmanns chinesische Held(inn)en dem deutschsprachigen Pub-
likum daher kaum fremder als der romische Stoiker Cato. Im Gewand kultureller
Fremde lief§ sich die christlich-stoische Lehre indes moglicherweise dem Interesse
des Publikums mehr verbinden als im gewohnten Stoftkreis der abendlindischen
Geschichte.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Goethes Heldin Iphigenie:
Zu einer Morphologie des Fremden

Gabriella Catalano

Als in den 1930er Jahren der Winckelmann-Kenner Walther Rehm von einem
siphigenischen Griechentum® sprach,! war Goethes Drama lingst zum klassischen
Paradigma der modernen Begegnung der deutschen Literatur mit der Antike ge-
worden, so dass der Name der Heldin als selbstverstindliches Aktualisierungsattri-
but der Antike gelten konnte. Gleichzeitig zeigt die Aussage Rehms, dass die
modellbildende Geltung von Goethes Adaption des Iphigenie-Stoffes einen Dis-
kurs des Klassischen initiiert hat, der mit dem Ideal eines Heldentums und der
damit verbundenen subjektbildenden Funktion zusammenhingt. Beide - davon
wird die Rede sein — entstehen nicht zuletzt aus dem spannungsvollen Verhiltnis
zwischen dem Eigenen und dem Fremden.? Die Frage der Identitit — sowohl der
Protagonistin als auch der Griechenwelt — erwichst in Goethes Schauspiel aus einer
Polaritit, die Auen- und Innenwelt involviert. Angenommen, die Dynamik zwi-
schen Autonomie und Heteronomie wiirde die Subjektbildung im 18. Jahrhundert
charakterisieren, so liefle sich das exemplarisch an Goethes dramatischem Versuch
beobachten, der die Welt der Antike auf der Bithne vergegenwirtigt.> Mit der Ver-
abschiedung des antiquarischen Modells geht die Inszenierung der Antike als
Suche nach einer Balance zwischen dem modernen Subjekt und der mythischen
Welt einher. Dabei werden die innewohnenden Ambivalenzen nicht eliminiert
(was gegen eine unproblematische modellbildende Funktion spricht), sondern
fruchtbar gemacht. Bezeichnend ist, dass das klassische Werk par excellence den Be-
griff des Fremden durchschaut und vielfiltig versteht. Es ist daher kein Zufall,
wenn das griechische Drama Goethes nicht im attischen Griechenland, sondern im
Land der Taurer spielt. Schon Adorno hat hervorgehoben, dass ,die pragmatische

1 Walther Rehm: Griechentum und Goethezeit. Geschichte eines Glaubens. Leipzig 1936, 132.

2 Auf die ,Akzentuierung der Fremdenthematik in Goethes Schauspiel in Bezug auf die
Stofftradition geht Aloys Wierlacher ein: Aloys Wierlacher: Ent-fremdete Fremde. Goethes
Iphigenie auf Tauris als Drama des Volkerrechts. In: Zeitschrift fiir Deutsche Philologie 102,
1983, 161-180. Das Problem der ,Selbstbegriindung moralischen Handelns in einer alten
Geschichte” wird von Klaus Weimar analysiert: Klaus Weimar: ,Ihr Gotter!“. In: Wilfried
Barner [et al.] (Hg.): Unser Commercium: Goethes und Schillers Literaturpolitik (Veroffent-
lichungen der Deutschen Schillergesellschaft; 42). Stuttgart 1984, 303-327, hier 313.

Vgl. Helmut Pfotenhauer: Zerstiickelung und phantasmatische Ganzheit: Grundmuster
asthetischer Argumentation in Klassizismus und Antiklassizismus um 1800 (Winckelmann,
Moritz, Goethe, Jean Paul). In: Elena Agazzi und Eva Kocziszky (Hg): Der fragile Korper.
Zwischen Fragmentierung und Ganzheitsmuster. Gottingen 2005, 121-131.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

192 GABRIELLA CATALANO

Voraussetzung der Iphigenie |...] Barbarei“ sei Eine solche Primisse macht den
Schauplatz zum Anhaltspunkt einer Morphologie des Fremden, die dessen Typi-
sierung als Variation versteht. Wenn sich Orest am Ende des Dramas ,den Frem-
den fiir die Fremden® nennt,> deutet er auf die Perspektivierung des Fremdseins
hin. Damit relativiert er den mannigfaltig auftauchenden Alterititsbegriff: Das
Fremde wird nicht ein fiir alle Mal bestimmt, vielmehr bildet es einzelne Konstel-
lationen. Anders gesagt, verlangt das Fremde den Gestus der Interpretation, das
heifdt der Aufgabe einer dsthetischen Formulierung, die den modernen Mythos des
Klassischen arrangiert.

In der scheinbaren Linearitit des dramatischen Aufbaus entspricht die Morpho-
logie des Fremden der Konstruktion von archetypischen Figuren, deren Gegen- und
Miteinanderspielen Iphigenies Heldentum umringt. Reprisentiert die aufklirende
Liste der dramatis personae die Projektionsfliche einer elementaren Ordnungsstruk-
tur, die auf der Gegeniiberstellung von Einheimischen und Fremden basiert, so
bleibt das Schauspiel der abstrakten Ubersichtlichkeit des Plans dennoch nicht
treu. In Goethes Interpretation beruht der antike Stoff auf einer beziehungsreichen
Konfrontation zwischen Einheimischen und Fremden, welche die vorgestellte
Ordnung bezweifelt. Auch der Raum der Handlung, der das Rollenspiel auf einen
gemeinsamen Nenner bringt, ist weit davon entfernt, lediglich die Raumeinheit
des Iphigenie anf Tanris betitelten Dramas zu bezeichnen. Vom Titel her definiert,
spricht sie die fiktionale Textdimension an: nicht die der geografischen Wahrheit
entsprechende Halbinsel wird als Handlungsort fixiert, der Raum wird eigentlich
als eine Insel evoziert (die Priposition ,auf* ist Indiz dafiir), welche Trennung, Iso-
lation und Distanz bedeutet. Somit wird das Fremde fiktional konkret markiert,
und die Ferne als Voraussetzung des Anderen und einer anderen Existenz sugge-
riert, die dem Experiment des Klassischen entgegenkommt. Isoliert, beinah statua-
risch konnten in der Abgeschlossenheit der Bithne die Dramenfiguren wirken,
wenn nichtsdestoweniger ihre dramatische Prisenz durch die Mobilitit des Sprach-
flusses gekennzeichnet wire, der die nicht festlegbare emotionale Welt zum Aus-
druck bringt und tiber dies hinaus die Ambivalenz der Sprache in den Vordergrund
stellt. Nebenbei sei auch bemerkt, dass die Regieanweisungen, die sowohl in der
Prosa- als auch in der Versfassung minimal angelegt sind, erst vermittels der Spra-
che Landschaft, Umgebung und affektorientierte Hinweise vermitteln. Auf das
Ufer als topografische Grenzfiguration der Ferne von einem verlorenen Ursprungs-
ort bezieht sich Iphigenie selbst am Anfang des Schauspiels, wobei die Schwelle
der Bithne die innere Unruhe der Protagonistin metatheatralisch signalisiert.

4 Theodor Wiesengrund Adorno: Zum Klassizismus von Goethes Iphigenie. In: Theodor

Wiesengrund Adorno: Noten zur Literatur IV. Frankfurt am Main 1974, 12.

Johann Wolfgang Goethe: Iphigenie auf Tauris. In: Johann Wolfgang Goethe: Simtliche
Werke, Briefe, Tagebiicher, Gespriche, Abt. 1, Bd. 5: Klassische Dramen, hg. von Dieter Borch-
meyer. Frankfurt am Main 1988, 616, V. 2051. Von nun an werden Goethes Werken aus
dieser Ausgabe (FA) mit Hinweise auf Abteil und Binde zitiert. Nachweise aus dem Drama
erfolgen im Folgenden mit Versangabe unmittelbar im Text.

5

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GOETHES HELDIN IPHIGENIE 193

Aus dem Ufer als dem Ort des Heimatverlusts und des inneren Exils ergibt sich
die melancholisch gefirbte Seelenlage Iphigenies, sich selbst fremd zu sein, die im
Archetext des Euripides keinen Platz fand. Die Funktion des Eingangsmonologs
bei Euripides, das Stiick formal und inhaltlich zu prisentieren (in der griechischen
Iphigenie galt der Monolog auch als Prolog, wie es sonst nur bei Elektra der Fall
war), hat Goethe tibernommen und variiert. Im Eingangsmonolog der Euripide-
ischen Iphigenie steht die individuelle Geschichte unter der Obhut der Genealogie.
An dieser Stelle erzahlt Iphigenie ihre Existenz, indem sie von Pelops ausgehend
die Historie der Tantaliden beziehungsweise deren Mythos resiimiert. Der Bruch
der Kontinuitit wird lediglich als Drohung dargestellt, wie die Zerstdrung des
viterlichen Hauses in der Traumerzihlung der Heldin zeigt. An die Stelle der
Genealogie, das heifdt der zeitlichen Kontinuitit zwischen Gegenwart und Vergan-
genheit, tritt in Goethes Iphigenie das Fremdsein als entscheidende Konnotation der
seelischen Verfassung der Heldin. Zur Ferne und zur Fremde verurteilt, kann sie
dem nicht entgehen, wie der Bote Arkas gleich bestitigt: Iphigenies rhetorische
Frage: ,Kann uns zum Vaterland’ die Fremde werden?“ (V. 76) findet in der chiasti-
schen Antwort des Arkas ,,Und dir ist fremd das Vaterland geworden® (V. 77) eine
aufklirende Behauptung. Die sprachliche Symmetrie deutet auf eine gedankliche
Asymmetrie, die das Figene und das Fremde als Gegensitze prisentiert.

Von Anfang an wird deutlich, dass Iphigenies Alleinsein auf der Bithne die Dis-
tanz einer wesenseigenen Entfremdung ankiindigt. Die Moglichkeit einer heroi-
schen Losung des Konflikts ist noch fern: ein ,ehrenvoller Tod” (V. 28) sei nur den
Minnern gewihrt, sagt sie, indem sie eine alternative Interpretation der Helden-
figur prifiguriert, die mit dufleren Taten nicht identisch ist. Wenn sie spiter die
weibliche Freiheit fur sich beansprucht (,,Ich bin so frei geboren als [sic.] ein Mann®
[V. 1858]) und damit auf der Autonomie ihres aufklirerischen Denkens besteht,
zielt sie auf einen Heroismus, der ideal und ethisch Mann und Frau gleichermafien
meint. Die Idealisierung eliminiert jedoch nicht den Konflikt, sondern vergeistigt
ihn. Da die zeitliche und riumliche Distanz Agamemnons Tochter die ,,Greuel ih-
res Hauses ,spiter und tiefer fuhlen® (V. 1048-1049) liefle, auch wenn die Heldin
am Ende des Dramas zu sich selbst und nach Griechenland zuriickkehrt, wird die
Heimkehr ins eigene Land durch die Erfahrung in der Fremde geprigt sein: Die
innere Resonanz von Vergangenheit hat sich als das Kennzeichnen der modernen
Seele etabliert. Die innere Spaltung, die sich in der Zeit der Absonderung und des
Nachdenkens in ihre Seele eingegraben hat, wird nicht vergessen sein.

Als Gegenspieler zu Iphigenie tritt Thoas, der Nicht-Grieche, auf. Er wird als der
Fremde, der Barbar, prisentiert, aber sein Anderssein wird nicht als endgiiltig pos-
tuliert. Erfordert der Mythos Griechenland die Kontrastfolie des barbarischen Lan-
des, so erhilt das Fremde auch humane Ziige.® Die fiir die griechische Kultur gin-

6 Uber die reziproke Abhingigkeit des Barbarischen vom Ideal der griechischen Humanitit

und zur Raumeinteilung als Visualisierung dieser Opposition vgl. Markus Winkler: Vor

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

194 GABRIELLA CATALANO

gige Opposition von Hellenen und Barbaren mit der daraus folgenden Diskrimi-
nierung der Barbaren als Fremden schlechthin wird in Goethes Drama angezwei-
felt, denn die Liebe fur die griechische Priesterin hat bei Thoas einen Wandel ein-
geleitet. Sinnbild dafiir ist die Authebung des Menschenopfers. Der Konig der Tau-
rer nimmt den Widerspruch zwischen Figenem (seinem Volk und seinen Sitten)
und Fremdem (Iphigenies Humanismus) auf sich. Deswegen steht er einsam und
isoliert da: ,Ein einsam hiilflos Alter, ja vielleicht | Verwegnen Aufstand und frith-
zeit'gen Tod® (V. 162-163) - so in den Worten des Arkas — bedrohen nun sein
Weiterleben unter den Skythen. Nachdem er im Krieg am Tod seines Sohnes Ra-
che geiibt hat, verrit die eingetretene Leere des Herzens die Unbestimmitheit seines
Daseins. Als sich Iphigenie seiner Liebe verweigert, setzt er mit willkiirlicher Geste
das Menschenopfer wieder ein. Damit tritt ein Markenzeichen der Differenz mit
aller Gewalt nochmals in den Vordergrund. Ins Zentrum der Aufmerksamkeit ge-
riickt, unterscheidet das Blutritual die Barbaren von den griechischen Gisten. An-
ders verlduft es auf der sprachlichen Ebene: Hier durchschaut der Barbar Thoas die
Widerspriiche der zivilisierten Welt, indem er die Rhetorik der schonen Seele kriti-
siert. Die kultivierte Form ihrer Sprache diene nur dazu, die Wahrheit zu verschlei-
ern (,Man spricht vergebens viel, um zu versagen; | Der andere hort von allem nur
das Nein“ [V. 450-451]). Sogar der gingige Topos der Reinheit der Priesterin wird
infrage gestellt. Auf die Herausforderung Iphigenies (,Verdirb uns - wenn du
darfst® [V. 1936]) reagiert Thoas mit einer Infragestellung der Harmonie der grie-
chischen Welt: ,Du glaubst, es hore | Der rohe Scythe, der Barbar, die Stimme |
Der Wahrheit und der Menschlichkeit, die Atreus, | Der Grieche, nicht vernahm?*
(V. 1936-1939). Anders gesagt, wird die Priesterin der Wahrheit der Unwahrheit
beschuldigt. Aber nicht nur darin bestehen die Widerspriiche der Griechenwelt.
Auch grausame Taten kennt sie, wie die Geschichte des Atreus bezeugt.

Trotz der gravierenden und untilgbaren Unterschiede, die Zivilisation und Bar-
barei trennen, ist Thoas zur Versdhnung bereit: Die Griechen werden befreit, und
die Priesterin Dianas wird ihre Heimat wiederfinden. Das ,freundliche Gastrecht®
(V. 2153), das Iphigenie in ihren letzten Worten vom Herrscher der Taurer verlangt,
zielt von ihrer Seite auf die Aufthebung der Trennung, das heifit auf den Traum ei-
ner Versdhnung, welche die Differenzen utopisch abbaut. Im gleichen Atemzug
wird das von den Griechen verlassene Land damit allerdings als fremd gebrand-
markt und die Trennung endgiiltig festgelegt. Beherrscht das ganze Schauspiel die
Opposition der Einheimischen und der Fremden durch ihre paarweise Anordnung
und die Zentralitit der Protagonistin als Vermittlerin zwischen den Sphiren, zeugt
das Ende von der Niederlage der barbarischen Welt: Thoas bleibt allein zuriick,
wihrend die drei Griechen als eine neue Konstellation des Eigenen die Insel verlas-
sen. Erscheinen Thoas letzte Abschiedsworte ,Leb wohl“ (V. 2174) als Gestus des
Friedens, sind sie doch der Sprachlosigkeit nah. Die Kargheit der Sprache weist auf

Iphigenie zu Medea. Semantik und Dramaturgie des Barbarischen bei Goethe und Grillparzer
(Untersuchungen zur deutschen Literaturgeschichte; 133). Ttibingen 2009, 5-7.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GOETHES HELDIN IPHIGENIE 195

ein utopisches Potenzial hin: Thre Form lasst etwas noch Vage-Seiendes ahnen. Was
Realitit ist, wird als Grenziberschreitung dargestellt: Iphigenie hat auf Liige und
List verzichtet und gerade damit ihre Freiheit zuriickgewonnen. Deswegen erweist
sich ihr Verlassen der Insel als eine Moglichkeit des Heroischen.” Erst wenn Iphi-
genies Parabel zu Ende ist, kann sie sich als Heldin zeigen, denn ihre Auflerordent-
lichkeit bestitigt sie als poetisch verbindende Instanz zwischen Riumen und Zei-
ten. Die Willkiir der mythischen Urzeit wird durch den Eintritt in die Geschichte
beziehungsweise in die humane Zwiespiltigkeit aufgehoben.

Genau genommen kann sich die Uberlebende aus Tantalus’ Haus, als die sich
Iphigenie bezeichnet, als Heldin der Wahrheit nur darstellen, wenn sie bereit ist,
dem Paradox des Griechisch-Barbarischen (der Greuel ihres Geschlechts) in threm
Leben nicht zu entweichen. Sie kehrt aus der fremdem in die eigene Welt zuriick,
aber die lakonischen Worte des Konigs lassen den Zwiespalt in ihrer Identitit er-
kennen. Diese Spaltung bedeutet gleichzeitig die Moglichkeit eines ethischen Hel-
dentums, das die Widerspriiche duldet. Nicht zufillig wird das ,duldende Wider-
streben® aus der Distanz der spiteren autobiografischen Erzihlung in Dichtung und
Wabrheit zu dem Merkmal einer neuen, sich vom radikalen Sturm und Drang dis-
tanzierenden Phase der Auseinandersetzung mit der griechischen Mythologie.?

Vor diesem Hintergrund lisst sich behaupten, dass der Leser, der mit einem fes-
ten Begriff des Eigenen und des Fremden sowie des Griechischen und Ungriechi-
schen, des Antiken und Modernen an Goethes Iphigenie herantritt, enttduscht wird.
Dies hat Schiller bald erkannt, indem er besonders auf eine verinnerlichte Figura-
tion des Fremden, das heifdt auf die Furien hingedeutet hat, die Orest an seine Ver-
gangenheit erinnern und ihn innerlich verfolgen. Nicht nur behauptet Schiller in
einem Brief vom 22. Januar 1802, dass ,,ohne Furien kein Orest” sei, darin sihe er
das ,,Bedenklichste” im ganzen Stiick — die ,,Ursache seines Zustands“ lige nur ,,im
Gemiit®, sein ,Zustand“ sei ,eine zu lange und zu einférmige Qual, ohne Gegen-
stand“.” An Orest kann Schiller die ,,Grenzen des alten und neuen Trauerspiels“!?
messen. Wenn auch aus einer kritischen Perspektive liest Schiller Goethes Drama
unter dem Zeichen der Differenz. Zu wenig duflere Handlung sei vorhanden, zu
sehr das Unsichtbare der Gefiihle in den Vordergrund gestellt, was aus Schillers
Sicht einen Mangel an dramatischem Effekt bedeutet. Das Fremde wird hier mit
dem Unsichtbaren gleichgesetzt, das aber bei Goethe die antike Welt der Griechen
mit der modernen Dominanz der Gefiihle verkniipft. Dass die Sprache der Gotter
auf der Bithne nicht vernehmbar ist, folgt aus der Verinnerlichung des Gebots und

Vgl. Nikolas Immer und Mareen von Marwyck: Vorwort und Prolog. Helden gestalten. Zur

Prisenz und Performanz des Heroischen. In: Nikolas Immer und Mareen von Marwyck

(Hg.): Asthetischer Heroismus. Konzeptionelle und figurative Paradigmen des Helden (Edition Kul-

turwissenschaft; 22). Bielefeld 2013, 11-28.

8 Johann Wolfgang Goethe: Dichtung und Wabrheit, hg. von Klaus-Detlef Miiller, FA I, Bd.
14, 697.

% FAIL Bd. 5, 1307.

10 Ebd.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

196 GABRIELLA CATALANO

als Hinweis auf den unergriindlichen Willen der Gotter, der nur subjektiv (daraus
entsteht das Missverstindnis beim Orakelspruch) gedeutet werden kann. Dies gilt
auch fur die Welt der Heroen. In der Konfrontation zwischen Orest und seinem
Freund Pylades wird die handelnde Rolle letzterem zugewiesen. Er glaubt daran,
dass die Taten der Helden von Dichtern gesungen werden kénnen: ,Wir mdchten
jede Tat | So groff gleich tun als wie sie wichst und wird | Wenn Jahre lang durch
Linder und Geschlechter | Der Mund der Dichter sie vermehrend walzt“ (V. 681-
684). Tat und Dichtung sind bei Pylades so verkniipft, dass Orest ihn mit Odysseus
vergleicht. Auf das ironisch nuancierte Appellativ gleich reagierend beansprucht
Pylades aber die Subjektivitit der Projektionen als einzige Moglichkeit, eine Hel-
denwelt zu konstruieren: ,Ein jeglicher muf§ seinen Helden wihlen, | Dem er die
Wege zum Olymp hinauf | Sich nacharbeitet” (V. 763-765). Mit seinen Worten
enthiillt der Stratege Pylades, wie die modernen Heldentaten mit ihrer idealisierten
Asthetisierung gekoppelt sind.

2.

Kurz vor seinem Tod nennt sich Winckelmann in einem Brief aus Italien an Chris-
tian Gottlob Heyne einen ,leichten Fuflganger”.!! Damit spielt er auf die Vorstel-
lung eines Fremden an, der das neue Land behutsam beschreitet und mit Augen
vermisst. Das denkende Auge, das Winckelmann schon vor seinem italienischen
Aufenthalt in der Beschreibung der Dresdner Galerie bemiiht hatte, findet in Rom
die begehrte Wirklichkeit einer historischen und sinnlichen Betrachtung. Das aus
dem Johannesevangelium stammende Motto (,Komm und Sieh®) - auch schon in
Dresden erprobt — wird in der Hauptstadt der Welt zur Sehpraxis. Den Spuren
Winckelmanns folgend verweilt der Wanderer Goethe in Italien, wo er bekannter-
maflen die Versfassung seines Dramas Iphigenie auf Tanris vollendet. Die pygmalion-
artige Belebung der antiken Welt, die der Weimarer Dichter auf dem klassischen
Boden Italiens erlebt, hat mit neuen Facetten der Ferne und der Nihe, des Eigenen
und des Fremden zu tun: ,Mir geht es sehr wohl, ich finde mich immer mehr in
mich zurtick und lerne unterscheiden was mir eigen und was mir fremd ist®,
schreibt Goethe aus Rom am 16. Juni 1787.12 Mit anderen Worten: Die Unter-
schiede animieren zu einem System der Zugehorigkeit, welche erst die Vorausset-
zung fur den Austausch bildet.

Aus einer sich neu abzeichnenden Verschrinkung von Topografie und Chrono-
logie tritt die Anlage des modernen Reisenden zutage, Bezlige lesbar zu machen.
In Italien iibt Goethe vor allem eine Praxis des Vergleichs, die mit der Vielfalt der
Natur und der Kunst zusammenhingt: Sein Klassizismus geht aus der Anerken-

11 Johann Joachim Winckelmann: Briefe. Kritisch-historische Gesamtausgabe, Bd. 3. Berlin 1956,
357.

12 Johann Wolfgang Goethe: Italienische Reise, hg. von Christoph Michel und Hans-Georg
Drewitz, FA 1, Bd. 15/1, 375.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GOETHES HELDIN IPHIGENIE 197

nung der Entfernung beziehungsweise der Differenzen hervor, die gleichzeitig die
Mehrschichtigkeit der Epochen einbezieht. So schreibt der deutsche Dichter bald
nach seiner Ankunft in Rom:

Wenn man so eine Existenz ansieht, die zweitausend Jahre und dariiber alt ist, durch den
Wechsel der Zeiten so mannigfaltig und vom Grund aus verindert, und doch noch der-
selbe Boden, derselbe Berg, ja oft dieselbe Siule und Mauer, und im Volke noch die Spu-
ren des alten Charakters, so wird man ein Mitgenosse der grofen Ratschliisse des Schick-
sals und so wird es dem Betrachter von Anfang schwer zu entwickeln, wie Rom auf Rom
folgt, und nicht allein das neue auf das alte, sondern die verschiedenen Epochen des alten
und neuen selbst aufeinander.!3

Die Mehrschichtigkeit findet ihre poetische Variante im Bild des Schattens. In der
Versfassung der Iphigenie erwirbt der Schatten eine metonymische Funktion, wel-
che die Heldin fur sich beansprucht: ,Selbst gerettet, war | Ich nur ein Schatten
mir, und frische Lust | Des Lebens blitht in mir nicht wieder auf® (V. 88-90), sagt
die Priesterin Dianas. Das Enjambement markiert einerseits die Trennung und
lasst andererseits die Kontinuitit des Schattendaseins in der Vergangenheit und in
der Gegenwart erkennen. Der Schatten reprisentiert gleichzeitig das dramatische,
das heifdt poetische Dasein der fiktiven Heldin und die mythische Existenz der
Priesterin. In beiden Fillen versinnbildlicht der Schatten das Fremd- beziehungs-
weise Entferntsein vom Altertum. ,Nur aus der Ferne, nur vor allem Gemeinen
getrennt, nur als vergangen muf das Altertum uns erscheinen® - schreibt Goethe
in seiner Biografie Winckelmanns, indem er einen Satz aus einem Brief Hum-
boldts aufgreift.!* Er weiff, dass beim Archegeten der Kunstgeschichte zeitliche
und riumliche Weite die Verschrinkung von Sinnlichem und Ideellem, Gegen-
wirtigkeit, Anschaubarkeit und Sehnsucht nach einer unwiederbringlichen Ver-
gangenheit voraussetzt. Die Koprisenz von Geschichte und Vergegenwirtigung
wird am Ende der Geschichte der Kunst im Bild der Liebenden versinnbildlicht,
die vom Ufer des Meeres im sich entfernenden Segel den Schattenriss des Gelieb-
ten zu sehen glaubt:
Wir haben, wie die Geliebte, gleichsam nur einen Schattenriff von dem Vorwurfe unsrer
Wiinsche tbrig; aber desto groflere Sehnsucht nach dem Verlohrnen erwecket derselbe,

und wir betrachten die Copien der Urbilder mit grofler Aufmerksamkeit, als wie wir in
dem volligen Besitze von diesen nicht wiirden gethan haben.1?

In dieser ,,Allegorie der Archiologie“!® wird die Doppelidentitit des Schattens mit
der Doppelidentitit der Kopie gleichgesetzt. Als Medien der Kunst avancieren

13" Ebd., 140.

14 Johann Wolfgang Goethe: Winckelmann und sein Jahrhundert. In: Johann Wolfgang
Goethe: Asthetische Schrifien, hg. von Friedmar Apel, FA I, Bd. 19, 190.

15 Johann Joachim Winckelmann: Geschichte der Kunst des Altertums, hg. von Adolf H. Borbein
[et al.], Bd. 1. Mainz 2002, 838.

16 Charlottte Kurbjuhn: Kontur. Geschichte einer dsthetischen Denkfignr (Quellen und Forschun-
gen zur Literatur- und Kulturgeschichte; 81). Berlin und Boston 2014, 251.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

198 GABRIELLA CATALANO

beide als Projektionen beziehungsweise als Surrogate einer verlorenen Vergangen-
heit. Die Entfernung verlangt nach einer Riickgewinnung, die auf Medialisierung
basiert.

Zweifellos wird Goethes Aufenthalt in Italien nicht nur von der Erfahrung der
Kunst markiert, sondern auch vom breiten Spektrum ihrer Vermittlung: Museums-
sile, tableaux vivants, Fackelbeleuchtungen der Statuen und nicht zuletzt die in der
romischen Wohnung gesammelten Gipsabgiisse gewinnen die vergegenwirtigende
Kraft eines Erinnerungsrituals: Die Junokopfe und die Jupiterbiiste kann er tiglich
in seinem Zimmer in der Via del Corso anschauen. War der monumentale Juno-
kopf Goethes erste Liebe in Rom, ersetzt die Kopie die Einzigartigkeit des Origi-
nals, wie auch seine Iphigenie nur aus der seriellen Wiederholung des tradierten
Stoffes erwachsen kann. Erst die Vervielfiltigung ermoglicht die Aneignung, erst
dadurch prigt sich die fremde und faszinierende Originalgestalt ins Gedachtnis
ein. Durch die Nicht-Identitit der Reproduktion realisiert Goethe eine Sehiibung,
die darauf zielt, die Kunstform zu verinnerlichen. Der Umgang mit antiken Gestal-
ten kann von der Performativitit von Inszenierungen profitieren; man denke etwa
an die tableaux vivants von Lady Hamilton, denen Goethe in Neapel beiwohnt:

Iphigenie war das wohlgetroffene Bildnis der Lady Hamilton, welche damals auf dem
hochsten Gipfel der Schonheit und des Ansehens glinzte. Auch eine der Furien war
durch die Ahnlichkeit mit ihr veredelt, wie sie denn iiberhaupt als Typus fiir alle Hero-
inen, Musen und Halbgbttinnen gelten muf3te.1”

Im tableau von Lady Hamilton erlangt Iphigenie ihre Funktion als Urbild wieder:
Die Typisierung erméoglicht den Wiedergebrauch. Im Ubrigen werden wiederhol-
tes Betrachten und wiederholtes Lesen und Schreiben in Italien konsequent kulti-
viert. Mit der Entdeckung der Originale gehen Vermittlung und Kopien einher.
Sowohl die bildende als auch die poetische Kunst brauchen Vervielfiltigung und
Ubertragung in andere Materialien. Was fiir Marmor und Gips gilt, gilt auch fiir
Prosa und Blankvers. Beide veranschaulichen den Gestus der Wiederaufnahme.
Das Schauspiel Iphigenie geht auf die Antike als Transformationspotenzial ein: als
Literatur au second degré.'® Die inventio beziehungsweise die Fiktionalisierung ent-
spricht der Aneignung beziehungsweise der Anniherung. Zu dieser Strategie ge-
hort auch das bildliche Programm zur Veroffentlichung des Dramas. Am 13. Ja-
nuar 1787 schreibt Goethe an den Verleger Goschen, der seine gesammelten Wer-
ke in Leipzig publiziert:

17 Goethe: Italienische Reise (Anm. 12), 408.

18 Vgl. Werner Frick: ,La Querelle des anciens et des anciens®. Tragddienexperimente in der
Ara der Weimarer Klassik. In: Werner Frick (Hg): Die Tragidie. Eine Leitgattung der europd-
ischen Literatur. Gottingen 2003, 218-251.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GOETHES HELDIN IPHIGENIE 199

Die Titelkupfer des vierten Bandes lasse ich hier stechen, wie auch zwey Vignetten eine
Uber den Anfang der Iphigenie und eine zu Ende des Stiicks, dazu Sie die Giite haben
werden Plaz zu lassen.

Alle drey Stiicke sind nach anticken Basrelief gezeichnet und werden den Leser zum Sin-
ne des Altherthum<s> niher leiten.!?

Obwohl der allgemeine Hinweis auf antike Basreliefs nicht der Realitit ent-
spricht,?% ist bezeichnend, dass Goethe fiir die Publikation des Schauspiels im
Rahmen der Werksammlung ein Bildprogramm formuliert, das die Nihe der Ferne
darstellen soll. Insgesamt werden vier Bilder im Band der Goschen-Ausgabe das
Schauspiel Iphigenie prisentieren. Die vom Zeichner und Stecher Johann Heinrich
Lips gezeichneten Anfangs- und Schlufivignetten reproduzieren beziehungsweise
interpretieren einen im Museo Pio Clementino ausgestellten Orestsarkophag (um
die Mitte des 2. Jahrhunderts), wihrend das von Lips gelieferte Frontispiz auf ein
Muster — die Pitture di Ercolano e contorni (Neapel 1757) — zuriickgreift, das antike
Vorbilder aufgreift. Seinerseits bringt das von Adam Friedrich Oeser gezeichnete
Titelkupfer die Vermittlung der Rezeption ans Licht, denn in seinem Bild - Thoas,
Orest und Iphigenie darstellend - wird die Tradition der italienischen Renais-
sancemalerei mitgedacht. Die Visualisierung auf der Buchseite geht tiber den Text
hinaus: Die kleinen Illustrationen am Textkopf und am Textende nehmen nicht
auf Goethes Text Bezug, sondern auf die mythische Vor- und Nachgeschichte. Dar-
gestellt ist Orest als Muttermorder und dann in Delphi. Somit greifen die Illustra-
tionen in die Erzdhlung des griechischen Stoffes ein. Aber nicht nur das: Sie neh-
men den Erzidhlfaden wieder auf und weisen konnotativ auf die Antike hin. Die-
sem Zweck dienen antike wie moderne Vorbilder, die nebeneinander gestellt wer-
den. Kommt den Illustrationen die Aufgabe zu, ,den Sinn der Antike® zu erwe-
cken, so deuten sie doch vor allem auf den Zwischenraum der Interpretation hin.

Verstand Winckelmann die Abbildungen seiner Geschichte des Altertums als
»Zierde und Beweis“,?! reprisentieren sie nun konnotativ die Wiederbelebung der
Antike. Bei Goethe gehoren sie zum pddagogischen Vorhaben: Er versteht die
bildliche Darstellung als Bestandteil des Leseaktes, was er auch in Bezug auf das
Bild von Angelika Kaufmann bemerkt:

Angelika hat aus meiner Iphigenie ein Bild zu malen unternommen; der Gedanke ist sehr
gliicklich und sie wird ihn trefflich ausfiihren. Den Moment da sich Orest in der Nihe
der Schwester und des Freundes wiederfindet. Das was die drei Personen hinter einander

19 Johann Wolfgang Goethe: Italien — Im Schatten der Revolution. Briefe. Tagebiicher, Gespriche
vom 3. September 1786 bis 12. Juni 1794, hg. von Karl Eibl, FA II, Bd. 3, 216.

20 Das Bildprogramm der Illustrationen hat Ruth Bielfeldt untersucht: Ruth Bielfeldt: Antike
Sarkophag-Bilder fir Goethes ,verteufelt humane® Iphigenie. In: Pegasus. Berliner Beitrige
zum Nachleben der Antike 7, 2005, 163-186. Zu Lips vgl. Joachim Kruse: Johann Heinrich Lips
1758-1817: Ein Ziircher Kupferstecher zwischen Lavater und Goethe. Coburg 1989.

21 Vgl. Ernst Osterkamp: Zierde und Beweis. Uber die Illustrationsprinzipien von J. J. Winckel-
manns ,Geschichte der Kunst des Altertums®. In: Germanisch-Romanische Monatsschrift 39,
1989, 301-325.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

200 GABRIELLA CATALANO

sprechen, hat sie in eine gleichzeitige Gruppe gebracht und jene Worte in Gebirden ver-
wandelt. Man sieht auch hieran wie zart sie fiihlt und wie sie sich zuzueignen weif3, was
in ihr Fach gehort. Und es ist wirklich die Achse des Stiicks.22

Als Pendant zum Stiick setzt das Bild eigene Akzente, denn in der Auswahl der
Szene veranschaulicht die Illustration deren Textlektiire. Macht die Auffihrung
den Text wieder lebendig, so entspricht die Visualisierung auf der Buchseite dem
Programm der Aktualisierung der Antike. Die musealisierte Kunst, der Goethe in
Italien begegnet, verweist auf Zirkulation und Verbreitung der Bilder im neuen
Horizont der Mobilitit: Sowohl die Kunstobjekte als auch die Bilder werden in
einem Rahmen prisentiert, der die Leerstellen authebt und in eine Montage iiber-
fuhrt, die das Klassizititsverstindnis zum Ausdruck bringt.?3

Vorausgesetzt, dass die ethische Idealisierung Iphigenie als Heldin konstruiert,
dient ihre Visualisierung im klassizistischen Gewand zur Konkretisierung des Bil-
des. Damit wird das Fremde der fernen Welt der Antike eigen gemacht.2* Aus der
historisierenden Distanz der Moderne entsteht ein konstruiertes, mediales Alter-
tum: ,es ging gar nicht um ,das Bild® der Gottin, Iphigenie ist dieses Bild“,
schreibt Arthur Henkel in seinem bahnbrechenden Aufsatz von 1965.25 Die Iden-
titit zwischen dem Bild der Gottin, welche die Griechen entfithren miissen, und
der Dramenfigur Iphigenie zeigt die Heldin als ein Scheinbild, das Konkretes und
Abstraktes in sich vereinigt. Eine solche Kombination ldsst sich auch bei der Ur-
pflanze bemerken, iiber die Goethe bekanntlich in der Zeit seiner Italienreise re-
flektiert. Der in Italien geschulte Methodentransfer zwischen Kunst und Natur
hinterldsst auch in der Iphigenie-Gestalt seine Spuren.?¢ Als Urbild sammelt Iphi-
genie die Variation einer Grundgestalt in sich, welche die westliche kulturelle Tra-
dition zu bieten hat. Bekannt ist die Stelle der Italienischen Reise, an der Goethe
ein Bild der Heiligen Agathe mit Iphigenie in Berithrung bringt:

Trifft man denn gar wieder einmal auf eine Arbeit von Raphael, oder die ihm wenigstens
mit einiger Wahrscheinlichkeit zugeschrieben wird, so ist man gleich vollkommen geheilt
und froh. So habe ich eine heilige Agathe gefunden, ein kostbares, obgleich nicht ganz

22 Goethe: Italienische Reise (Anm. 12), 221.

23 Daniela Gallo: Quale storia dell’arte antica nel Museo Pio Clementino (1770-1796)? In:

Barbara Marx und Karl-Siegbert Rehberg (Hg.): Sammeln als Institution. Von der fiirstlichen

Wunderkammer zum Mdizenatentum des Staates. Miinchen und Berlin 2006, 153-162.

Auf die zeitliche, historische Distanz bei der kulturellen Frage der Fremdheit im spiten

18. und frithen 19. Jahrhundert weist Andrea Polaschegg hin: Andrea Polaschegg: Athen

am Nil oder Jersualem am Ganges? Der Streit um den kulturellen Ursprung um 1800. In:

Alexandra Bohm und Monika Sproll (Hg.): Fremde Figuren. Alterisierungen in Kunst, Wissen-

schaft und Anthropologie wm 1800 (Stiftung fir Romantikforschung; 31). Wirzburg 2008,

41-66, hier 41-42.

25 Arthur Henkel: Goethe-Erfabrungen. Studien und Vortrige. Stuttgart 1982, 61-83, hier 81.

26 Johannes Grave und Jonas Maatsch: Das Allgemeine im Anschaulichen. Morphologische
Reihen in Goethes Sammlungen. In: Thorsten Valk (Hg.): Heikle Balancen. Die Weimarer
Klassik im Prozess der Moderne (Schriftenreihe des Zentrums fir Klassikforschung; 1). Got-
tingen 2014, 287-310, hier 295.

24

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GOETHES HELDIN IPHIGENIE 201

wohl erhaltenes Bild. Der Kiinstler hat ihr eine gesunde, sichere Jungfriulichkeit gegeben,
doch ohne Kilte und Rohheit. Ich habe mir die Gestalt wohl gemerkt, und werde ihr im
Geist meine Iphigenie vorlesen, und meine Heldin nichts sagen lassen, was diese Heilige
nicht aussprechen mochte.’

Es ldsst sich konstatieren, dass moderne mythische Figuren das Resultat eines Syn-
kretismus sind, der Bilder aus der antiken Gotterwelt oder aus dem religiésen Vor-
rat der christlichen Kunst zusammenfiigt. So gesehen, zeigt Goethes Schauspiel ex-
emplarisch, dass die verschiedenartigen Traditionen nicht miteinander konkurrie-
ren. Vielmehr demonstriert die Variation der Tradierung die Existenz eines Arche-
typs, bei dem sich Held und Mirtyrer iiberlagern. Iphigenie zeichnet sich als Hel-
din und Mirtyrerin zugleich ab, oder, anders gesagt, sie ist Heldin, weil sie Opfer
war. So betrachtet, fillt ihre Geschichte mit einem gezielten Kulturprogramm zu-
sammen. Aus der Projektion des heroischen Bildes ergibt sich die Moglichkeit
einer Individualisierung. Beide — das Heroische und das Individuum - erfordern
Bilder, die das Bildungsprogramm vergegenstindlichen.

Dass in diesem Zusammenhang Urbilder und Nachbilder identisch sind, wird
mustergiltig auf der Ebene der Kiinstlerikonografie dargelegt. Nicht von ungefihr
gehort die Iphigenie-Gestalt zum Bild Goethes in Italien: Im bekanntesten Bild
des Dichters, Tischbeins Goethe in der Campagna di Roma, ist ein Fries mit Orest
und Iphigenie zu sehen.?® In seiner Attitiide das Modell eines Flussgottes aufneh-
mend wird hier der Dichter von einer montageartigen Anhiufung von Kunstwer-
ken umgeben, die verschiedene Epochen der Kunstgeschichte kennzeichnen. Mit
seiner Prisenz verbildlicht der Dichter die Vermittlung zwischen Gegenwart und
Vergangenheit, was auch Karl Philipp Moritz in seiner Reise eines Deutschen nach
Italien literarisch bestitigt:

Auf einem Platze, wo man von einem halben Cirkel von Biumen eingeschlossen wird, ist
die Mauer des Gartens durchbrochen; und man blickt auf einmal mitten aus dem Uber-
fluss von Kunst und mannigfaltiger Pracht, in die 6de einsame Gegend, von welcher der
Garten umgeben ist; dies macht einen duflerst romantischen Kontrast, und auf diesem
Fleck hat Goethe seine Iphigenie vollendet.2?

Als Schreibort gehort das arkadische Ambiente der Villa Borghese zum Portrait des
Dichters en plein air, der metaphorisch an der Schwelle von Natur und Kunst, Ge-
genwart und Vergangenheit steht. Die Tatigkeit des Schreibens und das drama-
tische Produkt der Iphigenie machen den Kontrast zwischen der begrenzten Schon-
heit der Parkanlage und der 6den Realitit der Auflenwelt dsthetisch fruchtbar. Jphi-
genie wird fur Moritz zum Sinnbild eines auf die Antike zuriickgreifenden Autors,

27 Qoethe: Italienische Reise (Anm. 12), 114-115.

28 Uber die Vorlage des Reliefblocks in der ersten zeichnerischen Fassung und in der zweiten
Fassung des Bildes von Tischbein siehe Bielfeldt: Antike Sarkophag-Bilder (Anm. 20), 180,
Anm. 14.

Karl Philipp Moritz: Reisen eines Deutschen in Italien, hg. von Heide Hollmer und Albert
Meier, Bd. 2. Frankfurt am Main 1997, 660.

29

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

202 GABRIELLA CATALANO

dessen Identitit mit einer fernen und fremd gewordenen Welt verkniipft wird. Iphi-
genie scheint das Werk zu sein, an dem sich diese Aneignung vollziehen kann. Mit
anderen Worten wird Goethes Schauspiel phigenie auf Tauris zu einem modernen
Urdrama der Wiederverwendung der Antike aus der fremden und fernen Perspek-
tive der Moderne. Da der Dichter aus Weimar in Italien mit dem Fremden und
Fernen der antiken Vergangenheit im Zusammenhang mit Anniherungsmethoden
experimentiert, versteht er seine Aufgabe als Dichter als vermittelnde Instanz. Er
appelliert an eine Kunst der Wiederholung, die Differenzen moduliert und das
Fremde der Antike dem modernen Publikum poetisch niherbringt. Dies gilt nicht
nur fur die Grizismen oder fur die antikisierende Sprache, insgesamt vollbringt die
italienische Versfassung sprachlich eine ,Kunst der Uberginge®,3° welche die Ver-
gangenheit erkennbar macht und gleichzeitig aktualisiert. Jegliche Normativitit der
Nachahmung wird damit infrage gestellt und durch das Prinzip der Transformation
ersetzt. Der denkende Kiinstler setzt diesen Prozess in Gang.

3.

1969 berief sich Joseph Beuys auf Goethes Iphigenie,! als er in einer Kunstaktion
auftrat, in der Goethes Verse wieder zu horen waren. Zwei Jahre nach dem in der
Neuen Rundschau erschienenen Aufsatz Adornos tiber Goethes Iphigenie lief§
Beuys Goethes Drama im Theater am Turm anlisslich der Experimenta 3 in Frank-
furt zu Wort kommen: Ein Wort aus der Fremde eines Tonbands begleitet die Per-
formance der Kiinstlers, der selbst auftritt, Gerdusche und Verse vortrigt. Die dich-
terische Sprache wird in der Materialitit der mit dem Tonband aufgenommenen
Stimme evoziert. Wihrend ein weifles Pferd Heu frisst, waren aus einem Lautspre-
cher einige von Claus Peymann und Wolfgang Wien montierte und vorgelesene
Szenenausschnitte aus Goethes Iphigenie und aus Shakespeares Titus Andronicus zu
hoéren. Das in beiden Dramen thematisierte Verhiltnis von Kunst und Tod, Rache
und Heilung wird im Umfeld einer Aktion hervorgerufen, die Abstraktes und
Konkretes korrelieren ldsst. Inzwischen trat der Kiinstler im Pelzmantel zwischen
der Kunstlichkeit der Kunst und der Natiirlichkeit der Natur als Vermittler auf: Er
spielte auf zwei aus der Dunkelheit sich abhebenden Konzertbecken, deren Musik
sich mit den Literaturzitaten und den Tierlauten mischte. Mit der nomadischen
Kultur der Tataren vertraut, verbindet Beuys assoziativ Kunstwerke aus der west-
lichen Tradition in einem schamanischen Ritual der Verarbeitung des Todes. In der
Mitte steht der Zuschauer, der mit dem Kunstler identisch ist. In seiner kollektiven

30 Henkel: Goethe-Erfabrungen (Anm. 25), 62.

31 Auf Beuys’ Performance verweist Stephan Nienhaus: I luoghi della speranza. Ifigenia in
Tauride di Goethe e la musica di Beethoven. In: Giovanni Cipriani und Antonella Tede-
schi (Hg.): Risonanze. Forme e contenuti della memoria dell’antico. Campobasso 2014, 353-364,
hier 361.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GOETHES HELDIN IPHIGENIE 203

Auffassung der Kunst inszeniert Beuys fur sich und sein Publikum das Echo der
Tradition: ,Ich (Ich selbst die Iphigenie)“,3? lautet seine Aussage im Zeichen einer

entfremdeten Duplizitit und Redundanz des Kiinstlers, der die ferne und fremde
Tradition auf sich bezieht.

32 Joseph Beuys: Ich (Ich selbst die Iphigenie). Miinchen 2011.

13.01.2026, 06:47:13.



https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Andere Helden:

Morphologien des Heroisch-Fremden
im Tanztheater des 19. Jahrhunderts

Claudia Jeschke / Gabi Vettermann

Das fremde Heroische zeigt sich auf den Ballettbithnen im 19. Jahrhundert als
fragmentiertes, deformiertes Heldentum. Fremde, Helden und Heldinnen, fremde
Helden und Heldinnen sind zwar prisente, wenn auch uneindeutige, komplexe
Figuren - in doppelter Hinsicht: Auf der Ebene der Personalfiguration als auch im
Umgang mit traditionellen Strukturen tinzerischer Inszenierung verweisen sie
zunichst auf das Entwurfspotenzial des Fremden allgemein.! Gleichermafien und
tiber das theatrale Moglichkeitsspektrum des Fremden hinaus intensivieren oder
storen fremde Helden und Heldinnen die Auseinandersetzung mit zeittypischen
szenischen Qualititen durch Kollusion und Kollision: Indem sie Fragmente von
heldischem Aufleralltiglichem, Exzeptionellem affirmativ beziehungsweise defor-
mativ verkorpern, explorieren sie (tanztheater-relevante) isthetische und struktu-
relle Verschiebungen und Morphologien des Heroischen.? Anhand dreier Beispie-
le soll diese Verstorung durch fremde Helden deutlich gemacht werden: Danina,
oder Joko, der brasilische Affe, (1826/1830), Quasimodo ou La Bobémienne (1859) und
La Péri (1842/1843).

Fin Charakteristikum des Fremden, des fremden Heroischen im Tanztheater des
19. Jahrhunderts - so die These - ist, dass es vor allem paarweise funktioniert, wo-
bei das ,Paar’, die ProtagonistInnen, vor dem Hintergrund einer erkennbaren, defi-
nitiven Gemeinschaft wie Familie, Hofstaat, Biirgertum agiert. Einer der beiden
stammt von ,Anderswo — so wird Danina als Brasilianerin eingefithrt, La Bohé-
mienne, Esmeralda, ist Zigeunerin und Achmet, der im Titel des Balletts nicht ge-
nannte zweite Protagonist des Balletts La Péri, firmiert als ,Orientale’. Die anderen
Personen der Zweierbeziehung sind Fremde im Sinn von Auflenseitern — der

1 Claudia Jeschke [et al.]: Iuteraktion und Rbythmus. Zur Modellierung von Fremdbeit im Tanz-
theater des 19. Jahrhunderts. Munchen 2010, 516: ,Indem das Tanztheater der ersten Hilfte
des 19. Jahrhunderts das Fremde als Modell fiir das Uberdenken wie Ausprobieren von
Auffithrungspraktiken einsetzt, wird Fremdheit zum Generator szenischer und narrativer
Moglichkeiten, der choreographischen Transgression und des tinzerischen Uberflusses.“
Die folgende Untersuchung perspektiviert (fremde) ProtagonistInnen des Ballettepertoires
nicht nur als zentrale, sondern als offensichtlich auch mit heroisch-affinen Funktionen und
Aktionen ausgestattete Bithnenfiguren. Der Argumentation dieses Artikels liegt demnach
ein weniger normativer als vielmehr de-essenzialisierter und relationaler Umgang mit dem
Begriff des Heroischem zugrunde.

Bernhard Waldenfels: Studien zur Phinomenologie des Fremden, Bd. 1: Topographie des Fremden.
Frankfurt am Main 1997, 123: ,[Das Fremde] entstammt einem unwiderruflichen Einst
und Anderswo.”

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

206 CLAUDIA JESCHKE / GABI VETTERMANN

anthropomorphe Joko, der physisch amorphe Quasimodo und die metamorphe
Péri.

Fremd-heroische Phinomene sind in den hier zu verhandelnden tanztheatralen
Beispielen also weder schwarz noch weifi, gut oder bose, natiirlich wild oder ge-
zihmt kulturell, menschlich oder kreatirlich, sondern zeigen diese und andere
Eigenschaften — unabhingig vom Geschlecht - jeweils verschieden in den szeni-
schen Interaktionen mit ihrem Partner beziehungsweise ihrer Partnerin und weiter
durch den (nur?) handwerklich-traditionellen oder (provokant?) virtuosen Um-
gang mit Korper und Bewegung, Physis und Korperumraum, Korper- und Bith-
nenraum beziehungsweise tanztheatraler Auffithrungsgeschichte(n).

Die These von der Uneindeutigkeit oder Komplexitit von fremdem Heldentum
griindet auf einer spezifischen, an der Tanzpraxis orientierten Lektiire der Quellen:
Libretti als verbalschriftliche Dokumente und Inszenierungsnotate als grafische
Dokumente mit verbalen Erliuterungen lassen sich jenseits ihrer Narrativik — auch
- in Bezug auf ihr performatorisches Potenzial interpretieren; unter dieser Perspek-
tive verweisen sie auf ,tatsichliche’ Optionen von Auffithren oder Durchfiihren.
Sie sind Handlungsweisungen, reflektieren die Tanzbarkeit von Narration ebenso
wie die Narrativik des Tanzes. Es ist der Blick auf das performatorische Potenzial,
der dem Fremden/Heroischen ein, so zeigt sich, dramaturgisch und choreografisch
verstorendes wie storendes Rollen- und Handlungsspektrum eroffnet.

Heroisch-Fremde als Spielmacher:
Danina, oder Joko, der brasilische Affe (1826/1830)

Kurz zum Inhalt des Balletts: Die indigene Fremde Danina hat heimlich einen
Sohn, Zabi, mit dem Kolonial-Fremden Don Alvaro. Die Heimkehr des abwesen-
den Alvaros dringt das Paar zur Offenbarung oder Legalisierung ihrer Beziehung.
Als obligatorische Gegenspieler fungieren Don Alonso, Alvaros Vater, und ein
Konkurrent um Daninas Gunst namens Jeauffre. Sie gilt es zu iiberzeugen, zu ,be-
siegen’, oder anders: die Fremd-Eingeborenen und die Fremd-Kolonialisten miis-
sen sich versohnen.’

Der Evaluierung liegen zwei Libretti zugrunde, die 1826er und 1830er Fassung: Peter Jo-
seph von Lindpaintner, Filippo Taglioni, Antoine Titus: Danina, oder: Joko der brasilische
Alffe. Ballett in 3 Abtheilungen. Berlin 1826. Peter Joseph von Lindpaintner, Filippo Taglioni,
Weidner: Danina, oder: Joko der brasilianische Affe. Idealisches Ballett in 4 Akten. [1] [ca. 1830].

Das Ballett ,funktioniert” beziehungsweise hat zu funktionieren, egal ob es sich bei dem
Vertreter der Kolonien® um einen Pflanzer, seinen Sohn (ca. 1830) oder (in der 1826er Fas-
sung) um den Gouverneur einer Provinz von Brasilien, den Kommandeur der portugiesi-
schen Flotte (im Laufe der Handlung als Sohn des Gouverneurs erkennbar) handelt. Ahn-
lich austauschbar ist das (ethnische und soziale) Profil des ,Mitbewerbers’ um Danina,
einen ,Mulatten‘, Beamter der Verwaltung und Daninas Freier (1826) oder einen ,Mohren‘,
ebenso Daninas Freier beziehungsweise der Gegenspieler des Kommandanten oder Pflan-
zersohns (ca. 1830). Und die Personenfiguration unterscheidet auch nicht zwischen freien

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANDERE HELDEN 207

Der Aktionsspielraum der Rollenfigur des Affen als eines erkennbaren, phy-
sisch prasenten Nicht-Menschen bietet die Moglichkeit, diesen Inhalt zu fokussie-
ren, und die Handlung voranzutreiben. Unter dem Blickwinkel der Tanz- und
Theatergeschichte bestitigt die korperliche, gestische Qualitit der Affendarstellung
die theatralen Prisentationsmodi der Groteske: Jokos Auftritte und Handlungen
haben Ahnlichkeiten mit den traditionellem Darstellungen des ,guten Negers‘ in
Balletten des 18. und zu Beginn des 19. Jahrhunderts.” Gleichzeitig erdffnen sie
einen performativen Freiraum, das heif8t den flir den Affen als befremdlichen Titel-
helden notwendigen Modifikationsradius. Diese dem zeitgendssischen Publikum
vermutlich mehr oder weniger bekannten show-acts a-menschlicher Verhaltens-
weisen lassen ihn vertraut, komisch, ,menschlich® erscheinen.

Wie briichig diese iberkommene Darstellung jedoch ist, zeigt sich besonders
deutlich in Jokos irritierenden und notwendigerweise freien Interaktionen gegen
Ende des Balletts, wenn die Versohnung zwischen indigenen und kolonialen
Fremden herbeigefithrt werden muss: Die bewegungsorientierte Ungebundenbheit,
die Anarchie des anthropomorphen Helden als Spielmacher reicht nicht aus, um
die Handlung voranzubringen. Eine narrative Option wird benotigt: Um die Ret-
tung des Sohnes Zabi durch Joko, den Affen, zu vermitteln, wird diese Rettung in
der jiingeren Fassung vom Sohn nacherzihlt. Die rasante Abfolge von Aktionen,
zusitzlich noch befordert durch ihre Ausgangssituation, eine festliche Idylle mit
Tanz der (heimlichen) Familie, war wohl nicht nur physisch, gestisch, choreo-
grafisch zu vermitteln. Oder, so liele sich spekulieren, die drolligen Darbietungen
des Affen standen zu sehr im Vordergrund und lenkten von der Handlung ab.?

Die Funktion von Danina, der ,anderen‘ fremden Heldin des Balletts, zeigt sich
unter anderem in der getanzten Festszene. Feste sind ein tradiertes Mittel des Bal-
letts, denn auf Festen wird getanzt, was iblicherweise heif3t, dass der dramaturgisch
begriindete Fortgang der Geschichte angehalten wird. Das Fest, das Tanzen erhilt
nun in diesem Ballett eine historisch ungewohnte, irritierende Qualitit, ist nicht
mehr selbstverstindlich, sondern muss argumentativ konterkariert werden, um in

Pflanzern oder Angestellten des Gouverneurs oder Sklaven. Identifizierbar sind die Figuren
durch ihre Namen, Alonzo oder Don Alonso (der Vater), Don Alvar oder Alvaro (der
Sohn), die weniger charakterisieren, als dass sie als coulenr locale eingesetzt werden.

Joellen A. Meglin: ,Sauvages, Sex Roles, and Semiotics“: Representations of Native Ameri-
cans in the French Ballet, 1736-1837, Part One: The Eighteenth Century. In: Dance Chronicle
23: 2, 2000, 87-132; Part Two: The Nineteenth Century. In: Dance Chronicle 23: 3, 2000,
275-320.

Slapstickeinlagen ziehen sich durch das gesamte Ballett. So etwa zu Beginn, wenn Joko vor
der Schlange flieht, im II. Akt, 4. und 5. Szene, wenn er mit Hut und Mantel einen Men-
schen mimt und auch als solcher (v)erkannt wird, die Situation aber ausnutzt, um ganz
,unschuldig® Obst zu stibitzen. Oder sie werden erkennbar in seinen vielfiltigen Aktionen
mit Musikinstrumenten.

In der 1826er, der kiirzeren Fassung nur angedeutet, wird eine ganze Szene verwendet, um
den possierlichen Umgang von Affe und Kind zu zeigen. Joko setzt alle korperlichen
Mittel ein, um dem Jungen spielerisch nahezukommen. Threr beider Interaktionen werden
zum unterhaltsamen Display.

6

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

208 CLAUDIA JESCHKE / GABI VETTERMANN

der bislang unabgeschlossenen Story zu greifen: Grund der Feier ist die ,Heimkehr
Don Alvaros, des heimlichen Mannes von Danina und Vaters von Zabi, die jedoch
Uiberschattet ist von der drohenden (und im Schlussakt schlieflich vollzogenen)
Offenbarung der bislang versteckten Familie durch den Gegenspieler Jeauffre.” Da-
nina organisiert und dirigiert das Fest — als indigene Brasilianerin eine Fremde, die
nicht zur herrschenden Klasse gehort und dennoch heimlich mit ihr verbunden ist
durch Mann und Kind. In der hier praktizierten Engfithrung von tinzerischem
und interaktivem Blickwinkel setzen sich Handlung und Tanzen leichtfiifig und
temporeich iiber mogliche Ungereimtheiten hinweg. Die spitere Librettofassung
benennt die verwendeten National-, das heifdt fremden Tinze und zitiert damit die
zusitzliche performative Dimension fremd-differenter, tinzerischer Mentalititen.
Das Tanz-Fest dient trotz oder gerade wegen seiner uniiblichen immanenten Dra-
matik zur Prisentation aller virtuosen tidnzerischen Fahigkeiten — ein Verweis auf
die direkte dramaturgische und indirekte choreografische Funktion der Rolle Dani-
nas, die, ebenso wie die Figur des Affen, auf die fragmentierende, deformierende
Bedeutung von Physis und Bewegung fiir die Darstellung von heroisch Fremdem
hindeutet.

Die notwendige oder argumentativ vorgestellte Auseinandersetzung mit dem/
den Fremden extrapoliert die Verbindung von Alteritit und Heroischem als ver-
korperte, also physisch-mimische, wie tinzerische Charakteristika und gleichzeitig
als irritierende Integrationsmoglichkeiten. Danina und Joko werden unterschied-
liche, jedoch immer mobile Strategien zugewiesen, wie sie traditionelle Personen-
figurationen verlassen und unerwartete Aktionsmoglichkeiten entdecken oder sich
diesen auch wieder anpassen. Dies geschieht durch ihre Interaktionen als Paar, das
diese Mobilitit zu stimulieren und zu regulieren scheint und somit dramaturgi-
sche wie choreografische Traditionsmuster infrage stellt.

Das deformierte Heroische:
Quasimodo ou La Bohémienne (1859)1

Kurz zum Inhalt des Balletts: Anlésslich eines offentlichen Festes versucht der
Dichter Pierre Gringoire vergebens sein Stiick aufzufiihren. Das Publikum will
kein Mysterienspiel sehen, sondern unterhalten werden. Unterhaltung findet es
im zum ,Narrenpapst® gekiirten Quasimodo, dem Glockner von Notre-Dame,

Ein traditionell iibliches, das heifit ungetriibtes Fest kann denn auch erst nach der Einglie-
derung der Familie in die Gesellschaft gefeiert werden — nachdem Alonzo den Segen zur
Heirat beziehungsweise zum Kind gegeben hat. In der 1826er Fassung sind die Festlichkei-
ten in den IIL. Akt integriert; die spitere Fassung widmet dem Tanz-Fest einen Extra-, den
IV. Akt.

Quasimodo on La Bobémienne. Ballet d’actions en trois actes et six tableaux. Par M. Justamant.
Musique de M. Luigini, Décors de M. Devoir, Costumes de M. Blod. Mise en Scéne et notes détaillés
sur tout a que contient 'onvrage. Representé pour la 1 fois sur le grand théatre a Lyon 1859
(Schreibweise entspricht dem Manuskript).

10

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANDERE HELDEN 209

und in den Tinzen der Zigeunerin Esmeralda. Wihrend des Tanzes kommt es zur
Begegnung mit dem Archidiakon Claude Frollo, der in Esmeralda verliebt ist. Sie
aber meidet ihn. Frollo und sein Diener/Ziehsohn versuchen, Esmeralda zu ent-
fuhren. Sie wird jedoch von Phaebus, dem General der Koniglichen Bogenschiit-
zen, befreit und verliebt sich in ihn. Im Cour des Miracles rettet Esmeralda den
Dichter Gringoire vor dem Tod, indem sie ihn heiratet. Esmeralda zeigt ihr tinze-
risches Konnen auf einem Fest und entdeckt, dass dessen Anlass die Verlobung
ihres ,Geliebten® Phaebus mit Fleur de Lys ist. Esmeralda und Pheebus treffen
sich; bei diesem Rendezvous veriibt Frollo einen Mordanschlag auf seinen Neben-
buhler. Frollo entkommt, Phaebus wird fiir tot gehalten. Quasimodo rettet die des
Mordes an Pheebus verdichtigte Esmeralda vor der wiitenden Menge und der Jus-
tiz und flieht mit ihr in sein Zimmer in Notre-Dame. Frollo spiirt sie dort auf. Es
kommt zu einer dramatischen Auseinandersetzung. Frollo wird in die Flucht ge-
schlagen. Er kehrt jedoch zuriick, narkotisiert Quasimodo und iibergibt Esmeralda
den Bogenschiitzen. Aus der Narkose erwacht, schwort Quasimodo, den Entfith-
rer zu toten. Er stiirzt Frollo von einem der Tiirme von Notre-Dame. Es folgt die
Apotheose: Quasimodo und Esmeralda finden sich im Tod vereint.!!

Richtete sich die Vorstellung von Fremdem/Heroischem im Tanz bis in die
1830er Jahre noch nach traditionellen theatralen Regeln, durch den Aktaufbau
ebenso wie durch die Ausgestaltung der Rollenfiguren, so scheint mit den
1840er/1850er Jahren die Konzentration auf die Verkniipfungsmoglichkeiten von
Alteritit und Heldischem durch Korperdarstellung und Tanzen zuzunehmen.
Henri Justamants Version ist vor allem deshalb interessant, weil die wise en scéne no-
tiert wurde. Anders als Ballette, die sich ,nur’ iiber verbalschriftliche und/oder vor
allem gedruckte Libretti tradieren, geben die Regie- wie Choreografiemanuskripte
einen detaillierten Einblick in das Geschehen. Die Libretti dienten in der Regel als
Information oder auch Souvenir fiir den Zuschauer, das heif3t, dass Tinze, die ja in
den jeweiligen Auffihrungen zu sehen waren, ginzlich fehlen oder nur gelegent-
lich erwidhnt oder dramaturgisch begriindet werden. Die zusitzlichen Informatio-
nen, welche die lvrets de mise en scéne bieten, betreffen nun auch die Gestaltung der
Tanze und sie verdeutlichen den Aufbau, die Dynamik des Balletts, die Entfaltung
oder Stillstellung der Interaktionen. Mit Verbalbeschreibungen und Strichfiguren
dokumentiert Justamant das Geschehen als dramatisierten Dialog von pantomimi-
scher ,Rede’ und ,Gegenrede’, zudem zeichnet er die tinzerischen Aktionen der
Darsteller (ihre Schritte, Haltungen und Bodenwege) auf.1?

11 Justamants Ballett orientiert sich weitgehend am Roman Notre-Dame de Paris von Victor

Hugo, indem es dem Handlungsablauf des Ersten und Zweiten Buchs, Kapitel, I-IV be-
ziehungsweise dem Elften Buch, Kapitel IV folgt. Spezifisch zum Vergleich von Justamants
Version und dem Roman von Victor Hugo siehe Gabi Vettermann: Bilder des Fremden.
In: Claudia Jeschke [et al.]: Interaktion und Rhyihmus. Zur Modellierung von Fremdbeit im
Tanztheater des 19. Jahrbunderts. Minchen 2010, 369-388.

Zu Justamants Notierungsmethode vgl. Claudia Jeschke: Inszenierung und Verschriftung. Zu
Aspekten der Choreographie und Choreo-Graphie im 19. Jahrhundert. In: Katharina Keim

12

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

210 CLAUDIA JESCHKE / GABI VETTERMANN

Wie in Danina, oder Joko [...] wird auch hier das fremde Paar, die Auflenseiter,
im Titel genannt, nimlich Quasimodo, der Glockner, und La Bohémienne, Esme-
ralda. Das Fremde ist allerdings von Beginn an - Victor Hugo folgend - geogra-
fisch und sozial weniger prizise beschrieben als in Danina, oder Jokof...]. Die
Handelnden sind nicht in der Kolonialgeschichte, sondern in der europiischen
Geschichte verankert. Der Vergleich zwischen Danina, oder Joko [...] und Quasimo-
do ou La Bohémienne in Bezug auf die Provenienz der Schauplitze und Figuren
(Brasilien, Kolonialzeit — Europa, Mittelalter) zeigt, dass in Quasimodo ou La Bo-
hémienne fremder Raum oder Zeit bestenfalls zum Lokalkolorit beitragen, aber
nicht, wie teilweise in Danina, oder Joko [...], die Handlungsmoglichkeiten oder
Entwicklungen bestimmen. Und bei der Verbindung von Heroischem und Frem-
den ergibt sich kaum je die Notwendigkeit der Argumentation, vielmehr tber-
nimmt die Choreografie dramaturgische Aufgaben, indem sie das Handlungs-
potenzial in Bildriumen kristallisiert.!3 Dies geschieht mittels der spektakuliren
Konstellation der amorphen Figur des Glockners von Notre-Dame und der Zigeu-
nerin Esmeralda.

Quasimodo sticht dhnlich wie Joko vom Beginn seines Erscheinens auf der
Bithne durch seine korperliche Andersartigkeit oder Fremdheit hervor: ,Clest
Quasimodo, ayant une téte hérissée de cheveux roux, une bosse entre les deux
épaules, des jambes en croissant, de larges pieds, et und allure redoutable de vi-
gueur et d’agilité.“1* Schnelle Bewegungen und Wendungen kennzeichnen seine
im livret de mise en scéne dokumentierten Aktionen.!> Monstroses Aussehen und
deshalb (zu erwartender) schwerfilliger Habitus verbinden sich mit spontanen Ak-
tionen und Reaktionen.!® Quasimodo steht wie der anthropomorphe Joko in der
Tradition der Groteske;!” im Unterschied zu diesem ist er jedoch kein dramatur-

let al.] (Hg.): Theater obne Grenzen. Festschrift fiir Hans-Peter Bayerdorfer zum 65. Geburtstag

(Minchener Universititsschriften/Theaterwissenschaft; 1), Miinchen 2003, 256-265.

In Justamants Quasimodo wird die a-lineare Dramaturgie durch die Gliederung des Balletts

in situative Bilder unterstiitzt. Diese tableaux, die jeweils verschiedene Schauplitze (reale

Orte in Paris) zeigen, lassen die Generierung von Einzelnen, von Helden von Beginn an

pords erscheinen oder eréffnen umgekehrt Freiriume, indem sie diese als Geschehen, im

Geschehen zulassen oder indem sie sie selbst als ganz konkrete Bithnenrdume zu Han-

delnden machen. Das zeigt sich besonders am Beginn und am Endes Balletts. Im Vergleich

mit den anderen, auch den bekannteren zeitgendssischen Ballettfassungen von Notre Dame
de Paris, vor allem denen von und nach Jules Perrot (London 1844), erscheint Henri Justa-
mants Version weniger dramatisch denn als Mischung von Melodram und Revue.

Quasimodo ou La Bohémienne, Libretto im Regiebuch (Anm. 10), 3. Vgl. die nahezu identische

Formulierung bei Victor Hugo: Jeschke: Interaktion und Rhythmus (Anm. 1), 223, Anm. 77.

Nicole Haitzinger: Quasimodo oder das sublime Monster. In: Claudia Jeschke [et al.]:

Interaktion und Rhythmus. Zur Modellierung von Fremdbeit im Tanztheater des 19. Jabrhunderts.

Miinchen 2010, 210-230.

16 Ebd.

17" Vor dem Hintergrund von Hugos Roman ist Quasimodo ebenso taub wie aus diesem
Grund stumm, und der Figur liegt moglicherweise auch eine real-existente historische Figur
zugrunde. Der Glockner aus Quasimodo ou La Bobémienne durfte also nicht nur in der Tanz-
Theater-Tradition der Groteske zu suchen sein, sondern ebenso im Alltag von Hugo, Justa-

13

14

15

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANDERE HELDEN 211

gisch agierender Spielmacher sondern eine amorphe, choreografisch konturierte
Figur, deren kidmpferischer, gleichzeitig kontrollierter — heroisch affiner? — Bewe-
gungsduktus seinem Aussehen zu widersprechen scheint.

Quasimodos Erscheinung und Auftreten bendtigen die Prisenz anderer Rollen-
figuren, um identifizierbar zu sein, vor allem die der Bohémienne. Seine Mitspie-
ler und die Masse akzeptieren ihn trotz seiner physischen Deformationen und
eingeschrinkten Bewegungsfihigkeit, ebenso wie sie sich Esmeralda wegen ihrer
Schonheit und Tanzkunst zuwenden. Zum Beispiel tanzt die Bohémienne bei
ithrem ersten Auftritt einen Bolero, einen spanischen, in Justamants Fassung vir-
tuosen und langen Tanz, der die Tadnzerin als handwerklich hervorragende Kiinst-
lerin zeigt wie er auch — durch die Wahl eben dieses traditionellen und interaktiv,
emotiv aufgeladenen Nationaltanzes — die Rollenfigur als verfithrerisch und glei-
chermaflen beherrscht charakterisiert.!®

Die Handlung wird nicht linger, wie traditionell tiblich, von Protagonist und
Antagonist getragen, sondern generiert sich durch Quasimodos Physis und Esme-
raldas Tanz - die Choreografie befordert also die Story und nicht umgekehrt: Zwei
duflerlich gegensitzliche (und sich bewegungsmiflig erginzende) Figuren storen
die uberlieferte dsthetische Harmonie des Tanztheaters und sie de- und rekon-
struieren, indem sie als kontréres Paar fungieren, die glaubwiirdige Entwicklung der
Handlung. Thre isthetischen wie dynamischen Verschiedenheiten fungieren als
durchsichtige, amorphe Rollenfolien innerhalb der Bild-Riume des Geschehens -
Folien, die gegeneinander verschoben werden kénnen und so das Potenzial haben,
die Tradition des Tanzes ebenso zu bedienen wie sie zu konterkarieren.

In den beiden Schlussbildern wird das Fazit der vorausgegangenen Story prisen-
tiert, inszeniert. Quasimodo und Esmeralda zeigen alle Facetten ihrer Figur und
ihre Interaktionen stehen argumentationslos im Raum, sie ergeben weniger drama-
turgischen Sinn als dass sie — als choreografierter Entwurf — auf die Moglichkeits-
dimension von sinnlicher Erfahrung verweisen. Das 5. Tableau spielt in der Kam-
mer Quasimodos in Notre-Dame. Der Schauplatz befindet sich auf der Bithne in
normalem Sichtabstand zum Publikum. Der Vorhang hebt sich, die Zuschauer
sehen den missgestalteten Glockner mit Esmeralda im Arm, die er vor der Verfol-
gung der Menge gerettet hat. Die folgende Szene zeigt die ebenso hingebungsvolle
wie aussichtslose Liebe des Auflenseiterpaares. Zeitnah wird der Bithnenraum
durch die hektischen Interaktionen der weiteren am Drama Beteiligten in Atem
gehalten. Die Dynamik der Szene bestimmt Quasimodo: Er macht sich zum Agen-

mant et cetera. Zur realen Figur des Quasimodo vgl. die Entdeckung von Adrien Glew: Tate
Press Office: Papers in Tate Archive may provide clue to identity of Hugo’s Quasimodo,
(Pressemitteilung vom 15. August 2010), http://www.tate.org.uk/about/press-office/press-
releases/papers-tate-archive-may-provide-clue-identity-hugos-quasimodo, 29. Mirz 2016.

18 Claudia Jeschke: Repertoire fremder Tinze. In: Claudia Jeschke [et al.]: Juteraktion und Rhyth-
mus. Zur Modellierung von Fremdbeit im Tanztheater des 19. Jabrbunderts. Munchen 2010, 81-120.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

212 CLAUDIA JESCHKE / GABI VETTERMANN

ten Esmeraldas, indem er eindrucksvoll und vehement seine andersartige Korper-
lichkeit einsetzt.!?

Mit minimaler Aktion hingegen spielt das 6. Bild auf den Tirmen von Notre-
Dame, die Theaterzuschauer betrachten das Geschehen aus weiter Ferne. Das Bild
zeigt den senkrecht in die Tiefe stiirzenden Don Claude und den Gldckner, der in
einer Verlingerung der Senkrechten bewegungslos auf dem Turm steht (Abb., linke
Seite). Auch das nichste Tableau vermittelt Stillstellung: Quasimodo befindet sich
im Himmel, zu Fiflen Esmeraldas, die ihre Arme um ihn schlingt (Abb., rechte
Seite). Besonders die Nutzung der Bithnensenkrechten durch den Sturz erscheint
als probates wie duflerst dramatisches bild- wie bewegungsorientiertes Mittel, den
Blick auf die heroische Substanz der jeweiligen Personlichkeiten zu lenken. Die
Wechsel der Riume, der inhaltlichen und visuellen Brennpunkte des Geschehens,
der Wechsel der visualisierten Perspektiven auf das Geschehen erkliren nicht, sie
lassen sich vielmehr als spektakuldres Display theatraler Effekte und Moglichkeiten
interpretieren — ebenso wie die Verbindung von Heroischem mit einem befremd-
lichen amorphen Korper im Zusammenspiel mit einem weiteren fremden Korper.
Spektakularitit bedeutet in Justamants Quasimodo-Inszenierung vor allem die offene
Verhandlung des sinnlich wahrmehmbaren Fazits vehementer innerer Reibung
fremd-heroischer Figuren, die nun szenisch und bewegungsorientiert geduflert
wird. Und damit das Moglichkeitsspektrum des Theatralen reflektiert.

Der Traum vom Un-Heroischen:
La Péri (1842/1843)>

Kurz zum Inhalt des Balletts: Der Dichter Achmet versetzt sich mittels Opium in
einen Rauschzustand, in dem er den Péris und ihrer Konigin begegnet. Die Idee
von Himmel und Erde verselbststindigt sich (scheinbar), so dass sich dsthetische
Vorstellung und Umsetzung in die szenische Realitit verkniipfen. Die Konigin, La
Péri, verliebt sich in den Dichter. Um mit ithm zusammen zu sein, inkarniert sie
in die auf der Flucht (aus dem Harem des Paschas) erschossene Sklavin Léila; sie
verwandelt sich also in eine irdische Frau. Im Laufe der Proben zum Ballett wur-
den zwei Moglichkeiten des Schlusses erwogen. Gautier konzipierte das ungliickli-

19 Vgl. Quasimodo ou La Bohémienne, Libretto im Regiebuch (Anm. 10), 7, 8: Quasimodo be-
gehrt auf gegen seinen Pﬂegevater als dieser Esmeralda erneut zu rauben versucht: ,,11 se
jette sur le ravisseur, lui pose un genou sur la poitrine et léve un coutelas sur sa téte” (7),
und als Don Claude ihn schlieflich als seinen Diener erkennt und Gehorsam fordert, ant-
wortet er ,avec énergie qu’il restera, et qu’avant qu’on touche 2 la jeune fille’ il faut qu’on
le tue. II lui présente le couteau” (8).

Zu den Fassungen vgl. Gabi Vettermann: Fallbeispiele. Eine Episode: Esmeralda, La Esme-
ralda, La Zingara ... tanzt, oder: Tinze einer Ausstellung des Fremden. In: Claudia Jeschke
let al.]: Interaktion und Rhythmus. Zur Modellierung von Fremdheit im Tanztheater des 19. Jabr-
hunderts. Miinchen 2010, 369-388.

20

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

213

ANDERE HELDEN

"UYe A\ SSO[YOG “SUN[WIWES SYDI[IJEYISUISSIMISNEIY T “‘U[QY (6G8T UOAT)
2UYIS UI ISIUL IP S12U0Y] XNPIGV] XIS 13 SIPIV S104] UI SUOIIV,P IV IUUNMIYOG VT 10 OpomisyA() Juewredsn( LU

13.01.2026, 06:47:13.



https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

214 CLAUDIA JESCHKE / GABI VETTERMANN

che Ende: Der Pascha nimmt Rache, Achmet wird, inspiriert durch Alexandre
Decamps’ Gemailde Le Supplice des crochets, hingerichtet. Kurz vor der Premiere
wurde der ungliickliche durch einen gliicklichen Schluss ersetzt: durch die Apo-
theose von Achmet und Péri.

Wie Théophile Gautiers Erfolgsballett Giselle folgt auch La Péri einer zweiakti-
gen Struktur. Der Librettist legt also keinen Wert auf eine tiberlieferte dramatische
Entwicklung und demgemif$ auf sie bestimmende Schauplitze. Vielmehr stellt er
sich alle Schlusselstellen des Balletts als Tanz vor: unter anderem auch die Flucht
der Péri tiber die Dicher beziehungsweise ihre Inkarnation in eine Sterbliche und
den pas de labeille. La Péri ist, so Gautier, der Traum der Erde vom Himmel und
der Traum des Himmels von der Erde. Das Ballett thematisiert die Uberfithrung
einer asthetischen Vorstellung in eine von heroisch agierenden Fremden getragene
Tanz-Handlung.2!

Im Unterschied zum heimlichen Paar und zum kontriren Paar der vorangegan-
gen Beispiele handelt es sich in La Péri um ein Traum-Paar. Dieses Paar hat das
Potenzial zur Realisierung ihrer Beziehung — dadurch, dass Achmet Péri in Léila
wieder-erkennt. Dazu bedarf es des Muts zur Transformation, nicht nur von Péris
Seite (durch ihre Verwandlung zu Léila), sondern ebenso von Achmets Seite, des-
sen Traum von der Konigin der Péris durch die Begegnung mit einer Sterblichen,
Leila, auf dem Spiel steht.

Die Verwandlung der Péri zu Léila erfolgt, als eine Sklavin dem Pascha ent-
flieht, von seinen Dienern verfolgt und erschossen wird. Blitzschnell, unterstiitzt
vermutlich durch Lichteffekte, inkarniert La Péri in die Getotete, legt alle ihre In-
signien ab und wird sterblich. In dieser Form sieht sie ihre Chance, sich Achmet
zu nihern. Ein (scheinbar) zufilliger theatraler Moment kreiert Abwesenheit von
Interaktion und unbedingte tinzerische Stillstellung - momenthafte Léschungen,
in denen Eigenes, Fremdes, Heroisches nicht ausgestellt oder verhandelt werden,
in denen sich jedoch das folgende Geschehen als Intention der Péri (und aufgrund
der Paarkonstellation indirekt auch Achmets) als Subtext, als Programm ankiin-
digt: Es bedarf der Fantasie, um die Anniherung an das Heroisch-Fremde zu er-
moglichen.

Als Dreh- und Angelpunkt des Wieder-Erkennens durch Achmet funktioniert
der pas de I'abeille, der Bienentanz. Er ist in allen Versionen des Librettos als Kro-
nung eines Festes und damit zunidchst als fremd-tinzerische (physische, energe-
tische) Charakterisierung der Protagonistin konzipiert. Dariiber hinaus prisentiert
dieser Tanz eine choreografisch besondere Form der Kommunikation, die panto-
mimische Auseinandersetzung mit einer gefihrlichen Biene (als Metapher fur

21 Personliches Anliegen wie die in der Forschung mehrfach attestierte Experimentierfreudig-
keit und Radikalitit zeichnen das Ballett von Beginn seiner Entstehung aus. Vgl. auch
Andrew Gann: La genése de la Péri. In: Théophile Gautier: Lart et Uartiste. Actes du colloque
organisé en 1982 par la Société Théophile Gautier, Bd. 1. Montpellier 1982, 207-220.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANDERE HELDEN 215

Achmet??2), und entwickelt dadurch eine narrative Aufladung der tanztheatral ki-
nisthetischen Wirkung?3.

Elle s’avance au milieu du théitre, se débarrasse de son manteau et s’appréte & danser un
pas national connu au Caire sous le nom de Pas de I'abeille. - La danseuse cueille un rose:
Iinsecte irrité sort en bourdonnant du calice de la fleur et poursuit 'imprudente, qui
tiche de I’écraser tantdt entre ses mains, tant6t sous son pied. — Labeille va étre prise: un
mouchoir dont Léila reléve le coin avec précaution rend ses ailes inutiles. Mais quoi! elle
s’est échappée, et, plus irritée que jamais, elle se glisse dans le corsage de la danseuse, qui
la cherche dans les plis de sa veste, dont elle se débarrasse; la lutte continue, ’abeille
bourdonne, la jeune fille tourbillonne, augmentant toujours la vivacité de sa danse. La
ceinture va bient6t rejoindre la veste, et Léila, dans le costume le plus léger, en simple
jupe de gaze, continue ses évolutions éblouissantes, et finit, éperdue, haletante, par aller
chercher un abri sous la pelisse d’Achmet, qui, ravi d’admiration, s’incline amoureuse-
ment vers elle, et lui couvre, 4 la mode orientale, le front et la poitrine des piéces d’or.
Leila recoit modestement les félicitations des assistants et lorsque les femmes se retirent,
Achmet la fait rester aupres de lui.2*

Die unterschiedliche Platzierung des Tanzes in den verschiedenen Fassungen des
Librettos, die zum Teil wihrend des Probenprozesses entstanden, zeigt, dass sich
Transformation und Wieder-Erkennen schwer umsetzen lieffen. Auch ein tradi-
tioneller argumentativer Vorschlag wie die Einfithrung einer Antagonistin, der bis-
herigen Favoritin Achmets, die sich nicht so einfach von ihrer Stellung vertreiben
lassen wollte und folglich Péri/Léila nach dem Leben trachtete, konnte das drama-
turgische beziehungsweise choreografische Problem nicht lsen. Die Verwandlung
der Péri wurde auf diese Weise immer nur indirekt angesprochen. Und als blof3er
Subtext taugte sie zwar zur spektakuliren Vermittlung von Fremdem, aber nicht
von Heroischem. Die Idee des Traums, des Traums von einem Paar, funktionierte
erst, als der pas de labeille und das Wieder-Erkennen entkoppelt wurden. Die Frei-
stellung des pas de l'abeille zum narrativen wie virtuosen, verfuhrerischen Schau-
stiick machte es moglich, die Frage nach der Identitit von Léila oder der Verwand-
lung der Péri nicht mehr zu stellen. Achmet akzeptiert fraglos die Wirkkraft, wel-
che die tinzerischen Aktionen auf ihn haben - der pas de I'abeille impliziert so die
Moglichkeit zur Interaktion von Péri/Léila und Achmet als Paar. Die Tatsache,
dass der Schluss durch Apotheose oder Hinrichtung (Le Supplice des crochets) ge-

22 Vgl. Nicole Haitzinger: Fallbeispiele. Pas de I’Abeille und Cachucha - Auftritte von Frauen

als andere Fremde. In: Claudia Jeschke [et al.]: Interaktion und Rhythmus. Zur Modellierung
von Fremdbeit im Tanztheater des 19. Jabrhunderts. Minchen 2010, 199-209, hier 208.

Die Verwendung des Begriffs ,Kinisthesie® folgt der Definition von Carrie Noland: Agency
and Embodiment: Performing Gestures/Producing Culture. Cambridge, MA [u.a.] 2009, 9: ,the
term ,kinesthesia® refers to the sensations of movement transmitted to the mind from the
nerves of the muscular, tendinous, and articular systems.“ Die Ubertragung geschieht nicht
nur propriozeptiv, sondern auch kommunikativ, das heifit, sie betrifft die Interaktionen
mit den Mit-Tdnzern auf der Bithne sowie den anwesenden Zuschauern.

Théophile Gautier: Euvres complétes, Section 111: Thédtre et ballets, hg. von Claudine La-
coste-Veysseyre und Héléne Laplace-Claverie. Paris 2003, 611.

23

24

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

216 CLAUDIA JESCHKE / GABI VETTERMANN

plant war beziehungsweise in einer Fassung auch stattfand, verweist einmal mehr
auf das verstorende Potenzial der heroisch-affinen Metamorphosen.

Die Interpretationen der performatorischen Dimension von Libretti und Inszenie-
rungsnotaten markieren je eigene szenische Kollusionen und Kollisionen von lite-
raler Narrativik, tinzerischer Narration, Inszenierung, Bedeutung und kinasthe-
tischer Wirkung. Die unterschiedlichen Konstellationen des Heroischen und
Fremden - so zeigen die Fallbeispiele - fordern und fordern die Entwicklung
tanztheatraler Frei- und Spiel-Riume flir das Heroisch-Fremde, indem sie her-
kommliche, dramaturgisch und/oder choreografisch literalisierte Schlisselsitua-
tionen (hier beispielhaft: Interaktionen und Ténze) ereignishaft fragmentieren und
de- beziehungsweise reformieren. Die Ereignishaftigkeit bezieht sich in Danina,
oder Joko [...] auf die in den verschiedenen Librettofassungen vorgestellten Ent-
wiirfe von Heroischem in kolonialen und antropomorphen Fremden und diverse
Experimente mit deren vor allem dramaturgischer Praktikabilitit. In Quasimodo ou
La Bobémienne wird Handlung weniger linearisiert als in (bewegte) Bilder gefasst:
Die phinomenologisch-psychologische Verdichtung der tanzend-handelnden
Fremden/Anderen rhythmisiert — bildhaft dramatisierend - das Geschehen und
offnet es so dem Entwurf eines bislang unbekannten wie unerwarteten Heroi-
schen. Und die Libretti und der Probenprozess zu La Péri prisentieren sowohl die
Interaktionen des fremd-heroischen Paares wie auch die Tinze jenseits, ja in Um-
kehrung von herkdmmlicher dramaturgischer Narrativik und tinzerischer Narra-
tion: Die Verwandlung der Péri in Léila erfolgt argumentationslos chimirisch
wihrend eines kurzen Moments der Stillstellung. Die Positionierung wie provo-
kante Choreografie des pas de I'abeille impliziert Handlungsoptionen fur das Paar,
die sich der szenischen Realisierung durch Apotheose entziehen.

In der Zusammenschau der drei Fallbeispiele entfalten die morphologischen
Verkorperungen und dadurch bedingten Verschiebungen von heroisch-fremd pro-
filierten Figurationen ein weites Spektrum heldisch-affiner Eigenschaften und
Handlungen, welche die Entwurfspotenziale tanztheatraler Praxen und Inszenie-
rungen im 19. Jahrhundert von der literalen Argumentation zur ereignishaften
Spektakularitit erweitern.

Abbildungsnachwers

© Theaterwissenschaftliche Sammlung, Schloss Wahn, Koln. Fir die Abdruck-
genehmigung bedanken wir uns bei Hedwig Miiller.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die neue Stimme des fremden Helden:
Gaetano Fraschini als Zamoro in
Giuseppe Verdis Alzira

Thomas Seedorf

Obwohl es in der europdischen Musikgeschichte eine weit zuriickreichende Tradi-
tion des musikalischen Exotismus gab,! haben italienische Opernkomponisten der
ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts weitgehend darauf verzichtet, Schauplitze und
Volker auflereuropdischer Weltgegenden mit Hilfe exotistischer Topoi wie dem
Gebrauch auflergewohnlicher Instrumente, besonderer Skalen oder spezifischer
Rhythmen in ihrer Fremdheit dsthetisch zu vermitteln. Ein Grund fiir diese
Zuriickhaltung mag von politischen Zwingen beherrschten Pragmatik des Opern-
betriebs dieser Zeit sein. Es kam hiufig vor, dass die Autoren einer Oper ihr Werk
auf Anweisung der Zensur, die stets bemiitht war, politisch brisante Themen auf der
Bithne zu unterdriicken, komplett umarbeiten mussten, oder Stiicke an unter-
schiedlichen Orten in ganz unterschiedlichen Bearbeitungen aufgefithrt wurden.
Obwohl er bereits der berithmteste Komponist Italiens war, musste Giuseppe Verdi
noch 1859 akzeptieren, dass die Handlung seiner Oper Uz ballo in maschera vom
Hof des schwedischen Koénigs Gustav III. nach Boston verlegt wurde — vergleich-
bare Fille finden sich in der Geschichte der italienischen Oper des 19. Jahrhun-
derts zuhauf. Der Verzicht auf exotistische Darstellungsmittel erleichterte die Verle-
gung von Schauplitzen und entsprach damit der allgemeinen Bithnenpraxis.

Verdis Tragedia lirica Alzira spielt in Peru zur Zeit der Eroberung durch die
Spanier. Der Komponist verzichtet zwar darauf, das Moment des Fremdkultu-
rellen in seiner Musik zu spezifizieren, bringt aber dennoch ein neues und in ge-
wisser Hinsicht fremd wirkendes Element zur Darstellung des Heroischen zur Gel-
tung: einen neuen Singertypus, dessen stimmliche Eigenheit Teil der Partitur ist.

Alzira entstand in einer stirmischen Phase der Laufbahn Giuseppe Verdis.? Nach
dem Erstling Oberto, Conte di San Bonifacio, der bei der Urauffiihrung 1839 am Mai-
linder Teatro alla Scala freundlich aufgenommenen wurde, und der komischen
Oper Un giorno di regno, die im Folgejahr am selben Haus mit Pauken und Trompe-
ten durchfiel, war Verdi 1842, wieder an der Scala, mit Nabucodonosor — besser be-
kannt unter der Kurzform Nabucco — der Durchbruch als Opernkomponist gelun-
gen, der bald Anfragen anderer Opernhduser Italiens nach sich zog. Ernani ent-
stand 1844 als Auftragskomposition fiir das Teatro La Fenice in Venedig, noch im

Thomas Betzwieser und Michael Stegemann: Exotismus. In: Ludwig Finscher (Hg.): Die
Musik in Geschichte und Gegenwart. Allgemeine Enzyklopidie der Musik, Sachteil, Bd. 3. “Kassel
[u.a.] 1995, Sp. 226-243.

2 Zu Verdis Laufbahn vgl. Julian Budden: Verdi. Leben und Werk. Stuttgart 22000,

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

218 THOMAS SEEDORF

selben Jahr folgte mit 7 due Foscari Verdis erste Oper fiir Rom. Mit Giovanna dArco
kehrte Verdi 1845 noch einmal an die Scala zuriick, ein knappes halbes Jahr spiter
folgte die Urauffihrung von Alzira am Teatro San Carlo in Neapel. Mit Attila, der
1846 am Teatro La Fenice erstmals gegeben wurde, schuf Verdi schliefflich die fiinf-
te Oper innerhalb von nur zwei Jahren - eine Tour de force, die den Komponisten
in ganz Italien bekannt machte, ihm weitere Auftrige eintrug und seinen Ruf als
herausragender Vertreter seiner Komponistengeneration festigte.

Eine Oper fur Neapel zu schreiben, war fur Verdi doppelt reizvoll. Der Auftrag
des Teatro San Carlo, einer der wichtigsten Opernbiihnen Italiens, stellte einer-
seits einen groflen Prestigegewinn dar, andererseits gehorte mit Salvadore (Salvato-
re) Cammarano einer der besten Librettisten der Zeit zum Stammpersonal des
Hauses.? Fiur Gaetano Donizetti hatte Cammarano unter anderem das Textbuch
zu Lucia di Lammermoor geschrieben; mehrere Libretti hatte er fiir Saverio Merca-
dante verfasst, einen in Neapel besonders beliebten Komponisten, der seit 1840
zudem als Direktor des lokalen Conservatorio San Pietro a Majella wirkte. Fir
Verdi erwies sich die Begegnung mit Cammarano als folgenreich, denn der Libret-
tist schrieb fur ihn nach Alzira die Textbiicher zu drei weiteren Opern (La battaglia
di Legnano, Luisa Miller und 1] trovatore) und skizzierte auf Wunsch des Komponis-
ten eine Oper nach Shakespeares King Lear, ein Projekt, das Verdi viele Jahre lang
verfolgte, zu dessen Ausfithrung es aber nie kam.*

Wie im italienischen Opernbetrieb dieser Zeit iiblich, stand zu Beginn von
Verdis Engagement noch nicht fest, welcher Stoff dem in Auftrag gegebenen Werk
zugrunde liegen wiirde.> Der Vorschlag, Voltaires Tragodie Alzire ou les Américains
zur Grundlage zu machen, stammte von Cammarano. Arbeitstkonomische
Griinde scheinen dabei eine Rolle gespielt zu haben. Der Librettist hatte sich be-
reits zuvor mit diesem Drama beschiftigt und dessen Stoff auf seine Operntaug-
lichkeit hin durchdacht. Zwei Jahre vor Verdi schlug er dem renommierten und in
Neapel sehr geschitzten Komponisten Giovanni Pacini eine Oper nach Voltaires
Drama vor, dieser lehnte aber zugunsten eines anderen Projekts ab.® Cammarano
hatte also Ideen fur eine Alzira-Oper in der Schublade, als er Verdi, dem jungen
Komponisten aus Norditalien, der seinen Platz in der Riege der groffen italieni-
schen Opernschopfer erst noch finden musste, einen Stoff anbieten sollte. Er
schickte Verdi ein Szenario (programma), das dieser sofort akzeptierte; mehr noch:
Er teilte Cammarano mit, er sei ,contentissimo sotto ogni rapporto® (;hochst zu-
frieden in jeder Hinsicht‘).” Verdi scheint Voltaires Drama zuvor nicht gekannt zu

John N. Black: The ltalian Romantic Libretto. A Study of Salvatore Cammarano. Edinburgh 1984.
Gary Schmidgall: Verdi’s ,King Lear” Project. In: I9”’—Cem‘u0) Music 9: 2, 1985/86, 83-101.
Einen knappen Uberblick zur ,,Opernindustrie* der Verdi-Zeit gibt Anselm Gerhard: Giu-
seppe Verdi. Miinchen 2012, 14-28, vor allem 16-19.

6 Black: Italian Romantic Libretto (Anm. 3), 86-87.

7 Verdi an Cammarano, 23. Februar 1845. In: Carteggio Verdi — Cammarano (1843-1852),
hg. von Carlo Matteo Mossa. Parma 2001, 3.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE NEUE STIMME DES FREMDEN HELDEN 219

haben, nahm aber Cammaranos Vorschlag zum Anlass, die Tragodie zu lesen,?
und gewann dabei die Uberzeugung, dass aus dem Schauspiel ,in den Hinden
Cammaranos eine ausgezeichnete Oper” werden wiirde.’

Ein solcher Gattungstransfer vom gesprochenen zum gesungenen Drama ge-
horte zu den Selbstverstindlichkeiten der italienischen Opernpraxis. Nach
Shakespeare war Voltaire derjenige Dramatiker, dessen Werke seit Ende des 18. Jahr-
hunderts am hiufigsten als Stoffquelle fiir italienische Opern genutzt wurden.!?
Besonders beliebt waren Voltaires Dramen Zaire, Sémiramis und Tancréde — Gioa-
chino Rossinis Opern nach den beiden letztgenannten Werken (Zancredi und Semi-
ramide) konnten sich beinahe das ganze 19. Jahrhundert hindurch im Repertoire
der Opernhiuser halten.!! Auch Alzire war bereits vor Verdi und Cammarano
mehrfach fur die italienische Opernbiihne adaptiert worden, insbesondere um die
Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert, als italienische Komponisten und Libret-
tisten in Abgrenzung von den historischen und mythologischen Geschichten der
ilteren Opera seria intensiv nach neuen, unverbrauchten Stoffen suchten. Voltaires
Dramen waren in Italien schon zu Lebzeiten des Autors bekannt und wurden in
unterschiedlichsten Bearbeitungen hiufig gespielt, gelesen und diskutiert.!? Der
Schritt hin zur musiktheatralischen Bearbeitung war um 1800 ein kleiner.

Voltaires 1736 erstmals aufgefiihrte Tragodie Alzire ou les Américains spielt in Peru
um die Mitte des 16. Jahrhunderts.!3 Zwei Personengruppen stehen einander gegen-
tiber: die spanischen Eroberer, angefithrt von dem Gouverneur D. Alvares, der
seine Macht seinem Sohn D. Gusman tibergibt, und die ,,Américains®, das heif3t

Die erste italienische Ubersetzung von Alzire erschien bereits 1737, ein Jahr nach der Pari-
ser Urauffithrung. Bis 1797 folgten sieben weitere Ubertragungen; vgl. den Abschnitt ,,Ma-
nuscripts and Editions” in der ,Introduction® zur kritischen Ausgabe des Dramas von T. E.
D. Braun in: Les ceuvres complétes de Voltaire — The Complete Works of Voltaire, hg. von Nicho-
las Cronk [et al.], Bd. 14. Oxford 1989, 1-210, hier 97-98. Welche Ausgabe Verdi benutz-
te, ist nicht bekannt.

»Ho letto la Tragedia di Voltaire che nelle mani di Cammarano diverrad un’eccelente me-
lodramma® (Carteggio Verdi — Cammarano [Anm. 7], 4).

Ronald S. Ridgway: Voltairian Bel Canto. Operatic Adaptations of Voltaire’s Tragedies. In:
Studies on Voltaire and the Eighteenth Century (SVEC) 241, 1986, 125-154. Michele Calella:
Die Rezeption der Tragddien Voltaires auf den venezianischen Opernbiithnen und das
Problem der Tragik in der Oper des spiten 18. Jahrhunderts. In: Franz Hauk und Iris
Winkler (Hg.): Johann Simon Mayr und Venedig. Beitrige des Internationalen musikwissenschafi-
lichen Jobann Simon Mayr-Symposions in Ingolstadt vom 5. bis 8. November 1998. Miinchen
und Salzburg 1999, 155-165.

Heather Hadlock: Tancredi and Semiramide. In: Emanuele Senici (Hg.): The Cambridge Com-
panion to Rossini. Cambridge [u.a.] 2004, 139-158.

Luigi Ferrari: Le traduzioni italiane del teatro tragico francese nei secoli XVIP e XVIIP. Saggio biblio-
grafico (Revue de littérature comparée. Bibliothéque; 13). Paris 1925. Laurence Macé: La
premiére réception tragique de Voltaire en Italie. In: Euvres & Critiques 3: 2, 2008, 133-149.
Alle Angaben nach der Ausgabe des Dramas von T. E. D. Braun (Anm. 8). In seiner
JIntroduction® gibt Braun einen ausfithrlichen Uberblick zur Entstehungsgeschichte des
Dramas, die von Voltaire verwendeten historischen und literarischen Quellen sowie zur
Auffithrungs- und Publikationsgeschichte des Werks.

10

11

12

13

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

220 THOMAS SEEDORF

die Vertreter der indigenen Bevolkerung Perus, reprisentiert durch den jungen
Zamore, ,souverain d’une partie du Potoze“, und den ilteren Monteze, ,sou-
verain d’une autre partie“, sowie dessen Tochter Alzire. Alvarés bemiiht sich um
eine friedliche Koexistenz mit den Peruanern und gewinnt Monteze fiir den Plan,
Alzire mit Gusman zu vermihlen und durch diese Heirat Frieden zwischen den
beiden Volkern zu stiften. Im Unterschied zu seinem Vater setzt Gusman aber auf
Gewalt und Unterwerfung der Gegner. Trotzdem begehrt er Alzire, die aber lie-
bend mit Zamore verbunden ist. Zamore, der héros des Dramas, kimpft sowohl
fiir die Freiheit seines Volks wie um seine Geliebte, die auf Druck ihres Vaters be-
reit ist, Gusman zu heiraten. Im Kampf verwundet Zamore seinen Gegner Gus-
man schwer, im Sterben erweist sich dieser aber doch noch als echter Christ,
indem er seinem Feind vergibt.

In Voltaires Tragodie wird der Konflikt zwischen den handelnden Personen und
den Welten und Anschauungen, fiir die sie stehen, in kunstvoll-beredten Alexand-
rinern ausfiihrlich entfaltet. Wie viele seiner Stiicke ist auch dieses ein Ideendrama,
in dem vor allem gesprochen, kaum agiert wird. Die Komplexitit der Gedanken-
fuhrung und die Fille der miteinander kunstvoll verwobenen Handlungsstringe
stehen aber im Widerspruch zur Asthetik der italienischen Oper, die ein ,Drama
der Affekte*4 ist und emotionale Momente, die einer Ubersetzung in Musik ent-
gegenkommen, in den Mittelpunkt stellt. Bei Voltaire entfaltet sich die Geschichte
im narrativen Diskurs, in der Oper hingegen sind die erzihlerischen Momente auf
wenige Situationen konzentriert, das Hauptgewicht liegt auf der Prisentation weni-
ger affektstarker Szenen. Aufgabe eines Librettisten war es daher, die opernaffinen
Elemente der Dramenvorlage zu erkennen und herauszuarbeiten.

Gaetano Rossi, einer der bekanntesten Librettisten des frithen 19. Jahrhunderts,
duflerte sich in Briefen an Giacomo Meyerbeer dariiber, wie aus einem literari-
schen Drama ein italienisches Melodramma zu gewinnen ist. Laut Rossi geht es
darum, die Vorlage auf ein Handlungsgeriist, eine ,ossatura“ (,Skelett?), zu redu-
zieren und dieses den gattungsspezifischen Gesetzen der Oper anzupassen, das
heifdt, Szenen auszuwihlen, die sich in geschlossene Musiknummern (Arien,
Duette, Ensembles et cetera) umformen lieflen, oder auch neue Szenen zu erfin-
den, sollte die Vorlage nicht gentigend Anlisse fiir Musik bieten.!> Rossi war der
Librettist von Tancredi (1813) und Semiramide (1823), Rossinis Erfolgsopern nach
Voltaire; zuvor hatte er bereits dessen Alzire zu einer Oper umgearbeitet, zunichst
unter dem Titel Gli americani fir Johann Simon Mayr (Venedig, Teatro La Fenice,
1805), dann als Alzira fir Nicola Antonio Manfroce (Rom, Teatro Valle, 1810)
und schlieflich als #/ trionfo di Gusmano fiir Marcos Anténio Portugal (Lissabon,

14 Carl Dahlhaus: Wagners Konzeption des musikalischen Dramas. Kassel [u.a.] 1990, 18.

15 Sabine Henze-Dohring: ,,Combinammo [’ossatura ...“. Voltaire und die Librettistik des frii-
hen Ottocento. In: Die Musikforschung 36: 3, 1983, 113-127. Zu Rossi vgl. John Black: Rossi,
Gaetano. In: Stanley Sadie (Hg.): The New Grove Dictionary of Opera, Bd. 4. London 1992,
52-53.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE NEUE STIMME DES FREMDEN HELDEN 221

Teatro S Carlos, 1816).1¢ Laut R. S. Ridgway war Rossi auch der Autor der Libretti
zu den Alzira-Opern von Giuseppe Nicolini (Genua, Teatro Sant’Agostino, 1796)
und von Sebastiano Nasolini (Bologna, Teatro Comunale, 1797; diese Oper stellt
eine Bearbeitung von Niccolo Zingarellis Alzira-Oper dar, die 1794 am Teatro del-
la Pergola in Florenz erstmals aufgefithrt worden war);!7 diese Zuweisung ist aber
ebenso unsicher wie die Autorschaft Rossis im Fall des Textbuchs zu Francesco
Bianchis Alzira (London, King’s Theatre in the Haymarket, 1801).18

Als Cammarano und Verdi sich mit dem Alzire-Stoff befassten, waren seit der
Urauffihrung der letzten Alzira-Oper, Portugals 1/ trionfo di Gusmano, zwar beinahe
dreiflig Jahre vergangen, der Stoff hatte aber nichts an Reiz verloren, denn Opern,
in denen die Eroberung Amerikas durch die Spanier den Handlungsrahmen bil-
den, waren auf den italienischen Opernbithnen um die Mitte des 19. Jahrhunderts
immer noch beliebt.!?

»Es ist tiberflissig, Euch zu sagen, dass Thr Euch kurz haltet: Thr kennt das
Theater besser als ich®,20 teilte Verdi dem Textdichter der Alzira mit, und Camma-
rano folgte dieser Vorgabe. Die meisten Verdi-Opern dauern kaum linger als zwei
Stunden, Alzira mit rund anderthalb Stunden Spielzeit, die auf Bitten der neapo-
litanischen Theaterleitung nachkomponierte Ouvertiire eingeschlossen, galt aller-
dings schon den Zeitgenossen als ,opera, che & brevissima“.2!

Cammarano Ubernimmt das Personal der Voltaire-Tragddie im Wesentlichen
und italianisiert die Namen der Protogonisten: Aus Alzire, Zamore, Gusman und
Alvarés werden Alzira, Zamoro, Gusmano und Alvaro, nur Alzires Vater Montéze
erhilt einen neuen, singbareren Namen (Ataliba). Hinzuerfunden sind den Prota-
gonisten zugeordnete Nebenfiguren, die als Stichwortgeber fiir die Dramaturgie

16 Black: Rossi (Anm. 15), 53.

17" Ridgway: Voltairian Bel Canto (Anm. 10), 153.

18 Sowohl Marita McClymonds (Bianchi, [Giuseppe] Francesco. In: Stanley Sadie [Hg.]: The
New Grove Dictionary of Opera, Bd. 1. London 1992, 467) als auch Daniel Brandenburg
(Bianchi, Giuseppe Francesco. In: Ludwig Finscher [Hg]: Die Musik in Geschichte und Gegen-
wart. Allgemeine Enzyklopidie der Musik, Personenteil, Bd. 2. Kassel [u.a.] 1999, Sp. 1564)
nennen Rossi als Verfasser des Librettos zu Bianchis Alzira. Im zeitgendssischen Libret-
todruck des Werks heifdt es dagegen: ,the fable of this opera has been materially changed
from former compositions of this name, and the poetry re-written by S. Buonaiutu®. An-
gaben nach Francesco Bianchi: Alzira. A Serious Opera in Two Acts. Lambeth 1801, ver-
zeichnet in: Trove. National Library of Australia, http://trove.nla.gov.au/work/152814347
?q&versionld=166537980, 29. Mirz 2016. Zu weiteren Alzira-Adaptionen fur das italieni-
sche Musiktheater vgl. Stefano Castelvecchi: Introduction. In: Le opere di Giuseppe Verdi, Se-
ria 1, Bd. 8: Alzira. Tragedia lirica in 3 acts by Salvadore Cammarano, hg. von Stefano Castel-
vecchi. Chicago [u.a.] 1994, xi—xxv, hier xiii, Anm. 21.

Jirgen Maehder: The Representation of the ,Discovery” on the Opera Stage. In: Carol
E. Robertson (Hg.): Musical Repercussions of 1492. Encounters in Text and Performance.
Washington und London 1992, 257-287.

,E inutile che le dica di tenersi breve: Ella conosce pitt di me il teatro — (Verdi an Cam-
marano, 23. Februar 1845. In: Carteggio Verdi — Cammarano [Anm. 7], 4).

Emanuele Muzio an Antonio Barezzi, 18. September 1845. In: Giuseppe Verdi nelle lettere di
Emanuele Muzio ad Antonio Barezzi, hg. von Luigi Agostino Garibaldi. Mailand 1931, 219.

19

20

21

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

222 THOMAS SEEDORF

italienischer Opern typisch sind: Ovando, ein ,,Duce spagnuolo®, Zulma, ,ancella
di Alzira® sowie Otumbo, ein ,,guerriero americano®.

Cammarano reduzierte Voltaires flinfaktige Tragddie auf eine ,ossatura®, aus der
er sechs Bilder, das heif§t Szenenkomplexe gewann. In den traditionellen Ausgaben
der Oper, angefangen mit dem gedruckten Libretto der Urauffithrung, verteilen
sich diese Bilder auf einen Prolog (ein Bild) und zwei Akte (mit zwei beziehungs-
weise drei Bildern). In seiner handschriftlichen Partitur bezeichnet Verdi den ersten
Teil der Oper dagegen eindeutig als I. Akt, der I. und II. Akt Cammaranos sind bei
thm dementsprechend die Akte II und II1.?2 Cammaranos Bezeichnung der ersten
Szene als ,prologo“ ist allerdings treffender, denn in ihr wird ein Ereignis gezeigt,
das dem Hauptgeschehen zeitlich vorgelagert ist und im spiteren Handlungs-
verlauf eine wichtige Rolle spielt. Zu Beginn der Oper wird gezeigt, dass Alvaro in
die Hinde der Inkas gefallen ist und auf Befehl Otumbos zu Tode gefoltert werden
soll. Uberraschend tritt der tot geglaubte Zamoro auf und befiehlt, Alvaro freizu-
lassen. Es ist eine Geste an die Adresse der Feinde: Alvaro soll seinen Landsleuten
berichten, dass ein Wilder ihm das Leben geschenkt habe.23 An diese Gnadengeste
erinnert sich Alvaro spiter, wenn Zamoro Gefangener Gusmanos ist und hinge-
richtet werden soll. In Voltaires Drama findet sich diese Szene nicht, wohl aber das
ihr zugrunde liegende Motiv: In der 2. Szene des II. Akts berichtet Alvarés von
einem ,héros inconnu®, der ihn vor den rachedurstigen Peruanern gerettet habe.?4
Im Sinne der auf sinnliche Verdeutlichung zielenden Asthetik der italienischen
Oper macht Cammarano diese Tat sichtbar; aus einer Nebenbemerkung bei Vol-
taire entwickelt er eine theatralisch wirkungsvolle Szene.

Die weitere Handlung ist in wenigen Sitzen zusammenzufassen: Alvaro tber-
gibt die Statthalterschaft an seinen Sohn Gusmano, dieser fordert die Hand Alziras
von Ataliba, der fiir seine Tochter aber um Bedenkzeit bittet (2. Bild). Alzira
triumt von ihrem tot geglaubten Geliebten Zamoro, der plotzlich erscheint, nach-
dem Ataliba versucht hat, seine Tochter zur politischen Ehe mit Gusmano zu be-
wegen. Das wiedervereinigte Liebespaar wird von Gusmano tberrascht, der Zamo-
ro gefangen nehmen lisst und seine Hinrichtung anordnet. Alvaro erkennt in Za-
moro seinen Retter, Gusmano lisst den Inka-Fiihrer auf die Bitte seines Vaters frei,
ist aber entschlossen, seinen Rivalen im bevorstehenden Kampf zwischen Spaniern
und Peruanern zu besiegen (3. Bild). In der Schlacht wurden die Inkas geschlagen,
Zamoro ist wieder Gefangener Gusmanos und soll auf dem Scheiterhaufen ster-
ben. Um ihren Geliebten zu retten, willigt Alzira ein, Gusmano zu heiraten
(4. Bild). In einer Hohle im Gebirge beklagt Zamoro den erneuten Verlust Alziras.
Von Otumbo erfihrt er, welches der Preis fiir seine Freilassung war. Aufgebracht

22 Die Verdi-Gesamtausgabe folgt dieser Zahlung; vgl. Castelvecchi: Introduction (Anm. 18),

XX1-XXil.

»Fra’ tuoi | Ritorna, o vecchio, ed a color, che noi | Chiaman selvaggi, narra | Che ti dono
la vita | Un selvaggio.” (Tutti i libretti di Verd:, hg. von Luigi Baldacci. Mailand 1975, 122)

24 Voltaire: Alzire on les Américains (Anm. 8), 146.

23

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE NEUE STIMME DES FREMDEN HELDEN 223

eilt er zurick in die Stadt, um sich an Gusmano zu richen (5. Bild). Auf dem
Hochzeitsfest erscheint Zamoro in spanischer Uniform und verletzt Gusmano tod-
lich. Dieser verzeiht seinem Gegner im Sterben und gibt Alzira frei (6. Bild).

Dieses aus den Hauptmotiven des Voltaire-Dramas destillierte Handlungsgertist
musste der Librettist so ausfullen, dass die Protagonisten jenen Raum zur Entfal-
tung in Arien und Ensembles erhielten, der ihnen der Gattungskonvention gemaf3
zustand. In den 1830er Jahren etablierte sich in der italienischen Oper ein neuer
Ensembletypus mit einer Dreieckskonstellation als Mittelpunkt: ein Liebespaar,
bestehend aus Sopran und Tenor, und ein Bariton als Figur, die in Spannung zur
Liebesbeziehung der anderen Protagonisten steht, sei es als Nebenbuhler (wie der
Conte di Luna in Verdis 1/ trovatore), sei es als Vater (wie in Rigoletto).?> In Alzira
bilden die Titelfigur und Zamoro das Liebespaar aus Sopran und Tenor, Gusma-
no, der Kontrahent, ist der Bariton.

In den Alzira-Opern, die um 1800 entstanden, ist dagegen eine Disposition der
Stimmen zu beobachten, die noch der Asthetik des 18. Jahrhunderts verpflichtet
ist. Der auffilligste Unterschied zur spiteren Konvention besteht in der Besetzung
der Heldenpartie des Zamoro mit einer Sopranstimme.?® Vor 1800 wurde die Par-
tie ausnahmslos mit Kastraten besetzt:?” Vitale Damiani sang den Zamoro in Nic-
colo Zingarellis Oper (1794), Girolamo Bravura trat 1797 in den Alzira-Opern
von Giuseppe Nicolini und Sebastiano Nasolini in dieser Rolle auf. Nach 1800
setzte sich eine andere Besetzungsstrategie durch. Die Hochzeit der Kastraten war
vorbei, nicht zuletzt wohl aufgrund des mehrjihrigen Kastratenverbots, das Napo-
leon iiber die italienischen Biithnen verhingt hatte.?® Die Identifizierung des Hel-
den mit einer hohen Stimme galt aber nach wie vor, doch griff man seit etwa
1810 zunehmend auf Singerinnen in Minnerkostiimen zuriick, eine Besetzungs-
konvention, aus der sich ein eigenes Opernrollenfach, das des Contralto musico
herausbildete.?? Als Nicola Monfroces Fassung von Rossis Alzira-Libretto 1810
ihre erste Auffiihrung erlebte, sang und spielte Adelaide Malanotte3? den Zamoro,
auch in allen dokumentierten Folgeauffithrungen dieser Oper bis hinein in die

25 Uwe Schweikert: ,Das ewige Dreieck’. Singerhierarchie, Werkbegriff, Gesangsisthetik, Stimm-

typologie, Personenkonstellation und Rollencharaktere. In: Uwe Schweikert und Anselm
Gerhard (Hg.): Verdi-Handbuch. Kassel [u.a.] 22013, 140-164.

Thomas Seedorf: Heldensoprane. Die Stimmen der eroi in der italienischen Oper von Monteverdi
bis Bellini (Figurationen des Heroischen; 1). Gottingen 2015.

Angaben nach Roberto Verti (Hg.): Ur almanacco drammatico. Lindice de’ teatrali spettacoli
1764-1823, 2 Bde. (Saggi e forti / Fondatione Rossini; 2). Pesaro 1996.

28 Seedorf: Heldensoprane (Anm. 26), 62-64.

29 Der Begriff setzt sich zusammen aus der Stimmgattungsbezeichnung contralto und musico, ei-
ner seit dem 17. Jahrhundert geldufigen Bezeichnung fiir Singerkastraten. Vgl. Heather Had-
lock: Women Playing Men in Italian Opera, 1810-1835. In: Jane A. Bernstein (Hg.): Women’s
Voices across Musical Worlds. Boston 2004, 285-307. Anke Charton: ,prima donna, primo uomo,
musico’. Korper und Stimme. Geschlechterbilder in der Oper (Leipziger Beitrige zur Theater-
geschichtsforschung; 4). Leipzig 2012. Seedorf: Heldensoprane (Anm. 26), 64-66.

Fiir Malanotte komponierte Rossini 1813 die Titelpartie in Tancredi, die zur Paraderolle vie-
ler Vertreterinnen des Contralto musico wurde.

26

27

30

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

224 THOMAS SEEDORF

1820er Jahre wurde die Partie stets mit einer Frau besetzt.3! Eine zukunftsweisen-
de Ausnahme bildete die Besetzung dieser Rolle mit einem Tenor - Giuseppe
Viganoni - in Francesco Bianchis Alzira, die 1801 fiir London entstand.??

Als Verdi seine ersten Opern komponierte, neigte sich die Tradition des Contralto
musico bereits ihrem Ende entgegen. Es gab aber immer noch Singerinnen, die in
Minnerrollen auftraten und das Publikum zu begeistern vermochten. Zu ihnen
zihlte die Altistin Carolina Vietti, die insbesondere in Venedig eine grofle Anhin-
gerschaft hatte. Als die Leitung des Teatro La Fenice wegen der Besetzung der ge-
planten Oper Ernani mit Verdi verhandelte, legte man dem Komponisten nahe, die
Titelrolle des Outlaw Ernani als Contralto musico anzulegen, um eine dankbare Partie
fur die Vietti zu schaffen. Verdi lehnte zunichst ab, lenkte dann ein, um sich
schliefllich doch vehement gegen die alte Besetzungspraxis zu verwahren und die
Rolle des Ernani fiir einen Tenor zu schreiben, wie es der modernen Praxis ent-
sprach.33

Tenor war (und ist) allerdings nicht gleich Tenor. Carlo Guasco, der erste Ernani,
wurde, so die zeitgendssischen Kritiker, den dramatischen Ziigen seiner Partie nur
unzureichend gerecht, vor allem mangelte es ihm fiir die vielen cor forza zu singen-
den Stellen an klanglicher Durchschlagskraft. Guasco war Vertreter eines ilteren
Tenortypus, fir den sich im Nachhinein der Terminus tenore di grazia oder tenore
leggero etablierte. Thm gegeniiber entwickelte sich seit den 1820er Jahren ein anderer
Typus, der tenore di forza, der in den 1830er Jahren die Heldenpartien zu erobern
begann.34

Zum Singerensemble, fur das Verdi Alzira komponierte und dessen stimmlich-
darstellerische Potenziale Librettist und Komponist in der Konzeption von Text
und Musik beriicksichtigten, gehorte der Tenor Gaetano Fraschini.?> Geboren und
ausgebildet in seiner Heimatstadt Pavia, debiitierte Fraschini mit vierundzwanzig
Jahren an der Mailinder Scala und sang kurz darauf auch erstmals am Teatro San
Carlo in Neapel, das fir viele Jahre eine seiner wichtigsten Wirkungsstitten werden
sollte. Fraschinis Ruhm griindete auf seiner Darstellung des Sir Edgardo di Ravens-

31 Vgl. die Besetzungsangaben bei Nicola Antonio Manfroce News. Lavori Teatrali, http://

nicolaantoniomanfr.wix.com/manfroce#!lavori-teatrali-bis/c1kba, 29. Mirz 2016.

Zu Viganonis Auftritt als Zamoro sind keine zeitgendssischen Berichte tiberliefert. Viganoni
war der Lehrer Domenico Donzellis, der in den 1830er Jahren zu den zentralen Protago-
nisten im Wandel des Tenorgesangs gehorte. Vgl. Giorgio Appolonia: 7 dolce suono mi colpi di
sua voce. Giuseppe Viganoni da Almenno e 1 tenori bergamaschi del primo Ottocento. Bergamo 2010.
33 Julian Budden: The Operas of Verdi, Bd. 1: From Oberto to Rigoletto. New York 1973, 138-171.
34 Thomas Seedorf: Heldentenor und Tenore di forza. In: Arnold Jacobshagen (Hg.): Verd:
und Wagner. Kulturen der Oper. Koln [u.a.] 2014, 295-305.

Giorgio Migliavacca: Gaetano Fraschini: il tenore della transizione da Donizetti a Verdi.
In: Moderne Sprachen 44, 2000, 207-232. Dario de Cicco (Hg.): ., Amico carissimo ... Verdi e
Fraschini attraverso alcune corrispondenze. Lucca 2013. Giancarlo Landini: Fraschini, Rossini,
Pacini, Petrella e Mercadante. Un problema d’interpretazione ed un tenore lombardo nella
fucina del romanticismo napoletano. In: Sergio Martinotti (Hg.): La musica a Milano, in
Lombardia e oltre, Bd. 2. Mailand 2000, 251-320.

32

35

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE NEUE STIMME DES FREMDEN HELDEN 225

wood in Gaetano Donizettis Lucia di Lammermoor. In der zentralen Szene im Finale
des II. Akts verflucht Edgardo seine Geliebte Lucia wegen ihrer vermeintlichen
Untreue. Fraschini gestaltete diesen Ausbruch (,Maledetto sia I'instante | che di te
mi rese amante*3%) mit dem immer wieder exponierten und cor forza zu singenden
a! stimmlich und darstellerisch so iiberzeugend, dass er den Beinamen Ténore della
maledizione erhielt. Auch in anderen Rollen wie etwa Verdis Ernani konnte Fraschi-
ni neue Maf3stibe setzen. Im Gegensatz zu Carlo Guasco verfuigte Fraschini tiber
die Klangenergie und Durchschlagskraft, die fiir eine Giberzeugende Interpretation
dieser Partie notwendig sind. Zeitgendssische Berichte attestieren dem Singer zu-
dem eine bemerkenswerte stimmliche Ausdauer, die es ihm erméglichte, auch in
Ensemblesitzen stets mit voller Stimme zu singen. Pendant zur dramatischen
Eruptivitit war Fraschinis Vermogen, intime Momente mit grofiter Intensitdt und
feinsten Klangschattierungen zu gestalten. Vor allem Kraft und Ausdauer Fraschinis
und das Timbre seiner Stimme wurden in der zeitgendssischen Presse als dezidiert
minnlich wahrgenommen und beschrieben. Dieser ,new sound of masculinity“’
entsprach dem intensiv gefithrten Diskurs iiber ein neues Verstindnis von Minn-
lichkeit und Weiblichkeit in den vorrevolutiondren 1840er Jahren, der in der Kon-
zeption vieler Verdi-Opern dieser Zeit Spuren hinterlassen hat.

Mit Fraschini hatte Verdi die Moglichkeit, Zamoro auch auf stimmlicher Ebene
als eroe im Sinne seiner Zeit zu inszenieren, als einen Helden, der ein Kollektiv so-
wohl anfiihrt wie aus ithm herausragt. Verdi nutzte diese Moglichkeit auch an einer
Stelle, an der die Herausstellung des Helden im Libretto urspriinglich gar nicht
vorgesehen war. Cammarano dichtete fiir den Schluss des Prologs einen Kriegsge-
sang der Peruaner, der allein dem Chor vorbehalten ist. Er fungiert als Pendant
zum erregten Rachechor der Introduzione (,Muoia, muoia coverto d’insulti®), sodass
Zamoros grofle Szene mit der Arie ,Un Inca... eccesso orribile!” im Zentrum des
Prologs (I. Akt in Verdis Zihlung) von zwei Choren formal gerahmt wird. Diese
Fassung findet sich noch im gedruckten Libretto zur Urauffithrung.3?

Verdi verwendet diesen Text — zwei Strophen zu je vier Versen im Versmaf$ ei-
nes Decasillabo — als Material fiir ein Finale, in dem Zamoro sich teils mit dem
Chor vereinigt, teils aus dem Kollektiv heraushebt.? Nachdem er Alvaro das Le-
ben geschenkt und damit demonstriert hat, dass auch ein ,selvaggio®,*? ein ver-
meintlich Wilder‘, barmherzig sein kann, zeigt Zamoro sich jetzt als zum Kampf
bereiter Krieger. Verdi inszeniert in diesem Gesang auch seinen Zamoro-Singer

36 Tutti i libretti di Donizetti, hg. von Egidio Saracino. Mailand 1993, 826.

37 Susan Rutherford: Il grido dell’anima®, or ,,Un modo di sentire“. Verdi, Masculinity and
the Risorgimento. In: Studi verdiani 19, 2005, 107-121, hier 109.

Pierluigi Petrobelli: Thoughts for Alzira. In: Pierluigi Petrobelli: Music in the Theater. Essays
on Verdi and Other Composers. Princeton, NJ 1994, 75-99.

39 Ebd., 87, Abb. 4.1.

40 Vgl. Anm. 23.

38

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

226 THOMAS SEEDORF

Notenbeispiel 1: Giuseppe Verdi: Alzira, Atto primo, N. 2, Scena Zamoro.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE NEUE STIMME DES FREMDEN HELDEN 227

(Notenbeispiel 1: Fortsetzung)

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

228 THOMAS SEEDORF

Notenbeispiel 2: Giuseppe Verdi: Alzira, Atto secondo, N. 7, Finale [Secondo].

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE NEUE STIMME DES FREMDEN HELDEN 229

(Notenbeispiel 2: Fortsetzung)

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

230 THOMAS SEEDORF

Fraschini, dessen Fihigkeit, hohe Tone mit hoher Energie zu singen, er hier ein-
drucksvoll zur Geltung kommen lisst (Notenbeispiel 1). In Takt 178 beginnt mit
sLodio, che atroce” ein vokaler Aufschwung, der auf einem im Fortissimo lang
auszuhaltenden hohen « in Takt 183/184 kulminiert, das heif3t, einen Ton expo-
niert, den Fraschini besonders eruptiv zu gestalten vermochte.

Vergleichbare vokale Inszenierungen der heroischen Haltung Zamoros, zu de-
nen Verdi durch das sidngerische Potenzial Fraschinis angeregt wurde, finden sich
an zwei weiteren Stellen der Oper. Im Finale des II. Akts (in Verdis Zihlung) steht
Zamoro seinem Gegner Gusmano gegeniiber, der seinen Feind und Rivalen hin-
richten lassen will. Zamoro sieht darin ein unwiirdiges Verhalten: ,Henker bist du,
kein Krieger!“, wirft er Gusmano entgegen (Notenbeispiel 2).4! Wieder ist es ein
mit hoher Energie zu singendes 4/, das den Hohepunkt markiert. Ein letztes Mal
begegnet das herausgehobene hohe @ im Allegro-Teil von Zamoros Arie im III.
Akt (wiederum nach Verdis Zihlung), wo Verdi es mit besonderem Nachdruck auf
den Wortern sangue und morte einsetzt — ein kraftvoller Ton als vokale Klangchift-
re des Heroischen.

Indem er die Partie des Zamoro fiir einen Tenor neuer Prigung, einen tenore di forza
schrieb, setzte sich Verdi deutlich von jenen Komponisten ab, die vor ihm Voltaires
Alzire zur Grundlage einer Oper gemacht hatten und fiir die Stimme des Helden
einen ,Heldensopran®? wihlten. Sie folgten darin einer beinahe zwei Jahrhunderte
alten Tradition, deren Endpunkt ein Werk wie Verdis Alzira markiert.

Was Verdi aber mit seinen Vorgingern verbindet, ist die weitgehende Nivellie-
rung der exotischen Elemente, die ein Stoff, der in Stidamerika spielt, ja eigentlich
bietet. Schon bei Voltaire spielt der Schauplatz nur eine nachgeordnete Rolle:
wAlzire does not abound in local colour“.*® Ein Kritiker der Urauffihrung von
Verdis Alzira hob zwar den ,bel contrasto dei costumi americani ed europei“#
hervor, doch im Gegensatz zu den Kostiimen findet sich in der Musik keine Un-
terscheidung zwischen den beiden Personengruppen. Die kompositorischen Mit-
tel, die Verdi einsetzt, um den Inka Zamoro zu charakterisieren, sind keine ande-
ren als jene, mit denen er dessen Gegenspieler Gusmano ausstattet.*>

Fiir Asthetik und Dramaturgie der italienischen Oper des Primo Ottocento konn-
ten exotistische Elemente allenfalls eine periphere Bedeutung haben, denn im
Mittelpunkt standen die emotionalen Konflikte der Protagonisten. Zamoro in
Verdis Alzira ist, zugespitzt, vor allem der Tenor, dem in der Dreiecksbeziehung
mit Sopran (Alzira) und Bariton (Gusmano) die Rolle des um die Geliebte Kimp-

41 Carnefice, | E non guerrier sei tu!*

42 7Zu diesem Begriff vgl. Seedorf: Heldensoprane (Anm. 26), 7-11.

43 Braun: Introduction (Anm. 8), 9.

44 Omnibus: NAPOLIL - Teatro San Carlo. - Alzira. In: Teatri Arti e Letterature 23, Bd. 43,
Nr. 1125, 28. August 1845, 217.

45 Erst in Aida (1871) integriert Verdi exotistische Elemente als Grundfarbe in die Partitur
eines Werks. Fabrizio Della Seta: ,O cieli azzurri‘: Exoticism and Dramatic Discourse in
Aida. In: Cambridge Opera Journal 3, 1991, 49-62.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE NEUE STIMME DES FREMDEN HELDEN 231

fenden zufillt. Dieses Muster liegt den meisten italienischen Opern dieser Zeit
zugrunde, es wird in jedem Werk in immer neuen Varianten, zu denen auch exoti-
sche Schauplitze zihlen konnen, durchgespielt.

Nachweis der Notenbeispiele

Notenbeispiel 1:  Giuseppe Verdi. Alzira. Tragedia lirica in tre atti. Riduzione per
canto e pianoforte condotta sull’edizione critica della partitura a
cura di Stefano Castelvecchi. Chicago/Mailand 2002, 44-45.

Notenbeispiel 2:  Giuseppe Verdi. Alzira. Tragedia lirica in tre atti. Riduzione per
canto e pianoforte condotta sull’edizione critica della partitura a
cura di Stefano Castelvecchi. Chicago/Mailand 2002, 114-115.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Alteritit und Heroismus
in Franz Grillparzers Trilogie Das Goldene Viiefs
und in Euripides’ Medeia

Mario Zanucch:

Alteritit und Heroismus bilden zwei herausragende Themenkomplexe in Grillpar-
zers groflem dramatischem Wurf Das Goldene VIies.! Nach einer Einleitung zu Ent-

1

Die Trilogie wird im Folgenden nach der Ausgabe von Helmut Bachmaier zitiert (Franz
Grillparzer: Werke in sechs Binden, hg. von Helmut Bachmaier, Bd. 2: Dramen 1817-1828.
Frankfurt am Main 1986). Die Forschungsliteratur zu Grillparzers Trilogie ist umfangreich,
wiewohl noch keine Spezialforschung zur Problematik des Heroischen vorliegt. Zu den be-
deutendsten Untersuchungen zihlen folgende Studien: Rudolf Stiefel: Grillparzers ,Goldenes
Viief$". Ein dichterisches Bekenntnis (Basler Studien zur deutschen Sprache und Literatur; 21).
Bern 1959. Ulrich Filleborn: Zu Grillparzers Goldenem Vlieff. Der Sinn der Raum- und
Zeitgestaltung. In: Jabrbuch der Grillparzer-Gesellschafi 12, 1976, 39-59. Konrad Kenkel: Medea-
dramen. Entmythisierung und Remythisierung. Euripides, Klinger, Grillparzer, Jabnn, Anouilh (Stu-

dien zur Germanistik, Anglistik und Komparatistik; 63). Bonn 1979. Jean-Louise Bandet:

Comeille — Grillparzer — Anouilh. Zur Behandlung des Medea-Stoffes in Osterreich und
Frankreich. In: Robert Pichl [et al.] (Hg.): Grillparzer und die enropdiische Tradition. Wien 1987,
31-43. Matthias Brauckmann und Andrea Everwien: Sehnsucht nach Integritit oder Wie die
Seele wichst im Verzicht: Das goldene Vlief3. In: Bernhard Budde und Ulrich Schmidt (Hg.):
Gerettete Ordnung. Grillparzers Dramen (Historisch-kritische Arbeiten zur deutschen Literatur;
7). Frankfurt am Main [u.a.] 1987, 58-105 und 320-329. Rolf Geifiler: Grillparzers Goldenes
Vlief und Goethes Faust als Kritik neuzeitlicher Geschichte. In: Jabrbuch der Grillparzer-
Gesellschafi 18, 1991/92, 257-270. Hilde Haider-Pregler: Grillparzers Trilogie Das goldene
Vlief}. Dramaturgie und Rezeption. In: Helmut Bachmaier (Hg.): Franz Grillparzer. Frankfurt
am Main 1991, 273-320. Hans-Georg Werner: Verteufelt human. Etwas iiber den Zusam-
menhang zwischen Goethes Iphigenie und Grillparzers Goldenem Vlieff. In: Hans-Georg
Werner: Literarische Strategien. Studien zur deutschen Literatur 1760 bis 1840. Stuttgart und Wei-
mar 1993, 229-242. Wolfgang F. Bender: ,Das Drama liigt eine Gegenwart.“ Versinnlichung
in Franz Grillparzers Trilogie Das goldene Vliel. In: Hilde Haider-Pregler und Evelyn
Deutsch-Schreiner (Hg.): ,, Stichwort Grillparzer” (Grillparzer-Forum; 1). Wien [u.a.] 1994, 97-
106. Gerhard Neumann: Das goldene Vlie. Die Emeuerung der Tragddie durch Grillparzer.
In: Hellmut Flashar (Hg.): Tragidie. Idee und Transformation (Colloquium Rauricum; 5). Stutt-
gart und Leipzig 1997, 258-286. Paola Gheri: Franz Grillparzer. Mito e critica della cultura in
Das goldene VlieS. In: Gabriella Catalano und Emilia Fiandra (Hg.): Ottocento tedesco. Da
Goethe a Nietzsche. Neapel 1998, 255-278. Tillmann Bub: Barbarei und Zivilisation in Grill-
parzers Trilogie Das goldene VlieR. In: Sprachkunst 35: 1, 2004, 1-22. Jeanine Charue-
Ferrucci: La notion de Barbarie dans la trilogie de Grillparzer La Toison d’Or (Das Goldene
VlieR). In: Pierre Labaye (Hg.): LAllemagne, des Lumiéres a la Modernité. Mélanges offerts a Jean-
Louis Bandet (Etudes germaniques). Rennes 1997, 133-143. Karina Becker: Autonomie und
Humanitit. Grenzen der Aufklirung in Goethes . Iphigenie®, Kleists ,,Penthesilea” und Grillparzers
»Medea™ (Historisch-kritische Arbeiten zur deutschen Literatur; 44). Frankfurt am Main [u.a.]
2008. Friederike Raphaela Lanz: ,Weil eine Fremd’ ich bin, aus fernem Land ...“. Fremdbeit und
Fremde im dramatischen Werk Franz Grillparzers und Friedrich Hebbels. Mainz, Diss. 2009. Markus
Winkler: Von Iphigenie zu Medea. Semantik und Dramaturgie des Barbarischen bei Goethe und Grill-
parzer (Untersuchungen zur deutschen Literaturgeschichte; 133). Ttibingen 2009.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

234 MARIO ZANUCCHI

stehung, Quellen und Aufbau der Trilogie soll zunichst die Problematik der kultu-
rellen Alteritit angesprochen werden, wie sie sich zum einen in Grillparzers Kon-
struktion von Kolchis niederschligt, zum anderen im culture clash zeigt, der sich aus
Medeas Ubersiedlung von Kolchis nach Korinth ergibt. Sodann soll die Hero-
ismusproblematik ins Visier genommen und an der Jason-Figur Grillparzers Depo-
tenzierung der maskulinen und westlichen Heldentumsrhetorik rekonstruiert
werden. Den Beitrag schliefit ein kontrastiver Vergleich des Goldnen Vliefles mit
Euripides’ Medeia ab, der dazu dienen soll, die Spezifik von Grillparzers Medea
schirfer herauszuarbeiten.

Franz Grillparzers Trilogie Das Goldene Vliefs — ,ein dramatisches Gedicht in drei
Abteilungen®, so der Untertitel — entstand zwischen 1818 und 1821. Den Hinweis
auf den Medea-Stoff erhielt Grillparzer dank August Wilhelm Schlegels Vorlesun-
gen Uber dramatische Kunst und Literatur (1809), die auch eine kritische Wiirdigung
von Euripides’ Medeia enthalten.? Die Tragodie des Euripides, den Grillparzer spa-
ter in seinen Studien immer wieder gegeniiber Schlegel verteidigte, bildet die
Hauptquelle.? Von Bedeutung war auch Grillparzers Lektiire von Senecas Tragodie,
aus der er Medeas Auftrittsmonolog Gibersetzte,* sowie weiterer antiker Bearbeitun-
gen des Mythos wie die Argonantica des Apollonius Rhodius. Anregungen ver-
dankt er tberdies Calderéns mythologischer Tragddie Los tres mayores prodigios
(1636), dessen 1. Akt den Medea-Stoff dramatisiert. Es war aber seiner Selbsthiogra-
phie zufolge der Medea-Artikel in Benjamin Hederichs Mythologischem Lexikon® mit
seiner Schilderung Medeas als einer der grofiten Zauberinnen, der ihn dazu verlei-
tete, den Unterschied zwischen Kolchis und Griechenland in den Vordergrund zu
riicken. Deswegen gestaltete Grillparzer auch den tberlieferten Tragddienstoff zu
einer Trilogie um.

De facto handelt es sich bei Grillparzers Goldenem Viigfs allerdings um ein Doppel-
drama, da der erste und zweite Teil zusammen als Funfakter gelten kénnten.® Die
triadische Einteilung mag eine Schiller-Amulation darstellen, dessen ,,dramatisches
Gedicht* Wallenstein (1800) ebenfalls als Trilogie angelegt ist. Grillparzer legte grof3-
ten Wert darauf, die drei Abteilungen der Trilogie — Der Gastfreund, Die Argonauten

2 August Wilhelm Schlegel: Kritische Schrifien und Briefe, hg. von Edgar Lohner, Bd. 5: Vorle-
sungen tiber dramatische Kunst und Literatur. Erster Teil. Stuttgart [u.a.] 1966, 122.

Zu Grillparzers Euripides-Rezeption vgl. Wendelin Schmidt-Dengler: Grillparzer liest Eu-
ripides. Notizen zu einem ungewohnlichen Lektiirevorgang. In: Jabrbuch der Grillparzer-
Gesellschafi 3, 1991/92, 329-339.

Franz Grillparzer: Simtliche Werke. Ausgewihlte Briefe, Gespriche, Berichte, hg. von Peter
Frank und Karl Pérnbacher, Bd. 2: Dramen 2. Jugenddramen. Dramatische Fragmente und Pli-
ne. Miinchen 1961, 1219-1220.

Grillparzer konsultierte Hederichs Lexikon in der 1770 von Joachim Schwabe besorgten
Ausgabe.

Friedrich Sengle: Biedermeierzeit. Deutsche Literatur im Spannungsfeld zwischen Restauration und
Revolution 1815-1848, Bd. 3: Die Dichter. Stuttgart 1980, 86.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ALTERITAT UND HEROISMUS 235

und Medea — unbedingt zusammen an zwei aufeinanderfolgenden Tagen aufzufiih-
ren. Er bat auch die Hoftheaterdirektion in einem Brief, die drei Abteilungen an
zwei Tagen zu geben, da ,diese sich wechselseitig bedingen und erkldren®.” Schon
zu Grillparzers Lebzeiten wurde allerdings nur der dritte Teil aufgefiihrt.

Dadurch wurde die Tragodie gerade ihrer innovativen Aspekte beraubt, die vor
allem in den beiden ersten, der Vorgeschichte Medeas geltenden, Teilen der Trilo-
gie zur Geltung kommen.? Als erster Dramenautor bringt Grillparzer nimlich die
Vorgeschichte, die sich in Kolchis abspielt, auf die Biihne. Dadurch schwicht er
den iberlieferungsgeschichtlich relevantesten Aspekt des Medea-Stoffes, den Kin-
dermord, riickt stattdessen das kolonialistische Streben nach dem Besitz des Vlie-
ses in den Vordergrund und verleiht auch der exotischen Heldin Medea schirfere
Konturen. Darin folgt er weniger Euripides, der Medeia grizisiert,? als vielmehr
dem von ihm {bersetzten Seneca, welcher der Heldin deutlich barbarischere Ziige
verleiht. Symptomatisch daftir ist in Senecas Tragodie die grofle Beschworungs-
szene im IV. Akt, in dem Medea in Trance Gewand und Geschmeide fur Kreusa
verzaubert und zugleich vorolympische Gottheiten evoziert, unter anderem den
Giganten Typhoeus, der gegen Zeus rebelliert hatte. Seneca aber ging tiber den
tberlieferten Tragodienstoff nicht hinaus. Es war dagegen im 19. Jahrhundert
Grillparzer, der als erster der Vorgeschichte Medeas ein dramatisches Eigengewicht

7 Grillparzer: Werke in sechs Binden, Bd. 2 (Anm. 1), 790 (Brief an die Hoftheaterdirektion

vom 8. November 1820, Entwurf).

Dies betont auch Ulrich Fulleborn, der diese ,kithne Innovation® als Ausgangspunkt

zu seiner Interpretation der Trilogie nahm (Filleborn: Zu Grillparzers Goldenem Vlie

(Anm. 1)).

?  Euripides’ Medeia erscheint zwar als eine Wilde; keine griechische Frau hitte ihre Untat iiber
sich bringen koénnen, meint Jason am Schluss: ,,00k ot fitig Todt dv "EAnvig yovn | &tkn
700" (Euripides: Medea, hg. von Donald J. Mastronarde. Cambridge 2002, Z. 1339-1340).
Sie huldigt aber denselben Gottern wie die Griechen, die offenbar auch ihre Rache an Jason
beglinstigen: vor allem Zeus, Themis und Artemis. Lediglich Medeias Anrufung des Sonnen-
gottes Helios, der allerdings auch in Rhodos kultisch verehrt wurde, sowie vor allem der
,Geistergottin® Hekate aus Kleinasien verrit ihre fremde Herkunft: ,,00 yap pé v 8éomowav
fiv &y oéfo | pihota mavtov kol Euvepyov eilouny, | “Exdtmy, poyolg vaiovoay éotiag &ufic,
| xaipov Tig avtdV TOOUOV dAyVVel kéap.© (ebd., Z. 395-398) Bereits in ihrem ersten Auftritt
auf der Biihne identifiziert sie sich mit ihrer neuen Existenz einer athenischen Ehefrau, und
auch die Begriindung ihres Racheplans beruht auf griechisch-heroischen Werten (Georg
Otten: Die Medea des Euripides. Ein Kommentar zur deutschen Ubersetzung. Berlin 2005, 356-357).
Bezeichnend fir Euripides’ Hellenisierung Medeias ist auch, dass das Wort BapBapog in sei-
ner Tragodie spérlich vorkommt. Die Vokabel ist insgesamt nur vier Mal belegt (Z. 256, 591,
536, 1330). Vor Euripides war Medeia bereits vom korinthischen Dichter Eumelos grizisiert
worden. Dessen Epos Korinthiaka schreibt Aietes eine korinthische Abstammung zu und ldsst
seine Tochter Medeia per Deszendenzrecht gar zur Konigin von Korinth werden: ,,Eumelos
sagte, dass Helios das Land am Asopos Aloeus gab und dass er dem Aietes Ephura zuwies.
Als Aietes nach Kolchis aufbrach, tibergab er sein Land Bunus, dem Sohn von Hermes und
Alkidamea, und als Bunus starb, dehnte Epopeus, der Sohn von Aloeus, sein Konigreich aus,
indem er Ephura eingliederte. Als danach Korinthus, der Sohn von Marathon, kinderlos
starb, holten die Korinther Medeia aus Iolkos und iibergaben ihr das Kénigreich. Durch sie
wurde Jason Herrscher von Korinth® (Pausanias: Graeciae descriptio 2.3.10).

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

236 MARIO ZANUCCHI

verlieh und somit die Antithese der Gegenwelten Kolchis und Griechenland ins
Zentrum riickte.

1. Grillparzers Kolchis

In der iltesten mythischen Uberlieferung ist Medeas Herkunftsland geografisch
noch unbestimmt. Es handelt sich um das unbekannte, mythisch ferne Land Aia,
das am Rande des Okeanos liegt und in dem der Gott Helios seinen Tageslauf be-
ginnt.!® Nachdem spiter die fernen Gestade des Pontos bekannt geworden waren,
identifizierte man das sagenhafte Aia mit Kolchis, das fir die Griechen einen be-
sonders exotischen Landstrich darstellte.!! Die in Kolchis ansissigen Kartweler
unterschieden sich namlich so stark in Sprache und Kultur von den anderen indo-
europdischen Stimmen, dass man diese Unterschiede durch Migrationshypothesen
zu erkliren versuchte. So argumentiert Herodot, die Kolcher seien igyptischer
Herkunft, Soldaten des sagenhaften dgyptischen Herrschers Sesostris, der sie am
Phasis zurticklieff. Er konne dies aus eigener Anschauung bestitigen, da die Kol-
cher eine schwarze Hautfarbe und krauses Haar hitten und die Minner beschnei-
den wiirden. Weiterhin wiirden Agypter und Kolcher sich in der Leinenherstel-
lung, iiberhaupt in Lebensweise und Sprache dhneln:

Offenbar sind die Bewohner von Kolchis Agypter; ich habe das bemerkt, bevor man mir
dariiber von fremder Seite Auskunft gab. Als mir dieser Gedanke einfiel, fragte ich bei
beiden Volkern nach. Die Kolcher erinnerten sich lebhafter an die Agypter als die Agyp-
ter an die Kolcher. Doch sagten mir die Agypter, die Kolcher rithrten nach ihrer Mei-
nung noch vom Heer des Sesostris her. Ich selbst vermutete das auch, weil sie dunkelfar-
big und kraushaarig sind. Das will freilich noch nicht viel bedeuten; denn andere Volker
sind das auch. Aber aus folgendem ergibt es sich noch deutlicher: Kolcher, Aithioper
und Agypter beschneiden sich als einzige von allen Menschen die Geschlechtsteile von
jeher. [...] Ich will noch etwas anderes erzihlen, worin die Kolcher den Agyptern ihn-
lich sind. Sie allein fertigen in gleicher Weise wie die Agypter Leinwand an; ihre ganze
Lebensweise und Sprache ist einander dhnlich.!2

Ob allerdings die Kolcher damals wirklich dunkelhdutig waren, ist ebenso un-
sicher wie Herodots Reise ans Schwarze Meer.!3 Die Dunkelhiutigkeit der Kolcher

hitte Herodot nidmlich auch Pindars vierter Pythischer Ode (im Jahr 462 v. Chr.
aufgefithrt) entnehmen konnen:

10" Mimnermos fr. 11. 12 Bgk. Vgl. Jakob Escher: Art. ,,Aia“. In: Paulys Realencyclopidie der clas-
sischen Altertumswissenschaff, Bd. 1/1. Stuttgart 1893, Sp. 919-920.

Eumelos fr. 2. 8 (G. Kinkel (Hg.): Epicorum Graecorum fragmenta, Bd. 1. Leipzig 1877)
sowie Herodot I 2. VIII 193. 197.

12 Herodot II 104 (Ubersetzung nach: Herodot: Historien, Bd. 1, hg. und iibers. von Josef
Feix. Miinchen 1963, 285).

Die den Kolchern nachgesagte Dunkelhdutigkeit wird in der Antike nicht von allen Kennern
der Linder an den Schwarzmeerkiisten bestitigt. In der hippokratischen Schrift Uber Winde,
Wasser und Ortslagen werden die Anwohner des Phasis sogar als mit bleicher Haut wie bei den
Gelbsiichtigen geschildert (Hippokrates: Peri Aéron, Hydaton, Topon, XV 20-24).

11

13

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ALTERITAT UND HEROISMUS 237

[...] ég Do & Emertev
HAvbov, &vla kehavodneoot Koiyowow Piov
peiéov At mop” owd. 14

Die Verbindung zwischen Kolchis und Afrika wurde spiter iibrigens von Hanns
Jenny Jahnn wieder aufgegriffen, der 1924 Medea als Afrikanerin auftreten lésst.
Jahnns Tragodie, 1926 im Staatstheater zu Berlin von Jirgen Fehling aufgeftihrt,
wirkte sich auch auf die Inszenierungsgeschichte von Grillparzers Medea aus. So
lie Agnes Straub 1933, inspiriert von Jahnn, Grillparzers Medea als dunkelhiutige
Afrikanerin mit bunt-exotischer Kleidung die Bithne betreten.

Grillparzer selbst analogisiert das mythische Land der Kolcher nicht einfach mit
Afrika, sondern verleiht ithm die synkretistischen Ziige einer fantastischen Kon-
struktion. Ein wichtiger Aspekt ist die Kontamination der kolchischen Frauen mit
den Amazonen, die gleich zu Beginn der Trilogie deutlich wird:

[...] Medea, Gora, Peritta, Gefolge von Jungfrauen.
Beim Aufzieben des Vorbanges steht Medea im Vorgrunde mit dem
Bogen in der Hand in der Stellung einer, die eben den Pfeil

abgeschossen. An den Stufen des Altars liegt ein, von einem Pfeile
durchbobries Reb.

JUNGFRAUEN. die entfernt gestanden, zum Altare hineilend
Das Opfer blutet!

MEDEA. in ihrer vorigen Stellung
Traf’s?

EINE DER JUNGFRAUEN.
Gerad’ ins Herz!

MEDEA. indem sie den Bogen abgibt
Das deutet Gutes; lafdt uns eilen denn!
Geh’ eine hin und spreche das Gebet.

GORA. zum Aliar tretend
Darimba, michtige Gottin
Menschenerhalterin, Menschentdterin
Die den Wein du gibst und des Halmes Frucht
Gibst des Weidwerks herzerfreuende Spende
Und des Todfeinds Blut:
Darimba, reine, magdliche
Tochter des Himmels,
Hore mich!

CHOR.
Darimba, michtige Gottin,
Darimba! Darimba!l?

14" Pindar: Pythien, IV 212. Ubersetzung: ,[...] Zum Phasis kamen sie [die Argonauten] dann, |
wo mit schwarzgesichtigen Kolchern Gewalt | sie mischten vor Aietes selbst.*
15 Grillparzer: Der Gastfrennd, V. 1-13.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

238 MARIO ZANUCCHI

Das uberlieferte Bild Medeas als Zauberin wird hier durch ihre Charakterisierung
als wehrhafte Amazone angereichert. Als routinierte Jigerin erlegt sie fiir eine
Opferhandlung ein Reh und fiihrt eine Schar von Jungfrauen an, die nach dem
Vorbild der Amazonen von den Minnern abgegrenzt ist. So fillt eine ihrer Jung-
frauen, Peritta, bei Medea in Ungnade, weil sie sich mit einem Mann eingelassen
hat. Und weiblich ist auch die Gottheit, die Medea und ihre Jungfrauen verehren,
Darimba, die an Demeter sowie an die nach Ovid auch in Kolchis verehrte Gottin
Diana erinnert — deren Priesterin Goethes Iphigenie war —, zugleich aber afrika-
nisch klingt. Im Unterschied zu Diana reprisentiert Darimba ferner eine vor-
olympische, matriarchalische Gottheit, die den im Naturzyklus verankerten Wech-
sel von Entstehen und Vergehen symbolisiert.

Das von Grillparzer geschilderte Kolchis ist allerdings keine matriarchalische
Welt. Die Jigerinnen sind eine Enklave, die einen Uberrest des Matriarchats in
einer patriarchalischen Kultur darstellt.!® Noch hoher als Darimba rangiert eine
mainnliche Gottheit. In den Entwiirfen heifdt dieser Gott Brontes beziehungsweise
Bronto.!” In der endgiiltigen Fassung trigt der Gott den Namen Peronto.!® In der
dufleren Erscheinung seines Kultbildes - eine ,kolossale Bildsiule eines nackten,
bartigen Mannes [...], der in seiner Rechten eine Keule, um die Schultern ein
Widderfell trigt“!® — dhnelt der in Kolchis verehrte Gott Peronto Herakles, dem
Helden par excellence. Der Gott Peronto, mit einem Widderfell geschmiickt, ist in
der Tragodie mit dem Goldenen Vlies eng verbunden, welches das verhingnisvolle
heroische Streben nach Herrschaft und Heldenruhm symbolisiert. Das Unheil des
heroischen Machtstrebens geht bereits aus der hintergriindigen Devise des Gottes
hervor: ,Nimm Sieg und Rache hin“. Nur vordergriindig stellt sie einen optimisti-
schen Kampfspruch dar, in Wirklichkeit reprasentiert sie die tragische Dialektik von
Triumph und Vergeltung, errungenem Sieg und dafiir erlittener Rache - die Ab-
folge von Hybris (5Bpig) und Tisis (ticig). So bemichtigt sich der Grieche Phryxos
des Vlieses, das er in Delphi der Statue eines Gottes raubt, der Peronto dhnelt, und
rechtfertigt seine Tat durch einen angeblichen Traum, in dem der Gott ihm das
Vlies anvertraut habe. Fir diesen Tempelraub muss Phryxos spiter in Kolchis
biiflen, indem er von Aietes im Namen Perontos erschlagen wird. Seinerseits ver-
letzt Aietes, um in den Besitz des Vlieses zu gelangen, das heilige Gastrecht gegen-
tiber dem asylsuchenden Phryxus und verliert spiter durch Jason seinen Sohn
Absyrtos und seine Tochter Medea. Jason schlieSlich wird in den Besitz des Vlieses
gelangen, erntet aber Medeas Rache. Zu Darimba und Peronto gesellt sich noch

16 Gheri: Franz Grillparzer (Anm. 1), 259.

17 Er heifit so nach einem der drei Zyklopen, die laut Hesiods Theogonie Gaia mit Uranos
zeugte. Brontes — von Bpovtaw: donnem - wurde dann spiter zu einem Beinamen des Zeus.
Der Name Peronto klingt tibrigens an Perinthos an, eine thrakische Siedlung, die von den
Griechen kolonisiert und spiter in Herakleia umbenannt wurde. Er verweist damit pro-
leptisch auf das Schicksal der Kolcher, die im 7. Jahrhundert ebenfalls zur griechischen
Kolonie wurden.

Grillparzer: Der Gastfreund, Bihnenanweisung zum 1. Akt.

18

19

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ALTERITAT UND HEROISMUS 239

der Unterweltgott Heimdar, der auf den nordischen Gott Heimdallr zurtickver-
weist, nach der Edda Wichter der Gotter und Stifter der menschlichen Stindeord-
nung und bei Grillparzer Gott der Toten.?0

Den Gegensatz zu den Griechen markiert Grillparzer nicht nur durch die kulti-
sche, sondern auch die stilistische Dimension. Die Griechen reden in eleganten
Jamben, die Kolcher in holprigen freien Versen.2! Auch kontrastiert Grillparzer die
Uiberbordende Eloquenz des griechischen Gastes Phryxus, die auch Medeas Miss-
fallen erregt,?2 mit der Wortkargheit und rhetorischen Unbeholfenheit der Kol-
cher, deren barbarolexis gelegentlich auch durch Inversion und Ellipse der Hilfs-
verben bekriftigt wird:

AIETES. (ndber tretend mit gedémpfier Stimme)
Angekommen Minner
Aus fernem Land
Bringen Gold, bringen Schitze,
Reiche Beute.23

2. Eine Barbarin in Korinth

Im Vergleich zu seinen Vorgingern ist Grillparzer sichtlich darum bemiiht, Medea
zu humanisieren und lisst sie durch eindeutige Sympathielenkung zur mensch-
lichsten Gestalt der Tragodie avancieren. Zu ihr gesellt sich auch die alte Amme
Gora als Chorfigur. Grillparzer exkulpiert Medea insofern von ihrer Untat, als er
sie als das Resultat einer progressiven Ausgrenzung durch die Griechen erscheinen
ldsst, die Medea nicht nur erniedrigen und schliefilich verstof8en, sondern ihr auch
die eigenen Kinder entfremden, so dass sich die Schuldfrage an dem Kindsmord
von Medea weg zur griechischen Kultur verschiebt. Medea selbst formuliert die
Aitiologie ihrer Missetat in den Versen:

MEDEA. [...] Man hat mich bos genannt, ich war es nicht:
Allein ich fithle, daf man’s werden kann.24

Grillparzers Trilogie ist insofern ein radikaler Gegenentwurf zu Goethes Iphi-
genie® als gerade die Nicht-Griechin Medea jetzt zur Identifikationsfigur avan-
ciert, wihrend das Griechentum sich als eine kolonialistische Kultur entpuppt, die
andere Zivilisationen ausgrenzt und unterjocht.

20 MEDEA. Du hast mir wohl selbst erzihlet, | Oft, da8 Menschen, die nah dem Sterben,
Heimdar sich zeige, der furchtbare Gott, | Der die Toten fiihrt in die schaurige Tiefe.”
(Grillparzer: Die Argonanten, V. 566-570).

21 Grillparzer: Werke in sechs Binden, Bd. 2 (Anm. 1), 805.

22 AIETES. Medea! | MEDEA. Vater! | AIETES. Was denkst du? | MEDEA. Ich? nichts! |
AIETES. Vom Fremden mein’ ich. | MEDEA. Er spricht und spricht; | Mir widert’s!” (Grill-
parzer: Der Gastfreund, V. 365-367)

23 Ebd., V. 97-100.

24 Grillparzer: Medea, V. 1849-1850.

25 Dazu auch Gheri: Franz Grillparzer (Anm. 1), 258.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

240 MARIO ZANUCCHI

Leitmotivisch ist die Bezeichnung Medeas als Barbarin. Der Terminus ,barba-
risch® als Sammelbezeichnung fiir alle Nicht-Griechen?® war anfinglich etwa bei
Hesiod nicht unbedingt negativ konnotiert,?”” nahm aber bald, seit dem 6. Jahr-
hundert, die pejorative Bedeutung von ,wild, ,unzivilisiert’ und ,kulturell unter-
legen® an. In diesem diskreditierenden Sinne wird auch Medea als Barbarin apo-
strophiert, wiewohl sie das Griechische problemlos versteht und sich wie die Grie-
chen in tadellosen Jamben artikuliert.2® Bereits im zweiten Teil bedient sich Jason
trotz seiner Liebe zu Medea der Begriffsantithese ,hellenisch® versus ,barbarisch®:

Ich ein Hellene, du Barbarenbluts,
Ich frei und offen, du voll Zaubertrug,
Ich Kolchis’ Feind, du seines Konigs Kind[.]2°

Im dritten Teil der Trilogie, der Medeas Lage in Korinth schildert und den man als
die Tragodie einer misslungenen Integration bezeichnen konnte, wird ihre barbari-
sche Herkunft zum Leitmotiv. Gleich bei ihrer ersten Begegnung mit Kreon, Konig
von Korinth, und seiner Tochter Kreusa stempelt letztere Medeas Namen als ,,Bar-
barennamen® ab und schreckt vor ihrem bloflen Anblick zuriick.3? Kreusa begeht
ferner gegen Medeas Status einer Mutter einen Affront, indem sie in ithrer Anwe-
senheit Medeas Kinder als ,Waisen“ bemitleidet und sich thnen als Ersatzmutter
anbietet.3! Thre Ausgrenzung in Kolchis erlebt Medea auch als soziale Deklassie-
rung und Verlust ihrer ehemaligen privilegierten Stellung als Kénigstochter:

26 Zum Gegensatzpaar Hellenen — Barbaren vgl. Reinhart Koselleck: Vergangene Zukunft. Zur

Semantik geschichtlicher Zeiten. Frankfurt am Main 1979, 218-229.

In der Einleitung zu den Historien spricht Herodot parallelisierend vom Ruhm der Grie-

chen und der Barbaren (,&pyo peydra te kai Oopactd, to pév "EAAnot, ta 8¢ BopBapoiot”

[Herodot: Historien, Bd. 1 (Anm. 12), Einleitung]).

Dadurch stofit die Inszenierung kultureller Alteritit bei Grillparzer freilich an ihre Gren-

zen. Offenbar sprengte das im eigentlichen Sinne Barbarische den Rahmen des auf einer

klassizistischen Bithne Moglichen und hitte auch Grillparzers Konzept unterminiert, das

Barbarische als das Menschliche dem Zuschauer so nah wie moglich zu riicken, wodurch

das Plidoyer fiir das Andere aber letztlich in eine Apologie des Eigenen miindet. Medeas

Barbarentum bekundet sich eher symbolisch auf der Ebene der Kostiimierung - sie trigt

einen roten Schleier auf dem Haupt und verweigert die griechische Frauentracht — und

durch ihre Charakterisierung als Zauberin.

29 Grillparzer: Die Argonauten, V. 1204-1206.

30 KREUSA. [...] | Du warst kaum fort, da scholl’s im ganzen Lande | Von grifilich wilden Ta-
ten, die geschehn, | In Kolchis liefen sie dich Greuel tiben, | Zuletzt verbanden sie als Gat-
tin dir | Ein griflich Weib, giftmischend, vatermérd’risch. | Wie hief sie? — Ein Barbaren-
name war’s — | MEDEA. mit ihren Kindern vortretend Medea. | Ich bin’s! | KONIG. Ist sie’s? |
JASON. dumpf Sie ist’s. | KREUSA. an den Vater gedringt Entsetzen!” (Grillparzer: Medea,
V. 326-332)

31 KREUSA. zu den Kindern niederkniend Kommt her zu mir, ihr heimatlosen Waisen, | Wie
frithe ruht das Ungliick schon auf euch; | So frith und ach, so unverschuldet auch. | Du
sichst wie sie — du hast des Vaters Ziige. Sie kifst das Kleinere. | Bleibt hier, ich will euch
Mutter, Schwester sein! | MEDEA. Was nennst du sie verwaist und klagst darob? | Hier
steht ihr Vater, der sie Seine nennt | Und keiner andern Mutter braucht’s, so lange | Medea
lebt. Zu den Kindern: Hierher zu mir! Hierher!“ (ebd., V. 345-353)

27

28

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ALTERITAT UND HEROISMUS 241

MEDEA. Weil eine Fremd’ ich bin, aus fernem Land
Und unbekannt mit dieses Bodens Briuchen,
Verachten Sie mich, sehn auf mich herab,

Und eine scheue Wilde bin ich ihnen,
Die Unterste, die Letzte aller Menschen,
Die ich die erste war in meiner Heimat.32

Bei Grillparzer sind Assimilationsversuche Medeas durchaus zu konstatieren.
Gleich im I. Aufzug des dritten Teils legt sie auf symbolische Weise ihre alte Iden-
titit ab, indem sie die Instrumente ihrer Zauberkunst zusammen mit dem Golde-
nen Vlies begraben ldsst:

Erster Aufzug

Vor den Mauern von Korinth [...]. Ein Sklave stebt rechts im Vordergrunde in einer Grube, mit
der Schaufel grabend und Erde auswerfend, Medea auf der andern Seite, vor ibhr eine schwarze, selt-
sam mit Gold verzierte Kiste, in welche sie mancherlei Gerdit wéibrend des Folgenden hineinlegt.

MEDEA. Bist du zu Ende?

SKLAVE. Gleich, Gebieterin!
[...]

MEDEA. Zuerst den Schleier und den Stab der Géttin;
Ich werd’ euch nicht mehr brauchen, ruhet hier.
Die Zeit der Nacht, der Zauber ist vorbei
Und was geschieht, ob Schlimmes oder Gutes,

Es mufl geschehn am offnen Strahl des Lichts.
Dann dies Gefif3: geheime Flammen birgt’s,

Die den verzehren, der’s unkundig 6ffnet;

Dies andere, gefiillt mit gihem Tod,

Hinweg ihr aus des heitern Lebens Nihe!

Noch manches Kraut, manch dunkel-kriftger Stein,
Der ihr entsprangt, der Erde geb’ ich euch.33

Vor allem die Lyra-Szene zu Beginn des II. Aufzugs reprisentiert einen bewegen-
den Integrationsversuch Medeas, der an Jasons Roheit scheitert. Unter Kreusas An-
leitung bemiiht sich die bis dahin nur im Bogenschieflen erfahrene Fremde, sich
das diffizile Lyraspiel anzueignen. Dieses Akkulturationsbestreben entspricht
zugleich ihrem Versuch, Jasons Liebe zuriickzugewinnen, da Medea ihm auf der
Leier ein Lied vorspielen will, das er als Kind gerne sang. Jason aber, der sie per-
manent mit dem Klischee der Barbarin konfrontiert, beachtet sie kaum. Seine
Aufmerksamkeit gilt nur Kreusa, der er die gemeinsam verbrachte Kinderzeit
selbstherrlich in Erinnerung ruft, um sie als neue Partnerin zu gewinnen. Vergeb-
lich versucht Medea, seinen blasierten Redeschwall zu unterbrechen. Als sich dann
Jason bequemt, das Lied anzuhoren, scheitert die tiberforderte Medea, was Jason
erneut Gelegenheit gibt, ihr ihre barbarische Wildheit hohnisch vorzuhalten:

32 Ebd., V. 400-405.
33 Ebd., V. 1-12.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

242 MARIO ZANUCCHI

Siehst du, ich sagt’ es wohl, es geht nun nicht!
An andres Spiel ist ihre Hand gewohnt,

Den Drachen sang sie zaub’risch in den Schlaf.
Und das klang anders als dein reines Lied.3*

Als die weinende Medea die Leier schliefllich fallen lisst und Kreusa Jasons Hirte
moniert, rechtfertigt er seine Brutalitit durch die Berufung auf die Gotter, als deren
Vollstrecker er sich geriert: ,Es ist der Gotter Hand, was sie nun fuhlt | [...] Greif
du nicht in der Gotter Richteramt!“35 Jasons Aufforderung, Kreusa moge selbst
die Leier nehmen, um ihm vorzuspielen, symbolisiert die neue Liebesbeziehung
zwischen beiden, die Medea durch ihre Weigerung zu unterbinden versucht, das
Instrument abzugeben. Das Zerbrechen der Lyra, die Jason ihr gewaltsam ent-
reiflen will, und die Medea schlie8lich selbst zerstort, reprisentiert das Misslingen
ihrer Integration, aber auch ihre Befreiung aus dem ihr aufgezwungenen Weib-
lichkeitsmodell, das die Frau zu einer Singerin des minnlichen Heroismus degra-

diert.3¢ Bezeichnenderweise antwortet auf Kreusas entsetzen Ausruf: ,,Tot“ Medeas
befreiender Aufschrei: ,Ich lebe! lebe!“37

3. »Des VliefSes mdcht ger Held“

Ein wichtiger Aspekt der Kulturkritik, die Grillparzer in seiner Trilogie entfaltet,
ist seine Demontage des maskulinen und militdrischen Heroismus, den Jason ver-
korpert. In einer Vorarbeit von 1818 heifdt es, dass Jason das Paradigma des Heroi-
schen darstellt: ,Jason ein glinzender Held. [...] Erinnere dich immer der griechi-
schen Heroenstatuen und denk’ dir ihn nackt blos den Helm auf dem Kopfe und
das Schwert in der Hand“.38 Als Triger des splendor heroicus und als Vollbringer der
skithnsten Tat, | Die noch geschehn, seit Menschen sind und denken®,?? reprisen-
tiert Jason allerdings zugleich die Unwerte des westlichen Militarismus und Impe-
rialismus, die Grillparzer in seiner Trilogie zu kritisieren nicht miide wird. Diese
Heroismuskritik schldgt sich vor allem in der Charakterisierung Jasons als eines
bramarbasierenden und brachialen Schwadroneurs. Symptomatisch ist, dass sich
seine Heroisierung und Divinisierung in den Augen Medeas retrospektiv als eine
optische Tduschung der Verliebten erweist:

MEDEA. So stand er da an Kolchis’ fremder Kiiste;
Die Minner stiirzten nieder seinem Blick,
Und mit demselben Blick warf er den Brand
In der Unsel’gen Busen, die ihn floh,

34 Ebd., V. 900-904.

35 Ebd., V. 910-912.

36 So auch Gheri: Franz Grillparzer (Anm. 1), 275.

37 Grillparzer: Medea, V. 924-925.

38 Grillparzer: Werke in sechs Bénden, Bd. 2 (Anm. 1), 774.
39 Grillparzer: Medea, V. 430-431.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ALTERITAT UND HEROISMUS 243

Bis, lang verhehlt, die Flamme stieg empor

Und Ruh’ und Gliick und Frieden prasselnd sanken
Von Rauchesqualm und Feuersglut umhillt.

So stand er da in Kraft und Schonheit prangend,
Ein Held, ein Gott und lockte, lockte, lockte,

Bis es verlockt, sein Opfer, und vernichtet,

Dann warf er’s hin und Niemand hob es auf.40

Grillparzers Relativierung von Jasons heroischer Grofle zeigt sich auch in der Sze-
ne von der Eroberung des Goldenen Vlieses — einer Tat, die von Grillparzer wo-
moglich zum ersten Mal auf die Bithne gebracht wurde. Die Platzierung von Dra-
che und Vlies hinter einer Felswand mit einem groflen, verschlossenen Tor, das
Jason offnet, um sofort darauf aufschreiend zuriickzufahren,*! gibt Grillparzer
Gelegenheit zu einer Komisierung des Helden, die auch in Medeas ironischem
Kommentar nachklingt:
MEDEA. (wild lachend)
Bebst du? Schauert dir das Gebein?
Hast’s ja gewollt, warum gehst du nicht?

Starker, Kithner, Gewaltiger!

Nur gegen mich hast du Mut?2

Auch gegeniiber der Frau, die er spiter verstoffen will, zeigt sich Jason als nicht
besonders couragiert. Wahrend der Auseinandersetzungen mit Medea versteckt er
sich hinter Kreusa.*® Auch hat er nicht den Mut, sie in threm Haus allein aufzu-
suchen, sondern verlangt von der Amme, dass sie zwischen ihm und Medea ver-
mittelt.#

Erst recht hat der gealterte Jason in Korinth seine heroische Aura weitgehend
eingebiiflt. Er selbst erzahlt Kreusa, dass er lingst zu einem Niemand geworden
ist, den die Passanten bitten, nicht im Wege zu stehen:

JASON. [...] Ich kam den lauten Markt entlang

Und durch die weiten Gassen eurer Stadt -
Weiflt du noch, wie durch sie ich prangend schritt

40 Ebd., V. 617-640 (meine Hervorhebung).

41 JASON. Laf§ mich Weib! Mir schallt ein hohrer Ruf! | Gegen die Pforten zugebend: Und bir-
gest du des Tartarus Entsetzen, | Ich steh’ dir! | Er haut mit dem Schwerte gegen die Pforte. Tut
euch auf, ihr Pforten! — — Ah! | Die Bforten springen auf und zeigen eine innere schmdilere Hoble,
seltsam beleuchtet. Im Hintergrunde ein Baum. An thm héngt bellglinzend das goldene Vliefs. Um
Baum und Viief§ windet sich eine ungebeure Schlange, die beim Aufspringen der Pforte ibr in dem
Laube verborgenes Haupt hervorstreckt und ziingelnd vor sich hin blickt. Jason fibrt aufschreiend zu-
riick und kommt wieder in den Vordergrund.” (Grillparzer: Die Argonauten, V. 1534-1536)

42 Ebd., V. 1537-1540.

43 MEDEA. Weiflt du? - Komm her zu mir! - Weich mir nicht aus! | Verbirg nicht hinter

jene dich vor mir!® (Grillparzer: Medea, V. 1079-1080)

»GORA. auf Jason zeigend Den will sie sprechen | Und hat er Mut dazu, tret’ er ins Haus. |

JASON. Verwegne geh! mein Hafl von Anfang her! | Und sag’ ihr, daf sie komme, die dir

gleicht. | GORA. O gliche sie mir doch! ihr trotztet nicht! | Doch sie wird’s noch erkennen

und dann weh euch! | JASON. Ich will sie sprechen! GORA. Geh hinein. JASON. Das

nicht! | Sie soll heraus! und du geh hin und sag ihr’s!“ (Grillparzer: Medea, V. 1309-1316)

44

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

244 MARIO ZANUCCHI

Als ich, vor jenem Argonautenzug,

Hierher kam, von euch Abschied noch zu nehmen?
[...] Jetzt als ich durch dieselben Stralen ging,

Traf mich kein Aug, kein Grufi, kein Wort.

Nur als ich stand, und rings her um mich sah,
Meint’ Einer, es sei schlechte Sitte, so

In Weges Mitte stehn und Andre storen.*?

Ihren Hohepunkt erreicht die Depotenzierung des Helden Jason durch seine Ver-
bannung durch Kreon, der nach dem Mord an seiner Tochter nicht nur Medea,
sondern auch den griechischen Heros als einen Befleckten aus Korinth proskribiert.
Thn ereilt am Ende dasselbe Schicksal wie die Barbarin: Er wird in die Wildnis ver-
stoflen, in die er zuvor Medea verbannt hatte.*¢ Dass der herumirrende Held so-
dann von einem einfachen Landmann ereut geichtet wird, dessen Auftritt bereits
als solcher die Stindeklausel verletzt,’ transponiert die tragische Handlung auf
eine komische Ebene und besiegelt endgiiltig Jasons Prestigeverlust:

LANDMANN. Wer pocht? - Wer bist du Armer? todesmatt?

JASON. Nur Wasser! Einen Trunk! - Ich bin der Jason!
Des Wunder-VlieRes Held! Ein Fiirst! Ein Konig!
Der Argonauten Fiihrer Jason, ich!

LANDMANN. Bist du der Jason? so heb dich von hinnen.
Beflecke nicht mein Haus, da du’s betrittst.
Hast meines Konigs Tochter du getétet
Nicht fordre Schutz vor seines Volkes Tiir.

Er geht hinein, die Tiire schliefend.*

Die Entwertung des Heroismus, den Jason reprisentiert, geht ebenfalls aus der letz-
ten groflen Rede Medeas hervor. In ihr lassen sich auch die Spuren von Grill-
parzers Auseinandersetzung mit Calderén erkennen, mit dem er sich zwischen
1812 und 1822 intensiv befasst hatte.** Gerade die von Medea formulierte Einsicht
in die Hinfilligkeit irdischer Grofle und irdischen Gliicks erinnert an die Erfahrung
des desengario aus Calderéns Drama:0

MEDEA. [...]
Erkennst das Zeichen du, um das du rangst?
Das dir ein Ruhm war und ein Gliick dir schien?
Was ist der Erde Gliick? - Ein Schatten!
Was ist der Erde Ruhm? — Ein Traum!
Du Armer! Der von Schatten du getriumt!®!

45 Ebd., V. 795-799, 812-816.

46 Ebd., V. 1051.

47 Winkler: Von Iphigenie zu Medea (Anm. 1), 239.

48 Grillparzer: Medea, V. 2292-2299.

491813 hatte Grillparzer eine Szene aus La vida es sueiio iibersetzt.

50 Waltraud Branscheid: Grillparzer und Calderén. Diisseldorf, Diss. 1963, 56.
51 Grillparzer: Medea, V. 2364-2368.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ALTERITAT UND HEROISMUS 245

Jasons heroische Taten werden somit vor dem Hintergrund dieses christlich-
barocken Vanitas-Diskurses als nichtig prisentiert.>

4. Eine fremde Heldin?

Besitzt dagegen Grillparzers Medea Ziige des Heroischen? Lisst Grillparzers Vani-
tas-Poetik noch irgendeine Form des Heroischen zu? Zu Beginn erscheint Medea
als eine Virago und sie ist fiir Jason eine unverzichtbare Assistenzfigur, indem sie
thn mehrmals vor dem Tode rettet und den Drachen einschlifert, der tiber das
Vlies wacht. Als Tat-Heldin bleibt sie aber in seinem Schatten.

Ein kontrastiver Vergleich mit Euripides erlaubt es, die Spezifik von Grillparzers
Medea und auch ihres eventuellen Heroismus niher zu erfassen. In Euripides’ Tra-
godie erscheint Medeia als eine Heroine im altgriechischen Sinne, und zwar nicht
nur wegen ihrer halbgéttlichen Herkunft und ihrer Abstammung von Hekate, die
Gottin der Hexerei, Magie und Theurgie —, und Medeia ist aufgrund dieser halb-
gottlichen Herkunft unsterblich. Heroisch ist ihr Status vor allem insofern, als sie
Jason bei seinem Unternehmen tatkriftig unterstiitzt hat und mit ihm einen eheli-
chen Bund freiwillig eingegangen ist, als ebenbiirtige Partnerin und nicht als Ob-
jekt einer Verhandlung zwischen ihrem Vater und dem kiinftigen Gatten. Dies ver-
leiht Medeia eine Jason gegeniiber gleichrangige Rolle.”3 Heldenhaft ist auch ihr
Ethos, weil sie threm verletzten Ehrenkodex den Vorzug gibt und dem Diktat der
heroischen Rache folgt.>* Darin steht sie in markantem Kontrast zu Jason, der be-
reits ein verbiirgerlichter Held ist, sich vorwiegend der Sprache des Kommerzes
bedient>® und nach dem Verhaltenskodex des damaligen Athen handelt, indem er
eine neue Ehe als Bund zwischen zwei Minnern schlieit, bei dem die kiinftige

52 Vor dieser Folie gewinnt auch eine Stelle aus dem zweiten Teil der Trilogie ihren ironischen
Hintersinn: ,ZWEITER ARGONAUT. [...] Ein Held ist wer das Leben Groflem opfert |
Wer’s fiir ein Nichts vergeudet ist ein Tor!” (Grillparzer: Die Argonauten, V. 754-755) Dass
Kreon Medeas mutterlose Kinder zu ,kiinft'gen Helden“ erziehen will, trigt ebenfalls dazu
bei, die Sphire des Heroischen weiter zu disqualifizieren (Grillparzer: Medea, V. 1913).
Dazu Mastronarde: ,Medea views herself as a heroic partner in Jason’s adventures. She is
not a normal citizen-woman, but a princess and a saviour, and she has formed her bond
with Jason not as a subordinate in an exchange between her father and her husband, but as
an equal. She and Jason exchanged the pledge of right hands and the oaths characteristic
of xenoi of equal status, and again Aegeus serves importantly as an outsider who confirms
Medea’s status among the elite.” (Donald J. Mastronarde: General Introduction. In: Euri-
pides: Medea, hg. von Donald J. Mastronarde. Cambridge 2002, 9)
»For her sense of outrage over the failure of her partner to abide by the heroic code of mu-
tual exchange and loyal good will, she may be compared to the Achilles of the l/iad and
the Ajax of Sophocles’ eponymous play. Medea repeatedly refers to honour, dishonour,
and the avoidance of being laughed at by her enemies, and unlike Achilles, who for a time
rejects the heroic code because he perceives it as flawed, Medea makes her tragic decisions
because she gives precedence to her heroic status and to following the dictates of the
heroic code of retaliation.” (ebd.)
55 Mastronarde: General Introduction (Anm. 53), 36. Vgl. Euripides: Medea (Anm. 9), Z. 454,
461, 527, 532, 535, 542, 560, 566, 611-612, 615, 910, 960, 963.

53

54

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

246 MARIO ZANUCCHI

Braut kein Mitspracherecht besitzt. Dagegen spricht und handelt Medeia wie eine
Gestalt aus dem Epos. Thre Sprache und Bilder stammen aus der minnlichen
Sphire, sie sind militdrisch und agonal konnotiert.’® Und auch ihr Handeln ist he-
roisch, indem sie Demiitigungen durch ihre Feinde nicht duldet’” und fur Jasons
Verrat eine auflerordentliche, das menschliche Maff sprengende Rache nimmt, die
zugleich ihren von Jason befleckten heroischen Ruhm wiederherstellt. Medeias he-
roisches Ethos kommt in den Versen 807 bis 810 deutlich zum Ausdruck:
Mn. undeig pe povinv kaobevi] vopulétm
und’ novyaiov dAra Batépov TpdmIOL,
Bapeiav €xOpoig kai eiloiowy edpevVT] -
@V yap 010010V ebricéotatoc Blog.>d
Der Schliisselbegriff ist das kAéog, der Ruhm als eine Wesenseigenschaft des Hel-
den. Die ihéa avdpdv sind die ruhmvollen Taten der Helden, die in den Epen be-
sungen werden. Dadurch assimiliert Medeia eine miannliche Kategorie, zu der sich
auch Jason bekennt. In einem fritheren Passus der Tragddie beobachtet er:
Ia. [...]JeIn 8" Eporye pnte xpvoodg év dopoig
it Opeémg kaAov duvijoat pérog,
gl “mionuoc 1 tiyn yévorrd por>?
Gerade auf Jasons érionuog toyn — ,ruhmgekrontes Los® — erhebt auch Medeia als
seine ebenbiirtige Gattin Anspruch. Sie besitzt das Bewusstsein der eigenen Kraft
und die Uberzeugung, gerade als Heroine zu einer aufiergewohnlichen Rache ver-
pflichtet zu sein. Und auch der Chor unterstiitzt durch seine Deutung Medeias
heroische Selbststilisierung. So singt er im ersten Stasimon:
Xo. [...] avdpbot pev d6Aan Povlai, Bedv &
0VKETL TOTIG Gpapey -
Tav & guav edrleiav Exev Plotdy oTpéYoust eapat -
Epyetan Tiua YovouKeiot yEvet -
0VKETL SUOKEAABOG Papa yovaikag EEe.60

56 Militirisch: Euripides: Medea (Anm. 9), Z. 183, 248-250, 263-264, 390, 394, 403, 408, 466,
597, 765, 852, 938, 1051, 1117, 1185, 1242, 1244, 1246, 1322; athletisch-agonal: Z. 235,
366-367, 546, 585, 1245.

57 Vgl. ebd., Z. 797, 807-810.

58 Ebd., Z. 807-810 (meine Hervorhebung). Ubersetzung: ,MEDEIA. Es soll mich keiner | fiir
trige und flir schwichlich halten, und auch nicht | fiir schiichtern, nein, fiir eine Frau von
andrem Schlag: |den Feinden furchtbar, aber wohlgesinnt den Freunden! |Das Leben sol-
cher Menschen erntet hochsten Ruhm.* Diese und die folgenden Ubersetzungen von Eu-
ripides’ Medeia stammen, wenn nicht anders angegeben, von Dietrich Ebener (Euripides:
Medeia. In: Euripides: Ausgewdblte Tragidien, aus dem Griechischen von D. Ebener, hg. von
Bernhard Zimmermann. Mannheim 2010, Bd. 1, 136-247).

59 Euripides: Medea, Z. 542-544 (meine Hervorhebung). Ubersetzung: ,JASON. [...] Weder
mag ich in meinem Hause Gold besitzen, | noch den Orpheus im Gesang von Liedern
ubertreffen, | Ist mir ein ruhmgekrontes Los nicht vergonnt.*

60 Euripides: Medea, Z. 412-418 (meine Hervorhebung). Ubersetzung: ,CHOR. [...] Die
Minner haben listige Pline, und nicht mehr fest | Steht die bei den Gottern beschworene

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ALTERITAT UND HEROISMUS 247

Durch Medeias auflerordentliche Rache an ihrem treulosen Mann sollen dem gan-
zen Frauengeschlecht ebxhewr — ,Ruhm’, ,Berithmtheit’ - und tyn - ,Achtung’,
Wertschitzung’ — zuteil werden.

Das Problem ist allerdings, dass Medeias Selbstheroisierung die Kategorie des
Heroischen ad absurdum fithrt.6! Die Grenziiberschreitung von Medeias Tat, durch
welche die Heroine in Bereiche des Verbotenen und Tabuisierten vordringt, ver-
stoflt derart massiv gegen das allgemeinmenschliche ethische Empfinden, dass sie
die Heldin disqualifiziert und in den Bereich des Pathologischen riickt. Das heroi-
sche Ubermenschentum, zu dem sich Euripides’ Medeia erhebt, ist zugleich ein
Unmenschentum.®?

Auch unter einem anderen Aspekt ist Euripides’ Medeia heroisch. Sie nimmt
ndmlich die Leichen ihrer Kinder auf dem Drachenwagen mit, um sie als Heroen
im Heiligtum der Hera Akraia einzusetzen:

Ta. Bdyon vekpovg pot Tovede Kol kKhadoot mapec.
Mn. oV oMit’, énel opag s Eyd By yepi,
oépovs’ € "Hpag tépevog "Akpaiag 0god,
MG 1 TG aTovg molepinv kabuPpiont
Toppodg avacmdy .63

Bei Grillparzer spielt dagegen Medeas halbgottliche Herkunft kaum noch eine
Rolle - am Ende entschwebt sie nicht mehr auf dem Drachenwagen, sondern irrt
wie eine Heimatlose umbher. Sie stiftet auch keinen heroischen Kult ithrer Kinder,
die sie jetzt vielmehr als Verriter betrachtet. Von Kreusa manipuliert, haben ihre
Kinder sie nimlich verleugnet und ihr die Tochter des Konigs als Ersatzmutter
vorgezogen haben. Zu all den Motivationen, die in Medeas Kindermord eine Rolle
spielen,® fehlt der heroische Wunsch, das k\éog zu erlangen, durch die eigene Tat

Treue. | Mein Leben aber soll wandeln der Ruhm, | auf dass es Ehren gewinne. | Auszeich-
nung wird dem Frauengeschlechte zuteil; | misstonend Gerede soll nicht mehr treffen die
Frauen.
»Euripides’ presentation of the heroic ethos in such a figure (a woman and a mother) and
such a deed (the killing of the children) calls the heroic itself into question® (Charles Segal:
Euripides’ Medea: Vengeance, Reversal and Closure. In: Pallas 45, 1996, 15-44, hier 18).
Vgl. auch Winkler: Von [phigenie zu Medea (Anm. 1), 35, Anm. 49.
62 Wolf Hartmut Friedrich: Vorbild und Neugestaltung. Sechs Kapitel zur Geschichte der Tragodie.
Gottingen 1967, 52.
63 Buripides: Medea, Z. 1377-1381. Ubersetzung: , JASON. Lass mich die Toten doch bestatten
und beweinen! [MEDEA. Niemals! Ich mdchte sie mit meiner Hand begraben, | sie tragen
in das Heiligtum der Gottin Hera | Akraia, dass kein Feind sie schinde und ihr Grab | auf-
withle.’
In Grillparzers Arbeitsnotizen werden die unterschiedlichen Beweggriinde fiir Medeas Tat
wie folgt ausdifferenziert: ,Medeas Gefiihl gegen ihre Kinder muf8 gemischt seyn aus Haf$
gegen den Vater, Jason, von dem sie weifs, daf§ er die Kinder liebt und ihr Tod ihm
schmerzlich seyn wird; aus Grimm gegen die Kinder, die sie flohen und ihren Feinden den
schmerzlichsten Triumph iiber sie verschafften; aus Liebe gegen eben diese Kinder, die sie
nicht mutterlos unter Fremden zuriicklassen will; aus Stolz, ihre Kinder nicht in der Gewalt
ihrer Feinde zu lassen.” (Grillparzer: Werke in sechs Bénden, Bd. 2 (Anm. 1), 784-785)

61

64

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

248 MARIO ZANUCCHI

einen unsterblichen Ruhm zu stiften. Heroisch gefirbt sind dagegen auch bei
Grillparzers Medea die Wiederbesinnung auf die eigene aristokratische Herkunft®?
und die Sorge, von ihren Feinden verspottet zu werden, die ein Leitmotiv in
Medeas Reden darstellt.®¢ Dadurch kntipft Grillparzer erkennbar an Euripides’
Medeia an, die ebenfalls den Gedanken, ihren Gegnern zum Spott zu gereichen,
nicht ertragen kann.®” Schliefflich beabsichtigt Grillparzers Medea, nicht nur die
durch Jason erlittene Schmach zu richen, sondern auch ihren Vater, ihren Bruder
sowie schliefllich die eigene Kultur selbst zu revanchieren.68

In Bezug auf Medeas Heroismus kehrt Grillparzer aber letztlich Euripides’ Mo-
dell geradezu um. Wirklich heroisch ist bei ihm nicht Medeas Rache, sondern ihre
Bereitschaft, daftir zu biilen. Man konnte von einem Heroismus der Bufle spre-
chen, da sich Medea nach ihrer grausamen Tat entscheidet, das Vlies nach Delphi
zuriickzubringen und sich den dortigen Priestern als Opfer ,darzustellen‘:

MEDEA. Nach Delphi geh’ ich. An des Gottes Altar
Von wo das Vlief§ einst Phryxus weggenommen
Hing’ ich, dem dunkeln Gott das Seine gebend,
Es auf, das selbst die Flamme nicht verletzt
Und das hervorging ganz und unversehrt
Aus der Korintherflirstin blut’gem Brande;

Dort stell” ich mich den Priestern dar, sie fragend,
Ob sie mein Haupt zum Opfer nehmen an,

Ob sie mich senden in die ferne Wiiste

In lingerm Leben findend lingre Qual.%?

Zwar wird Medeas Haltung von Grillparzer nicht ausdriicklich als heroisch be-
zeichnet, sie erfiillt jedoch zwei Kriterien des Heroischen: das Wagnis des eigenen
Lebens und die grof3e, glorreiche Tat. Indem sich Medea freiwillig nach Delphi
begibt, wagt sie ihr Leben und vollendet auch erst Jasons grofie Tat, indem sie das

65 Diese Besinnung erfolgt auch ex negativo durch Gora, die Medea an den Verlust ihres aristo-

kratischen Status und ihrer Wiirde erinnert: ,GORA. wortretend Sie meinen, du wiirdest
gehn, | Den Hafl bezihmend und die Rache. | Die Torichten! | Oder wirst du es? Wirst du’s?
| Fast glaub’ ich, du tust’s, | Denn nicht Medea bist du mehr, | Des Kolcherkonigs konig-
licher Sprof, | Der erfahrnen Mutter, erfahrnere Tochter; | Hittest du sonst geduldet, getra-
gen | So lange, bis jetzt?“ (Grillparzer: Medea, V. 1158-1168)

66 So fiihlt sich Medea stindig von Kreusa und Jason verspottet: ,MEDEA. [...] Lachst du?
Du sollst noch weinen, sag’ ich dir! | KREUSA. O strafen mich die Gotter, lacht’ ich jetzt!”
(ebd., V. 1645-1646); ,MEDEA. sich balb aufrichtend und nur mit den Knien anf den Stufen lie-
gend So kniet’ ich, so lag ich, | So streckt’ ich die Hinde aus, | Aus nach den Kindern und
bat | Und flehte: Eines nur, | Ein einziges von meinen Kindern - | Gestorben wir’ ich,
muflt’ ich das Zweite missen! - | Aber auch das eine nicht! - Keines kam. | Fliichtend bar-
gen sie sich im Schof der Feindin | Aufspringend: Er aber lachte drob und sie!* (ebd.,
V. 1731-1739); ,MEDEA: [...] Sie aber freun sich hier und lachen mein!“ (ebd., V. 2137)

67 Euripides: Medea, Z. 383, 404, 797, 1049-1050, 1355, 1362.

68 Dies geht aus den Worten Goras hervor: ,GORA. So straf® ihn, triff ihn, | Riche den Vater,
den Bruder, | Unser Vaterland, unsre Gétter, | Unsre Schmach, mich, dich!“ (Grillparzer:
Medea, V. 1221-1224)

69 Ebd., V. 2354-2363.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ALTERITAT UND HEROISMUS 249

Goldene Vlies nach Delphi zuriickbringt. Es handelt sich aber im Unterschied zu
Jason um einen ausgeprigt ethisierten Heroismus, der vom Gedanken der Sithne
bestimmt wird. Es ist ein christlich-humanistisches Heroismusmodell, das sich
vom rassistisch grundierten militirischen Heroismus Jasons absetzt und das Me-
dea nicht zufillig nach Delphi als Wiege der Humanititsidee fihrt.

Am Schluss der Trilogie kontrastiert Grillparzer die Wiirde von Medeas Hal-
tung, ihre heroische Bereitschaft zur Selbstiiberwindung mit Jasons denkbar un-
heroischer Verzweiflung:

JASON. Verwaist! Allein! O meine Kinder!

MEDEA. Trage!
JASON. Verloren!

MEDEA. Dulde!

JASON. Koénnt’ ich sterben!

MEDEA. Bifie!

Ich geh’ und niemals sieht dein Aug’ mich wieder!70

Auch in der letzten Stichomythie steht somit der christliche Begriff der Buf3e, der
petavota, im Vordergrund.

Dadurch verliert die fremde Heldin ihre Fremdheit. Trotz ihres betonten Exo-
tismus wird sie zum Sprachrohr und Vehikel von Grillparzers humanistisch-
christlicher Ethik. Die kolchische Zauberin wird abendlindisch tiberformt. Dies
bedeutet andererseits aber auch, dass das Humanititsideal, zu dem sich Grillpar-
zer bekannte, im imperialistischen Europa inzwischen offenkundig so fremd ge-
worden war, dass es nur von einer fremden Heldin verkorpert werden konnte.

70 Ebd., V. 2373-2375.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Andere Helden im populiren englischen
Melodrama des frithen 19. Jahrhunderts

Christian Krug

Auf den englischen Theaterbithnen der ersten beiden Jahrzehnte des 19. Jahrhun-
derts findet sich eine Reihe von Bithnenhelden, die kulturell, ethnisch oder religios
als ,Andere‘ markiert sind; zumeist handelt es sich bei ithnen um ,orientalische’
Figuren. Solche anderskulturellen Bithnenhelden sind dem Theaterpublikum in
einem hermeneutischen Sinne nicht ,fremd‘; sie sind ihm im Gegenteil aufgrund
ithrer Konventionalitit sogar sehr vertraut. Ihre Markierung als ,Andere‘ wirft daher
auch nicht so sehr grundsitzliche Verstehensfragen auf — wohl aber Fragen nach
Zugehorigkeiten und der eigenen Identitit des Publikums.!

Bei den Reprisentationen eines anderskulturellen Heldentums im populdren
englischen Melodrama dieser Zeit kommen diese Fragen von Identitit und Alteri-
tit in besonderer Weise zum Tragen. Dazu gehort zum Beispiel, dass ein solches
Heldentum in geringerem Mafe an bestimmte Figuren (etwa ,den Bithnenhelden®)
gebunden ist und dass heroische Attribute wie Exzeptionalitit, Handlungsbereit-
schaft oder Transgressivitit umverteilt und von Szene zu Szene unterschiedlich
aktualisiert und artikuliert werden konnen. Warum dies so ist, mochte ich im ersten
Teil meines Beitrags herausarbeiten und dabei auf spezifische Gattungskonventio-
nen und die Bithnenpraktiken der Zeit, die soziale Verortung einzelner Theater in
marginalen sozialen Riumen, aber auch auf die spezifischen Alterisierungsprozesse
eingehen, die in ein solches anderskulturelles Heldentum eingeschrieben sind.
Gleichzeitig mochte ich an einem Fallbeispiel, William Barrymores EI Hyder; or, The
Chief of the Ghaut Mountains (1818), ein analytisches Modell skizzieren, mit dem
sich solche anderskulturellen Heroisierungen in Melodramen beschreiben lassen:
das Modell eines dynamischen dramatischen Feldes, das sich von Szene zu Szene
neu konfiguriert. In einem zweiten Teil mochte ich anhand eines weiteren Fall-
beispiels, den Bithnenreprisentationen der populdren Figur Haroun Al-Rashid, ex-
emplarisch aufzeigen, wie ein ganz bestimmtes Motiv vom ,anderen Helden', die
,heroische Herrscherfigur’, sich in dieser Zeit fiir eine Vielzahl von (ganz heteroge-
nen) Einschreibungen und Alterisierungen 6ffnet.

Argumentationen anhand von Fallbeispielen sind (im positiven wie negativen
Sinne) anekdotisch und hingen entscheidend von der Auswahl der Beispiele ab.

1 Zur hier verwendeten Begrifflichkeit von Vertrautem‘ und ,Fremdem® als hermeneutische

Kategorien sowie des ,Eigenen® und des ,Anderen‘ als Kategorien von Zugehorigkeit und
Identitit beziehungsweise Alteritit vgl. Andrea Polaschegg: Der andere Orientalismus. Regeln
deutsch-morgenlindischer Imagination im 19. Jabrbundert (Quellen und Forschungen zur Litera-
tur- und Kulturgeschichte; 35). Berlin 2005, 41-49.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

252 CHRISTIAN KRUG

Die hier diskutierten Fallbeispiele wurden ausgewihlt, da sie ein Spektrum repri-
sentieren: Das erste widmet sich der politisch wichtigsten Kolonie Grof3britan-
niens, Indien, das zweite dem wohl wichtigsten Text, der populire Vorstellungen
vom orientalischen ,Anderen‘ in Groflbritannien im 19. Jahrhundert geprigt hat -
den Arabian Nights’ Entertainments, also den Erzéihlungen aus Tausend und einer Nacht.
Wihrend im ersten Fall Fragen von anderskultureller Machtausiibung systematisch
ausgeblendet werden, ist der panoptische Herrscherblick Haroun Al-Rashids, der
im zweiten Fallbeispiel behandelt wird, als kulturelles Phantasma ein zentrales
Element von imaginiren Machtbeziehungen.

Der Gegenstand meiner Uberlegungen, das populire englische Melodrama, ist
dabei eine historisch und (national)kulturell sehr spezifische populirkulturelle
Form. Zwar gibt es zwischen den Biithnen Frankreichs, Deutschlands und Grof3-
britanniens einen regen Austausch von Stiicken und Dramatikern; was jedoch auf
den Londoner Theaterbithnen als Melodrama besucht und beschrieben wird, ist
das Ergebnis von ganz eigenen institutionellen und rechtlichen Rahmenbedingun-
gen und Diskursen, von Abgrenzungs- und Aneignungsstrategien. Wie und was
Melodramen bedeuteten, ist sehr genau auf die jeweilige Gesellschaft bezogen.
Dies haben sie mit dem Heroischen gemein.

Fir die Analyse eines ,anderen‘, zumeist orientalischen Heldentums bedeutet
dies, dass ein besonderes Augenmerk auf sich tiberlagernde Alterisierungen gelegt
werden muss. Im frithen 19. Jahrhundert fungieren Melodramen (ebenso wie das
sich zeitgleich etablierende Konzept des Populdren) zumeist selbst bereits als ein
,Anderes‘: Rechtlich sind sie ein ,Anderes® der sogenannten legitimen Dramenfor-
men Komodie und Tragddie, die bis 1843 in London einzig an den drei mit konig-
lichem Patent ausgestatteten (,lizenzierten‘) Theatern aufgefiihrt werden durften.?
Topographisch siedeln sie sich zunichst an anderen stidtischen Orten, etwa dem
irmeren East End Londons, an, dessen Theaterpublikum zuweilen als soziales
JAnderes® gefurchtet wird. Schliefflich erscheint das Affektive des Melodramas den
biirgerlichen Mittelschichten als sthetisch ,Anderes’. Fur die Analyse ,anderer’
Helden ist daher eine erste Primisse, dass sich intrakulturelle und interkulturelle
Prozesse des Othering immer schon tiberlagern.

Weitere methodologische Konsequenzen ergeben sich aus der Struktur des
Melodramas und seiner Auffithrungspraxis. So sind die dramatischen Strukturen
gerade nicht durch Kohirenz, sondern durch sehr heterogene Momente (,,situation
and incident®)? geprigt. Melodramen etablieren zudem ganz eigene emotionale
Regime (die beispielsweise szenisch-tonal geprigt sind)* und produzieren eine

2 Vgl. Jane Moody: lllegitimate Theatre in London, 1770-1840. Cambridge 2000.

3 Vgl. Johann N. Schmidt: Asthetik des Melodramas. Studien zu einem Genre des populiren
Theaters im England des 19. Jabrbunderts. Heidelberg 1986, 200.

Vgl. Conrad Joy Bishop: Melodramatic Acting. Concept and Technique in the Performance of
Early Nineteenth Century English Melodrama. Diss., Stanford University 1967, 51-52.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANDERE HELDEN IM POPULAREN ENGLISCHEN MELODRAMA 253

Affekt-Intensitit, die danach dringt, in Zeichenhaftigkeit uiberfiihrt zu werden.’
Dadurch verkomplizieren sie konventionelle heuristische Unterscheidungen zum
Beispiel von Emotion (im Sinne William Reddys als soziale Kommunikations-
form, die sich in — auch konkurrierenden - historischen Regimen anordnet)® und
Affekt (als vermeintlich vorindividuelle Intensitit). Auch sind (Helden-)Figuren al-
lenfalls innerhalb ganz allgemeiner Paradigmen im Dramenverlauf stabil, ansons-
ten jedoch gerade von relationaler Beziiglichkeit. Zeitgendssische Diskurse tiber das
Melodrama weisen auf andere Logiken von Figuren- und Handlungskonstruktion
und -rezeption hin,” innerhalb derer sich Helden im konventionellen Sinne nur
schwer fassen lassen. Fur die Analyse erfordert dies entsprechend eine Perspektive,
die auf Momente fokussiert und variable, instabile Heroisierungsverfahren im Blick
behilt.? Dies wird bereits in der vielbeschworenen Krise des melodramatischen
Bithnenhelden evident, die in der Forschungsliteratur vielfach beschrieben, aber
selten tiberzeugend erklart wurde. Traditionelle (minnliche) Bithnenhelden hatten
keinen leichten Stand in den englischen Melodramen des frithen 19. Jahrhunderts.
Als bithnenwirksamer galt die Rolle des Schurken, emotional und affektiv aufgela-
dener zumeist die der Heldin, und im Spannungsfeld zwischen diesen beiden
Figuren droht der melodramatische Bithnenheld dramaturgisch fast tiberfliissig zu
werden. In seiner klassischen Studie zum englischen Melodrama charakterisiert
Michael Booth ihn entsprechend als konventionell passiv, schwach und ,rather
stupid“.? Dass auch in der Forschungsliteratur zum Melodrama vergleichsweise sel-
ten auf minnliche Heldenfiguren fokussiert wird, ist jedoch nicht nur symptoma-
tisch flir eine solche veritable Krise des Biithnenhelden. Es mag auch Ausdruck
einer analytischen Kirise sein, die sich zum einen daraus ergibt, dass im Melodrama
Reprisentationen von Heldentum in sich haufig widersprichlich sind,!® und zum

Vgl. hierzu die klassische Studie von Peter Brooks: The Melodramatic Imagination. Balzac,
Henry James, Melodrama, and the Mode of Excess. New Haven und London 21995.

6 William Reddy: The Navigation of Feeling. A Framework for the History of Emotions. Cam-
bridge 2001.

Eine gute Rekonstruktion zeitgendssischer Diskurse liefert der immer noch einschligige
Aufsatz von Kurt Tetzeli von Rosador: Victorian Theories of Melodrama. In: Anglia 95,
1977, 87-114.

Die Analyse von EI Hyder wird zeigen, dass allzu homogenisierenden Bedeutungszuschrei-
bungen, wie sie Melodramen selbst zum Beispiel durch End-Tableaus suggerieren, durch-
aus misstraut werden kann: Die letzten Szenen von Melodramen etablieren hiufig retro-
aktiv eine vermeintliche Stabilitit von Figuren und Werten, die sich in der Theatererfah-
rung zuvor nicht unbedingt gefunden haben muss.

2 Michael R. Booth: English Melodrama. London 1965, 17, 18.

10 Jacqueline Bratton argumentiert, dass Reprisentationen von Heldentum immer wieder von
anti-heroischen Momenten durchkreuzt werden: ,melodramatic British heroism has vital
anti-heroic dimensions. [...] It is both tied to narrow stereotypes, and [at the same time] as
inclusive as possible, in class and regional/national terms; it admits non-heroic figures as
heroes, and [it admits] open statements of possibly subversive views and feelings“ (Jacque-
line S. Bratton: British Heroism and the Structure of Melodrama. In: Jacqueline S. Bratton
let al.] (Hg.): Acts of Supremacy. The British Empire and the Stage, 1790-1930. Manchester
1991, 18-61, hier 27).

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

254 CHRISTIAN KRUG

anderen daraus, dass sich seinen relational beziiglichen Figuren bei genauerer Be-
trachtung dann doch nicht scherenschnittartig ideologische Funktionen zuordnen
lassen. Anhand von Barrymores El Hyder mochte ich mich deshalb dem Bithnen-
helden analytisch anders nihern und dessen ,Krise® in den Kontext instabiler He-
roisierungsverfahren setzen.

1. Die Zirkulation beroischer Energien in
William Barrymores E1 Hyder

In diesem Melodrama kampft der charismatische Stammesfiihrer El Hyder darum,
einen jungen Prinzen aus der Gefangenschaft des tyrannischen Radschas Hamet
zu befreien; dieser hilt den Prinzen und dessen Mutter, um deren Hand er wirbt,
in einem Harem gefangen. El Hyder gelingt es schliefllich mit seinen Truppen,
Hamet zu bezwingen und den rechtmifligen Thronanspruch des Prinzen durch-
zusetzen. Die Titelfigur dieses Melodramas basiert auf einem indischen Feldherrn,
Haidar Ali (1721-1782),!1 der die Truppen der britischen East India Company in
den ersten beiden Mysore-Kriegen (1767-1784) besiegte und fiir die britische Of-
fentlichkeit einen der bekanntesten Gegner der Briten in Indien darstellte.!? An
seiner Figur lassen sich die Heroisierungspotenziale eines ,anderen Helden gut
demonstrieren. Die Analyse zeigt aber auch, dass heroische Attribute in einem
Melodrama tiber unterschiedliche Figuren (,eigene‘ wie ,andere®) verteilt und zum
Teil je nach Szene dynamisch neu konfiguriert werden — und dass lokale Kontexte,
bis hin zum sozialen Umfeld einzelner Theater, solche spezifischen Heroisierun-
gen bedingen.

Auf den ersten Blick scheint Hyder Ali ein ungewohnlicher Held in einem Lon-
doner Theater zu sein, und ein indischer Befreiungskampf gegen eine tyrannische
Herrschaft ein ungewohnliches Sujet. Die East India Company hatte in einer gan-
zen Reihe von Publikationen, etwa in captivity narratives Uber britische Gefangene,
systematisch versucht, den historischen Haidar Ali zum Gegner nationaler briti-
scher Interessen zu machen.!3 Dennoch wird er 1818 im Siiden und Osten Lon-
dons zu einem Jocal hero, dessen Heroisierung eng an die spezifischen Bithnen ge-
kniipft ist, auf denen er aufgefithrt wurde. Dies war erstens das neu gegriindete
Royal Coburg Theater stidlich der Themse (das heutige Old Vic). Das Coburg gab
sich eine ,radikale’ Ausrichtung (es positionierte sich zum Beispiel politisch klar ge-
gen den Prinzregenten, den spiteren Konig Georg IV.), und sein Publikum bestand

11" Narendra Krishna Sinha: Haidar Ali. Calcutta 31959.

12 ygl. Rajat Kanta Ray: Indian Society and the Establishment of British Supremacy, 1765-
1818. In: P.J. Marshall und Alaine Low (Hg.): The Oxford History of the British Empire. Bd. 2:
The Eighteenth Century. Oxford 1998, 510-520.

13 Vel. Linda Colley: Captives. Britain, Empire and the World 1600-1850. London 2003. David
Worrall: Harlequin Empire. Race, Ethnicity and the Drama of the Popular Enlightenment (The
Enlightenment World; 1). London [u.a.] 2007, 82.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANDERE HELDEN IM POPULAREN ENGLISCHEN MELODRAMA 255

zu einem hohen Anteil aus Dienerschaft und Arbeitern.!# Drei Jahre spiter wech-
selte das Melodrama in das etwa 1600 Personen fassende Royalty Theatre im Stadt-
teil Tower Hamlets; dieses lag in unmittelbarer Nachbarschaft zum neu errichteten
East India Dock und rekrutierte sein Publikum auch aus den multi-ethnischen
Hafenarbeitern der East India Company.!> Dass das Melodrama mit seinem orien-
talischen sowie muslimischen Helden in diesen Theatern Erfolg hatte, ist vielleicht
auch ein Indiz daftir, dass sich die von Edward Said beschriebenen ,klassi-
schen® orientalistischen Diskurse eher in sanktionierten kulturellen Bereichen, etwa
den offiziellen Publikationen der Company, aber nicht notwendigerweise im
Bereich einer lokal umgrenzten Populirkultur durchsetzen konnten.!6

Der Bithnenheld El Hyder erweist sich direkt zu Beginn der ersten Szene als
charismatischer Anfithrer von patriotischen indischen Truppen. El Hyder ist dabei
der Fokus der ,Patrioten®;!”7 in ihm verdichtet sich ihr Kampf — und dies im Wort-
sinne, denn die dramatische Ausgestaltung der gerade gekdmpften Schlacht erfolgt
als innerer Nachvollzug:

EL HYDER Yes, Moloc, even so. But why these downcast eyes? Am I to read mistrust? El
Hyder doubted! Did he not perform his duty?—Did he not protect his charge as long
as man was man? Behold! are these not witnesses? Will not these wounds, still reeking
with my blood convey conviction to your minds? Mark! here stood the tent that held
my sacred charge,—far beyond our flank, stretched the enemy’s horse—our wing was
broken, over-whelmed, discomfitted—the Princess viewed it, and cried for Hyder—
Hyder flew to them—we were surrounded—foe on foe! I still maintained my ground,
but they seized the Princess and her son—I heard their cries—saw them borme away—
when [, with a Boa’s rage, rushed to the rescue—a conquering arm struck me down—
and Hyder saw no more!

MOLOC Oh, Hyder, do not think we doubt you! Quick, comrades, from his mind dispel
such thoughts—our country’s love, our country’s hope is—

OMNES Hyder!18

14" vgl. Frederick Burwick: Playing to the Crowd: London Popular Theatre, 1780-1830. New York
2011, 194-200. Worrall: Harlequin Empire (Anm. 13), 100-101. Moody: lllegitimate Theatre
(Anm. 2), 167-168.

15 Worrall: Harlequin Empire (Anm. 13), 101. David Worrall hat die Auffiihrungen von Barry-
mores Melodrama umfassend rekonstruiert, vgl. ebd., 81-105 sowie die bis auf wenige
Anderungen wortgleiche Diskussion in David Worrall: Islam on the Romantic Period
Stage. Hyder Ali, Tippoo Saib and Beyond the Captivity Narrative. In: Michael T. Davis
und Paul A. Pickering (Hg.): Unrespectable Radicals? Popular Politics in the Age of Reform.
Aldershot [u.a.] 2008, 167-184.

16 Vgl. Edward Said: Orientalism. Western Conceptions of the Orient. London 1978. Worrall: Har-
lequin Empire (Anm. 13), 81-87.

17" William Barrymore: EI Hyder, the Chief of the Ghaut Mountains: A Grand Eastern Melo-Dramatic
Spectacle. In Two Acts (T. H. Lacy). London [o. ].], 25. Historisch wurden die Marathen, die El
Hyder in diesem Drama anfihrt, 1803 und 1818 (nur wenige Monate vor der Erstauffiih-
rung) von den britischen Truppen besiegt, vgl. Ray: Indian Society (Anm. 12), 511, 522.

18 Barrymore: El Hyder (Anm. 17), 4.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

256 CHRISTIAN KRUG

Hyder Alis Heroisierung erfolgt hier in Form eines Stiicks im Stiick, einer meta-
theatralen Miniatur. Die abschliefende Akklamation durch die ,patriotischen
Stammesfursten®!® bestitigt nicht nur Alis Selbstzuschreibung von Heldentum,
sondern markiert auch, entsprechend der melodramatischen Struktur von situation
and incident, das Ende dieser ersten ,Auffihrung’ in einer iiberaus heterogenen
Szenenfolge. Kaum hat nimlich das Drama sein Figurenpersonal etabliert und sei-
ne Themen besetzt, zieht es seinen Helden sofort wieder aus dem Verkehr. Es be-
legt ihn in seiner nichsten Szene de facto mit einem inneren, moralischen Hand-
lungsverbot sowie einer vollstindigen sozialen Isolation, die sich unter dem kon-
stanten Blick der Gemeinschaft vollzieht: Hyder Ali, der Fluchtpunkt des Kampfes
der Patrioten, darf sich in ihrer Gemeinschaft frei bewegen, jedoch keinerlei soziale
Kontakte aufnehmen.?

Dramaturgisch gesprochen gibt es damit einen Stau an heroischer Energie. De-
ren Uberschuss sucht sich von Szene zu Szene neue Ventile und iiberschreitet da-
bei sowohl geschlechtliche als auch ethnische und nationale Grenzen: Spektakulire
Kimpfe mit Dolchen und Pistolen fithrt zum Beispiel eine indische Prinzessin.
Zwei britische Seeminner, die an der Kiiste von Delhi gestrandet sind (und dies im
stidindischen Mysore), stellen wiederum einen anderen konventionellen Helden-
typ bereit, die Bithnenfigur des ,Jack Tar® - einen britischen Matrosen mit einem
Herz aus Gold, der fur Gerechtigkeit und Grofibritannien kdmpft. Dass sich in
Melodramen hiufig Seeminner aufs Land verirren, ist @ibrigens nur vordergriindig
inkongruent. Es ist vielmehr symptomatisch: Um 1820 waren Soldaten duflerst
ambivalent konnotiert; zum einen galt das Heer traditionell als Auffangbecken fir
Kriminelle und Arme, zum anderen liefen sich einige der Soldaten, die aus den
franzosischen Revolutionskriegen zuriickehrt waren, nur schwer wieder in die Ge-
sellschaft integrieren. Da militdrischer Ruhm im kulturellen Gedichtnis eng mit
den Erfolgen der britischen Navy verkntipft war, fungierte zumeist der Seemann
als prototypischer militirischer Held.?!

Der erste der Seemanner in E/ Hyder, Mat Mizen, appelliert dabei in einem be-
stindigen Wortschwall an vermeintlich geteilte nationale Eigenschaften und Werte.
Seine Funktion ist die Anbindung an eine imaginierte nationale Gemeinschaft; er
produziert clap traps, das heifdt, er appelliert in Sentenzen und ldsst diese iiber den
eingeholten Beifall des Publikums bestitigen — ein solches gemeinsames Klatschen
stiftet in der Praxis aber auch eine viel enger umgrenzte, lokale Gemeinschaft in

19 Ebd., [2].

20 Ebd., 10.

21 Anders argumentiert Jane Moody, die vor allem auf die Transgressivitit der Figur abhebt:
»despite his moral heroism, the sailor remains an unknowable stranger on the very edge of
modern civilisation. [...] In the wake of mass post-war demobilisation, the brave, brusque
but unpredictable sailor had usurped the [role of the] wild man as a theatrical subject pre-
cisely because he epitomised contemporary fears about the identity of the civil and the
monstrous in late Georgian society” (Moody: Ilegitimate Theatre [Anm. 2], 97-98).

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANDERE HELDEN IM POPULAREN ENGLISCHEN MELODRAMA 257

den einzelnen Theatern.?2 Der zweite Seemann, Harry Clifton, tibernimmt eine
leicht andere Funktion und verkorpert vor allem das kindlich-unschuldige Helden-
tum der frithen Jack Tar-Figur. Er ldsst sich (dhnlich der Figur Harpo bei den Marx
Brothers) als Verkorperung des Freudschen Es beschreiben; mit kindlich-naiver
Freude agiert er seine Triebe aus und stellt dem Drama dadurch Momente sozialer
und sexueller Transgressivitit bereit.?? Es heifit oft, dass Melodramen mit dieser
Figur des Jack Tar der Reprisentation eines ,eigenen‘ Helden am nichsten kom-
men. Tatsdchlich funktioniert aber auch diese Figur iiberhaupt nur in der ,Fremde",
in ,xenotopen‘ Riumen.?* Sobald sie nimlich in heimische, englische Kontexte ge-
setzt wird — so etwa im domestic melodrama ab den 1830er Jahren — wird sie auf-
grund ihrer Transgressivitit zum sozialen Storfall. Bei dem zweiten britischen
Seemann resultieren Infantilisierung, Transgressivitit und Exzess dabei nur teilwei-
se in einer Exotisierung der Figur, wie sie ansonsten gattungstypisch betrieben
wird. Lokal wird ihr Othering anders, nimlich geschlechtlich, betrieben: Die Figur
wurde 1818 am Coburg von ,Mrs. W. Barrymore® gespielt, der Ehefrau des Autors
und Schauspielers, der den Tyrannen gab.?’> In Melodramen ist ein solches ge-
schlechtliches Othering insofern moglich, als es als ,Mischgattung® traditionell eine
Nihe zur Pantomime aufweist, in welcher die Rolle des Principal Boy immer von
einer Frau gespielt wird.26

22 Vgl. hierzu auch Bratton: British Heroism (Anm. 10), 23. Auf den nicht-lizenzierten Biih-
nen (wie dem Coburg) konnen solche Momente imaginierter Gemeinschaften noch zusitz-
lich lokal geprigt sein, da lokale Schauspiel-Stars teilweise wihrend einer Auffithrung aus
ihrer Rolle traten, um (vergleichbar mit dem modernen stand up) lokale Ereignisse zu kom-
mentieren. Auffithrungen werden von solchen isolierten, tendenziell handlungs- und kon-
textfreien Momenten ,punktiert’ — auch in diesem Sinne stellen Melodramen kein homo-
genes oder lineares Theatererlebnis bereit.
Entwiirfe einer Genealogie der Tar-Figur finden sich in Bratton: British Heroism (Anm.
10), 43, und in Heidi J. Holder: Melodrama, Realism and Empire on the British Stage. In:
Jacqueline S. Bratton [et al.] (Hg.): Acts of Supremacy. The British Empire and the Stage, 1790-
1930, Manchester 1991, 129-149. Demnach habe sich diese Figur von einem kindlichen
und vermeintlich unschuldigen Heldentum in den ersten zwei Jahrzehnten des 19. Jahr-
hunderts hin zu einer abgeklirteren und sentimentalisierten Form ab den 1830er Jahren
entwickelt. Zu Ende des Jahrhunderts werde ein nunmehr nostalgisch verklirter Jack Tar
zunehmend sozial instrumentalisiert.
In Anlehnung an Michel Foucaults Konzept der Heterotopie sind ,Xenotopien® als Raume
beschrieben worden, ,innerhalb derer Fremdheit hergestellt und inszenatorisch vermittelt
wird. Thre primire Funktion im Europa des 19. Jahrhunderts besteht darin, einem heimi-
schen Publikum, fur das der Umgang mit dem dufleren und vor allem dem exotischen
Fremden keineswegs alltiglich ist, strukturierte und riumlich erfahrbare Alterititsserfah-
rungen zu ermdglichen. Folgerichtig zielen Xenotopien auf ein breites, gegen Ende des
Jahrhunderts sogar auf ein Massenpublikum ab und tragen so zur Popularisierung des
Fremden bei.“ (Volker Barth [et al.]: Einleitung. In: Volker Barth [et al.] (Hg.): Xenotopien.
Verortungen des Fremden im 19. Jabrhundert (Kulturgeschichtliche Perspektiven; 9). Miinster
[w.a.] 2007, 7-23, hier 15-16).
25 Barrymore: El Hyder (Anm. 17), [2]. Vgl. Worrall: Harlequin Empire (Anm. 13), 84.
26 Vgl. Karl Sabbagh: The Arabian Nights in British Pantomime. In: Philip F. Kennedy und
Marina Warner (Hg.): Scheherazade’s Children. Global Encounters with the Arabian Nights. New
York 2013, 265-273, hier 267.

23

24

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

258 CHRISTIAN KRUG

In der Schlussszene von E/ Hyder stehen die beiden Briten allerdings ebenfalls
nicht mehr im Zentrum eines heroischen Handelns. Thre Anzahl hat sich nimlich
in der vorletzten Szene vervielfacht — eine groflere Gruppe weiterer britischer See-
minner muss ebenfalls das Landesinnere durchzogen und dabei auch schwere Ar-
tillerie mit sich gefuhrt haben. Aufgrund der schieren Anzahl der britischen ,See-
manner’ in E/ Hyder entspricht deren Handeln allerdings nicht mehr den konven-
tionellen ideologischen Reprisentationen von Heldentum: Im frithen kolonialen
Melodrama wird die britische Militirmacht systematisch verdeckt, individualisiert
und tber wenige Einzelfiguren reprisentiert — meist die gallant few, die sich gegen
eine Ubermacht durchsetzen.?” So ergibt sich der Bedarf fiir eine letzte Verschie-
bung von heroischer Energie: Ein Kampf der gallant few war ja genau das Thema
der ersten Szene um El Hyder, den durch ein inneres Handlungsverbot ruhig-
gestellten Titelhelden. So schlieit sich der dramaturgische Kreis des Dramas, das
nun zu seinem ersten Heldennarrativ zurtickkehrt und den indisch-muslimischen
Held reaktiviert. Szenische und emotionale Hohepunkte sind entsprechend der
Kampf der Prinzessin mit ihrem Haremswichter und schliefilich El Hyders Kampf
mit dem ,,Iyrannen® Hamet und seinen Minnern.28

Als Beschreibungsmodell fiir Melodramen wie dieses bietet sich das eines dy-
namischen Feldes an, in dem heroische Energie gewissermaflen zirkuliert und
dann, gemif} der melodramatischen Struktur von sitwation and incident, in ihren
verschiedenen Aspekten von unterschiedlichen Figuren ausagiert wird - ,eigenen’
ebenso wie ,anderen‘.?° Der Titelheld bleibt dabei ihr Fluchtpunkt. Was das Melo-
drama jedoch nicht wagt, ist, thm nach gewonnenem Kampf politische Macht zu
Ubertragen (die der historische Haidar Ali sehr wohl hatte). Der Bithnen-Hyder
kdmpft auch gar nicht fiir sich, sondern fiir ein junges Prinzenkind, so dass sich die
Frage von Herrschaft gar nicht stellen muss.3? Stattdessen imaginiert das Drama
tiber die Figur des Hamet symbolisch, was passieren konnte, wenn ein anderskultu-
reller Held wie El Hyder selbst Herrschaft erlangen wiirde. Hamet wird vom Star

27 Vgl. Bratton: British Heroism (Anm. 10), 26.

28 Barrymore: El Hyder (Anm. 17), 4 und passim. Auch das schlussendliche Schwenken der
britischen Fahne ldsst sich nicht ausschliellich auf nationalistische Bedeutungen verengen
(vgl. auch Anm. 8); es markiert vielmehr die im Drama immer wieder beschworene ,Frei-
heit’, die lingst mit ,indischer Befreiung® {iberlagert wurde und nun zwischen ,eigenen’
(beziehungsweise je nach Publikum ,anderen) Sinneinschreibungen oszilliert.

In seinen dynamischen Heroisierungen ist das Drama damit deutlich komplexer, als es
seine Zusammenfassungen in kritischen Studien vermuten lassen. Hier dient es zumeist als
prototypisches Beispiel ,des’ kolonialen britischen Theaters. ,Here, and in similar plays,
spectators saw Britain’s imperial ambitions dramatized as an heroic crusade for liberty
against usurping tyrants and barbaric native customs® (Jane Moody: The Theatrical Revo-
lution, 1776-1843. In: James Donohue (Hg.): The Cambridge History of British Theatre. Bd. 2:
1660 to 1895. Cambridge 2004, 199-215, hier 205).

Worralls Interpretation, Barrymores E/ Hyder reprisentiere einen islamischen ,Herrscher® als
heroische Figur - ,who affirmed [his] sovereignty and delivered rousing speeches to [his]
subjects” (Harlequin Empire [Anm. 13], 82; meine Hervorhebung) ist damit vom Text
schlicht nicht gedeckt.

29

30

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANDERE HELDEN IM POPULAREN ENGLISCHEN MELODRAMA 259

des Ensembles gespielt und fungiert als El Hyders alter ego — als gefallener Heros,
der sich in den politischen Zwingen der Macht verstrickt hat. Auch hier sind die
sich uiberlagernden Alterisierungen spannend: Auf den Bithnen des Coburg und
des Royalty Theatre, beide sogenannte minor theatre ohne konigliches Patent, wird
dieser ,Iyrann® durch seine deutlichen Beziige zur Shakespeareschen Tragodie,
insbesondere Richard I1I, als ,Anderer’ markiert. Die Differenzlinien, die zwischen
den komplementiren Figuren eingezogen sind, verlaufen dabei nicht nur zwischen
sehr unterschiedlich konnotierten Gattungen, Tragodie und Melodrama, sondern
zwischen einer ,legitimen® und ,illegitimen Theaterkultur*3! mit ihren jeweiligen
sozialen Orten. Solche Linien sind allerdings fliefflend: Shakespeare selbst war erst
ab Mitte des 18. Jahrhunderts kulturell nobilitiert und zu Beginn des 19. Jahrhun-
derts im Zuge der Herausbildung einer isthetisierten Hoch- beziehungsweise
Elitenkultur gewissermaflen entpopularisiert worden. Kurz nach den hier behan-
delten Auffihrungen versuchen einige minor theatres dann verstirkt, sich Shake-
speare als ,Eigenes‘ anzueignen, um dadurch ihr kulturelles Prestige zu steigern: Sie
werben Offentlich mit ihrer Verortung siidlich der Themse (Shakespeares ersten
Spielorten) und engagieren namhafte Shakespearedarsteller fuir Gastspiele; das
Coburg zum Beispiel organisiert 1819 ein Gastspiel von Junius Brutus Booth als
Richard III. oder 1831 von Edmund Kean (der jedoch gegen den local hero des
Theaters, den Volksschauspieler’ Cobham, nicht bestehen kann).32 Das Othering
des indisch-muslimischen El Hyder tiber die Dramenfigur des nationalisierten, an-
geblich hochkulturellen Shakespeare muss damit in sich widerspriichlich bleiben.3?

2. Der andere Held als kulturelles Phantasma

In den populiren Melodramen der ersten beiden Jahrzehnte des 19. Jahrhunderts
werden Heroisierungen anderskultureller Figuren zumeist durch Mechanismen
der Ab- und Ausgrenzung flankiert, und wenn wie in Barrymores E/ Hyder das he-
roische Handeln eines anderen Helden in der Moglichkeit einer herrschaftlichen
Machtaustibung resultieren konnte, dann wird diese meist systematisch ausge-
blendet. In meinem zweiten Fallbeispiel steht dieser Aspekt der Herrschaft eines
anderskulturellen Heldens nun im Mittelpunkt. Es handelt sich um die Anfang
des 19. Jahrhunderts wohl populirste Figur der zahlreichen Bithnenadaptationen
der Arabian Nights® Entertainments, den in Verkleidung durch Bagdad ziehenden

31 Moody: Hegitimate Theatre (Anm. 2), 10.

32 Vgl. ebd., Kap. 4, insbesondere 136-137, sowie Jane Moody: Romantic Shakespeare. In:
Stanley Wells und Sarah Stanton (Hg.): The Cambridge Companion to Shakespeare on Stage.
Cambridge 2002, 37-57.

Ohnehin tiberlagern sich Kanonisierungs- und Popularisierungsbestrebungen und stellen
im frithen 19. Jahrhundert gerade keine klaren Dichotomien dar, vgl. Doris Feldmann und
Christian Krug: Zur Geschichte des Populidren. Konzepte und Praktiken englischer Popu-
larkultur im 19. Jahrhundert. In: Sabine Friedrich und Dirk Niefanger (Hg.): Populiirkultur.
Wirzburg [erscheint 2016].

33

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

260 CHRISTIAN KRUG

Kalifen Haroun Al-Rashid. Seine Herrschaft ist zu Beginn der Dramen bereits
etabliert; es stellt sich damit nicht mehr die Frage, ob sie gewonnen werden darf,
sondern wie sie ideologisch legitimiert werden kann, und was die Popularitit der
Figur auf den englischen Theaterbithnen des frithen 19. Jahrhunderts begriindet.
Dabei mochte ich mich vor allem einem bestimmenden Element widmen: der In-
szenierung des machtvollen, gesellschaftliche Identitit stiftenden Blicks dieser he-
roischen Herrscherfigur.

Das Motiv des verkleideten Herrschers selbst hat eine lange Geschichte im eng-
lischen Theater. Zu bestimmten Zeiten (insbesondere Anfang des 17. Jahrhun-
derts) findet es sich gehiuft,** und auch zu Beginn des 19. Jahrhunderts haben
verkleidete Herrscher Konjunktur — nicht nur auf den Theaterbithnen, sondern
auch in populiren politischen Diskursen der Zeit.3> In den Dramen um Haroun
stehen dabei meist Inszenierungen seines omniprasenten Blicks im Mittelpunkt.
Dieser Blick, der immer alles sieht, wird nicht nur in spektakuliren Bithnen-
momenten inszeniert, er durchwirkt die Dramen auch in vielen kleinen Momen-
ten. Dabei machen sich Dramatiker auch die spezifische Auffithrungspraxis von
Melodramen zunutze. Da Schauspieler vorwiegend in einer Linie auf der Bithne
agieren und dabei meist noch dem Publikum frontal zugewandt sind, existieren
Bithnenorte oberhalb dieser Ebene (#p stage); diese extra-diegetischen Bithnenorte
bleiben fiir das Publikum sichtbar, werden von den handelnden Figuren aber
ignoriert.3¢ Der Kalif kann dort verortet werden, so dass sein Herrscherblick -
gewissermaflen ,phantasmatisch® - tiber der Szene schwebt.3”

Durch solche (und viele weitere) Inszenierungsformen stellt der Herrscherblick
einem Londoner Theaterpublikum ein kulturelles Phantasma bereit, tiber das die
Herrschaft eines anderskulturellen Helden imaginiert werden kann. Alain Gros-
richard hat die Funktion dieses Phantasmas 1979, fast zeitgleich zu Edward Said,
in der ,anderen‘ Studie zum franzgsischen Orientalismus sehr prizise gefasst.3® Er
beschreibt das Phantasma des osmanischen Despotismus als eine im Grunde me-

34 Vgl. bereits Victor Oscar Freeburg: Disguise Plots in Elizabethan Drama. A Study in Stage Trad-
ition. New York 1915. Leonard Tennenhouse: Power on Display. The Politics of Shakespeare’s
Genres. London 22005. Kevin A. Quarmby: The Disguised Ruler in Shakespeare and his Con-
temporaries. London [u.a.] 2012.

35 Vgl. Linda Colley: The Apotheosis of George III. Loyalty, Royalty, and the British Nation
1760-1820. In: Past and Present 102, 1984, 94-129.

36 Vgl. Bishop: Melodramatic Acting (Anm. 4), 200-204.

37 Ein gutes Beispiel hierflir findet sich in Thomas Dibdin: I/ Bondocani, or, The Caliph Robber:

A Comic Opera, in Three Acts. London 1801 [Urauffithrung 1800], 28.

Alain Grosrichard: The Sultan’s Court. European Fantasies of the East, ibers. von Liz Heron.

London [u.a.] 1998 [Franzosische Erstausgabe 1979]. Vgl. auch Mladen Dolar: Intro-

duction. The Subject Supposed to Enjoy. In: Alain Grosrichard: The Sultan’s Court. European

Fantasies of the East, Gbers. von Liz Heron. London [u.a.] 1998, ix—xxvii. Im Gegensatz zu

Saids Orientalism-Studie ist The Sultan’s Court stark von Lacan beeinflusst und hat einen

deutlich begrenzteren Fokus; Grosrichard widmet sich ausschliefflich dem kulturellen

Phantasma des ,asiatischen Despotismus® (x) in der franzosischen Literatur des 18. Jahr-

hunderts.

38

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANDERE HELDEN IM POPULAREN ENGLISCHEN MELODRAMA 261

chanische Machtapparatur, die vor allem auf zwei Elementen basiert: dem omni-
priasenten Blick und dem Namen des Despoten, der als machtvoller Signifikant
durch das Reich zirkuliert.3? Fiir Grosrichard fungiert das Phantasma als das ,An-
dere® einer aufgeklirten, rationalen franzosischen Gesellschaft; es bildet ihren ,rea-
len Kern® und liefert Subjekten eine imaginire Begrindung dafiir, warum sie sich
Macht unterordnen (und unterordnen wollen), noch bevor sie dann ihre Stellung
zur Macht - ganz ,aufgeklirt’ - rationalisieren.*0

Henry Milners Barmecide (ebenfalls 1818) inszeniert Haroun als einen solchen
benevolenten ,Despoten’. Despotismus ist dabei eine Machtform, die neben dem
offentlichen und politischen Bereich dezidiert auch das Hiusliche und den Bereich
der Familie umfasst; etymologisch bedeutet ,Despot® auch Hausherr, und fir Gros-
richard beziehen Reprisentationen von Despotismus ihre Metaphern daher folge-
richtig auch aus Familienbeziehungen*! (etwa als ,der Vater des Volkes®, eine zen-
trale Bezeichnung Haroun Al-Rashids in den hier behandelten Melodramen).
Haroun muss in Barmecide lernen, kein ,,Tyrann® zu sein,*? darf dafiir jedoch als lie-
benswerter Despot weiter regieren. In Bezug auf die melodramatischen Heroisie-
rungen Harouns wire damit eine erste These, dass seine Figur es dem Publikum
ermoglicht, die eigene Anbindung an Macht genussvoll zu imaginieren, wihrend
es gleichzeitig auf einer symbolischen Ebene aktuelle sozio-politische Fragen ver-
handelt. Unabhingig vom Ausgang dieser Verhandlungen hat die Anbindung an
Macht jedoch lingst stattgefunden. Haroun, so lieffe sich @iberspitzt formulieren,
ist der anderskulturelle Held einer perfiden Selbstunterwerfungsfantasie.

In den Melodramen funktioniert dieses Prinzip zum Beispiel so, dass Haroun
die Funktion eines ,panoptischen Ubervaters® iibernimmt. Er erlaubt es einem
stadtischen Theaterpublikum dadurch, sich verloren geglaubten, paternalistisch-
feudalen Gesellschaftsstrukturen in einer nostalgisch verklirten, exotisierten Form
noch einmal zu vergewissern.*® Insofern erméglicht der anderskulturelle Held auch
eine Anbindung an die eigene imaginierte Vergangenheit. So gerahmt kénnen die
Melodramen dann eine ganze Fille von sehr spezifischen aktuellen sozialen Fra-
gen diskutieren.** Dazu gehoren zum Beispiel Arbeit und Armut: Armut ist eine

39 Grosrichard: The Sultan’s Court (Anm. 38).

40 Vgl. auch Dolar: Introduction (Anm. 38), xv-xvi.

41 Grosrichard: The Sultan’s Court (Anm. 38), 3-16.

42 Henry Milner: Barmecide; or, The Fatal Offspring. A Dramatic Romance. London 1818, 36.
Giafar erklirt dem Kalifen: ,Your only zealous friend and defender your tyranny has
driven from your cause, and made your enemy. For this you are indebted to your un-
governed passion. Justice and mercy constitute a sovereign’s brightest glory. Had you listened
to their voice, you had not been thus disgraced.“ (51)

Vgl. zu diesem und den folgenden Punkten ausfithrlicher Christian Krug: Das Eigene im
Fremden. Orientalismen im englischen Melodrama, 1790-1840 (Schriftenreihe Literaturwissen-
schaft; 53). Trier 2001, 139-148.

Dazu gehort es auch, eine empfundene Kluft zwischen Rechtsempfinden und Gesetz oder
zwischen dem Staat als Idee und seinen real existierenden Verwaltungsinstitutionen zu
Uberbriicken (so 1800 in Dibdin: I/ Bondocani [Anm. 37]).

43

44

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

262 CHRISTIAN KRUG

soziale Kategorie, die im frithen 19. Jahrhundert immer feiner ausdifferenziert
wurde.*® In Thomas Dibdins Azim; or Wants and Superfluities (1818) wird diese Dif-
ferenzierung symbolisch durchgespielt. Haroun fithrt ein Sozialexperiment mit
seinem armen Titelhelden durch, in dem dieser unter stindiger, verdeckter Beob-
achtung Bedarfsartikel und Luxusgiiter unterscheiden und kategorisieren muss.
(Das ultimative Luxusgut, das Azim nicht verlangen darf, ist — natiirlich - der un-
verstellte Blick. Dieser bleibt dem Kalifen vorbehalten.)*

Um dieses kulturelle Phantasma zu bedienen, bedarf es dieses spezifischen Hel-
den dabei gar nicht. Dies liegt zum einen in der Struktur des Phantasmas begriin-
det. Blick und Name orientieren sich zwar an der Figur des Despoten, sind eigent-
lich aber von ihr unabhingig, denn ihre Allprisenz und Allmacht wird von den
Untertanen verinnerlicht. Insofern konnte die Position des Despoten genauso gut
auch leer bleiben,*” und die Melodramen um Haroun Al-Rashid spielen mit die-
ser Moglichkeit, indem sie zum Beispiel immer wieder eine vermeintliche Un-
sichtbarkeit des Kalifen dramatisieren. Damit finden sich in den Melodramen
nicht nur ganz typische primoderne Mirchenmotive und -strukturen, sondern
auch ein Bezug zu modernen Gesellschaftstechniken: Jeremy Bentham hatte Ende
des 18. Jahrhunderts mit seinem ,Panoptikum‘ einen ganz dhnlichen Mechanis-
mus der Uberwachung imaginiert, der fiir Michel Foucault in der modernen
Uberwachungsgesellschaft resultiert.*8 Zum anderen lisst sich das kulturelle Phan-
tasma auch auf andere Figuren tibertragen. In Milners Barmecide ist dies zum Bei-
spiel zundchst der Wesir Giafar. In letzter Konsequenz kann es auch das Publikum
sein, dem ein omniprisenter Blick zugedacht wird, der als einziger immer schon
alles gesehen hat. Ein solcher panoptischer Herrscherblick des Publikums trigt
dann auch eine koloniale Komponente — im Sinne eines gemeinschaftlichen Ein-
ibens machtvoll-aneignender Blicke, welches seine Entsprechung auch in anderen
Kulturtechniken, etwa dem orientalistischen Panorama, findet.*

Das Phantasma des Despoten als funktionale Leerstelle ldsst sich noch in einem
weiteren Sinn produktiv auf Haroun anwenden: Es mag helfen, die Inszenierungen
Harouns historisch, auf der Schwelle zur Moderne, niher zu bestimmen. Anhand

45 Vgl. Gertrude Himmelfarb: The Idea of Poverty. England in the Early Industrial Age. London
und Boston 1984.

46 Gedruckt als: Thomas Dibdin: Haroun Alrashid; or, Wants and Superfluities. A Melodramatic
Romance in Three Acts. London [o. ].].

47 Laut Grosrichard internalisieren Untertanen die Allmacht des Herrschers; ihr Begehren
und die Aussicht auf Genuss treiben die Unterwerfungsmaschinerie an; vgl. Grosrichard:
The Sultan’s Court (Anm. 38), 164-165.

48

Fiir Foucault stellt das Panoptikum eine strukturelle Form der Machtausiibung dar, bei der
tiberwachende Blicke verinnerlicht werden und zu Selbstdisziplinierungen fithren; vgl. Mi-
chel Foucault: Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefingnisses. Frankfurt am Main
101992.

49 Vgl. Edward Ziter: The Orient on the Victorian Stage. Cambridge [u.a.] 2003, Kap. 1, sowie
Mary Louise Pratt: Imperial Eyes. Travel Writing and Transculturation. London und New York
1992.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANDERE HELDEN IM POPULAREN ENGLISCHEN MELODRAMA 263

von William Dimonds The Zthiop; or, The Child of the Desert, meinem letzten Fall-
beispiel, ldsst sich gut demonstrieren, wie die Inszenierungen Harouns zwischen
vormodernen und modernen Reprisentationsformen changieren, die ihrerseits
wiederum eng an die jeweilige Auffithrungssituation gebunden sind. 7he ZLthiop
wurde 1812 am Covent Garden Theatre uraufgefiihrt und handelt von einer zu-
néchst auch erfolgreichen Revolution gegen den Kalifen. Wenn in der ersten Szene
revolutiondre Handzettel (b:lls) ausgehingt werden, so hat dies 1812 eine aktuelle
gesellschaftliche Relevanz: Es gab starke, ganz unterschiedlich motivierte radikale
Stromungen in der Londoner Gesellschaft, denen wiederum durch eine zuneh-
mend restriktive Polizeigesetzgebung begegnet wurde.’® Auch Harouns panopti-
sche Blickmacht findet ihre zeitgendssische Entsprechung in einem omniprisenten
Blick der Obrigkeit. Offentliche Versammlungsorte wie Kneipen, Klubs und Thea-
ter wurden zunehmend systematisch von einem Netzwerk von Informanten und
Spionen des Home Office tiberwacht: ,Britain 1790-1820 was a spy culture®, so
David Worrall. (Sein Studium der Akten des Home Office hat iibrigens ergeben,
dass zu den prominenten Opfern dieser ,panoptischen‘ Uberwachung auch Jeremy
Bentham selbst zihlte.)!

Die Revolution gegen Haroun, die das Melodrama inszeniert, hat somit auch
fur England eine gewisse gesellschaftspolitische Sprengkraft. Dies gilt umso mehr,
als sie in ein recht konventionelles Heldennarrativ gegossen wird und als legitimer
Kampf eines jungen Prinzen gegen den vermeintlichen ,Iyrannen® Haroun Al-
Rashid ausgestaltet wird.”? Zudem wird dieses Heldennarrativ (in Teilen fast exzes-
siv) christlich iiberformt - der Prinz ist eine kaum verstellte Christusfigur, seine
Unterstiitzer werden als verfolgte urchristliche Gemeinde reprisentiert, die in Kata-
komben ihre gefallenen Helden als Mirtyrer verehrt.3 Wenn muslimische Figuren

50 Der Diener des Dichters Percy Bysshe Shelley wurde zum Beispiel im gleichen Jahr, 1812,
wegen exakt dieses Vergehens, ill-sticking, offentlichkeitswirksam zu sechs Monaten Haft
verurteilt. David Worrall hat diese ,radikale Kultur® und die Reaktionen der Obrigkeit an-
hand von Akten des Home Office rekonstruiert; vgl. David Worrall: Radical Culture. Dis-
course, Resistance and Surveillance, 1790-1820. London 1992; zum &ill sticking vgl. insbeson-
dere 44-46, zu Shelleys Diener vgl. 5. Meinungsfreiheit ist auch in anderen Melodramen
um Haroun Al-Rashid ein Thema - teilweise mit unmittelbarem lokalen Bezug. So wurde
Milners Barmecide 1818 am Drury Lane Theatre aufgefiithrt, das genau wie Covent Garden
in dem Bereich lag, den das Seditious Meetings Act ein Jahr zuvor zur Bannmeile fiir Ver-
sammlungen deklariert hatte.

51 Worrall: Radical Culture (Anm. 50), 7; vgl. 96.

52 William Dimond: The Zthiop; or, The Child of the Desert: A Romantic Play, in Three Acts. New

York 1813, 31. Die Legitimierung erfolgt dabei tiber die Generation der Viter; Harouns Vater

stiirzte den Vater des Prinzen in einer blutigen Revolution vom Thron - nicht Haroun selbst,

wie Bridget Orr argumentiert (Bridget Orr: Galland, Georgian Theatre, and the Creation of

Popular Orientalism. In: Saree Makdisi und Felicity Nussbaum [Hg.]: The Arabian Nights in

Historical Context: Between East and West. Oxford 2008, 103-129, hier 116).

Das Drama greift damit bereits frith einen Mythos tiber urchristliche Verfolgung auf, der

sich bereits in populiren christlichen Heldengeschichten Anfang des 19. Jahrhunderts fand

(so in Alban Butlers immer wieder aufgelegtem The Lives of the Fathers, Martyrs and Other

Principal Saints [London 1756-1759]). Von den 1840er Jahren an wird dieser Mythos in

53

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

264 CHRISTIAN KRUG

im frithen Melodrama christlich iiberformt werden, garantiert dies tiblicherweise
die Rechtmifligkeit ihres Anliegens, wenn nicht gar den Erfolg ihres Kampfes. In
diesem Melodrama aber hilft es lediglich, eine sehr traditionelle Heils- und Hel-
dengeschichte symbolisch und narrativ auszugestalten — dann jedoch scheitert der
Prinz in seinem Kampf. Mehr noch: In der letzten Szene wird die christliche Hel-
dengeschichte fast komplett desavouiert und ihre Rhetorik als PR entlarvt, gesteu-
ert vom verkleideten Haroun selbst. In dieser Szene haben die Revolutionire be-
reits den Dolch tber den vermeintlich schlafenden Kalif erhoben. In diesem
Moment offnet sich schlagartig (,the entire grouping and illumination is instant and
simultaneous”)** die Szenerie links, rechts und oberhalb der Bithnenmitte. Diese
theatrale Neurahmung entspricht einem vollstindigen Perspektivwechsel; die
Machtverhiltnisse verkehren sich ins Gegenteil, und es stellt sich heraus, dass
Haroun die gegen ihn gerichtete Revolution immer schon umfasst hatte. Er selbst
war, verkleidet als ,Aethiop®, ihr Motor — und zwar als Schauspieler in dlackface:
der fremdkulturelle Held hatte die ersten drei Akte einen fremderkulturellen Agita-
tor gegeben.>

Diese Re-Inszenierung der Herrscheridentitit muss dabei sehr prononciert erfol-
gen. Uber das Motiv des Herrschers in Verkleidung wird nimlich nicht nur de-
monstriert, wie ein Herrscher auch transgressive Identititen in seiner Person zu as-
similieren vermag. Die andere Seite der Medaille ist, dass seine Herrscheridentitit
durch transgressive Identititen immer auch infrage gestellt wird. Bridget Orr sieht
Al-Rashids Verkleidungen daher als systematischen Versuch, einer grundsitzlichen
Transgressivitt gesellschaftlicher Identititen ,Herr* zu werden: ,To expel what ap-
pears to be systemic transgression, the very source of authority incorporates trans-
gressive identity and, however happy the outcome, Alraschid’s habitual recourse to
this strategy suggests the most intimate imbrication of proper authority and its
negative“.>® Dies gilt umso mehr fir Melodramen, in denen sich Figuren gerade
auch situativ und relational erschliefSen, und im besonderen Maf3e fiir solche meta-

den unterschiedlichsten Bereichen popularisiert werden — von der Archiologie tiber die Re-
ligionswissenschaften bis hin zur touristischen Reiseliteratur zu den Katakomben Roms, so
zum Beispiel Selina Bunbury: A Visit to the Catacombs, or First Christian Cemeteries at Rome.
London 1849.

54 Dimond: The AEthiop (Anm. 52), 72.

55 Vgl. Orr: Galland (Anm. 52), 116.

56 Ebd., 115. Eine solche Metatheatralitiit zeichnet nicht nur die Dramen um Haroun Al-
Rashid aus. Katherine Newey hat argumentiert, dass Melodramen, insbesondere im spite-
ren 19. Jahrhundert, sehr viel systematischer metatheatralische Elemente inkorporieren, die
auch in politischen Kontexten von Heroisierungen stehen: ,The political nature of meta-
theatricality is foregrounded in melodrama. The heightened world of melodrama [...] is a
defence of the heroic feeling individual against the encroachments of industrialisation and
urbanisation. The principle of metatheatricality is central here, as such a theatrical defence
of the heroic might otherwise be undermined by Victorian anti-theatrical suspicion of the
fluidity and malleability of the theatrical character.“ (Katherine Newey: Melodrama and
Metatheatre: Theatricality in the Nineteenth Century Theatre. In: Journal of Dramatic The-
ory and Criticism 11: 2, 1997, 85-100, hier 98-99)

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANDERE HELDEN IM POPULAREN ENGLISCHEN MELODRAMA 265

theatralen Momente, bei denen die Theatralitit von Herrschaft selbst zum Thema
zu werden droht.

Insofern ist diese letzte Szene des Melodramas durchaus typisch: Haroun in-
szeniert seine Macht durchweg als ein Prinzip, das vermeintlich immer schon
funktioniert hat. Die agonistischen Elemente, welche die Dramen auffahren (eine
Revolution, ein verstoflener Erzfeind, eine Bedrohung durch antisoziale Figuren
aus der Wiiste), sind, wie The Zthiop ausbuchstabiert, eigentlich schon immer be-
siegt gewesen; es bedurfte nur einer leicht verschobenen Perspektive, um dies zu
erkennen. Am Ende des Dramas hat Haroun den orientalischen Ersatzchristus
schlicht in sein Machtgefiige integriert — als seinen Adoptivsohn.”” Insofern hat
sich Haroun den Heiland des ersten Heldennarrativs angeeignet und ihn in eine
neue, tibergeordnete Heilsgeschichte inkorporiert. Das Melodrama legt solche
primodernen Deutungsmuster durchaus nahe, insbesondere auch in Verbindung
mit seinen marchenhaften Motiven und Strukturen. Gleichzeitig weist das Me-
chanische, Apparaturhafte von Harouns Macht aber auch auf moderne, entperso-
nalisierte Herrschaftstechniken.

In der Moglichkeit dieses Nebeneinanders deutet sich fiir mich der Kern der In-
szenierungen Harouns an. Haroun ist vielleicht auch deshalb an der Schwelle zur
Moderne ein so populirer Held, weil er, trotz aller Personalisierungen (etwa als
JVater des Volkes®), trotz seiner Abenteuer gegen Revolutionire, eine Leerstelle
beziehungsweise ein blofles Prinzip reprisentiert. Die auratische Aufladung seiner
Person in spektakuliren Szenen will dies gar nicht iiberdecken, sie fetischisiert es
vielmehr. In diese Leerstelle ist nun aber Alteritit machtvoll einschreibbar - und
zwar gleichzeitig primodern (marchenhaft-magisch, paternalistisch-feudalistisch,
heilsgeschichtlich) und modern: Innerhalb einer modernen Gesellschaftstheorie
kann der Herrscherblick bereits als ubiquitirer Blick der Uberwachung fungieren.
Und in einer zunehmend geordneten und durchregulierten biirgerlichen Gesell-
schaft sind Harouns Verkleidungen als Verbrecher oder als Riuber vielleicht die
(intra-kulturell) letzten ,anderen Helden.>®

Ich hatte damit begonnen herauszustellen, dass Melodramen in vielerlei Hinsicht
selbst als ein ,Anderes‘ fungieren. Aufgrund ihrer ,Anders‘-Artigkeit dienen sie
threr Zeit aber auch als ein kulturelles Experimentierfeld: Sie integrieren Affekt-
haftes als einen zentralen dsthetischen Bestandteil, und in einer Zeit, in der ,eige-
ne‘ Herrscher (klassische Nationalherrscher) als Theaterhelden weitgehend ausge-

57 Prinz Orasmyn ist auch fiir Melodramenverhiltnisse ein (im Wortsinne) schwacher Prota-

gonist, der aufgrund von Schwiche und Ohnmachtsanfillen bestindig gestiitzt werden
muss. Er Gibernimmt bis zu einem gewissen Grad eine der konventionalisierten Rollen
einer melodramatischen Protagonistin, wie sie Merle Tonnies beschrieben hat; vgl. Merle
Tonnies: (En-)Gendering a Popular Theatrical Genre. The Roles of Women in Nineteenth-Century
British Melodrama (Anglistische Forschungen; 443). Heidelberg 2014, 75-102.

58 Vgl. Burwick: Playing to the Crowd (Anm. 14), Kap. 7 zu ,Heroic Rebels and Highwaymen*
auf der Bithne. Ich verdanke diese Lesart Doris Feldmann.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

266 CHRISTIAN KRUG

dient haben, entwerfen Melodramen einen in die (konventionalisierte) ,Fremde’
verschobenen, imagindren Ersatz. Und schliefilich spielen Melodramen andere
Moglichkeiten durch, wie ein heroischer Uberschuss, eine Exzeptionalitit des
Helden, ausgestaltet werden kann - nicht primir vertikal (etwa sozial oder staat-
lich), sondern vor allem horizontal, dafiir aber in immer breiteren Formen: Der
birgerliche Held im domestic melodrama oder der Arbeiterheld im industrial melo-
drama wird nun moralisch, emotional oder imaginir nobilitiert. Der melodramati-
sche Held wird in der Folge ,einfach® anders.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Borgias:
Fremde Charaktere und Fremdheit
in der Bihnenerzihlung

Uberlegungen aus der Theaterpraxis!

Benjamin Van Tourhout

Abb. 1: Teil I - Lucrezia begriifit die Massen.

In den meisten Erzihlungen fur die Bithne sind fremde Charaktere und Fremdheit
Elemente, die stabile Verhiltnisse verindern und als etwas Neues Prozesse der
Transformation auslsen. Fremde Charaktere konnen ganz wortlich aus fremden
Lindern stammen oder aber sich fremd oder anders verhalten als es die Konven-
tionen erwarten lassen. Das Moment der Fremdheit ist ein Schlisselelement einer
Erzidhlung und nicht zuletzt ein essenzieller Aspekt der heroischen Entwicklung
und Darstellung. In diesem Sinne stellen sowohl fremde Figuren als auch die
Fremdheit den Normalititsbegriff der Gesellschaft, der sie begegnen, infrage. Wenn
man die Transformationsprozesse und den Konflikt zwischen Gewohntem und
Fremdem niher betrachtet, treten eine Vielzahl an Themen und viele der von

1" Ins Deutsche iibersetzt von Jochen Antoni und redigiert von Alexandra Kuhn.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

268 BENJAMIN VAN TOURHOUT

Georges Polti beschriebenen dramatischen Situationen hervor:2 die Weigerung,
sich anzupassen, das Eindringen des Fremden, sturer Glaube an das Althergebrach-
te, das Ubertreten von Schwellen, Entdeckungen, Konservatismus, Rassismus. All
dies sind Formen von Fremdheit beziehungsweise Reaktionen auf Fremdheit, die
grob als Angst vor dem Unbekannten oder Angst vor Wandel zusammengefasst
werden konnen. Das Fremde bietet  tausend Gesichter® und daher tausend Ge-
schichten, wie schon Joseph Campbell speziell fur die Heldenerzihlung zeigte.?
Dieser Beitrag behandelt den Fremden als Figur und Fremdheit als Mittel des
Theaters. Aus der Perspektive eines Autors, Regisseurs und Darstellers werde ich
herausarbeiten, wie diese Mittel in Theaterstiicken funktionieren und welchen em-
pathischen Einfluss sie auf das Publikum haben konnen. Daneben werde ich
Fremdheit als Element der Schauspielkunst und des Schreibens analysieren und
darlegen, wie Fremdheit als Mittel zur Kommunikation im metatheatralen Kontext
genutzt werden kann. Die Borgia-Trilogie* soll dabei als Fallstudie dienen. Es han-
delt sich dabei um ein Stiick, das ich (in Zusammenarbeit mit der belgischen
NUNC-Kompanie) nach sieben Jahren intensiver Forschung und Proben 2014 ur-
auffithren konnte. In dem Projekt verbinden sich meine Theaterarbeit und meine
Forschungstitigkeiten, denn der Arbeit mit den Schauspielern gingen umfang-
reiche Recherchen im Vatikanischen Geheimarchiv voraus. Ich stief dort in Briefen
von und an Papst Rodrigo Borgia, Alexander VI., auf einen lebensfrohen und
scheinbar von dufleren Ereignissen und Widerstinden unbeeinflussten Mann und
auf eine Familie, die ganz anders war als das Bild, das man sich gemeinhin von den
Borgias macht. Ublicherweise werden Rodrigo und sein Sohn Cesare als zynische
und grausame Gestalten dargestellt, die nur an Perversionen interessiert waren. Die
Tochter, Lucrezia, wird meist als Nymphomanin oder als Opfer ihrer Familie dar-
gestellt. Die Erkenntnis, dass man die Borgias anders als finster und grausam dar-
stellen konnte, eroffnete mir neue Moglichkeiten, die Familie in ihrem unersitt-
lichen Hunger nach Macht auf die Bithne zu bringen. Daher war die inhirente
Andersheit und Fremdheit der Borgias ein wichtiges Element, um die Relevanz
ihrer Erzdhlung in ihrer eigenen Zeit und in unserer Gegenwart herauszuarbeiten.
Die Borgias waren urspriinglich im 15. Jahrhundert vom spanischen Valencia
nach Italien eingewandert. Obwohl Rodrigo schon in zweiter Generation in
Italien lebte, sahen er und seine Familie sich weiter einer ,starken romischen Oppo-
sition“ gegentiber.’ Des Weiteren fiithrten die drei Ehen Lucrezias zu einer Reihe

2 Georges Polti: The Thirty-Six Dramatic Situations. Boston 1916. Polti analysiert eine Reihe

von Texten und entwickelt eine Liste von ,dramatischen Situationen®, die universell in Er-
zidhlungen erscheinen. Diese Liste ist eine niitzliche Ressource fiir Autoren auf der Suche
nach neuen Dilemmata, Konstruktionen etc. Sie wurde zwar kritisiert, bietet aber nichts-
destoweniger einen guten Uberblick zu méglichen dramatischen Situationen.

3 Joseph Campbell: The Hero with a Thousand Faces. New York 1949.

4 Benjamin Van Tourhout: De Borgia Trilogie. Regie: Benjamin Van Tourhout. Brugge: Stads-
schouwburg, 9. November 2014 (Urauffithrung).

5 Art. Borgia. In: Der grofe Brockhaus, Bd. 2: Ber-Cz. Wiesbaden 161953, 251.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE BORGIAS 269

von Skandalen, auch aufgrund der Verstrickungen Cesares in die Vertreibung Gio-
vanni Sforzas® und der Ermordung Alfonso Bisceglies.” Nicht zuletzt lieferte die
Geburt eines mysteriosen Kindes, Giovanni Borgia, genannt Infans Romanus, die
Grundlage fur viele Spekulationen iiber die Borgias. Demnach soll Giovanni ge-
riichteweise das Kind Lucrezias und ihres Bruders Cesare oder ihres Vaters gewe-
sen sein.® Diese historischen Ereignisse und Gegebenheiten thematisierten wir
auch in der Trilogie, wobei wir Unklarheiten zur Steigerung dramatischer Span-
nung nutzten und so zum Beispiel den Infans Romanus als Kind von Rodrigo
und Lucrezia darstellten, um den Konflikt zwischen Vater und Sohn durch die
Vergewaltigung der Tochter zuzuspitzen.

Wie eingangs bereits angedeutet, ist der Moment, in dem Fremdheit in eine Er-
zdhlung tritt, oft der Ausgangspunkt der Handlung. Die Begegnung mit dem
Fremden markiert denjenigen Moment, in dem die Entwicklung und Transforma-
tion der Erzihlung ihren Anfang nimmt. Ein bekanntes Beispiel wire Macbeths
Begegnung mit den Hexen in Shakespeares Stiick. Fremdheit kann sich auch im
Helden einer Erzihlung manifestieren, wie zum Beispiel in Shakespeares Othello.?
In beiden Fillen lduft dies darauf hinaus, dass die dargestellte Welt so gesehen und
erfahren wird, wie sie nicht sein soll. Der fremde Held hat einen anderen Blick auf
die Welt und will, dass seine Umgebung dies anerkennt. Diese Position des Fremd-
seins in der Erzihlung versetzt ihn in eine einzigartige Position im Bezugssystem
des Theaters und nicht zuletzt im Hinblick auf die besondere ethische Dimension
dieser Kunstform.

Eine fremde Figur oder Perspektive kann eine starke ethische Wirkung haben,
indem sie Fehlverhalten blofistellt, dabei aber auch das Publikum provoziert und
dazu zwingt, sich zu positionieren. Fiirr den Autor eines Theaterstiicks besteht hier
die Moglichkeit, eine besondere Beziehung zum Publikum - beziehungsweise dem
,jimpliziten Publikum‘1® — aufzubauen. Im Falle ,fremder® Helden ist es wahrschein-
lich, dass ein Publikum die fremde Perspektive zunichst als falsch wahrnimmt. Das
Theater kann eine solche Wahrnehmung aber umkehren. Das Fremde in der Er-
zdhlung kann in paradoxer Weise umgewandelt werden in etwas, das Publikum
und ,fremde* Figur auf der Bithne gemeinsam haben - so kommt es zu einer be-
sonderen empathischen Beziehung.

Im Fall der Borgia-Trilogie ist das fremde Element, das die Verhiltnisse verin-
dert, der erste Auftritt von Rodrigo Borgia zu Beginn des Konklave, das ithn zum

Vgl. Sarah Bradford: Cesare Borgia. Ein Leben in der Renaissance, Ubers. von Joachim
A. Frank. Hamburg 1979, 83-84. Diese erste Ehe wurde schliefllich annulliert, um Lucrezia
wieder verheiraten zu kdnnen.

7 Vgl. ebd., 160-167.

Vgl. Ferdinand Gregorovius: Lucrezia Borgia. Nach Urkunden und Briefen ihrer eigenen Zeit.
Miinchen 1923, 185-187.

Siehe dazu auch den Beitrag von Tobias Déring in diesem Band.

Vgl. Wayne Booths Konzept des ,implied reader” oder des ,postulated reader”: Wayne
Booth: The Rhetoric of Fiction. Chicago [u.a.] 21983, 137-138.

10

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

270 BENJAMIN VAN TOURHOUT

Abb. 2: Teil I - Rodrigo wihrend des Konklave.

Papst wihlen wird, als er umgehend fragt: ,Wer mochte was aus meinen kleinen
Laden?® Das Publikum nimmt Rodrigo in diesem Kontext sofort als fremd wahr.
Nicht nur wegen seines Tons, der im strengen Umfeld des Vatikans befremdlich
wirkt, sondern auch aufgrund der Tatsache, dass Rodrigo unmissverstindlich be-
tont, dass das heilige Amt des Papstes kiuflich ist.

Reflexion, Moralitit und Transformation

Abgesehen von der Moglichkeit, die stabilen Verhiltnisse zu verindern und die
Welt anders zu sehen, ist der fremde Charakter ein ,Multifunktionswerkzeug® fiir
Autoren, um Gewohnheiten infrage zu stellen, licherlich zu machen oder zu besta-
tigen. Fremdheit ist daher ein Mittel der Reflexion und Polarisierung. Sie erzeugt
beinahe organisch Spannung zwischen ,denen‘ und ,uns‘; sowohl die Charaktere
als auch das Publikum werden gezwungen, Stellung zu beziehen. Die Uber-
briickung der Distanz zwischen dem Fremden und den gewohnten, stabilen Verhilt-
nissen ist ein Mittel fiir Autoren, um sowohl die Erzdhlung zu befeuern als auch
die zugrunde liegende Moral zu betonen. Dieser Zwiespalt hat im Grunde zwei
mogliche Auswirkungen: Entweder das Fremde passt sich dem Gewdhnlichen an,
oder das Gewohnliche dem Fremden. Der stetige Kampf zwischen Fremdem und
Gewohnlichem lenkt den Verlauf der Handlung und bestimmt letztlich den Aus-
gang der Erzahlung.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE BORGIAS 271

Der Ruf nach Transformation

Helden fiithlen in den meisten Fillen einen inneren Drang, ihre Umwelt zu ver-
indern. Und wenn sie sich fiir ihre Sache aufopfern, schaffen sie eine Transforma-
tion in ihrer (fiktionalen) Gesellschaft. Dieser innere Wille zur Verinderung kann
ein Publikum verfithren und zumindest teilweise die dauerhafte Anziehungskraft
heroischen Verhaltens (sowohl in der Fiktion als auch in der Realitit) erkldren. Da
die Fremdheit durch ein Transformationspotenzial gekennzeichnet ist, werden
beide Aspekte in Erzihlungen tiber fremde Helden intensiviert.

Der Wille zur Transformation der Gesellschaft verband auch die Mitglieder der
Borgia-Familie, zumindest in den ersten Jahren von Rodrigos Regentschaft als
Papst. Aber wie im Falle der meisten Helden erlebten sie auch innere Krisen. Im
Rahmen unserer Produktion war dies natiirlich eine groflartige Moglichkeit fur
das ganze kiinstlerische Team. Vater und Sohn, Rodrigo und Cesare Borgia, wur-
den zunichst als Einheit dargestellt, aber im Verlauf der Borgia-Trilogie wurde so-
wohl fir Rodrigo als auch fir das Publikum immer deutlicher, dass Cesare zum
Einzelginger geworden war. Als Cesare sich seinen eigenen Weg suchte, geriet er
in einen Widerspruch zu dem Weg, den Rodrigo fiir ihn vorgesehen hatte. Daher
mussten beide sowohl ihre inneren als auch ihre dufleren Bediirfnisse indern, um
sich anzupassen. Dies flihrte zu Zweifeln, Angst und Verhirtung im Verhiltnis
von Vater und Sohn. Thre jeweilige Sturheit fithrte ihre dunkelste Stunde herbei:
die Erkenntnis, dass die Familie, die sie beide leidenschaftlich liebten, ein leeres

Abb. 3: Teil I - Die Borgias spielen.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

272 BENJAMIN VAN TOURHOUT

Geflige war, und dass sie zu erbitterten Feinden geworden waren. Solche Momen-
te des Zweifels und der Angst machen den fremden Helden wns dhnlich.

Was ist neu?

Als Autor liefd ich meine Geschichte in genau demjenigen Moment beginnen, in
dem das Fremde auftritt. Mit diesem Auftritt stellten sich verschiedene Fragen:
Welche Verinderungen werden stattfinden? Welche fremden und einzigartigen
Ideen, Charaktere oder Elemente werden die stabilen Verhiltnisse verindern? Was
ist heute anders? Die Charaktere der Borgia-Trilogie sind auf verschiedenen Ebenen
fremd. Thr Auftreten und ihre Aufgabe verbinden heroische und schurkische - so-
gar diktatorische — Eigenschaften. Der Held muss es wagen, Risiken einzugehen
und seine Welt herauszufordern. Helden miissen ihrer Zeit stets voraus und in der
Lage sein, sich jeder Ara und jeder Zeit anzupassen. Der Held hort niemals auf,
dem Gewohnten und der Stabilitit, dem beziehungsweise der er begegnet, entge-
genzutreten. Dies und ihr Verlangen nach Orgien innerhalb der Mauern des Vati-
kans macht die Borgia-Familie zu noch ambivalenteren Charakteren und erklirt
die Faszination, die Rodrigo Borgia seit seinem Tod im Jahre 1503 auf Autoren
ausiibt. Wir waren in unserem Theaterprojekt besonders angezogen vom brutalen
Mut und der Beharrlichkeit der Borgias sowie der Ahnlichkeit ihrer Verhaltens-
weisen mit heutigen Einstellungen. Die Auffithrung zeigte so von Anfang an, wie
Rodrigo in Gliicksspiel und Bestechung involviert ist, da wir ihn als sehr ehrgeizi-
gen und skrupellosen Fremden darstellten; als Mann, der seinen Erzfeind Guilliane
della Rovere in sehr unchristlicher Manier herausforderte. Um beim Publikum irri-
tierende Sympathien fur diese grausame Familie zu erwecken, wurde beschlossen,
Rodrigo als pikaresken Helden darzustellen. Dies steht im Gegensatz zur klischee-
haften Vorstellung von Rodrigo als dunkler und unheimlicher Figur, ldsst sich aber
mit historischen Quellen belegen: Die papstlichen Briefe, die ich in den Archiven
des Vatikan fand, geben wesentlich mehr Hinweise darauf, dass Rodrigo es
verstand, wie ein Picaro zu intrigieren, zu organisieren und seine Gegenspieler
herauszufordern. Da Rodrigo und seine Familie urspriinglich spanischer Herkunft
waren, waren sie mit vielen xenophoben Reaktionen konfrontiert, besonders nach-
dem Rodrigo auf Kosten anderer vornehmer Familien wie den Orsini oder den
Colonna sein Aufstieg in die Kurie gelungen war. Rodrigo war gleichzeitig daftir
bekannt, absolut furchtlos zu sein. Daher wurde er nicht nur als Fremder (in ab-
wertendem Sinn) betrachtet, sondern er verhielt sich auch befremdlich. Gerade
weil die Borgias eine so schillernde Familie waren, regten sie Erzihlungen iiber ihre
Fremdheit an. Sie reizten ihre Fremdheit aus und verstanden es, sie gegen ihre
Feinde einzusetzen. Diese Fremdheit fand ihren Hohepunkt wihrend Rodrigos
Pontifikats.

Im Verlauf unserer Proben wurde Fremdheit zum zentralen Thema. Sie warf
Fragen auf, wie das Pikareske eine spannungsreiche Verbindung zwischen der Figur

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE BORGIAS 273

Abb. 4: Teil I und IT - Rodrigo hat sich verkleidet, um seine Feinde zu schockieren.

und dem Publikum schaffen konnte, und wie die Fremdheit der Borgias das Publi-
kum dazu verlocken konnte, Mitwisser eines grausamen Marchens zu werden. Wir
wihlten also Fremdheit als theatrales Mittel in dhnlicher Weise wie Rodrigo, der sie
als Machtmittel wihrend seines Pontifikats eingesetzt hatte. Sie war keine Schwi-
che, sondern eine effektive Taktik. Mit den verschwenderischen Festlichkeiten, wel-
che die Borgias im Vatikan abhielten, strebten sie danach, ihre Gegenspieler abzu-
lenken und irrezufithren, wie zum Beispiel mit dem beriichtigten Kastanien-
bankett.!! Dieser historische Vorfall, bei dem die Borgias hohe Geistliche in einen
moglichen Skandal verstrickten, diente uns als Anregung fir die Atmosphire des
ganzen Stuicks. Er erschien uns als besonders treffend, da sich hier Machiavellis
Sicht auf die Borgias!? mit den Berichten aus den Geheimarchiven verband. Unbe-

11" Vgl. Johann Burchard und Ludwig Geiger (Hg.): Alexander V1. und sein Hof: nach dem Tage-
buch seines Zeremonienmeisters Burcardus. Stuttgart ©1914, 315: ,Am Abend des letzten Ok-
tober 1501 veranstaltete Cesare Borja in seinem Gemach im Vatikan ein Gelage mit 50 ehr-
baren Dirnen, Kurtisanen genannt, die nach dem Mahl mit den Dienern und den andern
Anwesenden tanzten, zuerst in ihren Kleidern, dann nackt. Nach dem Mahl wurden die
Tischleuchter mit den brennenden Kerzen auf den Boden gestellt und rings herum Kasta-
nien gestreut, die die nackten Dirnen auf Hinden und Fiiflen zwischen den Leuchtern
durchkriechend aufsammelten, wobei der Papst, Cesare und seine Schwester Lucretia zu-
schauten. Schliefllich wurden Preise ausgesetzt [...], u.a. fur die, welche mit den Dirnen
am Oftesten den Akt vollziehen konnten. Das Schauspiel fand hier im Saal 6ffentlich statt,
und nach dem Urteil der Anwesenden wurden an die Sieger die Preise verteilt.“ Im An-
schluss scheint Rodrigo alle anwesenden Kardinile erpresst zu haben.

12 Vgl. Niccold Machiavelli: Der Fiirst, iibers. von Friedrich Blaschke. Leipzig 31941, 30.

13.01.2026, 06:47:13.



https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

274 BENJAMIN VAN TOURHOUT

rechenbarkeit war ein Mittel der Borgias, ihre Gegner zu besiegen oder zu erpres-
sen. Die Borgias nutzten eine Fassade, welche die Menschen befremdete und scho-
ckierte, und genau in diesem Schock fanden sie die Schwachstellen ihrer Gegner. In
der Auffithrung haben wir diesen Einsatz von Fremdheit verstirkt, aber die Inspi-
ration flir diese Entscheidung liegt in der Schock-Methode der Borgias selbst. Man
konnte argumentieren, dass das schockierende Verhalten Rodrigos von purer
Dummbheit oder Gleichgtltigkeit herriihrte, aber meiner Meinung nach genoss er
diese Clownerie und war sich ihrer tiefgreifenden Effekte bewusst (Abb. 2 und 4).
In den wichtigsten Momenten, zum Beispiel wihrend des Konklaves, haben wir
Rodrigo als Harlekin dargestellt. Sein unerschrockenes Benehmen resultierte in
einer Art Bewunderung seitens des Publikums und stellte gleichzeitig sicher, dass
niemand wirklich wusste, was sich hinter der scherzenden Maske versteckte, die das
Publikum als harmlose Fiktion wahrnahm. Die Borgias verhielten sich nicht den
Erwartungen entsprechend, und die damit einhergehende Befremdung wurde zu
threm Vorteil beim Versuch, die Welt zu transformieren.

Barbaren vor dem Tore

Im Laufe der Zeit wurden die Borgias als Barbaren stilisiert oder sogar als sata-
nisch dargestellt.!® Fur Alessandro Baricco (2014) ist der Einfluss von Barbarei,
das heifdt der Zusammenbruch existierender Werte und Formern, eine Priifung auf
Anpassungsfihigkeit. Wenn das Fremde stark, attraktiv oder dynamisch genug ist,
kann es das Alte durch etwas Neues ersetzen, wonach der Kreislauf erneut begin-
nen kann. Diese stindigen Gezeiten, in deren Verlauf sich das Fremde in das Ge-
wohnliche wandelt, sind eine Herausforderung fur Autoren und Schauspieler, da
die Figuren so gestaltet werden missen, dass sie ihre Anziehungskraft so lange wie
moglich behalten. Laut Baricco werden diejenigen tiberstehen, die bereit sind,
sich zu verdndern, wihrend diejenigen, die sich der Verinderung verweigern, letzt-
lich untergehen. Dies ist die Primisse vieler heroischer Erzihlungen: Wer nicht
handelt, verliert alles.1

13 Savonarola behauptete, dass Rodrigo Borgia der Antichrist sei. Dies fithrte zu einem erbit-

terten Kampf zwischen den beiden. Barnabe Barnes schrieb ein Stiick unter dem Titel 7he
Devil’s Charter (1606-1607), in dem Rodrigo, in grofler Ahnlichkeit mit Faust, einen Pakt
mit dem Teufel schliefft und im Gegenzug Papst wird. Siehe J. F. Van Dijkhuizen: Devil
Theatre: Demonic Possession and Exorcism in English Renaissance Drama, 1558-1642. Cam-
bridge 2007, 96-99. Paul Ungar: A Response to Pope Jon Paul’s Appeal for a Critical Self-
Evaluation of the Church. Newcastle upon Tyne 2013, 78.

14 vgl. Alessandro Baricco: De Barbaren. Amsterdam 2013, 199.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE BORGIAS 275

Abb. 5: Teil I - Rodrigo vergewaltigt seine Tochter Lucrezia.

Fremdheit als Ausloser fiir Empathie

Da der Held eine Transformation innerhalb seines Umfelds sucht, kann er als Kri-
tiker oder Rebell handeln, als jemand also, der nicht willens ist, die existierenden
stabilen Verhiltnisse zu akzeptieren. Aufgrund dieser kritischen Haltung gegeniiber
der Gesellschaft kann gerade der fremde Held die Stimme des Autors sein, der
Uber die Paradigmen seiner Zeit nachdenkt. Der Held ist ein wichtiges Werkzeug,
um moralische Paradigmen zu verteidigen oder anzugreifen. Der fremde Blick-
winkel ist in vielen Fillen ein Ideal, das der Autor in seiner Erzihlung vorschligt.
Er reprisentiert den moralischen Horizont des Autors oder verweist auf Gefahren
durch bestimmte Verhaltensweisen, bleibt dabei aber unterhaltsam und spannend.
Dieser Horizont bewirkt eine empathische Anziehungskraft, die den Protagonisten
mit seinem Publikum verbindet. Wenn man annimmt, dass Fiktion einen Einfluss

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

276 BENJAMIN VAN TOURHOUT

auf das Publikum hat und damit die Moglichkeit bietet, bestimmte Vorstellungen
oder Haltungen zu verindern, kann der fremde Held als vorbildlicher Anfiihrer
handeln, als Whistleblower oder Aktivist, der das Publikum zu einem bestimmten
Bewusstseinszustand fithrt. Die meisten Kiinstler glauben an die Wirkung, die ihre
Arbeit auf das Publikum hat, miissen sich aber fragen, wie die empathische Verbin-
dung Reflexionen auslosen oder stimulieren kann.

Um das Publikum der Borgia-Trilogie zu einer intensiven Anteilnahme zu verlei-
ten, benutzten wir in den ersten beiden Teilen der Trilogie verschiedene Verfahren
als ,Zuckerguss‘, wie etwa das pikareske, clowneske Spiel von Rodrigo, das sich ver-
band mit der Anziehungskraft eines freien Lebenswandels jenseits von Verantwor-
tung und Verpflichtungen. Da das Publikum so amiisiert und zunehmend unkri-
tisch war, wurde es auch unachtsam. Die Fremdheit der Borgias wurde immer mehr
als vertraut und daher als harmlos empfunden. Danach konnten die Anlage der
Charaktere und die Erzdhlung in die Tiefe gehen und so die Grundlage fiir den
dritten Teil der Trilogie mit seinem reflektierenden und entlarvenden Abschluss
schaffen.

Allison und Goethals haben die psychologische Wirkung von fiktionalen Cha-
rakteren auf ihr Publikum untersucht und betonen: , Reactions to fictional heroes
are just as intense as to real heroes. People perceive them in a more extreme fash-
ion, because they are typically less complicated, and of course are drawn favour-
ably. But fictional villains are seen as worse than real ones.“> Die Moglichkeit ei-
ner empathischen Verbindung auch mit fremden Helden rithrt sowohl von ge-
meinsamen Werten als auch von Ahnlichkeiten zwischen realen und fiktionalen
Welten her. Sie wurden fur die Borgia-Trilogie zu einem zentralen Aspekt. Wir
machten uns heroische und narrative Eigenschaften zunutze, um das Publikum zu
kodern und es sozusagen seinen eigenen gewohnten Vorstellungen zu entfrem-
den. Weil wir unter anderem die Anziehungskraft und das Empathiepotenzial von
Schurken aufzeigen wollten, haben wir versucht, so stark wie moglich wie die
Borgias zu denken, zu schreiben und zu spielen. Wir wollten testen, wie weit das
Publikum bei dieser vermeintlich harmlosen Fiktion mitgehen wiirde, da wir in
thm eine sympathy for the devil wecken wollten. Wir mussten das Publikum also
dazu bringen, sich wihrend der Auffithrung selbst fremd zu werden.

Sympathy for the Devil

Wir haben die abscheulichen Borgias als eine Gruppe dargestellt, die mit feinem
Gesplur und Eleganz ihre Gegner ausspielte, ihren Aufstieg in der Gesellschaft
aber auch durch Mord und Vergewaltigung vorantrieb. Das Publikum wurde mit
unverhohlenem Vergniigen zum Zeugen der Auffithrung und schien die Schreck-

15 Aus einer personlichen Kommunikation mit George R. Goethals, 2015. Vgl. auch Scott T. Al-
lison und George R. Goethals: Heroes. What They Do And Why We Need Them. Oxford 2010,
35.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE BORGIAS 277

Abb. 6: Teil III - Die Figuren verhalten sich wie in einer Dokumentation: Sie verteidigen sich
und erkliren ihre Intentionen.

lichkeit vieler Situationen zu ibersehen, allein aufgrund des humorvollen, elo-
quenten und eleganten Spiels der Charaktere. Wir kdderten das Publikum genau-
so, wie die Borgias selbst ihre Gegenspieler im 15. Jahrhundert gekodert hatten.
Wir schufen ein unterhaltsames, schones und attraktives Netz, in dem sich das
Publikum verfing. Durch diese Asthetik der Erzihlung, ihre scheinbare Harm-
losigkeit und die Verlockung eines Lebens mit Macht aber ohne Verantwortung
entfremdete sich das Publikum von seinen gewohnten Paradigmen.

Da das Publikum sich im Umgang mit diesen unmoralischen Monstern in Sicher-
heit wiegte, zog es mit und nahm so das Fremde an. Das Publikum akzeptierte die
Bestechungen, die Morde und Vergewaltigungen. Es gab kritische Reflexion und
skeptische Einstellung zugunsten des Vergntigens auf. Es lieff Verhalten zu, das die
meisten Zuschauer unter moralischen Gesichtspunkten im wirklichen Leben ver-
meiden und verurteilen wiirden. Im letzten Teil der Trilogie kehrten wir aber alles
um: Sprache und Kulisse, Kostiime und Beleuchtung, sogar die Musik verinder-
ten sich, und plétzlich stand eine Rock’n’Roll-Band auf der Bithne. Wir demas-
kierten und entmystifizierten die Erzihlung, indem wir die vierte Wand durch-
brachen. Wir fragten die Zuschauer warum sie lachend einen Mord mit ansahen,
warum sie nicht eingriffen, warum sich ihre moralischen Paradigmen verschoben
hatten (Abb. 6 und 7).

Fiur die Faszination, die von den Borgias und von Bosewichten im Allgemeinen
ausgeht, gibt es zusammengefasst also vier Griinde: erstens die Anziehungskraft

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

278 BENJAMIN VAN TOURHOUT

‘, B

Abb. 7: Teil III - Rodrigo und sein Erzfeind della Rovere zihlen die Vergehen des jeweils
anderen auf.

und die heroische Eigenschaft des Bosewichts; zweitens die (fir das Publikum)
harmlose Begegnung mit ihm; drittens die Ahnlichkeit mit zeitgenossischen Figu-
ren (des offentlichen Lebens); viertens die mehr oder weniger gemeinsamen mora-
lischen Desiderate des Publikums, des Autors und der Bosewicht-Charaktere. Wayne
Booth nimmt eine Form des Ausprobierens in fiktionalen Erzihlungen an, bei
dem das Publikum gefahrlos die Auswirkungen bestimmter Entscheidungen erken-
nen kann:

Though tryings-out in narrative present all the dangers we have stressed throughout,
they offer both a relative freedom from consequence and, in their sheer multiplicity, a
rich supply of antidotes. In a month of reading, I can try out more ,lives than I can test
in a lifetime.16

Dieses Ausprobieren erreicht einen Hohepunkt im Kontext des Theaters. Da sich
Publikum und Darsteller beziehungsweise Charaktere im selben Raum befinden,
sehen und horen sie sich gegenseitig; die mogliche Empathie oder Identifikation
ist lebhaft spiirbar. Die Schauspieler probieren das Leben der Charaktere aus, und
das Publikum probiert durch die Schauspieler aus, was die Charaktere erleben.
Der plotzliche Bruch zu Beginn des dritten Teils kam einer ,kalten Dusche® fiir
das Publikum gleich. Manche Zuschauer waren schockiert, andere akzeptierten
den Zusammenbruch der fiktionalen Welt nicht und wieder andere fiihlten sich

16 Wayne Booth: The Company We Keep. Berkeley [u.a.] 1988, 485.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE BORGIAS 279

Abb. 8: Teil III - Cesare vergiftet seinen Vater und wird dadurch zum ,Teufel des Teufels".

angegriffen. Als dieser Moment voriiber war, setzten wir unsere Erzdhlung in nahe-
zu dokumentarischer Weise fort, indem die Charaktere sich verteidigten und ihre
Intentionen erklirten. Diese Demaskierung war allerdings selbst eine weitere Maske,
ebenso wie die Borgias selbst ihre Gegner immer doppelt tiuschten. Am Ende
zogen wir das Publikum wieder in die Erzdhlung hinein, indem wir sozusagen
einen ,Teufel des Teufels‘ erschufen: Cesare vergiftet seinen Vater Rodrigo.

Dies fithrte zu einem herzergreifenden Monolog Rodrigos, voller Reue, Schuld-
gefithlen und Melancholie. Das Publikum entschied sich erneut, die moralischen
Konsequenzen zu vergessen (Abb. 9). Die vermeintliche Harmlosigkeit von Fiktion,
der ,Zuckerguss‘ theatraler Effekte und das zugrunde liegende unethische Begehren
des Publikums, das es mit den Borgias verband, kamen alle in diesem letzten Teil
der Trilogie zusammen. Er fithrte zu Betrachtungen iiber die Anpassung an das
Fremde und iiber das Theater als Medium, das diesen verfremdenden Prozess be-
werkstelligt. Durch alle diese Elemente ging die Auffihrung dem Publikum unter
die Haut. Empathie wurde hier eingesetzt, um einen Seitenwechsel zu ermog-
lichen, um teilweise wie der Charakter zu denken und sich seiner selbst zu ent-
fremden. Indem wir einen Schauplatz schufen, auf dem das Falsche der realen Welt
als das Gute der fiktionalen Welt galt, war das Publikum aktiv in die Erzihlung
involviert. Wir luden das Publikum ein, einen anderen und fremden Blickwinkel
einzunehmen.

Wir waren nicht die Ersten, die dieses spannungsvolle Spiel mit Fremdheit und
Fiktion spielten. Shakespeare entwarf mit Richard III. einen Charakter, den wir zu

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

280 BENJAMIN VAN TOURHOUT

hassen lieben. Solche Erzidhlungen handeln von Bosewichten, die paradoxerweise
als Helden dargestellt werden. Sowohl die Charaktere als auch die Autoren erzeu-
gen, je nach Kiritiker, heftige Reaktionen durch ihr bahnbrechendes oder unmora-
lisches Verhalten. Aber egal wie sehr das Publikum bereit ist, sich intensiv mit den
Charakteren zu identifizieren, es verbleibt aufierhalb. Weil das Publikum nicht
wirklich in das Geschehen der Erzihlung eingreifen kann, bleibt es zuallererst Zeu-
ge der sich entfaltenden Erzdhlung. Es war diese Zeugenschaft, die fiir die Argu-
mentation im dritten Teil der Borgia-Trilogie wichtig wurde. Das Erkunden fremder
Gedanken und Gefiihle ist der Kern der Erzihlkunst. Paradoxerweise verlangen
sowohl das Publikum als auch die Kunstler genau nach einer solchen gefibrlichen
Begegnung mit dem Fremden, dem Seltsamen und dem Auf3ergew6hnlichen.

Die Fremdheit der Schauspielkunst

Der dritte und letzte Teil der Borgia-Trilogie war aber auch dazu gedacht, den
Niedergang der Borgias zu verdeutlichen. Form und Methode der Darstellung ver-
inderten sich, um eine journalistische, ja akademische Atmosphire zu schaffen.
Dazu benutzen wir im Raum stehende Mikrophone und historisch korrekte Kos-
time und projizierten Gemailde der historischen Borgia-Familie und Bilder von
Personen, die heutzutage wie die Borgias leben, auf den Bithnenhintergrund.

In den ersten beiden Teilen gewdhnte sich das Publikum an die Fremdheit der
Borgias, im letzten Teil fuhlte sich die Umkehrung paradoxerweise fremd an. Wir

&

Abb. 9: Teil III - Die Schauspieler agieren im Rahmen einer anderen Darstellungsform.

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE BORGIAS 281

entschieden uns, die Seiten zu wechseln und kehrten Gut und Bose, Fiktion und
Realitit um. Dies fithrte zu einer aufregenden Erfahrung fiir das Publikum und
die Darsteller. Das Publikum erkannte, dass die Charaktere und die ganze Darstel-
lung sie hinters Licht geftihrt hatten. Dieser ambivalente Prozess, in dem das Pub-
likum einerseits dem Bithnengeschehen beiwohnte und andererseits mit den Cha-
rakteren mitfuhlte, fihrte durch die stindigen Umkehrungen zu einer empa-
thischen Bindung ebenso wie zu einer besonderen Anziehungskraft der fremden
Helden.

Fazit

Das Ziel der Borgia-Trilogie bestand darin, die Fremdheit der Borgias, das Publi-
kums als Zeugen und dessen Empathie mit Fremden zu untersuchen. Daher schlu-
gen wir einen Bogen vom 16. Jahrhundert zur heutigen Zeit und forderten sowohl
die Wahrheit als auch die Moral heraus. In diesem Prozess hatten das Verhalten
und die Denkweise der Borgias einen Einfluss auf das kiinstlerische Team, da die
,Borgia-Schichten® nicht leicht abzuschiitteln sind. Indem wir eine universelle Er-
zdhlung tber Gier, Empathie und Moral schufen, stieflen wir an unsere Grenzen
der Fremdheit: Wir gingen uns selbst unter die Haut und unter die des Publikums.
Wir forderten uns heraus und gaben uns den ungewdhnlichen, faszinierenden
Borgia-Charakteren hin - so sehr, dass uns die Borgias nicht mehr fremd, sondern
vertraut wurden.

Fur mich als Theaterautor hat das Projekt bestitigt, dass Erzdhlungen ohne
fremde Elemente nicht moglich sind. Sie stoflen Bewegung, Verinderung, Evolu-
tion und daher die Entwicklung von Erzdhlungen an. Wir mussten die Borgias
verteidigen, um durch sie ein Nachdenken tiber das Hier und Jetzt anzuregen.
Wir identifizierten uns mit ihnen und bewunderten sie schlieflich. Wir schrieben
und spielten nicht linger zber ihre Fremdheit, weil wir selbst zu Fremden wurden.
Da jede Emotion und jeder Gedanke schon iz Autor vorhanden ist, ist es ledig-
lich notwendig, die Fremdheit anzunehmen. Rodrigo Borgia wusste um die Wir-
kung von heroischer Fremdheit; nicht ohne Grund schrieben und wiederholten
wir einen seiner Sitze immer wieder, als Rat an seine Familie und an alle, die ihre
Welt herausfordern wollen: ,Wenn du das Gewohnliche umdrehst, erhiltst du
viele Vorteile.“17

Abbildungsnachweise

Abb. 1-9: Bram Vandeveire, B401, © NUNC & B401.

17" Benjamin Van Tourhout: Het Geslacht Borgia I: homo carnale. Gent 2008, 16: ,Als ge om-
keert wat normaal is, dan kunt ge daar groot voordeel mee doen.”

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Verzeichnis der Autorinnen und Autoren

Prof. Dr. Achim Aurnhammer

Professor fiir Neuere Deutsche Literatur
Teilprojektleiter im Sonderforschungsbereich 948
»Helden — Heroisierungen — Heroismen®
Deutsches Seminar

Albert-Ludwigs-Universitit Freiburg

Platz der Universitit 3

DE-79085 Freiburg i. Br.
achim.aurnhammer@germanistik.uni-freiburg.de

Prof. Dr. Gabriella Catalano

Professorin fiir Deutsche Sprache und Ubersetzung

Dipartimento di storia, patrimonio culturale, formazione e societa
Lettere e Filosofia

Universita di Roma Tor Vergata

Via Columbia n. 1

IT-00133 Roma

gabriella.catalano@uniroma?2.it

PD Dr. Christoph Deupmann

Wissenschaftlicher Mitarbeiter der Universitit Karlsruhe
Institut fir Germanistik — Literatur, Sprache und Medien
Karlsruher Institut fiir Technologie

Englerstrale 2, Geb. 20.30

DE-76131 Karlsruhe

cdeupmann@gmx.de

Prof. Dr. Tobias Doring

Professor fiir Englische Literaturwissenschaft
Institut fir Englische Philologie
Ludwig-Maximilians-Universitit Miinchen
Schellingstrale 3 RG

DE-80799 Miinchen
tobias.doering@anglistik.uni-muenchen.de

Mirjam Dépfert

Wissenschaftliche Mitarbeiterin im Sonderforschungsbereich 948
»Helden — Heroisierungen — Heroismen®

Hebelstrafle 25

DE-79104 Freiburg i. Br.
mirjam.doepfert@sfb984.uni-freiburg.de

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

284 VERZEICHNIS DER AUTORINNEN UND AUTOREN

Prof. Dr. Albert Gier

Professor fiir Romanische Literaturwissenschaft
Institut fiir Romanistik
Otto-Friedrich-Universitit Bamberg

An der Universitit 5

DE-96045 Bamberg
albert.gier@uni-bamberg.de

Prof. Dr. Ralf Hertel

Professor fiir Englische Literaturwissenschaft
Anglistik / Fachbereich II - Literaturwissenschaft
Universitit Trier

Universititsring 15

DE-54286 Trier

hertel@uni-trier.de

Dr. Christiane Hansen

Wissenschaftliche Mitarbeiterin im Sonderforschungsbereich 948
»,Helden — Heroisierungen — Heroismen®

Hebelstrafle 25

DE-79104 Freiburg i. Br.
christiane.hansen@sfb948.uni-freiburg.de

Prof. Dr. Claudia Jeschke

Professorin fiir Tanzwissenschaft

Fachbereich Kunst-, Musik- und Tanzwissenschaft
Universitit Salzburg

Unipark Nonntal

Erzabt-Klotzstrafle 1

AT-5020 Salzburg

claudia.jeschke@sbg.ac.at

Prof. Dr. Barbara Korte

Professorin fir Englische Literaturwissenschaft
Teilprojektleiterin im Sonderforschungsbereich 948
»Helden — Heroisierungen — Heroismen®
Englisches Seminar

Albert-Ludwigs-Universitit Freiburg
Rempartstrale 15

DE-79085 Freiburg i. Br.
barbara.korte@anglistik.uni-freiburg.de

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VERZEICHNIS DER AUTORINNEN UND AUTOREN

285

Dr. Christian Krug

Akademischer Oberrat

Institut fur Anglistik und Amerikanistik
Friedrich-Alexander-Universitit Erlangen-Nirnberg
Bismarckstrafle 1

DE-91054 Erlangen

Christian. Krug@fau.de

Prof. Dr. Ralph P. Locke

Professor Emeritus fiir Musikwissenschaft
Eastman School of Music

University of Rochester

26 Gibbs Street

US-Rochester, NY 14604

rlocke@esm.rochester.edu

Prof. Dr. Susanne Rode-Breymann

Professorin fiir Historische Musikwissenschaft
Forschungszentrum Musik und Gender

Hochschule fiir Musik, Theater und Medien Hannover
Emmichplatz 1

DE-30175 Hannover
susanne.rode-breymann@hmtm-hannover.de

Prof. Dr. Thomas Seedorf

Professor fiir Musikwissenschaft

Teilprojektleiter im Sonderforschungsbereich 948
»Helden — Heroisierungen — Heroismen*
Hochschule fiir Musik

Am Schloss Gottesaue 7

DE-76131 Karlsruhe

seedorf@hfm.eu

Benjamin van Tourhout
Onderzoeksgroep Tekst en Interpretatie
Katholieke Universiteit Leuven
Blijde-Inkomststraat 21 - bus 3311
BE-3000 Leuven
benjamin.vantourhout@kuleuven.de

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

286 VERZEICHNIS DER AUTORINNEN UND AUTOREN

Gabriele Vettermann

Fachbereich Kunst-, Musik- und Tanzwissenschaft
Universitit Salzburg

Unipark Nonntal

Erzabt-Klotzstrafie 1

AT-5020 Salzburg

PD Dr. Mario Zancchi

Wissenschaftlicher Mitarbeiter

Deutsches Seminar
Albert-Ludwigs-Universitit Freiburg

Platz der Universitit 3

DE-79085 Freiburg i. Br.
mario.zanucchi@germanistik.uni-freiburg.de

13.01.2026, 06:47:13.


https://doi.org/10.5771/9783956503016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Inhaltsverzeichnis
	Vorwort
	Einleitung (Achim Aurnhammer / Barbara Korte)
	Tamburlaine: Christopher Marlowes fremder Held (Ralf Hertel)
	Wie fremd müssen Helden sein? Überlegungen zu Othello (Tobias Döring)
	Miles Iaponus et Christianus: Japanische Märtyrer auf der Jesuitenbühne (Mirjam Döpfert)
	Im Universum von (fremden) Welten: Über die Erziehung zum Helden im höfischen Musiktheater des 17. Jahrhunderts (Susanne Rode-Breymann)
	„This borrow’d shape“: Barbarische Fremdheit und heroische Täuschung in Elkanah Settles The Conquest of China, by the Tartars (1676) (Christiane Hansen)
	John Drydens Amboyna: Verfremdungen des Heroischen im Kontext des Welthandels (Barbara Korte)
	Alexander der Große und der indische Raja Puru: Zur Exotik in einem Libretto Metastasios und in darauf basierenden Opern von Hasse und Händel (Ralph P. Locke)
	Friedrichs II. Montezuma (1755): Ein aztekischer Anti-Machiavel (Achim Aurnhammer)
	Muslimische Helden: Die Kreuzzüge im Musiktheater (Albert Gier)
	Römische Helden aus der chinesischen Fremde: Paul Weidmanns ‚Originaltrauerspiel‘. Usanquei, oder die Patrioten in Sina (Christoph Deupmann)
	Goethes Heldin Iphigenie: Zu einer Morphologie des Fremden (Gabriella Catalano)
	Andere Helden: Morphologien des Heroisch-Fremden im Tanztheater des 19. Jahrhunderts (Claudia Jeschke / Gabi Vettermann)
	Die neue Stimme des fremden Helden: Gaetano Fraschini als Zamoro in Giuseppe Verdis Alzira (Thomas Seedorf)
	Alterität und Heroismus in Franz Grillparzers Trilogie Das Goldene Vließ und in Euripides’ Medeia (Mario Zanucchi)
	Andere Helden im populären englischen Melodrama des frühen 19. Jahrhunderts (Christian Krug)
	Die Borgias: Fremde Charaktere und Fremdheit in der Bühnenerzählung. Überlegungen aus der Theaterpraxis (Benjamin Van Tourhout)
	Verzeichnis der Autorinnen und Autoren

