
Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 25 

 

2.1 RECHTSDENKEN BEI HANNAH ARENDT 

 

„Jeder Anfang birgt in sich ein Element 

völliger Willkür. Nicht nur befindet er 

sich außerhalb der Kausalitätskette, in 

der jede Wirkung sofort als Ursache 

weiterer Entwicklungen verläßlich de-

terminiert ist, er ist überhaupt nicht ei-

gentlich abzuleiten – wäre er es, so wä-

re er kein Anfang – und erscheint da-

her, was Zeit und Raum betrifft, gleich-

sam aus dem Nirgendwo. Was immer 

man neu anfängt, im Moment des An-

fangens selbst ist es, als ob die Zeitfol-

ge überhaupt verschwunden wäre be-

ziehungsweise als ob man selbst aus 

der kontinuierlichen Zeitordnung her-

ausgetreten sei.“ 

Arendt, Über die Revolution, S. 265. 

  

Arendts politisches Konzept der Natalität basiert auf der Vorstellung der 

Menschen als zum Neuanfang fähig – dies offenbare sich vor allem in 

dem Moment der Gründung.
75

 In dem Hiatus zwischen Befreiung und 

Freiheit realisiere sich das Potential der Menschen, neu zu beginnen,
76

 

aus dem scheinbar determinierten Zeitablauf herauszutreten, eine Tätig-

keit, die aufgrund ihrer Spontaneität stets von Unabsehbarkeit und Fragi-

lität begleitet ist. Im folgenden Abschnitt soll nun untersucht werden, 

inwiefern das Recht jene Kontinuität schafft, die „die Lebensspanne 

sterblicher Menschen“
77

 überdauert und somit eine Bewahrung der poli-

tischen Sphäre garantiert sowie seine Bedeutung für die Realisierung des 

dem Menschen immanenten Potentials zur Personalität. 

 

 

                                                             

75 Arendt, Die Freiheit, frei zu sein, S. 38. 

76 Arendt, Vom Leben des Geistes, S. 430. 

77 Arendt, Vita Activa, S. 68. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


26 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Arendts Ausführungen zum Recht beziehen sich stets auf den öffentli-

chen Raum, auf die gemeinsame Welt.
78

 Dieser sei Prämisse des Politi-

schen, da nur er Freiheit ermögliche.
79

 In diesem scheinbaren Zirkel-

schluss offenbart sich möglicherweise der Rechtsbegriff Arendts, der 

sowohl vom griechischen νόμος als Beschreibung der Zäune als auch 

vom lateinischen lex, als Beschreibung von Verbindungen, beeinflusst 

ist.
80

 Arendt selbst benutzt beide Begriffe fast gleichgeordnet zur Be-

schreibung unterschiedlicher Funktionen des Rechts.
81

 

Für sie ist eine politische Gemeinschaft nicht der Zusammenschluss 

einer zuvor homogenisierten Gruppe, sondern die Vereinigung Vieler in 

Sorge um die gemeinsame Welt. Auch wenn sie keine inhaltlichen Be-

stimmungen von Politik, und damit auch der Aufgabe des Gesetzes vor-

nimmt, sieht sie den Sinn – also das, was sich im Vollzug der Tätigkeit 

offenbart und nur über diesen Zeitraum auch besteht
82

 – der Politik in 

der Verwirklichung der Freiheit.
83

 Der von ihr gebrauchte Freiheitsbe-

griff steht jedoch nicht in Verbindung mit der Freiheit des Willens, son-

dern mit der des Könnens, also der Möglichkeit, einen neuen Anfang zu 

setzen, und somit der Natalität und sich daraus ergebenden Spontaneität 

als menschlichen Bedingungen, gerecht zu werden.
84

 Politische Freiheit 

sei also kein forum internum, sondern bedürfe der Anwesenheit Ande-

                                                             

78 Arendt, On the Nature of Totalitarianism in: Essays in Understanding, S. 328 

(334). 

79 Arendt, Freiheit und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 

201. 

80 So z.B. bei Rosenmüller, Der Ort des Rechts, S. 394 ff.; Volk, Die Ordnung 

der Freiheit, S. 256 ff. 

81 So ist in Vita Activa sowohl von der schützenden Mauer um die πόλις (S. 42) 

als auch von der Verbindung schaffenden Kraft der Versprechen (S. 313) die 

Rede. 

82 Arendt, Was ist Politik, S. 126 f. 

83 Arendt, Freiheit und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 

201. 

84 Vgl. Zerilli, in: Heuer/ Heiter/ Rosenmüller, Arendt Handbuch, S. 279. 

2.1.1 Hannah Arendts allgemeine Rechtstheorie

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 27 

 

rer.
85

 Nur im Miteinander-Handeln offenbare sich das Moment des Frei-

seins.
86

 

 

Die Entstehung des Rechts – Gründung 
 

Für die Stabilisierung eines Raumes der Freiheit ist das Recht unerläss-

lich. Dies provoziert jedoch die Frage, wo der Ursprung des Rechts zu 

finden ist. Ein universal gültiges Recht, eine Art Naturrecht wird von 

Arendt abgelehnt – es sei in seiner Absolutheit nicht geeignet, die stets 

relativen zwischenmenschlichen Beziehungen zu regeln; ein Aspekt auf 

den später nochmals Bezug genommen wird. Doch brauche das Recht in 

seiner Abstraktheit eine Autorität, die Kontinuität gewährleistet.
87

 Dies 

sei insbesondere für Verfassungen existentiell, da diese die politische 

Ordnung einhegen – also den Fortbestand der gemeinsamen Welt über 

das eigene Leben hinaus garantieren sollen.
88

 Die Verfassung muss also 

sowohl legitimiert sein, als auch eine dauerhafte Autorität verliehen be-

kommen. 

 

Macht als Ausgangspunkt der Bildung  

politischer Gemeinschaften 

Klassische Gründungslegenden setzten an ihren Anfang die Gewalt oder 

ein Verbrechen; Arendt rekurriert hier auf das Beispiel von Kain, der 

Abel oder Romolus, der Remus erschlug.
89

 Dieses Moment der Gewalt-

tätigkeit erinnere an die menschliche Fähigkeit des Herstellens, in der 

einer Sache Gewalt angetan wird, um sie in eine andere zu verwandeln, 

nur sei das Material in diesen Fällen „Menschenmaterial“
90

. Gewalt habe 

immer einen instrumentellen Charakter
91

 und sei deswegen destruktiv, 

nicht konstruktiv und demnach nicht geeignet, Grundlage der Gründung 

                                                             

85 Arendt, Freiheit und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 201 

(216). 

86 Ebd., S. 201 (224). 

87 Förster, Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns, S. 137. 

88 Vgl. Arendt, Über die Revolution, S. 227. 

89 Ebd., S. 268.  

90 Arendt, Über die Revolution, S. 268. 

91 Arendt, Macht und Gewalt, S. 47. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


28 | Integrität und Verantwortung 

 

 

eines neuen Gemeinwesens zu sein.
92

 So könne Gewalt zwar zur Befrei-

ung führen, nicht aber zur Freiheit, deren Charakteristikum –wie bereits 

angesprochen, die menschliche Fähigkeit zum Neuanfangen und Han-

deln mit Anderen sei – also die Möglichkeit, das Zeitkontinuum aufzu-

brechen.
93

 Dieses Potential werde dann realisiert, wenn eine Gruppe von 

Menschen bereit ist, „die Macht zu ergreifen und die Verantwortung zu 

übernehmen.“
94

 Die Gründung ist demnach an Macht gebunden, was die 

Frage nach dem Arendt’schen Machtbegriff eröffnet.
95

 Dieser ist auf das 

Engste mit der Pluralität, die nach Arendt eine conditio humana dar-

stellt, verknüpft: Wenn Menschen miteinander handeln oder sprechen 

entstehe ein Erscheinungsraum, der Macht – im Sinne des Potentials – 

bedeutet.
96

 Kriterium der Macht sei also nicht der Erfolg, den die Ein-

zelne erzielt, sondern die Verständigung der Individuen untereinander 

und somit Selbstzweck und ohne instrumentellen Charakter.
97

 Als sol-

cher ist er weder gut noch schlecht, sondern zunächst lediglich ein Phä-

nomen, das die Wirkungsmöglichkeit zusammenhandelnder Subjekte er-

scheinen lässt. Da Macht im Gemeinsamen entstehe, sei sie teilbar,
 98

 

ohne sich deswegen zu verringern – könne jedoch den Moment ihrer 

Ausübung auch nicht überleben, da sie nicht materialisiert werden 

kann.
99

  

Um der Flüchtigkeit beizukommen, gebe es schon im originär 

machterzeugenden Sprechen einen Modus, den des Versprechens, das 

jedoch nicht so sehr auf den Inhalt als vielmehr darauf ausgelegt ist, sich 

gegenseitig Unterstützung und Beistand zu versichern.
100

 Somit berge 

das Versprechen eine Kraft, die „die Versammelten zusammenhält“
101

, 

                                                             

92 Ebd., S. 50. 

93 Arendt, Über die Revolution, S. 264. 

94 Arendt, Macht und Gewalt, S. 50. 

95 Arendt, Vita Activa, S. 251. 

96 Ebd., S. 235. 

97 Habermas, Hannah Arendt Begriff der Macht in: Reif (Hrsg.), Hannah 

Arendt, S. 287 (289). 

98 Arendt, Law and Power in: Social Research 74, S. 721 f. 

99 Arendt, Vita Activa, S. 251 f. 

100 Förster, Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns, S. 307. 

101 Arendt, Vita Activa, S. 313. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 29 

 

und verhindere eine Verflüchtigung.
102

 Zu einer Staatsgründung könne 

es also nur kommen, wenn sich in der machterzeugenden Gruppe Men-

schen schon politisch – also nach wesentlichen Gemeinsamkeiten – or-

ganisiert haben.
103

 Wenn sie die im illokutivem Sprechakt gefundenen 

Abkommen
104

 perpetuieren und sich gegenseitig verpflichten, kann dies 

zur Gründung eines neuen Gemeinwesens führen. Nur diese Form der 

Gemeinsamkeit, die darauf basiert, dass die Verfassungsgebung nicht 

ein Regierungsakt ist, sondern auf tatsächlichen Abkommen zwischen 

Individuen basiert, garantiere, dass nicht in diesem Moment bereits 

Herrschaftsverhältnisse entstehen.
105

 Vor jeder Staatsgründung stehe 

mithin ein Gesellschaftsvertrag, in dem sich Einzelne gegenseitig ver-

pflichtet haben.
106

 Dies führt zu Arendts kategorialer Ablehnung hypo-

thetischer Gesellschaftsverträge. Diese werden zwischen einem Souve-

rän und dem Subjekt in seiner Vereinzelung geschlossen und implizier-

ten damit Probleme: Das Individuum, dass sich verpflichtet, trete keine 

tatsächliche Macht ab, da es diese aus Ermangelung eines Zusammen-

handelns mit Gleichen nie inne gehabt habe.
107

 Dadurch sei das Verhält-

nis zwischen Individuum und Souverän auch nicht das Resultat einer tat-

sächlichen Absprache zwischen gleich Mächtigen, sondern Ausdruck ei-

nes Kräfteverhältnisses, das der Einzelnen nur noch die Zustimmung 

ermöglicht und somit nicht reziprok ist.
108

 Ein hypothetischer Gesell-

schaftsvertrag basiere demnach auf einem vertikalen Kräfteverhältnis, in 

dem der Souverän von der Untertanin getrennt bleibt, und strukturiere 

nicht das Gemeinsame einer politischen Gemeinschaft.
109

 

Der tatsächliche und horizontale Gesellschaftsvertrag hingegen, der 

für Arendt idealtypisch ist, begrenze zwar die Macht des jeweils Ande-

ren, lasse aber die Macht der Gemeinschaft intakt, da diese nicht an eine 

                                                             

102 Ebd. 

103 Arendt, Was ist Politik, S. 9. 

104 Habermas, Hannah Arendts Begriff der Macht in: Reif (Hrsg.), Hannah 

Arendt, S. 287 (289). 

105 Vollrath, Politik und Metaphysik in: Reif (Hrsg.), Hannah Arendt, S. 19 

(44). 

106 Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 119 (145 f.). 

107 Förster, Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns, S. 298. 

108 Arendt, Über die Revolution, S. 221. 

109 Förster, Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns, S. 299. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


30 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Einzelne abgetreten wird.
110

 Nur im Falle eines horizontalen Vertrages 

bleibe die Macht der Gemeinschaft unabhängig von dem Souverän be-

stehen; Versprechen beinhalten die Möglichkeit, Isolierung zu überwin-

den und somit eine Welt zu errichten.
111

 Der Demos ist dementspre-

chend weder starr noch exkludierend, vielmehr ist es jederzeit möglich, 

durch Unterstützung der Handlung Teil des Machtgefüges zu werden 

und es demnach immanent zu verändern. Das Machtmonopol des Souve-

räns im vertikalen hypothetischen Gesellschaftsvertrag hingegen berge 

diese Möglichkeit nicht.
112

 Souveränität ist für Arendt das reine Wollen 

und damit einhergehend die Fähigkeit zu zwingen und zu herrschen, also 

die Verfügungsgewalt der Herrschenden über Untertaninnen.
113

 Dies 

konterkariert ihren Freiheitsbegriff, der die Möglichkeit des Handelns, 

also die ‚Freiheit zu‘ als elementares politisches Potential in den Mittel-

punkt stellt.
 114

 

 

Die Gründung des Rechts 

Die zu Verträgen manifestierten Versprechen garantierten jedoch keine 

Dauerhaftigkeit.
115

 Sie legen zunächst nur die Modi des politischen Mit-

einanders fest. Arendt vergleicht sie mit Spielregeln,
116

 die eben auch 

das Spiel erst entwerfen
117

 und nicht nur regulieren. Die Gründungsver-

träge sind mithin nicht rein deklaratorisch, sondern vielmehr konstitutiv. 

Doch während es für Arendt außer Frage steht, dass die Staatsgründung 

dem gemeinsamen Handeln nachgelagert ist, scheint weniger eindeutig, 

ob das Recht dem Politischen vorausgehen muss, oder erst im Politi-

schen entsteht. Diese Debatte liegt in Arendts Opus begründet, das so-

wohl auf griechische- als auch auf römische Rechtstraditionen rekurriert. 

Diese beiden Rechtsbegriffe werden zunächst vorgestellt, und anschlie-

ßend auf ihre Bedeutung in Arendts Werk hin untersucht. 

 

                                                             

110 Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 119 (145 f.). 

111 Arendt, Über die Revolution, S. 221. 

112 Ebd., S. 221 f. 

113 Arendt, Vita Activa, S. 282. 

114 Tassin in: Heuer/ Heiter/ Rosenmüller, Arendt Handbuch, S. 318. 

115 Förster, Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns, S. 137. 

116 Arendt, Macht und Gewalt, S. 96. 

117 Förster, Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns, S. 294. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 31 

 

νόμος 

Arendts Politikbegriff der Freiheit bedarf eines Raumes, „in welchem 

das Handeln sich auswirkt und sichtbar wird“
118

, der also die Möglich-

keit der Freiheit bietet. Ein solcher Raum müsse konstituiert und abgesi-

chert werden,
119

 und das werde er durch Gesetze im Sinne des νόμος, die 

Zäune bilden.
120

 Sie trennen das Politische sowohl thematisch als auch 

räumlich von anderen Lebensbereichen ab.
121

 Da dem Handeln imma-

nent ist, dass es das Potential hat, schranken- und somit maßlos zu wer-

den
122

 sei es zunächst Aufgabe der ‚Zäune‘, dafür zu sorgen, dass durch 

die Rückbindung an den Ort – die πόλις – menschliche Bezugsgeflechte 

sich nicht bis in das Unendliche ausdehnen und eine Reihe an Prozessen 

anstoßen, deren Ende nicht absehbar ist.
123

 Gesetze, genau wie Grenzen, 

dienten daher dazu, die Schrankenlosigkeit des Handelns zu begrenzen 

und somit seine Maßlosigkeit zumindest soweit einzudämmen, dass po-

litische Körper entstehen und überdauern können.
124

 Der Raumbezug ist 

somit nicht notwendigerweise ein territorialer, sondern der Schutz der 

gesellschaftlichen- und privaten Sphäre vor dem Eindringen des Politi-

schen. Nur das verhindere eine Tyrannis,
125

 die sich dadurch auszeich-

net, dass alle Lebensbereiche des Menschen hoheitlichen Regulationen 

unterliegen. 

Durch die Schaffung eines solchen Raumes wird eine notwendige, 

jedoch nicht hinreichende Bedingung zur Verwirklichung der Freiheit 

geschaffen, auch innerhalb der politischen Gemeinschaft obliege es dem 

Gesetz, die Macht der Einzelnen zu begrenzen, damit diese ihre indivi-

duelle Stärke nicht missbrauchen und somit die Isonomia zerstören kön-

nen.
126

 Freiheit meine nämlich auch das Nicht-Herrschen und das Nicht-

Beherrscht-Werden.
127

 Dies sei nur möglich, wenn Ungleiche sich „in 

                                                             

118 Arendt, Freiheit und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 

201 (216). 

119 Arendt, Social Research 74, S. 713 (717). 

120 Liebsch, Unaufhebbare Gewalt, S. 289. 

121 Ebd. 

122 Arendt, Vita Activa, S. 238. 

123 Arendt, Was ist Politik?, S. 118. 

124 Arendt, Vita Activa, S. 239. 

125 Ebd., S. 44. 

126 Arendt, Social Research 74, S. 713 (715). 

127 Arendt, Was ist Politik?, S. 39. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


32 | Integrität und Verantwortung 

 

 

gewissen, von vornherein festgelegten Hinsichten und für bestimmte 

feststehende Ziele ‚angleichen‘.“
128

 Menschen müssen sich also als 

Freie, im Sinne des Freiseins von Notwendigkeiten, und Gleiche, im 

Sinne der Gleichwertig- nicht im Sinne der Gleichartigkeit, begegnen, 

um die Möglichkeit des „Sich-Auszeichnens, des Wetteiferns, des Be-

deutung-Habens und Beim-Handeln-gesehen-Werdens“
129

 zu haben. Die 

Angleichung sei bei den „natürlichen Menschen“
130

, wie sie im privaten 

Raum interagieren, nicht möglich, da die individuellen Schicksale so un-

terschiedlich sind, dass sich keine Biographien jemals gleichen.
131

 Um 

Gleichwertigkeit zu erhalten, ohne deswegen Individualität vollkommen 

zu negieren, statte das Politische Menschen mit einer ‚Maske‘, gleich je-

nen antiker Theaterstücke aus, die es ermögliche, sich als eine, von der 

Privatperson verschiedene Rolle unter Gleichen zu exponieren, die 

Stimme als Ausdruck der unterschiedlichen Standpunkte jedoch hören 

lässt.
132

 Dadurch entstehe die Staatsbürgerin, die – in Arendts Terminus 

– „juristische Person“
 133

. An die Maske, also an die Entscheidung, sich 

                                                             

128 Arendt, Vita Activa, S. 273. 

129 Arendt, Revolution und Freiheit in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, 

S. 227 (247). 

130 Arendt verweist für diesen natürlichen Menschen auf das Wort homo im 

ursprünglichen Sinne eines Menschen, der nicht hat, außer seines Mensch-

seins (Arendt, Über die Revolution, S. 136). 

131 Arendt, On the Nature of Totalitarianism: An Essay in Understanding in: 

Essays in Understanding, S. 328 (334). 

132 Arendt, Über die Revolution, S. 136. 

133 Ebd., dieser Begriff birgt diverse Schwierigkeiten: Zunächst natürlich ist er 

in der Rechtswissenschaft nicht im Arendt’schen Sinne brauchbar. Viel-

mehr wird hierunter eine Personenvereinigung oder ein Zweckvermögen 

mit Rechtsfähigkeit verstanden. Überdies verwendet jedoch auch Arendt 

selbst den Begriff uneinheitlich. Scheint sie in dieser Quelle die Bürgerin-

nen als juristische Personen zu betiteln, weist die Verwendung des Begrif-

fes in Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft eher darauf hin, dass sie 

damit die Eingebundenheit in das Recht überhaupt fassen möchte. Trotz 

dieser Schwierigkeiten werde ich den Begriff, soweit er von ihr im jeweili-

gen Kontext verwendet wurde, ebenfalls benutzen, ihm dann jedoch einen 

rechtswissenschaftlichen Terminus zur Erläuterung zur Seite stellen. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 33 

 

mit einem selbstgewählten Charakter zu exponieren, seien Rechte und 

Pflichten gebunden, nicht an das Leben an sich, den homo.
134

  

Da jedoch all diese Tätigkeiten, die Arendt als öffentlich, im Sinne 

von ‚weltbildend‘ begreift, „so flüchtig wie das Leben selbst“
135

 seien, 

würden sie sich in dem Moment, in dem das gemeinsame Handeln been-

det ist, erneut verflüchtigen.
136

 Es sei daher Aufgabe der Politik, eine 

Kontinuität zu garantieren, die jedem neuen Leben, das in die gemein-

same Welt hineintritt, ein Bezugsgeflecht bereit stellt, in das es sich ein-

spannen kann und gleichzeitig so stabil zu sein, dass eben jener neue 

Anfang, der durch einen Hinzukömmling notwendigerweise realisiert 

wird, nicht das bereits bestehende Geflecht gefährdet.
137

 Das Handeln, 

Denken und Sprechen bedürften also einer Institution, um die Dauerhaf-

tigkeit zu gewährleisten, die den Fortbestand der gemeinsamen Welt, 

und somit der Politik, über das eigene Leben hinaus garantiert.
138

 Institu-

tionen, die „der verantwortlichen und verbindlichen Gestaltung der Welt 

für die nachfolgenden Generationen“
139

 verpflichtet seien, seien Gesetze, 

die den fragilen Raum des Politischen stabilisierten und die Kontinuität 

gewährleisteten, die sonst durch jeden Anfang, gekennzeichnet durch 

das Hinzutreten eines neuen Menschen, in Gefahr laufe, zerstört zu wer-

den.
140

  

Einen Raum auch territorial zu konstruieren sei für die Verwirkli-

chung des Politischen ebenfalls relevant, denn erst die Definition eines 

solchen Raumes politisiert Ereignisse des menschlichen Zusammenle-

bens,
141

 die natürlich sonst auch außerhalb des Raumes überall dort statt-

finden können, wo Menschen zusammentreffen.
142

 All diese Aspekte er-

öffnen jedoch die prä-politische Funktion des Rechts: Ohne einen durch 

Gesetze bereits konstruierten Raum kann politische Aktivität nicht ver-

wirklicht werden; die Gesetzgebung sei in diesem Falle ein Akt der Her-

                                                             

134 Arendt, Über die Revolution, S. 136. 

135 Arendt, Vita Activa, S. 113. 

136 Ebd., S. 238. 

137 Arendt, Social Research 74, S. 713 (716). 

138 Ebd. 

139 Romberg, Athen, Rom oder Philadelphia, S. 216. 

140 Arendt, Social Research 74, S. 713 (716). 

141 Arendt, Politik und Freiheit in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 

201 (207). 

142 Arendt, Vita Activa, S. 226. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


34 | Integrität und Verantwortung 

 

 

stellung, nicht des Handelns
143

 und werde von Außen an den Bereich 

herangetragen.
144

  

Mehr als die Freiheit seien die Gesetze im griechischen Sinne also 

der Akt der Befreiung, die anders als die Freiheit als Zweck durch Mittel 

erreicht werden kann.
145

 Erst der durch Gesetze konstituierte politische 

Raum ermöglicht es, aus den Zwängen des Haushalts und der Arbeit 

auszutreten, um sich als Freie in der Öffentlichkeit zu begegnen. Diese 

Zwanglosigkeit ist Voraussetzung des Handelns. 

 

lex 

Doch mit Beginn des Politischen erfüllen Gesetze, auch wieder in Hin-

blick auf die „Zerbrechlichkeit menschlicher Angelegenheiten“
146

 noch 

eine weitere Funktion: Sie seien die Versprechen, die Menschen anei-

nander binden, und als solche ein direktes Resultat des „Miteinan-

ders“
147

. Im politischen Raum, der sich durch die Diversität seiner Mit-

glieder auszeichnet, stellten sie Verbindungen und Beziehungen her, wo 

zuvor nichts war.
148

 Sie schaffen also eine neue, gemeinsame Welt.
149

 

Durch die Anerkennung der Anderen als ebenbürtig und die Fähigkeit, 

im öffentlichen Raum eine Bürgerin zu sein, können Versprechen dort, 

durch eine Perpetuierung in Form des Herstellungsprozesses, zu Verträ-

gen werden. 

So schaffen und gestalten sie die ‚Zwischenwelt‘, die entsteht, so-

bald Menschen politisch, also stets miteinander, tätig werden und ver-

hinderten gleichzeitig, durch ihre relative Permanenz, eine Verflüchti-

gung dieses Raumes.
150

 Insofern sind Gesetze, als Maßstäbe für den po-

litischen Raum, für Arendt stets etwas Relatives, das nicht durch eine 

höhere Macht oktroyiert werden kann
151

. Gleichzeitig sei die Gesetz-

gebung in Form des Verträge-Schließens jedoch auch eine originär poli-

                                                             

143 Arendt, Was ist Politik?, S. 53. 

144 Arendt, Vita Activa, S. 238. 

145 Arendt, Was ist Politik?, S. 38. 

146 Arendt, Vita Activa, S. 234. 

147 Ebd., S. 314. 

148 Arendt, Über die Revolution, S. 242. 

149 Arendt, Was ist Politik?, S. 109. 

150 Arendt, Denktagebuch, S. 150. 

151 Arendt, Über die Revolution, S. 243 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 35 

 

tische Aufgabe,
152

 denn diese Verträge sollten nicht durch ein Diktat des 

Stärkeren erfolgen, sondern vielmehr durch „gegenseitige Abmachung 

und Abrede“
153

, also politische Handlungen par excellence. Ein Vertrag 

solle dabei keineswegs die Unterschiedlichkeit negieren, sondern durch 

eine Verbindung dafür sorgen, dass eine vorausgehende Feindschaft be-

siegt oder eine potentielle Feindschaft verhindert wird.
154

 Allerdings be-

dürften auch sie einer Verdinglichung, die sie weitestgehend unabhängig 

gegen zeitweise Strömungen machten.
155

 

 

Rom oder Athen – Rom und Athen 

Es wird bereits ersichtlich, dass das eigentlich relevante Element zur 

Feststellung des Rechtsbegriffes Arendts nicht die Staatsgründung ist, 

die politischem Handeln nachgeordnet wird, sondern die Installation ei-

nes politischen Raumes. Arendt sieht zwei gemeinsame Merkmale aller 

Rechtsordnungen, die es erlaubten, diese zu definieren, mögen sie an-

sonsten noch so unterschiedlich sein: jenes der nicht-universalen Gel-

tung und der Absicht ihrer Verfasserinnen, durch die Gesetze Stabilität 

zu gewährleisten
156

 – nicht jedoch, Veränderungen in Gang zu setzen, 

die durch Gesetze zwar legalisiert, nie jedoch initialisiert werden könn-

ten.
157

 

 

Spatiale Gestaltung des politischen Raumes 

Politik setze Pluralität, Unterschiedenheit und gegenseitige Begrenzung 

voraus.
158

 Genau diese Pluralität kann ein Weltstaat nicht gewährleisten, 

da er die Verschiedenheit politischer Gemeinschaften negiert und somit 

den eigentlichen Bedingungen der Politik zuwiderläuft. Dies ist durch-

aus mit der Vorstellung eines horizontalen Gesellschaftsvertrages ver-

einbar: Ein Konsens, so wichtig für Arendts Vorstellung der politischen 

Gemeinschaft, sei nur möglich, wenn es auch einen Dissens geben kann, 

und dieser auch die Option einschließt, von einer politischen Gemein-

                                                             

152 Arendt, Was ist Politik?, S. 109. 

153 Ebd. 

154 Ebd. 

155 Arendt, Über die Revolution, S. 214. 

156 Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 119 (140). 

157 Ebd., S. 119 (141). 

158 Arendt, Karl Jaspers: Bürger der Welt in: Menschen in finsteren Zeiten, S. 

101. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


36 | Integrität und Verantwortung 

 

 

schaft in eine andere zu wechseln.
159

 Das Staatsmonopol sei nur dann 

nicht erdrückend, wenn der Weg in eine andersgeartete und anders orga-

nisierte politische Gemeinschaft offensteht.
160

 Gleichzeitig diene die 

Pluralität von Gemeinschaften auch stets der Begrenzung der Macht der 

jeweiligen Gemeinschaft.
161

 Das bereits untersuchte Merkmal des Brü-

ckenschlagens durch Gesetze als Verträge würde, käme nicht das räum-

liche Element des νόμος dazu, die Gefahr bergen, schrankenlos zu wer-

den. Es bedarf daher der Rückbindung an einen politischen Ort, dem 

sich die Einzelne zuordnen kann – ein Ort, der eben durch Zäune defi-

niert ist – um somit der Pluralität der Menschheit gerecht zu werden. Es 

scheint unumgänglich, eine Abgrenzung verschiedener politischer Ge-

meinschaften voneinander vorzunehmen, und doch bedarf es ebenfalls 

der lex, sowohl um Beziehungen unter den Menschen in der speziellen 

politischen Gemeinschaft zu etablieren, als auch Beziehungen der Ge-

meinschaften untereinander zu stabilisieren, so dass zwischen ihnen kei-

ne Wüste, sondern eine Welt liegen kann.
162

 Hinzu käme die Verantwor-

tung, die jede Bürgerin eines politischen Raumes zur Garantie der Soli-

darität übernehmen müsse, die bedeute, dass sie mittragen muss, was die 

Regierung tut, unabhängig von ihrem eigenen Handeln – eine Verant-

wortung für die ganze Welt wäre jedoch schlichtweg nicht tragbar.
163

 

 

Garantie politischer Rechte 

Das Politische als interpersonales Agieren kann ohne die Gewährleis-

tung von Freiheiten nicht bestehen. Die Bedingung für die Erzeugung 

von Macht, das Versammeln, und von Stabilität, das Geben von Ver-

sprechen, bedarf der bereits zuvor garantierten Freiheit der Versamm-

lung und der Rede. Dieser Aspekt unterstreicht erneut auch die Bedeu-

tung des νόμος für die Ermöglichung politischer Betätigung. 

Diese Rechte seien jedoch nur dann gewährleistet, wenn die Verfas-

sung den politischen Raum so „konstruiert und konstituiert“
164

 , dass 

                                                             

159 Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 147. 

160 Arendt, Karl Jaspers: Bürger der Welt in: Menschen in finsteren Zeiten, S. 

101. 

161 Ebd. 

162 Vgl. auch Rosenmüller, Der Ort des Rechts, S. 404 ff. 

163 Förster, Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns, S. 144. 

164 Arendt, Über die Revolution, S. 194 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 37 

 

sich „Macht und Freiheit in ihm vereinigen“
165

, das also die politische 

Freiheit des Könnens stets garantiert ist.
166

 Dazu bedürfe es der checks 

and balances, denn allein Macht sei geeignet, Macht einzugrenzen ohne 

Ohnmacht zu erzeugen.
167

 Würde diese Aufgabe von Gesetzen wahrge-

nommen werden, berge dies gleichsam die Gefahr, dass sie den Raum 

der Macht beschränken, ohne einen alternativen zur Verfügung zu stel-

len und somit Ohnmacht erzeugten.
168

 Die einzige Funktion, die das 

Recht, also die Verfassung in diesem Zusammenhang haben kann, ist die 

Installation verschiedener Machtzentren, die sich gegenseitig begrenzen 

– Gewalten- „Machtteilung“, wie sie es nennt – sei also das zentrale 

Charakteristikum einer Verfassung der Freiheit.
169

 Darunter versteht 

Arendt jedoch mehr als die bloße Unterteilung der Staatsgewalten in Le-

gislative, Exekutive und Judikative. Mit Blick auf die Vereinigten Staa-

ten betont sie insbesondere das Bundesstaatsprinzip als effektive Form 

der gegenseitigen Begrenzung.
170

 Hier sei die Unabhängigkeit der Ein-

zelstaaten gewährleistet, ohne dass deswegen eine Vereinzelung ent-

steht.
171

 Gesetze haben dementsprechend, wie bereits auf der Ebene der 

Gewaltenteilung, auch hier wieder Kompetenzen zuzuordnen, keines-

wegs wurde jedoch durch die Einrichtung der Union in die Kompeten-

zen der Bundesstaaten zur Regelung ihrer eigenen Angelegenheiten ein-

gegriffen.
172

  

Die Kompetenzzuweisungen müssen allerdings das Resultat vertrag-

lich manifestierter Abstimmungen und Diskussionen sein. Demnach 

scheint ein römisches Rechtsverständnis in Arendts Werk zu überwie-

gen.
173

 Ein Berufen auf die griechische Tradition wäre mit Arendts 

                                                             

165 Ebd., S. 195. 

166 Ebd., S. 194 f. 

167 Ebd., S. 195 f. 

168 Ebd., S. 197. 

169 Ebd. 

170 Ebd., S. 198. 

171 Ebd. 

172 Ebd., S. 200. 

173 So z.B. Volk, Hannah Arendt und das Recht in: Breier/ Gantschow (Hrsg.), 

Politische Existenz und republikanische Ordnung, S. 187 (189 f.); auch 

Förster, Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns, S. 382, 

auch wenn er an anderem Orte auf die Notwendigkeit der Begrenzung des 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


38 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Handlungs- und Freiheitsbegriff nicht vereinbar, so Förster, da sie durch 

ihre Statik unter anderem einen gewaltlosen institutionellen Wandel aus-

schließen würde.
174

 Arendt selbst schreibt, dass aufgrund der Vorherseh-

barkeit und Zuverlässigkeit des Herstellens, das stets auf die Fabrikation 

eines bestimmten ‚Produkts‘ gerichtet ist, das Handeln in der griechi-

schen Philosophie von Platon und Aristoteles gerne in ein Herstellen 

umgewandelt worden wäre.
175

 Durch diesen Akt würde jedoch kein dau-

erhaftes und stabiles Bezugsgewebe entstehen.
176

 In diesem Zusammen-

hang schreibt sie den für Förster als Bestätigung ihrer Ablehnung des 

griechischen Rechtsverständnisses signifikanten Satz, dass „wir das, den 

Griechen selbstverständliche, Vorverständnis von Aufgabe und der Rol-

le der Gesetzgebung für den öffentlichen Bereich nicht teilen.“
177

 In die-

sem Abschnitt beschäftigt sich Arendt jedoch bereits mit der Verände-

rung des Verständnisses des Politischen durch das Eindringen der Philo-

sophie, die sich von der eigentlich politischen Tätigkeit des Handelns 

bereits abwandte.
178

 

Weder nur der Begriff des νόμος, noch jener allein der lex sind ge-

eignet, das Politische zu ermöglichen. An dem rein römischen Rechts-

begriff sei zu kritisieren, dass er unter einer Extensität leide, die die An-

dere nicht als ebensolche behandeln könne, da das Prinzip der Inklusion 

die Anerkennung nicht mit einschließe.
179

 So sei auch in Rom anstelle 

der römischen Gemeinschaft das Imperium getreten:
180

 Mit dem An-

spruch, dass aus jeder Fremden eine Gleichartige wird, wird eben jene 

Unterschiedlichkeit geleugnet, die Charakteristikum der Pluralität und 

fundamental für Arendts konsensuale Vorstellung vom Gesellschaftsver-

trag ist. Die Möglichkeit der Zustimmung oder des Verlassens der Ge-

meinschaft verlangt eine Welt, die so konzipiert ist, dass in ihr unter-

                                                                                                                     

Bereichs des Politischen zur Vermeidung von Souveränität eingeht, 

S. 251 f. 

174 Förster, Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns, S. 254. 

175 Arendt, Vita Activa, S. 245, als Grund hierfür nennt sie die Zuverlässigkeit, 

die dem Herstellen, im Gegensatz zum Handeln anhaftet. 

176 Ebd., S. 246. 

177 Ebd. 

178 Ebd., S. 244 f. 

179 Rosenmüller, Der Ort des Rechts, S. 410. 

180 Ebd., S. 406. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 39 

 

schiedliche politische Gemeinschaften koexistieren können. Somit ga-

rantieren die Zäune, die der νόμος zieht, und die sowohl räumlich als 

auch thematisch zu verstehen sind, den Fortbestand auch politisch diver-

ser Gemeinschaften. Doch das Gesetz im Sinne des νόμος, das auf ein 

Innen gerichtet ist, versage, sobald es gilt, außenpolitische Beziehungen 

zu knüpfen.
181

 Zudem wohne ihm stets ein gewalttätiges Element inne: 

Durch einen Herstellungsprozess entstanden und somit unabhängig von 

den Menschen, auf die es angewendet wird, verlange es Gehorsam und 

könne Befehle erteilen – wie ein Despot.
182

 Das liege jedoch auch daran, 

dass das Gesetzgeben im antiken Griechenland als präpolitische Tätig-

keit verstanden wurde, so dass der Gesetzgeber zwar von der πόλις er-

nannt wurde, jedoch nicht in sie eingebunden war – somit konnte er auch 

nicht über die Gleichen herrschen.
183

 

Der νόμος ist zu sehr Herstellen und damit zu stabil, die römische lex 

hingegen lässt die Maßlosigkeit des Handelns anklingen.
184

 Die Symbio-

se ist notwendig, um sowohl den stabilisierenden Rahmen zu bieten, in 

dem sich das politische Leben abspielen könne,
185

 und Verlässlichkeit 

innerhalb dieser ‚Zäune‘ durch die Bindung an Versprechen zu gewähr-

leisten, als auch den Raum so zu begrenzen, dass es möglich ist, diesen 

zu verlassen und in einen anderen überzugehen, wenn man sich in der 

Gemeinschaft nicht oder nicht mehr angenommen fühlt.
186

 Während die 

Etablierung des Politischen durch Abgrenzung des Raumes an sich kei-

neswegs politisch zu sein braucht
187

, sind die Bindungen, die Menschen 

untereinander eingehen, das Politische in Reinform, da sie über einen 

performativen Akt etabliert werden, ein Miteinander-Sprechen und Per-

spektiven erschließen.
188

 

Es spricht also einiges dafür, Arendts Rechtsdenken nicht als einen 

‚Konkurrenzkampf‘ zwischen dem römischen- und dem griechischen 

                                                             

181 Arendt, Was ist Politik?, S. 53. 

182 Ebd., S. 112 f. 

183 Arendt, Über die Revolution, S. 241. 

184 Vgl. Rosenmüller, Der Ort des Rechts, S. 406. 

185 Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 119 (140). 

186 Ebd., S. 119 (147). 

187 Vgl. Arendt, Was ist Politik?, S. 53. 

188 Vgl. ebd., S. 52. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


40 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Rechtsverständnis zu betrachten, sondern ihre ‚Perlentauchermethode‘
189

 

zu berücksichtigen und damit die Möglichkeit zu haben zu erkennen, 

dass sie Aspekte beider Rechtssysteme herausgegriffen hat, um ihr Ver-

ständnis der politischen Gemeinschaft denkbar zu machen.
190

  

Es ist offenkundig, dass das Politische um überhaupt entstehen zu 

können, der Gesetze im öffentlichen Raum bedarf. Das Herstellungs-

moment, das in diesem Moment stets droht, das fragile Machtgefüge zu 

zerstören und an die Stelle des Miteinanders das Wollen zu stellen, kann 

nur umgangen werden, wenn der Gesetzgeber sich nicht als Herrscher, 

sondern als primus inter pares begreift, also so agiert, dass seine Initia-

tive die Unterstützung anderer erlangt und in dem Bewusstsein beginnt, 

dass er anderer zur Ausführung seines Vorhabens bedarf.
 191

 Arendt 

verweist in diesem Kontext auf die Wörter agere und gerere,
192

 welche 

die Stadien des Handelns unterteilen und somit verdeutlichen, dass es 

zwar einer Anführerin bedarf, diese jedoch ihr Vorhaben nur dann um-

zusetzen vermag, wenn andere sie unterstützen.
193

 

 

Autorität und Legitimation – Bewahrung 
 

Arendt war Anhängerin der Republik. Entsprechend nimmt die Verfas-

sung eine besondere Stellung im ihrem gesamten Rechtsdenken ein. Sie 

                                                             

189 Diesen Begriff verwendet sie selbst in Bezug auf Walter Benjamin (Arendt, 

Walter Benjamin in: Menschen in finsteren Zeiten, S. 195 (244 ff.)), und 

beschreibt es als eine Form des Sammelns von Einzigartigkeiten außerhalb 

systematischer Kategorien. Der Gegenstand wird aus seinem Zusammen-

hang genommen – Arendt bezeichnet dies als die destruktive Seite des 

Sammlers; der Perlentaucher geht auf die Tiefe des Meeresgrundes, um die 

Perlen herauszubrechen, und sie auf neue Art und Weise zu betrachten. Es 

sind einzelne Phänomene oder sogar Worte der Vergangenheit, die auch 

die Gegenwart erhellen können. 

190 Vgl. auch Rosenmüller, Der Ort des Rechts, S. 411. 

191 Vgl. Arendt, Freiheit und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, 

S. 201 (225). 

192 Dabei bedeutet agere etwas in Bewegung zu setzen und anzuführen, genere 

tragen, oder ausführen, betreiben, vollziehen (s. Arendt, Vita Activa, S. 

216). 

193 Arendt, Vita Activa, S. 235. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 41 

 

suchte eine Quelle, die sicherstellte, dass Gesetze, und nicht Menschen 

herrschten.
194

 Dies lasse sich nur durch eine Abtrennung der Rechtsquel-

le vom Ursprung der Macht erreichen; denn würde man den Ursprung 

der Macht, dem ‚Volk‘ Rechtsquellqualitäten zusprechen, würde sein 

wechselhafter Wille zum Recht und somit „ein subjektiver, ephemerer 

Gemütszustand“
195

 ausschlaggebend für die zukünftigen Gesetze des je-

weiligen Landes werden.
196

 Dies stehe aber im scharfen Kontrast zur ei-

gentlichen Aufgabe des Rechts: Die Bindung an ein Gesetz sei die einzi-

ge Bindung, die Dauerhaftigkeit, Kontinuität und Autorität garantiere.
197

 

Um die „Autorität [der Gesetze, B.B.] für alle zu sichern, für die Min-

derheit wie für die Mehrheit, die gegenwärtige Generation wie die 

Nachkommen“
198

 bedürfe es einer „immer gegenwärtigen Autoritäts-

quelle jenseits des politischen Raumes.“
199

 Erst, wenn eine solche Auto-

rität etabliert sei, könne es „Dauer und Wandel“
200

 geben. Sie stelle da-

her das ‚höhere Recht‘ dar, das als Quelle aller Gesetze dient und somit 

das Absolute ist, „das dem von Menschen gesetzten Recht Gültigkeit 

verleiht [...]“
201

. 

 

Der Begriff der Autorität bei Arendt 

Hier nun kommt Arendts Autoritätsbegriff zum Tragen, den sie sowohl 

von Macht als auch von Gewalt, da er weder auf Gleichheit, noch auf 

Zwang basiert, abgrenzt.
202

 Zwar verlange Autorität Gehorsam, würde 

sie jedoch durch Zwang oder Argumente durchgesetzt, wäre sie schon 

nicht mehr vorhanden.
203

 Sie basiere vielmehr auf einer Hierarchie, die 

von beiden Parteien akzeptiert wird.
204

 Autorität negiere die Freiheit 

                                                             

194 Arendt, Über die Revolution, S. 236. 

195 Ebd., S. 204. 

196 Ebd. 

197 Ebd., S. 255 f. 

198 Ebd., S. 236. 

199 Ebd., S. 239. 

200 Ebd., S. 259. 

201 Ebd., S. 236. 

202 Arendt, Was ist Autorität in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 159 f. 

203 Ebd. 

204 Ebd., S. 159 (160). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


42 | Integrität und Verantwortung 

 

 

nicht, sondern beschränke sie lediglich,
205

 ein Aspekt, der in den man-

nigfaltigen Möglichkeiten menschlichen Handelns von kaum zu über-

schätzender Relevanz sei.
206

  

Autorität entstehe durch die Verantwortungsübernahme für die Welt, 

wie sie der Neuling vorfindet.
207

 Sie bedeute eine Kenntnis der Vergan-

genheit, die eine „Tiefendimension“
208

 menschlichen Daseins darstellt 

und gebe somit eine Hilfestellung bei dem Einfinden in die Welt, sie 

diene der Kontinuität also, indem sie Orientierung bietet.
209

 Die Autori-

tät ist es, die Arendt auch zur Abgrenzung von Heidegger benutzt, wenn 

sie betont, dass Menschen eben nicht in die Welt geworfen, sondern in 

sie geleitet würden.
210

 Ein Autoritätsverlust könne unter anderem da-

durch entstehen, dass auch diejenigen, die sich schon länger in der Welt 

bewegen, sich in ihr nicht mehr zurechtfinden – der Orientierungsverlust 

komme somit einer Weltentfremdung gleich.
211

 

 

Die Autorität des Gründungsaktes als Legitimation 

Auch die Verfassung bedarf eines Ursprungs, der ihr Anerkennungswür-

digkeit verleiht. Durch die Säkularisierung sei die göttliche Autorität aus 

dem öffentlichen Raum gedrängt worden und habe somit sowohl ihre 

Funktion als Wertvermittlerin als auch als Herrschaftslegitimation verlo-

ren.
212

 Einen bloßen Ersatz dieser Institution durch die menschliche 

Vernunft lehnt Arendt, da es sich bei ihr um einen absoluten Maßstab 

handelt, der unabhängig von Zeit und Raum die Herrschaft des Rechts 

legitimieren würde, als nicht gültig ab.
213

 Es braucht eine Kraft, die dem 

                                                             

205 Ebd., S. 159 (162). 

206 Ebd., S. 159 (162). 

207 Arendt, Die Krise in der Erziehung in: Zwischen Vergangenheit und Zu-

kunft, S. 255 (272). 

208 Arendt, Was ist Autorität in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 159 

(161). 

209 Arendt, Was ist Autorität in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 159 

(165). 

210 Vgl. Arendt, Denktagebuch, S. 549. 

211 Arendt, Die Krise in der Erziehung in: Zwischen Vergangenheit und Zu-

kunft, S. 255 (272). 

212 Arendt, Über die Revolution, S. 210. 

213 Ebd., S. 239. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 43 

 

Interpersonalem der menschlichen Welt direkt entspringt, die der Ver-

fassung jene Autorität verleiht, auf die sie sich zu ihrer Legitimation be-

rufen kann. Diese Autorität sei in dem – in dem Gründungsakt verwirk-

lichten – „Einen-neuen-Anfang-setzen“
214

 zu finden, denn im Grün-

dungsakt habe sich das menschliche Wesen des Anfangs als das Prinzip 

des Handelns in Wirklichkeit umgesetzt, durchziehe alle folgenden 

Handlungen und „bleibt sichtbar in der Welt und verschwindet aus ihr 

erst wieder, wenn die oft Jahrhunderte währende Geschichte, die aus 

ihm entsprang, an ihr Ende gekommen ist.“
215

  

Das Anfang-Machen impliziert bei Arendt viel mehr als die reine 

Tatsache, ein neues Gemeinwesen zu gründen: „Damit ein Anfang sei, 

wurde der Mensch geschaffen“
216

 zitiert sie Augustin als hoffnungsvol-

len Abschluss ihrer Analyse der totalen Herrschaft.
217

 In dem Setzen ei-

nes Anfangs realisierten sich Werte, ohne die ein solcher Gründungsakt 

gar nicht möglich gewesen wäre: Die Entscheidung, einander als Glei-

che zu begegnen, die, wie Arendt betont, keineswegs eine zwingende 

sei, sondern letztendlich „von der tätigen Einsicht menschlicher Ver-

nunft“
218

 und damit von der anhaltenden Diskussion und der Einigung 

abhänge,
219

 ebenso, wie das dadurch ermöglichte Miteinander-Handeln, 

Weltbilden und somit Verwirklichen der menschlichen Bedingung der 

Pluralität. Die Autorität des Anfangs liegt somit nicht allein in der Hand-

lung begründet, sondern in der Repräsentativität des politischen Seins. 

Losgelöst von dem Befehlscharakter, der das göttliche Recht präge,
220

 

das seine Autorität im politischen Raum durch die Säkularisierung ver-

loren habe,
221

 finden sich die Grundsätze des Miteinanders in der Prä-

ambel der amerikanischen Verfassung, die dadurch die einzige Ver-

schriftlichung der zur Legitimation benötigten Autorität darstelle.
222

 

 

                                                             

214 Ebd., S. 256. 

215 Ebd., S. 274. 

216 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 979. 

217 Ebd. 

218 Arendt, Über die Revolution, S. 250. 

219 Ebd. 

220 Ebd., S. 244 f. 

221 Ebd., S. 209. 

222 Ebd., S. 250. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


44 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Die Aufgabe der Verfassung 

Die Autorität des Anfang-Machens habe sich in der Verfassung nieder-

geschlagen, so dass diese so lange legitimiert sei, wie die Möglichkeit 

der Teilhabe an öffentlichen Angelegenheiten, die einst den Anfang ge-

setzt hat, ermöglicht bleibt.
223

 Eine Verschriftlichung sei nötig, da die 

Versprechen allein, die immerhin auf Gegenseitigkeit und Hierarchielo-

sigkeit beruhen und die Basis der neu entstehenden Verfassung bilden 

sollten, die Dauerhaftigkeit und Kontinuität, derer die Politik bedarf, 

aufgrund der Spontaneität, die dem Menschen immanent ist, nicht ge-

währleisten können.
224

 So kann die Verfassung den im politischen Be-

reich Hinzukommenden einen Wertmaßstab an die Hand geben, der ih-

nen hilft, sich im System zurechtzufinden. 

Die Amerikanische Verfassung perpetuiert – ganz im Sinne ihrer 

Gründer – nicht so sehr Substantielles als vielmehr formal den Staats-

aufbau. Wie bereits die gegebenen Versprechen stellt sie somit eher 

‚Spielregeln‘ auf, indem sie den Modus des Miteinanders reguliert, als 

eine bestimmte Meinung zu propagieren. Da sie den ‚Anspruch auf Ge-

horsam‘ auch von den jeweils machthabenden Kräften einfordere und 

somit bis zu einem gewissen Grad unabhängig von der aktuellen politi-

schen Situation Beachtung beanspruche, transzendiere sie im politischen 

Raum.
225

 Dies begründe ihren Achtungsanspruch
226

 – durch sie herr-

schen Gesetze, und nicht die Menschen, denn anders als in einer reinen 

Demokratie seien Gesetze nicht durch ihre Übereinstimmung mit der 

Meinung der Mehrheit legitim, sondern aufgrund ihrer Übereinstim-

mung mit der Verfassung.
227

 So ist es konsequent, dass Arendt den Sitz 

der Autorität im Supreme Court verortet. Da die Verfassungsrichter we-

der Macht, die der Legislative anhaftet, noch Gewalt, die durch die Exe-

                                                             

223 Förster, Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns, S. 410. 

224 Arendt, Über die Revolution, S. 236. 

225 Vgl. Arendt, Was ist Autorität in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 

159 (162). 

226 Hinchman/ Hinchman in: Heuer/ Heiter/ Rosenmüller (Hrsg.), Arendt 

Handbuch, S. 269 f., die allerdings davon ausgehen, dass Autorität auf Le-

gitimität beruhe, eine Auffassung, der – wie dargestellt – nicht gefolgt 

werden kann. 

227 Vgl. auch Förster, Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns, 

S. 408. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 45 

 

kutive ausgeübt wird, innehaben, sondern lediglich Urteilskraft, finde 

sich die Ausübung der Autorität nicht im Verteilen von Ratschlägen, 

sondern in der Auslegung der Verfassung.
228

 Durch ebendiese Verfas-

sung werde der Supreme Court jedoch auch berechtigt, die Verfassung 

nicht nur anzuwenden, sondern diese zu interpretieren und zu erwei-

tern.
229

 Insbesondere die Vermehrung der verfassungsrechtlichen Grund-

lagen entspringe der Notwendigkeit der Stabilität und Anwendbarkeit 

der Konstitution in einer sich verändernden Welt, damit diese ihre Funk-

tion als Maßstab nicht verliert.
230

 Dieser Aufgabe könne insbesondere 

der Supreme Court durch „jurisgenerative Debatten“
231

 genügen, die es 

ihm ermöglichten, veränderte Realitäten durch Reinterpretation der 

Normen in die Verfassungswirklichkeit zu integrieren.
232

 

Auch wenn ihm Autorität innewohnt, berechtigt dies das Verfas-

sungsgericht eben so wenig wie die gewählten Volksvertreter, Verände-

rungsprozesse per Gesetz zu erzwingen. Verfassungsgericht und Reprä-

sentanten seien nur dazu befugt, bereits eingetretene Veränderungen zu 

legalisieren und stabilisieren, nicht aber dazu, sie anzustoßen.
233

 Sowie 

der Repräsentant in diesem Fall seine – ihm lediglich übertragene – 

Macht missbrauchen würde, würde das Gericht nicht mehr mit Autorität, 

sondern despotisch handeln.
234

 

 

Politische Rechte – Erweitern 
 

Die Veränderungsprozesse, die wie bereits ausgeführt, nicht durch Insti-

tutionen anzustoßen sondern lediglich zu legalisieren sind, sind Aus-

druck der originär politischen Aufgabe des Erweiterns des Gemeinwe-

sens, also der Sorge um die Zukunft der Welt. Die Stabilität, die eine 

Verfassung in die politische Gemeinschaft bringt, berge die inhärente 

Gefahr, dass „die Möglichkeiten des Handelns und das stolze Vorrecht, 

                                                             

228 Arendt, Über die Revolution, S. 257 f. 

229 Ebd., S. 262. 

230 Ebd., S. 260 f. 

231 Benhabib, Die Rechte der Anderen, S. 177. 

232 Ebd., S. 176 f. 

233 Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 119 (140). 

234 Ebd., S. 119 (141). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


46 | Integrität und Verantwortung 

 

 

etwas Neues zu beginnen [...]“
235

 für die Nachfolgerinnen unmöglich 

werden.
236

 Dieser Antagonismus zwischen Freiheit und Stabilität kann 

auf Dauer im schlimmsten Falle zu ständig wiederkehrenden Revolutio-

nen führen. „Da sie [die Verfassungen, B.B.] fixiert und gleichsam ver-

dinglicht waren, wurden sie ein objektiver Bestandteil der Welt, der dem 

subjektiven Belieben ihrer Bewohner weitgehend entzogen war.“
237

 Da 

jedoch der tatsächliche Gehalt der öffentlichen Freiheit die Beteiligung 

an öffentlichen Angelegenheiten oder Zulassung zum Bereich des Öf-

fentlichen sei,
238

 müsse es auch für weitere Generationen die Möglich-

keit geben, die Vorzüge der Republik, die sich – anders als der „bloße 

Rechtsstaat“
239

 dadurch auszeichnet, dass sie nicht lediglich bürgerliche 

Rechte garantiert, sondern die politische Freiheit der Teilhabe an öffent-

lichen Angelegenheiten verbürgt – wahrzunehmen.
240

 

 

Macht und Ermächtigung – Das Wahlrecht 

Dies werde zum einen über den – in der Verfassung verbürgten – Zu-

gang zum formalen politischen Raum ermöglicht, also durch das aktive 

und passive Wahlrecht.
241

 Die auf diesem Wege gewählten Repräsentan-

tinnen haben die Möglichkeit, die Verfassung zu erweitern
242

 und somit 

den Gründungsgedanken zu wiederholen, ist doch die Macht, Gesetze zu 

erlassen, in diesem Fall nicht mehr als die Ermächtigung durch die Wäh-

lerinnen.
243

 Doch insbesondere das Recht, eine Repräsentantin zu wäh-

len sei, so Arendt, zwar notwendig zur „Selbsterhaltung“
244

, also um die 

Möglichkeit zu haben, eigene Interessen und Standpunkte im Parlament 

durch Vertretung zu artikulieren und somit staatliche Intervention in das 

                                                             

235 Arendt, Über die Revolution, S. 298. 

236 Ebd. 

237 Ebd., S. 213 f. 

238 Arendt zitiert nach Benhabib, Hannah Arendt, S. 257. 

239 Arendt, Über die Revolution, S. 281. 

240 Ebd. 

241 Arendt, Little Rock in: Zur Zeit, S. 95 (104). 

242 Ebd., S. 215. 

243 Ebd., S. 236. 

244 Ebd., S. 86. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 47 

 

eigene Leben zu verhindern, aber noch lange keine Verwirklichung des 

Politischen.
245

 

Den Bestand der Gesetze zu erweitern sei legitim, so lange sie der 

Erhaltung der Gemeinschaft
246

 und der Bewahrung der Freiheit im poli-

tischen Sinne
247

 dienen. Allerdings beruhe die Legitimität des Erwei-

terns auf zwei Grundsätzen: Weder dürften sich die Umstände, unter de-

nen das Versprechen gegeben wurde, gravierend verändern, noch die 

Gegenseitigkeit aufgekündigt werden.
248

 Insbesondere die Gegenseitig-

keit könne fraglich werden, wenn die politische Gemeinschaft – die 

niemals nur als Abstraktum, sondern als tatsächliche Gemeinschaft der 

Staatsbürgerinnen existiert – der Meinung ist, dass die Gesetze ihre hier 

benannten Aufgaben nicht wahrnehmen.
249

  

Doch allein der Zugang zum politischen Raum, der zwar grundsätz-

lich allen Bürgerinnen offensteht, aber nicht von allen genutzt werden 

kann, ist deswegen auch nicht ausreichend, um zu garantieren, dass 

Menschen politisch tätig werden können. Arendt nennt drei weitere 

Rechte, die notwendiger Bestandteil der Verfassung einer freien Repub-

lik sein müssen: Meinungs- und Versammlungsfreiheit
250

 sowie das 

Recht auf zivilen Ungehorsam sind unerlässlich dafür, auch unmittelbar 

Zustimmung oder Dissens kundtun zu können und somit politisch tätig 

zu werden.  

 

Wiederholung der Revolution – Die Versammlungsfreiheit 

„Die im Dunkeln sieht man nicht“ – dieses Zitat begleitet Arendts Über-

legungen zur Bedeutung der sozialen Frage in der Französischen Revo-

lution.
251

 Sie erkennt, dass es Gruppen gibt, die aufgrund zum Beispiel, 

aber nicht nur, ihrer wirtschaftlichen Lage nicht im Stande sind, am poli-

tischen Leben zu partizipieren.
252

 Im Dunklen zu sein ist jedoch nicht 

                                                             

245 Ebd., S. 86. 

246 Ebd., S. 260 f. 

247 Arendt, Was ist Politik?, S. 28. 

248 Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 119 (151). 

249 Ebd. 

250 Arendt, Revolution und Freiheit in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, 

S. 227 (248). 

251 Arendt, Über die Revolution, S. 86 f. 

252 Ebd., S. 87. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


48 | Integrität und Verantwortung 

 

 

nur das Schicksal der Armen, sondern insbesondere auch der Rechtlosen 

oder marginalisierter Gruppen der Bevölkerung, die keine Möglichkeit 

haben, sich auf der Ebene der repräsentativen Politik zu exponieren. Ge-

rade für diese Gruppen ist das Recht auf Versammlungsfreiheit das 

Recht auf eine politische „Revolution“, 
253

 das sich auf die Freiheit beru-

fe, Teil der Öffentlichkeit zu sein,
254

 also sich auszuzeichnen und zu 

handeln.
255

 Um Freiheit wahrnehmen zu können, müssten Zäune etab-

liert werden, die verhindern, dass zum Beispiel der Staat beziehungswei-

se die Regierung dieses Recht versagen kann.
256

 Diese Zäune können 

von der Verfassung gestiftet werden, die nicht zur Disposition der Herr-

schaft steht. Der „Erscheinungsraum [der, B.B.] entsteht, wo immer 

Menschen handelnd und sprechend miteinander umgehen [...]“
257

, lasse 

Macht zwischen den Versammelten entstehen
258

 und eröffnet dadurch 

die Möglichkeit zum Politischen. Die Garantie der Versammlungsfrei-

heit ist also die verfassungsrechtliche Verbürgung der Möglichkeit der 

Machtbildung. 

 

Wiederholung des Gründungsaktes – Die Meinungsfreiheit 

Auch die Debatte darüber, wie die politische Gemeinschaft verfasst ist, 

ist nicht durch das Promulgieren der Verfassung abschließend dem 

menschlichen Zugriff entzogen. Vielmehr könne die Herrschaft der Ge-

setze nur dann bestehen, wenn sie von der Gemeinschaft anerkannt blei-

ben,
259

 in ihnen also die ursprüngliche Ermächtigung, das Zusammenle-

ben zu regeln, erhalten bleibt.
260

 Anerkennung aber basiere immer auf 

Meinungen, deren Wirkmächtigkeit im öffentlichen Raum davon ab-

hängt, wie viele Menschen sie teilen.
261

 Daher kann jede Form der Mei-

nungskundgabe als Wiederholung des erstmals legitimierenden Grün-

                                                             

253 Butler, Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, S. 

208. 

254 Vgl. Arendt, Über die Revolution, S. 19. 

255 Arendt, Über die Revolution, S. 86. 

256 Benhabib, Hannah Arendt, S. 253. 

257 Arendt, Vita Activa, S. 251. 

258 Arendt, Vita Activa, S. 313. 

259 Arendt, Macht und Gewalt, S. 42. 

260 Ebd. 

261 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 49 

 

dungsaktes verstanden werden; Gegenstand der Meinung und des Dis-

kurses sei stets die gemeinsame Welt.
262

 Allerdings beschränke sich die 

Meinung nicht auf Kategorien von Zustimmung oder Ablehnung, in den 

Debatten können zum Beispiel Normen vielmehr auch Gegenstand einer 

Kritik, die auf Veränderung oder zumindest Neuinterpretation zielt, 

sein.
263

 Benhabib schreibt in diesem Kontext – rekurrierend auf Derrida 

– von „demokratischen Iterationen“
264

, die Tatsache, dass bei der Wie-

derholung eines Begriffes nie seine ‚ursprüngliche‘ Bedeutung reprodu-

ziert werde, sondern er schon durch die Wiederholung in einen neuen 

Kontext eingefügt werde und der Begriff seinerseits dadurch erweitert 

und verändert.
265

 Dieses Konzept scheint insbesondere in Hinblick auf 

ihre Perlentauchermethode auch auf das Arendt’sche Verständnis zur 

Bedeutung der Meinungsfreiheit zuzutreffen. Durch die „demokrati-

schen Iterationen“
266

 könne ein stets sich aktualisierender Demos sich 

Normen aneignen,
267

 so dass es nicht mit jeder folgenden Generation ei-

ne neue Verfassung braucht, und somit der Aspekt der Kontinuität, ohne 

Verhinderung der Möglichkeit eines Anfangs, gewährleistet ist. Gleich-

zeitig verwirklicht sich dieserart der Mensch als zoon politikon, kann die 

Angelegenheiten der gemeinsamen Welt durch Sprache, und nicht durch 

Gewalt regeln.
268

 Die Meinungsfreiheit ist demnach ein elementares und 

nicht disponibles Recht des Menschen als Rechtsperson.
269

 

 

Dissens im Konsens – das Recht auf zivilen Ungehorsam 

Während die Freiheit, zusammenzukommen und miteinander zu spre-

chen, durch die Versammlungs- und Meinungsfreiheit verfassungsrecht-

lich geschützt sei, sei die Freiheit zu handeln davon nicht umfasst.
270

 

Doch es gebe Situationen, in denen die erstgenannten politischen Frei-

heiten ihrem Zweck nicht mehr dienen können, zum Beispiel wenn auch 

                                                             

262 Emcke, Gegen den Hass, S. 120. 

263 Benhabib, Die Rechte der Anderen, S. 175. 

264 Ebd. 

265 Ebd., S. 175 f. 

266 Ebd.S. 176. 

267 Ebd. 

268 Vgl. Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 614. 

269 Vgl. Arendt, Das Urteilen, S. 63. 

270 Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 119 (143). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


50 | Integrität und Verantwortung 

 

 

sie eklatant eingeschränkt, beziehungsweise kriminalisiert werden.
271

 In 

diesem Falle seien von der Regierung Veränderungen durchgesetzt wor-

den, deren Verfassungsmäßigkeit zumindest zweifelhaft scheint, denn 

sie schränken die Möglichkeiten der Bürgerinnen zur Veränderung der 

Welt ein.
272

 Deswegen sei eine dritte Grundfreiheit in die Verfassung 

aufzunehmen:
 273

 Jene auf zivilen Ungehorsam. Seine Aktionen zeichne-

ten sich dadurch aus, dass eine ausführende Gruppe, die sich nicht auf-

grund übereinstimmender Interessen, sondern einer gemeinsamen Mei-

nung zusammengefunden hat
274

 – und somit bereits die Voraussetzungen 

politischen Handelns erfüllt – gewaltfrei Gesetze bricht,
275

 die sie für 

verfassungswidrig hält. Der Geist der amerikanischen, als wahrlich re-

publikanischer Verfassung liege in dem ihr zugrunde liegenden Prinzip 

des Konsenses, nicht in Form einer Unterwerfung unter den Willen eines 

Souveräns, sondern in Form des Versprechens gegenseitiger Unterstüt-

zung und somit aktiver Zustimmung.
276

 Ein so gelagerter horizontaler 

Gesellschaftsvertrag könne jedoch nur so lange bestehen, wie das 

Grundverständnis des Konsenses eine Möglichkeit des Dissenses ein-

schließt.
277

 Der Konsens beziehe sich auf die in der Verfassung perpetu-

ierten Grundsätze, könne sich jedoch deswegen nicht auf jedes einzelne 

Gesetz beziehen, denn dann würde die Freiheit ad absurdum geführt 

werden.
278

 Durch die Möglichkeit, Veränderungen, die durch den zivilen 

Ungehorsam herbeigeführt wurden, nachträglich durch den Supreme 

Court legalisieren und stabilisieren zu lassen,
279

 berge er das Potential 

zur Transformation der bestehenden Normenordnung.
280

 Die rechtliche 

Anerkennung des Transformationsprozesses durch das Verfassungsge-

richt sichere gleichzeitig auch die Autorität der Verfassung, da sie durch 

neue Auslegung erweitert werde und somit die Gefahr gebannt, dass sie 

                                                             

271 Ebd., S. 119 (138). 

272 Ebd., S. 119 (136). 

273 Ebd., S. 119 (140ff.). 

274 Ebd., S. 119 (123). 

275 Ebd., S. 119 (138). 

276 Ebd., S. 119 (143 f.). 

277 Ebd., S. 119 (152). 

278 Ebd., S. 119 (146 f.). 

279 Ebd., S. 119 (141 f.). 

280 Vgl. Celikates, RphZ 2017, S. 31 (40). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 51 

 

aufgrund der Veränderungen der Moderne ihrer Aufgabe des ‚In-die-

Welt-Leitens‘ nicht mehr gerecht wird und ihre Legitimität verliert.
281

 

 

Das unbedingte Recht auf Rechtspersonalität 

Den hier untersuchten Freiheitsrechten ist allerdings gemein, dass sich 

auf sie berufen nur diejenigen können, die als Teil der politischen Ge-

meinschaft von der Geltung der Rechtsordnung eingeschlossen sind. Es 

muss demnach ein diesen partikularen Rechten vorgängiges Recht ge-

ben, das dem Individuum die Verwirklichung des sich aus dem Mensch-

sein ergebenden Anspruch auf eine politische Existenz zusichert. Dieses 

fundamentale Recht, das Bedingung aller weiteren Rechte darstellt, hat 

Arendt als „das einzige Menschenrecht“
282

 bezeichnet. Die Zugehörig-

keit zum Demos kann dabei jedoch nicht der Maßgabe des „demago-

gisch verhetzbaren Volkswillens“
283

 unterliegen, sondern muss als sub-

jektives Recht von der Verfassung gewährleistet werden, um sicherzu-

stellen, dass jeder Mensch einen Standort in der Welt zugesichert be-

kommt, „durch den allein er überhaupt Rechte haben kann und der die 

Bedingung dafür bildet, dass seine Meinungen Gewicht haben und seine 

Handlungen von Belang sind“
284

 – er sich also als Jemand in seiner Ein-

zigartigkeit exponieren kann und seine Fäden in das Bezugsgeflecht der 

Welt schlagen kann. Das Recht auf Rechte formuliert demnach einen in-

dividuellen Anspruch auf Rechtspersonalität, der allein darin begründet 

liegt, dass es ein „allgemeines Kennzeichen“
285

 des Menschseins sei, in 

einer Gemeinschaft zu leben, und eine menschliche Fähigkeit, durch 

Sprechen die Angelegenheiten des öffentlichen Lebens zu regeln.
286

 Die 

dem Individuum mit Eintritt in die politische Gemeinschaft zur Verfü-

gung gestellte Maske dient dabei nicht nur der Emanzipation von indivi-

duell nicht verfügbaren Determinanten, sondern stellt „die dem Men-

schen gemäße Darstellung seiner selbst“
287

 dar. Auf der einen Seite be-

                                                             

281 Arendt, Über die Revolution, S. 260 f. 

282 Arendt, Die Wandlung 1949, S. 754 ff. 

283 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 576. 

284 Ebd., S. 613.  

285 Ebd., S. 614. 

286 Ebd. 

287 Kirste, Die beiden Seiten der Maske in: Gröschner/ Kirste/ Lemcke (Hrsg.), 

Person und Rechtsperson, S. 345 (359). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


52 | Integrität und Verantwortung 

 

 

tont Arendt, dass es keine abschließende und umfassende Definition des 

Wesens oder der Natur des Menschen geben könne und ihm auch die 

Möglichkeit zur Selbsterkenntnis deswegen verwehrt bleibt, weil „er 

sich selbst nicht über die Schulter sehen kann“
288

, Schein und Sein je-

doch trotz dieser Unbestimmbarkeit nicht auseinanderfielen.
289

 Die vie-

len Facetten des Menschseins ließen sich durch die Masken bewältigen, 

die dem Individuum die Möglichkeit geben, sich nach Gusto auf unter-

schiedliche Weisen zu exponieren, die maskierte Erscheinung jedoch 

stets demonstriert, dass die Maske als Akt souveräner Entscheidung 

identisch mit dem Handelnden ist, die Rolle jedoch nicht sein ganzes 

Wesen ausmacht.
290

 So können gesellschaftliche Zuschreibungen durch 

Distanzierung und Ironisierung überwunden werden, doch bleiben 

gleichzeitig an die Maske elementare Verhaltenserwartungen geknüpft, 

die eine gewisse Voraussehbarkeit und Stabilität garantieren. 

 

Die politischen Freiheitsrechte als Ausdruck des Person-Seins 

des Menschen 

Die irreduzible menschliche Disposition zum Politischen stellt sich als 

Kern von Arendts Verständnis der Menschenwürde dar. Wie bereits er-

läutert, sieht sie die differentia specifica des Menschseins nur dann ver-

wirklicht, wenn dieser sich handelnd und sprechend, und somit immer 

auch sich selbst offenbarend in die gemeinsame Welt einbringen und 

diese verändern kann. Das Jemand-Sein ist demnach unmittelbar an die 

verfassungsrechtlich zu garantierenden politischen Freiheitsrechte ge-

knüpft. Indem sie die Realisierung der menschlichen Potentiale verbür-

gen, dienen sie nicht nur, wie eingangs festgestellt, der Verhinderung 

dauernder Revolutionen, sondern sie ermöglichen überdies die 

Exponierung der Person. Die Republik unterscheidet sich vom bloßen 

Rechtsstaat also insofern, als sie ihren Bürgerinnen nicht nur einen An-

spruch auf Rechtssubjektivität zubilligt, ein Status, dem schon dann ge-

nügt wäre, wenn die Verfassung den privaten Bereich vor politischen In-

terventionen sichert und durch ein Wahlrecht eine relative Gleichheit 

statuiert, sondern eine Rechtspersonalität zur Grundlage der Öffentlich-

                                                             

288 Arendt, Laudatio auf Karl Jasper in: Menschen in finsteren Zeiten, S. 90 

(92). 

289 Benhabib, Hannah Arendt, S. 180. 

290 Arendt, French Existentialism in: Essays in Understanding, S. 188 (191). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 53 

 

keit macht, indem sie jeder Einwohnerin das Recht garantiert, sich als 

Protagonistin der eigenen Geschichte in die gemeinsame Welt einzu-

bringen. Dabei ist die Rechtsperson der alle Facetten rechtlich normier-

ten menschlichen Lebens umfassende Begriff. In ihm findet sich sowohl 

die Normadressatin, als die die Täterin sich im Strafprozess begreifen 

muss, weil sie in dem Moment nicht über die Norm, die auf sie ange-

wandt wird, disponieren kann, als auch das Rechtssubjekt, das die De-

markationslinie zwischen homo und persona bildet, da es Abwehran-

sprüche gegen politische Interventionen in den privaten Bereich geltend 

machen kann, und die Staatsbürgerin, zu der das Individuum in dem 

Moment wird, in dem es sich in politische Prozesse einbringt, auf die 

Veränderung der gemeinsamen Welt hinwirkt und Koautorin von Nor-

men ist.  

 

Der Mensch als Vertragspartner –  

Existentialistischer Pluralismus bei Arendt 

 

Im Hinblick auf die Einzelne stellen sich die Gesetze einmal als ‚Schutz 

vor‘, der Invasion politischer und öffentlicher Normen und Akte in den 

privaten Raum dar, sind jedoch auch gleichzeitig Manifestation des 

‚Zwischen‘. In Arendts idealtypischer Vorstellung der Republik basiert 

die gemeinsame Erfahrung darauf, dass alle Menschen sich als gleich 

mächtig wahrnehmen und die Gesetze somit dazu dienen müssten, dass 

jedes Individuum diese Macht ausüben kann – also die Macht des ande-

ren beschränkt wird.
291

 Dennoch stellt sich die Frage, an welchen Leit-

sätzen sich auch die Versprechen, die Menschen einander geben, orien-

tieren können. Arendt schließt ein höheres Recht als Indikator für Recht 

und Unrecht aus, da dieses Gehorsam verlangen würde, und nur Ge- und 

Verbote kenne, die mit ihrem politischen Modell nicht kompatibel 

sind.
292

  

 

Das Urteilen als gesetzbildende Kraft 

Das Recht ist nicht dem Individuum in seiner Vereinzelung immanent, 

sondern ein Resultat des ‚Zwischens‘, somit jedoch nicht vom Einzelnen 

abstrahiert, sondern das Produkt eines Konsenses. Das Wollen, das für 

                                                             

291 Arendt, Social Research 74, S. 713 (726). 

292 Arendt, Über die Revolution, S. 244. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


54 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Arendt reine Spontaneität ist,
293

 könne die Voraussetzung eines Verspre-

chens, das stets auf Permanenz angelegt ist, nicht erfüllen.
294

 Die Funk-

tionen und Gefahr des Willens als Gesetzgeber wird an anderer Stelle 

noch ausführlich untersucht werden. 

Somit stellt sich die Frage, wie der Mensch als Gesetzgeber handeln 

soll. Höheres Recht lehnt sie als Indikator ab, den bloßen Willen auch. 

Auch wenn von der Verfassung – hier muss erneut betont werden, dass 

es sich in Arendts Ausführung primär um die amerikanische Verfassung 

handelt – eine Autorität als Rückbindung an den Anfang ausgeht und 

sich somit alle positiven Gesetze innerhalb dieser, von der Verfassung 

abgesteckten, Grundsätze bewegen müssen, stehen doch auch neue Ge-

setze auch vor der Aufgabe, den politischen Raum zu erweitern. Es muss 

ein weiteres Element in ihrer politischen Philosophie geben, das es er-

laubt, die menschliche Bedingung der Pluralität auch im Prozess der Ge-

setzgebung zu berücksichtigen. Insbesondere in ihrem Spätwerk greift 

sie auf ein Potential zurück, das Weltbildung und Standortbestimmung 

ermöglichen soll: Das Urteilen. Bereits bei Eichmann – dem sie beschei-

nigte, nicht denken zu können – schwingt das Urteilen als politische Fä-

higkeit, insbesondere zur Reflektion, mit. Sie selbst bezeichnete das Ur-

teilen als das „politischste unter den geistigen Vermögen des Menschen 

[...]“
295

, so dass es hier einer näheren Untersuchung bedarf. 

 

Der eigene Standpunkt – Das Denken 

Das Urteilen sei nicht voraussetzungslos, sondern vielmehr abhängig 

von einer anderen menschlichen Fähigkeit: Dem Denken,
296

 das dazu 

diene, sich als Person, nicht nur als rein menschliches Wesen zu konsti-

tuieren.
 297

 Es gehe eng mit der Fähigkeit zur Sprache und Erzählung 

einher, durch die Geschehenes reflektiert – und somit Teil der Erinne-

rung wird.
298

 Denken und Erinnern sei die Art und Weise, Wurzeln in 

der Welt zu schlagen und somit einen Standort in der vormaligen Frem-

                                                             

293 Arendt, Das Urteilen, S. 131. 

294 Volk, Die Ordnung der Freiheit, S. 259. 

295 Arendt, Über den Zusammenhang von Denken und Moral in: Zwischen 

Vergangenheit und Zukunft, S. 128 (155). 

296 Ebd. 

297 Arendt, Über das Böse, S. 85. 

298 Ebd., S. 75. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 55 

 

de zu finden.
299

 Diese beiden Fähigkeiten konstruierten das Selbst,
300

 die 

Integrität des Menschen und sind damit die Voraussetzung für die 

Personwerdung.
301

  

Das Denken sei indes nicht an Gelehrtheit oder Intellekt gebunden, 

sondern die Realisierung der Pluralität in der Einsamkeit
302

, ein Zustand, 

der von der Verlassenheit radikal verschieden sei, da sich in der Ein-

samkeit der „stumme Dialog mit mir selbst“
303

 verwirkliche.
304

 Die Ver-

lassenheit hingegen bedeute Selbstentfremdung, da man im Gefühl des 

Verlassenseins weder sich selbst, noch die Welt erreiche.
305

 Auch zum 

Denken müsse der Mensch allein sein, da das Hinzutreten eines Gegen-

übers den Dialog mit sich selbst beenden würde,
306

 im Gegensatz zum 

Verlassensein liege in der Einsamkeit aber keine Selbstentfremdung, 

sondern die Bedingung der Möglichkeit der Gemeinschaft,
307

 da sich in 

dem Dialog das eigene Anders-Sein, die eigene Unterschiedlichkeit be-

stätige.
308

 Das Denken in der Einsamkeit, das seine Weltlichkeit auch 

dadurch offenbare, dass es die Welt als Repräsentation abwesender Din-

ge
309

 vor dem geistigen Auge vergegenwärtige,
 310

 bedürfe zweier Eigen-

schaften, um dem Urteilen zuträglich zu sein: dem „Jederzeit-mit-sich-

einstimmig-Denken“
311

 und dem „Selbst-Denken“.
312

  

Aufgrund ihrer Annahme, dass denkende Menschen mit sich selbst 

in einem Dialog stehen, also in der Einsamkeit jemanden bei sich haben, 

der von ihren Taten weiß, erkennt Arendt das Denken als die Fähigkeit, 

                                                             

299 Ebd., S. 85. 

300 Volk, IZPh 2007, S. 52 (59). 

301 Vgl. Arendt, Über das Böse, S. 80. 

302 Arendt, Denktagebuch, S. 263. 

303 Arendt, Über das Böse, S. 73. 

304 Arendt, Über den Zusammenhang von Denken und Moral in: Zwischen 

Vergangenheit und Zukunft, S. 128 (133). 

305 Salzberger, „Kein Mensch hat das Recht zu gehorchen“, S. 174 f. 

306 Arendt, Über das Böse, S. 93. 

307 Arendt, Denktagebuch, S. 263. 

308 Salzberger, „Kein Mensch hat das Recht zu gehorchen“, S. 134. 

309 Arendt, Über den Zusammenhang von Denken und Moral in: Zwischen 

Vergangenheit und Zukunft, S. 128 (133). 

310 Arendt, Über das Böse, S. 140 f. 

311 Arendt, Das Urteilen, S. 110. 

312 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


56 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Recht von Unrecht zu unterscheiden, an
313

 – allerdings nur anhand indi-

vidueller Maßstäbe, die keineswegs auf alle anderen Menschen über-

tragbar sind. Ein Mensch, der denkt, sich also erinnert, indem er sich das 

Erlebte erzählt, wolle sich – da er dauerhaft mit dem Täter zusammen-

lebt – nicht in eine Lage bringen, in der er sich selbst verachten müss-

te.
314

 Der Maxime der Widerspruchsfreiheit
315

 bedarf es also, um zu 

vermeiden, dass er Böses tut. Arendt rekurriert auf Kant, wenn sie 

schreibt, dass bis in das 20. Jahrhundert hinein davon ausgegangen wur-

de, dass jeder Mensch mit dem Verstand allgemeine Gesetze der Moral 

anerkennt und höchstens eine individuelle Ausnahme wünscht. Das 

Verbrechen, die böse Tat, stehe demnach im Konflikt mit dem eigenen 

Verstand.
316

 Diese Annahme wurde zweifellos durch das Verhalten der 

sogenannten ‚Schreibtischverbrecher‘ im Nationalsozialismus falsifi-

ziert, ein Aspekt, der im Abschnitt zur Strafbarkeit Eichmanns weiter 

ausgeführt werden wird. 

Der zweite, politisch relevante Aspekt des Denkens ist das Selbst-

Denken. Da, wie bereits erläutert, es sich beim Denken nicht um eine 

Tätigkeit handelt, die in Gesellschaft durchgeführt werden kann, sei der 

Maßstab stets das Selbst.
317

 So habe auch jeder Mensch, der mit sich 

selbst in Kontakt steht, eine Handlungsgrenze, die nicht oktroyiert wur-

de, sondern Resultat des Wissens ist, dass man weiterhin mit sich zu-

sammenleben muss.
318

 Zwar sei dies im politischen Alltag nicht notwen-

dig, um nichts Böses zu tun, und somit eher für Krisenzeiten als Instru-

ment zu gebrauchen
319

, deswegen jedoch nicht weniger relevant. Ohne 

die Fähigkeit selbst zu denken, halte die Einzelne nur an vorgegebenen 

Normen und Regeln fest und gewöhne sich daher nicht an deren Inhalt, 

sondern daran, sie zu haben.
320

 Diese Gewöhnung an vorgegebene Re-

gelkomplexe halte den Menschen davon ab, eigene Überzeugungen zu 

                                                             

313 Arendt, Über das Böse, S. 35. 

314 Ebd. 

315 Arendt, Das Urteilen, S. 110. 

316 Arendt, Über das Böse, S. 28. 

317 Ebd., S. 53. 

318 Ebd., S. 86. 

319 Ebd., S. 91. 

320 Arendt, Über den Zusammenhang von Denken und Moral in: Zwischen 

Vergangenheit und Zukunft, S. 128 (145). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 57 

 

bilden und birgt daher die inhärente Gefahr der Annahme eines jeden 

Regelkomplexes, unabhängig von dessen Inhalt.
321

  

Doch das Denken an sich, so Arendt, bringt als Nebenprodukt stets 

ein Gewissen hervor,
322

 das jedoch lediglich einen individuellen Maß-

stab bildet, und daher keine Handlungen provoziert;
323

 es kümmere sich 

nicht um die Welt, sondern um die individuelle Integrität.
324

 Dieser indi-

viduelle Maßstab, der nicht „die Welt, nicht deren Verbesserung oder 

Veränderung“
325

 zum Ausganspunkt mache, sei jedoch zutiefst unpoli-

tisch,
326

 sogar politisch unverantwortlich,
327

 da das Resultat der Überle-

gungen kein Handlungsimpuls – also kein Prinzip, an denen das Han-

deln auszurichten wäre
328

 – sondern lediglich eine Handlungsgrenze 

sei.
329

 Doch braucht es das Denken, die Konstitution als Person, um in 

der Öffentlichkeit, die keineswegs frei von moralischen Implikationen 

ist, agieren zu können.  

 

Das reflektierende Urteil 

Im Zuge ihrer Untersuchung der Funktion des Urteilens unterscheidet 

Arendt mit Kant zwischen dem reflektierenden- und dem bestimmenden 

Urteil. Während Letzterem eine nähere Untersuchung in der Auseinan-

dersetzung mit der Rolle des Richters im Nationalsozialismus zuteil 

werden soll, ist zur Gründung eines Gemeinwesens sowie zum Urteilen 

in Ausnahmezeiten das reflektierende Urteil ausschlaggebend. Dieses 

kommt dann zu Tragen, wenn allgemeine Schemata, nach denen man ei-

ne Situation beurteilen kann, nicht vorhanden sind. „Selbst wenn wir die 

Maßstäbe zum Messen und die Regeln, unter die das Besondere zu sub-

sumieren ist, verloren haben: Ein Geschöpf, dessen Wesen das Anfangen 

ist, mag in sich genügend Ursprung haben, um ohne vorgegebene Kate-

                                                             

321 Ebd. 

322 Ebd., S. 128 (155). 

323 Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 119 (125). 

324 Ebd., S. 119 (126). 

325 Arendt, Über das Böse, S. 53. 

326 Ebd. 

327 Ebd., S. 52 f. 

328 Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 119 (128). 

329 Arendt, Über das Böse, S. 53. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


58 | Integrität und Verantwortung 

 

 

gorien zu verstehen und ohne den Kodex von Sittenregeln, das heißt 

Moral, zu urteilen.“
330

 

Auch wenn Maßstäbe der Beurteilung nicht gegeben sind, finde die-

se nicht im ‚luftleeren Raum‘ statt, sondern erfolge immer auf der 

Grundlage von Tatsachenwahrheiten, die sowohl Basis als auch Ergeb-

nis menschlichen Zusammenhandelns darstellen.
331

 Wahrheiten stünden 

– sobald sie als Wahrheiten anerkannt wurden – nicht zur Disposition 

und seien zwingender Natur.
332

 Damit stellten sie eine natürliche 

Schranke für die ansonsten unbegrenzte Meinungsbildung dar.
333

 Tatsa-

chen allein setzten jedoch keine Handlungsprinzipien,
334

 sondern bilden 

lediglich den Teil des Bezugsgeflechts, in das Menschen hineingeboren 

werden. Sie sind also Vorbedingungen, denen Menschen ausgesetzt 

sind, wenn sie ein neues Gemeinwesen gründen.  

 

Zugehörigkeit durch Freundschaft 

Bereits im Denken bildet sich, wie herausgearbeitet, ein eigener Stand-

punkt, durch den sich der Mensch als eine Person konstituiert, und somit 

einen Platz in der Welt findet. So geht auch die Beantwortung der Frage, 

in wessen Gesellschaft man sich befinden möchte, zunächst von dem In-

dividuum aus. Arendts Philosophie versucht Zugehörigkeit unabhängig 

vom Nationalstaat und der damit einhergehenden Zugehörigkeit qua Ge-

burt zu denken. Dennoch plädiert sie für eine Welt der Pluralität, die 

diese nicht als eine einzige, große Nation interpretiert, sondern in der 

mehrere politische Gemeinschaften koexistieren können, ohne einander 

das Existenzrecht streitig zu machen.
335

 Es sei der Geschmack, also die 

Kunst zu unterscheiden, „eine organisatorische Kraft von eigentümlicher 

Stärke“
336

, die es den Menschen ermöglicht, politisch zusammenzufin-

                                                             

330 Arendt, Verstehen und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 

110 (125). 

331 Arendt, Wahrheit und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 

327 (331). 

332 Ebd., S. 327 (341). 

333 Ebd., S. 327 (343). 

334 Ebd., S. 327 (351). 

335 Vgl. Arendt, Karl Jaspers in: Menschen in finsteren Zeiten, S. 101. 

336 Arendt, Kultur und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 

277 (301). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 59 

 

den. Arendt greift auf Kants Kritik der Urteilskraft zurück, um die Paral-

lelen zwischen ästhetischen und politischen Urteilen darzustellen. Der 

Geschmack, also die Frage, ob etwas ge- oder missfällt sei, anders als 

andere Feststellungen, abhängig vom Subjekt und nicht von dem Objekt, 

das lediglich interessenlos – ohne Hinblick auf seine Nützlichkeit – be-

trachtet wird.
337

 Es gibt in diesem Falle keine allgemeinen Maßstäbe, un-

ter die der besondere Einzelfall subsumiert werden kann, um seine Beur-

teilung zu erfahren – das Empfinden ist zunächst idiosynkratrisch.  

Dies gilt auch für das politische Urteilen: Keine zwingende Wahrheit 

könne die Voraussetzungen des Politischen schaffen, da sie immer in 

Tyrannei ausufern würde, so dass es auch hier keine allgemein 

oktroyierbaren Maßstäbe gebe.
338

 Vielmehr bedürfe jeder Einzelfall ei-

ner gesonderten Beurteilung, obgleich diese nicht im luftleeren Raum, 

sondern auf der Basis von Beispielen, die im Gegensatz zu Schemata 

nicht auf allgemeinen Merkmalen, sondern auf besonderer Qualität be-

ruhen, stattfindet.
339

 Im Politischen seien es für gewöhnlich bedeutende 

Menschen, die aufgrund ihrer Persönlichkeit oder ihrer Handlung, in der 

sie zuvor proklamierte Prämissen zur Anwendung haben kommen las-

sen, ein Exempel gebildet haben, das sich als Maßstab für andere, ähn-

lich gelagerte besondere Fälle anbietet.
340

 Gegenstand der Beurteilung 

ist dabei jedoch nicht eine einzelne, isolierte Handlung, sondern die Per-

son, die sich exponiert hat. Arendt bezieht sich in diesem Fall zum Bei-

spiel auf Sokrates, Napoleon oder Caesar, die als Persönlichkeit und 

nicht als Summe ihrer Handlungen zu Maßstäben des Politischen ge-

worden seien.
341

  

An ihnen lasse sich unter anderem ein Urteil über Recht und Unrecht 

fällen,
342

 dies allerdings – offensichtlich – nicht in ihrer direkten Prä-

senz, sondern mithilfe der Einbildungskraft, die eine Distanz zwischen 

der Affektion und der daraus entstehenden Empfindung schafft, und die 

Vorstellung an Stelle der Unmittelbarkeit setzt, so dass der Geschmack 

von dem Gegenstand abstrahiert werde.
343

 Dadurch wird die Empfin-

                                                             

337 Arendt, Das Urteilen, S. 113. 

338 Arendt, Gedanken zu Lessing in: Menschen in finsteren Zeiten, S. 11 (45). 

339 Arendt, Über das Böse, S. 145 ff. 

340 Arendt, Über das Böse, S. 147 f. 

341 Ebd. 

342 Ebd., S. 148. 

343 Arendt, Das Urteilen, S. 104. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


60 | Integrität und Verantwortung 

 

 

dung zur Kommunikation vorbereitet. Bei der Entscheidung von Recht 

und Unrecht sei es daher von den ‚Vorbildern‘ der Einzelnen abhängig, 

in wessen Gesellschaft sie sich gerne befinden würde. Zudem böten die-

se heraufbeschworenen besonderen Beispiele einen Maßstab für die in-

dividuelle Handlungsgrenze.
344

 Die persönliche Entscheidung über 

Recht und Unrecht sei zunächst also eine, die im forum internum, kei-

neswegs jedoch im Verlassensein getroffen wird, denn sie werde in vor-

gestellter Anwesenheit von Menschen, die als Beispiel das individuelle 

Urteil beeinflussen, gefällt.
345

 Das einsame Urteil kann jedoch, obwohl 

es im Angesicht der Pluralität gefällt wurde, lediglich Indikator, nicht 

aber hinreichende Bedingung zur Auswahl der Gemeinschaft, in der man 

sich im Politischen wiederfinden möchte, sein.  

Vielmehr bedürfe das Urteil einer in der Einbildungskraft bereits 

vorbereiteten Kommunikation, die als Mitteilbarkeit eine Politik der 

Freundschaft, nicht der Brüderlichkeit,
346

 also geprägt durch das Ge-

spräch über die Welt und nicht die Intimität,
347

 verwirklicht. Die organi-

satorische Kraft des Geschmacks gewinne an zusätzlicher Relevanz, 

wenn sich Menschen politisch, also nach „bestimmten, wesentlichen 

Gemeinsamkeiten“
348

 zusammenfinden möchten, denn es sei offensicht-

lich, dass „Menschen sich an kaum etwas anderem gegenseitig so 

schnell erkennen und sich dann auch so unbedingt als einander zugehö-

rig empfinden können“
349

, wie eben an der Frage ob etwas ge- oder 

missfällt – im Politischen die Orientierung an Persönlichkeiten. Das Zu-

sammenfinden über den Geschmack ermögliche die Findung von grund-

sätzlichen Übereinstimmungen, die Meinungen durch Zustimmung als 

Grundsatz des Zusammenlebens etablierten.
350

 Die zunächst eingebildete 

Gesellschaft, die eine Entscheidung über Recht und Unrecht prägt, kann 

                                                             

344 Arendt, Über das Böse, S. 146. 

345 Vgl. Arendt, Über das Böse, S. 149. 

346 Vgl. Arendt, Gedanken zu Lessing in: Menschen in finsteren Zeiten, S. 11 

(22 f.). 

347 Vgl. ebd., S. 11 (37). 

348 Arendt, Was ist Politik?, S. 9. 

349 Arendt, Kultur und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 

277 (301). 

350 Arendt, Wahrheit und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 

327 (349). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 61 

 

– haben sich Mehrere mit dem gleichen Geschmack zusammengefun-

den– auch die tatsächliche Gemeinschaft und ihre Prinzipien prägen. 

  

Der Gemeinsinn als Hilfe beim Gesetzgebungsprozess 

So hilft der Geschmack, eine Gruppe von Vielen zu finden, die ein ge-

meinsames Ziel verfolgen, also Macht entstehen zu lassen. Doch zur 

Begründung einer politischen Ordnung müssen Prämissen des Miteinan-

ders gefunden werden, erneut ohne Orientierung an bereits bestehenden 

Gesetzen, beziehungsweise der Verfassung. Vorhanden ist in diesem 

Fall allerdings bereits ein über den Geschmack gefundener Konsens über 

die Grundwerte einer politischen Gemeinschaft. Wenn es nun darum 

geht, die Basis des dauerhaften Miteinanders zu legen, also eine Verfas-

sung zu finden, so sind – nach Arendt – Versprechen und Zustimmung 

die ausschlaggebenden Faktoren.  

Während Versprechen Angebot und Annahme benötigen, um bin-

dende Wirkung zu entfalten, ist die Zustimmung ein Akt der Anerken-

nung des Vorgeschlagenen. Diese Reziprozität kann nur dann eintreten, 

wenn das eigene Interesse zugunsten der Sorge um die gemeinsame 

Welt negiert wird. Die Vorschläge müssen daher von Idiosynkrasie so 

frei wie möglich sein – eine Bedingung, die erneut durch den Urteilspro-

zess hergestellt wird. Die Einbildungskraft ermöglicht es dem Einzelnen, 

ein, von der direkten Affektion losgelöstes Urteil zu treffen, also eine 

Entscheidung über Ge- oder Missfallen. Der Gemeinsinn nun überprüfe 

diese Entscheidung auf ihre Kommunizierbarkeit hin; es handle sich um 

„einen Sondersinn, der uns in eine Gemeinschaft einfügt [...]“
351

, jedem 

Menschen gegeben sei und daher die eigentliche „Humanität“
352

 des 

Menschen manifestiere.
353

 Eben diese Kommunizierbarkeit sei auch der 

Sinn des sensus communis, da er über die Bedürfnisbefriedigung, die 

auch über Laute vermittelt werden könnte, hinausgeht.
354

 Ob das eigene 

Urteil über Ge- oder Missfallen ebendiese Wahrnehmung auch bei ande-

ren evozieren kann, sei ‚Untersuchungsgegenstand‘ des Gemeinsinns – 

das Mitdenken der Standorte aller Anderen.
355

 Arendt greift auf den 

griechischen Begriff der phronesis zurück, um die größtmögliche Ein-

                                                             

351 Arendt, Das Urteilen, S. 109. 

352 Ebd. 

353 Ebd. 

354 Ebd., S. 109 f. 

355 Vgl. ebd., S. 156 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


62 | Integrität und Verantwortung 

 

 

sicht des politisch tätigen Menschen in Standpunkte seiner Mitmenschen 

zu beschreiben und so zu verstehen, aus welchen Gegebenheiten heraus 

das Gegenüber den Sachverhalt betrachtet und beurteilt.
356

 Während es 

sich bei Kant bei dem Gemeinsinn jedoch eher um eine Fähigkeit hand-

le, die die Einzelne im Alleinsein walten lässt, kann dieser bei Arendt, 

die im Gemeinsinn einen politischen Sinn erblickt, auch in der Öffent-

lichkeit genutzt werden. Voraussetzung für eine Anwendung des Ge-

meinsinns auf tatsächlich präsente und nicht lediglich vorgestellte Ge-

meinschaftsmitglieder ist die Meinung, die im öffentlichen Raum kund-

getan wird. Bereits die Meinungsbildung, die ihren Anfang noch im 

Denken nimmt, müsse sich am Maßstab der Pluralität orientieren, sich 

bemühen, möglichst viele unterschiedliche Standorte und deren Perspek-

tiven zu berücksichtigen, um sich zu verallgemeinern und somit zu qua-

lifizieren.
357

 Die Meinungen seien im Politischen die Transformation der 

im Denkprozess getroffenen Gewissensentscheidungen in das Öffentli-

che.
358

 Um dort zunächst bestehen zu können, müssen sie sich an Tatsa-

chenwahrheiten orientieren, so dass Voraussetzung einer Meinungsbil-

dung der ungehinderte Zugang zu Informationen ist. Doch die Pluralität 

bedinge, dass selbst diese Tatsachen aus unterschiedlichen Perspektiven 

betrachtet werden, so dass ein Dialog notwendig sei, um das den Per-

spektiven Gemeinsame zu enthüllen.
359

 Der Dialog über Meinungen ha-

be keineswegs die „Einmütigkeit“
360

 zum Ziel, sondern soll nur zu der 

Erhellung der Tatsache aus einer anderen Perspektive beitragen.
361

 

Durch das Gespräch über Meinungen würden nicht die Gefühle oder 

Vorurteile des Mitmenschen übernommen, sondern lediglich seine Per-

spektive in die eigene miteinbezogen, die sich dadurch erweitert.
362

 Im 

Gegensatz zur Wahrheit sei die Meinung weder universell noch zeitlich 

oder örtlich grenzenlos, sie sei lediglich allgemein, nicht absolut,
363

 sie 

habe keinen Wahrheitsanspruch und erhebe somit auch nicht den An-

                                                             

356 Arendt, Was ist Politik?, S. 97. 

357 Arendt, Wahrheit und Lüge in der Politik, S. 61 f. 

358 Volk, Urteilen in dunklen Zeiten, S. 127. 

359 Arendt, Sokrates. Apologie der Pluralität, S. 48 ff. 

360 Arendt, Über das Böse, S. 142. 

361 Vgl. Arendt, Wahrheit und Lüge in der Politik, S. 61. 

362 Arendt, Das Leben des Geistes, S. 446 f. 

363 Estrada Saavedra, Die deliberative Rationalität des Politischen, S. 129. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 63 

 

spruch auf zwingende Gültigkeit, sondern auf Zustimmung,
364

 so dass 

sich ihre Richtigkeit als Resultat argumentierender Überredung und so-

mit als veränderlich erweise.
365

 Die Vielzahl der Meinungen und die 

Möglichkeit, diese zu artikulieren, seien somit unabdingbar für die 

Wahrnehmung – und auch Veränderung – der gemeinsamen Welt und 

damit einhergehend den Gemeinsinn.
366

 Erst diese Vielfalt der Meinun-

gen und die Betrachtung der Standorte der Anderen ermögliche das Ver-

stehen, das gleichermaßen ein Ankommen in der Welt und eine Versöh-

nung mit Vergangenem bedeutet, das Sinn entstehen lässt,
367

 denn am 

Schluss eines Meinungsbildungsprozesses könne die eigene Meinung 

die ganze gemeinsame Welt umfassen.
368

 Deswegen sei die Meinung, 

sobald sie sich auf ein politisches System bezieht, auch Unterstützung 

und somit existenziell für die Entstehung und Perpetuierung von Staats-

formen.
369

 Ihr Gegenstand sei unter anderem die Anerkennung, oder 

eben auch die Ablehnung der Regierung.
370

 

Im Gegensatz zur Meinung, die auch im Gespräch ohne Ergebnis 

vorgetragen werden kann, verlange ein Urteil eine Entscheidung und 

stehe somit am Ende des Meinungsbildungsprozesses.
371

 Der sensus 

communis müsse die drei Maximen: „Selbst-denken“
372

, „An der Stelle 

jedes anderen denken“
373

 und „Jederzeit mit sich selbst einstimmig den-

ken“
374

 erfüllen.
375

 An ebendiesen appelliere das Urteil und aus diesem 

                                                             

364 Arendt, Wahrheit und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 

327 (340). 

365 Ebd.S. 327 (341). 

366 Arendt, Was ist Politik?, S. 28. 

367 Arendt Verstehen und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 

110 (111). 

368 Vollrath, Hannah Arendts „Kritik der politischen Urteilskraft“ in: Kemper 

(Hrsg.), Die Zukunft des Politischen, S. 34 (48). 

369 Arendt, Wahrheit und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 

327 (333). 

370 Arendt, Über die Revolution, S. 292 ff. 

371 Arendt, Denktagebuch, S. 573. 

372 Arendt, Das Urteilen, S. 110. 

373 Ebd. 

374 Ebd. 

375 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


64 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Appell ziehe es seine Gültigkeit.
376

 Anhand des Gemeinsinns, der den 

Indikator dafür bietet, ob private Empfindungen in der Gemeinschaft 

kommunizierbar sind, lässt sich feststellen, ob das eigene Urteil in die 

gemeinsame Welt passen würde, ob es also Zustimmung finden könnte. 

Dadurch abstrahiere es sich von den verschiedenen Standpunkten und 

manifestiere sich im Zwischen.
377

 Ausschlaggebend für ein solches Ur-

teil sei stets die Frage um die Zukunft der Welt
378

, und das Urteil sei das 

Medium, das überprüft, ob die mit der Meinung einhergehenden Impli-

kationen
379

 in diese eingebunden werden können.
380

 Orientierungsmaß-

stab für die Welt und wie sie aussehen solle, sei dabei stets die Pluralität, 

die Idee einer Weltbürgerschaft, die anzustreben sei.
381

 Wie auch die 

Meinung, bedürfe die Gültigkeit des Urteils der Zustimmung, um im öf-

fentlichen Raum wirksam zu werden, basiere also auf Überzeugung und 

Überredung.
382

 

Das Urteilen, also die Einbeziehung der Gemeinschaft in eigene 

Überlegungen, übernimmt die einsamen Aufgaben des kategorischen 

Imperativs. Der Fokus auf die Kommunizierbarkeit des Urteils ist dabei 

Resultat der besonderen Stellung der Sprache als Ausdruck der Plurali-

tät, die Möglichkeit, über etwas zu reden, schaffe das Gemeinsame, das 

die Welt darstellt.
383

 Sowohl Meinung als auch Urteil basierten auf re-

präsentativem- und somit politischem Denken,
384

 und seien Vermögen 

der Vernunft.
385

 Diese Ausführungen fangen den bereits angestoßenen 

Aspekt der Politik der Freundschaft wieder ein: In einem freundschaftli-

chen Gespräch, das die Welt zum Gegenstand hat, finde „Anglei-

chung“
386

 in Form eines Austauschs, in diesem Fall der Worte, statt, die 

                                                             

376 Ebd., S. 112. 

377 Rosenmüller, Der Ort des Rechts, S. 227. 

378 Ebd. 

379 Vgl. Vollrath, Hannah Arendt über Meinung und Urteilskraft in: Reif 

(Hrsg.), Hannah Arendt – Materialien zu ihrem Werk, S. 85 (95). 

380 Vgl. ebd., S. 85 (88). 

381 Arendt, Das Urteilen, S. 117. 

382 Ebd., S. 112 f. 

383 Arendt, Denktagebuch, S. 214. 

384 Arendt, Wahrheit und Lüge in der Politik, S. 62. 

385 Arendt, Über die Revolution, S. 295. 

386 Arendt, Sokrates. Apologie der Pluralität, S. 50 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 65 

 

unterschiedliche Menschen zu gleichwertigen durch gegenseitige Aner-

kennung macht.
387

  

 

Wer-einer-ist und die Fehlerhaftigkeit politischer Systeme 

„Politisch übernimmt jede Regierung 

eines Landes die Verantwortung für 

das, was die vorhergehende getan hat, 

auch wenn sie trachtet, es rückgängig 

zu machen. Ohne eine solche Über-

nahme gäbe es keine geschichtliche 

Kontinuität.“ 

Arendt, Elemente und Ursprünge tota-

ler Herrschaft, S. 946. 

 

Der Verantwortungsbegriff bei Arendt, der auch für das Zusammensein 

in politischen Gemeinschaften Bedeutung hat, hat unterschiedliche Fa-

cetten, die hier angerissen werden sollen, um zu verdeutlichen, warum 

die Gemeinschaft der Freundschaft noch über die Übereinstimmung der 

Werte hinaus von unvergleichlicher Relevanz ist. 

Handeln bedeutet immer, eine Kette von Ereignissen in Gang zu set-

zen, deren Ende und Konsequenzen weder für die Initiatorin, noch für 

die Unterstützenden absehbar sind – sie sind also potentiell fehleranfäl-

lig. Jede Handlung verändert das ‚Zwischen‘, die Welt der Gemein-

schaft. Verantwortung bedeute darauf bezogen, dafür einzustehen, dass 

die Welt der Hinzukommenden so erscheint, wie sie in dem Moment 

ist.
388

 Die Verantwortung sei entsprechend nur dann zu tragen, wenn die 

Möglichkeit des Handelns überhaupt gegeben ist, den Einzelnen Macht 

zugestanden wird.
389

 Dieser ‚Einstehensaspekt‘ der Verantwortung wur-

de bereits bei der Untersuchung des Autoritätsbegriffes ausgeführt. 

Gleichzeitig bedeute Verantwortung jedoch auch, sich beim Handeln da-

rüber bewusst zu sein, dass man im Moment des Anfangens selbst zum 

Beispiel werden kann, und die eigene Handlung somit die Welt verän-

                                                             

387 Arendt, Sokrates. Apologie der Pluralität, S. 51 f. 

388 Arendt, Die Krise in der Erziehung in: Zwischen Vergangenheit und Zu-

kunft, S. 255 (270). 

389 Arendt, Was heißt persönliche Verantwortung unter einer Diktatur in: Nach 

Auschwitz, S. 81 (93). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


66 | Integrität und Verantwortung 

 

 

dert.
390

 Dieser Aspekt korreliert mit den zuvor bereits angesprochenen 

Beispielen, die im reflektierenden Urteil einen Maßstab geben können: 

Ausschlaggebend sei nicht lediglich die Handlung an sich, die der 

Mensch vollzogen hat, sondern die Person, in der Form, in der sie sich 

öffentlich exponiert; für die Bewertung sei der ganze Mensch rele-

vant.
391

 Dies ist darauf zurückzuführen, dass für Arendt die Handlung im 

Öffentlichen nicht losgelöst vom Individuum zu betrachten sein kann; 

„handelnd und sprechend schalten wir uns in die Welt ein, [...] und diese 

Einschaltung ist wie eine zweite Geburt, in der wir die nackte Tatsache 

des Geborenseins bestätigen, gleichsam die Verantwortung dafür auf uns 

nehmen.“
392

 Mit diesen Tätigkeiten manifestiere der Mensch sich im 

Einzigartigsein, offenbare sich und gebe somit Aufschluss über die Fra-

ge, wer er ist.
393

 Die Sprache sorge dafür, dass die Handlung dadurch in 

einen Bedeutungszusammenhang gebracht wird, dass die Handelnde 

sich somit offenbart, jedoch nicht ihre Beweggründe erklärt, sondern ih-

re Pläne und ihre Vergangenheit.
394

 

Anders als das was-sie-ist, das sich über Talente oder Eigenschaften, 

die Mehreren gemein sind, definieren lassen, ist das wer-eine-ist nicht 

durch Worte zu fassen, sondern nur anhand von Geschichten zu begrei-

fen. Es sei die „differentia specifica des Menschseins“
395

, die sich durch 

diese Undefinierbarkeit offenbare, die Tatsache, dass „der Mensch ein 

Jemand ist und dass wir dies Jemand-Sein nicht definieren können, weil 

wir es mit nichts in Vergleich setzen und qua Wer-Sein gegen keine an-

dere Art des Wer-Seins absetzen können.“
396

 Dieses Wer-Sein offenbart 

sich erst ex-post, in der Geschichte, in der die Person eine Rolle spielt. 

Arendt exemplifiziert dies an Sokrates, über den – obwohl man über sei-

ne eigenen Aussagen weniger wisse als von anderen Philosophen – die 

Geschichten so zahlreich sind, dass sie das Wer-Sein offenbaren.
397

 Per-

son und Handlung sind demnach nicht als isolierte Aspekte zu betrach-

                                                             

390 Arendt, Denktagebuch, S. 644. 

391 Arendt, Über das Böse, S. 121. 

392 Arendt, Vita Activa, S. 215. 

393 Ebd., S. 214 ff. 

394 Ebd., S. 218. 

395 Ebd., S. 223. 

396 Ebd., S. 223. 

397 Ebd., S. 231. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 67 

 

ten, sondern nur symbiotisch zu begreifen und diese Tatsache bedingt 

die Interpersonalität der Beziehungen im öffentlichen Raum. Die an-

fangs bereits benannte ‚Unabsehbarkeit‘ der Folgen des Handelns sei 

Grund für die Fähigkeit des Verzeihens, die jedoch der Handlung nach-

gelagert ist.
398

 So wie sich Verantwortung nur dann übernehmen lässt, 

wenn die politische Gemeinschaft Machtentwicklung zulässt und ihre 

Mitglieder den Verlauf der Dinge beeinflussen können, könne auch nur 

dann verziehen werden, wenn man dem Menschen verzeihen kann: „[...] 

was Jupiter erlaubt ist, ist einem Ochsen nicht erlaubt.“
399

 Es ist für das 

Politische daher unerlässlich, in Kontakt zu Menschen zu stehen und mit 

Menschen zu handeln, deren Persönlichkeiten man anerkennt. Die Aus-

wahl derjenigen, mit denen man sich assoziiert, bildet den Grund dafür, 

Verantwortung, auch für Fehler, mitzutragen:
400

 „Ich würde lieber mit 

Platon unrecht, als mit den Pythagoreern recht haben.“
401

 In dieser per-

sonalen Bindung an die Andere durch Anerkennung ihrer Person liegt 

die Bedingung für Solidarität, die sich, anders als die christliche Nächs-

tenliebe, die auf einem Verwandtschaftsverhältnis basiert, als ein Ein-

stehen füreinander auf der Basis einer gemeinsamen Welt darstellt.
402

 

Solidarität bedeute dabei, sich für das Unrecht, das aufgrund der Unab-

sehbarkeit des Handelns stets entstehen kann, mitverantwortlich zu füh-

len und sich deswegen mit um Schadensbehebung zu bemühen.
403

 Ohne 

diese Form der Verantwortungsübernahme könne es keine Kontinuität 

der politischen Größe der Menschheit geben, so dass die größte Gefahr 

für das Politische eine Indifferenz gegenüber der Gesellschaft, in der 

man handeln und Bedeutung erlangen möchte, darstelle.
404

 

 

Urteil und Gesetz 

Möglicherweise ist nicht auf Anhieb einleuchtend, was das reflektieren-

de Urteil mit einem Gesetz zu tun haben soll, beziehungsweise mit der 

Findung neuer Gesetze. Dies lässt sich am besten an Arendts Darstel-

lung der Präambel der amerikanischen Unabhängigkeitserklärung dar-

                                                             

398 Ebd., S. 307. 

399 Arendt, Über das Böse, S. 120 f. 

400 Vgl. Arendt, Über das Böse, S. 120. 

401 Arendt, Das Urteilen, S. 114 f. 

402 Vgl. Brunkhorst, Solidarität, S. 9 ff. 

403 Arendt, Denktagebuch, S. 3 ff. 

404 Arendt, Über das Böse, S. 149 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


68 | Integrität und Verantwortung 

 

 

stellen. Sie bezieht sich auf Jeffersons Satz „we hold these truth to be 

self-evident“
405

, der die Erklärung der Gleichheit der Menschen und ihre 

unveräußerlichen Rechte einleitet, jedoch ihrer Meinung nach mit dem 

„we hold“
406

 impliziert, dass es sich bei diesen Ansichten keineswegs 

um axiomatische Wahrheiten handelt, sondern um das Resultat von 

Meinungen und eines in der Diskussion gefundenen Konsenses.
407

 Die-

ser Konsens, der möglich ist, weil man durch eine Politik der Freund-

schaft eine politische Gemeinschaft gefunden hat, die aus Menschen mit 

übereinstimmenden Grundwerten besteht, ist Kriterium für alle weiteren 

in dieser Gemeinschaft gefundenen und entstehenden Meinungen und 

Urteile. Während das Denken überhaupt Bedingung dafür ist, zu wissen, 

zu welcher Gemeinschaft man sich zugehörig fühlt und ab welchem 

Punkt man dieser politisch nicht mehr zustimmen könnte, also intrin-

sisch die Bestimmung von Anfangs- und Endpunkt der Zugehörigkeit 

vorzunehmen, ist die Meinung die Artikulation der Gewissensentschei-

dung in der Öffentlichkeit. Allein auf den verschiedenen, in der Öffent-

lichkeit kundgetanen Meinungen kann jedoch noch kein Gesetz basieren. 

Gerade in großen politischen Gemeinschaften seien Institutionen not-

wendig, die verhinderten, das Meinungen, ohne auf ihre Tragfähigkeit, 

also ihre Orientierung an den Tatsachen, die Anerkennung der Pluralität 

und die Sorge um die gemeinsame Welt, hin geprüft worden zu sein, po-

litische Relevanz erhalten.
408

 Diese ‚Untersuchung‘, die Meinungen 

durchlaufen müssen, ist nicht mit Zensur gleichzusetzen. Arendt betont, 

dass der „Reinigungs“
409

-prozess, der zudem noch die Interessen extra-

hieren soll, notwendig sei, damit Meinungen überhaupt als politische 

gelten können.
410

 Denn sind diese Voraussetzungen nicht erfüllt, drohten 

                                                             

405 Zitiert nach Arendt: Wahrheit und Politik in: Zwischen Vergangenheit und 

Zukunft, S. 327 (349). 

406 Ebd. 

407 Arendt Über die Revolution, S. 248. 

408 Arendt sieht diese Funktion in den USA beim Senat liegen, der ausschließ-

lich der Meinungsrepräsentation verschrieben war (Arendt, Über die Revo-

lution, S. 291). 

409 Arendt, Über die Revolution, S. 292. 

410 Arendt betont hier die Gefährlichkeit der Leidenschaft für den öffentlichen 

Diskurs, da diese dazu tendiere, alle in ihren Bann zu schlagen, so dass am 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 69 

 

die Meinungen den Raum des Politischen selbst zu zerstören und könn-

ten somit ihrer Aufgabe, der Zustimmung, Veränderung oder Ablehnung 

eines bestehenden Systems, nicht gerecht werden.
411

 Durch die Wahl 

von Repräsentanten wird verhindert, dass eine „öffentliche Meinung“
 412

 

entsteht, die zur Despotie führen würde, gleichzeitig jedoch auch darum 

Sorge getragen, dass die Mannigfaltigkeit der Meinungen sich auch in 

den Institutionen wiederfindet. Dort könne ein Austausch stattfinden,
413

 

der durch Überzeugung zu einem konsensual getroffenen Urteil führt. 

Das Urteil, das die Übertragung der Meinung in eine Entscheidung ist, 

basiert somit bereits auf den Prämissen der politischen Meinung und 

wendet diese auf einen konkreten Fall an. Ein solcher Fall kann eine ge-

sellschaftliche und politische Veränderung sein, die eines Gesetzes be-

darf, oder auch eine neue Verbindung, die dauerhaft stabilisiert werden 

soll. Das Urteil, das nach den zuvor beschriebenen Maßstäben zustande 

gekommen ist, und nun in ein Gesetz transformiert wird, genügt durch 

seine Interpersonalität den Anforderungen innerhalb einer Gemeinschaft, 

die sich, ohne Berufung auf unpolitische Parameter, in einer Politik der 

Freundschaft gefunden hat.
414

 Somit sei die Entscheidung über Recht 

und Unrecht abhängig davon, mit wem man gerne in Gesellschaft wä-

re.
415

 Durch die Voraussetzungen, an die Arendt ein in der Öffentlichkeit 

gültiges Urteil knüpft, ist auch der Charakter der Gesetze, die eine Form 

des Urteilens darstellen, bestimmt. Sie müssen der Anforderung des öf-

fentlichen Raums genügen, die Andere also als Rechtsperson, und somit 

als Freie und Gleiche anerkennen. Das lokalisiert inhärent bereits die 

Geltungssphäre, ein Gesetz als Verbindung ist nur geeignet, die gemein-

same Welt zu gestalten, da nur hier Individuen losgelöst von Notwen-

digkeiten frei und als Inhaberinnen gleicher Rechte relativ gleich sind. 

Im privaten Raum, in dem es weder eine Emanzipation von Determinan-

                                                                                                                     

Schluss doch wieder eine Einmütigkeit entstehe, die es eigentlich zu ver-

hindern gelte (Arendt, Über die Revolution, S. 289 f.). 

411 Häufig seien es nicht Meinungen, sondern der Wunsch, Interessen durch-

zusetzen, der die Wesensmerkmale der Politischen negiert und somit im öf-

fentlichen Raum nicht bestehen darf. (Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur 

Zeit, S. 119 (137)).  

412 Arendt, Über die Revolution, S. 291 f. 

413 Ebd., S. 293. 

414 Vgl. ebd., S. 248. 

415 Arendt, Über das Böse, S. 149. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


70 | Integrität und Verantwortung 

 

 

ten, noch eine Gleichheit von, seien es ökonomische oder soziale, Vo-

raussetzungen gibt, würden allgemeine Normen die Ungleichheit inso-

fern noch perpetuieren, als sie sowohl für diejenigen gelten, die in Paläs-

ten wohnen, wie diejenigen, die unter Brücken schlafen.
416

 Hier seien es 

die von Experten durchgeführten Verwaltungsprozesse, die Lebensnot-

wendigkeiten zu sichern wissen.
417

 Auch zeichneten sich die vitalen Be-

dürfnisse dadurch aus, dass sie als Notwendigkeiten zwingend sind, und 

somit gar nicht Gegenstand eines Meinungsaustausches sein können.
418

 

Das reflektierende Urteil als rechtskonstruierender Prozess orientiert 

sich an Beispielen, die sich anders als das subsumierende Urteil nicht in 

binär als Regel und Ausnahme gegenüberstehen müssen, sondern mithil-

fe des Gemeinsinns erweitert werden können.
419

 Dies lässt bereits im 

Fundament eine relative Allgemeinheit
420

 des Gesetzes entstehen, die je-

doch noch einer weiteren Anforderung genügen muss. Sie muss an den 

öffentlichen Raum gebunden sein, jede Bürgerin muss potentielle 

Normadressatin sein können. Kein Gegenstand des demokratischen Pro-

zesses, der sich dadurch auszeichnet, dass an ihm alle Bürgerinnen mit-

wirken können, können also Bestimmungen sein, die mittelbar oder un-

mittelbar nur einen bestimmten Teil des Demos überhaupt adressieren 

können.
421

 Schlussendlich bedeutet ein am Gemeinsinn orientiertes Ur-

teilen zudem stets ein Urteilen im Bewusstsein des eigenen Menschseins 

und demnach der Zugehörigkeit zur politischen Instanz der Menschheit, 

die durch Weltbürgertum und Pluralität charakterisiert ist.
422

 Exkludie-

rende oder Individuen gleichschaltende Normen entsprechen daher nicht 

den Voraussetzungen, die an ein gültiges Gesetz zu stellen sind.  

 

                                                             

416 Vgl. Arendt, Über die Revolution, S. 115. 

417 Ebd., S. 353. 

418 Ebd., S. 116. 

419 Vgl. Rosenmüller, Recht kraft Urteilens in Wessel/ Volk/ Salzborn (Hrsg.), 

Ambivalenzen der Ordnung, S. 157 (173). 

420 Ebd. 

421 Vgl. Forst, Kontexte der Gerechtigkeit, S. 405 

422 Vgl. Arendt, Das Urteilen, S. 116 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 71 

 

Das Zusammenleben in Freundschaft und Freiheit 
 

In den Ausführungen zum Denken und Urteilen kommt nun eine weitere 

Facette des Arendt’schen Verständnis der Person zum Tragen, die deren 

„Tiefendimension“ ausmacht. Sie selbst konstatierte, dass ein Leben, das 

nur in der Öffentlichkeit stattfindet, drohe zu verflachen.
423

 So enthüllt 

sich die Person erst durch das Exponieren unter Mitmenschen, ist jedoch 

in ihrer Existenz nicht von ihnen abhängig. Gerade ihr Erscheinen ver-

langt vielmehr bereits eine durch Nachdenken und Erinnerung entstan-

dene „moralische Persönlichkeit“
424

, also einen Menschen, der durch 

Verwurzelung integer ist. Dies bedarf eines Rückzugs, in dem ein 

„stummer Dialog mit mir selbst“
425

 stattfinden kann, bei dem in der Ein-

samkeit die Pluralität realisiert wird. Die Rückbindung des Denkens an 

die Welt erfolgt mittels des Gemeinsinns. Dieser unterscheide sich vom 

gesunden Menschenverstand dadurch, dass er nicht rein subjektiv ist, 

sondern an Interpersonalität gebunden.
426

 

Die Bildung von Handlungsgrenzen und Bestimmung der Zugehö-

rigkeit anhand von Beispielen ist conditio sine qua non für eine Politik 

der Freundschaft, die an der individuellen Person der Anderen ausge-

richtet ist. Sie verhindert die Bildung eines uniformen Kollektivs, in dem 

die eigene Identität allein abhängig von der Zugehörigkeit zu einem 

präpolitisch definierten Ganzen ist. In einer, nach Arendt, idealtypischen 

politischen Gemeinschaft ist diese zwar notwendige, aber nicht hinrei-

chende Bedingung für die Identität, die erst im Umgang mit Anderen 

und der Unterschiedenheit zu ihnen entsteht, somit ihrerseits in ihrer 

Bildung nicht autonom ist, sondern abhängig von der Reziprozität 

menschlicher Aktionen. Deswegen ist der Ordnung einer Politik der 

Freundschaft inhärent, dass sie so konstruiert ist, dass sich Personen im 

öffentlichen Raum als Gleiche und Freie begegnen können und das Be-

ziehungsgewebe immer wieder aktualisieren. Die Gemeinschaft, die 

nicht auf einer abstrakten Idee basiert, sondern von einem tatsächlichen 

Austausch lebt, ist daher nie mehr als die Summe ihrer Teile, so dass an 

das Recht auf der einen Seite die Aufgabe herangetragen wird, dem In-

                                                             

423 Arendt, Vita Activa, S. 86 f. 

424 Arendt, Über das Böse, S. 77. 

425 Ebd., S. 73. 

426 Arendt, Vita Activa, S. 359. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


72 | Integrität und Verantwortung 

 

 

dividuum die Möglichkeit zur Exponierung und somit zur Enthüllung 

der personalen Einzigartigkeit zu garantieren, Verbindungen zwischen 

den Menschen zu ermöglichen, aber auch die einzelnen Teile vor einer 

Preisgabe zugunsten eines ‚Ganzen‘ zu schützen. Dies gewinnt Relevanz 

insbesondere im Strafrecht. 

 

2.1.2 Die Strafrechtstheorie Hannah Arendts  

 

Hannah Arendt selbst hat nie eine Strafrechtstheorie entwickelt, so wie 

auch eine systematisierte Rechtlehre nicht vorliegt, und doch lassen sich 

aus einzelnen, im vorigen Kapitel ausformulierten, Grundsätzen ihrer 

Rechtsvorstellung auch Hinweise auf das Strafrecht finden. 

 

Das Strafrecht in der gesellschaftsvertraglichen 

Rechtstheorie 

 

Basis ihrer Rechtstheorie ist der horizontale Gesellschaftsvertrag, der 

interpersonale Interdependenzen normiert und somit Ausdruck des 

„Aufeinander-angewiesen-und Füreinander-verantwortlich-Sein[s]“
427

 

ist. Die Anerkennung der Anderen als Gleiche bildet die Grundlage die-

ses Abkommens, das „Spielregeln des Miteinander-Handelns“
428

 mani-

festiere und somit durch „Inseln der Sicherheit“
429

 in den mannigfaltigen 

Möglichkeiten menschlichen Handelns Stabilität bietet, die einen An-

fang in Freiheit erst erlaubt. Gesetze bilden den Rahmen menschlichen 

Miteinanders.
430

 Der Vertrag, der zwischen den Mitgliedern der Ge-

meinschaft ausgehandelt wurde, sei mit Spielregeln zu vergleichen, so 

Arendt, die nicht ein bereits vorhandenes Spiel lediglich in Bahnen len-

ken, sondern vielmehr konstitutive Wirkung haben.
431

 Das Zusammen-

leben basiert darauf, dass diese Spielregeln eingehalten werden, zumal 

alle ‚Spielerinnen‘ ihnen – zumindest durch die Akzeptanz des der Nor-

                                                             

427 Arendt nach Förster, Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns, 

S. 251. 

428 Volk, Die Ordnung der Freiheit, S. 279. 

429 Arendt, Vita Activa, S. 302. 

430 Vgl. Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 119 (140). 

431 Arendt, Macht und Gewalt, S. 42. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 73 

 

menfindung zugrunde liegenden Verfahrens,
432

 – implizit oder explizit 

zugestimmt haben. Die einzige moralische Pflicht der Bürgerin sei da-

her, Versprechen zu geben und zu halten,
433

 und dies könne durch das 

Prinzip des pacta sunt servanda eingefordert werden.
434

 Die untereinan-

der ausgehandelten Gesetze sind mithin auch Maßstab der Gerechtigkeit 

innerhalb der politischen Gemeinschaft. 

Das Strafrecht komme dann zum Zuge, wenn die Spielregeln, die für 

die Aufrechterhaltung der gemeinsamen Welt unabdingbar und somit 

Fundament der politischen Ordnung sind, nicht eingehalten worden 

sind.
435

 Es sei also als Vertragsstrafe zu verstehen,
436

 die, wenn man den 

Vergleich mit den Spielregeln ernst nimmt, bereits im ursprünglichen 

Konsens enthalten gewesen ist. Dennoch handle es sich bei der Strafge-

rechtigkeit um eine sekundäre,
437

 da sie erst zum Tragen komme, wenn 

das Rechtsverhältnis durch die Verkehrung des Subjekt des Rechts in ein 

Subjekt des Unrechts, indem es in der interpersonalen Beziehung die 

Autonomie des Gegenübers negiert hat,
438

 aufgelöst worden ist.
439

 Wer 

also als Gleiche unter Gleichen, und somit als Rechtsperson, dem Ge-

                                                             

432 Günther, Welchen Personenbegriff braucht die Diskurstheorie des Rechts 

in: Brunkhorst/ Niesen (Hrsg.), Das Recht der Republik, S. 83 (93). 

433 Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 119 (151). 

434 Arendt, Macht und Gewalt, S. 96. 

435 Vgl. Volk, Die Ordnung der Freiheit, S. 281. 

436 Ebd. 

437 Vgl. Köhler, Strafrecht Allgemeiner Teil, S. 8, es scheint zumindest erklä-

rungswürdig, von Arendt auf den Hegelianer Köhler zu kommen: Ähnlich 

wie Arendt bildet auch bei Hegel die Intersubjektivität menschlicher Ver-

hältnisse die Grundlage des Rechts, was sowohl das Anerkennungsmoment 

hervorhebt, als auch das Recht als Sicherung der „Freiheit zu“ und nicht 

nur der „Freiheit von“ (Loick, Juridismus, S. 28 ff.). So sehr Arendt also 

Hegels Auffassung der Dialektik als notwendiger Prozess kritisierte, ähnelt 

sich ihr Menschenbild insofern, als beide auf das Konzept des ζῷον 

πολιτικόν von Aristoteles rekurrieren. Des Menschen spezifisches Potenti-

al, der Gemeinschaft, würde eine nicht-politische Gemeinschaft nicht ge-

recht (Loick, Juridismus, S. 35). Diese Parallelen zwischen Arendt und He-

gel rechtfertigen eine Ergänzung des bei ihr kaum beachteten Strafrechts 

durch die auf Hegel basierenden Ausführungen Köhlers. 

438 Köhler, Strafrecht Allgemeiner Teil, S. 23. 

439 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


74 | Integrität und Verantwortung 

 

 

genüber diesen Status durch eine Straftat aberkennt, wird dadurch zum 

Subjekt des Unrechts, da sie ebendieses verwirklicht. 

Mit Eintritt in die politische Gemeinschaft hat auch die Täterin den 

Spielregeln, die sie nun adressieren, und somit – zumindest implizit – 

auch den Sanktionen, die bei Nicht-Befolgung eintreten, zugestimmt, er-

kennt also ihr Verhalten als strafwürdig an.
440

 Eine Verletzung des im 

horizontalen Gesellschaftsvertrag manifestierten Konsenses stellt öffent-

liches Unrecht dar. Dieser Begriff ist im Lichte Arendts Theorie weiter 

auszudifferenzieren: Ausgehend von dem Grundsatz, dass in einer Re-

publik die Angelegenheit einer Einzelnen die Angelegenheit Aller sei,
441

 

sei auch das öffentliche Unrecht die Angelegenheit aller Bürgerinnen.
442

 

Das Unrecht sei hier klar bestimmt, da in einem freiheitlichen Staat all 

das erlaubt sei, was nicht explizit verboten worden ist.
443

 Dies bedeute 

jedoch nicht, dass die Strafgesetze im Gewand eines göttlichen Gebots 

daherkommen, das sich durch seine Absolutheit und seinen Befehlscha-

rakter auszeichnet und blinden Gehorsam fordert.
444

 Das republikanische 

Strafrecht verbietet Handlungen nicht per se und absolut, sondern belegt 

sie nur unter bestimmten Voraussetzungen mit Sanktionen; andersgear-

tete Gesetze würden Arendts Handlungstheorie ad absurdum führen. 

Öffentlich ist ein Unrecht jedoch nicht nur, wenn es im Staat-

Bürgerin Verhältnis geschieht: Ausschlaggebend ist vielmehr das Öf-

fentliche im Sinne der „Welt selbst, insofern sie das uns Gemeinsame ist 

und als solches sich von dem unterscheidet, was uns privat zu eigen ist 

[...]“
445

. Das öffentliche Unrecht ist die Angelegenheit Aller – dies ergibt 

sich zum einen aus der bereits vorgestellten Vertragstheorie, in der die 

zum Vertrag erhobenen Versprechen, auf die sich Menschen geeinigt 

haben, verbindlich für alle sind und ein Verstoß dagegen somit nicht le-

diglich die Einzelne, sondern die ganze gemeinsame Welt betrifft. Da 

die Gestaltung und die Form, die diese Welt hat, maßgeblich von jedem 

Menschen abhängt, der sich in ihr exponiert, bedeutet das Unrecht, das 

                                                             

440 Vgl. Arendt, Denktagebuch, S. 245. 

441 Ebd., S. 12. 

442 Ebd. 

443 Arendt, On the Nature of Totalitarianism: An Essay in Understanding in: 

Essays in Understanding, S. 328 (334). 

444 Arendt, Über die Revolution, S. 244 f. 

445 Arendt, Vita Activa, S. 65. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 75 

 

einer Einzelnen angetan worden ist, auch immer ein Eingriff in die Welt. 

Entscheide sich die Gemeinschaft, der Verletzten nicht durch Reaktion 

auf das ihr angetane Verbrechen Rechnung zu tragen und dadurch ihre 

individuelle Würde und Ehre anzuerkennen,
446

 negiere sie diesen Grund-

satz – und somit das Prinzip einer republikanischen Staatsform. Die 

durch das Strafrecht garantierte Möglichkeit der Bestrafung der Täterin 

sei eine Übernahme der Verantwortung der Gemeinschaft, ohne die es 

keine „Einheit des Menschengeschlechts“
447

 geben könne.
448

 Vorausset-

zung für alle diese Aspekte des Strafrechts bleibt jedoch der Konsens, 

denn ist die Übereinstimmung darüber, welches Verhalten als strafwür-

dig zu ahnden ist, nicht mehr gegeben, verkommt auch die Strafe zu ei-

nem Akt der Rache, der Notwehr oder auch der Durchsetzung des Inte-

resses der Mehrheit – und somit werde der Mensch dann in der Politik 

Mittel zum Zweck.
449

  

 

Vergeben vs. Strafe: Die Vorsätzlichkeit   

in der Theorie Arendts 

 

Nicht jede Verletzung des Vertrages könne hierbei jedoch bereits als 

Verbrechen gewertet werden, so Arendt, ein Verbrechen kennzeichne 

sich vielmehr dadurch, dass es „das Böse, von dem der Mensch im vor-

hinein weiß“
450

 verwirklicht. Ohne eine entsprechende Intention sei zu-

nächst das Vergeben die adäquate Reaktion auf eine fehlgehende Hand-

lung, da dieses eine gegenseitige Entbindung von den Folgen der Tat 

ermögliche, ohne die das restliche Leben stets auf eine Tat reduziert 

werden würde.
451

 Hierbei handle es sich um einen reziproken Akt, der 

daher nicht mit einer Amnestie, die durch Einseitigkeit charakterisiert 

ist, vergleichbar ist.
452

 

                                                             

446 Arendt/ Fest, Eichmann war von empörender Dummheit, S. 56 f. 

447 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 946. 

448 Ebd. 

449 Arendt, Denktagebuch, S. 245. 

450 Arendt, Vita Activa, S. 305. 

451 Ebd., S. 302. 

452 Förster benutzt die Amnestie, um den Akt des Vergebens zu beschreiben, 

verwendet jedoch Vergeben und Verzeihen synonym (Förster, Die Sorge 

um die Welt und die Freiheit des Handelns, S. 273), eine Gleichstellung, 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


76 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Wie der Formulierung, dass das Böse, von dem der Mensch im vor-

hinein weiß, realisiert werden muss, zu entnehmen ist, verlangt Arendts 

Strafrechtstheorie nach einem Vorsatz, um eine Tat als Verbrechen zu 

werten. In diesem Fall sei jedoch nicht das Vergeben und auch nicht die 

Rache, die regelmäßig lediglich eine Reaktion auf die Tat darstelle, der 

adäquate Umgang mit dem Geschehenen, sondern die Strafe, die einen 

Prozess beenden könne, der sich ansonsten ewig fortsetzen würde.
453

 

Nur durch eine Verurteilung der Störerin könne ein Heilungsprozess zu 

seinem Ende finden.
454

. Allerdings verstand sie den Heilungsprozess 

nicht als eine Form der Wiedergutmachung:
455

 In Arendts Handlungs-

theorie, in der jede Handlung einen neuen Anfang setzt, ist eine Ausbes-

serung der Vergangenheit schlechterdings nicht möglich – möglich ist 

lediglich, wie bereits festgestellt, das Entbinden von den Folgen der Tat. 

 

Die Täterin in der Strafrechtstheorie Hannah Arendts 
 

Wie bereits dargelegt, stellt nicht jede Verletzung des Vertrages auch ei-

ne zu sanktionierende Handlung dar. Doch auch bei Verwirklichung ei-

nes Verbrechens geht Arendt davon aus, dass – als zwingende Konse-

quenz der Pluralität – jeder Mensch das Bedürfnis habe, „im großen 

Weltspiel mitzuspielen“
456

 und somit grundsätzlich die Tatsache aner-

kenne, dass jede Gemeinschaft Spielregeln hat.
457

 Das Strafrecht diene 

dazu, zu demonstrieren, dass die Spielregeln, von denen die Delinquen-

tin, anders als die Revolutionärin, die sie ändern möchte, nur eine indi-

viduelle Ausnahme wünscht, die jedoch von ihr in ihrer Bestandskraft 

keineswegs angezweifelt werden,
458

 auch für sie als Gleiche unter Glei-

chen gelten. Die größte Gefahr für die Zunahme von Verbrechen stellten 

daher ihre Nichtaufklärung dar, die dafür sorgten, dass die Täterin ihrer 

                                                                                                                     

die Arendt explizit ablehnte, da die Einseitigkeit des Verzeihens nicht ihrer 

Sprachtheorie entspricht.  

453 Arendt, Vita Activa, S. 307. 

454 Vgl. Arendt/ Fest, Eichmann war von empörender Dummheit, S. 56 f. 

455 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 946. 

456 Arendt, Macht und Gewalt, S. 96. 

457 Ebd. 

458 Vgl. ebd., S. 95. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 77 

 

Strafe nicht zugeführt wird.
459

 Das begangene Verbrechen sei im Nor-

malfall kein Dissens zu dem geschlossenen Gesellschaftsvertrag, und 

bedeute nicht dessen Aufkündigung. Somit ist eine Täterin auch nicht 

als ‚Feindin‘ zu verstehen, die einen Krieg gegen den Staat führt und da-

her aus der Gemeinschaft ausgeschlossen werden muss.
460

 

Diese Konsequenz wäre auch mit Arendts Rechtsverständnis kaum 

vereinbar: Eindringlich hat sie von der Notwendigkeit geschrieben, in 

eine politische Gemeinschaft eingebunden zu sein, in der „Meinungen 

Gewicht haben und seine Handlungen von Belang sind“
461

. Diese Fest-

stellung ist das Resultat ihrer Abhandlung über Flüchtlinge, Minderhei-

ten aber insbesondere über die Staatenlosen der Zwischenkriegszeit. 

Diese hätten gezeigt, dass diejenigen, auf die kein nationales Gesetz 

mehr anwendbar ist, aus dem Rahmen der Legalität überhaupt herausge-

schleudert werden.
462

 Die Täterin bleibt also im Verständnis Arendts ei-

ne Normadressatin, die sich der – implizit auch von ihr anerkannten – 

Strafe beugen muss.
463

 

 

Die Schuld als individuelle Vorwerfbarkeit 

 

Die implizite Anerkennung der Norm deswegen, weil sie im 

deliberativen demokratischen Prozess zustande gekommen ist, begründe 

die Vorwerfbarkeit der Tat: Es werde nicht verlangt, dass die Täterin 

diese als Auswuchs der eigenen Vernunft als strafbar erkennt, und somit 

sich selbst zuwiderhandelt, da diese Interpretation Schuld rein subjektiv 

und sittlich bestimmen würde und demnach in einer heterogenen politi-

schen Gemeinschaft eine Homogenität des Gewissens voraussetzen 

müsste.
464

 Das „demokratisch begründete rechtliche Sollen“
465

 vermeidet 

die Forderung nach Internalisierung der Norm und demonstriert, dass es 

sich bei den Begriffen von Schuld und Unschuld um normative Katego-

rien handelt, die sich als Zuschreibung nach der Verletzung der selbst-

                                                             

459 Arendt, Macht und Gewalt, S. 97.  

460 Anders bei Rousseau, Der Gesellschaftsvertrag, 5. Kapitel. 

461 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 613. 

462 Ebd., S. 609. 

463 Vgl. Arendt, Denktagebuch, S. 245. 

464 Kindhäuser, Rechtstreue als Schuldkategorie, ZStW 1995, S. 701 (706). 

465 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


78 | Integrität und Verantwortung 

 

 

gegebenen Ordnung richten.
466

 Eine plurale Ordnung, deren Rechtskreis 

nicht nur ausgewählte und wenige Individuen angehören, könne die Be-

gründung der Zurechnung von Schuld nicht im Kern einer Person fin-

den, sondern müsse eine individuelle Verantwortung annehmen, sie also 

zuschreiben.
467

 „Die Zurechnung ist nicht mehr durch die kontinuierli-

che personale Identität und Rationalität bedingt, sondern von den Be-

dürfnissen und Interessen derjenigen, welche eine Person verantwortlich 

machen.“
468

 Schuld als Attribution
469

 schützt erneut die Bürgerin als ‚ju-

ristische Person‘ vor dem Eindringen des Rechts in ihre private Sphäre. 

Parameter der Vorwerfbarkeit bildet nicht primär ihre persönliche Kon-

stitution, sondern der gemeinschaftlich gefundene Konsens. Die Zu-

schreibung könne jedoch entsprechend nur dann legitimiert sein, wenn 

ihr ein Prozess vorausgeht, in dem die potentielle Normadressatin als 

Normkoautorin Teil des Gesetzgebungsprozesses sein kann.
470

 Zwei Kri-

terien seien dazu entscheidend: Zum einen müsse das Individuum in der 

Lage sein, eigenes Verhalten zu reflektieren, sich kritisch dazu zu posi-

tionieren und nach dieser Erkenntnis zu handeln
471

 – eine Vorausset-

zung, von der so lange ausgegangen werden kann, bis sie widerlegt wird, 

zum anderen jedoch muss die Möglichkeit der Teilhabe am Diskurs über 

die Normen ermöglicht sein. Schuld als rechtliche Kategorie kann dem-

nach nur in der republikanisch verfassten politischen Gemeinschaft vor-

liegen. Ein Schuldstrafrecht ist das einer demokratischen Republik adä-

quate Recht, weil nur dieses eine differenzierte Strafverhängung ermög-

liche
472

 und das Individuum als Person anerkennt. 

 

Funktionen des Strafprozesses 

 

„Alles Leid kann ertragen werden, wenn man es in eine Geschichte 

packt oder eine Geschichte über es erzählt.“
473

 

                                                             

466 Vgl. Günther, Schuld und kommunikative Freiheit, S. 245. 

467 Ebd., S. 119. 

468 Ebd., S. 120. 

469 So bei Günther, Schuld und kommunikative Freiheit, S. 133. 

470 Ebd., S. 256. 

471 Vgl. ebd., S. 246. 

472 Erber-Schropp, Schuld und Strafe, S. 2. 

473 Dinesen in: Arendt, Vita Activa, S. 213. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 79 

 

Nichtsdestotrotz negiere eine Straftat die Absprachen, auf denen eine 

politische Ordnung basiert, der Vertragsbruch stelle somit einen Schaden 

an ihr dar.
474

 Dass es auch um die Wiedergutmachung dieses Schadens, 

und nicht, zumindest nicht nur, um die Wiedergutmachung am Opfer 

gehen könne, schließt Arendt daraus, dass es zur Anklage bei den meis-

ten Verbrechen auch kommt, wenn das Opfer bereit ist, zu vergeben.
475

 

Eingebettet in das bereits vorgestellte Narrativitätskonzept ihrer politi-

schen Theorie könnte es jedoch sein, dass nicht so sehr die Strafe, als 

vielmehr der Strafprozess der Wiedergutmachung an der Gemeinschaft 

dient. 

Anders als ein öffentlicher Akt des Aufbegehrens, in dem die Han-

delnde sich exponiert, und den Hannah Arendt als zivilen Ungehorsam 

eingestuft hat, zeichne sich das Verbrechen ihrer Theorie nach durch 

zwei Dinge aus: Zum einen geschehe es am Rand menschlicher Angele-

genheiten, in einer Grauzone, die zwar insofern noch Teil der Öffent-

lichkeit ist, als es Menschen als Gleiche betrifft, wenn auch nur durch 

die dem Akt inhärente Negation ebendieses Aspekts der Öffentlichkeit, 

jedoch heimlich geschehen muss und somit nicht den spezifisch öffentli-

chen Charakter des Exponierens verwirkliche.
476

 Zum anderen sei es 

durch seine ‚Gewalt‘ gekennzeichnet, wobei die Gewalt hier den Vor-

rang des Zweckes vor dem Mittel meint.
477

 Das Verbrechen ähnelt eher 

einem Akt des Herstellens als einer Handlung, da es stumm ist, und so-

mit zwar einen Einfluss auf die gemeinsame Welt hat, da es diese verän-

dert, doch die Täterin nicht sich, sondern nur die „zur Schau getragene 

Stummheit“
478

 offenbart.
479

 Das Herstellen hinterlasse, anders als die 

Arbeit, Produkte, die „auf Dauer in der Welt bleiben“
480

, doch unabhän-

gig von der Herstellerin. Somit entfremdet und entzieht sich die Täterin 

dem Bezugsraum des Miteinanders. 

                                                             

474 Vgl. Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 381. 

475 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 381. 

476 Arendt, Vita Activa, S. 220 f. 

477 Vgl. Arendt, Macht und Gewalt, S. 47. 

478 Arendt, Vita Activa, S. 218. 

479 So auch Vowinckel, Geschichtsbegriff und historisches Denken bei Hannah 

Arendt, S. 157. 

480 Vowinckel, Geschichtsbegriff und historisches Denken bei Hannah Arendt, 

S. 141. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


80 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Der Bezugsraum, und die in ihm stattfindende Offenbarung seien das 

Produkt der in ihm erzählten Geschichten, da erst das Wort die Tat in ei-

nen Bedeutungszusammenhang einfüge, denn erst dieses ermögliche 

„die Feststellung des Täters, seiner Absichten, der Beschaffenheit der 

Handlung sowie des Zusammenhangs, in den diese verwoben ist“.
481

 

Doch auch die Worte, die gesprochen werden, müssten eine besondere 

Qualität aufweisen, da sie auf das Miteinander, nicht das Für- oder Ge-

geneinander ausgelegt werden müssen und somit das Risiko bergen, „als 

ein Jemand im Miteinander in Erscheinung zu treten“
 482

, das nur von 

denjenigen eingegangen würde, die bereit sind, „Miteinander auch künf-

tig zu existieren [...]“.
483

 Wenn es Aufgabe des Strafrechts ist, die Täte-

rin wieder in das helle Licht der Gemeinschaft, aus dem sie sich durch 

ihre Tat zurückgezogen hat, der sie folglich fremd geworden ist,
484

 zu 

holen, so muss der Strafprozess sie der Kommunikation zuführen, er 

müsse die Feststellung der Person hinter der Tat ermöglichen, da sich 

die „Washeit“
485

 einer Handlung, also die ihr zuzuschreibenden Attribu-

te, nur über die Erzählungen, die das Wer, das Was, das Warum, das 

Wie und das Wofür konstituieren, erschließe.
486

 Eine Identifikation von 

Tat und Täterin dient der Erzählbarkeit eines Ereignisses, das nur da-

durch eingebettet werden kann in das narrativ entstandene Bezugsge-

flecht der Menschen, das den Hintergrund für jede Hinzukommende bil-

det.
487

 Die Welt, in der die Menschen lebten, sei in jedem Moment auch 

jene der Vergangenheit, da sie aus „Zeugnissen und Überresten dessen, 

was Menschen im Guten wie im Schlechten getan haben“
 488

 besteht, und 

daher auch in der Gegenwart von Relevanz ist, da sie die Wirklichkeit 

der Welt, so wie sie sich präsentiert, mitgestaltet hat.
489

 Die Vergangen-

                                                             

481 Benhabib, Hannah Arendt, S. 182. 

482 Arendt, Vita Activa, S. 220. 

483 Arendt, Vita Activa, S. 220. 

484 Vgl. Arendt, Vita Activa, S. 220 f. 

485 Benhabib, Hannah Arendt, S. 182. 

486 Ebd. 

487 Vgl. ebd., S. 183. 

488 Arendt, Zweihundert Jahre Amerikanische Revolution in: In der Gegen-

wart, S. 354 (365). 

489 Vgl. Arendt, Zweihundert Jahre Amerikanische Revolution in: In der Ge-

genwart, S. 354 (365). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 81 

 

heit erkläre, warum die „Wirklichkeit so ist, wie sie ist“.
490

 Die Erinne-

rung gewährleiste hierbei durch Konservation der Geschichten, dass der 

Faden der Geschichte der Menschheit nicht abreißt, so dass jede folgen-

de Generation Verantwortung für das vorher Geschehene übernehmen – 

und damit Kontinuität, ohne die es „keine Einheit des Menschenge-

schlechts“ gibt, gewährleisten könne.
491

 Gäbe es den Modus des Ge-

schichtenerzählens nicht, so würde das Leben stets nur wie „eine uner-

trägliche Folge bloßer Ereignisse“
492

 ohne Sinnzusammenhang erschei-

nen
493

 und somit das Verstehen, das nach Arendt ein Begreifen und ein 

Versöhnen mit der Wirklichkeit ist, das es ermöglicht, in der Welt zu-

hause zu sein,
494

 verhindern und dazu führen, dass alle Fremde in der 

Welt blieben, die dadurch ihr Gemeinsames verlöre.
495

  

Diese Ausführungen erklären nun, warum der Strafprozess zur Wie-

dergutmachung an der politischen Gemeinschaft geeignet ist: Das Ge-

richtsverfahren, das unter der Annahme persönlicher Verantwortung und 

Schuld agiere
496

 zwinge die Täterin, sich als Person zu konstituieren.
497

 

Zu ihrer Geschichte treten die Darstellungen der Zeuginnen, die als 

Teilnehmende ebenfalls handeln, indem sie den gleichen Sachverhalt 

von ihrem Standort aus erzählen, und somit zur Verallgemeinerbarkeit, 

nicht jedoch zur Objektivierung, des Dargestellten beitragen. Insbeson-

dere das Opfer der Straftat hat durch diese Möglichkeit, den eigenen 

Standpunkt und die eigene individuelle Geschichte in der Öffentlichkeit 

darzulegen, die Rolle der nur Erduldenden, also die Passivität abgestreift 

und kann ebenfalls an den Verstand der Anwesenden appellieren und 

somit die eigene Würde, die eines handelnden Menschen, wiedererlan-

gen.
498

 

                                                             

490 Arendt, Isak Dinesen in: Menschen in finsteren Zeiten, S. 117 (130). 

491 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 946. 

492 Arendt, Isak Dinesen in: Menschen in finsteren Zeiten, S. 117 (129). 

493 Arendt, Vita Activa, S. 229. 

494 Arendt, Verstehen und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 

110. 

495 Ebd. 

496 Arendt, Über das Böse, S. 21. 

497 Ebd. 

498 Vgl. Wieviorka, Die Entstehung des Zeugens in: Smith (Hrsg.), Hannah 

Arendt Revisited, S. 136 (153). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


82 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Das Urteil wird in diesem Fall jedoch nicht von den Beteiligten ge-

fällt, sondern von der Richterin, die eine Position ähnlich jener der Zu-

schauerin in einem Schauspiel innehabe: Arendt setzt sie mit der Histo-

rikerin gleich, die Urteilskraft – das Vermögen, die Vergangenheit zu 

erkunden, sie zu erzählen und über sie Gericht zu sitzen – innehat.
499

 

Dies liegt an ihrer besonderen Position im Gerichtsverfahren, die weder 

losgelöst von dem Geschehen ist, noch durch unmittelbare Affizierung 

beeinträchtigt.
500

 Als Zuschauerin sei sie, im Gegensatz zu den Han-

delnden, die „Teilnehmer an dem Spiel“
501

 sind, in der Lage, alles zu 

überblicken
502

 und, da ihr aus ihrem Urteil weder Vor- noch Nachteile 

erwachsen,
503

 mit „Uninteressiertheit“
504

 unparteilich zu urteilen – ein 

Begriff, der die Rücksicht auf die unterschiedlichen repräsentierten Posi-

tionen impliziert.
505

 Das Urteil, das durch diesen Prozess an dem sensus 

communis orientiert ist, müsse demzufolge an der Mitteilbarkeit ausge-

richtet sein – daran, ob das Urteil der Mitwelt verständlich wäre.
506

 

Wenn es diese Voraussetzungen erfüllt, sei das Urteil in der Lage, den 

wortlos angestoßenen Prozess zu beenden und somit als abgeschlossene 

Geschichte dem Verstehen zugänglich zu sein
507

 und den Sinn zu offen-

baren, der Versöhnung mit dem Geschehenen ermöglicht.
508

 

 

Strafen 
 

Während der Strafprozess somit in die Vergangenheit zielt und sein Ziel 

ist, die Geschichte durch das Urteil zum Bestandteil und Wertungsmaß-

stab der gemeinsamen Welt zu machen, könne erst die Strafe beenden, 

                                                             

499 Vgl. Arendt, Das Urteilen, S. 15. 

500 Vgl. ebd., S. 104. 

501 Ebd., S. 87. 

502 Ebd., S. 107. 

503 Passerin d’Entrèves, The Political Philosophy of Hannah Arendt, S. 116. 

504 Arendt, Das Urteilen, S. 113. 

505 Vgl. ebd., S. 67. 

506 Vgl. Arendt, Das Urteilen, S. 107 f. 

507 Vgl. Arendt, Verstehen und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zu-

kunft, S. 110 (112). 

508 Vgl. ebd., S. 110 (111). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 83 

 

was ohne diesen Eingriff ewig weiterginge, so Arendt.
509

 Sie sei, ähnlich 

wie das Verzeihen, auf das im Verlauf einzugehen sein wird, zwar durch 

das Geschehen provoziert, jedoch nicht durch es determiniert und er-

mögliche durch dieses Unterbrechen einer scheinbar einmal angestoße-

nen und nun zwingenden Kausalkette einen Neuanfang.
510

 Auch dies sei 

ein Schritt in der Wiedergutmachung am politischen Körper, der das 

Strafverfahren dient:
511

 Wäre die Möglichkeit des Strafens, und somit 

des Neuanfanges nicht gegeben, würde sich das Geschehene „dem 

Schwert des Damokles gleich“
512

 auch über folgende Generationen hän-

gen und somit das ganze gemeinsame Leben auf eine einzige Tat redu-

zieren.
513

 Das Zusammenleben in Freiheit bedarf somit der Strafe. 

Arendt setzt Strafe und Verzeihen insofern gleich, als auch dem Verzei-

hen die Kraft innewohne, ebendiesen bereits erwähnten Kausalverlauf zu 

unterbrechen und an seine Stelle eine nicht durch das Verbrechen defi-

nierte Handlung zu setzen.
514

 Dennoch ist es prinzipiell anders gelagert 

und soll daher in gebotener Kürze skizziert werden: Das Verzeihen be-

zieht sich stets auf die Täterin, nicht die Tat, und scheint somit zunächst 

eine höchstpersönliche Angelegenheit, die nur das Opfer vornehmen 

kann.
515

 Demnach können hier keine allgemeinen Maßstäbe angelegt 

werden, die anhand objektiv bestimmter Kriterien entweder verlangen, 

dass einem Menschen verziehen wird, oder die Verzeihung verbieten.
516

 

Im Unterschied zu Gesetzen und auch Strafe, die nicht nur Teil des öf-

fentlichen Raumes sind, sondern auch seiner Absicherung dienen, je-

doch die Gleichberechtigung der Menschen garantieren müssen, kann 

ein institutionelles Verzeihen nicht normiert werden. Demnach mag das 

Verzeihen zwar im politischen Raum unter miteinander agierenden 

Menschen eine Möglichkeit sein, sich von der Vergangenheit zu lösen, 

ist jedoch im Strafrecht nicht zu denken.
517

 

                                                             

509 Arendt, Vita Activa, S. 307. 

510 Ebd. 

511 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 381. 

512 Arendt, Vita Activa, S. 302. 

513 Ebd., S. 301 f. 

514 Ebd., S. 301. 

515 Ebd., S. 308. 

516 Ebd. 

517 Anders hier das Gnadenrecht, das nicht eine Alternative zur Strafe darstellt, 

sondern nur von ihrem Vollzug absieht. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


84 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Die Strafe ist somit der Neuanfang, der die Verbindung zwischen 

Vergangenheit und Zukunft schlägt. Da das Ziel die Wiederherstellung 

des politischen Körpers ist, schließt sich daran die Frage an, wie eben 

diese Wiederherstellung erfolgt. Im Zusammenhang mit den Verbrechen 

in Vernichtungslagern der Nationalsozialisten schreibt Arendt davon, 

dass ihnen keine Strafe entspreche,
518

 was zunächst darauf hindeuten 

mag, dass ihre Strafvorstellung auf einem Talions- oder Spiegelungs-

prinzip basiert. Dies scheint insbesondere deswegen nicht vollkommen 

abwegig, weil einer derjenigen Philosophen, die Arendts Denken nach-

haltig beeinflusst haben, Kant, sich für die Anwendung des ius talionis 

als Prinzip der Gleichheit und Gerechtigkeit ausgesprochen hat.
519

 Er 

stellt allerdings dadurch auf einen streng formalen Gerechtigkeitsbegriff 

ab, der materielle Erwägungen außen vor lässt. Zudem implizieren seine 

Ausführungen einen „Talions-Automatismus“
520

, also den inneren Kau-

salzusammenhang von Verbrechen und Strafe, der dem säkularen Zeital-

ter nicht gerecht werden kann.
 521

 Der eigentliche Talionsgedanke, der 

unter dem biblischen Motiv ‚Auge um Auge, Zahn um Zahn‘ Eingang 

auch in die Alltagssprache gefunden hat, wird von Arendt explizit abge-

lehnt: „‘Daß ein großes Verbrechen der Natur Gewalt antut und die Erde 

selbst nach Vergeltung schreit; daß das Böse eine naturgegebene Har-

monie zerstört, die nur durch Sühne wiederhergestellt werden kann; daß 

Unrecht der betroffenen Gruppe um der moralischen Ordnung willen die 

Pflicht auferlegt, den Schuldigen zu bestrafen‘ – all das sind für uns an-

tiquierte Vorstellungen, die wir als barbarisch ablehnen.“
522

 Sie würde 

das Talionsrecht wohl als Rache qualifizieren, die als „Re-aktion“
523

 

immer nah an dem Verbrechen bleibt, „um im Verlauf des eigenen rea-

gierenden Tuns die Kettenreaktion, die ohnehin jedem Handeln potenti-

ell innewohnt, ausdrücklich virulent zu machen und in eine Zukunft zu 

treiben, in der alle Beteiligten, gleichsam an die Kette einer einzigen Tat 

                                                             

518 Arendt, Die vollendete Sinnlosigkeit in: Nach Auschwitz, S. 7 (30). 

519 Kant, Metaphysik der Sitten, S. 193. 

520 Ebert, Talion und Vergeltung im Strafrecht in: Jung (Hrsg.) Recht und Mo-

ral, S. 249 (251), m.w.A. 

521 Ebd., S. 249 (252), m.w.A. 

522 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 401 f. 

523 Arendt, Vita Activa, S. 306. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 85 

 

gelegt, nur noch re-agieren, aber nicht mehr agieren können.“
524

 Die Ta-

lion als Wiederherstellung scheint den Grundgedanken einer politischen 

Ordnung als organische, „magische“
 525

 zugrunde zu legen, ein Konzept, 

das dem Arendt’schen diametral entgegensteht. Deswegen wird auch die 

Vorstellung, dass „[...]die Erde selbst nach Vergeltung schreit“
526

 von 

ihr als antiquiert abgestraft, da diese Formulierung das Verbrechen als 

Zerstörung einer gewissermaßen natürlichen Ordnung versteht, während 

Arendt, rekurrierend auf eine der Prämissen der Moderne – nulla poena 

sine lege – feststellt, dass das Gesetz erst das Verbrechen schafft, nicht 

also der Natur, sondern der gemeinsamen Welt entspringt.
527

 

„Es ist der politische Körper, an dem etwas wiedergutgemacht wer-

den muß, und es ist die allgemeine politische Ordnung, die außer Betrieb 

geraten und wiederhergestellt werden muß.“
528

 Arendt scheint also 

durchaus davon auszugehen, dass die Strafe die Funktion der Wieder-

gutmachung und der Wiederherstellung hat. Sie betont, dass es die „all-

gemeine politische Ordnung“
 529

 ist, die durch das Verbrechen geschä-

digt wird. Diese basiert maßgeblich auf der „Heilkraft menschlicher In-

stitutionen“
530

, unter anderem also Gesetzen, die in den mannigfaltigen 

Handlungsmöglichkeiten der Menschen Stabilität bieten, und somit das 

Minimum an Vorhersehbarkeit, das es zum Zusammenleben in Freiheit 

und Gleichheit braucht. Durch ihre Tat suggeriert die Verbrecherin, dass 

sie eine individuelle Ausnahme von denen von ihr in ihrem Bestand 

nicht angezweifelten Spielregeln des Miteinanders wünscht – sie negiert 

also die allgemeine Geltung der Norm. Wird dieser Zustand zur Norma-

lität, gehe damit die Gefahr einher, dass die Autorität der Institutionen 

erodiert und die politische Gemeinschaft zerfällt.
531

 Deswegen müsse 

der Einzelnen demonstriert werden, dass das Gesetz jeden umfasst,
532

 

geschützt werde durch das Strafrecht demnach das Gesetz, nicht die ver-

                                                             

524 Arendt, Vita Activa, S. 306. 

525 Ebert, Talion und Vergeltung im Strafrecht in: Jung (Hrsg.) Recht und Mo-

ral, S. 249 (252). 

526 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 401. 

527 Arendt, Denktagebuch, S. 179 f. 

528 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 382. 

529 Ebd. 

530 Arendt, Über die Revolution, S. 226. 

531 Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 119 (133). 

532 Arendt, Macht und Gewalt, S. 96. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


86 | Integrität und Verantwortung 

 

 

letzten Individuen.
533

 Bei der Strafe handle es sich um einen „symboli-

schen [Hervorheb. im Original] Überschuss“
534

. Somit wird die politi-

sche Ordnung durch die Negation der Negation wiederhergestellt, die 

die Täterin als Gleiche unter Gleichen behandelt und die Geltung des 

Rechts für alle Mitglieder bestätigt. Dass diesem Ziel jedoch bereits 

durch das performative Unrechtsurteil genüge getan wurde, lässt vermu-

ten, dass es innerhalb der Arendt’schen Theorie keine Grundlage für die 

Verhängung einer Strafe gibt. Vielmehr scheint es, als negiere die Ver-

hängung von Sanktionen zur Demonstration der Geltung des Rechts ei-

nen der Grundsätze des Politischen, nämlich das Menschen nicht als 

Mittel zum Zweck benutzt werden dürften.
535

 Diesem Einwand lässt sich 

nur begegnen, wenn die Wiedergutmachung am politischen Körper eine 

Strafe rechtfertigt. Die Gegenüberstellung von politischem Körper und 

politischer Ordnung lässt vermuten, dass ersterer diejenigen Individuen 

bezeichnet, die konkrete Mitglieder der Gemeinschaft sind. Es gehöre 

zur Ehre und Würde des Geschädigten oder Verletzten, dass der Täter 

bestraft wird, zitiert Arendt Grotius in ihrem Interview mit Joachim 

Fest.
536

 Hier scheint der Grundsatz der Republik, nämlich, dass die An-

gelegenheit einer Einzelnen Angelegenheit Aller ist, Ausgangspunkt der 

Überlegungen zu bilden: Wenn die Gemeinschaft sich nicht daran störe, 

jemanden in ihrer Mitte zu belassen, der einen anderen Menschen ge-

schädigt hat, werde dem Opfer die Anerkennung versagt.
537

 Die Strafe 

hingegen mache die Missbilligung des Unrechts durch die Gemeinschaft 

manifest.
538

 Sie lässt sich demnach durchaus als eine Form der Solidari-

sierung der politischen Gemeinschaft mit der Geschädigten verstehen.
539

 

Das bedeute jedoch auch, dass die Geltung der Rechtsnormen sichtbar 

bestätigt werden muss, eine Anforderung, der nur die Strafe genügen 

                                                             

533 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 382. 

534 Zabel, ZRPh 2017, S. 125 (141). 

535 Eine Kritik, die bereits bei Kant zu finden ist, der somit jeden Strafzweck 

ablehnt, der sich am Maßstab der Opfer oder der Gemeinschaft misst 

(Kant, Metaphysik der Sitten A197). 

536 Arendt/ Fest, Eichmann war von empörender Dummheit, S. 56 f. 

537 Ebd. 

538 Ebert, Das Vergeltungsprinzip im Strafrecht in: Krummacher (Hrsg.), 

Geisteswissenschaften – wozu?, S. 35 (53). 

539 Vgl. Loick, Juridismus, S. 103 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 87 

 

kann.
540

 Gleichzeitig stärke die Sichtbarkeit, die „normexpressive 

[Hervorheb. im Original] Antwort“
541

, das „Rechtsvertrauen“
542

 der 

nicht betroffenen Mitbürgerinnen – diene also der „Kohärenzwah-

rung“.
543

 Diese Erwägungen sind nicht von einem Gerechtigkeits- son-

dern von einem Vergeltungsgedanken getragen, der sich jedoch qualita-

tiv von der organisch legitimierten Vergeltung unterscheidet: Als Straf-

übel ist sie positivrechtlich perpetuiert und unterliegt somit den Voraus-

setzungen, die an ein Gesetz zu stellen sind. Die Strafe bemisst sich 

demnach an den zuvor in der Gemeinschaft gefundenen Maßstäben und 

abstrahiert individuelle Rachegefühle der Verletzten. 

Es ist jedoch auch nicht auszuschließen, dass Arendt mit Hegel und 

Kant eine Straftheorie vertritt, die den Grund der Strafe in der Täterin 

selbst sieht.
544

 So lehnte Arendt die Verzeihung nicht allein deswegen 

als geeignet zum Neuanfang ab, weil dieses seinen Grund immer in der 

Täterin, nicht in der Tat suche, sondern auch deswegen, weil dem Ver-

zeihen eine Einseitigkeit innewohne, die Ungleichheit herstellt.
545

 Sie 

nehme sich als Gnade an, und negiere damit die Anerkennung der Ande-

ren als Gleiche und die Möglichkeit, durch eine Strafe für ihr Handeln 

zu sühnen und abschließend zurückzukehren an einen verantwortungs-

vollen Standort innerhalb der Gemeinschaft.
546

 Die durch eine politische 

Gemeinschaft verhängte Strafe erkennt, durch die Zuschreibung des Ge-

schehenem zu einem Individuum, dessen Verantwortung und damit sei-

ne Rechtspersonalität an,
547

 eine Anerkennung die deswegen möglich ist, 

weil der Mensch als Bürgerin immer auch Rechtskoproduzentin ist und 

demnach im horizontalen Gesellschaftsvertrag auch über die Art und 

Weise ihrer Bestrafung mitentschieden hat. In dieser Theorie bleibt al-

lerdings unklar, warum das Unrechtsurteil nicht ausreichen soll, um die 

Täterin als verantwortungsvolles und in das Recht eingebundenes Indi-

                                                             

540 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 402. 

541 Zabel, ZRPh 2017, S. 125 (142), Hörnle, Straftheorien, S. 31 ff. 

542 Ebert, Das Vergeltungsprinzip im Strafrecht in: Krummacher (Hrsg.), 

Geisteswissenschaften – wozu?, S. 35 (53). 

543 Zabel, ZRPh 2017, S. 125 (142). 

544 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 100. 

545 Arendt, Denktagebuch, S. 3 f. 

546 oick, Juridismus, S. 104 f. 

547 Vgl. Arendt, Organized Guilt and Universal Responsibility in: Essays in 

Understanding, S. 121 (127). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


88 | Integrität und Verantwortung 

 

 

viduum anzuerkennen. Daher scheint es adäquater bei der Begründung 

der Strafe auf die moderne Vergeltung, die sich an rechtsstaatlichen 

Prinzipien orientiert, zu rekurrieren. 

Arendts Konzept der politischen Gemeinschaft führt zu einer expres-

siven Straftheorie.
548

 Der moderne Begriff versucht, die hergebrachte 

Dichotomie zwischen absoluten und relativen Straftheorien aufzulösen 

und bezeichnet eine Vereinigung von retributiven Aspekten und Überle-

gungen zur positiven Generalprävention.
549

Durch die strenge Bindung 

an den öffentlichen Raum und das Verbot, Menschen in diesem Bereich 

als Mittel zum Zweck zu nutzen, ist insbesondere die Spezialprävention 

mit ihrem Modell nicht kompatibel. Davon ausgehend, dass man es mit 

der Öffentlichkeit immer mit bereits erzogenen Menschen zu tun ha-

be,
550

 und dass das Recht die Sphäre der Öffentlichkeit nicht überschrei-

ten darf, können Erziehung oder Sicherung keine Strafzwecke darstellen.  

An die Ausgestaltung der Strafen müssen mithin ebenfalls die Maß-

stäbe des öffentlichen Raumes angelegt werden. Die Täterin muss somit 

zunächst als Gleiche unter Gleichen behandelt werden, so dass Einzel-

fallstrafen, die der Richterin ein freies Dispositionsrecht über Art und 

Dauer der verhängten Strafe zugestehen würden, ausgeschlossen sein 

müssen. Nicht nur würden dadurch ‚Menschen, und nicht Gesetze‘, als 

Umkehrung des zuvor zitierten Satzes herrschen, vielmehr wäre der Tä-

terin ihr Recht als Gleiche verwehrt, womit sie auch aus der politischen 

Gemeinschaft, wenn auch nicht explizit, im Sinne der Rechtlosstellung 

durch Entziehung der Zugehörigkeit, sondern implizit, durch die Negati-

on ihrer Gleichheit, ausgeschlossen würde. Ein Ausschluss aus der Ge-

meinschaft ist bereits mit dem Fundament Arendts politischer Anthropo-

logie nicht vereinbar; in keinem Fall darf eine Strafe demnach die Ent-

ziehung von Rechtspositionen nach sich tragen, die den Menschen de 

facto vogelfrei machen. Da das Recht den Menschen als Bürger behan-

                                                             

548 Diesen Begriff führt Hörnle ein und will ihn an die Stelle der überkomme-

nen Unterscheidung zwischen absoluten und relativen Straftheorien setzen, 

da Strafe um ihrer selbst Willen nur durch Rekurrieren auf religiöse Gebote 

begründet werden könne (Hörnle, Straftheorien, S. 61). 

549 Erber-Schropp, Schuld und Strafe, S. 20. 

550 Als Entgegnung auf seine Verteidigung, er habe nur Befehlen gehorcht po-

lemisiert Arendt gegen Eichmann, „dass die Politik ja nicht in der Kinder-

stube vor sich geht“ (Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 404). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 89 

 

deln muss, muss es ihm verwehrt sein, durch die Strafe regulierend in 

seinen gesellschaftlichen oder privaten Raum einzugreifen – Eheverbote 

oder Eigentumsentziehung scheiden als Strafe also ebenso wie die Er-

ziehung aus.  

 

 

2.2 RECHTSPERSON UND MENSCHENWÜRDE 
 

Der Begriff der Menschenwürde, wie er als Resultat der Revolutionen 

sowohl der amerikanischen als auch der französischen Verfassung zu-

grunde lag, hat sich in den proklamierten Menschenrechten manifestiert, 

die jedem Menschen unabhängig von seiner gesellschaftlichen Position 

individuell zustehen sollten.
551

 Legitimiert wurde diese Ansicht durch 

die Annahme, dass der Natur des Individuums eine solche Würde im-

manent sei, und die politische Gemeinschaft daher verpflichtet sei, es als 

Rechtsperson anzuerkennen.
552

 Dass es sich bei dieser Verpflichtung um 

reine Fiktion handelte, sei in dem Moment offenbar geworden, als nach 

dem Auseinanderbrechen der Vielvölkerstaaten Europas die staatenlos 

Gewordenen versuchten, an die Menschenwürde und die daraus abgelei-

teten Menschenrechte zu appellieren, um eine Rechtsposition zu erlan-

gen.
553

 Dem legalen Status der Angehörigen eines bestimmten Staates 

entkleidet habe sich an ihnen demonstriert, dass vor der „abstrakten 

Nacktheit des Menschseins“
554

 die „Welt keinerlei Ehrfurcht empfun-

den“
555

 hat, die Menschenwürde also durch „das bloße Auch-ein-

Mensch-sein nicht zu realisieren“
556

 ist. Es sei der Geburtsfehler der 

Menschenrechte gewesen, dem Individuum Rechte und Pflichten in sei-

ner Vereinzelung zuzusprechen, als wären sie ihm gleichermaßen von 

Natur aus immanent und somit sowohl den artifiziellen als auch rezipro-

ken Charakter des Rechts und demnach auch der Menschenrechte zu ne-

                                                             

551 Vgl. Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 616 f. 

552 So z.B. Robespierre, Entwurf einer Erklärung der Rechte in: Menke/ Rai-

mondi (Hrsg.), Die Revolution der Menschenrechte, S. 78. 

553 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 608. 

554 Ebd., S. 619 f. 

555 Ebd. 

556 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 619 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003 - am 14.02.2026, 09:55:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

