Rechtsperson und Rechtssubjektivitat in der idealen Republik | 25

2.1 RECHTSDENKEN BEI HANNAH ARENDT

,Jeder Anfang birgt in sich ein Element
volliger Willkiir. Nicht nur befindet er
sich aufBerhalb der Kausalititskette, in
der jede Wirkung sofort als Ursache
weiterer Entwicklungen verldlich de-
terminiert ist, er ist iberhaupt nicht ei-
gentlich abzuleiten — wére er es, so wé-
re er kein Anfang — und erscheint da-
her, was Zeit und Raum betrifft, gleich-
sam aus dem Nirgendwo. Was immer
man neu anfangt, im Moment des An-
fangens selbst ist es, als ob die Zeitfol-
ge liberhaupt verschwunden wére be-
ziehungsweise als ob man selbst aus
der kontinuierlichen Zeitordnung her-
ausgetreten sei.”

Arendt, Uber die Revolution, S. 265.

Arendts politisches Konzept der Natalitdt basiert auf der Vorstellung der
Menschen als zum Neuanfang fihig — dies offenbare sich vor allem in
dem Moment der Griindung.” In dem Hiatus zwischen Befreiung und
Freiheit realisiere sich das Potential der Menschen, neu zu beginnen,7°
aus dem scheinbar determinierten Zeitablauf herauszutreten, eine Tétig-
keit, die aufgrund ihrer Spontaneitit stets von Unabsehbarkeit und Fragi-
litdt begleitet ist. Im folgenden Abschnitt soll nun untersucht werden,
inwiefern das Recht jene Kontinuitdt schafft, die ,,die Lebensspanne
sterblicher Menschen”” {iberdauert und somit eine Bewahrung der poli-
tischen Sphére garantiert sowie seine Bedeutung fiir die Realisierung des
dem Menschen immanenten Potentials zur Personalitét.

75 Arendt, Die Freiheit, frei zu sein, S. 38.
76 Arendt, Vom Leben des Geistes, S. 430.
77 Arendt, Vita Activa, S. 68.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

26 | Integritat und Verantwortung

2.1.1 Hannah Arendts allgemeine Rechtstheorie

Arendts Ausfithrungen zum Recht beziehen sich stets auf den 6ffentli-
chen Raum, auf die gemeinsame Welt.”® Dieser sei Primisse des Politi-
schen, da nur er Freiheit ermdgliche.” In diesem scheinbaren Zirkel-
schluss offenbart sich mdglicherweise der Rechtsbegriff Arendts, der
sowohl vom griechischen vopog als Beschreibung der Zaune als auch
vom lateinischen /lex, als Beschreibung von Verbindungen, beeinflusst
ist." Arendt selbst benutzt beide Begriffe fast gleichgeordnet zur Be-
schreibung unterschiedlicher Funktionen des Rechts.®'

Fiir sie ist eine politische Gemeinschaft nicht der Zusammenschluss
einer zuvor homogenisierten Gruppe, sondern die Vereinigung Vieler in
Sorge um die gemeinsame Welt. Auch wenn sie keine inhaltlichen Be-
stimmungen von Politik, und damit auch der Aufgabe des Gesetzes vor-
nimmt, sicht sie den Sinn — also das, was sich im Vollzug der Tatigkeit
offenbart und nur iiber diesen Zeitraum auch besteht*” — der Politik in
der Verwirklichung der Freiheit.” Der von ihr gebrauchte Freiheitsbe-
griff steht jedoch nicht in Verbindung mit der Freiheit des Willens, son-
dern mit der des Konnens, also der Moglichkeit, einen neuen Anfang zu
setzen, und somit der Natalitdt und sich daraus ergebenden Spontaneitit
als menschlichen Bedingungen, gerecht zu werden.* Politische Freiheit
sei also kein forum internum, sondern bediirfe der Anwesenheit Ande-

78 Arendt, On the Nature of Totalitarianism in: Essays in Understanding, S. 328
(334).

79 Arendt, Freiheit und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S.
201.

80 So z.B. bei Rosenmiiller, Der Ort des Rechts, S. 394 ft.; Volk, Die Ordnung
der Freiheit, S. 256 ff.

81 Soistin Vita Activa sowohl von der schiitzenden Mauer um die moig (S. 42)
als auch von der Verbindung schaffenden Kraft der Versprechen (S. 313) die
Rede.

82 Arendt, Was ist Politik, S. 126 f.

83 Arendt, Freiheit und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S.
201.

84 Vgl. Zerilli, in: Heuer/ Heiter/ Rosenmiiller, Arendt Handbuch, S. 279.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Rechtsperson und Rechtssubjektivitat in der idealen Republik | 27

85 . o . .

rer.” Nur im Miteinander-Handeln offenbare sich das Moment des Frei-
.86

seins.

Die Entstehung des Rechts — Griindung

Fiir die Stabilisierung eines Raumes der Freiheit ist das Recht unerléss-
lich. Dies provoziert jedoch die Frage, wo der Ursprung des Rechts zu
finden ist. Ein universal giiltiges Recht, eine Art Naturrecht wird von
Arendt abgelehnt — es sei in seiner Absolutheit nicht geeignet, die stets
relativen zwischenmenschlichen Beziehungen zu regeln; ein Aspekt auf
den spéter nochmals Bezug genommen wird. Doch brauche das Recht in
seiner Abstraktheit eine Autoritit, die Kontinuitit gewihrleistet.*” Dies
sei insbesondere fiir Verfassungen existentiell, da diese die politische
Ordnung einhegen — also den Fortbestand der gemeinsamen Welt iiber
das eigene Leben hinaus garantieren sollen.*® Die Verfassung muss also
sowohl legitimiert sein, als auch eine dauerhafte Autoritdt verlichen be-
kommen.

Macht als Ausgangspunkt der Bildung

politischer Gemeinschaften

Klassische Griindungslegenden setzten an ihren Anfang die Gewalt oder
ein Verbrechen; Arendt rekurriert hier auf das Beispiel von Kain, der
Abel oder Romolus, der Remus erschlug.” Dieses Moment der Gewalt-
tatigkeit erinnere an die menschliche Fihigkeit des Herstellens, in der
einer Sache Gewalt angetan wird, um sie in eine andere zu verwandeln,
nur sei das Material in diesen Fillen ,,Menschenmaterial*“®®. Gewalt habe
immer einen instrumentellen Charakter’ und sei deswegen destruktiv,
nicht konstruktiv und demnach nicht geeignet, Grundlage der Griindung

85 Arendt, Freiheit und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 201
(216).

86 Ebd., S. 201 (224).

87 Forster, Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns, S. 137.

88 Vgl. Arendt, Uber die Revolution, S. 227.

89 Ebd., S. 268.

90 Arendt, Uber die Revolution, S. 268.

91 Arendt, Macht und Gewalt, S. 47.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

28 | Integritat und Verantwortung

eines neuen Gemeinwesens zu sein.”” So kénne Gewalt zwar zur Befrei-
ung fithren, nicht aber zur Freiheit, deren Charakteristikum —wie bereits
angesprochen, die menschliche Féhigkeit zum Neuanfangen und Han-
deln mit Anderen sei — also die Moglichkeit, das Zeitkontinuum aufzu-
brechen.” Dieses Potential werde dann realisiert, wenn eine Gruppe von
Menschen bereit ist, ,,die Macht zu ergreifen und die Verantwortung zu

. 94
iibernehmen.*

Die Griindung ist demnach an Macht gebunden, was die
Frage nach dem Arendt’schen Machtbegriff erdffnet.” Dieser ist auf das
Engste mit der Pluralitdt, die nach Arendt eine conditio humana dar-
stellt, verkniipft: Wenn Menschen miteinander handeln oder sprechen
entstehe ein Erscheinungsraum, der Macht — im Sinne des Potentials —
bedeutet.” Kriterium der Macht sei also nicht der Erfolg, den die Ein-
zelne erzielt, sondern die Verstindigung der Individuen untereinander
und somit Selbstzweck und ohne instrumentellen Charakter.” Als sol-
cher ist er weder gut noch schlecht, sondern zunichst lediglich ein Phi-
nomen, das die Wirkungsmdoglichkeit zusammenhandelnder Subjekte er-
scheinen ldsst. Da Macht im Gemeinsamen entstehe, sei sie teilbar,
ohne sich deswegen zu verringern — konne jedoch den Moment ihrer
Ausiibung auch nicht iiberleben, da sie nicht materialisiert werden
kann.”

Um der Fliichtigkeit beizukommen, gebe es schon im originir
machterzeugenden Sprechen einen Modus, den des Versprechens, das
jedoch nicht so sehr auf den Inhalt als vielmehr darauf ausgelegt ist, sich

1% Somit berge

das Versprechen eine Kraft, die ,,die Versammelten zusammenhéilt“'o',

gegenseitig Unterstlitzung und Beistand zu versichern.

92  Ebd, S. 50.

93 Arendt, Uber die Revolution, S. 264.

94  Arendt, Macht und Gewalt, S. 50.

95  Arendt, Vita Activa, S. 251.

96 Ebd, S.235.

97  Habermas, Hannah Arendt Begriff der Macht in: Reif (Hrsg.), Hannah
Arendt, S. 287 (289).

98  Arendt, Law and Power in: Social Research 74, S. 721 f.

99  Arendt, Vita Activa, S. 251 f.

100 Férster, Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns, S. 307.

101 Arendt, Vita Activa, S. 313.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Rechtsperson und Rechtssubjektivitat in der idealen Republik | 29

und verhindere eine Verfliichtigung.'”” Zu einer Staatsgriindung kénne
es also nur kommen, wenn sich in der machterzeugenden Gruppe Men-
schen schon politisch — also nach wesentlichen Gemeinsamkeiten — or-
ganisiert haben.'” Wenn sie die im illokutivem Sprechakt gefundenen
Abkommen'" perpetuieren und sich gegenseitig verpflichten, kann dies
zur Griindung eines neuen Gemeinwesens fithren. Nur diese Form der
Gemeinsamkeit, die darauf basiert, dass die Verfassungsgebung nicht
ein Regierungsakt ist, sondern auf tatsdchlichen Abkommen zwischen
Individuen basiert, garantiere, dass nicht in diesem Moment bereits
"% Vor jeder Staatsgriindung stehe
mithin ein Gesellschaftsvertrag, in dem sich Einzelne gegenseitig ver-
pflichtet haben.' Dies fiihrt zu Arendts kategorialer Ablehnung hypo-
thetischer Gesellschaftsvertrige. Diese werden zwischen einem Souve-

Herrschaftsverhéltnisse entstehen.

rdn und dem Subjekt in seiner Vereinzelung geschlossen und implizier-
ten damit Probleme: Das Individuum, dass sich verpflichtet, trete keine
tatsdchliche Macht ab, da es diese aus Ermangelung eines Zusammen-
handelns mit Gleichen nie inne gehabt habe.'”” Dadurch sei das Verhilt-
nis zwischen Individuum und Souverdn auch nicht das Resultat einer tat-
séchlichen Absprache zwischen gleich Méchtigen, sondern Ausdruck ei-
nes Krifteverhidltnisses, das der Einzelnen nur noch die Zustimmung
ermdglicht und somit nicht reziprok ist.'” Ein hypothetischer Gesell-
schaftsvertrag basiere demnach auf einem vertikalen Krafteverhiltnis, in
dem der Souverdn von der Untertanin getrennt bleibt, und strukturiere
nicht das Gemeinsame einer politischen Gemeinschaft.'”

Der tatséchliche und horizontale Gesellschaftsvertrag hingegen, der
fiir Arendt idealtypisch ist, begrenze zwar die Macht des jeweils Ande-
ren, lasse aber die Macht der Gemeinschaft intakt, da diese nicht an eine

102 Ebd.

103 Arendt, Was ist Politik, S. 9.

104 Habermas, Hannah Arendts Begriff der Macht in: Reif (Hrsg.), Hannah
Arendt, S. 287 (289).

105 Vollrath, Politik und Metaphysik in: Reif (Hrsg.), Hannah Arendt, S. 19
(44).

106 Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 119 (145 £.).

107 Férster, Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns, S. 298.

108 Arendt, Uber die Revolution, S. 221.

109 Forster, Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns, S. 299.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

30 | Integritat und Verantwortung

Einzelne abgetreten wird.''’ Nur im Falle eines horizontalen Vertrages
bleibe die Macht der Gemeinschaft unabhidngig von dem Souverin be-
stehen; Versprechen beinhalten die Mdoglichkeit, Isolierung zu iiberwin-

. . . 111
den und somit eine Welt zu errichten.

Der Demos ist dementspre-
chend weder starr noch exkludierend, vielmehr ist es jederzeit moglich,
durch Unterstiitzung der Handlung Teil des Machtgefiiges zu werden
und es demnach immanent zu verdndern. Das Machtmonopol des Souve-
rdns im vertikalen hypothetischen Gesellschaftsvertrag hingegen berge
diese Mdglichkeit nicht.'”? Souverinitit ist fiir Arendt das reine Wollen
und damit einhergehend die Féhigkeit zu zwingen und zu herrschen, also
die Verfiigungsgewalt der Herrschenden iiber Untertaninnen.'” Dies
konterkariert ihren Freiheitsbegriff, der die Moglichkeit des Handelns,
also die ,Freiheit zu als elementares politisches Potential in den Mittel-
punkt stellt. "'

Die Grindung des Rechts

Die zu Vertrigen manifestierten Versprechen garantierten jedoch keine
Dauerhaftigkeit.'®
einanders fest. Arendt vergleicht sie mit Spielregeln,''® die eben auch

Sie legen zunéchst nur die Modi des politischen Mit-

das Spiel erst entwerfen''” und nicht nur regulieren. Die Griindungsver-
trage sind mithin nicht rein deklaratorisch, sondern vielmehr konstitutiv.
Doch wihrend es fiir Arendt auBer Frage steht, dass die Staatsgriindung
dem gemeinsamen Handeln nachgelagert ist, scheint weniger eindeutig,
ob das Recht dem Politischen vorausgehen muss, oder erst im Politi-
schen entsteht. Diese Debatte liegt in Arendts Opus begriindet, das so-
wohl auf griechische- als auch auf romische Rechtstraditionen rekurriert.
Diese beiden Rechtsbegriffe werden zundchst vorgestellt, und anschlie-
Bend auf ihre Bedeutung in Arendts Werk hin untersucht.

110 Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 119 (145 f.).

111 Arendt, Uber die Revolution, S. 221.

112 Ebd., S.221f.

113 Arendt, Vita Activa, S. 282.

114 Tassin in: Heuer/ Heiter/ Rosenmiiller, Arendt Handbuch, S. 318.

115 Férster, Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns, S. 137.
116 Arendt, Macht und Gewalt, S. 96.

117 Férster, Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns, S. 294.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Rechtsperson und Rechtssubjektivitat in der idealen Republik | 31

VOHOG
Arendts Politikbegriff der Freiheit bedarf eines Raumes, ,,in welchem
das Handeln sich auswirkt und sichtbar wird“'"*, der also die Moglich-
keit der Freiheit bietet. Ein solcher Raum miisse konstituiert und abgesi-
chert werden,'"”’

Ziune bilden.'” Sie trennen das Politische sowohl thematisch als auch
121

und das werde er durch Gesetze im Sinne des vopog, die
raumlich von anderen Lebensbereichen ab. © Da dem Handeln imma-
nent ist, dass es das Potential hat, schranken- und somit malllos zu wer-
22 sei es zunichst Aufgabe der ,Zaune‘, dafiir zu sorgen, dass durch
die Riickbindung an den Ort — die m6A1g — menschliche Bezugsgeflechte

sich nicht bis in das Unendliche ausdehnen und eine Reihe an Prozessen

den’

anstoBen, deren Ende nicht absehbar ist.'> Gesetze, genau wie Grenzen,
dienten daher dazu, die Schrankenlosigkeit des Handelns zu begrenzen
und somit seine MaBlosigkeit zumindest soweit einzuddmmen, dass po-
litische Korper entstehen und iiberdauern konnen,'**
somit nicht notwendigerweise ein territorialer, sondern der Schutz der

Der Raumbezug ist

gesellschaftlichen- und privaten Sphire vor dem Eindringen des Politi-
schen. Nur das verhindere eine Tyrannis,'> die sich dadurch auszeich-
net, dass alle Lebensbereiche des Menschen hoheitlichen Regulationen
unterliegen.

Durch die Schaffung eines solchen Raumes wird eine notwendige,
jedoch nicht hinreichende Bedingung zur Verwirklichung der Freiheit
geschaffen, auch innerhalb der politischen Gemeinschaft obliege es dem
Gesetz, die Macht der Einzelnen zu begrenzen, damit diese ihre indivi-
duelle Stirke nicht missbrauchen und somit die Isonomia zerstdren kon-
nen."”® Freiheit meine namlich auch das Nicht-Herrschen und das Nicht-
Beherrscht-Werden.'”” Dies sei nur méglich, wenn Ungleiche sich ,,in

118 Arendt, Freiheit und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S.
201 (216).

119 Arendt, Social Research 74, S. 713 (717).

120 Liebsch, Unaufhebbare Gewalt, S. 289.

121 Ebd.

122 Arendt, Vita Activa, S. 238.

123 Arendt, Was ist Politik?, S. 118.

124  Arendt, Vita Activa, S. 239.

125 Ebd., S. 44.

126 Arendt, Social Research 74, S. 713 (715).

127 Arendt, Was ist Politik?, S. 39.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

32 | Integritat und Verantwortung

gewissen, von vornherein festgelegten Hinsichten und fiir bestimmte
feststehende Ziele ,angleichen‘.'* Menschen miissen sich also als
Freie, im Sinne des Freiseins von Notwendigkeiten, und Gleiche, im
Sinne der Gleichwertig- nicht im Sinne der Gleichartigkeit, begegnen,
um die Moglichkeit des ,,Sich-Auszeichnens, des Wetteiferns, des Be-

deutung-Habens und Beim-Handeln-gesehen-Werdens'*
«130

zu haben. Die
Angleichung sei bei den ,,natlirlichen Menschen® ™, wie sie im privaten
Raum interagieren, nicht moglich, da die individuellen Schicksale so un-
terschiedlich sind, dass sich keine Biographien jemals gleichen."””' Um
Gleichwertigkeit zu erhalten, ohne deswegen Individualitidt vollkommen
zu negieren, statte das Politische Menschen mit einer ,Maske*, gleich je-
nen antiker Theaterstiicke aus, die es ermdgliche, sich als eine, von der
Privatperson verschiedene Rolle unter Gleichen zu exponieren, die
Stimme als Ausdruck der unterschiedlichen Standpunkte jedoch héren
32 Dadurch entstehe die Staatsbiirgerin, die — in Arendts Terminus
— ,juristische Person® 133

lasst.
. An die Maske, also an die Entscheidung, sich

128 Arendt, Vita Activa, S. 273.

129  Arendt, Revolution und Freiheit in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft,
S. 227 (247).

130 Arendt verweist fiir diesen natiirlichen Menschen auf das Wort homo im
urspriinglichen Sinne eines Menschen, der nicht hat, au3er seines Mensch-
seins (4rendt, Uber die Revolution, S. 136).

131 Arendt, On the Nature of Totalitarianism: An Essay in Understanding in:
Essays in Understanding, S. 328 (334).

132 Arendt, Uber die Revolution, S. 136.

133 Ebd., dieser Begrift birgt diverse Schwierigkeiten: Zundchst natiirlich ist er
in der Rechtswissenschaft nicht im Arendt’schen Sinne brauchbar. Viel-
mehr wird hierunter eine Personenvereinigung oder ein Zweckvermogen
mit Rechtsfihigkeit verstanden. Uberdies verwendet jedoch auch Arendt
selbst den Begriff uneinheitlich. Scheint sie in dieser Quelle die Biirgerin-
nen als juristische Personen zu betiteln, weist die Verwendung des Begrif-
fes in Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft eher darauf hin, dass sie
damit die Eingebundenheit in das Recht iiberhaupt fassen mochte. Trotz
dieser Schwierigkeiten werde ich den Begriff, soweit er von ihr im jeweili-
gen Kontext verwendet wurde, ebenfalls benutzen, ihm dann jedoch einen

rechtswissenschaftlichen Terminus zur Erlduterung zur Seite stellen.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Rechtsperson und Rechtssubjektivitat in der idealen Republik | 33

mit einem selbstgewdhlten Charakter zu exponieren, seien Rechte und
Pflichten gebunden, nicht an das Leben an sich, den homo."™*
Da jedoch all diese Tatigkeiten, die Arendt als 6ffentlich, im Sinne

135 .
“ seien,

von ,weltbildend‘ begreift, ,,so fliichtig wie das Leben selbst
wiirden sie sich in dem Moment, in dem das gemeinsame Handeln been-
% Eg sei daher Aufgabe der Politik, eine

Kontinuitit zu garantieren, die jedem neuen Leben, das in die gemein-

det ist, erneut verfliichtigen.

same Welt hineintritt, ein Bezugsgeflecht bereit stellt, in das es sich ein-
spannen kann und gleichzeitig so stabil zu sein, dass eben jener neue
Anfang, der durch einen Hinzukémmling notwendigerweise realisiert
wird, nicht das bereits bestehende Geflecht gefaihrdet.137 Das Handeln,
Denken und Sprechen bediirften also einer Institution, um die Dauerhaf-
tigkeit zu gewdhrleisten, die den Fortbestand der gemeinsamen Welt,
und somit der Politik, iiber das eigene Leben hinaus garantiert."*® Institu-
tionen, die ,,der verantwortlichen und verbindlichen Gestaltung der Welt
«139 verpflichtet seien, seien Gesetze,
die den fragilen Raum des Politischen stabilisierten und die Kontinuitét

fiir die nachfolgenden Generationen

gewihrleisteten, die sonst durch jeden Anfang, gekennzeichnet durch
das Hinzutreten eines neuen Menschen, in Gefahr laufe, zerstort zu wer-
den."

Einen Raum auch territorial zu konstruieren sei fiir die Verwirkli-
chung des Politischen ebenfalls relevant, denn erst die Definition eines
solchen Raumes politisiert Ereignisse des menschlichen Zusammenle-
bens,"*! die natiirlich sonst auch auBerhalb des Raumes iiberall dort statt-
1“2 All diese Aspekte er-

offnen jedoch die pri-politische Funktion des Rechts: Ohne einen durch

finden kénnen, wo Menschen zusammentreffen.

Gesetze bereits konstruierten Raum kann politische Aktivitit nicht ver-
wirklicht werden; die Gesetzgebung sei in diesem Falle ein Akt der Her-

134  Arendt, Uber die Revolution, S. 136.

135 Arendt, Vita Activa, S. 113.

136 Ebd., S.238.

137 Arendt, Social Research 74, S. 713 (716).

138 Ebd.

139 Romberg, Athen, Rom oder Philadelphia, S. 216.

140 Arendt, Social Research 74, S. 713 (716).

141 Arendt, Politik und Freiheit in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S.
201 (207).

142 Arendt, Vita Activa, S. 226.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

34 | Integritat und Verantwortung

stellung, nicht des Handelns'* und werde von AuBen an den Bereich
herangetragen.'*

Mehr als die Freiheit seien die Gesetze im griechischen Sinne also
der Akt der Befreiung, die anders als die Freiheit als Zweck durch Mittel
erreicht werden kann.'* Erst der durch Gesetze konstituierte politische
Raum ermdglicht es, aus den Zwingen des Haushalts und der Arbeit
auszutreten, um sich als Freie in der Offentlichkeit zu begegnen. Diese
Zwanglosigkeit ist Voraussetzung des Handelns.

lex
Doch mit Beginn des Politischen erfiillen Gesetze, auch wieder in Hin-

146
“*” noch

blick auf die ,,Zerbrechlichkeit menschlicher Angelegenheiten
eine weitere Funktion: Sie seien die Versprechen, die Menschen anei-
nander binden, und als solche ein direktes Resultat des ,,Miteinan-
ders“'*’. Im politischen Raum, der sich durch die Diversitiit seiner Mit-
glieder auszeichnet, stellten sie Verbindungen und Bezichungen her, wo
zuvor nichts war.'*® Sie schaffen also eine neue, gemeinsame Welt.'®’
Durch die Anerkennung der Anderen als ebenbiirtig und die Fahigkeit,
im Offentlichen Raum eine Biirgerin zu sein, konnen Versprechen dort,
durch eine Perpetuierung in Form des Herstellungsprozesses, zu Vertré-
gen werden.

So schaffen und gestalten sie die ,Zwischenwelt, die entsteht, so-
bald Menschen politisch, also stets miteinander, titig werden und ver-
hinderten gleichzeitig, durch ihre relative Permanenz, eine Verfliichti-
gung dieses Raumes."™ Insofern sind Gesetze, als MaBstibe fiir den po-
litischen Raum, fiir Arendt stets etwas Relatives, das nicht durch eine
héhere Macht oktroyiert werden kann''. Gleichzeitig sei die Gesetz-

gebung in Form des Vertridge-SchlieBens jedoch auch eine originér poli-

143  Arendt, Was ist Politik?, S. 53.

144  Arendt, Vita Activa, S. 238.

145 Arendt, Was ist Politik?, S. 38.

146 Arendt, Vita Activa, S. 234.

147 Ebd, S.314.

148 Arendt, Uber die Revolution, S. 242.
149  Arendt, Was ist Politik?, S. 109.

150 Arendt, Denktagebuch, S. 150.

151 Arendt, Uber die Revolution, S. 243 f.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Rechtsperson und Rechtssubjektivitat in der idealen Republik | 35

tische Aufgabe,"* denn diese Vertrige sollten nicht durch ein Diktat des
Stirkeren erfolgen, sondern vielmehr durch ,,gegenseitige Abmachung
und Abrede*'”, also politische Handlungen par excellence. Ein Vertrag
solle dabei keineswegs die Unterschiedlichkeit negieren, sondern durch
eine Verbindung dafiir sorgen, dass eine vorausgehende Feindschaft be-
siegt oder eine potentielle Feindschaft verhindert wird."* Allerdings be-
diirften auch sie einer Verdinglichung, die sie weitestgehend unabhingig

c .. 155
gegen zeitweise Stromungen machten.

Rom oder Athen — Rom und Athen

Es wird bereits ersichtlich, dass das eigentlich relevante Element zur
Feststellung des Rechtsbegriffes Arendts nicht die Staatsgriindung ist,
die politischem Handeln nachgeordnet wird, sondern die Installation ei-
nes politischen Raumes. Arendt sieht zwei gemeinsame Merkmale aller
Rechtsordnungen, die es erlaubten, diese zu definieren, mdgen sie an-
sonsten noch so unterschiedlich sein: jenes der nicht-universalen Gel-
tung und der Absicht ihrer Verfasserinnen, durch die Gesetze Stabilitit
zu gewihrleisten'*® — nicht jedoch, Verinderungen in Gang zu setzen,
die durch Gesetze zwar legalisiert, nie jedoch initialisiert werden konn-

157
ten.

Spatiale Gestaltung des politischen Raumes

Politik setze Pluralitdt, Unterschiedenheit und gegenseitige Begrenzung
voraus."® Genau diese Pluralitit kann ein Weltstaat nicht gewéhrleisten,
da er die Verschiedenheit politischer Gemeinschaften negiert und somit
den eigentlichen Bedingungen der Politik zuwiderlduft. Dies ist durch-
aus mit der Vorstellung eines horizontalen Gesellschaftsvertrages ver-
einbar: Ein Konsens, so wichtig fiir Arendts Vorstellung der politischen
Gemeinschaft, sei nur moglich, wenn es auch einen Dissens geben kann,

und dieser auch die Option einschlieB3t, von einer politischen Gemein-

152 Arendt, Was ist Politik?, S. 109.

153 Ebd.

154 Ebd.

155  Arendt, Uber die Revolution, S. 214.

156 Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 119 (140).

157 Ebd., S. 119 (141).

158 Arendt, Karl Jaspers: Biirger der Welt in: Menschen in finsteren Zeiten, S.
101.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

36 | Integritat und Verantwortung

schaft in eine andere zu wechseln."” Das Staatsmonopol sei nur dann
nicht erdriickend, wenn der Weg in eine andersgeartete und anders orga-
nisierte politische Gemeinschaft offensteht. ' Gleichzeitig diene die
Pluralitdt von Gemeinschaften auch stets der Begrenzung der Macht der
jeweiligen Gemeinschaft.'”' Das bereits untersuchte Merkmal des Brii-
ckenschlagens durch Gesetze als Vertrige wiirde, kdme nicht das rdum-
liche Element des vopog dazu, die Gefahr bergen, schrankenlos zu wer-
den. Es bedarf daher der Riickbindung an einen politischen Ort, dem
sich die Einzelne zuordnen kann — ein Ort, der eben durch Zaune defi-
niert ist — um somit der Pluralitit der Menschheit gerecht zu werden. Es
scheint unumginglich, eine Abgrenzung verschiedener politischer Ge-
meinschaften voneinander vorzunehmen, und doch bedarf es ebenfalls
der lex, sowohl um Beziehungen unter den Menschen in der speziellen
politischen Gemeinschaft zu etablieren, als auch Beziehungen der Ge-
meinschaften untereinander zu stabilisieren, so dass zwischen ihnen kei-
ne Wiiste, sondern eine Welt liegen kann.'** Hinzu kiime die Verantwor-
tung, die jede Biirgerin eines politischen Raumes zur Garantie der Soli-
daritdt iibernehmen miisse, die bedeute, dass sie mittragen muss, was die
Regierung tut, unabhingig von ihrem eigenen Handeln — eine Verant-

wortung fiir die ganze Welt wiire jedoch schlichtweg nicht tragbar.'®

Garantie politischer Rechte
Das Politische als interpersonales Agieren kann ohne die Gewéhrleis-
tung von Freiheiten nicht bestehen. Die Bedingung fiir die Erzeugung
von Macht, das Versammeln, und von Stabilitit, das Geben von Ver-
sprechen, bedarf der bereits zuvor garantierten Freiheit der Versamm-
lung und der Rede. Dieser Aspekt unterstreicht erneut auch die Bedeu-
tung des vopog fiir die Ermoglichung politischer Betétigung.

Diese Rechte seien jedoch nur dann gewéhrleistet, wenn die Verfas-

« 164

sung den politischen Raum so ,.konstruiert und konstituiert , dass

159 Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 147.

160 Arendt, Karl Jaspers: Biirger der Welt in: Menschen in finsteren Zeiten, S.
101.

161 Ebd.

162 Vgl. auch Rosenmiiller, Der Ort des Rechts, S. 404 ff.

163 Férster, Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns, S. 144.

164 Arendt, Uber die Revolution, S. 194 f.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Rechtsperson und Rechtssubjektivitat in der idealen Republik | 37

sich ,,Macht und Freiheit in ihm Vereinigen“l65, das also die politische
Freiheit des Konnens stets garantiert ist.'® Dazu bediirfe es der checks
and balances, denn allein Macht sei geeignet, Macht einzugrenzen ohne
Ohnmacht zu erzeugen.'”’ Wiirde diese Aufgabe von Gesetzen wahrge-
nommen werden, berge dies gleichsam die Gefahr, dass sie den Raum
der Macht beschridnken, ohne einen alternativen zur Verfiigung zu stel-
len und somit Ohnmacht erzeugten.168 Die einzige Funktion, die das
Recht, also die Verfassung in diesem Zusammenhang haben kann, ist die
Installation verschiedener Machtzentren, die sich gegenseitig begrenzen
— Gewalten- ,,Machtteilung®, wie sie es nennt — sei also das zentrale
Charakteristikum einer Verfassung der Freiheit. ' Darunter versteht
Arendt jedoch mehr als die bloBBe Unterteilung der Staatsgewalten in Le-
gislative, Exekutive und Judikative. Mit Blick auf die Vereinigten Staa-
ten betont sie insbesondere das Bundesstaatsprinzip als effektive Form
der gegenseitigen Begrenzung.'” Hier sei die Unabhingigkeit der Ein-
zelstaaten gewdhrleistet, ohne dass deswegen eine Vereinzelung ent-
steht.'”" Gesetze haben dementsprechend, wie bereits auf der Ebene der
Gewaltenteilung, auch hier wieder Kompetenzen zuzuordnen, keines-
wegs wurde jedoch durch die Einrichtung der Union in die Kompeten-
zen der Bundesstaaten zur Regelung ihrer eigenen Angelegenheiten ein-
gegriffen.'”

Die Kompetenzzuweisungen miissen allerdings das Resultat vertrag-
lich manifestierter Abstimmungen und Diskussionen sein. Demnach
scheint ein romisches Rechtsverstdndnis in Arendts Werk zu iiberwie-
gen.'” Ein Berufen auf die griechische Tradition wire mit Arendts

165 Ebd., S. 195.

166 Ebd., S. 194 f.

167 Ebd., S.195f.

168 Ebd., S. 197.

169 Ebd.

170 Ebd., S. 198.

171 Ebd.

172 Ebd., S. 200.

173 So z.B. Volk, Hannah Arendt und das Recht in: Breier/ Gantschow (Hrsg.),
Politische Existenz und republikanische Ordnung, S. 187 (189 f.); auch
Forster, Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns, S. 382,

auch wenn er an anderem Orte auf die Notwendigkeit der Begrenzung des

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

38 | Integritat und Verantwortung

Handlungs- und Freiheitsbegriff nicht vereinbar, so Forster, da sie durch
ihre Statik unter anderem einen gewaltlosen institutionellen Wandel aus-
schlieBen wiirde.'™ Arendt selbst schreibt, dass aufgrund der Vorherseh-
barkeit und Zuverléssigkeit des Herstellens, das stets auf die Fabrikation
eines bestimmten ,Produkts‘ gerichtet ist, das Handeln in der griechi-
schen Philosophie von Platon und Aristoteles gerne in ein Herstellen

- 175
umgewandelt worden wiire.

Durch diesen Akt wiirde jedoch kein dau-
erhaftes und stabiles Bezugsgewebe entstehen.'”® In diesem Zusammen-
hang schreibt sie den fiir Forster als Bestitigung ihrer Ablehnung des
griechischen Rechtsverstidndnisses signifikanten Satz, dass ,,wir das, den
Griechen selbstverstindliche, Vorverstdndnis von Aufgabe und der Rol-
le der Gesetzgebung fiir den Sffentlichen Bereich nicht teilen.«'”’

sem Abschnitt beschiftigt sich Arendt jedoch bereits mit der Verdnde-

In die-

rung des Verstindnisses des Politischen durch das Eindringen der Philo-
sophie, die sich von der eigentlich politischen Tatigkeit des Handelns
bereits abwandte.'”®

Weder nur der Begriff des vopog, noch jener allein der lex sind ge-
eignet, das Politische zu ermdglichen. An dem rein romischen Rechts-
begriff sei zu kritisieren, dass er unter einer Extensitit leide, die die An-
dere nicht als ebensolche behandeln konne, da das Prinzip der Inklusion
die Anerkennung nicht mit einschlieBe.'” So sei auch in Rom anstelle
der romischen Gemeinschaft das Imperium getreten: '™ Mit dem An-
spruch, dass aus jeder Fremden eine Gleichartige wird, wird eben jene
Unterschiedlichkeit geleugnet, die Charakteristikum der Pluralitit und
fundamental fiir Arendts konsensuale Vorstellung vom Gesellschaftsver-
trag ist. Die Moglichkeit der Zustimmung oder des Verlassens der Ge-
meinschaft verlangt eine Welt, die so konzipiert ist, dass in ihr unter-

Bereichs des Politischen zur Vermeidung von Souverdnitdt eingeht,
S.251f

174 Forster, Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns, S. 254.

175 Arendt, Vita Activa, S. 245, als Grund hierfiir nennt sie die Zuverléssigkeit,
die dem Herstellen, im Gegensatz zum Handeln anhaftet.

176 Ebd., S. 246.

177 Ebd.

178 Ebd., S.244f.

179 Rosenmiiller, Der Ort des Rechts, S. 410.

180 Ebd., S. 406.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Rechtsperson und Rechtssubjektivitat in der idealen Republik | 39

schiedliche politische Gemeinschaften koexistieren konnen. Somit ga-
rantieren die Zdune, die der vopog zieht, und die sowohl rdumlich als
auch thematisch zu verstehen sind, den Fortbestand auch politisch diver-
ser Gemeinschaften. Doch das Gesetz im Sinne des vopog, das auf ein
Innen gerichtet ist, versage, sobald es gilt, auBenpolitische Beziechungen
'8! Zudem wohne ihm stets ein gewalttitiges Element inne:
Durch einen Herstellungsprozess entstanden und somit unabhéngig von

zu kniipfen.

den Menschen, auf die es angewendet wird, verlange es Gehorsam und
kénne Befehle erteilen — wie ein Despot.'™ Das liege jedoch auch daran,
dass das Gesetzgeben im antiken Griechenland als préipolitische Tatig-
keit verstanden wurde, so dass der Gesetzgeber zwar von der moAig er-
nannt wurde, jedoch nicht in sie eingebunden war — somit konnte er auch
nicht iiber die Gleichen herrschen.'®

Der vopog ist zu sehr Herstellen und damit zu stabil, die rémische /ex

hingegen lisst die MaBlosigkeit des Handelns anklingen.'**

Die Symbio-
se ist notwendig, um sowohl den stabilisierenden Rahmen zu bieten, in
dem sich das politische Leben abspielen konne,'™ und Verlasslichkeit
innerhalb dieser ,Zdune‘ durch die Bindung an Versprechen zu gewéhr-
leisten, als auch den Raum so zu begrenzen, dass es moglich ist, diesen
zu verlassen und in einen anderen iliberzugehen, wenn man sich in der
Gemeinschaft nicht oder nicht mehr angenommen fiihlt."®® Wihrend die
Etablierung des Politischen durch Abgrenzung des Raumes an sich kei-
neswegs politisch zu sein braucht'®’, sind die Bindungen, die Menschen
untereinander eingehen, das Politische in Reinform, da sie {iber einen
performativen Akt etabliert werden, ein Miteinander-Sprechen und Per-
spektiven erschlieBen.'™

Es spricht also einiges dafiir, Arendts Rechtsdenken nicht als einen

,Konkurrenzkampf* zwischen dem romischen- und dem griechischen

181 Arendt, Was ist Politik?, S. 53.

182 Ebd., S.112f.

183 Arendt, Uber die Revolution, S. 241.

184 Vgl. Rosenmiiller, Der Ort des Rechts, S. 406.

185 Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 119 (140).
186 Ebd., S. 119 (147).

187 Vgl. Arendt, Was ist Politik?, S. 53.

188 Vgl. ebd., S. 52.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

40 | Integritat und Verantwortung

Rechtsverstandnis zu betrachten, sondern ihre ,Perlentauchermethode‘189

zu berlicksichtigen und damit die Mdoglichkeit zu haben zu erkennen,
dass sie Aspekte beider Rechtssysteme herausgegriffen hat, um ihr Ver-
standnis der politischen Gemeinschaft denkbar zu machen.'”’

Es ist offenkundig, dass das Politische um iiberhaupt entstehen zu
konnen, der Gesetze im offentlichen Raum bedarf. Das Herstellungs-
moment, das in diesem Moment stets droht, das fragile Machtgefiige zu
zerstoren und an die Stelle des Miteinanders das Wollen zu stellen, kann
nur umgangen werden, wenn der Gesetzgeber sich nicht als Herrscher,
sondern als primus inter pares begreift, also so agiert, dass seine Initia-
tive die Unterstiitzung anderer erlangt und in dem Bewusstsein beginnt,
dass er anderer zur Ausfiihrung seines Vorhabens bedarf. ' Arendt
verweist in diesem Kontext auf die Worter agere und gerere,'” welche
die Stadien des Handelns unterteilen und somit verdeutlichen, dass es
zwar einer Anfiihrerin bedarf, diese jedoch ihr Vorhaben nur dann um-

. . 193
zusetzen vermag, wenn andere sie unterstiitzen.

Autoritat und Legitimation — Bewahrung

Arendt war Anhédngerin der Republik. Entsprechend nimmt die Verfas-
sung eine besondere Stellung im ihrem gesamten Rechtsdenken ein. Sie

189 Diesen Begriff verwendet sie selbst in Bezug auf Walter Benjamin (4Arend,
Walter Benjamin in: Menschen in finsteren Zeiten, S. 195 (244 ff.)), und
beschreibt es als eine Form des Sammelns von Einzigartigkeiten au3erhalb
systematischer Kategorien. Der Gegenstand wird aus seinem Zusammen-
hang genommen — Arendt bezeichnet dies als die destruktive Seite des
Sammlers; der Perlentaucher geht auf die Tiefe des Meeresgrundes, um die
Perlen herauszubrechen, und sie auf neue Art und Weise zu betrachten. Es
sind einzelne Phdnomene oder sogar Worte der Vergangenheit, die auch
die Gegenwart erhellen konnen.

190 Vgl. auch Rosenmiiller, Der Ort des Rechts, S. 411.

191 Vgl. Arendt, Freiheit und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft,
S. 201 (225).

192 Dabei bedeutet agere etwas in Bewegung zu setzen und anzufiihren, genere
tragen, oder ausfiithren, betreiben, vollziehen (s. Arendt, Vita Activa, S.
216).

193  Arendt, Vita Activa, S. 235.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Rechtsperson und Rechtssubjektivitat in der idealen Republik | 41

suchte eine Quelle, die sicherstellte, dass Gesetze, und nicht Menschen
herrschten.'”* Dies lasse sich nur durch eine Abtrennung der Rechtsquel-
le vom Ursprung der Macht erreichen; denn wiirde man den Ursprung
der Macht, dem ,Volk‘ Rechtsquellqualititen zusprechen, wiirde sein
wechselhafter Wille zum Recht und somit ,.ein subjektiver, ephemerer
Gemiitszustand*'”* ausschlaggebend fiir die zukiinftigen Gesetze des je-
weiligen Landes werden.'”® Dies stehe aber im scharfen Kontrast zur ei-
gentlichen Aufgabe des Rechts: Die Bindung an ein Gesetz sei die einzi-
ge Bindung, die Dauerhaftigkeit, Kontinuitit und Autoritit garantiere.'”’
Um die ,,Autoritét [der Gesetze, B.B.] fiir alle zu sichern, fiir die Min-
derheit wie fiir die Mehrheit, die gegenwértige Generation wie die
Nachkommen*'*® bediirfe es einer ,,immer gegenwirtigen Autoritits-
quelle jenseits des politischen Raumes.“'*” Erst, wenn eine solche Auto-
ritdt etabliert sei, konne es ,,Dauer und Wandel“*” geben. Sie stelle da-
her das ,hohere Recht® dar, das als Quelle aller Gesetze dient und somit
das Absolute ist, ,,das dem von Menschen gesetzten Recht Giiltigkeit
verleiht [...]**"".

Der Begriff der Autoritat bei Arendt

Hier nun kommt Arendts Autoritdtsbegriff zum Tragen, den sie sowohl
von Macht als auch von Gewalt, da er weder auf Gleichheit, noch auf
Zwang basiert, abgrenzt.*”> Zwar verlange Autoritit Gehorsam, wiirde
sie jedoch durch Zwang oder Argumente durchgesetzt, wire sie schon
nicht mehr vorhanden.”” Sie basiere vielmehr auf einer Hierarchie, die
von beiden Parteien akzeptiert wird.”™* Autoritit negiere die Freiheit

194  Arendt, Uber die Revolution, S. 236.
195 Ebd., S.204.

196 Ebd.

197 Ebd., S.255f.

198 Ebd., S. 236.

199 Ebd., S. 239.

200 Ebd., S. 259.

201 Ebd, S.236.

202 Arendt, Was ist Autoritit in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 159 f.
203 Ebd.

204 Ebd., S. 159 (160).

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

42 | Integritat und Verantwortung

nicht, sondern beschriinke sie lediglich,”” ein Aspekt, der in den man-
nigfaltigen Moglichkeiten menschlichen Handelns von kaum zu iiber-
schitzender Relevanz sei.””

Autoritét entstehe durch die Verantwortungsiibernahme fiir die Welt,
wie sie der Neuling vorfindet.””” Sie bedeute eine Kenntnis der Vergan-
genheit, die eine L Tiefendimension**®
und gebe somit eine Hilfestellung bei dem Einfinden in die Welt, sie
* Die Autori-
tét ist es, die Arendt auch zur Abgrenzung von Heidegger benutzt, wenn
sie betont, dass Menschen eben nicht in die Welt geworfen, sondern in
sie geleitet wiirden.*"”
durch entstehen, dass auch diejenigen, die sich schon ldanger in der Welt

bewegen, sich in ihr nicht mehr zurechtfinden — der Orientierungsverlust
211

menschlichen Daseins darstellt

diene der Kontinuitit also, indem sie Orientierung bietet.

Ein Autoritatsverlust konne unter anderem da-

komme somit einer Weltentfremdung gleich.

Die Autoritat des Griindungsaktes als Legitimation

Auch die Verfassung bedarf eines Ursprungs, der ihr Anerkennungswiir-
digkeit verleiht. Durch die Sékularisierung sei die gottliche Autoritét aus
dem offentlichen Raum gedréngt worden und habe somit sowohl ihre
Funktion als Wertvermittlerin als auch als Herrschaftslegitimation verlo-
ren.”"” Einen bloBen Ersatz dieser Institution durch die menschliche
Vernunft lehnt Arendt, da es sich bei ihr um einen absoluten Maf3stab
handelt, der unabhéngig von Zeit und Raum die Herrschaft des Rechts
legitimieren wiirde, als nicht giiltig ab.>"* Es braucht eine Kraft, die dem

205 Ebd., S. 159 (162).

206 Ebd., S. 159 (162).

207 Arendt, Die Krise in der Erziehung in: Zwischen Vergangenheit und Zu-
kunft, S. 255 (272).

208 Arendt, Was ist Autoritét in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 159
(161).

209 Arendt, Was ist Autoritét in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 159
(165).

210 Vgl. Arendt, Denktagebuch, S. 549.

211 Arendt, Die Krise in der Erziehung in: Zwischen Vergangenheit und Zu-
kunft, S. 255 (272).

212 Arendt, Uber die Revolution, S. 210.

213 Ebd., S. 239.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Rechtsperson und Rechtssubjektivitat in der idealen Republik | 43

Interpersonalem der menschlichen Welt direkt entspringt, die der Ver-
fassung jene Autoritdt verleiht, auf die sie sich zu ihrer Legitimation be-
rufen kann. Diese Autoritét sei in dem — in dem Griindungsakt verwirk-
lichten — ,,Einen-neuen-Anfang-setzen“214 zu finden, denn im Griin-
dungsakt habe sich das menschliche Wesen des Anfangs als das Prinzip
des Handelns in Wirklichkeit umgesetzt, durchziehe alle folgenden
Handlungen und ,,bleibt sichtbar in der Welt und verschwindet aus ihr
erst wieder, wenn die oft Jahrhunderte wiahrende Geschichte, die aus
ihm entsprang, an ihr Ende gekommen ist.“*"”

Das Anfang-Machen impliziert bei Arendt viel mehr als die reine
Tatsache, ein neues Gemeinwesen zu griinden: ,,Damit ein Anfang sei,
wurde der Mensch geschaffen?'®
len Abschluss ihrer Analyse der totalen Herrschaft.

zitiert sie Augustin als hoffnungsvol-
7 In dem Setzen ei-
nes Anfangs realisierten sich Werte, ohne die ein solcher Griindungsakt
gar nicht mdglich gewesen wire: Die Entscheidung, einander als Glei-
che zu begegnen, die, wie Arendt betont, keineswegs eine zwingende
sei, sondern letztendlich ,,von der tdtigen Einsicht menschlicher Ver-

21
nunft

¥ und damit von der anhaltenden Diskussion und der Einigung
abhinge,”" ebenso, wie das dadurch erméglichte Miteinander-Handeln,
Weltbilden und somit Verwirklichen der menschlichen Bedingung der
Pluralitdt. Die Autoritét des Anfangs liegt somit nicht allein in der Hand-
lung begriindet, sondern in der Reprisentativitit des politischen Seins.
Losgelost von dem Befehlscharakter, der das gbttliche Recht prige,*
das seine Autoritdt im politischen Raum durch die Sdkularisierung ver-
! finden sich die Grundsitze des Miteinanders in der Pri-

ambel der amerikanischen Verfassung, die dadurch die einzige Ver-
222

loren habe,

schriftlichung der zur Legitimation benétigten Autoritét darstelle.

214 Ebd, S. 256.

215 Ebd, S.274.

216 Arendt, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 979.
217 Ebd.

218 Arendt, Uber die Revolution, S. 250.

219 Ebd.

220 Ebd., S.244f.

221 Ebd., S. 209.

222 Ebd., S. 250.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

44 | Integritat und Verantwortung

Die Aufgabe der Verfassung
Die Autoritit des Anfang-Machens habe sich in der Verfassung nieder-
geschlagen, so dass diese so lange legitimiert sei, wie die Mdglichkeit
der Teilhabe an 6ffentlichen Angelegenheiten, die einst den Anfang ge-
setzt hat, ermdglicht bleibt.”” Eine Verschriftlichung sei nétig, da die
Versprechen allein, die immerhin auf Gegenseitigkeit und Hierarchielo-
sigkeit beruhen und die Basis der neu entstehenden Verfassung bilden
sollten, die Dauerhaftigkeit und Kontinuitét, derer die Politik bedarf,
aufgrund der Spontaneitdt, die dem Menschen immanent ist, nicht ge-
%S0 kann die Verfassung den im politischen Be-
reich Hinzukommenden einen Wertmalistab an die Hand geben, der ih-
nen hilft, sich im System zurechtzufinden.

Die Amerikanische Verfassung perpetuiert — ganz im Sinne ihrer

wahrleisten konnen.

Griinder — nicht so sehr Substantielles als vielmehr formal den Staats-
aufbau. Wie bereits die gegebenen Versprechen stellt sie somit eher
,Spielregeln‘ auf, indem sie den Modus des Miteinanders reguliert, als
eine bestimmte Meinung zu propagieren. Da sie den ,Anspruch auf Ge-
horsam® auch von den jeweils machthabenden Kriften einfordere und
somit bis zu einem gewissen Grad unabhéngig von der aktuellen politi-
schen Situation Beachtung beanspruche, transzendiere sie im politischen
Raum.’” Dies begriinde ihren Achtungsanspruch®® — durch sie herr-
schen Gesetze, und nicht die Menschen, denn anders als in einer reinen
Demokratie seien Gesetze nicht durch ihre Ubereinstimmung mit der
Meinung der Mehrheit legitim, sondern aufgrund ihrer Ubereinstim-
mung mit der Verfassung.””’ So ist es konsequent, dass Arendt den Sitz
der Autoritdt im Supreme Court verortet. Da die Verfassungsrichter we-
der Macht, die der Legislative anhaftet, noch Gewalt, die durch die Exe-

223 Forster, Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns, S. 410.

224  Arendt, Uber die Revolution, S. 236.

225 Vgl. Arendt, Was ist Autoritdt in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S.
159 (162).

226 Hinchman/ Hinchman in: Heuer/ Heiter/ Rosenmiiller (Hrsg.), Arendt
Handbuch, S. 269 f., die allerdings davon ausgehen, dass Autoritit auf Le-
gitimitdt beruhe, eine Auffassung, der — wie dargestellt — nicht gefolgt
werden kann.

227 Vgl. auch Férster, Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns,
S. 408.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Rechtsperson und Rechtssubjektivitat in der idealen Republik | 45

kutive ausgeiibt wird, innehaben, sondern lediglich Urteilskraft, finde
sich die Ausiibung der Autoritdt nicht im Verteilen von Ratschligen,
sondern in der Auslegung der Verfassung.””® Durch ebendiese Verfas-
sung werde der Supreme Court jedoch auch berechtigt, die Verfassung
nicht nur anzuwenden, sondern diese zu interpretieren und zu erwei-
** Insbesondere die Vermehrung der verfassungsrechtlichen Grund-
lagen entspringe der Notwendigkeit der Stabilitit und Anwendbarkeit

tern.

der Konstitution in einer sich verdandernden Welt, damit diese ihre Funk-
tion als MaBstab nicht verliert. ™’ Dieser Aufgabe konne insbesondere
der Supreme Court durch ,jurisgenerative Debatten“>' geniigen, die es
ihm ermdglichten, verdnderte Realititen durch Reinterpretation der
Normen in die Verfassungswirklichkeit zu integrieren.*”

Auch wenn ithm Autoritdt innewohnt, berechtigt dies das Verfas-
sungsgericht eben so wenig wie die gewdhlten Volksvertreter, Verdnde-
rungsprozesse per Gesetz zu erzwingen. Verfassungsgericht und Repra-
sentanten seien nur dazu befugt, bereits eingetretene Verdnderungen zu
legalisieren und stabilisieren, nicht aber dazu, sie anzustoBen.”>* Sowie
der Reprisentant in diesem Fall seine — ihm lediglich iibertragene —
Macht missbrauchen wiirde, wiirde das Gericht nicht mehr mit Autoritét,

sondern despotisch handeln.”*

Politische Rechte — Erweitern

Die Verdnderungsprozesse, die wie bereits ausgefiihrt, nicht durch Insti-
tutionen anzustoBen sondern lediglich zu legalisieren sind, sind Aus-
druck der originér politischen Aufgabe des Erweiterns des Gemeinwe-
sens, also der Sorge um die Zukunft der Welt. Die Stabilitét, die eine
Verfassung in die politische Gemeinschaft bringt, berge die inhdrente
Gefahr, dass ,,die Moglichkeiten des Handelns und das stolze Vorrecht,

228 Arendt, Uber die Revolution, S. 257 f.

229 Ebd, S. 262.

230 Ebd, S.260 f.

231 Benhabib, Die Rechte der Anderen, S. 177.

232 Ebd., S. 176 f.

233 Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 119 (140).
234 Ebd, S. 119 (141).

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

46 | Integritat und Verantwortung

: 235
etwas Neues zu beginnen [...]“

fiir die Nachfolgerinnen unmdglich
werden.” Dieser Antagonismus zwischen Freiheit und Stabilitit kann
auf Dauer im schlimmsten Falle zu stindig wiederkehrenden Revolutio-
nen fiihren. ,,Da sie [die Verfassungen, B.B.] fixiert und gleichsam ver-
dinglicht waren, wurden sie ein objektiver Bestandteil der Welt, der dem
subjektiven Belieben ihrer Bewohner weitgehend entzogen war.“*’ Da
jedoch der tatsdchliche Gehalt der 6ffentlichen Freiheit die Beteiligung
an offentlichen Angelegenheiten oder Zulassung zum Bereich des Of-
fentlichen sei,”® miisse es auch fiir weitere Generationen die Moglich-
keit geben, die Vorziige der Republik, die sich — anders als der ,,blofe
Rechtsstaat“>* dadurch auszeichnet, dass sie nicht lediglich biirgerliche
Rechte garantiert, sondern die politische Freiheit der Teilhabe an 6ffent-

lichen Angelegenheiten verbiirgt — wahrzunehmen.**

Macht und Erméchtigung — Das Wahlrecht

Dies werde zum einen iiber den — in der Verfassung verbiirgten — Zu-
gang zum formalen politischen Raum ermdéglicht, also durch das aktive
und passive Wahlrecht.”*' Die auf diesem Wege gewihlten Reprisentan-
tinnen haben die Moglichkeit, die Verfassung zu erweitern®** und somit
den Griindungsgedanken zu wiederholen, ist doch die Macht, Gesetze zu
erlassen, in diesem Fall nicht mehr als die Erméchtigung durch die Wéh-
lerinnen.”” Doch insbesondere das Recht, eine Reprisentantin zu wih-

244 .
““ also um die

len sei, so Arendt, zwar notwendig zur ,,Selbsterhaltung
Maoglichkeit zu haben, eigene Interessen und Standpunkte im Parlament

durch Vertretung zu artikulieren und somit staatliche Intervention in das

235 Arendt, Uber die Revolution, S. 298.

236 Ebd.

237 Ebd., S.213f.

238 Arendt zitiert nach Benhabib, Hannah Arendt, S. 257.
239 Arendt, Uber die Revolution, S. 281.

240 Ebd.

241 Arendt, Little Rock in: Zur Zeit, S. 95 (104).

242 Ebd, S.215.

243 Ebd,, S. 236.

244 Ebd., S. 86.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Rechtsperson und Rechtssubjektivitat in der idealen Republik | 47

eigene Leben zu verhindern, aber noch lange keine Verwirklichung des
Politischen.”*

Den Bestand der Gesetze zu erweitern sei legitim, so lange sie der
Erhaltung der Gemeinschaft**® und der Bewahrung der Freiheit im poli-
tischen Sinne*"’ dienen. Allerdings beruhe die Legitimitit des Erwei-
terns auf zwei Grundsitzen: Weder diirften sich die Umsténde, unter de-
nen das Versprechen gegeben wurde, gravierend verdndern, noch die
Gegenseitigkeit aufgekiindigt werden.**® Insbesondere die Gegenseitig-
keit konne fraglich werden, wenn die politische Gemeinschaft — die
niemals nur als Abstraktum, sondern als tatsdchliche Gemeinschaft der
Staatsbiirgerinnen existiert — der Meinung ist, dass die Gesetze ihre hier
benannten Aufgaben nicht wahrnehmen.**

Doch allein der Zugang zum politischen Raum, der zwar grundsétz-
lich allen Biirgerinnen offensteht, aber nicht von allen genutzt werden
kann, ist deswegen auch nicht ausreichend, um zu garantieren, dass
Menschen politisch titig werden konnen. Arendt nennt drei weitere
Rechte, die notwendiger Bestandteil der Verfassung einer freien Repub-
lik sein miissen: Meinungs- und Versammlungsfreiheit > sowie das
Recht auf zivilen Ungehorsam sind unerlédsslich dafiir, auch unmittelbar
Zustimmung oder Dissens kundtun zu kénnen und somit politisch titig
zu werden.

Wiederholung der Revolution — Die Versammlungsfreiheit

,.Die im Dunkeln sieht man nicht* — dieses Zitat begleitet Arendts Uber-
legungen zur Bedeutung der sozialen Frage in der Franzdsischen Revo-
lution.”" Sie erkennt, dass es Gruppen gibt, die aufgrund zum Beispiel,
aber nicht nur, ihrer wirtschaftlichen Lage nicht im Stande sind, am poli-

252

tischen Leben zu partizipieren.”” Im Dunklen zu sein ist jedoch nicht

245 Ebd., S. 86.

246 Ebd., S. 260 f.

247 Arendt, Was ist Politik?, S. 28.

248 Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 119 (151).

249 Ebd.

250 Arendt, Revolution und Freiheit in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft,
S. 227 (248).

251 Arendt, Uber die Revolution, S. 86 f.

252 Ebd, S. 87.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

48 | Integritat und Verantwortung

nur das Schicksal der Armen, sondern insbesondere auch der Rechtlosen
oder marginalisierter Gruppen der Bevolkerung, die keine Mdglichkeit
haben, sich auf der Ebene der reprisentativen Politik zu exponieren. Ge-
rade fiir diese Gruppen ist das Recht auf Versammlungsfreiheit das
Recht auf eine politische ,,Revolution®, 23 das sich auf die Freiheit beru-
fe, Teil der Offentlichkeit zu sein,”* also sich auszuzeichnen und zu

255 o .. .. .
Um Freiheit wahrnehmen zu kénnen, miissten Zaune ctab-

handeln.
liert werden, die verhindern, dass zum Beispiel der Staat beziehungswei-
se die Regierung dieses Recht versagen kann.”* Diese Ziune konnen
von der Verfassung gestiftet werden, die nicht zur Disposition der Herr-
schaft steht. Der ,,Erscheinungsraum [der, B.B.] entsteht, wo immer
Menschen handelnd und sprechend miteinander umgehen [...]“*”’, lasse

28 und erdffnet dadurch

Macht zwischen den Versammelten entstehen
die Moglichkeit zum Politischen. Die Garantie der Versammlungsfrei-
heit ist also die verfassungsrechtliche Verbiirgung der Mdglichkeit der

Machtbildung.

Wiederholung des Griindungsaktes — Die Meinungsfreiheit

Auch die Debatte dariiber, wie die politische Gemeinschaft verfasst ist,
ist nicht durch das Promulgieren der Verfassung abschlieBend dem
menschlichen Zugriff entzogen. Vielmehr koénne die Herrschaft der Ge-

setze nur dann bestehen, wenn sie von der Gemeinschaft anerkannt blei-

ben,”” in ihnen also die urspriingliche Ermichtigung, das Zusammenle-

260

ben zu regeln, erhalten bleibt.”™ Anerkennung aber basiere immer auf

Meinungen, deren Wirkméchtigkeit im Offentlichen Raum davon ab-

261

héngt, wie viele Menschen sie teilen.” Daher kann jede Form der Mei-

nungskundgabe als Wiederholung des erstmals legitimierenden Griin-

253  Butler, Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, S.
208.

254 Vgl. Arendt, Uber die Revolution, S. 19.

255 Arendt, Uber die Revolution, S. 86.

256 Benhabib, Hannah Arendt, S. 253.

257 Arendt, Vita Activa, S. 251.

258 Arendt, Vita Activa, S. 313.

259 Arendt, Macht und Gewalt, S. 42.

260 Ebd.

261 Ebd.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Rechtsperson und Rechtssubjektivitat in der idealen Republik | 49

dungsaktes verstanden werden; Gegenstand der Meinung und des Dis-
kurses sei stets die gemeinsame Welt.”* Allerdings beschrinke sich die
Meinung nicht auf Kategorien von Zustimmung oder Ablehnung, in den
Debatten kdnnen zum Beispiel Normen vielmehr auch Gegenstand einer
Kritik, die auf Verdnderung oder zumindest Neuinterpretation zielt,
sein.”” Benhabib schreibt in diesem Kontext — rekurrierend auf Derrida
“264, die Tatsache, dass bei der Wie-

derholung eines Begriffes nie seine ,urspriingliche‘ Bedeutung reprodu-

— von ,,demokratischen Iterationen

ziert werde, sondern er schon durch die Wiederholung in einen neuen
Kontext eingefiigt werde und der Begriff seinerseits dadurch erweitert
% Dieses Konzept scheint insbesondere in Hinblick auf
ihre Perlentauchermethode auch auf das Arendt’sche Verstdndnis zur
Bedeutung der Meinungsfreiheit zuzutreffen. Durch die ,,demokrati-
schen Iterationen*”* konne ein stets sich aktualisierender Demos sich

und verdndert.

Normen aneignen,”” so dass es nicht mit jeder folgenden Generation ei-
ne neue Verfassung braucht, und somit der Aspekt der Kontinuitét, ohne
Verhinderung der Mdglichkeit eines Anfangs, gewiahrleistet ist. Gleich-
zeitig verwirklicht sich dieserart der Mensch als zoon politikon, kann die
Angelegenheiten der gemeinsamen Welt durch Sprache, und nicht durch
Gewalt regeln.”®® Die Meinungsfreiheit ist demnach ein elementares und
nicht disponibles Recht des Menschen als Rechtsperson.*®

Dissens im Konsens — das Recht auf zivilen Ungehorsam

Wihrend die Freiheit, zusammenzukommen und miteinander zu spre-
chen, durch die Versammlungs- und Meinungsfreiheit verfassungsrecht-
lich geschiitzt sei, sei die Freiheit zu handeln davon nicht umfasst.””
Doch es gebe Situationen, in denen die erstgenannten politischen Frei-
heiten ihrem Zweck nicht mehr dienen kénnen, zum Beispiel wenn auch

262 Emcke, Gegen den Hass, S. 120.

263 Benhabib, Die Rechte der Anderen, S. 175.

264 Ebd.

265 Ebd., S.175f.

266 Ebd.S. 176.

267 Ebd.

268 Vgl. Arendt, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 614.
269 Vgl. Arendt, Das Urteilen, S. 63.

270 Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 119 (143).

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

50 | Integritat und Verantwortung

sie eklatant eingeschriinkt, beziehungsweise kriminalisiert werden.””' In
diesem Falle seien von der Regierung Verdnderungen durchgesetzt wor-
den, deren VerfassungsmafBigkeit zumindest zweifelhaft scheint, denn
sie schrinken die Mdglichkeiten der Biirgerinnen zur Verdnderung der
Welt ein.””> Deswegen sei eine dritte Grundfreiheit in die Verfassung

273
aufzunehmen:

Jene auf zivilen Ungehorsam. Seine Aktionen zeichne-
ten sich dadurch aus, dass eine ausfithrende Gruppe, die sich nicht auf-
grund iibereinstimmender Interessen, sondern einer gemeinsamen Mei-

274
nung zusammengefunden hat

— und somit bereits die Voraussetzungen
politischen Handelns erfiillt — gewaltfrei Gesetze bricht,”” die sie fiir
verfassungswidrig hilt. Der Geist der amerikanischen, als wahrlich re-
publikanischer Verfassung liege in dem ihr zugrunde liegenden Prinzip
des Konsenses, nicht in Form einer Unterwerfung unter den Willen eines
Souveréns, sondern in Form des Versprechens gegenseitiger Unterstiit-
zung und somit aktiver Zustimmung.”’® Ein so gelagerter horizontaler
Gesellschaftsvertrag konne jedoch nur so lange bestehen, wie das
Grundverstdndnis des Konsenses eine Moglichkeit des Dissenses ein-
schlieft.””” Der Konsens beziche sich auf die in der Verfassung perpetu-
ierten Grundsitze, konne sich jedoch deswegen nicht auf jedes einzelne
Gesetz beziehen, denn dann wiirde die Freiheit ad absurdum gefiihrt
werden.”” Durch die Mbglichkeit, Veranderungen, die durch den zivilen
Ungehorsam herbeigefithrt wurden, nachtriaglich durch den Supreme
Court legalisieren und stabilisieren zu lassen,”” berge er das Potential
zur Transformation der bestehenden Normenordnung.” Die rechtliche
Anerkennung des Transformationsprozesses durch das Verfassungsge-
richt sichere gleichzeitig auch die Autoritét der Verfassung, da sie durch
neue Auslegung erweitert werde und somit die Gefahr gebannt, dass sie

271 Ebd., S. 119 (138).
272 Ebd., S. 119 (136).

273 Ebd., S. 119 (140ff).

274 Ebd., S. 119 (123).

275 Ebd., S. 119 (138).

276 Ebd.,S. 119 (143 £).

277 Ebd., S. 119 (152).

278 Ebd., S. 119 (146 £)).

279 Ebd.,S. 119 (141 £).

280 Vgl. Celikates, RphZ 2017, S. 31 (40).

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Rechtsperson und Rechtssubjektivitat in der idealen Republik | 51

aufgrund der Verdnderungen der Moderne ihrer Aufgabe des ,In-die-

Welt-Leitens® nicht mehr gerecht wird und ihre Legitimitit verliert.”™

Das unbedingte Recht auf Rechtspersonalitat

Den hier untersuchten Freiheitsrechten ist allerdings gemein, dass sich
auf sie berufen nur diejenigen konnen, die als Teil der politischen Ge-
meinschaft von der Geltung der Rechtsordnung eingeschlossen sind. Es
muss demnach ein diesen partikularen Rechten vorgidngiges Recht ge-
ben, das dem Individuum die Verwirklichung des sich aus dem Mensch-
sein ergebenden Anspruch auf eine politische Existenz zusichert. Dieses
fundamentale Recht, das Bedingung aller weiteren Rechte darstellt, hat

Arendt als ,,das einzige Menschenrecht**®

bezeichnet. Die Zugehorig-
keit zum Demos kann dabei jedoch nicht der Maligabe des ,,demago-
gisch verhetzbaren Volkswillens***’

jektives Recht von der Verfassung gewéhrleistet werden, um sicherzu-

unterliegen, sondern muss als sub-

stellen, dass jeder Mensch einen Standort in der Welt zugesichert be-
kommt, ,,durch den allein er {iberhaupt Rechte haben kann und der die
Bedingung dafiir bildet, dass seine Meinungen Gewicht haben und seine

284 . . . .
d“** _ er sich also als Jemand in seiner Ein-

Handlungen von Belang sin
zigartigkeit exponieren kann und seine Faden in das Bezugsgeflecht der
Welt schlagen kann. Das Recht auf Rechte formuliert demnach einen in-
dividuellen Anspruch auf Rechtspersonalitét, der allein darin begriindet
liegt, dass es ein ,,allgemeines Kennzeichen“*® des Menschseins sei, in
einer Gemeinschaft zu leben, und eine menschliche Féhigkeit, durch
Sprechen die Angelegenheiten des dffentlichen Lebens zu regeln.**® Die
dem Individuum mit Eintritt in die politische Gemeinschaft zur Verfii-
gung gestellte Maske dient dabei nicht nur der Emanzipation von indivi-
duell nicht verfiigbaren Determinanten, sondern stellt ,,die dem Men-

<287

schen gemife Darstellung seiner selbst“”" dar. Auf der einen Seite be-

281 Arendt, Uber die Revolution, S. 260 f.

282 Arendt, Die Wandlung 1949, S. 754 {f.

283  Arendt, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 576.

284 Ebd., S. 613.

285 Ebd, S.614.

286 Ebd.

287 Kirste, Die beiden Seiten der Maske in: Groschner/ Kirste/ Lemcke (Hrsg.),
Person und Rechtsperson, S. 345 (359).

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

52 | Integritat und Verantwortung

tont Arendt, dass es keine abschlieBende und umfassende Definition des
Wesens oder der Natur des Menschen geben konne und ihm auch die
Moglichkeit zur Selbsterkenntnis deswegen verwehrt bleibt, weil ,er
sich selbst nicht iiber die Schulter sehen kann“***, Schein und Sein je-
doch trotz dieser Unbestimmbarkeit nicht auseinanderfielen.””
len Facetten des Menschseins lieen sich durch die Masken bewdéltigen,
die dem Individuum die Mdglichkeit geben, sich nach Gusto auf unter-
schiedliche Weisen zu exponieren, die maskierte Erscheinung jedoch
stets demonstriert, dass die Maske als Akt souverdner Entscheidung

identisch mit dem Handelnden ist, die Rolle jedoch nicht sein ganzes
290

Die vie-

Wesen ausmacht.”” So kénnen gesellschaftliche Zuschreibungen durch
Distanzierung und Ironisierung iiberwunden werden, doch bleiben
gleichzeitig an die Maske elementare Verhaltenserwartungen gekniipft,

die eine gewisse Voraussehbarkeit und Stabilitét garantieren.

Die politischen Freiheitsrechte als Ausdruck des Person-Seins

des Menschen

Die irreduzible menschliche Disposition zum Politischen stellt sich als
Kern von Arendts Verstindnis der Menschenwiirde dar. Wie bereits er-
lautert, sieht sie die differentia specifica des Menschseins nur dann ver-
wirklicht, wenn dieser sich handelnd und sprechend, und somit immer
auch sich selbst offenbarend in die gemeinsame Welt einbringen und
diese verdndern kann. Das Jemand-Sein ist demnach unmittelbar an die
verfassungsrechtlich zu garantierenden politischen Freiheitsrechte ge-
kniipft. Indem sie die Realisierung der menschlichen Potentiale verbiir-
gen, dienen sie nicht nur, wie eingangs festgestellt, der Verhinderung
dauernder Revolutionen, sondern sie ermdglichen {iberdies die
Exponierung der Person. Die Republik unterscheidet sich vom bloflen
Rechtsstaat also insofern, als sie ihren Biirgerinnen nicht nur einen An-
spruch auf Rechtssubjektivitdt zubilligt, ein Status, dem schon dann ge-
niigt wére, wenn die Verfassung den privaten Bereich vor politischen In-
terventionen sichert und durch ein Wahlrecht eine relative Gleichheit
statuiert, sondern eine Rechtspersonalitit zur Grundlage der Offentlich-

288 Arendt, Laudatio auf Karl Jasper in: Menschen in finsteren Zeiten, S. 90
(92).

289 Benhabib, Hannah Arendt, S. 180.

290 Arendt, French Existentialism in: Essays in Understanding, S. 188 (191).

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Rechtsperson und Rechtssubjektivitat in der idealen Republik | 53

keit macht, indem sie jeder Einwohnerin das Recht garantiert, sich als
Protagonistin der eigenen Geschichte in die gemeinsame Welt einzu-
bringen. Dabei ist die Rechtsperson der alle Facetten rechtlich normier-
ten menschlichen Lebens umfassende Begriff. In ihm findet sich sowohl
die Normadressatin, als die die Téterin sich im Strafprozess begreifen
muss, weil sie in dem Moment nicht {iber die Norm, die auf sie ange-
wandt wird, disponieren kann, als auch das Rechtssubjekt, das die De-
markationslinie zwischen homo und persona bildet, da es Abwehran-
spriiche gegen politische Interventionen in den privaten Bereich geltend
machen kann, und die Staatsbiirgerin, zu der das Individuum in dem
Moment wird, in dem es sich in politische Prozesse einbringt, auf die
Verdnderung der gemeinsamen Welt hinwirkt und Koautorin von Nor-
men ist.

Der Mensch als Vertragspartner —
Existentialistischer Pluralismus bei Arendt

Im Hinblick auf die Einzelne stellen sich die Gesetze einmal als ,Schutz
vor‘, der Invasion politischer und 6ffentlicher Normen und Akte in den
privaten Raum dar, sind jedoch auch gleichzeitig Manifestation des
,Zwischen‘. In Arendts idealtypischer Vorstellung der Republik basiert
die gemeinsame Erfahrung darauf, dass alle Menschen sich als gleich
méchtig wahrnehmen und die Gesetze somit dazu dienen miissten, dass
jedes Individuum diese Macht ausiiben kann — also die Macht des ande-
ren beschriinkt wird.””’ Dennoch stellt sich die Frage, an welchen Leit-
satzen sich auch die Versprechen, die Menschen einander geben, orien-
tieren kdnnen. Arendt schliefit ein hoheres Recht als Indikator fiir Recht
und Unrecht aus, da dieses Gehorsam verlangen wiirde, und nur Ge- und
Verbote kenne, die mit ihrem politischen Modell nicht kompatibel

. 292
sind.”

Das Urteilen als gesetzbildende Kraft

Das Recht ist nicht dem Individuum in seiner Vereinzelung immanent,
sondern ein Resultat des ,Zwischens®, somit jedoch nicht vom Einzelnen
abstrahiert, sondern das Produkt eines Konsenses. Das Wollen, das fiir

291 Arendt, Social Research 74, S. 713 (726).
292  Arendt, Uber die Revolution, S. 244.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

54 | Integritat und Verantwortung

Arendt reine Spontaneitit ist,”” konne die Voraussetzung eines Verspre-
chens, das stets auf Permanenz angelegt ist, nicht erfiillen.””* Die Funk-
tionen und Gefahr des Willens als Gesetzgeber wird an anderer Stelle
noch ausfiihrlich untersucht werden.

Somit stellt sich die Frage, wie der Mensch als Gesetzgeber handeln
soll. H6heres Recht lehnt sie als Indikator ab, den bloen Willen auch.
Auch wenn von der Verfassung — hier muss erneut betont werden, dass
es sich in Arendts Ausfiihrung primér um die amerikanische Verfassung
handelt — eine Autoritit als Riickbindung an den Anfang ausgeht und
sich somit alle positiven Gesetze innerhalb dieser, von der Verfassung
abgesteckten, Grundsitze bewegen miissen, stehen doch auch neue Ge-
setze auch vor der Aufgabe, den politischen Raum zu erweitern. Es muss
ein weiteres Element in ihrer politischen Philosophie geben, das es er-
laubt, die menschliche Bedingung der Pluralitdt auch im Prozess der Ge-
setzgebung zu beriicksichtigen. Insbesondere in ihrem Spétwerk greift
sie auf ein Potential zuriick, das Weltbildung und Standortbestimmung
ermdglichen soll: Das Urteilen. Bereits bei Eichmann — dem sie beschei-
nigte, nicht denken zu kénnen — schwingt das Urteilen als politische Fa-
higkeit, insbesondere zur Reflektion, mit. Sie selbst bezeichnete das Ur-
teilen als das ,,politischste unter den geistigen Vermdgen des Menschen
[...]“295, so dass es hier einer ndheren Untersuchung bedarf.

Der eigene Standpunkt — Das Denken

Das Urteilen sei nicht voraussetzungslos, sondern vielmehr abhéngig
von einer anderen menschlichen Fihigkeit: Dem Denken,”° das dazu
diene, sich als Person, nicht nur als rein menschliches Wesen zu konsti-
tuieren. ”” Es gehe eng mit der Fihigkeit zur Sprache und Erzihlung
einher, durch die Geschehenes reflektiert — und somit Teil der Erinne-
rung wird.””® Denken und Erinnern sei die Art und Weise, Wurzeln in
der Welt zu schlagen und somit einen Standort in der vormaligen Frem-

293  Arendt, Das Urteilen, S. 131.

294 Volk, Die Ordnung der Freiheit, S. 259.

295 Arendt, Uber den Zusammenhang von Denken und Moral in: Zwischen
Vergangenheit und Zukunft, S. 128 (155).

296 Ebd.

297 Arendt, Uber das Bése, S. 85.

298 Ebd, S.75.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Rechtsperson und Rechtssubjektivitat in der idealen Republik | 55

de zu finden.”” Diese beiden Fahigkeiten konstruierten das Selbs‘t,300 die
Integritit des Menschen und sind damit die Voraussetzung fiir die
Personwerdung.*”'

Das Denken sei indes nicht an Gelehrtheit oder Intellekt gebunden,
sondern die Realisierung der Pluralitit in der Einsamkeit’™, ein Zustand,
der von der Verlassenheit radikal verschieden sei, da sich in der Ein-
samkeit der ,,stumme Dialog mit mir selbste®
lassenheit hingegen bedeute Selbstentfremdung, da man im Gefiihl des

. . 304 .
verwirkliche.” " Die Ver-

Verlassenseins weder sich selbst, noch die Welt erreiche.’” Auch zum
Denken miisse der Mensch allein sein, da das Hinzutreten eines Gegen-
iibers den Dialog mit sich selbst beenden wiirde,”” im Gegensatz zum
Verlassensein liege in der Einsamkeit aber keine Selbstentfremdung,
sondern die Bedingung der Méglichkeit der Gemeinschaft,*” da sich in
dem Dialog das eigene Anders-Sein, die eigene Unterschiedlichkeit be-
stitige.”® Das Denken in der Einsamkeit, das seine Weltlichkeit auch
dadurch offenbare, dass es die Welt als Reprisentation abwesender Din-
ge’” vor dem geistigen Auge vergegenwirtige,*'° bediirfe zweier Eigen-
schaften, um dem Urteilen zutrdglich zu sein: dem ,,Jederzeit-mit-sich-
einstimmig-Denken‘‘3l "und dem ,,Selbs‘[-Denken“.3 12

Aufgrund ihrer Annahme, dass denkende Menschen mit sich selbst
in einem Dialog stehen, also in der Einsamkeit jemanden bei sich haben,
der von ihren Taten weil, erkennt Arendt das Denken als die Fahigkeit,

299 Ebd, S. 85.

300 Volk, 1ZPh 2007, S. 52 (59).

301 Vgl. Arendt, Uber das Bose, S. 80.

302 Arendt, Denktagebuch, S. 263.

303 Arendt, Uber das Bése, S. 73.

304 Arendt, Uber den Zusammenhang von Denken und Moral in: Zwischen
Vergangenheit und Zukunft, S. 128 (133).

305 Salzberger, . Kein Mensch hat das Recht zu gehorchen*, S. 174 f.

306 Arendt, Uber das Bése, S. 93.

307 Arendt, Denktagebuch, S. 263.

308 Salzberger, ,,Kein Mensch hat das Recht zu gehorchen®, S. 134.

309 Arendt, Uber den Zusammenhang von Denken und Moral in: Zwischen
Vergangenheit und Zukunft, S. 128 (133).

310 Arendt, Uber das Bose, S. 140 f.

311 Arendt, Das Urteilen, S. 110.

312 Ebd.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

56 | Integritat und Verantwortung

Recht von Unrecht zu unterscheiden, an’" — allerdings nur anhand indi-
vidueller MaBstdbe, die keineswegs auf alle anderen Menschen iiber-
tragbar sind. Ein Mensch, der denkt, sich also erinnert, indem er sich das
Erlebte erzihlt, wolle sich — da er dauerhaft mit dem Téiter zusammen-
lebt — nicht in eine Lage bringen, in der er sich selbst verachten miiss-
te.”'* Der Maxime der Widerspruchsfreiheit’" bedarf es also, um zu
vermeiden, dass er Boses tut. Arendt rekurriert auf Kant, wenn sie
schreibt, dass bis in das 20. Jahrhundert hinein davon ausgegangen wur-
de, dass jeder Mensch mit dem Verstand allgemeine Gesetze der Moral
anerkennt und hochstens eine individuelle Ausnahme wiinscht. Das
Verbrechen, die bose Tat, stehe demnach im Konflikt mit dem eigenen
Verstand.’'® Diese Annahme wurde zweifellos durch das Verhalten der
sogenannten ,Schreibtischverbrecher’ im Nationalsozialismus falsifi-
ziert, ein Aspekt, der im Abschnitt zur Strafbarkeit Eichmanns weiter
ausgefiihrt werden wird.

Der zweite, politisch relevante Aspekt des Denkens ist das Selbst-
Denken. Da, wie bereits erldutert, es sich beim Denken nicht um eine
Tatigkeit handelt, die in Gesellschaft durchgefiihrt werden kann, sei der
Mafstab stets das Selbst.”’” So habe auch jeder Mensch, der mit sich
selbst in Kontakt steht, eine Handlungsgrenze, die nicht oktroyiert wur-
de, sondern Resultat des Wissens ist, dass man weiterhin mit sich zu-
sammenleben muss.’'® Zwar sei dies im politischen Alltag nicht notwen-
dig, um nichts Boses zu tun, und somit eher fiir Krisenzeiten als Instru-
ment zu gebrauchen®”’, deswegen jedoch nicht weniger relevant. Ohne
die Fahigkeit selbst zu denken, halte die Einzelne nur an vorgegebenen
Normen und Regeln fest und gewdhne sich daher nicht an deren Inhalt,
sondern daran, sie zu haben.’”” Diese GewShnung an vorgegebene Re-
gelkomplexe halte den Menschen davon ab, eigene Uberzeugungen zu

313 Arendt, Uber das Bése, S. 35.

314 Ebd.

315 Arendt, Das Urteilen, S. 110.

316 Arendt, Uber das Bose, S. 28.

317 Ebd, S.53.

318 Ebd, S. 86.

319 Ebd., S.91.

320 Arendt, Uber den Zusammenhang von Denken und Moral in: Zwischen
Vergangenheit und Zukunft, S. 128 (145).

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Rechtsperson und Rechtssubjektivitat in der idealen Republik | 57

bilden und birgt daher die inhdrente Gefahr der Annahme eines jeden
Regelkomplexes, unabhingig von dessen Inhalt.**'

Doch das Denken an sich, so Arendt, bringt als Nebenprodukt stets
ein Gewissen hervor,’” das jedoch lediglich einen individuellen MaB-
stab bildet, und daher keine Handlungen provoziert;’> es kiimmere sich
nicht um die Welt, sondern um die individuelle Integritit.*** Dieser indi-
viduelle Maf3stab, der nicht ,,die Welt, nicht deren Verbesserung oder

o 325
Verdnderung™

zum Ausganspunkt mache, sei jedoch zutiefst unpoli-
tisch,”*® sogar politisch unverantwortlich,’”’ da das Resultat der Uberle-
gungen kein Handlungsimpuls — also kein Prinzip, an denen das Han-
deln auszurichten wire’™ — sondern lediglich eine Handlungsgrenze
sei.*”” Doch braucht es das Denken, die Konstitution als Person, um in
der Offentlichkeit, die keineswegs frei von moralischen Implikationen

ist, agieren zu konnen.

Das reflektierende Urteil

Im Zuge ihrer Untersuchung der Funktion des Urteilens unterscheidet
Arendt mit Kant zwischen dem reflektierenden- und dem bestimmenden
Urteil. Wahrend Letzterem eine ndhere Untersuchung in der Auseinan-
dersetzung mit der Rolle des Richters im Nationalsozialismus zuteil
werden soll, ist zur Griindung eines Gemeinwesens sowie zum Urteilen
in Ausnahmezeiten das reflektierende Urteil ausschlaggebend. Dieses
kommt dann zu Tragen, wenn allgemeine Schemata, nach denen man ei-
ne Situation beurteilen kann, nicht vorhanden sind. ,,Selbst wenn wir die
MaBstibe zum Messen und die Regeln, unter die das Besondere zu sub-
sumieren ist, verloren haben: Ein Geschopf, dessen Wesen das Anfangen
ist, mag in sich geniigend Ursprung haben, um ohne vorgegebene Kate-

321 Ebd.

322 Ebd., S. 128 (155).

323  Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 119 (125).
324 Ebd., S. 119 (126).

325 Arendt, Uber das Bose, S. 53.

326 Ebd.

327 Ebd.,S.52f.

328 Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 119 (128).
329 Arendt, Uber das Bése, S. 53.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

58 | Integritat und Verantwortung

gorien zu verstehen und ohne den Kodex von Sittenregeln, das heif3t
Moral, zu urteilen.«**°

Auch wenn Malistiibe der Beurteilung nicht gegeben sind, finde die-
se nicht im ,luftleeren Raum* statt, sondern erfolge immer auf der
Grundlage von Tatsachenwahrheiten, die sowohl Basis als auch Ergeb-
nis menschlichen Zusammenhandelns darstellen.”’

— sobald sie als Wahrheiten anerkannt wurden — nicht zur Disposition
332

Wahrheiten stiinden

Damit stellten sie eine natiirliche
333

und seien zwingender Natur.
Schranke fiir die ansonsten unbegrenzte Meinungsbildung dar.”” Tatsa-
chen allein setzten jedoch keine Handlungsprinzipien,* sondern bilden
lediglich den Teil des Bezugsgeflechts, in das Menschen hineingeboren
werden. Sie sind also Vorbedingungen, denen Menschen ausgesetzt

sind, wenn sie ein neues Gemeinwesen griinden.

Zugehorigkeit durch Freundschaft

Bereits im Denken bildet sich, wie herausgearbeitet, ein eigener Stand-
punkt, durch den sich der Mensch als eine Person konstituiert, und somit
einen Platz in der Welt findet. So geht auch die Beantwortung der Frage,
in wessen Gesellschaft man sich befinden méchte, zunachst von dem In-
dividuum aus. Arendts Philosophie versucht Zugehdorigkeit unabhéngig
vom Nationalstaat und der damit einhergehenden Zugehorigkeit qua Ge-
burt zu denken. Dennoch plédiert sie fiir eine Welt der Pluralitdt, die
diese nicht als eine einzige, groe Nation interpretiert, sondern in der
mehrere politische Gemeinschaften koexistieren kdnnen, ohne einander
das Existenzrecht streitig zu machen.”® Es sei der Geschmack, also die
Kunst zu unterscheiden, ,,eine organisatorische Kraft von eigentiimlicher
Stirke**, die es den Menschen erméglicht, politisch zusammenzufin-

330 Arendt, Verstehen und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S.
110 (125).

331 Arendt, Wahrheit und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S.
327 (331).

332 Ebd, S. 327 (341).

333 Ebd, S. 327 (343).

334 Ebd., S. 327 (351).

335 Vgl. Arendt, Karl Jaspers in: Menschen in finsteren Zeiten, S. 101.

336 Arendt, Kultur und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S.
277 (301).

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Rechtsperson und Rechtssubjektivitat in der idealen Republik | 59

den. Arendt greift auf Kants Kritik der Urteilskraft zuriick, um die Paral-
lelen zwischen #dsthetischen und politischen Urteilen darzustellen. Der
Geschmack, also die Frage, ob etwas ge- oder missféllt sei, anders als
andere Feststellungen, abhéngig vom Subjekt und nicht von dem Objekt,
das lediglich interessenlos — ohne Hinblick auf seine Niitzlichkeit — be-
trachtet wird.*” Es gibt in diesem Falle keine allgemeinen MaBstibe, un-
ter die der besondere Einzelfall subsumiert werden kann, um seine Beur-
teilung zu erfahren — das Empfinden ist zunéchst idiosynkratrisch.

Dies gilt auch fiir das politische Urteilen: Keine zwingende Wahrheit
konne die Voraussetzungen des Politischen schaffen, da sie immer in
Tyrannei ausufern wiirde, so dass es auch hier keine allgemein
oktroyierbaren MaBstéibe gebe.” Vielmehr bediirfe jeder Einzelfall ei-
ner gesonderten Beurteilung, obgleich diese nicht im luftleeren Raum,
sondern auf der Basis von Beispielen, die im Gegensatz zu Schemata
nicht auf allgemeinen Merkmalen, sondern auf besonderer Qualitdt be-
ruhen, stattfindet.””’ Im Politischen seien es fiir gewohnlich bedeutende
Menschen, die aufgrund ihrer Personlichkeit oder ihrer Handlung, in der
sie zuvor proklamierte Pramissen zur Anwendung haben kommen las-
sen, ein Exempel gebildet haben, das sich als MaBstab fiir andere, &hn-
lich gelagerte besondere Fille anbietet.”* Gegenstand der Beurteilung
ist dabei jedoch nicht eine einzelne, isolierte Handlung, sondern die Per-
son, die sich exponiert hat. Arendt bezieht sich in diesem Fall zum Bei-
spiel auf Sokrates, Napoleon oder Caesar, die als Personlichkeit und
nicht als Summe ihrer Handlungen zu MaBstdben des Politischen ge-
worden seien.*"

An ihnen lasse sich unter anderem ein Urteil {iber Recht und Unrecht

342

fallen,™ dies allerdings — offensichtlich — nicht in ihrer direkten Pra-

senz, sondern mithilfe der Einbildungskraft, die eine Distanz zwischen
der Affektion und der daraus entstehenden Empfindung schafft, und die
Vorstellung an Stelle der Unmittelbarkeit setzt, so dass der Geschmack

343

von dem Gegenstand abstrahiert werde.”™ Dadurch wird die Empfin-

337 Arendt, Das Urteilen, S. 113.

338 Arendt, Gedanken zu Lessing in: Menschen in finsteren Zeiten, S. 11 (45).
339 Arendt, Uber das Bose, S. 145 ff.

340 Arendt, Uber das Bose, S. 147 f.

341 Ebd.

342 Ebd., S. 148.

343  Arendt, Das Urteilen, S. 104.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

60 | Integritat und Verantwortung

dung zur Kommunikation vorbereitet. Bei der Entscheidung von Recht
und Unrecht sei es daher von den ,Vorbildern® der Einzelnen abhingig,
in wessen Gesellschaft sie sich gerne befinden wiirde. Zudem bdten die-
se heraufbeschworenen besonderen Beispicele einen Maf3stab fiir die in-
dividuelle Handlungsgrenze. >** Die personliche Entscheidung iiber
Recht und Unrecht sei zunéchst also eine, die im forum internum, kei-
neswegs jedoch im Verlassensein getroffen wird, denn sie werde in vor-
gestellter Anwesenheit von Menschen, die als Beispiel das individuelle

** Das einsame Urteil kann jedoch, obwohl

Urteil beeinflussen, gefillt.
es im Angesicht der Pluralitdt gefdllt wurde, lediglich Indikator, nicht
aber hinreichende Bedingung zur Auswahl der Gemeinschaft, in der man
sich im Politischen wiederfinden mochte, sein.

Vielmehr bediirfe das Urteil einer in der Einbildungskraft bereits
vorbereiteten Kommunikation, die als Mitteilbarkeit eine Politik der
Freundschaft, nicht der Briiderlichkeit,**® also geprigt durch das Ge-
sprich iiber die Welt und nicht die Intimitit,”*” verwirklicht. Die organi-
satorische Kraft des Geschmacks gewinne an zusitzlicher Relevanz,
wenn sich Menschen politisch, also nach ,bestimmten, wesentlichen

348 .. . .
“** zusammenfinden mochten, denn es sei offensicht-

Gemeinsamkeiten
lich, dass ,,Menschen sich an kaum etwas anderem gegenseitig so
schnell erkennen und sich dann auch so unbedingt als einander zugehd-

49 .
“*, wie eben an der Frage ob etwas ge- oder

rig empfinden kdnnen
missfallt — im Politischen die Orientierung an Personlichkeiten. Das Zu-
sammenfinden iiber den Geschmack ermdgliche die Findung von grund-
sitzlichen Ubereinstimmungen, die Meinungen durch Zustimmung als
Grundsatz des Zusammenlebens etablierten.’ Die zunichst eingebildete

Gesellschaft, die eine Entscheidung iiber Recht und Unrecht prégt, kann

344  Arendt, Uber das Bose, S. 146.

345 Vgl. Arendt, Uber das Bose, S. 149.

346 Vgl. Arendt, Gedanken zu Lessing in: Menschen in finsteren Zeiten, S. 11
(22 ).

347 Vgl. ebd., S. 11 (37).

348 Arendt, Was ist Politik?, S. 9.

349 Arendt, Kultur und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S.
277 (301).

350 Arendt, Wahrheit und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S.
327 (349).

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Rechtsperson und Rechtssubjektivitat in der idealen Republik | 61

— haben sich Mehrere mit dem gleichen Geschmack zusammengefun-
den— auch die tatsdchliche Gemeinschaft und ihre Prinzipien pragen.

Der Gemeinsinn als Hilfe beim Gesetzgebungsprozess

So hilft der Geschmack, eine Gruppe von Vielen zu finden, die ein ge-
meinsames Ziel verfolgen, also Macht entstehen zu lassen. Doch zur
Begriindung einer politischen Ordnung miissen Pramissen des Miteinan-
ders gefunden werden, erneut ohne Orientierung an bereits bestehenden
Gesetzen, beziehungsweise der Verfassung. Vorhanden ist in diesem
Fall allerdings bereits ein iiber den Geschmack gefundener Konsens iiber
die Grundwerte einer politischen Gemeinschaft. Wenn es nun darum
geht, die Basis des dauerhaften Miteinanders zu legen, also eine Verfas-
sung zu finden, so sind — nach Arendt — Versprechen und Zustimmung
die ausschlaggebenden Faktoren.

Wiéhrend Versprechen Angebot und Annahme benétigen, um bin-
dende Wirkung zu entfalten, ist die Zustimmung ein Akt der Anerken-
nung des Vorgeschlagenen. Diese Reziprozitit kann nur dann eintreten,
wenn das eigene Interesse zugunsten der Sorge um die gemeinsame
Welt negiert wird. Die Vorschldge miissen daher von Idiosynkrasie so
frei wie mdglich sein — eine Bedingung, die erneut durch den Urteilspro-
zess hergestellt wird. Die Einbildungskraft ermoglicht es dem Einzelnen,
ein, von der direkten Affektion losgeldstes Urteil zu treffen, also eine
Entscheidung iiber Ge- oder Missfallen. Der Gemeinsinn nun iiberpriife
diese Entscheidung auf ihre Kommunizierbarkeit hin; es handle sich um
,einen Sondersinn, der uns in eine Gemeinschaft einfiigt [...]**”', jedem

352 des

Menschen gegeben sei und daher die eigentliche ,,Humanitit
Menschen manifestiere.*>> Eben diese Kommunizierbarkeit sei auch der
Sinn des sensus communis, da er iiber die Bediirfnisbefriedigung, die

»* Ob das eigene

auch iiber Laute vermittelt werden konnte, hinausgeht.
Urteil iiber Ge- oder Missfallen ebendiese Wahrnehmung auch bei ande-
ren evozieren kann, sei ,Untersuchungsgegenstand® des Gemeinsinns —
das Mitdenken der Standorte aller Anderen.’® Arendt greift auf den

griechischen Begriff der phronesis zuriick, um die groBtmogliche Ein-

351 Arendt, Das Urteilen, S. 109.
352 Ebd.

353 Ebd.

354 Ebd., S. 109 f.

355 Vgl.ebd., S. 156 f.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

62 | Integritat und Verantwortung

sicht des politisch tétigen Menschen in Standpunkte seiner Mitmenschen
zu beschreiben und so zu verstehen, aus welchen Gegebenheiten heraus
das Gegeniiber den Sachverhalt betrachtet und beurteilt.>* Wihrend es
sich bei Kant bei dem Gemeinsinn jedoch eher um eine Fahigkeit hand-
le, die die Einzelne im Alleinsein walten ldsst, kann dieser bei Arendt,
die im Gemeinsinn einen politischen Sinn erblickt, auch in der Offent-
lichkeit genutzt werden. Voraussetzung fiir eine Anwendung des Ge-
meinsinns auf tatsdchlich priasente und nicht lediglich vorgestellte Ge-
meinschaftsmitglieder ist die Meinung, die im 6ffentlichen Raum kund-
getan wird. Bereits die Meinungsbildung, die ihren Anfang noch im
Denken nimmt, miisse sich am Malistab der Pluralitit orientieren, sich
bemiihen, moglichst viele unterschiedliche Standorte und deren Perspek-
tiven zu beriicksichtigen, um sich zu verallgemeinern und somit zu qua-
lifizieren.”’ Die Meinungen seien im Politischen die Transformation der
im Denkprozess getroffenen Gewissensentscheidungen in das Offentli-

358
che.

Um dort zundchst bestehen zu kdnnen, miissen sie sich an Tatsa-
chenwahrheiten orientieren, so dass Voraussetzung einer Meinungsbil-
dung der ungehinderte Zugang zu Informationen ist. Doch die Pluralitét
bedinge, dass selbst diese Tatsachen aus unterschiedlichen Perspektiven
betrachtet werden, so dass ein Dialog notwendig sei, um das den Per-
spektiven Gemeinsame zu enthiillen.” Der Dialog iiber Meinungen ha-

360 .
" zum Ziel, sondern soll nur zu der

361

be keineswegs die ,,Einmiitigkeit
Erhellung der Tatsache aus einer anderen Perspektive beitragen.
Durch das Gesprich iiber Meinungen wiirden nicht die Geflihle oder
Vorurteile des Mitmenschen iibernommen, sondern lediglich seine Per-

362

spektive in die eigene miteinbezogen, die sich dadurch erweitert.”™ Im

Gegensatz zur Wahrheit sei die Meinung weder universell noch zeitlich
oder ortlich grenzenlos, sie sei lediglich allgemein, nicht absolut,’® sie

habe keinen Wahrheitsanspruch und erhebe somit auch nicht den An-

356 Arendt, Was ist Politik?, S. 97.

357 Arendt, Wahrheit und Liige in der Politik, S. 61 f.

358 Volk, Urteilen in dunklen Zeiten, S. 127.

359 Arendt, Sokrates. Apologie der Pluralitt, S. 48 ff.

360 Arendt, Uber das Bose, S. 142.

361 Vgl. Arendt, Wahrheit und Liige in der Politik, S. 61.

362 Arendt, Das Leben des Geistes, S. 446 f.

363 Estrada Saavedra, Die deliberative Rationalitidt des Politischen, S. 129.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Rechtsperson und Rechtssubjektivitat in der idealen Republik | 63

spruch auf zwingende Giiltigkeit, sondern auf Zustimmung,** so dass
sich ihre Richtigkeit als Resultat argumentierender Uberredung und so-
mit als verdnderlich erweise.’® Die Vielzahl der Meinungen und die
Moglichkeit, diese zu artikulieren, seien somit unabdingbar fiir die
Wahrnehmung — und auch Verdnderung — der gemeinsamen Welt und
damit einhergehend den Gemeinsinn.** Erst diese Vielfalt der Meinun-
gen und die Betrachtung der Standorte der Anderen ermogliche das Ver-
stehen, das gleichermafen ein Ankommen in der Welt und eine Versoh-
nung mit Vergangenem bedeutet, das Sinn entstehen lsst,””” denn am
Schluss eines Meinungsbildungsprozesses konne die eigene Meinung
die ganze gemeinsame Welt umfassen.’®® Deswegen sei die Meinung,
sobald sie sich auf ein politisches System bezieht, auch Unterstiitzung
und somit existenziell fiir die Entstehung und Perpetuierung von Staats-

369

formen.™ Thr Gegenstand sei unter anderem die Anerkennung, oder

eben auch die Ablehnung der Regierung.*”’

Im Gegensatz zur Meinung, die auch im Gesprach ohne Ergebnis
vorgetragen werden kann, verlange ein Urteil eine Entscheidung und
stehe somit am Ende des Meinungsbildungsprozesses.’’' Der sensus
communis misse die drei Maximen: ,,Selbs‘[-denken“3 72, ,An der Stelle

: 373
jedes anderen denken“

«374

und ,,Jederzeit mit sich selbst einstimmig den-

ken**” erfiillen.””> An ebendiesen appelliere das Urteil und aus diesem

364 Arendt, Wahrheit und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S.
327 (340).

365 Ebd.S. 327 (341).

366 Arendt, Was ist Politik?, S. 28.

367 Arendt Verstehen und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S.
110 (111).

368 Vollrath, Hannah Arendts ,,Kritik der politischen Urteilskraft* in: Kemper
(Hrsg.), Die Zukunft des Politischen, S. 34 (48).

369 Arendt, Wahrheit und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S.
327 (333).

370 Arendt, Uber die Revolution, S. 292 ff.

371 Arendt, Denktagebuch, S. 573.

372 Arendt, Das Urteilen, S. 110.

373 Ebd.

374 Ebd.

375 Ebd.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

64 | Integritat und Verantwortung

Appell ziehe es seine Giiltigkeit.”® Anhand des Gemeinsinns, der den
Indikator dafiir bietet, ob private Empfindungen in der Gemeinschaft
kommunizierbar sind, lésst sich feststellen, ob das eigene Urteil in die
gemeinsame Welt passen wiirde, ob es also Zustimmung finden konnte.
Dadurch abstrahiere es sich von den verschiedenen Standpunkten und
manifestiere sich im Zwischen.””” Ausschlaggebend fiir ein solches Ur-
teil sei stets die Frage um die Zukunft der Weltm, und das Urteil sei das
Medium, das tiberpriift, ob die mit der Meinung einhergehenden Impli-
kationen’” in diese eingebunden werden konnen.** Orientierungsmaf-
stab fir die Welt und wie sie aussehen solle, sei dabei stets die Pluralitit,
die Idee einer Weltbiirgerschaft, die anzustreben sei.”®' Wie auch die
Meinung, bediirfe die Giiltigkeit des Urteils der Zustimmung, um im 6f-
fentlichen Raum wirksam zu werden, basiere also auf Uberzeugung und
Uberredung.**

Das Urteilen, also die Einbeziehung der Gemeinschaft in eigene
Uberlegungen, iibernimmt die einsamen Aufgaben des kategorischen
Imperativs. Der Fokus auf die Kommunizierbarkeit des Urteils ist dabei
Resultat der besonderen Stellung der Sprache als Ausdruck der Plurali-
tit, die Moglichkeit, tiber etwas zu reden, schaffe das Gemeinsame, das
die Welt darstellt.”*® Sowohl Meinung als auch Urteil basierten auf re-
prisentativem- und somit politischem Denken,”®* und seien Vermogen

385

der Vernunft.” Diese Ausfithrungen fangen den bereits angestoenen

Aspekt der Politik der Freundschaft wieder ein: In einem freundschaftli-

chen Gesprach, das die Welt zum Gegenstand hat, finde ,,Anglei-

<386

chung*“”™ in Form eines Austauschs, in diesem Fall der Worte, statt, die

376 Ebd., S.112.

377 Rosenmiiller, Der Ort des Rechts, S. 227.

378 Ebd.

379 Vgl. Vollrath, Hannah Arendt liber Meinung und Urteilskraft in: Reif
(Hrsg.), Hannah Arendt — Materialien zu ihrem Werk, S. 85 (95).

380 Vgl. ebd., S. 85 (88).

381 Arendt, Das Urteilen, S. 117.

382 Ebd.,S.112f.

383 Arendt, Denktagebuch, S. 214.

384 Arendt, Wahrheit und Liige in der Politik, S. 62.

385 Arendt, Uber die Revolution, S. 295.

386 Arendt, Sokrates. Apologie der Pluralitit, S. 50 f.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Rechtsperson und Rechtssubjektivitat in der idealen Republik | 65

unterschiedliche Menschen zu gleichwertigen durch gegenseitige Aner-

kennung macht.”*’

Wer-einer-ist und die Fehlerhaftigkeit politischer Systeme
,Politisch tibernimmt jede Regierung
eines Landes die Verantwortung fiir
das, was die vorhergehende getan hat,
auch wenn sie trachtet, es riickgéngig
zu machen. Ohne eine solche Uber-
nahme gibe es keine geschichtliche
Kontinuitt.
Arendt, Elemente und Urspriinge tota-
ler Herrschaft, S. 946.

Der Verantwortungsbegriff bei Arendt, der auch fiir das Zusammensein
in politischen Gemeinschaften Bedeutung hat, hat unterschiedliche Fa-
cetten, die hier angerissen werden sollen, um zu verdeutlichen, warum
die Gemeinschaft der Freundschaft noch iiber die Ubereinstimmung der
Werte hinaus von unvergleichlicher Relevanz ist.

Handeln bedeutet immer, eine Kette von Ereignissen in Gang zu set-
zen, deren Ende und Konsequenzen weder fiir die Initiatorin, noch fiir
die Unterstiitzenden absehbar sind — sie sind also potentiell fehleranfal-
lig. Jede Handlung verdndert das ,Zwischen‘, die Welt der Gemein-
schaft. Verantwortung bedeute darauf bezogen, dafiir einzustehen, dass
die Welt der Hinzukommenden so erscheint, wie sie in dem Moment
ist.*® Die Verantwortung sei entsprechend nur dann zu tragen, wenn die
Moglichkeit des Handelns iiberhaupt gegeben ist, den Einzelnen Macht

% Dieser ,Einstehensaspekt® der Verantwortung wur-

zugestanden wird.
de bereits bei der Untersuchung des Autorititsbegriffes ausgefiihrt.
Gleichzeitig bedeute Verantwortung jedoch auch, sich beim Handeln da-
riiber bewusst zu sein, dass man im Moment des Anfangens selbst zum

Beispiel werden kann, und die eigene Handlung somit die Welt verdn-

387 Arendt, Sokrates. Apologie der Pluralitit, S. 51 f.

388 Arendt, Die Krise in der Erziehung in: Zwischen Vergangenheit und Zu-
kunft, S. 255 (270).

389 Arendt, Was heif3it personliche Verantwortung unter einer Diktatur in: Nach
Auschwitz, S. 81 (93).

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

66 | Integritat und Verantwortung

dert.*® Dieser Aspekt korreliert mit den zuvor bereits angesprochenen
Beispielen, die im reflektierenden Urteil einen MaBstab geben konnen:
Ausschlaggebend sei nicht lediglich die Handlung an sich, die der
Mensch vollzogen hat, sondern die Person, in der Form, in der sie sich
offentlich exponiert; fiir die Bewertung sei der ganze Mensch rele-
vant.””! Dies ist darauf zuriickzufiihren, dass fiir Arendt die Handlung im
Offentlichen nicht losgeldst vom Individuum zu betrachten sein kann;
,.handelnd und sprechend schalten wir uns in die Welt ein, [...] und diese
Einschaltung ist wie eine zweite Geburt, in der wir die nackte Tatsache
des Geborenseins bestétigen, gleichsam die Verantwortung dafiir auf uns
nehmen.“*** Mit diesen Titigkeiten manifestiere der Mensch sich im
Einzigartigsein, offenbare sich und gebe somit Aufschluss iiber die Fra-
ge, wer er ist.”” Die Sprache sorge dafiir, dass die Handlung dadurch in
einen Bedeutungszusammenhang gebracht wird, dass die Handelnde
sich somit offenbart, jedoch nicht ihre Beweggriinde erklart, sondern ih-
re Pline und ihre Vergangenheit.***

Anders als das was-sie-ist, das sich iiber Talente oder Eigenschaften,
die Mehreren gemein sind, definieren lassen, ist das wer-eine-ist nicht
durch Worte zu fassen, sondern nur anhand von Geschichten zu begrei-
fen. Es sei die , differentia specifica des Menschseins “**, die sich durch
diese Undefinierbarkeit offenbare, die Tatsache, dass ,,der Mensch ein
Jemand ist und dass wir dies Jemand-Sein nicht definieren konnen, weil
wir es mit nichts in Vergleich setzen und qua Wer-Sein gegen keine an-
“% Dieses Wer-Sein offenbart

sich erst ex-post, in der Geschichte, in der die Person eine Rolle spielt.

dere Art des Wer-Seins absetzen konnen.

Arendt exemplifiziert dies an Sokrates, iiber den — obwohl man iiber sei-
ne eigenen Aussagen weniger wisse als von anderen Philosophen — die
Geschichten so zahlreich sind, dass sie das Wer-Sein offenbaren.*”” Per-
son und Handlung sind demnach nicht als isolierte Aspekte zu betrach-

390 Arendt, Denktagebuch, S. 644.
391 Arendt, Uber das Bése, S. 121.
392 Arendt, Vita Activa, S. 215.
393 Ebd, S.214 ff.

394 Ebd, S.218.

395 Ebd, S.223.

396 Ebd., S.223.

397 Ebd, S.231.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Rechtsperson und Rechtssubjektivitat in der idealen Republik | 67

ten, sondern nur symbiotisch zu begreifen und diese Tatsache bedingt
die Interpersonalitit der Beziehungen im O6ffentlichen Raum. Die an-
fangs bereits benannte ,Unabsehbarkeit* der Folgen des Handelns sei
Grund fiir die Féhigkeit des Verzeihens, die jedoch der Handlung nach-
gelagert ist.*® So wie sich Verantwortung nur dann iibernehmen lésst,
wenn die politische Gemeinschaft Machtentwicklung zulédsst und ihre
Mitglieder den Verlauf der Dinge beeinflussen konnen, kénne auch nur
dann verziehen werden, wenn man dem Menschen verzeihen kann: ,[...]
was Jupiter erlaubt ist, ist einem Ochsen nicht erlaubt.**”° Es ist fiir das
Politische daher unerlésslich, in Kontakt zu Menschen zu stehen und mit
Menschen zu handeln, deren Personlichkeiten man anerkennt. Die Aus-
wahl derjenigen, mit denen man sich assoziiert, bildet den Grund dafiir,
Verantwortung, auch fiir Fehler, mitzutragen:400 ,,Ich wiirde lieber mit
Platon unrecht, als mit den Pythagoreern recht haben.**"'
sonalen Bindung an die Andere durch Anerkennung ihrer Person liegt
die Bedingung fiir Solidaritét, die sich, anders als die christliche Néachs-

tenliebe, die auf einem Verwandtschaftsverhéltnis basiert, als ein Ein-
402

In dieser per-

stehen flireinander auf der Basis einer gemeinsamen Welt darstellt.
Solidaritdt bedeute dabei, sich fiir das Unrecht, das aufgrund der Unab-
sehbarkeit des Handelns stets entstehen kann, mitverantwortlich zu fiih-
len und sich deswegen mit um Schadensbehebung zu bemiihen.*” Ohne
diese Form der Verantwortungsiibernahme koénne es keine Kontinuitét
der politischen Grofle der Menschheit geben, so dass die groBte Gefahr
fiir das Politische eine Indifferenz gegeniiber der Gesellschaft, in der
man handeln und Bedeutung erlangen méchte, darstelle.*”*

Urteil und Gesetz

Maoglicherweise ist nicht auf Anhieb einleuchtend, was das reflektieren-
de Urteil mit einem Gesetz zu tun haben soll, beziehungsweise mit der
Findung neuer Gesetze. Dies ldsst sich am besten an Arendts Darstel-
lung der Prdaambel der amerikanischen Unabhingigkeitserklarung dar-

398 Ebd., S.307.

399 Arendt, Uber das Bose, S. 120 f.
400 Vgl. Arendt, Uber das Bése, S. 120.
401 Arendt, Das Urteilen, S. 114 f.

402 Vgl. Brunkhorst, Solidaritit, S. 9 ff.
403 Arendt, Denktagebuch, S. 3 ff.

404 Arendt, Uber das Bése, S. 149 f.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

68 | Integritat und Verantwortung

stellen. Sie bezieht sich auf Jeffersons Satz ,,we hold these truth to be

“¥3_der die Erklarung der Gleichheit der Menschen und ihre

self-evident
unverduferlichen Rechte einleitet, jedoch ihrer Meinung nach mit dem
,we hold“**® impliziert, dass es sich bei diesen Ansichten keineswegs
um axiomatische Wahrheiten handelt, sondern um das Resultat von
Meinungen und eines in der Diskussion gefundenen Konsenses.*”” Die-
ser Konsens, der moglich ist, weil man durch eine Politik der Freund-
schaft eine politische Gemeinschaft gefunden hat, die aus Menschen mit
ibereinstimmenden Grundwerten besteht, ist Kriterium fiir alle weiteren
in dieser Gemeinschaft gefundenen und entstehenden Meinungen und
Urteile. Wahrend das Denken iiberhaupt Bedingung dafiir ist, zu wissen,
zu welcher Gemeinschaft man sich zugehérig fiihlt und ab welchem
Punkt man dieser politisch nicht mehr zustimmen koénnte, also intrin-
sisch die Bestimmung von Anfangs- und Endpunkt der Zugehdorigkeit
vorzunehmen, ist die Meinung die Artikulation der Gewissensentschei-
dung in der Offentlichkeit. Allein auf den verschiedenen, in der Offent-
lichkeit kundgetanen Meinungen kann jedoch noch kein Gesetz basieren.
Gerade in groBen politischen Gemeinschaften seien Institutionen not-
wendig, die verhinderten, das Meinungen, ohne auf ihre Tragfahigkeit,
also ihre Orientierung an den Tatsachen, die Anerkennung der Pluralitéit
und die Sorge um die gemeinsame Welt, hin gepriift worden zu sein, po-

408 : . .
Diese ,Untersuchung‘, die Meinungen

litische Relevanz erhalten.
durchlaufen miissen, ist nicht mit Zensur gleichzusetzen. Arendt betont,
dass der ,,Reinigungs*”

hieren soll, notwendig sei, damit Meinungen {iberhaupt als politische

-prozess, der zudem noch die Interessen extra-

gelten konnen.*'” Denn sind diese Voraussetzungen nicht erfiillt, drohten

405 Zitiert nach Arendt: Wahrheit und Politik in: Zwischen Vergangenheit und
Zukunft, S. 327 (349).

406 Ebd.

407 Arendt Uber die Revolution, S. 248.

408 Arendt sicht diese Funktion in den USA beim Senat liegen, der ausschlieB3-
lich der Meinungsreprisentation verschrieben war (4rendt, Uber die Revo-
lution, S. 291).

409 Arendt, Uber die Revolution, S. 292.

410 Arendt betont hier die Geféhrlichkeit der Leidenschaft fiir den 6ffentlichen

Diskurs, da diese dazu tendiere, alle in ihren Bann zu schlagen, so dass am

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Rechtsperson und Rechtssubjektivitat in der idealen Republik | 69

die Meinungen den Raum des Politischen selbst zu zerstéren und kdnn-
ten somit ihrer Aufgabe, der Zustimmung, Verdnderung oder Ablehnung
eines bestehenden Systems, nicht gerecht werden.*'' Durch die Wahl
von Reprisentanten wird verhindert, dass eine ,,6ffentliche Meinung* *'"?
entsteht, die zur Despotie fiihren wiirde, gleichzeitig jedoch auch darum
Sorge getragen, dass die Mannigfaltigkeit der Meinungen sich auch in
den Institutionen wiederfindet. Dort konne ein Austausch s‘[attﬁnden,413
der durch Uberzeugung zu einem konsensual getroffenen Urteil fiihrt.
Das Urteil, das die Ubertragung der Meinung in eine Entscheidung ist,
basiert somit bereits auf den Pridmissen der politischen Meinung und
wendet diese auf einen konkreten Fall an. Ein solcher Fall kann eine ge-
sellschaftliche und politische Verdnderung sein, die eines Gesetzes be-
darf, oder auch eine neue Verbindung, die dauerhaft stabilisiert werden
soll. Das Urteil, das nach den zuvor beschriebenen Mallstiben zustande
gekommen ist, und nun in ein Gesetz transformiert wird, geniigt durch
seine Interpersonalitdt den Anforderungen innerhalb einer Gemeinschaft,
die sich, ohne Berufung auf unpolitische Parameter, in einer Politik der
Freundschaft gefunden hat.*"* Somit sei die Entscheidung iiber Recht
und Unrecht abhingig davon, mit wem man gerne in Gesellschaft wi-
re.*”® Durch die Voraussetzungen, an die Arendt ein in der Offentlichkeit
giiltiges Urteil kniipft, ist auch der Charakter der Gesetze, die eine Form
des Urteilens darstellen, bestimmt. Sie miissen der Anforderung des 6f-
fentlichen Raums geniigen, die Andere also als Rechtsperson, und somit
als Freie und Gleiche anerkennen. Das lokalisiert inhdrent bereits die
Geltungssphire, ein Gesetz als Verbindung ist nur geeignet, die gemein-
same Welt zu gestalten, da nur hier Individuen losgeldst von Notwen-
digkeiten frei und als Inhaberinnen gleicher Rechte relativ gleich sind.
Im privaten Raum, in dem es weder eine Emanzipation von Determinan-

Schluss doch wieder eine Einmiitigkeit entstehe, die es eigentlich zu ver-
hindern gelte (4rendt, Uber die Revolution, S. 289 f.).

411 Haiufig seien es nicht Meinungen, sondern der Wunsch, Interessen durch-
zusetzen, der die Wesensmerkmale der Politischen negiert und somit im &f-
fentlichen Raum nicht bestehen darf. (4rendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur
Zeit, S. 119 (137)).

412 Arendt, Uber die Revolution, S. 291 f.

413 Ebd., S.293.

414 Vgl ebd., S. 248.

415 Arendt, Uber das Bose, S. 149.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

70 | Integritat und Verantwortung

ten, noch eine Gleichheit von, seien es 6konomische oder soziale, Vo-
raussetzungen gibt, wiirden allgemeine Normen die Ungleichheit inso-
fern noch perpetuieren, als sie sowohl fiir diejenigen gelten, die in Palds-
ten wohnen, wie diejenigen, die unter Briicken schlafen.*'® Hier seien es
die von Experten durchgefiihrten Verwaltungsprozesse, die Lebensnot-
wendigkeiten zu sichern wissen.”'” Auch zeichneten sich die vitalen Be-
diirfnisse dadurch aus, dass sie als Notwendigkeiten zwingend sind, und
somit gar nicht Gegenstand eines Meinungsaustausches sein konnen.*"®
Das reflektierende Urteil als rechtskonstruierender Prozess orientiert
sich an Beispielen, die sich anders als das subsumierende Urteil nicht in
binér als Regel und Ausnahme gegeniiberstehen miissen, sondern mithil-
fe des Gemeinsinns erweitert werden konnen.*'” Dies lisst bereits im
Fundament eine relative Allgemeinheit* des Gesetzes entstehen, die je-
doch noch einer weiteren Anforderung geniigen muss. Sie muss an den
offentlichen Raum gebunden sein, jede Biirgerin muss potentielle
Normadressatin sein konnen. Kein Gegenstand des demokratischen Pro-
zesses, der sich dadurch auszeichnet, dass an ihm alle Biirgerinnen mit-
wirken konnen, kénnen also Bestimmungen sein, die mittelbar oder un-
mittelbar nur einen bestimmten Teil des Demos iiberhaupt adressieren
kénnen.*' Schlussendlich bedeutet ein am Gemeinsinn orientiertes Ur-
teilen zudem stets ein Urteilen im Bewusstsein des eigenen Menschseins
und demnach der Zugehdrigkeit zur politischen Instanz der Menschheit,
die durch Weltbiirgertum und Pluralitiit charakterisiert ist.*** Exkludie-
rende oder Individuen gleichschaltende Normen entsprechen daher nicht
den Voraussetzungen, die an ein giiltiges Gesetz zu stellen sind.

416 Vgl. Arendt, Uber die Revolution, S. 115.

417 Ebd., S. 353.

418 Ebd, S. 116.

419 Vgl. Rosenmiiller, Recht kraft Urteilens in Wessel/ Volk/ Salzborn (Hrsg.),
Ambivalenzen der Ordnung, S. 157 (173).

420 Ebd.

421 Vgl. Forst, Kontexte der Gerechtigkeit, S. 405

422 Vgl. Arendt, Das Urteilen, S. 116 ff.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Rechtsperson und Rechtssubjektivitat in der idealen Republik | 71

Das Zusammenleben in Freundschaft und Freiheit

In den Ausfithrungen zum Denken und Urteilen kommt nun eine weitere
Facette des Arendt’schen Verstiandnis der Person zum Tragen, die deren
,,Tiefendimension* ausmacht. Sie selbst konstatierte, dass ein Leben, das
nur in der Offentlichkeit stattfindet, drohe zu verflachen.*” So enthiillt
sich die Person erst durch das Exponieren unter Mitmenschen, ist jedoch
in ihrer Existenz nicht von ihnen abhingig. Gerade ihr Erscheinen ver-
langt vielmehr bereits eine durch Nachdenken und Erinnerung entstan-
«24 " also einen Menschen, der durch

Verwurzelung integer ist. Dies bedarf eines Riickzugs, in dem ein
425

dene ,,moralische Personlichkeit
»stummer Dialog mit mir selbst“*” stattfinden kann, bei dem in der Ein-
samkeit die Pluralitit realisiert wird. Die Riickbindung des Denkens an
die Welt erfolgt mittels des Gemeinsinns. Dieser unterscheide sich vom
gesunden Menschenverstand dadurch, dass er nicht rein subjektiv ist,
sondern an Interpersonalitit gebunden.**

Die Bildung von Handlungsgrenzen und Bestimmung der Zugehd-
rigkeit anhand von Beispielen ist conditio sine qua non fiir eine Politik
der Freundschaft, die an der individuellen Person der Anderen ausge-
richtet ist. Sie verhindert die Bildung eines uniformen Kollektivs, in dem
die eigene Identitdt allein abhdngig von der Zugehdrigkeit zu einem
prépolitisch definierten Ganzen ist. In einer, nach Arendt, idealtypischen
politischen Gemeinschaft ist diese zwar notwendige, aber nicht hinrei-
chende Bedingung fiir die Identitét, die erst im Umgang mit Anderen
und der Unterschiedenheit zu ihnen entsteht, somit ihrerseits in ihrer
Bildung nicht autonom ist, sondern abhingig von der Reziprozitit
menschlicher Aktionen. Deswegen ist der Ordnung einer Politik der
Freundschaft inhédrent, dass sie so konstruiert ist, dass sich Personen im
offentlichen Raum als Gleiche und Freie begegnen konnen und das Be-
ziehungsgewebe immer wieder aktualisieren. Die Gemeinschaft, die
nicht auf einer abstrakten Idee basiert, sondern von einem tatsédchlichen
Austausch lebt, ist daher nie mehr als die Summe ihrer Teile, so dass an
das Recht auf der einen Seite die Aufgabe herangetragen wird, dem In-

423  Arendt, Vita Activa, S. 86 f.
424  Arendt, Uber das Bése, S. 77.
425 Ebd, S.73.

426 Arendt, Vita Activa, S. 359.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

72 | Integritat und Verantwortung

dividuum die Moglichkeit zur Exponierung und somit zur Enthiillung
der personalen Einzigartigkeit zu garantieren, Verbindungen zwischen
den Menschen zu ermoglichen, aber auch die einzelnen Teile vor einer
Preisgabe zugunsten eines ,Ganzen‘ zu schiitzen. Dies gewinnt Relevanz
insbesondere im Strafrecht.

2.1.2 Die Strafrechtstheorie Hannah Arendts

Hannah Arendt selbst hat nie eine Strafrechtstheorie entwickelt, so wie
auch eine systematisierte Rechtlehre nicht vorliegt, und doch lassen sich
aus einzelnen, im vorigen Kapitel ausformulierten, Grundsétzen ihrer
Rechtsvorstellung auch Hinweise auf das Strafrecht finden.

Das Strafrecht in der gesellschaftsvertraglichen
Rechtstheorie

Basis ihrer Rechtstheorie ist der horizontale Gesellschaftsvertrag, der
interpersonale Interdependenzen normiert und somit Ausdruck des
»Aufeinander-angewiesen-und Fiireinander-verantwortlich-Sein[s]* 27
ist. Die Anerkennung der Anderen als Gleiche bildet die Grundlage die-

<428

ses Abkommens, das ,,Spielregeln des Miteinander-Handelns*"~ mani-

festiere und somit durch ,,Inseln der Sicherheit“*”” in den mannigfaltigen
Moglichkeiten menschlichen Handelns Stabilitdt bietet, die einen An-
fang in Freiheit erst erlaubt. Gesetze bilden den Rahmen menschlichen
Miteinanders. *’ Der Vertrag, der zwischen den Mitgliedern der Ge-
meinschaft ausgehandelt wurde, sei mit Spielregeln zu vergleichen, so
Arendt, die nicht ein bereits vorhandenes Spiel lediglich in Bahnen len-
ken, sondern vielmehr konstitutive Wirkung haben.' Das Zusammen-
leben basiert darauf, dass diese Spielregeln eingehalten werden, zumal

alle ,Spielerinnen‘ ihnen — zumindest durch die Akzeptanz des der Nor-

427 Arendt nach Forster, Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns,
S.251.

428 Volk, Die Ordnung der Freiheit, S. 279.

429 Arendt, Vita Activa, S. 302.

430 Vgl. Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 119 (140).

431 Arendt, Macht und Gewalt, S. 42.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Rechtsperson und Rechtssubjektivitat in der idealen Republik | 73

menfindung zugrunde liegenden Verfahrens,* — implizit oder explizit
zugestimmt haben. Die einzige moralische Pflicht der Biirgerin sei da-
her, Versprechen zu geben und zu halten,”” und dies kénne durch das

434 ~: .
Die untereinan-

Prinzip des pacta sunt servanda eingefordert werden.
der ausgehandelten Gesetze sind mithin auch Malistab der Gerechtigkeit
innerhalb der politischen Gemeinschaft.

Das Strafrecht komme dann zum Zuge, wenn die Spielregeln, die fiir
die Aufrechterhaltung der gemeinsamen Welt unabdingbar und somit
Fundament der politischen Ordnung sind, nicht eingehalten worden
sind.**® Es sei also als Vertragsstrafe zu verstehen,”*® die, wenn man den
Vergleich mit den Spielregeln ernst nimmt, bereits im urspriinglichen
Konsens enthalten gewesen ist. Dennoch handle es sich bei der Strafge-
rechtigkeit um eine sekundéire,437 da sie erst zum Tragen komme, wenn
das Rechtsverhéltnis durch die Verkehrung des Subjekt des Rechts in ein
Subjekt des Unrechts, indem es in der interpersonalen Beziehung die
Autonomie des Gegeniibers negiert hat,*® aufgeldst worden ist.*” Wer
also als Gleiche unter Gleichen, und somit als Rechtsperson, dem Ge-

432  Giinther, Welchen Personenbegriff braucht die Diskurstheorie des Rechts
in: Brunkhorst/ Niesen (Hrsg.), Das Recht der Republik, S. 83 (93).

433 Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 119 (151).

434 Arendt, Macht und Gewalt, S. 96.

435 Vgl. Volk, Die Ordnung der Freiheit, S. 281.

436 Ebd.

437 Vgl. Kohler, Strafrecht Allgemeiner Teil, S. 8, es scheint zumindest erkla-
rungswiirdig, von Arendt auf den Hegelianer Kohler zu kommen: Ahnlich
wie Arendt bildet auch bei Hegel die Intersubjektivitdt menschlicher Ver-
hiltnisse die Grundlage des Rechts, was sowohl das Anerkennungsmoment
hervorhebt, als auch das Recht als Sicherung der ,,Freiheit zu* und nicht
nur der ,,Freiheit von™ (Loick, Juridismus, S. 28 ff.). So sehr Arendt also
Hegels Auffassung der Dialektik als notwendiger Prozess kritisierte, dhnelt
sich ihr Menschenbild insofern, als beide auf das Konzept des {®ov
moMtikdv von Aristoteles rekurrieren. Des Menschen spezifisches Potenti-
al, der Gemeinschaft, wiirde eine nicht-politische Gemeinschaft nicht ge-
recht (Loick, Juridismus, S. 35). Diese Parallelen zwischen Arendt und He-
gel rechtfertigen eine Ergénzung des bei ihr kaum beachteten Strafrechts
durch die auf Hegel basierenden Ausfithrungen Kéhlers.

438 Kohler, Strafrecht Allgemeiner Teil, S. 23.

439 Ebd.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

74 | Integritat und Verantwortung

geniiber diesen Status durch eine Straftat aberkennt, wird dadurch zum
Subjekt des Unrechts, da sie ebendieses verwirklicht.

Mit Eintritt in die politische Gemeinschaft hat auch die Téterin den
Spielregeln, die sie nun adressieren, und somit — zumindest implizit —
auch den Sanktionen, die bei Nicht-Befolgung eintreten, zugestimmt, er-
kennt also ihr Verhalten als strafwiirdig an.**’ Eine Verletzung des im
horizontalen Gesellschaftsvertrag manifestierten Konsenses stellt 6ffent-
liches Unrecht dar. Dieser Begriff ist im Lichte Arendts Theorie weiter
auszudifferenzieren: Ausgehend von dem Grundsatz, dass in einer Re-
publik die Angelegenheit einer Einzelnen die Angelegenheit Aller sei,*"!
sei auch das offentliche Unrecht die Angelegenheit aller Biirgerinnen.***
Das Unrecht sei hier klar bestimmt, da in einem freiheitlichen Staat all
das erlaubt sei, was nicht explizit verboten worden ist.**’ Dies bedeute
jedoch nicht, dass die Strafgesetze im Gewand eines gottlichen Gebots
daherkommen, das sich durch seine Absolutheit und seinen Befehlscha-
rakter auszeichnet und blinden Gehorsam fordert.*** Das republikanische
Strafrecht verbietet Handlungen nicht per se und absolut, sondern belegt
sie nur unter bestimmten Voraussetzungen mit Sanktionen; andersgear-
tete Gesetze wiirden Arendts Handlungstheorie ad absurdum fiihren.

Offentlich ist ein Unrecht jedoch nicht nur, wenn es im Staat-
Biirgerin Verhiltnis geschieht: Ausschlaggebend ist vielmehr das Of-
fentliche im Sinne der ,,Welt selbst, insofern sie das uns Gemeinsame ist
und als solches sich von dem unterscheidet, was uns privat zu eigen ist
[..]**. Das offentliche Unrecht ist die Angelegenheit Aller — dies ergibt
sich zum einen aus der bereits vorgestellten Vertragstheorie, in der die
zum Vertrag erhobenen Versprechen, auf die sich Menschen geeinigt
haben, verbindlich fiir alle sind und ein Verstofl dagegen somit nicht le-
diglich die Einzelne, sondern die ganze gemeinsame Welt betrifft. Da
die Gestaltung und die Form, die diese Welt hat, maf3geblich von jedem
Menschen abhéngt, der sich in ihr exponiert, bedeutet das Unrecht, das

440 Vgl. Arendt, Denktagebuch, S. 245.

441 Ebd, S. 12.

442 Ebd.

443 Arendt, On the Nature of Totalitarianism: An Essay in Understanding in:
Essays in Understanding, S. 328 (334).

444 Arendt, Uber die Revolution, S. 244 f.

445 Arendt, Vita Activa, S. 65.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Rechtsperson und Rechtssubjektivitat in der idealen Republik | 75

einer Einzelnen angetan worden ist, auch immer ein Eingriff in die Welt.
Entscheide sich die Gemeinschaft, der Verletzten nicht durch Reaktion
auf das ihr angetane Verbrechen Rechnung zu tragen und dadurch ihre
individuelle Wiirde und Ehre anzuerkennen,*** negiere sie diesen Grund-
satz — und somit das Prinzip einer republikanischen Staatsform. Die
durch das Strafrecht garantierte Moglichkeit der Bestrafung der Taterin
sei eine Ubernahme der Verantwortung der Gemeinschaft, ohne die es

447 . 448
“*"" geben konne.”" Vorausset-

keine ,,Einheit des Menschengeschlechts
zung fir alle diese Aspekte des Strafrechts bleibt jedoch der Konsens,
denn ist die Ubereinstimmung dariiber, welches Verhalten als strafwiir-
dig zu ahnden ist, nicht mehr gegeben, verkommt auch die Strafe zu ei-
nem Akt der Rache, der Notwehr oder auch der Durchsetzung des Inte-
resses der Mehrheit — und somit werde der Mensch dann in der Politik

Mittel zum Zweck.**

Vergeben vs. Strafe: Die Vorsatzlichkeit
in der Theorie Arendts

Nicht jede Verletzung des Vertrages konne hierbei jedoch bereits als
Verbrechen gewertet werden, so Arendt, ein Verbrechen kennzeichne
sich vielmehr dadurch, dass es ,,das Bose, von dem der Mensch im vor-
hinein weiB“*** verwirklicht. Ohne eine entsprechende Intention sei zu-
nichst das Vergeben die addquate Reaktion auf eine fehlgehende Hand-
lung, da dieses eine gegenseitige Entbindung von den Folgen der Tat
ermogliche, ohne die das restliche Leben stets auf eine Tat reduziert
werden wiirde.*' Hierbei handle es sich um einen reziproken Akt, der
daher nicht mit einer Amnestie, die durch Einseitigkeit charakterisiert

ist, vergleichbar ist.*””

446 Arendt/ Fest, Eichmann war von empoérender Dummbheit, S. 56 f.

447 Arendt, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 946.

448 Ebd.

449  Arendt, Denktagebuch, S. 245.

450 Arendt, Vita Activa, S. 305.

451 Ebd, S. 302.

452  Forster benutzt die Amnestie, um den Akt des Vergebens zu beschreiben,
verwendet jedoch Vergeben und Verzeihen synonym (Forster, Die Sorge
um die Welt und die Freiheit des Handelns, S. 273), eine Gleichstellung,

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

76 | Integritat und Verantwortung

Wie der Formulierung, dass das Bdse, von dem der Mensch im vor-
hinein weil}, realisiert werden muss, zu entnehmen ist, verlangt Arendts
Strafrechtstheorie nach einem Vorsatz, um eine Tat als Verbrechen zu
werten. In diesem Fall sei jedoch nicht das Vergeben und auch nicht die
Rache, die regelmiBig lediglich eine Reaktion auf die Tat darstelle, der
addquate Umgang mit dem Geschehenen, sondern die Strafe, die einen
Prozess beenden konne, der sich ansonsten ewig fortsetzen wiirde.*”
Nur durch eine Verurteilung der Storerin kdnne ein Heilungsprozess zu
seinem Ende finden.**
nicht als eine Form der Wiedergutmachung:*” In Arendts Handlungs-
theorie, in der jede Handlung einen neuen Anfang setzt, ist eine Ausbes-
serung der Vergangenheit schlechterdings nicht méglich — moglich ist

lediglich, wie bereits festgestellt, das Entbinden von den Folgen der Tat.

. Allerdings verstand sie den Heilungsprozess

Die Taterin in der Strafrechtstheorie Hannah Arendts

Wie bereits dargelegt, stellt nicht jede Verletzung des Vertrages auch ei-
ne zu sanktionierende Handlung dar. Doch auch bei Verwirklichung ei-
nes Verbrechens geht Arendt davon aus, dass — als zwingende Konse-
quenz der Pluralitit — jeder Mensch das Bediirfnis habe, ,,im grofen
“%% und somit grundsitzlich die Tatsache aner-
*7Das Strafrecht diene

dazu, zu demonstrieren, dass die Spielregeln, von denen die Delinquen-

Weltspiel mitzuspielen
kenne, dass jede Gemeinschaft Spielregeln hat.

tin, anders als die Revolutionérin, die sie dndern mochte, nur eine indi-
viduelle Ausnahme wiinscht, die jedoch von ihr in ihrer Bestandskraft
keineswegs angezweifelt werden,”® auch fiir sie als Gleiche unter Glei-
chen gelten. Die grofite Gefahr fiir die Zunahme von Verbrechen stellten
daher ihre Nichtaufklarung dar, die dafiir sorgten, dass die Téterin ihrer

die Arendt explizit ablehnte, da die Einseitigkeit des Verzeihens nicht ihrer
Sprachtheorie entspricht.

453  Arendt, Vita Activa, S. 307.

454 Vgl. Arendt/ Fest, Eichmann war von empérender Dummibeit, S. 56 £.

455 Arendt, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 946.

456 Arendt, Macht und Gewalt, S. 96.

457 Ebd.

458 Vgl. ebd., S. 95.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Rechtsperson und Rechtssubjektivitat in der idealen Republik | 77

Strafe nicht zugefiihrt wird.*” Das begangene Verbrechen sei im Nor-
malfall kein Dissens zu dem geschlossenen Gesellschaftsvertrag, und
bedeute nicht dessen Aufkiindigung. Somit ist eine Téterin auch nicht
als ,Feindin® zu verstehen, die einen Krieg gegen den Staat fiihrt und da-
her aus der Gemeinschaft ausgeschlossen werden muss.**

Diese Konsequenz wire auch mit Arendts Rechtsverstdndnis kaum
vereinbar: Eindringlich hat sie von der Notwendigkeit geschrieben, in
eine politische Gemeinschaft eingebunden zu sein, in der ,,Meinungen
Gewicht haben und seine Handlungen von Belang sind**’
stellung ist das Resultat ihrer Abhandlung tiber Fliichtlinge, Minderhei-
ten aber insbesondere iiber die Staatenlosen der Zwischenkriegszeit.
Diese hitten gezeigt, dass diejenigen, auf die kein nationales Gesetz

mehr anwendbar ist, aus dem Rahmen der Legalitit iiberhaupt herausge-
462

. Diese Fest-

schleudert werden.™ Die Téterin bleibt also im Verstdndnis Arendts ei-
ne Normadressatin, die sich der — implizit auch von ihr anerkannten —

Strafe beugen muss.*”

Die Schuld als individuelle Vorwerfbarkeit

Die implizite Anerkennung der Norm deswegen, weil sie im
deliberativen demokratischen Prozess zustande gekommen ist, begriinde
die Vorwerfbarkeit der Tat: Es werde nicht verlangt, dass die Téterin
diese als Auswuchs der eigenen Vernunft als strafbar erkennt, und somit
sich selbst zuwiderhandelt, da diese Interpretation Schuld rein subjektiv
und sittlich bestimmen wiirde und demnach in einer heterogenen politi-
schen Gemeinschaft eine Homogenitdt des Gewissens voraussetzen

465 .
“ vermeidet

miisste.** Das ,,demokratisch begriindete rechtliche Sollen
die Forderung nach Internalisierung der Norm und demonstriert, dass es
sich bei den Begriffen von Schuld und Unschuld um normative Katego-

rien handelt, die sich als Zuschreibung nach der Verletzung der selbst-

459 Arendt, Macht und Gewalt, S. 97.

460 Anders bei Rousseau, Der Gesellschaftsvertrag, 5. Kapitel.

461 Arendt, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 613.

462 Ebd., S. 609.

463 Vgl. Arendt, Denktagebuch, S. 245.

464 Kindhduser, Rechtstreue als Schuldkategorie, ZStW 1995, S. 701 (706).
465 Ebd.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

78 | Integritat und Verantwortung

gegebenen Ordnung richten.** Eine plurale Ordnung, deren Rechtskreis
nicht nur ausgewdéhlte und wenige Individuen angehoren, konne die Be-
griindung der Zurechnung von Schuld nicht im Kern einer Person fin-
den, sondern miisse eine individuelle Verantwortung annehmen, sie also
zuschreiben.*’” , Die Zurechnung ist nicht mehr durch die kontinuierli-
che personale Identitdt und Rationalitdt bedingt, sondern von den Be-
diirfnissen und Interessen derjenigen, welche eine Person verantwortlich

“*% Schuld als Attribution®® schiitzt erneut die Biirgerin als ,ju-

machen.
ristische Person® vor dem Eindringen des Rechts in ihre private Sphére.
Parameter der Vorwerfbarkeit bildet nicht primér ihre personliche Kon-
stitution, sondern der gemeinschaftlich gefundene Konsens. Die Zu-
schreibung konne jedoch entsprechend nur dann legitimiert sein, wenn
ihr ein Prozess vorausgeht, in dem die potentielle Normadressatin als
Normkoautorin Teil des Gesetzgebungsprozesses sein kann.*’’ Zwei Kri-
terien seien dazu entscheidend: Zum einen miisse das Individuum in der
Lage sein, eigenes Verhalten zu reflektieren, sich kritisch dazu zu posi-

471 :
— eine Vorausset-

tionieren und nach dieser Erkenntnis zu handeln
zung, von der so lange ausgegangen werden kann, bis sie widerlegt wird,
zum anderen jedoch muss die Moglichkeit der Teilhabe am Diskurs iiber
die Normen ermdglicht sein. Schuld als rechtliche Kategorie kann dem-
nach nur in der republikanisch verfassten politischen Gemeinschaft vor-
liegen. Ein Schuldstrafrecht ist das einer demokratischen Republik ada-
quate Recht, weil nur dieses eine differenzierte Strafverhdngung ermog-

liche*”? und das Individuum als Person anerkennt.
Funktionen des Strafprozesses

»Alles Leid kann ertragen werden, wenn man es in eine Geschichte

packt oder eine Geschichte iiber es erzihlt.«*”

466 Vgl. Giinther, Schuld und kommunikative Freiheit, S. 245.
467 Ebd., S.119.

468 Ebd., S. 120.

469 So bei Giinther, Schuld und kommunikative Freiheit, S. 133.
470 Ebd, S. 256.

471 Vgl. ebd,, S. 246.

472 Erber-Schropp, Schuld und Strafe, S. 2.

473 Dinesen in: Arendt, Vita Activa, S. 213.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Rechtsperson und Rechtssubjektivitat in der idealen Republik | 79

Nichtsdestotrotz negiere eine Straftat die Absprachen, auf denen eine
politische Ordnung basiert, der Vertragsbruch stelle somit einen Schaden
an ihr dar.”’* Dass es auch um die Wiedergutmachung dieses Schadens,
und nicht, zumindest nicht nur, um die Wiedergutmachung am Opfer
gehen konne, schlieBBt Arendt daraus, dass es zur Anklage bei den meis-
ten Verbrechen auch kommt, wenn das Opfer bereit ist, zu vergeben.*”
Eingebettet in das bereits vorgestellte Narrativititskonzept ihrer politi-
schen Theorie kdnnte es jedoch sein, dass nicht so sehr die Strafe, als
vielmehr der Strafprozess der Wiedergutmachung an der Gemeinschaft
dient.

Anders als ein 6ffentlicher Akt des Aufbegehrens, in dem die Han-
delnde sich exponiert, und den Hannah Arendt als zivilen Ungehorsam
eingestuft hat, zeichne sich das Verbrechen ihrer Theorie nach durch
zwei Dinge aus: Zum einen geschehe es am Rand menschlicher Angele-
genheiten, in einer Grauzone, die zwar insofern noch Teil der Offent-
lichkeit ist, als es Menschen als Gleiche betrifft, wenn auch nur durch
die dem Akt inhirente Negation ebendieses Aspekts der Offentlichkeit,
jedoch heimlich geschehen muss und somit nicht den spezifisch 6ffentli-
chen Charakter des Exponierens verwirkliche.*”® Zum anderen sei es
durch seine ,Gewalt‘ gekennzeichnet, wobei die Gewalt hier den Vor-
rang des Zweckes vor dem Mittel meint.*”” Das Verbrechen dhnelt eher
einem Akt des Herstellens als einer Handlung, da es stumm ist, und so-
mit zwar einen Einfluss auf die gemeinsame Welt hat, da es diese verdn-
dert, doch die Téterin nicht sich, sondern nur die ,,zur Schau getragene
Stummheit“*’® offenbart.*”” Das Herstellen hinterlasse, anders als die
Arbeit, Produkte, die ,,auf Dauer in der Welt bleiben“480, doch unabhén-
gig von der Herstellerin. Somit entfremdet und entzieht sich die Téterin
dem Bezugsraum des Miteinanders.

474 Vgl. Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 381.

475 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 381.

476 Arendt, Vita Activa, S. 220 f.

477 Vgl. Arendt, Macht und Gewalt, S. 47.

478 Arendt, Vita Activa, S. 218.

479 So auch Vowinckel, Geschichtsbegriff und historisches Denken bei Hannah
Arendt, S. 157.

480 Vowinckel, Geschichtsbegriff und historisches Denken bei Hannah Arendt,
S. 141.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

80 | Integritat und Verantwortung

Der Bezugsraum, und die in ihm stattfindende Offenbarung seien das
Produkt der in ihm erzihlten Geschichten, da erst das Wort die Tat in ei-
nen Bedeutungszusammenhang einfiige, denn erst dieses ermdgliche
,die Feststellung des Titers, seiner Absichten, der Beschaffenheit der
Handlung sowie des Zusammenhangs, in den diese verwoben ist.*"'
Doch auch die Worte, die gesprochen werden, miissten eine besondere
Qualitdt aufweisen, da sie auf das Miteinander, nicht das Fiir- oder Ge-
geneinander ausgelegt werden miissen und somit das Risiko bergen, ,,als

482
“™“ das nur von

ein Jemand im Miteinander in Erscheinung zu treten
denjenigen eingegangen wiirde, die bereit sind, ,,Miteinander auch kiinf-
1<% Wenn es Aufgabe des Strafrechts ist, die Tite-

rin wieder in das helle Licht der Gemeinschaft, aus dem sie sich durch

tig zu existieren [...

ihre Tat zuriickgezogen hat, der sie folglich fremd geworden ist,* zu
holen, so muss der Strafprozess sie der Kommunikation zufiihren, er
miisse die Feststellung der Person hinter der Tat ermdglichen, da sich
die ,,Washeit“*** einer Handlung, also die ihr zuzuschreibenden Attribu-
te, nur {iber die Erzdhlungen, die das Wer, das Was, das Warum, das
Wie und das Wofiir konstituieren, erschlieBe.**® Eine Identifikation von
Tat und Titerin dient der Erzdhlbarkeit eines Ereignisses, das nur da-
durch eingebettet werden kann in das narrativ entstandene Bezugsge-
flecht der Menschen, das den Hintergrund fiir jede Hinzukommende bil-
det.* Die Welt, in der die Menschen lebten, sei in jedem Moment auch
jene der Vergangenheit, da sie aus ,,Zeugnissen und Uberresten dessen,
was Menschen im Guten wie im Schlechten getan haben *** besteht, und
daher auch in der Gegenwart von Relevanz ist, da sie die Wirklichkeit

489

der Welt, so wie sie sich prisentiert, mitgestaltet hat.” Die Vergangen-

481 Benhabib, Hannah Arendt, S. 182.

482 Arendt, Vita Activa, S. 220.

483 Arendt, Vita Activa, S. 220.

484 Vgl. Arendt, Vita Activa, S. 220 f.

485 Benhabib, Hannah Arendt, S. 182.

486 Ebd.

487 Vgl. ebd., S. 183.

488 Arendt, Zweihundert Jahre Amerikanische Revolution in: In der Gegen-
wart, S. 354 (365).

489 Vgl. Arendt, Zweihundert Jahre Amerikanische Revolution in: In der Ge-
genwart, S. 354 (365).

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Rechtsperson und Rechtssubjektivitat in der idealen Republik | 81

heit erkldare, warum die ,, Wirklichkeit so ist, wie sie ist.*’ Die Erinne-
rung gewdhrleiste hierbei durch Konservation der Geschichten, dass der
Faden der Geschichte der Menschheit nicht abreif3t, so dass jede folgen-
de Generation Verantwortung fiir das vorher Geschehene iibernehmen —
und damit Kontinuitdt, ohne die es ,keine Einheit des Menschenge-
schlechts gibt, gewihrleisten konne.*' Gibe es den Modus des Ge-
schichtenerzihlens nicht, so wiirde das Leben stets nur wie ,,eine uner-

tragliche Folge bloBer Ereignisse**”

nen*” und somit das Verstehen, das nach Arendt ein Begreifen und ein
Versohnen mit der Wirklichkeit ist, das es ermdglicht, in der Welt zu-

. 494 . . .
hause zu sein,”  verhindern und dazu fiihren, dass alle Fremde in der

ohne Sinnzusammenhang erschei-

Welt blieben, die dadurch ihr Gemeinsames verldre. *”

Diese Ausfithrungen erkldren nun, warum der Strafprozess zur Wie-
dergutmachung an der politischen Gemeinschaft geeignet ist: Das Ge-
richtsverfahren, das unter der Annahme personlicher Verantwortung und
Schuld agiere*® zwinge die Titerin, sich als Person zu konstituieren.*’’
Zu ihrer Geschichte treten die Darstellungen der Zeuginnen, die als
Teilnehmende ebenfalls handeln, indem sie den gleichen Sachverhalt
von ihrem Standort aus erzdhlen, und somit zur Verallgemeinerbarkeit,
nicht jedoch zur Objektivierung, des Dargestellten beitragen. Insbeson-
dere das Opfer der Straftat hat durch diese Moglichkeit, den eigenen
Standpunkt und die eigene individuelle Geschichte in der Offentlichkeit
darzulegen, die Rolle der nur Erduldenden, also die Passivitét abgestreift
und kann ebenfalls an den Verstand der Anwesenden appellieren und
somit die eigene Wiirde, die eines handelnden Menschen, wiedererlan-
gen.498

490 Arendt, Isak Dinesen in: Menschen in finsteren Zeiten, S. 117 (130).

491 Arendt, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 946.

492  Arendt, Isak Dinesen in: Menschen in finsteren Zeiten, S. 117 (129).

493  Arendt, Vita Activa, S. 229.

494  Arendt, Verstehen und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S.
110.

495 Ebd.

496 Arendt, Uber das Bése, S. 21.

497 Ebd.

498 Vgl. Wieviorka, Die Entstehung des Zeugens in: Smith (Hrsg.), Hannah
Arendt Revisited, S. 136 (153).

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

82 | Integritat und Verantwortung

Das Urteil wird in diesem Fall jedoch nicht von den Beteiligten ge-
fallt, sondern von der Richterin, die eine Position &hnlich jener der Zu-
schauerin in einem Schauspiel innehabe: Arendt setzt sie mit der Histo-

rikerin gleich, die Urteilskraft — das Vermdgen, die Vergangenheit zu
erkunden, sie zu erzihlen und iiber sie Gericht zu sitzen — innehat.*”
Dies liegt an ihrer besonderen Position im Gerichtsverfahren, die weder

losgeldst von dem Geschehen ist, noch durch unmittelbare Affizierung

500

beeintrichtigt.” Als Zuschauerin sei sie, im Gegensatz zu den Han-

delnden, die ,, Teilnehmer an dem Spiel“501

502

sind, in der Lage, alles zu
uberblicken™ " und, da ihr aus ihrem Urteil weder Vor- noch Nachteile
erwachsen,’” mit ,,Uninteressiertheit*>™ unparteilich zu urteilen — ein
Begriff, der die Riicksicht auf die unterschiedlichen reprisentierten Posi-
tionen implizier‘[‘505 Das Urteil, das durch diesen Prozess an dem sensus
communis orientiert ist, miisse demzufolge an der Mitteilbarkeit ausge-
richtet sein — daran, ob das Urteil der Mitwelt verstindlich wire.’*
Wenn es diese Voraussetzungen erfiillt, sei das Urteil in der Lage, den
wortlos angestolenen Prozess zu beenden und somit als abgeschlossene
Geschichte dem Verstehen zugénglich zu sein™’ und den Sinn zu offen-

baren, der Versohnung mit dem Geschehenen ermdglicht.”

Strafen

Wihrend der Strafprozess somit in die Vergangenheit zielt und sein Ziel
ist, die Geschichte durch das Urteil zum Bestandteil und Wertungsmaf3-
stab der gemeinsamen Welt zu machen, konne erst die Strafe beenden,

499 Vgl. Arendt, Das Urteilen, S. 15.

500 Vgl.ebd., S. 104.

501 Ebd., S. 87.

502 Ebd., S. 107.

503 Passerin d’Entréves, The Political Philosophy of Hannah Arendt, S. 116.

504 Arendt, Das Urteilen, S. 113.

505 Vgl. ebd,, S. 67.

506 Vgl. Arendt, Das Urteilen, S. 107 f.

507 Vgl. Arendt, Verstehen und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zu-
kunft, S. 110 (112).

508 Vgl.ebd., S. 110 (111).

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Rechtsperson und Rechtssubjektivitat in der idealen Republik | 83

was ohne diesen Eingriff ewig weiterginge, so Arendt.’” Sie sei, dhnlich
wie das Verzeihen, auf das im Verlauf einzugehen sein wird, zwar durch
das Geschehen provoziert, jedoch nicht durch es determiniert und er-
mogliche durch dieses Unterbrechen einer scheinbar einmal angestoB3e-

510

nen und nun zwingenden Kausalkette einen Neuanfang.”™ Auch dies sei

ein Schritt in der Wiedergutmachung am politischen Korper, der das

511

Strafverfahren dient:>" Wire die Moglichkeit des Strafens, und somit

des Neuanfanges nicht gegeben, wiirde sich das Geschehene ,,dem

h“512

Schwert des Damokles gleic auch iiber folgende Generationen hin-

gen und somit das ganze gemeinsame Leben auf eine einzige Tat redu-

13 Das Zusammenleben in Freiheit bedarf somit der Strafe.

zieren.
Arendt setzt Strafe und Verzeihen insofern gleich, als auch dem Verzei-
hen die Kraft innewohne, ebendiesen bereits erwdhnten Kausalverlauf zu
unterbrechen und an seine Stelle eine nicht durch das Verbrechen defi-
nierte Handlung zu setzen.”"* Dennoch ist es prinzipiell anders gelagert
und soll daher in gebotener Kiirze skizziert werden: Das Verzeihen be-
zieht sich stets auf die Taterin, nicht die Tat, und scheint somit zunichst
eine hochstpersonliche Angelegenheit, die nur das Opfer vornehmen
kann.’"” Demnach konnen hier keine allgemeinen MaBstibe angelegt
werden, die anhand objektiv bestimmter Kriterien entweder verlangen,
dass einem Menschen verzichen wird, oder die Verzeihung verbieten.”'®
Im Unterschied zu Gesetzen und auch Strafe, die nicht nur Teil des 6f-
fentlichen Raumes sind, sondern auch seiner Absicherung dienen, je-
doch die Gleichberechtigung der Menschen garantieren miissen, kann
ein institutionelles Verzeihen nicht normiert werden. Demnach mag das
Verzeihen zwar im politischen Raum unter miteinander agierenden
Menschen eine Moglichkeit sein, sich von der Vergangenheit zu 16sen,

ist jedoch im Strafrecht nicht zu denken.’"’

509 Arendt, Vita Activa, S. 307.

510 Ebd.

511 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 381.

512 Arendt, Vita Activa, S. 302.

513 Ebd., S. 301 f.

514 Ebd., S.301.

515 Ebd., S. 308.

516 Ebd.

517 Anders hier das Gnadenrecht, das nicht eine Alternative zur Strafe darstellt,

sondern nur von ihrem Vollzug absieht.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

84 | Integritat und Verantwortung

Die Strafe ist somit der Neuanfang, der die Verbindung zwischen
Vergangenheit und Zukunft schlégt. Da das Ziel die Wiederherstellung
des politischen Korpers ist, schlieft sich daran die Frage an, wie eben
diese Wiederherstellung erfolgt. Im Zusammenhang mit den Verbrechen
in Vernichtungslagern der Nationalsozialisten schreibt Arendt davon,
dass ihnen keine Strafe entspreche,’'® was zunichst darauf hindeuten
mag, dass ihre Strafvorstellung auf einem Talions- oder Spiegelungs-
prinzip basiert. Dies scheint insbesondere deswegen nicht vollkommen
abwegig, weil einer derjenigen Philosophen, die Arendts Denken nach-
haltig beeinflusst haben, Kant, sich fiir die Anwendung des ius talionis
als Prinzip der Gleichheit und Gerechtigkeit ausgesprochen hat.”'® Er
stellt allerdings dadurch auf einen streng formalen Gerechtigkeitsbegriff
ab, der materielle Erwdgungen aulen vor lisst. Zudem implizieren seine

2 .
«? 0, also den inneren Kau-

Ausfiihrungen einen ,, Talions-Automatismus
salzusammenhang von Verbrechen und Strafe, der dem sékularen Zeital-
ter nicht gerecht werden kann.>*' Der eigentliche Talionsgedanke, der
unter dem biblischen Motiv ,Auge um Auge, Zahn um Zahn‘ Eingang
auch in die Alltagssprache gefunden hat, wird von Arendt explizit abge-
lehnt: ,,°DaB ein grofles Verbrechen der Natur Gewalt antut und die Erde
selbst nach Vergeltung schreit; da3 das Bdse eine naturgegebene Har-
monie zerstort, die nur durch Sithne wiederhergestellt werden kann; daf3
Unrecht der betroffenen Gruppe um der moralischen Ordnung willen die
Pflicht auferlegt, den Schuldigen zu bestrafen‘ — all das sind fiir uns an-

522 . .
“>** Sie wiirde

523

tiquierte Vorstellungen, die wir als barbarisch ablehnen.
das Talionsrecht wohl als Rache qualifizieren, die als ,,Re-aktion
immer nah an dem Verbrechen bleibt, ,,um im Verlauf des eigenen rea-
gierenden Tuns die Kettenreaktion, die ohnehin jedem Handeln potenti-
ell innewohnt, ausdriicklich virulent zu machen und in eine Zukunft zu
treiben, in der alle Beteiligten, gleichsam an die Kette einer einzigen Tat

518 Arendt, Die vollendete Sinnlosigkeit in: Nach Auschwitz, S. 7 (30).

519 Kant, Metaphysik der Sitten, S. 193.

520 Ebert, Talion und Vergeltung im Strafrecht in: Jung (Hrsg.) Recht und Mo-
ral, S. 249 (251), m.w.A.

521 Ebd., S.249 (252), m.w.A.

522 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 401 f.

523 Arendt, Vita Activa, S. 306.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Rechtsperson und Rechtssubjektivitat in der idealen Republik | 85

gelegt, nur noch re-agieren, aber nicht mehr agieren kénnen.“*** Die Ta-
lion als Wiederherstellung scheint den Grundgedanken einer politischen
Ordnung als organische, ,,magische* 52 zugrunde zu legen, ein Konzept,
das dem Arendt’schen diametral entgegensteht. Deswegen wird auch die
Vorstellung, dass ,,[...]Jdie Erde selbst nach Vergeltung schreit“** von
ihr als antiquiert abgestraft, da diese Formulierung das Verbrechen als
Zerstorung einer gewissermaflen natiirlichen Ordnung versteht, wéhrend
Arendt, rekurrierend auf eine der Pramissen der Moderne — nulla poena
sine lege — feststellt, dass das Gesetz erst das Verbrechen schafft, nicht
also der Natur, sondern der gemeinsamen Welt entspringt.>”’

,»Es ist der politische Korper, an dem etwas wiedergutgemacht wer-
den muB, und es ist die allgemeine politische Ordnung, die auller Betrieb
geraten und wiederhergestellt werden mufB.“>*® Arendt scheint also
durchaus davon auszugehen, dass die Strafe die Funktion der Wieder-
gutmachung und der Wiederherstellung hat. Sie betont, dass es die ,,all-
gemeine politische Ordnung**® ist, die durch das Verbrechen geschi-
digt wird. Diese basiert ma3geblich auf der ,,Heilkraft menschlicher In-
stitutionen“>*’, unter anderem also Gesetzen, die in den mannigfaltigen
Handlungsmoglichkeiten der Menschen Stabilitét bieten, und somit das
Minimum an Vorhersehbarkeit, das es zum Zusammenleben in Freiheit
und Gleichheit braucht. Durch ihre Tat suggeriert die Verbrecherin, dass
sie eine individuelle Ausnahme von denen von ihr in ihrem Bestand
nicht angezweifelten Spielregeln des Miteinanders wiinscht — sie negiert
also die allgemeine Geltung der Norm. Wird dieser Zustand zur Norma-
litdt, gehe damit die Gefahr einher, dass die Autoritdt der Institutionen

531

erodiert und die politische Gemeinschaft zerféllt.”” Deswegen miisse

der Einzelnen demonstriert werden, dass das Gesetz jeden umfasst,532

geschiitzt werde durch das Strafrecht demnach das Gesetz, nicht die ver-

524  Arendt, Vita Activa, S. 306.

525 Ebert, Talion und Vergeltung im Strafrecht in: Jung (Hrsg.) Recht und Mo-
ral, S. 249 (252).

526 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 401.

527 Arendt, Denktagebuch, S. 179 f.

528 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 382.

529 Ebd.

530 Arendt, Uber die Revolution, S. 226.

531 Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 119 (133).

532 Arendt, Macht und Gewalt, S. 96.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

86 | Integritat und Verantwortung

letzten Individuen.”*® Bei der Strafe handle es sich um einen Symboli-
schen [Hervorheb. im Original] Uberschuss*™
sche Ordnung durch die Negation der Negation wiederhergestellt, die
die Téterin als Gleiche unter Gleichen behandelt und die Geltung des
Rechts fiir alle Mitglieder bestétigt. Dass diesem Ziel jedoch bereits
durch das performative Unrechtsurteil geniige getan wurde, 14sst vermu-
ten, dass es innerhalb der Arendt’schen Theorie keine Grundlage fiir die
Verhingung einer Strafe gibt. Vielmehr scheint es, als negiere die Ver-

. Somit wird die politi-

hingung von Sanktionen zur Demonstration der Geltung des Rechts ei-
nen der Grundsitze des Politischen, ndmlich das Menschen nicht als
Mittel zum Zweck benutzt werden diirften.”
nur begegnen, wenn die Wiedergutmachung am politischen Korper eine

Diesem Einwand ldsst sich

Strafe rechtfertigt. Die Gegeniiberstellung von politischem Korper und
politischer Ordnung ldsst vermuten, dass ersterer diejenigen Individuen
bezeichnet, die konkrete Mitglieder der Gemeinschaft sind. Es gehore
zur Ehre und Wiirde des Geschéddigten oder Verletzten, dass der Téter
bestraft wird, zitiert Arendt Grotius in ihrem Interview mit Joachim
Fest.™® Hier scheint der Grundsatz der Republik, ndmlich, dass die An-
gelegenheit einer Einzelnen Angelegenheit Aller ist, Ausgangspunkt der
Uberlegungen zu bilden: Wenn die Gemeinschaft sich nicht daran store,
jemanden in ihrer Mitte zu belassen, der einen anderen Menschen ge-
schidigt hat, werde dem Opfer die Anerkennung versagt.”’ Die Strafe
hingegen mache die Missbilligung des Unrechts durch die Gemeinschaft
manifest.”® Sie ldsst sich demnach durchaus als eine Form der Solidari-
sierung der politischen Gemeinschaft mit der Geschidigten verstehen.™’
Das bedeute jedoch auch, dass die Geltung der Rechtsnormen sichtbar
bestitigt werden muss, eine Anforderung, der nur die Strafe geniigen

533 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 382.

534 Zabel, ZRPh 2017, S. 125 (141).

535 Eine Kritik, die bereits bei Kant zu finden ist, der somit jeden Strafzweck
ablehnt, der sich am Mafstab der Opfer oder der Gemeinschaft misst
(Kant, Metaphysik der Sitten A197).

536 Arendt/ Fest, Eichmann war von emporender Dummbeit, S. 56 f.

537 Ebd.

538 Ebert, Das Vergeltungsprinzip im Strafrecht in: Krummacher (Hrsg.),
Geisteswissenschaften — wozu?, S. 35 (53).

539 Vgl. Loick, Juridismus, S. 103 f.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Rechtsperson und Rechtssubjektivitat in der idealen Republik | 87

kann. ** Gleichzeitig stirke die Sichtbarkeit, die ,,normexpressive

« 541 542 d

[Hervorheb. im Original] Antwort , das ,,Rechtsvertrauen er
nicht betroffenen Mitbiirgerinnen — diene also der ,,Kohdrenzwah-
rung“.>* Diese Erwigungen sind nicht von einem Gerechtigkeits- son-
dern von einem Vergeltungsgedanken getragen, der sich jedoch qualita-
tiv von der organisch legitimierten Vergeltung unterscheidet: Als Straf-
iibel ist sie positivrechtlich perpetuiert und unterliegt somit den Voraus-
setzungen, die an ein Gesetz zu stellen sind. Die Strafe bemisst sich
demnach an den zuvor in der Gemeinschaft gefundenen MaB3stdben und
abstrahiert individuelle Rachegefiihle der Verletzten.

Es ist jedoch auch nicht auszuschlieBen, dass Arendt mit Hegel und
Kant eine Straftheorie vertritt, die den Grund der Strafe in der Taterin
selbst sicht.”*

als geeignet zum Neuanfang ab, weil dieses seinen Grund immer in der

So lehnte Arendt die Verzeihung nicht allein deswegen

Téterin, nicht in der Tat suche, sondern auch deswegen, weil dem Ver-
zeihen eine Einseitigkeit innewohne, die Ungleichheit herstellt.’* Sie
nehme sich als Gnade an, und negiere damit die Anerkennung der Ande-
ren als Gleiche und die Mdoglichkeit, durch eine Strafe fiir ihr Handeln
zu siihnen und abschliefend zuriickzukehren an einen verantwortungs-
vollen Standort innerhalb der Gemeinschaft.**® Die durch eine politische
Gemeinschaft verhdngte Strafe erkennt, durch die Zuschreibung des Ge-
schehenem zu einem Individuum, dessen Verantwortung und damit sei-
ne Rechtspersonalitit an,”*’ eine Anerkennung die deswegen moglich ist,
weil der Mensch als Biirgerin immer auch Rechtskoproduzentin ist und
demnach im horizontalen Gesellschaftsvertrag auch iiber die Art und
Weise ihrer Bestrafung mitentschieden hat. In dieser Theorie bleibt al-
lerdings unklar, warum das Unrechtsurteil nicht ausreichen soll, um die
Téterin als verantwortungsvolles und in das Recht eingebundenes Indi-

540 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 402.

541 Zabel, ZRPh 2017, S. 125 (142), Hérnle, Straftheorien, S. 31 ff.

542 Ebert, Das Vergeltungsprinzip im Strafrecht in: Krummacher (Hrsg.),
Geisteswissenschaften — wozu?, S. 35 (53).

543 Zabel, ZRPh 2017, S. 125 (142).

544 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 100.

545 Arendt, Denktagebuch, S. 3 f.

546 oick, Juridismus, S. 104 f.

547 Vgl. Arendt, Organized Guilt and Universal Responsibility in: Essays in
Understanding, S. 121 (127).

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

88 | Integritat und Verantwortung

viduum anzuerkennen. Daher scheint es addquater bei der Begriindung
der Strafe auf die moderne Vergeltung, die sich an rechtsstaatlichen
Prinzipien orientiert, zu rekurrieren.

Arendts Konzept der politischen Gemeinschaft fiihrt zu einer expres-
% Der moderne Begriff versucht, die hergebrachte
Dichotomie zwischen absoluten und relativen Straftheorien aufzuldsen

siven Straftheorie.

und bezeichnet eine Vereinigung von retributiven Aspekten und Uberle-
gungen zur positiven Generalprivention.>*Durch die strenge Bindung
an den Offentlichen Raum und das Verbot, Menschen in diesem Bereich
als Mittel zum Zweck zu nutzen, ist insbesondere die Spezialpravention
mit ihrem Modell nicht kompatibel. Davon ausgehend, dass man es mit
der Offentlichkeit immer mit bereits erzogenen Menschen zu tun ha-
be,” und dass das Recht die Sphire der Offentlichkeit nicht iiberschrei-
ten darf, konnen Erziehung oder Sicherung keine Strafzwecke darstellen.

An die Ausgestaltung der Strafen miissen mithin ebenfalls die Maf3-
stibe des offentlichen Raumes angelegt werden. Die Téterin muss somit
zundchst als Gleiche unter Gleichen behandelt werden, so dass Einzel-
fallstrafen, die der Richterin ein freies Dispositionsrecht iiber Art und
Dauer der verhdngten Strafe zugestehen wiirden, ausgeschlossen sein
miissen. Nicht nur wiirden dadurch ,Menschen, und nicht Gesetze*, als
Umkehrung des zuvor zitierten Satzes herrschen, vielmehr wére der Té-
terin ihr Recht als Gleiche verwehrt, womit sie auch aus der politischen
Gemeinschaft, wenn auch nicht explizit, im Sinne der Rechtlosstellung
durch Entziehung der Zugehorigkeit, sondern implizit, durch die Negati-
on ihrer Gleichheit, ausgeschlossen wiirde. Ein Ausschluss aus der Ge-
meinschaft ist bereits mit dem Fundament Arendts politischer Anthropo-
logie nicht vereinbar; in keinem Fall darf eine Strafe demnach die Ent-
ziehung von Rechtspositionen nach sich tragen, die den Menschen de
facto vogelfrei machen. Da das Recht den Menschen als Biirger behan-

548 Diesen Begriff fiihrt Hornle ein und will ihn an die Stelle der iiberkomme-
nen Unterscheidung zwischen absoluten und relativen Straftheorien setzen,
da Strafe um ihrer selbst Willen nur durch Rekurrieren auf religiése Gebote
begriindet werden konne (Hérnle, Straftheorien, S. 61).

549 Erber-Schropp, Schuld und Strafe, S. 20.

550 Als Entgegnung auf seine Verteidigung, er habe nur Befehlen gehorcht po-
lemisiert Arendt gegen Eichmann, ,,dass die Politik ja nicht in der Kinder-

stube vor sich geht* (4rendt, Eichmann in Jerusalem, S. 404).

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Rechtsperson und Rechtssubjektivitat in der idealen Republik | 89

deln muss, muss es ihm verwehrt sein, durch die Strafe regulierend in
seinen gesellschaftlichen oder privaten Raum einzugreifen — Eheverbote
oder Eigentumsentziehung scheiden als Strafe also ebenso wie die Er-
ziehung aus.

2.2 RECHTSPERSON UND MENSCHENWURDE

Der Begriff der Menschenwiirde, wie er als Resultat der Revolutionen
sowohl der amerikanischen als auch der franzosischen Verfassung zu-
grunde lag, hat sich in den proklamierten Menschenrechten manifestiert,
die jedem Menschen unabhingig von seiner gesellschaftlichen Position
»! Legitimiert wurde diese Ansicht durch
die Annahme, dass der Natur des Individuums eine solche Wiirde im-
manent sei, und die politische Gemeinschaft daher verpflichtet sei, es als
Rechtsperson anzuerkennen.”” Dass es sich bei dieser Verpflichtung um

individuell zustehen sollten.

reine Fiktion handelte, sei in dem Moment offenbar geworden, als nach
dem Auseinanderbrechen der Vielvolkerstaaten Europas die staatenlos
Gewordenen versuchten, an die Menschenwiirde und die daraus abgelei-
teten Menschenrechte zu appellieren, um eine Rechtsposition zu erlan-

> Dem legalen Status der Angehdrigen eines bestimmten Staates

gen
entkleidet habe sich an ihnen demonstriert, dass vor der ,,abstrakten
Nacktheit des Menschseins*>** die ,»Welt keinerlei Ehrfurcht empfun-
den* > hat, die Menschenwiirde also durch ,das bloBe Auch-ein-
Mensch-sein nicht zu realisieren®® ist. Es sei der Geburtsfehler der
Menschenrechte gewesen, dem Individuum Rechte und Pflichten in sei-
ner Vereinzelung zuzusprechen, als wiren sie ihm gleichermaflien von
Natur aus immanent und somit sowohl den artifiziellen als auch rezipro-

ken Charakter des Rechts und demnach auch der Menschenrechte zu ne-

551 Vgl. Arendt, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 616 f.

552 So z.B. Robespierre, Entwurf einer Erklarung der Rechte in: Menke/ Rai-
mondi (Hrsg.), Die Revolution der Menschenrechte, S. 78.

553  Arendt, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 608.

554 Ebd., S.619f.

555 Ebd.

556 Arendt, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 619 f.

- am14,02.2026, 09:55:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447581-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

