
108 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

2007 erfolgte als explizite (und regierungstreue) Reaktion auf AMSIs erfolgreiche 
Positionierung.156 

Der OSE, zunächst unter der Führung von Adnān ad-Dulaimī, von 2005 bis 2013 
unter Ġafūr as-Sāmarrāʾī, konnte sich gegenüber AMSI ab 2007 durchsetzen (nicht 
zuletzt durch den Einsatz der staatlichen Sicherheitskräfte). Die religiöse Repräsen

tation der Sunna blieb aber umstritten. Es kam zu Spannungen zwischen dem Rat 
der irakischen Gelehrten und dem OSE. Als dritter bedeutender Akteur trat die Dar 
al-Iftāʾ unter Mahdi al-Sumaidāʿī auf, der für sich in Anspruch nahm, das Mufti- 
Amt aus osmanischen Zeiten wiederzubeleben.157 

Ungeachtet dieser späteren Entwicklungen lässt sich festhalten: Trotz der Ab

lehnung von Konfessionalismus beteiligte sich AMSI an der Aushandlung sunni

tischer Autorität und Repräsentation. Die Auseinandersetzung mit der OSE, aber 
auch mit den sunnitischen politischen Parteien, illustriert das Ringen um die neu 
zu etablierenden konfessionellen Institutionen. AMSI nahm dabei eine bedeutende 
Rolle in der sunnitischen Selbstkonstitution als Konfession und damit der sunniti

schen Konfessionalisierung nach 2003 ein. 

3.4 Erstes Zwischenfazit 

Konfessionalismus und die Konfessionen Sunna und Schia wurden nach dem Sturz 
des Baʿṯ-Regimes meist im Kontext der Neugestaltung des politischen Systems an

gesprochen. Zwei Formen solcher Bezüge dominierten dabei: Erstens die positive 
Bezugnahme auf die Schia durch die dominierenden schiitischen politischen Par

teien, zweitens die Konfessionalismuskritik anhand eines irakischen Einheitsideals 
sowie im Rahmen der Kritik an der US-amerikanischen Präsenz. 

Zur ersten Form: Die aus dem Exil zurückgekehrten schiitischen Parteien defi

nierten das Regime von Saddam Hussein anhand einer aus ihrer Sicht konfessiona

listischen Unterdrückung der schiitischen Bevölkerungsmehrheit. Sie legitimierten 
ihre Forderung nach politischer Macht, indem sie argumentierten, dass dadurch so

wohl die Diktatur (die Unterdrückung der Mehrheit) wie auch der Konfessionalis

mus (die Unterdrückung der Schia) beseitigt würden. 
Zur zweiten Form: Die Orientierung an konfessioneller Zugehörigkeit, auf der 

die Annahme einer schiitischen Bevölkerungsmehrheit und der daraus abgeleite

te Machtanspruch gründeten, wurde wiederum selbst als konfessionalistisch abge

lehnt, beispielsweise durch Muqtadā aṣ-Ṣadr und AMSI. Es wurde gegenüber dem 
alten Regime also kein Bruch, sondern eine Kontinuität des Konfessionalismus kon

statiert (oder, durch AMSI, gar dessen Steigerung). 

156 Roggio, Bill: Sunni clerics turn on Association of Muslim Scholars, 17.11.2007. 
157 Vgl. Hasan: Religious Authority and the Politics of Islamic Endowments in Iraq, S. 7 – 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-011 - am 12.02.2026, 16:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems 109 

Das Verständnis von Konfessionalismus erfuhr dabei einen Wandel: Wurde er 
zunächst (und auch bereits vor dem Krieg 2003) im Irak mit der Unterdrückung 
durch ein diktatorisches Regime verbunden, bezeichnete der Begriff zunehmend 
die Ordnungsstruktur der Bevölkerung, an der das politische System nach 2003 aus

gerichtet wurde – zumindest bei denjenigen, die dieses neue System kritisch sahen. 
In der irakischen Öffentlichkeit wurde das neue politische System zunehmend 

anhand seines Bezugs auf konfessionelle Zugehörigkeit diskutiert. Die Konfessio

nalismuskritik fungierte dabei als Bindeglied zwischen der Systemkritik und der 
Ablehnung der Besatzungsmacht. Der Bezug auf Konfession bildete also sowohl 
für die Legitimation des neuen Systems wie für die Kritik daran die entschei

dende Grundlage. Die Durchdringung der Öffentlichkeit mit der Orientierung an 
Konfession erfolgte somit anhand der Frage nach dem neuen politischen System. 

Was die Struktur der Konfessionen anbelangt, lassen sich für Schia und Sunna 
unterschiedliche Tendenzen feststellen. Die schiitischen Parteien und Sīstānī be

anspruchten auf unterschiedlichen Ebenen, die Schia zu repräsentieren – ein An

spruch, der von Ṣadr herausgefordert wurde. Die Sunna dagegen war noch nicht in 
diesem Ausmass als Konfession strukturiert, die entsprechenden Institutionen wie 
auch der Anspruch die sunnitische Bevölkerung als Sunna zu repräsentieren, muss

ten sich erst herausbilden. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-011 - am 12.02.2026, 16:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839409275-011 - am 12.02.2026, 16:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

