
 

59 

2  Ethische Grundlagen einer psychoanalytisch- 

therapeutischen Arbeit im Strafvollzug 

 

Im vorliegenden Kapitel soll gezeigt werden, dass die Grundlagen 

einer analytisch-psychotherapeutischen Arbeit im Justizvollzug 

ethischer Natur sind. Das gegenseitige Verhältnis von Subjekt, Ge-

setz, Überschreitung und Freiheit (also von Subjekt und Gesell-

schaft) muss bestimmt werden, um Themengebiete der individuellen 

psychischen (Nach-)Reifung und Normalisierung (als deskriptiv-

empirische Feststellungen) definieren zu können. Die ethische Di-

mension der Psychoanalyse wird in dem Freudschen Diktum „Wo 

Es war, soll Ich werden“1 zusammengefasst, das auf die präskriptiv-

normative Dimension des Gesetzes hinweist. Die Dimension des Sol-

lens, die Ich und Es in einer nie aufzulösenden, sich gegenseitig be-

dingenden Spannung hält2, kann als analog zur rechtphilosophi-

schen Fragestellung, wie man vom Sein zum Sollen kommt, be-

schrieben werden.3 Es geht um eine Differenz, die das Subjekt erst 

konstituiert. Würde das Sollen im Sein restlos aufgehen, wäre man 

im Absoluten einer z.B. biologisch-genetisch definierten Determina-

tion des Menschen: Wunsch, Begehren und Trieb - Bewusstes und 

Unbewusstes - würden in eins zusammenfallen, und das Sprechen 

des Subjekts darüber wäre nur noch der Versuch, objektive Infor-

mationen mittels eines zweifelhaften, unwissenschaftlichen Me-

diums - der Sprache -  wiederzugeben. Ginge das Sein restlos im 

Sollen auf, wäre der Mensch nur noch Mittel zum Zweck, gleichgül-

tig wie pervers letzterer sich gestaltet. Gleich wie zum Beispiel in 

Diktaturen wären Seins-Berechtigung und Ausführen eines Befehls 

ein und die selbe Sache. Leben an sich (das sich nicht in irgendeine 

teleologische Bestimmung fassen ließe) hätte keinerlei Wert. 

 Die ethische Dimension in der analytischen Therapie bezieht 

sich nun auf die Frage nach einem richtigen Begehren, der Akzep-

tanz der Kastration, die im psychoanalytischen Sinne besagen will, 

dass ein konstitutiver Verlust einen Mangel bewirkt, der ein Begeh-

ren erst ermöglicht. Dieses Begehren situiert sich in einer Differenz, 

 
1  Freud, S. (1933a [1932]): Neue Folge der Vorlesungen zur Einführung in die 

Psychoanalyse. G.W., Bd. XV, S. 86. 
2  Weil das Ich Träger des Normativen ist. 
3  „Es muß etwas hinzukommen, um den Übergang vom Sein (eines Zustan-

des, einer Regelung) zum Sollen (dieser Zustand, diese Regelung erhalten, 
reformiert oder abgeschafft werden) zu ermöglichen. Dieses Etwas kann 
z.B. sein: tyrannische Macht, eine Idee, Gottes Wille, die Vernunft, die 
Macht einer Mehrheit, die Übereinstimmung (Konsens), die Einsicht der 
Wissenschaft.“ In: Naucke, W., Harzer, R. (2005), a.a.O., S. 25-26. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003 - am 14.02.2026, 07:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

60 

die jede Analyse bzw. analytische Psychotherapie zu einer partikula-

ren, das Subjekt betreffenden Angelegenheit werden lässt. Die Su-

che nach der partikularen Wahrheit des Subjekts, die sich in sei-

nem Begehren artikuliert, aber darin nie völlig aufgehen kann, leite-

te Freud. Dabei verweist das Sollen durchaus auch auf den norma-

tiven Aspekt der Analyse: Der Ödipuskomplex soll überwunden 

werden und der Narzissmus nicht in einer stereotypen perversen 

Umsetzung eines Phantasmas erstarren. Vielleicht nimmt das 

Freudsche Über-Ich den Platz dieses Sollens ein und das Diktum 

„Wo Es war, soll Ich werden“ betont eben auf diese Weise, dass das 

Subjekt ein Effekt dieser Spannung zwischen drei Instanzen ist: 

dem Es als Ort der Triebe und des Verdrängten, dem Ich als Ergeb-

nis von Identifizierungen und dem Über-Ich als Hort der Normen, 

Regeln und Gesetze. Diese Topologie führt - wie der Name schon 

sagt - einen Raum ein, in dem - metaphorisch gesprochen - die Psy-

che produziert wird bzw. sich entwickelt.  

 Die Verknüpfung von Freiheit und Gesetz bzw. Wunsch und De-

termination spielt im Justizvollzug eine besondere Rolle: Der Begriff 

Freiheit ist hier stets ambivalent. Einerseits wird die Freiheit der 

Entscheidung bei Begehung der Straftat vorausgesetzt - nur so 

kann Schuldfähigkeit definiert werden -, andererseits ist Freiheit 

ein (durch Entzug erzeugter) Wunsch, der sich nach der Haftentlas-

sung erfüllen soll. Diese Ambivalenz, die mit vielen subjektiven 

Ängsten besetzt ist, spielt auch in der Therapie eine bedeutende 

Rolle. Zwischen diesen beiden Freiheitsbegriffen spielt sich die sub-

jektive Dimension der Therapie ab. Im Sprechen werden die Zwän-

ge, Ängste und Wünsche deutlich, die in Straftaten ausagiert wur-

den und deren Wiederholung befürchtet wird oder verlockend reizt.

Das wechselseitige Zusammenspiel von normativen (präskriptiven) 

Gesetzen und wissenschaftlich-deskriptiven Erkenntnissen, das 

Freud dazu veranlasste, auf Mythen zurückzugreifen oder diese zu 

erfinden, um den Ursprung von Gesellschaft und Sexualität zu er-

klären, ohne dabei auf Ergebnisse aus Biologie und Medizin zu ver-

zichten, ist eine die Wissenschaft vom Menschen durchziehende 

Dialektik.4 Aktuell wird dieses Wechselspiel, in dem Biomedizin und 

(präskriptive) Normativität aufeinander treffen, zugunsten eines na-

turwissenschaftlichen Diskurses sozusagen ent-dialektisiert, indem 

Abweichungen von der präskriptiven Norm als biologisch-genetisch 

bedingte (durch Deskription gewonnene) Pathologien definiert wer-

den; die Fähigkeit bzw. Unfähigkeit zur Anpassung an gesellschaft-

 
4  Auf die Freudschen Mythen wie Totem und Tabu und seine Auslegung des 

Ödipusmythos wird noch eingegangen werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003 - am 14.02.2026, 07:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethische Grundlagen

 

61 

liche Vorgaben wird mittels bio-genetischer Kategorien erfasst.5 Die 

der Norm inhärente Ambivalenz zwischen deskriptiver Empirie und 

präskriptiver Setzung wird zugunsten ersterer aufgehoben, indem 

eine m. E. unzulässige Subsumierung stattfindet. Dies hat eine be-

sondere Auswirkung auf Justiz und Strafwesen. Der Gefangene 

wird zum gestörten, pathologischen Objekt.6 Es ist hier ein Wiede-

raufleben der Diskussion um erbbedingte Kriminalität festzustellen. 

Dadurch wird die Verantwortung der Gesellschaft, aber auch die 

Entscheidungsfreiheit des Subjekts ausgeblendet. Die gesellschaftli-

che Ambivalenz, die sich in den Institutionen widerspiegelt, wird 

zugunsten einer scheinbaren biologischen Eindeutigkeit reduziert - 

der Täter kann dann aufgrund seiner Schuldunfähigkeit nicht mehr 

bestraft, sondern nur noch verwahrt werden. 

 Hier soll herausgestellt werden, dass Institutionen und Gesetz 

nicht auf Empirie beruhen. Dadurch sind sie nicht verifizierbar und 

halten einem naturwissenschaftlichen Ideal nicht Stand. Die Dicho-

tomie von richtig-falsch, die empirisch-wissenschaftlich begründet 

wäre, findet auf Gesetze und normative Setzungen keine Anwen-

dung. Findet dies trotzdem statt - wie anhand des eingangs darges-

tellten Beispiels der gegenwärtigen Verwendung des Konzepts psy-

chopathy gezeigt wurde -, so findet ein stillschweigender Übergang 

von einer empirisch gewonnen Deskription hin zu einer präskripti-

ven Setzung statt. Dieser Übergang kann auch als naturalistischer 

Fehlschluss beschrieben werden, ein Konzept das G.E. Moore 

(1903)7 entwickelte und auf das noch eingegangen werden wird. 

 

 

 

 

 
5  „Es sind dies (a) vier ('genetisch') prädisponierte Temperamentsdimensio-

nen (zusätzlich zur 'Belohnungsabhängigkeit', 'Verletzungsvermeidung', 
und 'Offenheit gegenüber neuen Erfahrungen' nunmehr weiter eine Dimen-
sion der 'Beharrlichkeit' [persistance]) sowie weiter (b) drei ('epigenetische', 
d.h. stärker entwicklungspsychologische und sozial beeinflußte) Persön-

lichkeitsdimensionen (‚Selbstbezogenheit’ [self directedness; kennzeichnet 
die interpersonelle Autonomie einer Person], ‚Kooperativität’ [co-

operativness; beschreibt die zwischenmenschliche Integriertheit einer Per-
son] und ‚Selbst-Transzendenz’ [self-transcendence; als Kennzeichen für 
eine gesellschaftlich universelle Personintegration]).“ Cloninger, C.R., 
Svrakic, D.M., Przybeck T.R. (1993): A psychobiological model of tempera-

ment and character. In: Archive of General Psychiatry, 50, 975-990. Zitiert 
in Fiedler, P. (1998): a.a.O., S. 134-135. 

6  Köhler, K. D. (2004): Psychische Störungen bei jungen Straftätern. Kovac, 
Hamburg. 

7  Moore, G. E. (1970): Principia Ethica. Reclam, Stuttgart. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003 - am 14.02.2026, 07:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

62 

2.1 Wahrheit, Freiheit und Sittlichkeit 

 

Für die Begründung des normativen Zusammenhangs halte ich 

mich an Kants Moralphilosophie, weil er wie kein anderer die Ethik 

durch ein normatives Prinzip begründet hat. Im Gegensatz zu den 

vorherigen Ethiken, die inhaltlich vorgehen und die Frage nach dem 

Glück oder dem guten Leben stellen, sucht Kant ein formales und 

allgemeingültiges Prinzip der Moral, das als Maßstab jedes ethi-

schen Handelns angelegt werden kann.8 Dieses Prinzip verweist auf 

die Bestimmung des Menschen als freies bzw. autonomes Wesen 

und wird durch den Kantischen Imperativ formuliert: Dieser besagt, 

„[...] dass moralisches Handeln das und nur das Handeln ist, des-

sen Prinzip universalisierbar ist, d.h. ohne Abstriche verallgemei-

nerbar“9. Da es mir in der Therapie mit jugendlichen Strafgefange-

nen darum geht, das Moment der Freiheit, das ihnen verblieben ist, 

zu erwecken, gehe ich von den Kantischen Bestimmungen der Mo-

ralphilosophie als Inbegriff der Freiheit aus, um zu formulieren, wie 

die ethische Dimension in die Therapie von Strafgefangenen hi-

neinspielt. 

 Aus der philosophischen Tradition von Leibniz und Hume über-

nimmt Kant die Trennung von Faktenwahrheiten, die empirisch (al-

so auch anders sein könnten), und logischen Wahrheiten10, die 

nicht widerlegbar sind, d.h. ihr Gegenteil kann nicht sein. Kant 

übernimmt also einen grundlegenden Gegensatz: Urteile a priori, 

dies sind Vernunftwahrheiten vor der Erfahrung, und Urteile a 

posteriori, diese sind Wahrheiten, die auf Erfahrung beruhen. Kant 

formuliert diese Urteile auch als analytische Wahrheiten: Sie beru-

hen auf einem Urteil a priori (z.B. „Die Körper sind ausgedehnt“), die 

Wahrheit liegt dabei im Begriff selbst und ihr Gegenteil kann nicht 

wahr sein; und synthetische Wahrheiten: Diese werden durch alle 

Urteile a posteriori gebildet (z.B. „Das Buch ist schwer“). Im Buch 

liegt nicht die Schwere, diese Wahrheit ist folglich zusammengesetzt 

und folgt aus der Erfahrung (Empirie). 

 Kant fügt dem einen dritten Wahrheitsbegriff hinzu, der auf ei-

nem synthetischen Urteil a priori beruht. Diese Wahrheit gründet 

sich vor aller Erfahrung (a priori), ist aber zusammengesetzt (syn-

thetisch), d.h. ermöglicht neue Erfahrung. Ein Beispiel dafür ist das 

Kausalitätsprinzip: „Wenn die Sonne den Stein bescheint, so wird er 

warm. Dieses Urteil ist ein bloßes Wahrnehmungsurteil und enthält 

keine Notwendigkeit [...] Sage ich aber: die Sonne erwärmt den 

 
8  Schwepphäuser, G. (2006): Grundbegriffe der Ethik zur Einführung. Junius, 

Hamburg, S. 54-55. 
9  Ebd., S. 54. 
10  Körner, S. (1955): Kant. Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen, S. 10-19. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003 - am 14.02.2026, 07:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethische Grundlagen

 

63 

Stein, so kommt über die Wahrnehmung noch der Verstandesbegriff 

der Ursache hinzu, der mit dem Begriff des Sonnenscheins den der 

Wärme notwendig verknüpft, und das synthetische Urteil wird not-

wendig allgemeingültig, folglich objektiv und aus einer Wahrneh-

mung in Erfahrung gebracht“11. Erst durch dieses a priori wird für 

den Menschen die Erfahrung dieses Zusammenhangs möglich. 

 In diese dritte Kategorie von Wahrheit gehören auch normative 

(also präskriptive, nicht empirische) Wahrheiten, die weder beleg- 

noch beweisbar sind (wie z.B.: „Der Mensch ist ein vernünftiges We-

sen“, „Der Mensch ist frei“). Sie ermöglichen ein bestimmtes Verhal-

ten und Handeln. Dagegen sind soziale Wahrheiten, wie z.B. „Men-

schen neigen zu Diebstahl“, empirisch-deskriptive Wahrheiten. Alle 

normativen Urteile („Menschen sind frei“) sind synthetisch - a priori, 

d.h. auf das Beispiel bezogen, um den Menschen ernst zu nehmen, 

muss ich so tun, als ob er frei wäre. Dies geschieht unabhängig von 

Erfahrung, ermöglicht diese aber. Ich kann eine Handlung nun in 

ihren Voraussetzungen als frei beurteilen und den Handelnden für 

sie verantwortlich machen.12 

 Aktuell findet eine Umkehrung bzw. Vermengung statt. Ein Er-

fahrungsurteil wird sozusagen unter der Hand in ein Urteil a priori 

umgewandelt. Entscheidend bleibt aber das synthetische Urteil a 

priori. Am Beispiel des Gesetzes bzw. des Strafvollzugs heißt dies, 

dass der Mensch als frei angenommen werden muss, um ihn über-

haupt bestrafen zu können. Gegenwärtig wird mit Hilfe von immer 

detaillierter werdenden Diagnosemanualen jede Abweichung von ei-

ner präskriptiven Norm als Störung, die zunehmend den Wert einer 

Krankheit annimmt, klassifiziert: Der Gesetzesbrecher wird auf die-

se Weise pathologisiert.  

 Natürlich treten in der Praxis präskriptive Norm und empirische 

Erkenntnisse vermischt auf, aber für die psychotherapeutische Ar-

beit im Jugendvollzug gilt, dass die Konfrontation mit Normen, die 

der Insasse sowohl aufgrund seiner Straftat als auch  anhand des 

täglichen institutionellen Ablaufs erfährt, in den Einzel- oder Grup-

pensitzungen die Möglichkeit einer Reflexion bzw. eines Darüber - 

Sprechens enthalten muss. Normen erhalten im Sprechen erst 

nachträglich ihren subjektiven Sinn, der nicht zuletzt auf dem Ef-

fekt beruht, dass die Vermengung von deskriptiven und präskripti-

ven Sachverhalten erst mittels der im Sprechen erfahrenen Subjek-

 
11  Kant, I. (1783): Prolegomena zu einer jeden zukünftigen Metaphysik, die als 

Wissenschaft wird auftreten können. In: Kant (1966), Werke in sechs Bän-

den. Hg. von W. Weischedl, Bd. III: Schriften zur Metaphysik und Logik. 
Wissenschaftl. Buchgesellschaft, Darmstadt, S. 113-264, S. 167, § 20 An-
merkung. 

12 Körner, S.: a.a.O., 104-117.  

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003 - am 14.02.2026, 07:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

64 

tivierung eine Trennung erfährt. Ich möchte sogar soweit gehen zu 

formulieren, dass jede psychotherapeutische Intervention in Institu-

tionen auf dieser Differenzierung beruht. Um den Unterschied von 

rationalen und empirischen Wahrheiten zu verdeutlichen, möchte 

ich hier zunächst noch näher auf Kant eingehen. 

 

 

2.1.1 Kants Kritik einer empirischen Rechtslehre 

 

Die Aktualität der Frage nach den Grundlagen des Rechts wird von 

in einem Aufsatz des Juristen Wolfgang Naucke dargestellt. Er be-

ginnt mit einem Zitat aus Kants Metaphysik der Sitten: 

 

„Eine bloß empirische Rechtslehre ist (wie der hölzerne Kopf in Phaedrus’ Fabel) 

ein Kopf, der schön sein mag, nur schade! daß er kein Gehirn hat.“13 

 

Laut Naucke wurde dieser Gedanke in der Rezeption der Kantischen 

Rechtslehre bisher fundamental vernachlässigt. Das empirische 

Recht - so zitiert Naucke weiter - sei „ein bloß mechanisches Mach-

werk – was eigentlich [...] an sich gar kein Recht sein würde“14. Kant 

setze die metaphysische Rechtslehre dagegen, wobei Metaphysik 

bedeute, dass unabhängig von Empirie wissenschaftstheoretische 

Voraussetzungen bzw. Anfangsgründe für die Rechtslehre bestimmt 

werden sollen. Kant unterscheide dabei das „[...] Gebiet dessen, was 

rechtens ist, von dem Gebiet dessen, was überhaupt Recht sein 

kann: das sind exakt die Gebiete des empirischen Rechts einerseits, 

des metaphysischen Rechts andererseits“15. Kennzeichen des empi-

rischen Rechts sind ort- und zeitabhängige Gesetze, die durch eine 

Macht bestimmt werden. Die Frage, wie Recht und Unrecht über-

haupt erkannt werden sollen, kann so nicht bestimmt werden. Laut 

Naucke ist bei Kant das empirische Recht eben das bloß gewollte, 

nicht erkannte Recht – Wunsch und Bedürfnisse bestimmen dieses 

Recht. Er hebt dann aus Kants Nachlass (Band XXI) folgendes Zitat 

hervor: 

 

„[...] z.B. reine und statutarische Rechtslehre sind von einander wie das Ratio-

nale vom Empirischen unterschieden. Weil aber die letztere ohne die erstere ein 

 
13  Naucke, W. (1996): Kants Kritik der empirischen Rechtslehre. Franz Steiner 

Verlag, Stuttgart, S. (5) 185. Vgl. Kant, I. (1797): Die Metaphysik der Sitten.  
In: Kant (1966), Werke in sechs Bänden. Hg. von W. Weischedl, Bd. IV: 
Schriften zur Ethik und Religionsphilosophie. Wissenschaftl. Buchgesell-
schaft, Darmstadt, S. 309-634, S. 336. 

14  Ebd. 
15  Ebd., S. (6) 186. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003 - am 14.02.2026, 07:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethische Grundlagen

 

65 

bloß mechanisches Machwerk was eigentlich kein objectives (aus Vernunftge-

setzen abstammendes) sondern ein bloß subjectives (von der Willkür der obe-

ren Macht ausgehendes) mithin an sich gar kein Recht seyn würde so ist noch 

ein besonderer zwischen beiden einzuschiebender und den Zusammenhang 

derselben vermittelnder Teil der Rechtslehre überhaupt nöthig als ein Über-

gang von der reinen Rechtslehre zu einer statutarischen überhaupt“16. 

 

Naucke schlägt vor, dass die Suche nach dem Zwischengebiet zwi-

schen der Metaphysik des Rechts (also des Rechtsprinzips) und ak-

tuellem positiven Recht (konkretem Gesetz) ein interessantes, bis-

her vernachlässigtes Forschungsgebiet für die Rechtsgeschichte 

darstellen würde. Ohne näher auf diese rechtsphilosophische Prob-

lematik, die den Anspruch dieser Arbeit bei weitem übersteigen 

würde, eingehen zu wollen, möchte ich folgende Überlegung anstel-

len: Sowie im oben beschriebenen Zwischengebiet ein vermittelnder 

Übergang von den Prinzipien des Rechts zu den Gesetzen erforder-

lich ist, so ist auch der Übergang, also die Anwendungsproblematik, 

zwischen konkretem positivem Gesetz und dem Vollzug desselben 

eine eigene Problematik, die selbständig und als eigener Zwischen-

bereich erforscht werden muss. D.h. für den konkreten Einzelfall - 

also den Gefangenen in Therapie -, dass er „[...] kein bloßer Fall ei-

nes Gesetzes, sondern ein individueller Fall, der den Maßstab des 

Allgemeinen, nach dem beurteilt wird, selbst wieder mitbestimmt, er 

erfordert daher reflektierende Urteilskraft (Kant), welche die Theorie 

nicht vergessen macht, vielmehr sie ergänzt, umformt und über-

haupt erst hervorbringt“17. 

 Kant zieht in der Kritik der Urteilskraft (so Naucke) eine klare 

Trennlinie zwischen Gesetzen und Regeln: Letztere beruhen auf  

„der Klugheit als einer Geschicklichkeit, auf Menschen und ihren 

Willen Einfluß zu nehmen“18. Für Kant spielen Regeln in der 

Staatswirtschaft und Beherrschung bzw. Bändigung von Affekten 

eine Rolle. Sie gehören der Empirie an und kommen technisch-

praktisch zur Anwendung. Laut Naucke gehört aktuell das Gebiet  

der Verbrechensbekämpfung genau in dieses empirisch-prag-

matische Feld. Moralische Vorschriften hingegen können sich

nur im Freiheitsbegriff gründen. Naucke kritisiert die heutige Auf-

fassung von Gesetzen, die die fundamentale Kantische Unterschei-

dung eskamotiere: „Der Begriff des nicht-empirischen Gesetzes ist 

 
16  Ebd., S. (9) 189. 
17  Bormann, C. v. (1993): Ein neuer Streit der Fakultäten oder Die Vermi-

schung des analytischen und des theoretischen Diskurses. In: Michels, A., 
Widmer, P., Müller P., (Hg.), Eine Technik für die Psychoanalyse? Königs-
hausen&Neumann, S. 107-116, S. 113. 

18  Naucke: a.a.O., S. (10) 190. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003 - am 14.02.2026, 07:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

66 

verschwunden; die empirischen Regeln und Vorschriften sind heute 

würdige Gesetze geworden“19. Gegen diese Hochschätzung empiri-

scher Sachverhalte wendet sich Naucke mit Hilfe von Kant. Dieser 

rechtsphilosophische Disput kann hier natürlich nicht Gegenstand 

sein, aber das Spannungsverhältnis zwischen Recht, das den Begriff 

Freiheit implizieren muss, und empirisch gewonnenen, in der Insti-

tution angewandten Regeln und Vorgehensweisen, bildet mit die 

Grundlage für Reflexionen über psychotherapeutische Interventio-

nen. Die Praxis in der Institution erfordert  immer auch eine Ethik, 

die dieses Spannungsverhältnis widerspiegelt und zur Sprache 

bringen kann.  

 

 

2.1.2 Kant und der freie selbstbestimmte Wille 

 
Den Zusammenhang zwischen Lust und Gesetz definiert Kant in 

der Metaphysik der Sitten folgendermaßen: 

 

„Die Lust nämlich, welche vor der Befolgung des Gesetzes hergehen muß, da-

mit diesem gemäß gehandelt werde, ist pathologisch und das Verhalten folgt 

der Naturordnung; diejenige aber, vor welcher das Gesetz hergehen muß, da-

mit sie empfunden werde, ist in der sittlichen Ordnung. — Wenn dieser Unter-

schied nicht beobachtet wird: wenn Eudämonie (das Glückseligkeitsprinzip) 

statt der Eleutheronomie (das Freiheitsprinzip der inneren Gesetzgebung) zum 

Grundsatze aufgestellt wird, so ist die Folge davon Euthanasie (der sanfte Tod) 

aller Moral.“20  

 

Diese Passage könnte als Leitmotiv jeglicher ernsthaften psychothe-

rapeutischer Intervention im Strafvollzug dienen. Lernen durch Be-

lohnung und Strafe manipuliert lediglich eine fiktive Naturordnung, 

die mehr auf Instinkt als auf Gesetz beruht. Erst das Gesetz ermög-

licht hier Begehren und somit auch die Lust - auch wenn sie nie 

völlig darin aufgehen kann. Wenn die Erarbeitung dieser Einsicht 

als Zweck der Therapie bzw. Aufarbeitung der Straftat gesehen wird, 

werden Gesetz und persönliche Begierden, Bedürfnisse und Wün-

sche nicht mehr im Widerspruch zur Norm gesetzt, sondern es wird 

einsichtig, dass eigene, partikulare Ansprüche nicht aus dem 

Nichts, d.h. aus ungebändigten Instinkten und Trieben entstehen, 

sondern sich erst mittels Konfrontation mit einer bestehenden Ord-

nung ausbilden. Diese Konfrontation beschreibt die Psychoanalyse 

mit Begriffen wie Trauma und Phantasma, worauf noch einzugehen 

sein wird. 

 
19  Ebd., S. (10-11) 190-191. 
20  Kant, I. (1797): a.a.O., Bd. IV, S. 506. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003 - am 14.02.2026, 07:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethische Grundlagen

 

67 

 Dass der Ursprung von Straftaten oder Rechtschaffenheit keine 

Rückschlüsse auf tatsächliches Pflichtbewusstsein oder angeborene 

Stärken und Schwächen zulässt, erkannte Kant schon lange vor der 

psychoanalytischen Entdeckung des Unbewussten.  

 

„Denn es ist dem Menschen nicht möglich, so in die Tiefe seines eigenen Her-

zens einzuschauen, daß er jemals von der Reinigkeit seiner moralischen Ab-

sicht und der Lauterkeit seiner Gesinnung auch nur in einer Handlung völlig 

gewiß sein könnte; wenn er gleich über die Legalität derselben gar nicht zwei-

felhaft ist. Vielmals wird Schwäche, welche das Wagstück eines Verbrechens ab-

rät, von demselben Menschen für Tugend (die den Begriff von Stärke gibt) ge-

halten, und viele mögen ein langes schuldloses Leben geführt haben, die nur 

Glückliche sind, so vielen Versuchungen entgangen zu sein; wie viel reiner mo-

ralischer Gehalt bei jeder Tat in der Gesinnung gelegen habe, das bleibt ihnen 

selbst verborgen.“21 

 

Was bei Kant eigene Vollkommenheit genannt wird, nämlich, 

 

„[...] daß sie sich zum Zweck zu machen, an sich selbst Pflicht sei, so muß sie in 

demjenigen gesetzt werden, was Wirkung von seiner Tat sein kann, nicht was 

bloß Geschenk ist, das er der Natur verdanken muß; denn sonst wäre sie nicht 

Pflicht“22,  

 

könnte mit weniger Pathos, zeitgemäßer und im psychoanalytischen 

Sinne als Durcharbeiten eigener Konflikte und ausagierter Handlun-

gen bezeichnet werden. Die Maximen einer rechtlich vernünftigen 

Handlung sind bei Kant a priori bestimmt, „daß nämlich die Freiheit 

des Handelnden mit jedes anderen Freiheit nach einem allgemeinen 

Gesetz zusammen bestehen könne“23. Der Zweck, den der einzelne 

dabei für seine Handlung setzt, ist willkürlich. Dies ist das Prinzip 

der Rechtslehre. Die Ethik aber gibt die Maximen der Handlungen 

wieder. In der Kantischen Terminologie ist Ethik also als „[...] Zweck 

ausfindig zu machen, der zugleich Pflicht ist“24. Sie ist Tugend-

pflicht; sie beruht auf Selbstzwang. Diesen Unterschied zwischen 

Legalität und Moralität möchte ich anhand einer konkreten Proble-

matik schildern, wie sie in meiner institutionellen Tätigkeit häufig 

vorkommt. Oberstes Ziel jeglicher Behandlung im Vollzug ist die Be-

fähigung des Insassen, nach Entlassung straffrei leben zu können: 

also konform mit der Legalität, d.h. entsprechend den Gesetzen. Ei-

ne wichtige Maßnahme zur Hinführung auf dieses Ziel ist die so ge-

 
21  Ebd., S. 523. 
22  Ebd., S. 516. 
23  Ebd., S. 511. 
24  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003 - am 14.02.2026, 07:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

68 

nannte stufenweise Lockerung, die dem Insassen mittels einer all-

mählichen Öffnung des Vollzugs in Form von begleiteten, später ei-

genständigen Ausgängen und Hafturlauben die Möglichkeit gibt, 

sowohl das in ihn gesetzte Vertrauen unter Beweis zu stellen als 

auch die erworbenen Fähigkeiten und Einsichten konkret umzuset-

zen. Da in der deutschen Strafgesetzgebung Flucht aus der Haft 

kein Delikt darstellt, da der Freiheitsdrang (verständlicherweise) zu 

den menschlichen Grundbedürfnissen gerechnet wird, muss der In-

sasse hier seine Moralität unter Beweis stellen, die in diesem Kon-

text als Vereinbarungsfähigkeit bezeichnet wird.25 Legalität und Mo-

ralität stehen also hier in einem wichtigen Zusammenhang, da dem 

Insassen eine moralische Freiheit zugestanden wird, die wiederum 

Rückschlüsse auf seine Fähigkeit, konform mit dem Gesetz zu le-

ben, ermöglichte. Auch wenn diese moralische Freiheit nicht abso-

lut auftritt, bildet sich die Grundlage für Rechtsprechung. Wenn der 

jugendliche Straftäter am Ende seines Haftaufenthaltes bzw. nach 

seiner Therapie gemäß einem selbst auferlegten moralischen Gesetz 

handelt, so zeigt dies, dass er als „[...] Mensch nicht nur als Teil ei-

ner kausalen Ordnung der Natur existiert, sondern auch außerhalb 

derselben. Wir müssen annehmen, daß er ein Zweck an sich selbst, 

daß er moralisch frei ist“26.  

 Der moralisch freie Mensch wird als Noumenon (Verstandeswe-

sen) definiert, der als Phänomenon (Sinneswesen) dennoch Teil der 

kausalen Kette (bzw. der Naturordnung) ist. Der Mensch ist also 

Zweck an sich. Das Wählen des Menschen findet auf dieser noume-

nalen Ebene statt. Diese Unterscheidung von Verstandes- und Sin-

neswesen scheint heutzutage überholt, und der Ansatz, den Men-

schen in seiner Entscheidungsmöglichkeit als frei über den Kausal-

zusammenhang seiner Konstitution und den Einflüssen der Umwelt 

zu setzen, kann leicht als überholte Metaphysik abgetan werden. 

Aber das Problem, wie Gesetze unabhängig von Empirie bestimmt 

werden sollen, ohne völlig willkürlich zu sein, bleibt. Ich will mich 

hier nicht weiter in die Rechtsphilosophie vertiefen, es soll aber 

nochmals H. Kelsen erwähnt werden, der in Ablehnung jedes theo-

retischen Rückgriffs auf Naturrecht, das Recht als „Zwangsnorm“27 

definiert, das nur von seiner Überschreitung her erfahren werden 

kann: Staat und Sanktion sind damit fast synonym gebraucht. Ein 

 
25  Eine Nichtrückkehr aus einer Lockerung führt natürlich zur Rücknahme der 

Lockerungseignung, wird also sanktioniert, auch wenn sie strafrechtlich 
keine Folgen hat. Ein Befolgen der Weisung ist daher auch nur eine einge-
schränkte Moralität. 

26  Körner, a.a.O., S. 126. 
27  Mehring, R. (2003): Kelsen, Hans. In: Lutz, B. (Hg.), Philosophenlexikon. 

Metzler, Stuttgart, Weimar, S. 359-361, S. 360. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003 - am 14.02.2026, 07:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethische Grundlagen

 

69 

Rekurs auf die natürliche, kausal bestimmte und rechtskonforme 

Konstitution eines Menschen ist somit nicht mehr möglich. Devianz 

zieht Sanktion nach sich, kann aber nicht objektiv diagnostiziert 

werden, da Zwangsnormen, wie Kelsen die Gesetze bezeichnet, 

wechseln können. Norm wird hier in rein präskriptivem Sinne ge-

braucht. 

 Von diesem Standpunkt aus will ich versuchen, das Ziel einer 

Therapie im Jugendstrafvollzug - sei es mit Begriffen wie das Erler-

nen adäquater Verhaltensweisen oder pragmatisch mit Straffreiheit 

umschrieben - auf folgenden Punkt zu bringen: Die Freiheit der 

Entscheidung während der oder den Tat(en) soll verbalisiert und 

nachempfunden werden können. Kausale Zusammenhänge werden 

durch das Sprechen über die eigene Lebensgeschichte deutlich und 

nachvollziehbar, aber der entscheidende Punkt ist der Moment des 

Erfahrens der eigenen Entscheidung, des eigenen Wünschens und 

Begehrens, von dem aus die Transgression her verstehbar wird. Der 

Rückbezug auf die Kantische Trennung von Noumenon (als Freiheit 

des Willens) und Phänomenon soll dabei einen qualitativen Unter-

schied betonen.28 Im Sprechen kommt zur Bedingtheit ein Moment 

der Freiheit hinzu. Die Determiniertheit des Unbewussten relativiert 

dieses Moment dann wieder. Das Sprechen über eine unbewusste 

Dimensionen setzt aber eine Dimension des Wünschens und Begeh-

rens frei, die im Sprechen, also konkret in der Therapie auf Ursa-

chen verweist, die über biologische und soziologische Phänomene 

hinausreicht und das Subjekt direkt in seiner (einmaligen) Existenz 

betrifft. Hier setzt die Psychoanalyse und auch mein psychoanaly-

tisch-therapeutisches Vorgehen an, und hier ist auch der Unter-

schied zu kognitiv-verhaltenstherapeutischen Vorgehensweisen he-

rauszustellen: Letztere können sich nur auf ein je vorgegebenes Ge-

setz, eine verbindliche (präskriptive) Zwangsnorm im Kelsenschen 

Sinne, berufen, um ihre Intervention zu rechtfertigen. Die Psychoa-

nalyse versucht, über sich wandelnde Gesetze und Staatsformen 

hinweg zu den Bedingungen menschlicher Gesetze zu gelangen, um 

von da aus zu (be)handeln. Pädagogische Trainingsmaßnahmen 

sind daneben auch möglich. Sie unterstützen den heranwachsen-

den Delinquenten, sich in der Kausalität seiner Lebenswelt und -

geschichte zurechtzufinden. Dies alles bewegt sich dann auf der 

Ebene der Beherrschung und Durchdringung der phänomenal-

kausalen Welt. 

 Wenn ich hier also auf die Kantische Unterscheidung von Nou-

menon und Phänomenon zurückgreife, dann um einen fundamenta-

 
28  So verweist auch Freud auf Kant, wenn er davor warnt, dass unsere Wahr-

nehmung nicht identisch ist mit dem Wahrgenommenen. Freud, S. (1915e): 
Das Unbewußte. G.W., Bd. X, S. 270. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003 - am 14.02.2026, 07:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

70 

len ontologischen und ethischen Unterschied in die Praxis der ver-

schiedenen Therapieformen einzuführen: Die kognitiv - behaviora-

len Verfahren setzen schon immer voraus, dass der Betroffene sei-

nen Lebenssinn erfahren hat, d.h. die Transgression stellt einen 

Fehltritt in einem ansonsten klar strukturierten legalen Kausalzu-

sammenhang dar. Auch, wenn die Delinquenz chronisch ist, müsste 

dem Betroffenen nur aufgezeigt werden, wie er sich richtig verhalten 

muss, und die Therapie wäre ein Erfolg. Das jeweils gültige Gesetz 

würde dann eine präskriptive Norm darstellen, die absolut gesetzt 

und mit dem empirisch  normalen  Subjekt identisch ist; Sein und 

Sollen wären kongruent bzw. nicht unterscheidbar. 

 Gerade aus dieser Unterscheidung aber, die letztendlich auf die 

Kantische Antinomie von Freiheit und Kausalität zurückführt, er-

gibt sich, dass mittels eines psychoanalytischen Vorgehens die Ur-

sachen für eine Handlung in der Therapie zur Sprache gebracht 

werden können. Zwar sind die Handlungen der Delinquenten, um 

die es hier geht, weitgehend unbewusst motiviert, das Ich ist nicht 

Herr im eigenen Haus, aber dennoch ist es Ziel der Therapie, den 

Jugendlichen erfahrbar zu machen, was eigentlich Moral ist und 

wie diese mit der Annahme einer relativen menschlichen Entschei-

dungsfreiheit notwendig verbunden ist. Genau diese subjektive Er-

fahrung, dass Moral und eigene Geschichte (Traumata, Wünsche, 

Phantasien) verflochten sind und der Akt der Gesetzesüberschrei-

tung anderes bedeutet als lediglich ein gesellschaftlich sanktionier-

tes Fehlverhalten, das aus der Verknüpfung falscher Handlungs-

stränge besteht, kann als Therapieziel umrissen werden. Dieser Er-

fahrungsprozess eines subjektiven Sinns einer empirischen Wirk-

lichkeit in der Therapie kann auch mit den Worten des großen 

Rechtsphilosophen Gustav Radbruch (1948) formuliert werden: 

„Der Sinngehalt eines Faktums kann nur im Zusammenhang mit 

einer Idee herausgearbeitet werden: Sinn ist das am Sein verwirk-

lichte Sollen, der in der Wirklichkeit erscheinende Wert.“29 Dies ist 

in den meisten Fällen ein Akt der Sozialisation30, d.h. es wird erfah-

ren, was der eigene Platz in einer Gemeinschaft sein kann, ohne 

konformes Verhalten lediglich als gewünschtes Ziel von außen auf-

zuzwingen.  

 Der Mensch als noumenon wird hier Entscheidungsträger über 

seine Handlungen, indem er im Sprechen seiner (wenn auch be-

 
29  Radbruch, G. (1960): Die Natur der Sache als juristische Denkform. Wis-

senschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt, S. 33. 
30  Re-sozialisierung greift zu kurz, da dieses Wort den Eindruck erweckt, man 

könnte in ein vorgefertigtes und normativ im Einklang mit der Legalität 
stehendes Milieu zurückkehren, ohne sich mit dem eigenen Begehren zu 
konfrontieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003 - am 14.02.2026, 07:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethische Grundlagen

 

71 

dingten Freiheit) gewahr wird und so ein wenig mehr das Ich Herr 

im eigenen Hause wird. Dies bedeutet aber umgekehrt auch, dass 

„das ursprüngliche Freiheitsrecht des Menschen [...] immer auch 

ein Recht auf Staat“31, in dem er sich verwirklichen kann, darstellt. 

Die Verfassung muss dabei laut Wolfgang Kersting (1981) gemäß 

Kant folgendes garantieren:  „[...] weder darf sie mittels höchstrich-

terlicher Auslegung Welt- und Menschenbilder verordnen und als 

Einfallstor material-sittlicher Inhalte fungieren, noch darf sie dem 

Zugriff des Gesetzgebers ausgeliefert werden“32. 

 

 

2.2 Klinisch-diagnostische Fragestellungen im Jugend- 

vollzug 

 

Moralische Gesetze setzen eine Freiheit voraus, die von der Deter-

mination der Naturgesetze unterschieden ist. Handelt man gemäß 

dem Gesetz, so handelt man juristisch korrekt. Wird das Gesetz 

selbst zum Bestimmungsgrund des Handelns33, kommt man in den 

Bereich der Ethik, die sich somit vom bloß (erzwungenen) Gesetzes-

konformismus unterscheidet. Hier setzt sich dann auch die Ethik 

als Moralphilosophie von der empirischen Moralwissenschaft, die 

Kant praktische Anthropologie nennt, ab. Die Ethik ist damit eine 

„Wissenschaft von den Gesetzen der Freiheit“34; die Erforschung der 

Bedingungen, die dazu führen, dass nicht gemäß diesen Gesetzen, 

nach denen alles geschehen soll, gehandelt wird, fallen dann in den 

empirischen Bereich der praktischen Anthropologie. 

 Während die Psychoanalyse vor allem in ihrer strukturalisti-

schen Weiterentwicklung die Pathologien Neurose, Psychose und 

Perversion als grundlegende Existenzmöglichkeiten bzw. Kategorien 

des Menschen definiert, beschreibt die (aus der aktuellen psychiat-

rischen Klinik kommende) Klassifizierung anhand von Persönlich-

keitsstörungen oder -akzentuierungen eine Abweichung von einer 

gesellschaftlich bedingten Normalität, die lediglich deskriptiv dar-

gestellt werden kann. Obwohl der Begriff der Normalität in der Psy-

choanalyse ebenfalls einen quantitativen und empirisch beschreib-

baren Aspekt betont, nämlich den Grad der Fähigkeit des Umgangs 

 
31  Kersting, W. (1981): Rechtsgehorsam und Gerechtigkeit bei Kant. In: Korff, 

F.W., Redliches Denken. Festschrift für Gerd-Günther Grau zum 60. Ge-

burtstag. Frommann-Holzboog, Stuttgart-Bad Canstatt, S. 31-42, S. 33. 
32  Ebd., S. 41. 
33  Die psychische Entwicklungsdynamik hin zu einem bestimmenden (interna-

lisierten) Gesetz wird in den Kapiteln 6, 7 und 8 anhand der psychoanalyti-
schen Mythendeutung aufgezeigt. In diesen Mythen (Ödipus etc.) wird ver-
sucht, den Vorgang, wie der Mensch zum Gesetz kommt, zu erklären. 

34  Eisler, R. (2002): Kant Lexikon. Olms, Hildesheim, S. 147. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003 - am 14.02.2026, 07:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

72 

mit gesellschaftlichen Regeln bzw. den dazugehörenden notwendi-

gen Kompromissen, versucht sie, anhand ihrer Theorie der Psycho-

pathologien einen pathologischen bzw. traumatischen Kern in der 

Subjektwerdung selbst zu definieren.35 Dieser traumatische Kern ist 

sozusagen a priori für die Subjektwerdung notwendig: Die Konfron-

tation mit einer vorgegebenen Sprache und entsprechend mit einer 

gesellschaftlichen Ordnung ist ein Moment der Entfremdung, der 

gleichzeitig ein Stück Freiheit (Sprechen, Intersubjektivität, Kom-

munikation) ermöglicht. Jede Erfahrung oder Abweichung bezüglich 

gesellschaftlicher Ansprüche ist dann eine nachträgliche Manifesta-

tion (a posteriori) dieses Ursprungs (der sich nachträglich im Spre-

chen formuliert, ohne wieder gefunden werden zu können). Mit an-

deren Worten (und nicht ohne Ironie) formuliert Jürgen Link die ge-

genwärtige Entwicklung, die versucht, eine präskriptive Norm aus 

der statistischen Verrechnung möglichst vieler deskriptiver Einzel-

werte zu gewinnen, als einen Versuch den Kantischen kategori-

schen Imperativ in einen empirischen Imperativ zu verwandeln: 

Ermöglichte die Befolgung des Kantischen Imperativs eine Trans-

zendenz „außerhalb des Glockenbauchs der Gaußkurve“ kann „der 

normalistisch-kategorische Imperativ [...] das nicht: er verkündigt 

den Durchschnitt“36. 

 Es liegt auf der Hand, dass die Psychoanalyse im Unterschied 

dazu in ihrem Kern relativ unabhängig von vorgegebenen konkreten 

Gesellschaftsverhältnissen ist: Orientiert sich der von Link so be-

zeichnete normalistisch-kategorische Imperativ an statistisch erho-

benen Durchschnittswerten (wie z.B. in Persönlichkeitstest zur Fra-

ge der Persönlichkeitsstörung), so ist die Psychoanalyse näher dem 

Kantischen kategorischen Imperativ, indem sie nämlich die Bedin-

gungen selbst aufzeigen will, mittels derer der Mensch zu einem 

Sprachwesen werden kann. Und hier trifft das synthetische a priori 

der Kantischen Normdefinition auf die Grundlage des Gesetzes für 

die Psychoanalyse (i.S. eines Gesetzes für einen kulturell eingebun-

denen Sozial- und Kulturmenschen): D.h., wie z.B. Lacan immer 

wieder betonte, dass ohne Gesetz kein Begehren möglich ist; das 

Verbot, mit der Mutter zu schlafen, wird als universales Inzestver-

bot gesetzt, der Körper der Mutter wird tabu und setzt ein Begehren 

in Gang. Dabei ist es unmöglich, wie Freud schon sehr früh beton-

te, das Objekt der ersehnten, aber nie stattgefundenen Erfüllung 

wiederzufinden: Es bleibt für immer verloren. Diese vor jeder Erfah-

rung gesetzte Norm qua Verbot, die man nur mit Rückgriff auf my-

 
35  Was vor allem im Kapitel 7 über Totem und Tabu eingehender dargestellt 

werden soll. 
36  Link, J. (1999): Versuch über den Normalismus - Wie Normalität produziert 

wird. Westdeutscher Verlag, Opladen, Wiesbaden, 1999, S. 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003 - am 14.02.2026, 07:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethische Grundlagen

 

73 

thologische Erzählungen formulieren kann (Ödipus, Narziss), stellt 

die a priori, nicht durch Erfahrung oder Experiment verifizierbare 

Grundlage der Subjektwerdung dar. Die Kritik an der Nicht-

Wissenschaftlichkeit der Psychoanalyse setzt eben da an, aber 

präskriptive Normen können eben nicht auf Grundlage empirischer 

Ergebnisse instauriert werden, da selbst dem Experiment schon 

existierende Bedingungen vorausgehen.37  

 Mittels dieser Setzung wird aber erst eine Ethik möglich. Die 

Ethik der Psychoanalyse kann eine Ethik des Begehrens genannt 

werden, da sie die Unzugänglichkeit des Unbewussten, aus dem he-

raus erst Ansprüche und Wünsche entstehen, postuliert. Und so 

möchte ich als Kernaussage einer psychoanalytischen Behandlung 

und insbesondere meiner therapeutischen Arbeit im Jugendvollzug 

folgendes formulieren: Es geht nie darum, was der Insasse spricht. 

Es gibt in der Therapie (im Unterschied zu einer pädagogischen Trai-

ningsmaßnahme) nicht das Ziel, ihn zu normgerechten Aussagen zu 

befähigen. Ziel ist es, dass weiter gesprochen werden kann. Es wird 

keine inhaltliche Norm gesetzt, sondern es muss weiter geredet 

werden können. Nur in diesem Prozess können sich Verklebungen 

mit bestimmten Sprachformeln (stereotypen Äußerungen) lösen und 

die Macht des Sprechens dazu führen, dass ausagierende Verhal-

tensweisen abnehmen. Ich verwende dabei den Begriff Verklebungen 

in Anspielung an Freuds „Klebrigkeit der Libido“38. Er bezeichnet 

damit Fixierungen der Triebrichtung oder Objektwahl, die sowohl 

bei „Normalen“ als auch bei „Nervösen“ und „Perversen“39 auftreten. 

Das von mir verwandte Bild einer Verklebung mit Sprachformeln, die 

aufgrund ihrer Geschlossenheit bzw. Ausweglosigkeit letztendlich in 

ausagierende Handlungen mündet, soll die Möglichkeit und auch 

Notwendigkeit einer Loslösung von diesen sprachlichen Fixierungen 

verdeutlichen, was statt Agieren dann ein Weitersprechen ermög-

licht. Auf den spezifisch psychodynamischen Aspekt dieses Vorge-

hens wird in den folgenden Kapiteln und in den Falldarstellungen 

eingegangen werden. 

 Insofern ist es gerade als Behandler in sogenannten totalen In-

 
37  „[...] so ging allen Naturforschern ein Licht auf. Sie begriffen, daß die Ver-

nunft nur das einsieht, was sie selbst nach ihrem Entwurfe hervorbringt, 
daß sie mit Prinzipien ihrer Urteile nach beständigen Gesetzen vorangehen 
und die Natur nötigen müsse auf ihre Fragen zu antworten, nicht aber sich 
von ihr allein gleichsam am Leitband gängeln lassen müsse [...]“. Kant, I. 
(1787): Kritik der reinen Vernunft. In: Kant (1966), Werke in sechs Bänden. 
Hg. von W. Weischedl, Bd. II, Wissenschaftl. Buchgesellschaft, Darmstadt, 
Vorrede B (1787): S. 23. 

38  Freud, S. (1916-1917a [1915-1917]): Vorlesungen zur Einführung in die 

Psychoanalyse. G.W., Bd. XI, S. 360. 
39  Ebd., S. 317. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003 - am 14.02.2026, 07:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

74 

stitutionen wie den Gefängnissen von entscheidender Bedeutung, 

diese ethische Frage an eben dem Punkt zu stellen, wo Subjekt und 

institutionelle Macht aufeinandertreffen. Soll diese Macht keine 

Willkür sein bzw. soll sie nicht als solche erlebt werden, muss sie 

die Fähigkeit besitzen, sich selbst problematisieren und hinterfra-

gen zu können. Kann sie das nicht und versucht Sein und Sollen so 

zu definieren, dass keine Differenz mehr besteht, so beansprucht 

diese Macht nicht nur die verkörperte präskriptive Norm schlech-

thin darzustellen, sondern gleichzeitig auch noch die Definition von 

deskriptiver Normalität zu liefern.40 Hier liegt das vor, was G.E. 

Moore als naturalistischen Fehlschluss bezeichnet. 

 

 

2.3 Der Naturalistische Fehlschluss 

 

In der Einleitung habe ich anhand des wieder aufkommenden Kon-

zepts der Psychopathie zu zeigen versucht, dass dieses Konzept zu 

einem großen Teil mittels Beschreibungen konstruiert wird, die dem 

Begriff des Guten widersprechen. Verkörpert ein Subjekt diese Ei-

genschaften, mag es wohl ein unbeliebter und auch gefährlicher 

Zeitgenosse sein, als Psychopath würde es höchstens umgangs-

sprachlich bezeichnet werden. Diagnostisch relevant wird er

nur dann, wenn Delinquenz hinzukommt und seine manipulative, 

unstete und oberflächliche [glibness] Art stört. Die Frage nach dem 

Guten stellte Moore in seinem erstmals 1903 erschienen Werk Prin-

cipia Ethica. 

 

„Die Ethik hat zweifellos mit der Frage zu tun, was gutes Verhalten ist, aber mit 

diesem Unternehmen setzt sie eben nicht beim Anfang an, sofern sie nicht in 

der Lage ist, zu erklären, was gut ist und was Verhalten ist.“41  

 

Für Moore ist das Adjektiv gut nicht zu definieren. Auf die Haupt-

fragen der Ethik: Welche Dinge sind an sich gut? und Mit welchen 

anderen Dingen stehen sie als Wirkung in Beziehung?42 folgt oft ein 

naturalistischer Fehlschluss, der darauf beruht, dass jemand Teil-

habe und Identität synonym gebraucht: 

 

„Wenn er aber gut, welches nicht im selben Sinne ein natürlicher Gegenstand 

ist, mit irgendeinem natürlichen Gegenstand verwechselt, dann besteht Grund, 

 
40  Norm im Kelsenschen Sinne einer willkürlichen aber unbedingt verpflich-

tenden Setzung, Normalität als Ergebnis einer empirisch-naturwissen-
schaftlichen Erkenntnis. 

41  Moore, G. E. (1970): Principia Ethica, Reclam, Stuttgart, S. 30. 
42  Ebd., S. 61. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003 - am 14.02.2026, 07:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethische Grundlagen

 

75 

von einem naturalistischen Fehlschluß zu sprechen. [...] Wenn wir sagen, daß 

eine Apfelsine gelb ist, nehmen wir nicht an, unsere Aussage zwänge uns zu 

der Behauptung, Apfelsine bedeute nichts anderes als gelb, oder es könne 

nichts gelb sein außer einer Apfelsine.“43  

 

Die Ethik hat die Aufgabe, das Gute zu definieren; nicht das Adjek-

tiv gut, das undefinierbar ist, da es sich auf verschiedene Sachen 

beziehen kann. Z.B. die Aussage „Lust und Intelligenz sind gut“ de-

finiert nicht das Adjektiv gut. Wird der Grund der Ethik naturalis-

tisch gesetzt, wie z.B. gut ist Lust oder gut ist, begehrt zu werden 

findet ein naturalistischer Fehlschluss statt, den Moore anhand ei-

nes Streits folgendermaßen darstellt:  

 

„Ein Mann sagt, ein Dreieck ist ein Kreis. Ein anderer erwidert: 'Ein Dreieck ist 

eine gerade Linie, und ich werde Ihnen beweisen, daß ich recht habe, denn' 

(dies ist das einzige Argument) 'eine gerade Linie ist nicht ein Kreis.' 'Das ist 

völlig richtig' antwortet vielleicht der andere, 'aber trotzdem ist ein Dreieck ein 

Kreis, und Sie haben nicht das geringste gesagt, was das Gegenteil bewiese. 

Bewiesen ist, daß einer von uns unrecht hat, denn wir sind uns einig, daß ein 

Dreieck nicht sowohl eine gerade Linie als auch ein Kreis sein kann; wer jedoch 

unrecht hat, kann durch nichts in der Welt bewiesen werden, weil sie das 

Dreieck als gerade Linie und ich es als Kreis definiere.' - Das ist eine der Alter-

nativen, vor die sich jede naturalistische Ethik gestellt sieht.“44  

 

Dieses Beispiel zeigt auf ironische Weise, dass die Wahrheit von 

vornherein ausgeschlossen wurde bzw. eine ethische Wahrheit so - 

qua Definition - nicht zugänglich ist. Dieser Zirkel ist konkret in je-

der therapeutischen Situation - ob Einzel- oder Gruppentherapie - 

wiederzufinden, wenn versucht wird auf konfrontative Weise eine 

Änderung der Einstellung und/oder des Verhaltens zu bewirken. 

Mittels Macht und Suggestion kann höchstens erreicht werden, 

dass der schwächere Gegner aufgibt und sich der Meinung des 

stärkeren anschließt. Die Arbeit mit Strafgefangenen betreffend 

heißt dies, dass eine tatsächliche Einsicht in den (bzw. eine Ausei-

nandersetzung mit dem) Zusammenhang von Relativität und Not-

wendigkeit eines Gesetzes und die damit verbundene eigene Prob-

lematik so nicht stattfinden kann. Das Übertreten von Gesetzen 

wird dadurch zu einer Diagnose, die, wenn sie substantiell gedeutet 

wird und das Subjekt mit der Pathologie gleichsetzt (z.B. Psycho-

path), zum naturalistischen Fehlschluss führt. Die besondere He-

rausforderung einer tiefenpsychologisch-analytisch fundierten 

Straftataufarbeitung ist es zu vermitteln, dass die Faktizität des po-

 
43  Ebd., S. 44. 
44  Ebd., S. 41-42. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003 - am 14.02.2026, 07:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

76 

sitiven Rechts nie deckungsgleich mit der partikularen Wahrheit 

(Wünschen, Ansprüchen etc.) des Subjekts ist, allerdings eine Ein-

sicht und Auseinandersetzung mit dieser Kluft die Entwicklung ei-

ner Ethik ermöglicht, die Gesellschaftsnormen als notwendig und 

verbindlich begreifen kann. Das Psychopathen-Beispiel hingegen 

zeigt, wie mittels einer auf statistischem Weg erfolgten kategorialen 

Setzung eine neue Entität geschaffen wird. Dieser Zirkelschluss 

kann als naturalistischer Fehlschluss bezeichnet werden, da er den 

Sprung von einer quantitativen Normabweichung in eine (negative) 

Qualität beschreibt, die dann das betroffene Subjekt integral cha-

rakterisiert: Der Begriff Psychopath wird mit dem Subjekt in eins 

gesetzt. Es erfolgt ein Sprung von einem Moralgesetz in ein Natur-

gesetz: Ein Moralgesetz erklärt, was in allen Fällen gut ist; ein Na-

turgesetz erklärt, was in jedem Fall geschehen wird; ein juristisches 

Gesetz setzt das Gebot, was in allen Fällen zu tun oder zu lassen 

ist.45 Die Thematisierung des letzteren findet nicht mehr statt, da 

der Psychopath in jedem Fall versagen bzw. rückfällig werden wird. 

Allgemein und auf Moral bezogen kann man sagen: Die Werte, die 

der Böse verwirft und die ihm unzugänglich sind, definieren hier 

das Gute. Entsteht hieraus eine wissenschaftliche Klassifizierung, 

so besteht eben der naturalistische Fehlschluss darin, „[...] gut mit 

Hilfe eines anderen nicht-ethischen, eines natürlichen oder überna-

türlichen Begriffs [...]“46 zu identifizieren. Die Aufgabe der Ethik zu 

bestimmen, welche Dinge eigentlichen Wert haben, wurde vernach-

lässigt.47 

 Natürlich ist diese Bestimmung, was für Dinge Wert haben, his-

torischen Wandlungen unterworfen. Ohne deshalb das Kantische a 

priori für ungültig zu erklären, entwickelte C.F. von Weizsäcker den 

Begriff des historischen Apriori: 

 

„Indem wir aber in dieser Weise den Sinn wissenschaftlicher Sätze, ihren Ans-

pruch, wahr zu sein, gegen eine historische Relativierung schützen, müssen wir 

 
45  Ebd., S. 184. 
46  Prechtl, P. (1999): Fehlschluß, naturalistischer. In: Prechtl, P., Burkard, F.-

P.(Hg.), Metzler Philosophie Lexikon. Metzler, Stuttgart, Weimar, S. 177. 
47  Als aktuelles Beispiel eines Fehlschlusses sei die Äußerung eines den freien 

Willen als Grundlage der Rechtssprechung ablehnenden Wissenschafts-
theoretikers aufgeführt. Hier wird der Begriff des  freien Willens einfach 
durch den Begriff Selbstregulierungsmechanismus ersetzt, um damit eine 
scheinbar neue Erkenntnis zu gewinnen:“Moral ist die Summe aller Regeln, 
die dazu dienen, eine Gesellschaft zu stabilisieren. [...] Wir brauchen, um 
uns moralisch zu verhalten, weder den freien Willen, noch eherne Sittenge-
setze. Es genügen die Selbstregulierungsmechanismen unserer Gesell-
schaft.“ Franz M. Wuketits (2007): Moral ist nur die Summe aller Regeln. 
Interview in: Süddeutsche Zeitung, Nr. 188, 17. Aug. 2007, S. 12. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003 - am 14.02.2026, 07:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethische Grundlagen

 

77 

gleichwohl zugeben, daß uns die Wahrheit faktisch immer nur in der Form ge-

geben ist, welche der Bewußtheitszustand unserer Epoche zuläßt, und daß 

nicht einmal die Möglichkeit besteht, über die dadurch gesetzten Grenzen hi-

naus zu spekulieren.“48 [...] „Wenn durch den Übergang zur nächsten Stufe die-

ses Apriori als solches aufgelöst wird, so wird es damit doch nicht als Erkenn-

tnis entwertet; es wird zu einer speziellen wissenschaftlichen Einsicht mit ei-

nem angebbaren Geltungsgrund und angebbaren Geltungsgrenzen.“49  

 

Akzeptiert man dieses Konzept eines historischen Apriori, so folgt 

daraus, dass die Differenz von Sein und Sollen weder ethisch-

moralisch noch naturwissenschaftlich absolut gesetzt werden kann. 

Mit anderen Worten: Das Sprechen hängt immer von der Sprache 

ab. Versucht man hingegen das erstrebenswert Gute allein mittels 

einer Definition des Bösen (z.B. Du sollst nicht töten) zu definieren 

(wobei beide Termini als qualitativ absolut gesetzt werden), wird der 

eigentlichen Problematik ausgewichen. Dies möchte ich im folgen-

den Abschnitt darstellen.   

 

 

2.4 Für eine Ethik jenseits von Gut und Böse 

 

Ein Beispiel für die absolute Setzung des Bösen war die Ausstrah-

lung einer mehrteiligen Fernsehdokumentation, die Mordfälle und 

Interviews von sadistisch veranlagten Sexualstraftätern zum Inhalt 

hatte. Diese Sendungen liefen unter dem Titel Die Maske des Bö-

sen50, was von vornherein die teils sehr aufrichtigen Darstellungen 

und Selbsteinschätzungen der Täter als Täuschung definierte. Zieht 

man als Vergleich die 1982-84 entstandene Dokumentation von Rolf 

Schübel über den Kinderquäler und -mörder Jürgen Bartsch Nach-

ruf auf eine Bestie heran, so wird deutlich, in welcher Weise sich die 

mediale Darstellung sexuell-sadistisch motivierter Mörder verändert 

hat: Maske des Bösen lässt die Täter zu Entitäten des Bösen wer-

den, die sich lediglich verstellen (wie schon der Titel suggeriert); da-

bei ist zu kritisieren, dass den Tätern (es handelt sich ausschließ-

lich um Sexualstraftäter) der Eindruck eines einfühlsamen Zuhö-

rens und Nachfragens vermittelt wird, während das Ergebnis schon 

im Titel der Dokumentation antizipiert wird. Nachruf auf eine Bestie 

hingegen zeigt (mittels Interview) auf eindringliche Weise das vom 

Täter selbst als unerträglich erlebte Genießen, das seine Morde mo-

 
48  Weizsäcker, C.F. v. (1954): Das Verhältnis der Quantenmechanik zur Philo-

sophie Kants. In: Zum Weltbild der Physik. Hirzel, Zürich, S. 80-117, S. 113. 
49  Ebd., S. 115. 
50  „Die Maske des Bösen“, dreiteiliger Dokumentarfilm von Gunther Scholz 

(2005), Erstausstrahlung im ZDF jeweils am 11. ,12. und 13. Januar 2005. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003 - am 14.02.2026, 07:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

78 

tivierte und begleitete. Die Bestie wird mit dem Subjekt Bartsch 

nicht gleichgesetzt; es entsteht eben keine Entität, sondern eine für 

den Zuschauer bzw. die Gesellschaft unerträgliche Differenz zwi-

schen zwanghaft ausagierter Sexualität und ersehntem (legalen) Le-

ben. 

 Die Grundlagen einer auf Biologie basierenden Ethik, die letz-

tendlich die Kategorie des Bösen mittels einer Personentypologie 

wiedereinführt, werden von dem zeitgenössischen Philosophen Alain 

Badiou (2003) kritisiert. Eine Ethik kann nicht auf der Annahme 

einer biologisch determinierten Bosheit des Menschen fußen und 

gleichsam als Überbau fungieren: 

 

„Hier wird Ethik sowohl als apriorische Fähigkeit, das Böse zu unterscheiden 

(denn im modernen Sprachgebrauch von Ethik ist das Böse - oder das Negative 

- vorrangig, da ein Konsens über das, was barbarisch ist, angenommen wird), 

als auch als letztgültiges Prinzip des Urteils, insbesondere des politischen Ur-

teils - gut ist nämlich, was sich offensichtlich einem a priori identifizierbaren 

Bösen widersetzt - verstanden.“51  

 

Das Böse wird somit das, was dem Guten den Platz zuweist. Der 

daraus folgende Umstand, dass dann die Anerkennung des Bösen 

überhaupt erst einen ethischen Konsens ermöglicht, um Menschen 

um eine positive Idee des Guten herum zu versammeln, zieht laut 

Badiou die Konsequenz nach sich, dass ein solches Projekt zur 

Quelle eben dieses Bösen selbst wird.52 Diese negative und apriori-

sche Bestimmung des Bösen mache es schließlich unmöglich, „[...] 

die Einzigartigkeit der Situation zu denken, was der notwendige An-

fang aller recht eigentlich menschlichen Handlung ist“53. Dagegen 

hält Badiou folgende These, dass es keine Ethik im Allgemeinen gibt 

sondern nur eine Ethik der Prozesse, „[...] durch die man die Mög-

lichkeiten einer Situation behandelt“54.  

 In der konkreten therapeutischen Situation innerhalb der Insti-

tution des Justizvollzugs bedeutet dies, dass in der Einzigartigkeit 

dieser Situation sich präskriptive und deskriptive Norm mit Erfah-

rung vermischen. Eine spezifische, der Situation angemessene 

Ethik entsteht dann jedesmal von Neuem, ohne dass mit Hilfe diag-

nostischer Hilfsmittel der Weg der Therapie schon a priori definiert 

werden könnte. Insbesondere für den Strafvollzug heißt dies, dass 

das (synthetische) a priori  der Gesetze und die jeweils einzigartige 

 
51  Badiou, A. (2003): Ethik. Versuch über das Bewusstsein des Bösen. Tu-

ria+Kant, Wien, S. 19-20. 
52  Ebd., S. 25. 
53  Ebd., S. 26. 
54  Ebd., S. 28. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003 - am 14.02.2026, 07:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethische Grundlagen

 

79 

Erfahrung der Transgression in jedem einzelnen Fall die Ethik der 

Therapie bestimmen muss. Dem Subjekt wird dabei die Möglichkeit 

geboten, Zusammenhänge von eigener Lebensgeschichte, sozialen 

Bedingungen und subjektiven Wertvorstellungen zur Sprache zu 

bringen, um so Kausalitäten, aber auch eigene Wünsche und Äng-

ste zu erkennen. Dies könnte also den bisher unzureichend defi-

nierten Begriff Straftataufarbeitung enger fassen, wie ich es in Kapi-

tel 1 versucht habe. 

 Was unterscheidet im Milieu des Strafvollzugs eine psychoana-

lytisch ausgerichtete Therapie von anderen Verfahren, die man im-

mer häufiger als Trainingsmaßnahmen bezeichnet? Auch dies kann 

durch einen Rückgriff auf Badious Ethik-Konzept verdeutlicht wer-

den. Er unterscheidet zwischen Wahrheit und Wissen bzw. Mei-

nung. Dabei wird die These, dass jede Ethik letztendlich eine Ethik 

der Kommunikation ist, kritisiert.55 Kommuniziert werden lediglich 

Meinungen, die weder das Wahre noch das Falsche erreichen: Hin-

gegen, „für alles, was die Wahrheiten betrifft, ist eine Begegnung er-

forderlich […] In die Komposition eines Wahrheitssubjekts einzutre-

ten, kann nur etwas sein, was dir zustößt“56.  

 

 

2.5 Der Begriff Freiheit 

 

Das Verhältnis von Psychoanalyse und Freiheit ist ein problemati-

sches, da angenommen wird, dass die Determination durch das 

Unbewusste unsere Handlungen beeinflusst und steuert. Die Tatsa-

che aber einer psychoanalytischen Kur bzw. Psychotherapie zeigt, 

dass es eine relative Freiheit geben muss, um dem Sprechen über-

haupt einen dem Subjekt eigenen Sinn  zu unterstellen. Die Spra-

che trennt uns von den Dingen, oder wie es Lacan formuliert: „Das 

Symbol stellt sich so zunächst als Mord an der Sache dar, und die-

ser Tod konstituiert im Subjekt die Verewigung seines Begehrens“57. 

Diese Distanz zu den Dingen (und auch zu ausagierenden Hand-

lungen) ist ein Moment der Freiheit. Sobald über einen Moment der 

Bedingtheit ein Sprechen möglich ist, kommt dieser Moment der 

Freiheit hinzu. Wenn alles bedingt wäre, dann wäre auch diese 

Aussage alles ist bedingt selbst bedingt und damit sinnlos. Nur von 

dieser Perspektive der relativen Freiheit aus betrachtet ist das Un-

bewusste kein homunculus, der uns steuert, sondern „das Kapitel 

 
55  Ebd., S. 72. 
56  Ebd., S. 73. 
57  Lacan, J. (1996): Funktion und Feld des Sprechens und der Sprache in der 

Psychoanalyse. In: Schriften I, Quadriga, Weinheim, Berlin, S. 71-169, S. 
166. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003 - am 14.02.2026, 07:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

80 

meiner Geschichte, das weiß geblieben ist oder besetzt gehalten 

wird von einer Lüge [...] doch seine Wahrheit kann wiedergefunden 

werden“58. Dieses Wiederfinden im Sprechen hält den therapeuti-

schen Prozess in Gang. Das Sprechen selbst verweist dabei stets auf 

das Gesetz, „denn niemand lebt wirklich in Unkenntnis der Gesetze, 

weil das Gesetz des Menschen das Gesetz der Sprache ist [...]“59. 

Werden hingegen in vorgefertigten Etappen und Zielen Trainingsab-

läufe stereotyp reproduziert, um den Subjekten erwünschte Hand-

lungsabläufe zu erklären und sie zur Übernahme anzuregen, bzw. 

diese von ihnen zu fordern, so fällt dies in den Bereich der Erzie-

hung, der im Jugendvollzug sicherlich notwendig ist, da er Sicher-

heit und Struktur vorgibt. Davon muss aber die therapeutische 

Intervention deutlich abgegrenzt werden, da diese nur auf Momen-

ten der Wahrheit beruhen kann, in denen das Subjekt die Einzigar-

tigkeit seiner Situation erkennt und sich dieser Herausforderung 

stellt. Es geht nicht primär um Übernahme erwünschter Verhal-

tensweisen, sondern um die Herausforderung eigener Wünsche und 

Ängste, die letztendlich ein Leben in Freiheit auch künftig bestim-

men werden. Die Differenz zwischen der relativen und absoluten 

Bedeutung von Freiheit kommt hier besonders zur Geltung. 

 Natürlich spielt im Justizvollzug der Begriff Freiheit eine äußerst 

vielschichtige Rolle: Diese reicht von der oben beschriebenen a priori 

Voraussetzung, um Gesetze als ethisch-verbindliche Handlungs-

grundlage zu setzen, bis hin zum bloßen Umgangswort, das eben 

das Leben nach der Haft bezeichnet und damit mit mannigfaltigen 

subjektiven Ängsten, Erwartungen, Wünschen usw. besetzt wird. Es 

ist vonnöten, den Begriff der Freiheit zumindest ansatzweise zu de-

finieren. Im Handbuch philosophischer Grundbegriffe problematisiert 

Hermann Krings den Begriff Freiheit. Es muss von einer Aporie aus-

gegangen werden, da eine unlösbare Wechselbedingung auftritt, 

wenn Freiheit als notwendig erachtet wird: 

 

„Freiheit, die sich als notwendig begründet, restringiert sich selbst und be-

schränkt sich schließlich auf ein Anerkennen der Notwendigkeit.“60 

 

In dieser Feststellung wird Freiheit als Gegensatz zur kausalen De-

termination gesetzt. Wird aber die Grundkategorie der Kausalität 

suspendiert, wird die theoretische Vernunft selbst suspendiert. 

Denn, wenn das Handeln des Menschen theoretisch erfassbar sein 

 
58  Ebd., S. 98. 
59  Ebd., S. 112. 
60  Krings, H. (1973): Freiheit. In: Krings, H., Baumgartner, H. M., Wild, Chr. 

(Hg.), Handbuch philosophischer Grundbegriffe. Studienausgabe, Band 2, 
Kösel, München, S. 493-510, S. 493-494. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003 - am 14.02.2026, 07:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethische Grundlagen

 

81 

soll, muss es auch kausal bestimmt werden können. Hier stehen 

wir vor dem Dilemma, das in unserem Fall konkret den Jugend-

strafvollzug betrifft, da dieser als Kreuzungspunkt von juristischem, 

psychologisch-therapeutischem und pädagogischem Diskurs gese-

hen werden muss. Freiheit wird in diesem grundlegend philosophi-

schen Sinne so zu einem irrationalen und empirisch nicht fassba-

ren Element. Freiheit könnte höchstens zu einer ungeeigneten Be-

zeichnung dafür dienen, dass unser Wissen vom kausalen Konnex 

unvollständig ist. 

 Dieses Dilemma kann, wie Krings dies darstellt, auch auf politi-

scher Ebene betrachtet werden: auf dieser sind Totalitarismus und 

Anarchie komplementär, nämlich entweder fundiert in Fremdbe-

stimmung oder gesetzloser Selbstbestimmung. Den Konsens vor-

ausgesetzt - dass diese Gesellschaftsformen kein dauerhaftes Zu-

sammenleben zulassen - kann nun die Notwendigkeit von Gesetzen 

als Grundlage der Gesellschaft veranschaulicht werden. Im Gesetz 

wird die Determination, die unser Zusammenleben bestimmt, ge-

setzt, sie ist nicht naturgegeben: de jure, nicht de facto. Politische 

Freiheit besteht darin, die Determinanten selbst zu determinieren.61 

Freiheit kann also definiert werden als Freiheit, sich zu diesem (de-

terminierten) System ins Verhältnis zu setzen, oder: Freiheit setzt 

sich ins Verhältnis zu dieser Notwendigkeit. Sie ist transzendental-

logisch (Kant, Fichte), aus diesem Verhältnis folgt eine transzenden-

tale Differenz zwischen Handlung (empirisch / Notwendigkeit) und 

Wille (transzendental / Freiheit). Eben daraus bestimmt Kant das 

Sittliche. Diese Differenz muss aufrechterhalten werden, d.h. der 

Wille kann nicht abermals empirisch bestimmt werden. 

 

„Die Differenz von transzendentalem und empirischem Handeln ermöglicht es 

allererst, Systeme der Notwendigkeit als solche namhaft zu machen.“62  

 

Die Differenz zwischen eigenem und gesellschaftlichem Anspruch 

wird somit nicht als zu überwindende Diskrepanz aufgefasst, son-

dern als Spaltung, die das Subjekt a priori konstituiert. 

 

 

 
61  Ebd., S. 496. 
62  Ebd., S. 498. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003 - am 14.02.2026, 07:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839411285-003 - am 14.02.2026, 07:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

