
Ausblick.  
Life at last: die Geier kommen 

HIPPOLYTUS. I´m doomed. 

STROPHE. Deny it. 

HIPPOLYTUS. Absolutely fucking doomed.1

Am Schluss der Arbeit möchte ich einen Schritt in die Gegenwart machen und 
der Reihe der Helden, von denen ich gezeigt habe, dass sie immer mehr zu ei-
nem selbstbewussten und reflexiven Subjekt werden, einen zeitgenössischen 
Helden hinzufügen. Hippolytus in Sarah Kanes Phaedras Love ist die absolute 
Zuspitzung einer Heldenfigur, die mit dem, was in den anderen Protagonisten 
schon immer vorausgesetzt war, bricht. Das Publikum macht hier eine vollkom-
men neue Theatererfahrung. Die bricht mit den herkömmlichen Rollen von Zu-
schauer und Bühnengeschehen und zeigt, wie unabdingbar die intuitive Erkennt-
nis für Theater heute ist. Im Mittelpunkt des Ausblicks steht so die Frage, wie 
Theater und Held heute erfahrbar sind.  

I. 

Hippolytus könnte unheldischer kaum sein. Als Thronfolger ist er eine Niete. Er 
interessiert sich weder für Politik noch für seine Untertanen. Gelangweilt hängt 
er in seinem Zimmer im Schloss, schaut Filme, schnäuzt und onaniert abwech-
selnd in herumliegende Socken und stopft sich mit Hamburgern, Erdnussbutter 
und Süßigkeiten voll. Fett und ungepflegt frönt er zwischendurch seinem Hobby: 
Sex. Hippolytus ist dabei vollkommen unleidenschaftlich. Das, was ihn am 
stärksten auszeichnet, ist seine unglaubliche Passivität. 

                                                             
1  Sarah Kane: Phaidraʼs Love; in: dies.: Complete Plays. – London: Methuen Publi-

shing Ltd. 2001, 91 – im Folgenden im Text mit PL zitiert.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.313 - am 14.02.2026, 12:18:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


314 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

 Auf der Bühne sitzt so das, was es eigentlich nicht gibt: der passive Held. 
Besorgniserregend findet seine Passivität auch seine Stiefmutter Phädra, die in 
der Abwesenheit seines leiblichen Vaters König Theseus die Verantwortung für 
den längst erwachsenen royalen Spross trägt. Ihr Interesse am missratenen und 
verwöhnten Thronfolger beruht dabei nicht in erster Linie auf mütterlichem Ver-
antwortungsbewusstsein, wie sich im Gespräch mit dem eigens gerufenen Leib-
arzt herausstellt, der außer Übergewicht nicht viel diagnostiziert (»DOCTOR:
He’s just very unpleasant. And therefore incurable. I’m sorry.« – (PL, Scene 
Two, 68)), sondern auf einer unbändigen Liebesleidenschaft für den dicken 
Nymphomanen: Phaedra ist besessen von Hippolytus (»Obsessed« – wie ihre 
leibliche Tochter Strophe nüchtern feststellt, (PL, Scene Three, 69)). Phädra, an-
getrieben von ihrer brennenden Leidenschaft, ist unzugänglich für jeden Rat, für 
jeden vernünftigen Gedanken. Ihr Wohl, das Wohl ihres Kindes, das Wohl des 
Staates, alles geht an ihr vorbei, hat jeglichen Einfluss auf sie verloren. Ihre Hin-
gabe ist auf seltsam berührende Weise in ihrer Bedingungslosigkeit romantisch 
zu nennen:  

»PHAEDRA. There’s a thing between us, an awesome fucking thing, can you feel it? It 

burns. Meant to be. We were. Meant to be.  

STROPHE. No. 

PH. Brought together. 

ST. He’s twenty years younger than you. 

PH. Want to climb inside him work him out. 

ST. This isn’t healthy.« (PL, Scene Three, 71) 

Diese Hingabe, dieser Glaube an die absolute Liebe und Vorbestimmung, offen-
baren eine überwältigende Sehnsucht nach Nähe, nach einem Ende der Einsam-
keit. Dieses Streben nach einem Aufgehen in einer solchen Privatheit hat ein 
stark romantisches Element. In der Wortwahl drückt sich aber gleichzeitig ein 
Hass auf die Romantik aus: während das romantische Ich seine Liebe in den 
schönsten Worten beschreibt und ihr so zumindest einen Raum in der Abstrakt-
heit der Kunst schafft, geißelt Phädra ihre Gefühle. Ihre Liebe zu Hippolytus ist 
ein »awesome fucking thing«, ihre Leidenschaft wird nicht ins Reine und Un-
körperliche erhöht, sondern gleichsam in einer entgegengesetzten Bewegung 
verkörpert: »want to climb inside him work him out«. Hier wird deutlich: Phädra 
wird nicht davor zurückschrecken, sich selbst zu erniedrigen und zu beschmut-
zen, um ihre Liebe und Leidenschaft zu leben. Sie ist nicht auf das Reine, das 
Absolute, das Wahre aus. Das, was sie um den Verstand bringt, wird von ihr 
nicht zu etwas gemacht, das mehr wert ist als der Verstand, sondern sie wertet es 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.313 - am 14.02.2026, 12:18:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


AUSBLICK. LIFE AT LAST: DIE GEIER KOMMEN   | 315 

 
 

in ihrer Hingabe ab. Ihr Gefühl, das weiß Phädra, wird sie in den Abgrund rei-
ßen, ihr Gefühl macht ihr die Teilnahme am Leben, das sie als wertvoll erachtet 
(sie lenkt einen Staat, hat ein Kind, das sie liebt), unmöglich. In ihrer Besessen-
heit ist Phädra nicht eins mit sich, wie es die Romantiker glaubten, sondern von 
ihrem Leben und ihrem Selbst ein Stück weit entzweit. Die Liebe ist über sie ge-
kommen und hat Besitz von ihr ergriffen, wie eine Geisteskrankheit fast. »This 
isn’t healthy« sagt Strophe dann auch und trifft damit den Punkt: gesund ist Phä-
dras Liebe nicht. Obwohl Phädra den ärztlichen Rat – wohlverstanden: den 
ärztlichen Rat für sie:  

»Get over him«, 

der der letzte Satz in der zweiten Szene ist, vermeintlich annimmt (sie wiederholt 
ihn als wiederum letzten Satz der dritten Szene im Gespräch mit Strophe als 
Antwort auf die Frage, was sie jetzt machen wird), gibt Phädra sich ihrer Leiden-
schaft bedingungslos hin.  
 Es ist Hippolytus’ Geburtstag. Das einzige Geschenk, das ihm bisher gefällt, 
hat er sich selbst gekauft: ein ferngesteuertes Auto. Alle anderen Geschenke las-
sen ihn kalt. Hat schon die erste Szene des Stücks einen kurzen Blick in sein 
Zimmer geworfen und sich dann Phädra zugewandt, wird spätestens hier klar, 
wer die Hauptfigur in Phaedraʼs Love ist – der Titel verweist schon darauf: die 
Hauptfigur ist das Objekt von Phädras Liebe: Hippolytus.  
 Als Phädra in sein Zimmer – in sein Kinderzimmer, so wird man den Ein-
druck nicht los – kommt, schaut er fern.  
 

»HIPPOLYTUS. News. Another rape. Child murdered. War somewhere. Few thousand 

jobs gone. But none of this matters’ cause it’s a royal birthday. 

PHAEDRA. Why don’t you riot like everyone else? 

HP. I don’t care.« (PL, Scene Four, 74f.) 
 

Hippolytus lässt sich berieseln von dem Grauen, über das die Nachrichten be-
richten. Die Tatsache, dass all das an seinem Geburtstag für niemanden, nicht 
nur für ihn selbst, sondern tatsächlich für keinen im Staat, Bedeutung hat, widert 
ihn als unangemessen an. Trotzdem teilt er die Teilnahmslosigkeit. Ansonsten 
redet Hippolytus fast ausschließlich über Sex. Allerdings weniger, weil er sich 
dafür wirklich interessiert, sondern mehr, um zu provozieren. So ist der erste 
Satz, mit dem er seine Stiefmutter begrüßt:  
 

»HIPPOLYTUS. When was the last time you had a fuck?« (PL, Scene Four, 74)  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.313 - am 14.02.2026, 12:18:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


316 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Sex scheint das zu sein, von dem Hippolytus weiß, dass es eine elementare Er-
fahrung sein könnte, dass es eine Bedeutung haben kann zwischen zwei 
Menschen: ein Fallenlassen, ein Loslassen, ein euphorischer Moment. Doch all 
das empfindet Hippolytus beim Sex nicht. Schon in der ersten Szene wird be-
schrieben, wie er sich selbstbefriedigt, indem er in einem Socken onaniert. Die 
Regieanweisung lautet: »he comes without a flicker of pleasure.« (PL, Scene 
One, 65) Er schläft mit dieser und jenem, im Hof, in seinem Zimmer, wo es sich 
gerade ergibt. Hippolytus ist beliebt, an Angeboten fehlt es ihm nicht. Heute, an 
seinem Geburtstag, kommt noch ein Angebot hinzu. Phädra bietet sich ihm an. 
Immer wieder fragt Hippolytus sie, wann er sein Geschenk von ihr bekommt und 
immer wieder vertröstet sie ihn für den Augenblick. Im Dialog wird klar, dass 
sie ihm das Gefühl von Lebendigsein schenken will – und sie glaubt, dass er das 
haben wird, wenn er mit ihr schläft: 

»PHAEDRA. Have you ever thought about sex with me? 

HIPPOLYTUS. I think about having sex with everyone. 

PH. Would it make you happy? 

HP. That’s not the word exactly. 

PH. No, but – 

               Would you enjoy it? 

HP. No. I never do. 

PH. Then why do it? 

HP. Life’s too long. 

PH. I think you’d enjoy it. With me. 

HP. Some people do, I suppose. Enjoy that stuff. Have a life. 

PH. You’ve got a life. 

HP. No. Filling up time. Waiting. 

PH. For what? 

HP. Don’t know. Something to happen. 

PH. This is happening.« (PL, Scene Four, 79) 

Manche können genießen, manche haben ein Leben – Hippolytus hingegen hat 
Zeit. Die verbringt er damit, darauf zu warten, dass etwas passiert. Doch, was 
muss es sein, das passiert, damit Hippolytus es als Geschehen betrachtet, das ihn 
angeht, so fragt sich der Zuschauer unwillkürlich. Das Elend der Welt, das er ge-
rade noch in den Nachrichten gesehen hat, reicht nicht, um den Prinzen aus 
seiner Lethargie zu reißen. Phädra lässt nun etwas geschehen. Etwas, das für 
Phädra alles bedeutet und für Hippolytus, wie er schon angekündigt hat, zu-
nächst zumindest nichts. Eingeleitet durch den Satz »Would you like your 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.313 - am 14.02.2026, 12:18:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


AUSBLICK. LIFE AT LAST: DIE GEIER KOMMEN   | 317

present?« (PL, Scene Four, 80) beginnt eine Liebesszene, wie sie unromantischer 
nicht sein könnte. Während Hippolytus weiter fernsieht, befriedigt ihn Phaedra 
oral. Regieanweisung: »As he is about to come he makes a sound. Phaedra be-

gins to move her head away – he holds it down and comes in her mouth without 
taking his eyes off the television. He releases her head. Phaedra sits up and 
looks at the television. A long silence, broken only by the rustling of Hippolytus’ 

sweet bag. Phaedra cries.« (PL, Scene Four, 81) 
 Was geschehen ist, hat Bedeutung für Phädra. Sie will mehr, sie will es wie-
der tun – obwohl es ihr nicht gefallen hat, obwohl es erniedrigend für sie war. 
Hippolytus ist gleichgültig – vielleicht sogar gleichgültiger als vorher. Und ge-
mein ist er nun: er will Phädra verletzen. Nachdem er ihr erzählt hat, dass er mit 
ihrer Tochter ebenfalls geschlafen hat und diese wiederum auch noch mit The-
seus schlief, fragt er Phädra: »Do I get my present now?« Phädra, die zunächst 
sprachlos ist, antwortet nüchtern: »You’re a heartless bastard.« (PL, Scene Five, 
84) Hippolytus hat sein Geschenk schon, das ist beiden klar. Aber es hat ihm 
nicht gefallen, er betrachtet es, wie die anderen Geschenke zu seinem Geburtstag 
als Bagatelle (PL, Scene Four, 77). Das Gefühl der Lebendigkeit, das Phädra 
ihm schenken wollte, ist nicht eingetreten. Trotz aller Berührung ist Hippolytus 
unberührt geblieben.  
 Er wird noch ein Geschenk bekommen von Phädra, eines, das alles verän-
dert. Als Phädra jetzt geht, fragt Hippolytus – hoffnungsvoll, so kann man mei-
nen: »Hate me now?« Die Königin antwortet ihm nach einer langen Stille: »No. 
Why do you hate me?« »Because you hate yourself« ist Hippolytus’ nieder-
schmetternde Antwort. Er hasst Phädra – das gibt er zu, aber er hasst sie nicht 
um ihretwillen. Sie hat ihn nicht verärgert, sie hat ihn nicht gekränkt, sie bedeu-
tet ihm nicht genug, als dass er sie um ihrer selbst willen hassen könnte. Er hasst 
sie nur, weil es sich anbietet, weil sie ein günstiges Opfer ist, weil er einfach das 
erwidert, was sie ausstrahlt. Tiefer kann man einen Menschen nicht treffen: 
Gleichgültiger Hass, der noch nicht mal aus der Person, aus ihren Handlungen, 
Ansichten oder auch Charaktereigenschaften resultiert, ein Hass also, der sich 
gar nicht gegen die Person richtet und damit mit der Person gar kein eigentliches 
Gefühl verbindet, ein Hass, der sich austauschbar auch auf andere richten kann: 
kann man sich unbedeutender fühlen, als sich Phädra in diesem Moment fühlen 
muss: total erniedrigt, in Wort und Handlung bis ins Letzte offenbart und dieses 
Letzte reicht noch nicht einmal aus, um gehasst zu werden? Wohl kaum kann 
man sich schlechter fühlen, zurückgewiesener, in seiner Liebe aussichtsloser. 
 Doch Phädra gewinnt Hippolytus noch für sich. Durch ihre Liebe macht sie 
einen solchen Eindruck auf ihn, dass auch er sie zu lieben, zumindest zu achten 
und zu ehren, scheint. Sie gewinnt Hippolytus durch ihren Tod. Nachdem sie 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.313 - am 14.02.2026, 12:18:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


318 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

sein Zimmer verlassen hat, bringt sie sich selbst um, allerdings nicht, ohne einen 
Brief zu hinterlassen, in dem sie Hippolytus bezichtigt, sie vergewaltigt zu ha-
ben. (Das alles geschieht in Tradition des antiken Theaters im Off und wird 
durch einen Boten (in diesem Fall Strophe) berichtet.) Formal ist die Vergewalti-
gung eine Lüge. Das, was Hippolytus Phädra angetan hat, ist ohne Zweifel wi-
derlich, weil er zugelassen hat, dass sie sich selbst erniedrigt und ihre Erniedri-
gung auch noch befördert hat. Zudem hat er gewaltsam durch das Niederdrücken 
des Kopfes in die sexuelle Handlung eingegriffen und ihr so eine abwertende 
Wendung verliehen. Auch hat er Phädra schlecht behandelt, sie beleidigt, ausge-
nutzt und ausgenommen – vergewaltigt aber im rechtlichen Sinn, so dass es eine 
Straftat wäre, hat er sie nicht. Die Schuld, die er auf sich geladen hat, ist nicht zu 
benennen – er ist ein Schwein, ein herzloser Bastard, aber all das ist nicht straf-
bar. Die Vergewaltigung aber ist strafbar. Und Hippolytus selbst weiß, dass er 
sich schuldig gemacht hat. Auf Strophes Frage, ob er ihre Mutter vergewaltigt 
habe, antwortet er: »I don’t know. What does that mean?« In einem erregten Hin 
und Her versucht Strophe nun rauszufinden, was Hippolytus ihrer Mutter ange-
tan hat. Der Dialog gipfelt: 

»HIPPOLYTUS. Did I force you? 

STROPHE. There aren’t words for what you did to me. 

HP. Then perhaps rape is the best she can do. 

                  Me. A rapist. Things are looking up. 

ST. Hippolytus. 

HP. At the very least it’s not boring.« (PL, Scene Five, 87) 

Hippolytus beginnt sich mit seiner neuen Rolle als Verbrecher anzufreunden. 
Strophe steht fassungslos daneben. Die Verquickung von Schuld und Unschuld 
macht sie ganz wahnsinnig, sie will die Wahrheit herausfinden, die Wahrheit, 
die, das weiß sie selbst, es gar nicht gibt. Denn Hippolytus ist schuldig am Tod 
ihrer Mutter. Gleichzeitig versteht Hippolytus ihren Tod und ihren Brief als das, 
was sie sind: ein Geschenk an ihn. Ein Geschenk, das macht, dass endlich etwas 
passiert, dass Hippolytus lebendig wird. Auch Strophe ahnt so etwas, will es sich 
aber nicht eingestehen – sie will leben, den Untergang des Königshauses ver-
meiden. Hippolytus hingegen treibt ihn durch seine fortwährende Untätigkeit 
voran. Weder verteidigt er sich, noch flieht er vor der Menschenmenge, die be-
ginnt, sich vor dem Schloss zusammenzurotten. Er ist erwartungsfroh. 

»HIPPOLYTUS. A rapist. Better than a fat boy who fucks. 

STROPHE. You’re smiling. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.313 - am 14.02.2026, 12:18:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


AUSBLICK. LIFE AT LAST: DIE GEIER KOMMEN   | 319

HP. I am. 

ST. You’re a heartless bastard.  

HP. It’s been said. 

ST. This is your fault. 

HP. Of course.« (PL, Scene Five, 88f.) 

Je mehr Hippolytus sich mit dem Gedanken, als Vergewaltiger zu sterben, an-
freundet – und dass er stirbt, zeichnet sich angesichts der pöbelnden Menge vor 
dem Schloss zunehmend klar ab – desto mehr taut er auf, wird menschlich, ver-
liert seine Gleichgültigkeit. Er tröstet Strophe, versichert ihr, dass ihre Mutter sie 
geliebt hat und sich von ihr geliebt fühlte. Versucht, die Schuld des Todes der 
Mutter auf sich zu nehmen, um Strophe sinnloses Sinnieren zu ersparen. Ein-
fühlsam kümmert er sich um seine zunehmend verzweifelte Stiefschwester. Er 
versucht sogar, ihr die Situation zu erklären: 

»HIPPOLYTUS. This is her present to me. 

STROPHE. What? 

HP. Not many people get a chance like this. 

       This isn’t that. This isn’t bric-a-brac. 

ST. Deny it. There’s a riot. 

HP. Life at last.« (PL, Scene Five, 90) 

Life at last: die rasende Menge vor dem Schloss, die Blut sehen will, gibt Hippo-
lytus endlich das Gefühl, am Leben teilzunehmen. Diese Teilnahme wird, so 
dämmert dem Zuschauer, im Wesentlichen eine extrem schmerzhafte werden. 
Die Gewalt ist es, die Hippolytus das Gefühl gibt, lebendig zu sein: die Gewalt, 
die sich gegen ihn selbst richten wird. Die droht, sein Leben auszulöschen und es 
ihm damit erst wertvoll macht.2 Strophe will Hippolytus so schnell nicht aufge-

                                                             
2  Sarah Kane sagt in einem Interview selbst über Hippolytus, dass es ihr in dieser Figur 

um die Spaltung zwischen Körper und Bewusstsein gehe: »Wahnsinn hat für mich mit 

diesem Riß zu tun, und eine Chance, seinen sogenannten Verstand zurückzuerlangen, 

hat man nur, wenn man wieder an sich angeschlossen ist, geistig, körperlich, emotio-

nal. Hippolytus erfährt diese Einheit im Moment des Todes, plötzlich fühlt er sich als 

Mensch und bei klarem Verstand. Aber um dieses Gefühl zu erreichen, muß er ster-

ben. […] Ich habe vor kurzem eine Frau kennengelernt, die zahllose Überdosen 

genommen hat und sich schon auf fast jede erdenkliche Art umbringen wollte. Sie hat 

eine riesige Narbe hier (zeigt auf ihren Hals), Narben hier (die Handgelenke), aber ab-

surderweise ist sie näher bei sich als die meisten anderen Menschen, die ich kenne. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.313 - am 14.02.2026, 12:18:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


320 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

ben. Sie bedrängt ihn, die Tat zu leugnen. Sich zu verteidigen. Hippolytus weist 
sie brüsk zurück: »Are you insane? She died doing this for me. I’m doomed.« 
(PL, Scene Five, 91) »Ich bin dem Untergang geweiht – dem totalen Scheiß-
Untergang«3 übersetzt Sabine Hübner ins Deutsche: Dem Untergang geweiht, 
empfindet Hippolytus endlich etwas wie Glück. In einer umgekehrten Bewegung 
zu der Phädras, überidentifiziert sich Hippolytus nun mit seinem Gefühl. Wäh-
rend Phädras Liebe ihr selbst wie eine Besessenheit, wie etwas, das sie von 
ihrem Leben trennt, vorkommt, begreift Hippolytus nun das Dem-Untergang-
Geweiht-Sein endlich als sein Leben: das Gefühl ist eine Rückanbindung an das, 
was Phädra durch ihr Gefühl verloren hat: das Leben. »Scheiß-Untergang« oder 
»absolutely fucking doomed« sind die hingerissenen Übersteigerungen eines Ju-
gendlichen, die das Gefühl durch seine vulgäre Betitelung erhöhen sollen. Hip-
polytus begreift hier das ganze Ausmaß der Anschuldigung. Er versteht, dass er 
sterben wird, möglicherweise auf schreckliche Weise. Doch anstatt Angst zu 
empfinden, erfüllt ihn Freude. Er fühlt sich geliebt, er fühlt sich lebendig. Ruhig 
und fröhlich begibt Hippolytus sich in Gefangenschaft.  
 In seiner Zelle bekommt er Besuch von einem Priester, vor dem er sich selbst 
als Vergewaltiger bezeichnet und die ihm angelastete Tat gesteht. Noch dazu, 
um sein Vergehen noch schlimmer zu machen, sagt er die Wahrheit: Er empfin-
det Freude – nicht über Phädras Tod, aber über die Entwicklungen, die er nach 
sich zieht. Doch seine Tat bekommt in der Zelle noch eine andere Dimension: 
Dass der Königssohn die Königin vergewaltigt hat, gefährdet die ganze Familie, 
ja, gefährdet die Monarchie. Hier sieht der Priester die eigentliche Sünde von 
Hippolytus. Ob Hippolytus ein Vergewaltiger ist oder nicht, ist ihm egal. Für ihn 
ist das Fortbestehen des Königshauses von höchster Priorität. Er drängt Hippoly-
tus, die Tat zu leugnen, doch der weigert sich. Er begeht die unverzeihliche 

                                                                                                                                  
Ich glaube, in dem Moment, in dem sie sich die Pulsadern aufschneidet oder eine 

Überdosis nimmt, ist sie mit einem Mal an sich angeschlossen und will weiterleben. 

Also fährt sie ins Krankenhaus. Ihr Leben ist eine endlose Folge von Selbstmordver-

suchen, die sie dann widerruft. Und so furchtbar das ist, so sehr kann ich es 

nachvollziehen. Es ergibt einen Sinn für mich.« Aus einem Gespräch mit Nils Tabert 

vom 8. Februar 1998. Abgedruckt in Marina Carr/Martin Crimp/Sarah Kane/Mark 

Ravenhill: Playspotting. Die Londoner Theaterszene der 90er. – Reinbeck bei Ham-

burg: Rowohlt 2001, 10.  

3  Sarah Kane: Phaidras Liebe; in: Marina Carr/Martin Crimp/Sarah Kane/Mark Raven-

hill: Playspotting. Die Londoner Theaterszene der 90er, Szene Fünf, 51. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.313 - am 14.02.2026, 12:18:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


AUSBLICK. LIFE AT LAST: DIE GEIER KOMMEN   | 321

Sünde: »Fuck God. Fuck the monarchy.« (PL, Scene Six, 95) Übrigens, das legt 
der Text nahe, ist die unverzeihliche Sünde dabei »Fuck the monarchy«.4   
 Mit seiner Sturheit reißt Hippolytus nun tatsächlich das ganze Königshaus in 
den Abgrund. Und sein Vater, Theseus, der gerade rechtzeitig zurückkommt, um 
den Leichnam seiner Frau aufgebahrt zu finden, hilft ihm dabei.5 Er mischt sich 
unter die Menge, die ihn aufgrund seiner langen Abwesenheit nicht als ihren 
König erkennt, und stachelt sie auf. Die Menge ist dabei in Feierstimmung, die 
Menschen haben sowohl einen Grill als auch ihre Kinder dabei – die Aussicht 
auf einen Lynchmord begeistert sie. Als Hippolytus aus dem Gefängnis zum Ge-
richtssaal geführt wird, reißt er sich los und wirft sich in die Menge. Ausgerech-
net in den Armen seines Vaters landet er. Sie erkennen sich, Theseus schaut ihm 
in die Augen, küsst ihn auf den Mund und schleudert ihn dann mit den Worten 
»Kill him« (PL, Scene Eight, 100) in die Menschenmasse zurück. Mit dem Schal 
eines Kindes würgt ein Mann ihn, während eine Frau auf ihn eintritt. Als eine 
zweite Frau mit einem Messer auf ihn losgeht, wirft Strophe sich dazwischen. 
Der Hass richtet sich sofort gegen sie:  

»MAN 1. Defending an in-bred. 

WOMAN 1. What sort of a woman are you? 

THESEUS. Defending a rapist.« (PL, Scene Eight, 101). 

Eine, die einen Vergewaltiger verteidigt, ist nichts wert, darin ist sich die Menge 
sofort einig. Als Theseus sie deswegen inmitten der Menschenmasse vergewal-
tigt und ihr zuletzt die Kehle durchschneidet, freuen sich die Umstehenden 
darüber, dass sie das bekommt, was sie verdient und begleiten Vergewaltigung 
und Mord mit Freudenrufen. Nachdem Strophe tot ist, wendet sich die Menge 
wieder Hippolytus zu. Eine Frau zieht ihm die Hose runter und schneidet seine 
Geschlechtsteile ab. Sie wirft sie auf den Grill. Unter großem Gelächter nimmt 
ein Kind sie vom Grillrost und schleudert sie nach einem anderen Kind, das er-
schrocken schreit und die Flucht ergreift. Theseus nimmt nun das Messer und 
schneidet Hippolytus’ ganzen Oberkörper auf. Seine Eingeweide werden von der 
Menge rausgerissen und ebenfalls auf den Grill geschmissen. Hippolytus Körper 
wird die ganze Zeit über getreten, mit Steinen beworfen und bespuckt. Hippoly-
tus ist bei all dem noch immer bei Bewusstsein. Er sieht neben sich Strophes 

                                                             
4  Bevor der Priester geht, begeht auch er noch eine Sünde: er befriedigt Hippolytus oral. 

5  Interessant ist dabei die Regieanweisung für die Szene, in der Theseus an Phaedras 

Leichnam steht: »He tears at his clothes, then skin, then hair, more and more franti-

cally until he is exhausted. But he does not crie.« (PL, Scene Seven, 97) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.313 - am 14.02.2026, 12:18:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


322 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Leichnam und sagt ihren Namen. In diesem Moment erkennt Theseus, wen er 
vergewaltigt und ermordet hat und »recognises her with horror« (PL, Scene 
Eight, 102, Regieanweisung). Die Menge hat sich im gewalttätigen Exzess ent-
laden und verläuft sich. Der Aufstand ist vorbei. Nur Theseus bleibt. Er sitzt 
zwischen dem sterbenden Hippolytus, dem er noch mit auf den Weg gibt, dass er 
ihn nie gemocht hat (»THESEUS: Hippolytus. Son. I never liked you.« (PL, Sce-
ne Eight, 102)), und Strophes Leiche. Er entschuldigt sich bei ihr, beteuert, sie 
nicht erkannt zu haben, macht Hippolytus zum Zeugen seines Missverständnis-
ses und durchschneidet sich mit einer plötzlichen Geste selbst die Kehle. Als 
Hippolytus zum letzten Mal die Augen öffnet, bringt er angesichts der die Lei-
chen umkreisenden Geier noch ein Lächeln zustande. Sein letzter Satz: 
 »If there could have been more moments like this.« (PL, Scene Eight, 103) 
Dann lässt sich ein Geier auf Hippolytus nieder und beginnt seinen Körper zu 
fressen.  

II. 

Der übergewichtige Königssohn, der in Passivität verharrt, ist in der Literaturge-
schichte kein Unbekannter: blond und aufgedunsen ist in Wilhelm Meisters 
Fantasie auch schon Hamlet.6 Doch während der Däne an einer Handlungsläh-
mung leidet, weil er nicht mehr beurteilen kann, was wahr und was Trug ist, lei-
det Hippolytus einfach an Langeweile. Einem verwöhnten Riesenbaby gleich, 
hat er den Anschluss ans Leben verloren und ist unberührbar geworden. Weder 
Gefühl noch Verstand können ihn zu einer Handlung oder Haltung bewegen. 
Hippolytus kann sich weder dazu bringen, sich für ein Ideal oder einen Wert ein-
zusetzen, da die Unbedingtheit jedes Ideals und jeden Werts verloren ist: weil 

                                                             
6  Wilhelm Meister erklärt Serlo und Aurelie, warum er sich nicht so recht wohl fühlt bei 

dem Gedanken, die Rolle des Hamlet besetzen zu müssen: »Je mehr ich mich in die 

Rolle studiere, desto mehr sehe ich, daß in meiner ganzen Gestalt kein Zug der Physi-

ognomie ist, wie Shakespeare seinen Hamlet aufstellt. […] Zuvörderst ist Hamlet 

blond, […]. Als Däne, als Nordländer ist er blond von Hause aus und hat blaue Au-

gen. […] Ihm wird das Fechten sauer, der Schweiß läuft ihm vom Gesichte, und die 

Königin spricht: Er ist fett, laßt ihn zu Atem kommen. Kann man ihn sich da anders 

als blond und wohlbehäglich vorstellen? […] Paßt nicht auch seine schwankende Me-

lancholie, seine weiche Trauer, seine tätige Unentschlossenheit besser zu einer 

solchen Gestalt, als wenn Sie sich einen schlanken, braunlockigen Jüngling denken, 

von dem man mehr Entschlossenheit und Behendigkeit erwartet?« Johann Wolfgang 

Goethe: Wilhelm Meisters Lehrjahre. – Frankfurt a.M./Leipzig: Insel 1980, 316.   

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.313 - am 14.02.2026, 12:18:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


AUSBLICK. LIFE AT LAST: DIE GEIER KOMMEN   | 323

seit dem Zerbrechen der antiken Sittlichkeit und der Freisetzung des Subjekts 
nichts mehr letzt-begründet oder letzt-rechtfertigbar ist. Auch die Wahrhaftigkeit 
des Gefühls ist ad absurdum geführt: das wahre Ich der Liebe, der Freundschaft 
oder der Kunst, gibt es nicht. Die letzten, tiefsten Wahrheits- und Wahrhaftig-
keitsansprüche können in unserer Welt nicht geklärt werden. Für Hippolytus ist 
deswegen alles relativ. Relativ egal.  
 Was da fressend und onanierend auf der Bühne hockt in einem Brei aus 
überzuckertem Fertigfraß und hirnlosem Medienmüll, ist die Angstneurose mei-
ner Generation. Wir müssen alles differenziert betrachten. Wir hoffen, dass es 
vernünftige Lösungen gibt, trauen der Vernunft aber nicht mehr allzu viel zu. 
Gehen wir für ein Ideal auf die Straße, entscheiden wir uns für eine Seite, in dem 
Bewusstsein, dass diese Entscheidung eine Verkürzung mit sich bringt. Die gu-
ten alten Verhaltensoptionen, die alle doch dadurch motiviert sind, das Gute, das 
Richtige zu tun und seinen Platz in der Gesellschaft zu finden, geehrt und aner-
kannt zu sein: sie gelten nicht mehr absolut. Doch der Mensch ist Großes ge-
wohnt: nur von Absolutem will er sich leiten lassen. Das Damoklesschwert der 
Untätigkeit, der Entscheidungslosigkeit, des Zynismus schwebt über uns. Für 
Hippolytus gibt es keinen Ausweg, keinen Rückweg, keine Rückanbindung. Er 
steckt in der Sackgasse der Lethargie – noch nicht mal zu einer Depression reicht 
es bei ihm, nur Übergewicht und Unfreundlichkeit kann der Arzt feststellen.  
 Unsere Schrecken sind nicht mehr die jähzornigen Götter der Antike oder die 
mächtigen Könige. Unser Schrecken ist in uns und nicht mehr in der Außenwelt. 
Unsere Frucht sind Leere und Taubheit. Mit beklemmender Meisterschaft bringt 
Sarah Kane unsere Dämonen auf die Bühne. Hier wird noch einmal sehr deut-
lich, wie Erfahrungen von Leid und Schmerz Thema in der Kunst sein können 
und Erfahrungen ermöglichen können, die durch sprachlich-vernünftige Be-
schreibungen uneinholbar wären. Die Diskrepanz wird noch größer angesichts 
der Tatsache, dass die Erfahrung von Leid hier ja nur indirekt dargestellt wird: 
Hippolytus, der die Hauptfigur von Phaedra’s Love ist, leidet ja an gar nichts. Es 
passt deshalb, dass er im ganzen Stück nicht einmal schreit, nicht einmal also 
seinem Leiden, das der Zuschauer sieht, Ausdruck verleiht, weil es für ihn nichts 
gibt, was sich in einem Schrei Luft machen könnte.  
 Hippolytus schreit nicht, weder in den Regieanweisungen (und Sarah Kane 
war sehr konservativ, was die Werkgetreue ihrer Stücke hinsichtlich der Auffüh-
rung angeht), noch in der Inszenierung von Christina Paulhofer an der Berliner 
Schaubühne aus dem Jahr 2003. Paulhofer hat Phaedra’s Love eingebettet in 
Versatzstücke aus anderen Bearbeitungen des Stoffs um Phädra und Hippolyt, 
doch der Kern der Aufführung ist original Kane. Die Verlorenheit der Helden 
unterstreicht Paulhofer gelingend durch stete Einblendungen von unverständlich 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.313 - am 14.02.2026, 12:18:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


324 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

bleibenden Gesprächsfetzen oder durch das Einsetzen eines Echos, das das Ge-
sagte in einer Mehrstimmigkeit nahezu untergehen lässt. Gerade die Aussparung 
des Schreis, das Eintreten der Stille in der sonst lauten mit vielen akustischen 
Feinheiten und Musik arbeitenden Inszenierung, macht dabei Eindruck. Phae-
dra’s Love ist bedrückend, man möchte schreien. Fast erlösend wäre es, wenn 
auf der Bühne nun endlich mal jemand schriee: ganz anders als bei Castorfs Ko-
kain liegen hier die Gründe ja auf der Hand. Durch die übertriebene Gewalt wird 
ein physischer Ekel im Zuschauer wach, der sich körperlich manifestiert: es 
schaudert einen, man bekommt Gänsehaut, irgendwann kommt unwillkürlich die 
Übelkeit. Das, was auf der Bühne passiert, ist definitiv zu viel, zu schamlos, zu 
blutig, zu erniedrigend.  
 Hippolytus hat die Fähigkeit verloren, Anteil an etwas zu nehmen. Verkör-
pert wird das auch im Verlust des Körpergefühls: in der Bedeutungslosigkeit von 
Sex. Immer wieder betonen die Regieanweisungen, dass der Koitus für Hippoly-
tus ohne Freude passiert (der Zuschauer erlebt während des eher kurzen Stücks 
auch immerhin drei mit), immer wieder betont er in den Dialogen, dass Sex für 
ihn kein Vergnügen ist, sondern eine Weise, sich die Zeit zu vertreiben, das 
Warten zu verbringen. Hippolytus ist taub geworden für die Signale seines Kör-
pers, Berührungen berühren ihn nicht mehr. Dabei ist er offen bis zur Unanstän-
digkeit, er hat keine Privatsphäre und kennt weder Scham für sich noch für an-
dere. In ihm begegnet uns ein ganz anderer Held als bisher: Hippolytus bricht 
mit allem, was bei den anderen Helden noch Voraussetzung war: er wird nicht 
gemessen an der Vorstellung eines gelingenden Lebens oder an moralischen Kri-
terien. Niemand erwartet etwas von Hippolytus. Weder gesellschaftliche Struk-
turen noch ein individuelles Streben nach einem guten Leben setzen ihm Maß-
stäbe, an denen er sich messen könnte oder müsste. 
 Hippolytus’ Stummsein ist dabei etwas anderes als das Verstummen, das 
Hegel in der romantischen Kunst diagnostiziert: Während er den Schmerz für in 
der Kunst eben nicht darstellbar hält und damit die Grenzen der Kunst aufzeigt,7

                                                             
7  Hilmer zum Dilemma der Darstellbarkeit von Schmerz bei Hegel: Die Kunst »teilt mit 

jeder anderen Entäußerung von Schmerz das Problem, daß sie ihn, nicht erst durch die 

Art der Darstellung, sondern schon durch ihr Vorhandensein verharmlost (da sie ja als 

Äußerung auch Milderung anzeigt). Der ›unendliche Schmerz‹ des Geistes, der Hegel 

zufolge Innerlichkeit konstituiert, kann also schon deshalb nicht darstellbar sein, weil 

er als darstellbar nicht mehr unendlich wäre. Das Verstummen wird daher zur wesent-

lichen Äußerungsform einer Innerlichkeit, die sich ausdrücklich nicht artikuliert.« 

Brigitte Hilmer: Scheinen des Begriffs, 199. Das Auseinanderfallen zeigt damit einen 

Mangel an Darstellbarkeit an, anstatt ihn zu heilen.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.313 - am 14.02.2026, 12:18:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


AUSBLICK. LIFE AT LAST: DIE GEIER KOMMEN   | 325

bleibt Hippolytus stumm, weil er stumpf ist, weil er nichts empfindet. Diese 
Empfindungslosigkeit ist der Schmerz, der hier vor Augen geführt wird: mit 
großer Intensität übrigens. Phaedra’s Love zeigt so gerade das Gegenteil von 
Hegels Argument: Es zeigt ein Subjekt, das zu abgestumpft ist, um die Grenzen 
der Kunst überhaupt ausschöpfen zu können und die Kunst damit bereichert mit 
einer neuen Figur: dem passiven Helden. Der bleibt stumm, tatlos und empfin-
dungslos und produziert damit eine ungeheure Leere auf der Bühne. Diese Leere 
macht eines überdeutlich: der Schrei wäre eine Leistung. Der Schrei ist eine 
Leistung. Weil er einer Positionierung gleichkommt, einem Aufbegehren, einem 
Anklagen. Der Schrei ist eine Aktion. Eine Lebensleistung.     

III. 

Indem nun das auf der Bühne dargestellt wird, verkehrt sich die Abwesenheit 
von Leben und Leid, die Thema ist in Phaedra’s Love, in eine Leiderfahrung. 
Diese Leiderfahrung, und das ist frappierend, macht dabei nicht Hippolytus, 
sondern der Zuschauer. Das tragische Subjekt wandert so von der Bühne hinein 
ins Publikum – und droht damit das Ende der Tragödie mit sich zu bringen, denn 
im Zuschauerraum wird das Tragische verloren gehen. Die Erfahrung, die der 
Theaterbesucher in Phaedra’s Love macht, unterscheidet sich dabei von her-
kömmlichen. Die Darstellung des Schrecklichen ist hier nicht mehr schön, 
sondern tatsächlich ein Horror. Auf der Bühne gibt es keinen Repräsentanten 
mehr, mit dem sich der Zuschauer identifizieren kann. Das Theater avanciert 
vom Darstellungsapparat zum Herstellungsapparat: Hergestellt wird hier Leben-
digkeit. Eine Lebendigkeit, die nicht nur – zu guter Letzt – Hippolytus auf der 
Bühne zu spüren bekommt, sondern auch der Zuschauer. Denn der wird mit ei-
ner anderen Dringlichkeit ins Spiel gebracht, wenn sich das Subjekt auf der 
Bühne in seinem alptraumhaften Tod, in seiner Zerstückelung und Auseinander-
reißung selbst überschreitet. Der Zuschauer leidet an dem, woran Hippolytus 
nicht leidet: an der Leere des dargestellten Subjekts. In ihm sehen wir unseren 
eigenen Alptraum. Doch anders als Homburg wissen wir, dass wir hier träumen.  
 Das Horrorszenario auf der Bühne birgt die Gefahr der Distanzlosigkeit zwi-
schen Bühnengeschehen und Zuschauerraum. Doch es verliert sich nicht in ihr. 
Durch die Erfahrung des Zuschauers, sein Hineingezogenwerden, das hier radi-
kalisiert stattfindet, da der Zuschauer anstelle der Bühnenfigur empfindet, wird 
die ästhetische Sphäre unterbrochen. Doch diese Unterbrechung geschieht selbst 
nur aus der Distanz des Zuschauenden heraus. Denn der Zuschauer kann nur für 
und anstelle des Hippolytus fühlen, weil er weiß, dass er ein anderer ist: er iden-
tifiziert sich nicht mit Hippolytus, sondern er sieht und fühlt Hippolytus’ Man-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.313 - am 14.02.2026, 12:18:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


326 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

gel, ohne ihn als den eigenen zu begreifen. Denn wir sind nicht wie Hippolytus. 
Uns hat das Leben umgarnt, uns hat es feinfühlig gemacht, uns hat es Angst ha-
ben lassen: wir können fühlen. Unser Leben unterliegt dem Anspruch, ein 
gelingendes Leben zu sein. Auch wenn wir nicht mehr an absolute Werte und 
Ideale gebunden sind, haben wir nicht den Anspruch verloren, das Gute und das 
Richtige zu sagen und zu tun. Indem wir gelernt haben, zu handeln und zu schei-
tern, hat der Schmerz einen Platz in unserem Leben und verhindert damit die 
Gefühllosigkeit, die Hippolytusʼ Lähmung bedingt. In unserem Leben gibt es 
den Schrei.    
 Nur deshalb können wir uns einlassen auf Hippolytus: weil wir nicht so sind 
wie er. Weil in uns neben der Fähigkeit zur vernünftigen Erkenntnis die zur intu-
itiven Erkenntnis besteht, die uns begreifen lässt, was nicht sagbar ist, und uns 
zeigen kann, was sonst nur behauptet werden könnte. Einem Theater wie Phae-
dra’s Love stünden wir ohne diese Fähigkeit einzig befremdet gegenüber, denn 
die Inszenierung der Gewalt und des Ungeheuerlichen, hier des Ungeheuerlichen 
der Abwesenheit des Lebens, verschließt sich dem verstehensmäßigen Nachvoll-
zug, dem rationalen Zugang. In der Pervertierung und Entleerung des Helden-
begriffs, begreifen wir, wie wir nicht sind und erkennen den Schrei als einen 
Zug, der unser Wesen mit ausmacht, der uns ausdrückt und uns rückanbindet an 
das Leben.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.313 - am 14.02.2026, 12:18:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

