
Rezensionen 629

Tatsache, dass sich verarmte und demoralisierte Ex-
Kombattanten in Sierra Leone, Liberia und anderen
sogenannten Post-Konflikt-Gesellschaften als Söldner
anwerben lassen, sollte nicht nur Wissenschaftlern zu
denken geben.

Preben Kaarsholm hat mit seinem Sammelband ein
Werk vorgelegt, dass sozialanthropologische, historische
und politikwissenschaftliche Perspektiven dicht verwebt
und sich durch seine analytische Tiefenschärfe auszeich-
net. Es ist ihm zu wünschen, dass es über die Fachwelt
hinaus wahrgenommen wird. Rita Schäfer

Kan, Sergei A., and Pauline Turner Strong (eds.):
New Perspectives on Native North America. Cultures,
Histories, and Representations. Lincoln: University of
Nebraska Press, 2006. 514 pp. ISBN 978-0-8032-7830-
1. Price: £ 21.99

Die Beiträge dieser umfangreichen Festschrift gehen
zum größeren Teil auf eine Vortragssitzung während der
Tagung der American Anthropological Association im
Jahr 1996 zurück, die zu Ehren des seit 1965 als Pro-
fessor für Ethnologie an der University of Chicago täti-
gen Nordamerikanisten Raymond D. Fogelson abgehal-
ten wurde. Fogelsons Werdegang, Werk und Einfluss auf
Generationen von Studenten werden nach einem kurzen
Überblick über den Inhalt des Bandes in der Einleitung
der Herausgeber gewürdigt, die auch eine ausgewählte
Bibliografie seiner Schriften beinhaltet. Fogelsons in-
terdisziplinäre Ausrichtung und zentrale Forschungsin-
teressen (vor allem im Bereich der historischen, psy-
chologischen und symbolischen Ethnologie) spiegeln
sich in den thematisch breit gefächerten Aufsätzen des
Sammelbandes deutlich wider, die mit Ausnahme der
Arktis und des Plateaus alle Kulturräume des indige-
nen Nordamerika abdecken. In ihrer Gesamtheit bieten
die Beiträge, deren Autoren nahezu ausschließlich ehe-
malige Schüler Fogelsons waren, einen repräsentativen
Querschnitt der theoretischen und methodologischen
Kernfragen in der gegenwärtigen nordamerikanistischen
Forschung.

Der erste von vier Abschnitten des Bandes (“Per-
spectives. On the Genealogy and Legacy of an An-
thropological Tradition”) stellt Fogelsons Arbeiten und
die seiner Schüler in einen wissenschaftsgeschichtlichen
Zusammenhang und reflektiert damit gleichzeitig sein
eigenes, in Schrift und Lehre dokumentiertes Interesse
an der Geschichte der Ethnologie. Während Regna Dar-
nell (“Keeping the Faith. A Legacy of Native American
Ethnography, Ethnohistory, and Psychology”) Fogelsons
intellektuelle Genealogie über Vorbilder und Mentoren
wie Frank G. Speck, Edward Sapir, A. Irving Hallowell,
und Anthony F. C. Wallace verfolgt, setzen die Aufsätze
von Jennifer S. H. Brown über die kulturelle Bedeutung
von Träumen bei den Ojibwa (“Fields of Dreams. Re-
visiting A. I. Hallowell and the Berens River Ojibwe”)
und Margaret Bender über indigene Interpretationen von
Schriftlichkeit (“Framing the Anomalous. Stoneclad, Se-
quoyah, and Cherokee Ethnoliteracy”) das Erbe eben
jener amerikanistischen Tradition fort, in der indigenen

Sicht- und Erklärungsweisen schon frühzeitig analyti-
scher Stellenwert eingeräumt wurde.

Im zweiten Abschnitt (“Cultures. On Persons and
Power, Rituals and Creativity”) befassen sich die Bei-
träge mit Fragen des Verhältnisses von “Kultur” und
“Macht” sowie mit der Bedeutung religiöser Symbole
und Rituale – wiederkehrende Themen im Werk von
Ray Fogelson. Greg Urban (“Power as the Transmission
of Culture”) entwirft anhand unterschiedlicher ethno-
grafischer Beispiele ein theoretisches Modell, in dem
Machtausübung und Widerstand gegen Autorität als
treibende Kräfte für die Reproduktion und Transfor-
mation von Kulturmustern dargestellt werden. Larry
Nesper (“Ironies of Articulating Continuity at Lac du
Flambeau”) interpretiert die in den späten 1980er und
frühen 1990er Jahren eskalierenden politischen Konflik-
te im Zusammenhang mit der Frage indigener Jagd-
und Fischereirechte in Wisconsin als Prozess der ak-
tiven Reevaluation traditioneller Fähigkeiten und der
indigenen Identitätsfindung unter veränderten wirtschaft-
lichen und politischen Machtverhältnissen. Aus lin-
guistischer Perspektive beleuchtet Jeffrey D. Anderson
(“The Poetics of Tropes and Dreams in Arapaho
Ghost Dance Songs”) die zentralen Schlüsselbegriffe
(Mitleid, Austausch und Verwandlung) in Arapaho-
Geistertanzliedern, die er als kreative rituelle Antwort
auf die Konfrontation mit externen Machteinflüssen
deutet, seien es nun übernatürliche Wesen oder die
euroamerikanische Präsenz. Das Lakota-Schwitzhütten-
ritual steht im Zentrum von Raymond A. Buckos Auf-
satz “Night Thoughts and Night Sweats, Ethnohistory
and Ethnohumor. The Quaker Shaker Meets the Lako-
ta Sweat Lodge”, der sich mit der Rolle von Humor
und Wortspiel als integralem Bestandteil des Rituals
auseinandersetzt. Robert E. Moore (“Self-consciousness,
Ceremonialism, and the Problem of the Present in the
Anthropology of Native North America”) behandelt ein
Geburtstagsfest und eine Namensgebungszeremonie auf
der Warm Springs-Reservation als kontemporäre Über-
gangsriten und plädiert angesichts mancher beobach-
teten Widersprüche zu traditionellen Vorstellungen für
die Rückführung abstrahierter ethnologischer Theorien
in den gelebten Kontext.

Dem maßgeblichen Einfluss, den Ray Fogelson auf
dem Gebiet der ethnohistorischen Forschung ausübte,
wird im dritten Abschnitt des Bandes (“Histories. On
Varieties of Temporal Experience and Historical Rep-
resentation”) Rechnung getragen. Vor dem Hintergrund
der Erkenntnis, dass jegliche Geschichtsschreibung kul-
turspezifisch determiniert ist, rief Fogelson konsequent
zu einer “ethno-ethnohistory” auf; seine Konzeption
von “events” und “nonevents” zur analytischen Erfas-
sung der unterschiedlichen Wahrnehmungen ein und
desselben historischen Ereignisses durch verschiedene
kulturelle Akteure und seiner daraus folgenden unter-
schiedlichen Auswirkungen in verschiedenen kulturellen
Kontexten wird von zahlreichen Autoren des Bandes
aufgegriffen.

Thomas Buckley (“Native Authorship in Northwest-
ern California”) vergleicht in seinem Beitrag historische

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-629 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-629


630 Rezensionen

und ethnografische Darstellungen fünf indigener Auto-
ren des 20. Jhs. mit jenen von außenstehenden Beob-
achtern. Raymond J. DeMallie (“The Sioux at the Time
of European Contact. An Ethnohistorical Problem”)
versucht nach eingehendem Studium der verfügbaren
Quellen eine revisionistische Darstellung der Kultur der
Dakota und Lakota des frühen 17. Jhs., die er im Un-
terschied zu bisher gängigen Annahmen als in bands
organisierte Büffeljäger beschreibt. Mary Druke Beck-
er (“Proto-Ethnologists in North America”) unterzieht
ethnografische Berichte von Händlern, Missionaren und
anderen “Proto-Ethnologen” des 18. und 19. Jhs. einer
kritischen Lesung und argumentiert gegen eine genera-
lisierte Interpretation und Verurteilung kolonialer Wis-
sensproduktion. Das Erzählgut der Chiricahua Apache
und insbesondere persönliche Berichte von Gefangen-
nahme werden von Joseph C. Jastrzembski (“Folklore,
Personal Narratives, and Ethno-Ethnohistory”) als Refle-
xion indigenen Geschichtsbewusstseins gedeutet. Sergei
A. Kan (“Events and Nonevents on the Tlingit /Russian/
American Colonial Frontier, 1802–1879”) zieht Fogel-
sons Modell von “Ereignissen” und “Nicht-Ereignissen”
heran, um die unterschiedlichen Interpretationen eines
Konflikts zwischen zwei Tlingit-Klans im 19. Jh. seitens
der betroffenen Indigenen und der russischen und ame-
rikanischen Kolonisatoren auszuloten. Kulturelle Kon-
zeptionen und individuelle Erfahrung von Zeit analysiert
David W. Dinwoodie (“Time and the Individual in Na-
tive North America”) am Beispiel der Lebensgeschichte
des Hopi Sun Chief.

Die Beiträge des vierten und letzten Abschnitts
(“Representations. On Selves and Others. Hybridities
and Appropriations”) kreisen um Fragen der Konstruk-
tion und Repräsentation kultureller Identität – aktuel-
le Themen in der Ethnologie, die in Fogelsons Werk
frühzeitig vorweggenommen wurden. Robert Brightman
(“Culture and Culture Theory in Native North Ameri-
ca”) leitet diesen Abschnitt mit einer allgemeinen Dis-
kussion tribaler und pan-indianischer Identitätsfindung
gegenüber der dominanten Gesellschaft ein, in der er
Kontinuität und Kulturwandel, Authentizität und Hy-
bridität aus theoretischer Perspektive erörtert. Gefolgt
wird sein Beitrag von einzelnen Fallstudien zum The-
ma. Barrik Van Winkle (“Cannibals in the Mountains.
Washoe Teratology and the Donner Party”) führt in
seinem Aufsatz aus, wie ein einzelnes tragisches Er-
eignis die Vorstellung von den “Anderen” nachhaltig
zu prägen vermag: Für die Washoe wurde der “Über-
lebens-Kannibalismus” der sog. “Donner Party”, einer
Gruppe von Auswanderern, die im Winter 1846/47 von
einem Schneesturm überrascht und eingeschlossen wur-
den, zum Sinnbild für die Kultur der Weißen. Jean M.
O’Brien (“‘Vanishing’ Indians in Nineteenth-Century
New England. Local Historians’ Erasure of Still-Present
Indian Peoples”) zeigt auf, wie das Bild des “verschwin-
denden Indianers” und ein Konzept von “kultureller
Reinheit” in der weißen Geschichtsschreibung dazu bei-
trugen, die indianische Identität der in New England
verbliebenen indigenen Bevölkerungsgruppen zu negie-
ren. Während Frederic W. Gleach (“Pocahontas. An

Exercise in Mythmaking and Marketing”) die Repräsen-
tation und Vermarktung von Pocahontas bis hin zum
Walt Disney-Zeichentrickfilm nachzeichnet, untersucht
Michael E. Harkin (“‘I’m an Old Cowhand on the Banks
of the Seine.’ Representations of Indians and the Le Far
West in Parisian Commercial Culture”) die romantische
Aneignung “des Indianers” in der französischen Traditi-
on des Exotismus von Montaigne bis zur Gegenwart. In
ähnlicher Weise stellen auch die indianisch inspirierten
Rituale und Symbole in den Aktivitäten der “Camp
Fire Girls”, einer 1910 in Colorado gegründeten Pfad-
finderorganisation, eine Appropriation indigener Kultur
dar, wie Pauline Turner Strong (“‘To Light the Fire
of Our Desire’: Primitivism in the Camp Fire Girls”)
ausführt. Ein Nachwort von Peter Nabokov, eine Liste
der Autoren und ein Index schließen den Band ab.

Wie in Festschriften und Sammelbänden dieser Art
üblich, sind die inhaltlich sehr unterschiedlichen Bei-
träge nur lose durch ihren Bezug auf Ray Fogelsons
Werk und Einfluss miteinander verbunden. Insgesamt
gesehen zieht der Band aber Bilanz über den heutigen
Stand der Nordamerikanistik in ihrer Vernetzung mit den
aktuellen theoretischen und methodologischen Trends
der allgemeinen Ethnologie und wirft wegweisend For-
schungsvektoren in die Zukunft.

Sylvia Kasprycki

Kasprycki, Sylvia S.: Die Dinge des Glaubens.
Menominees und Missionare im kulturellen Dialog,
1830–1880. Münster: Lit Verlag, 2006. 344 pp. ISBN
978-3-8258-8650-9. (Ethnologie, 23) Preis: € 29.90

Die Arbeit christlicher Missionen während der Ent-
deckungs- und Kolonialzeit war für die indigenen Völ-
ker eine entscheidende Zäsur. Vielfach wurden Missio-
nare als “Handlanger des Kolonialismus” bezeichnet,
denn ohne ihre vorbereitende oder begleitende Ar-
beit wäre die Kolonisierung durch die Kolonialherren
schwerlich möglich gewesen. Die Beurteilung und wis-
senschaftliche Analyse der Missionsarbeit ist für Ethno-
logen/innen eine interessante und zugleich schwierige
Aufgabenstellung, griffen doch die Missionare mit am
nachhaltigsten in bestehende Strukturen ein und waren
Auslöser eines gewaltigen und nachhaltigen Akkultu-
rationsprozesses und Kulturwandels, ja Kulturverlustes.
Zugleich hinterließen sie ein umfangreiches und für die
ethnohistorische Forschung bedeutendes Quellenmate-
rial; Quellen, auf denen auch die Arbeit Kaspryckis
über die Menominee im heutigen Wisconsin (USA)
basiert. Missionare zeigten bis auf einige Ausnahmen
(u. a. die Jesuiten in Japan oder in Südamerika) oftmals
im Missionsalltag eine geringe Bereitwilligkeit, indigene
religiöse und weltanschauliche Systeme zu tolerieren.
Gleichwohl entwickelte sich während des Kontaktes
eine “Form des Neben- und Miteinanders”. Es bleibt
jedoch das Problem der Übersetzung, sowohl der lin-
guistischen – der Vermittlung der Botschaft – wie auch
der kulturellen. Kasprycki versucht in ihrer Arbeit über
die Mission bei den Menominee, sich diesem komplexen
Sachverhalt mittels der Untersuchung des Prozesses der

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-629 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-629

