
7

Einleitung 

Geschlecht und Sexualität im Grenzbereich

Heinz-Jürgen Voß

Einen Band über Westberlin – oder West-Berlin, selbst das wäre eine 
Debatte wert – zu machen, ist kein so einfaches Unterfangen. Das trifft 
einmal mehr zu, wenn es um die aktuell gesellschaftlich aufgeladenen 
Themen »Geschlecht« und »Sexualität« geht. Es gilt verschiedene Per-
spektiven ausgewogen zur Geltung und miteinander ins Gespräch zu brin-
gen. Das konkrete Leben soll gewürdigt werden, politische Kämpfe und 
Diskussionen sollen gleichwohl nicht zu kurz kommen – sie haben, oft 
notgedrungen, das Leben der Akteur*innen geprägt. Nachdem sich die 
rechtlichen Bedrängungen in Westdeutschland und Westberlin lockerten 
und Engagierte ein lesbisches und schwules – teils auch geschlechtlich of-
fenes  – (sub-)kulturelles Leben etabliert hatten, kam Aids. Es führte zu 
neuerlichen Gefahren für Menschen, die nicht der gesellschaftlichen Norm 
entsprachen, und prägte die persönlichen Erfahrungen. Auch hier waren 
Engagierte notwendig, um »Scharfmachern« wie Peter Gauweiler und 
Horst Seehofer zu widersprechen und Selbsthilfe- und Unterstützungs-
strukturen aufzubauen.

Für »queere« – und straighte – Leute mit Migrationshintergrund 
kamen weitere Bedrückungen hinzu: Aufbauend auf diskriminierenden 
Regelungen für »Ausländer« in Westdeutschland und Westberlin seit 
1973 (z. B.  Absenkung des Kindergeldes für »ausländische« Kinder, 
1975; Reduzierung der Schulpflicht für »ausländische« Kinder im Ber-
liner Schulrecht, 1980), nahmen die besonders scharfen Nachzugsregelun-
gen für Gastarbeiter*innen (und »Ausländer*innen« insgesamt) mit dem 
»Ausländererlass« 1981 (mit Bezug zum damaligen Innensenator Hein-
rich Lummer [CDU] auch als »Lummer-Erlass« bekannt) in Westberlin 
ihren Ausgangspunkt – und wurden später von der Bundesregierung auch 
für die Länder Westdeutschlands empfohlen. Verbunden mit dem »Aus-
ländererlass« war zudem eine Regelung, die für Kinder von »Ausländern« 

https://doi.org/10.30820/9783837977851-7 - am 23.01.2026, 18:07:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837977851-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8

Heinz-Jürgen Voß

vorsah, dass sie mit Erreichen des 18. Lebensjahrs Westberlin und West-
deutschland verlassen sollten (vgl. Uçar, 1982).

Trotz der staatlichen und gesellschaftlichen Bedrohungen finden sich 
in den Beschreibungen, die im Band zusammenkommen, so viele lustvolle 
Momente und betonen die Beitragenden Möglichkeiten – die karge Stadt 
Westberlin, die Menschen anzog, die Alternativen suchten, die sich auch 
geschlechtlich und/oder sexuell ausprobierten und sich Möglichkeitsräume 
eröffneten. Im Folgenden wird entlang zweier Emanzipationsgeschichten, 
die verschiedene Fokusse setzen, in die lebendigen Erzählungen eingeführt.

Eine erste Westberliner Emanzipationsgeschichte

Wenn man an Geschlecht und Sexualität in Westberlin denkt, könnte man 
zuerst auf Zeki Müren, Bülent Ersoy und Hatay Engin kommen, so wie 
es İpek İpekçioğlu tut, die eine international bekannte Berliner DJ ist und 
zu dem hier vorliegenden Band beigetragen hat. Auch der Publizist und 
Aktivist Koray Yılmaz-Günay nennt sogleich die queeren »Ikonen« Zeki 
Müren und Bülent Ersoy. Hatay Engin legt auch heute auf, etwa im Süd-
block und im Queer Gazino in Neukölln. »Im Rückblick auf die Musikge-
schichte in der Türkei haben ›Gazinos‹ queeren Individuen die Möglich-
keit gegeben, sich auszudrücken« (Renk Magazin, 2019). Sie gehörten seit 
den 1930er Jahren in der Türkei zu den »wichtigsten Orte[n], an denen 
viele queere Künstler neben nicht-queeren Künstlern auftreten konnten«, 
heißt es in der Selbstdarstellung der Neuköllner Location, mit Verweis auf 
das eigene Angebot von Essen, Alkohol und Livemusik, zugänglich für ein 
Publikum »mit unterschiedlichem sozioökonomischen Hintergrund« 
(ebd.). Zeki Müren (1931–1996) und Bülent Ersoy (*1952) gehören zu 
den queeren Wegbereiter*innen – nicht nur in der Türkei. İpek İpekçioğlu 
schreibt:

»Perception of Westberlin. Bülent Ersoy war gerade da, im Krankenhaus. 

Da habe ich sie einmal besucht, also meine Mutter hat sie mit mir besucht. 

Oder Hatay Engin, Berliner Pendant zu Zeki Müren. Damals war der ›Tür-

kische Basar‹ im Hochbahnhof Bülowstraße. Da habe ich die ersten Belly 

Dance machenden Männer gesehen. In Berlin, in Westberlin, habe ich über 

die türkische Community die Genderreisen schon mitbekommen. Das waren 

die wichtigen Personen der türkischen ersten und zweiten Generation. Also 

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

https://doi.org/10.30820/9783837977851-7 - am 23.01.2026, 18:07:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837977851-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9

Einleitung 

wir haben damals schon Transgender-Personen gekannt, als es in Deutsch-

land noch gar kein Thema war. Und wir haben schon mit dieser Genderfluid-
ness gelebt. Was es heute im Vergleich zu früher einfacher macht, ist, dass wir 

heute mehr Begriffe haben, um etwas zu beschreiben, wie Genderfluidness.«

Zeki Müren und Bülent Ersoy – und dann ebenso Hatay Engin – sind 
queere Ikonen für türkeistämmige Westberliner Queers. Und nicht nur 
für die. Die »türkische[n] Diven« (ORF, 2017) waren (und sind) gefei-
ert: Als Zeki Müren 1996 starb, kamen zehntausende Menschen zur Be-
erdigung. Müren galt als »Sonne der Kunst« (»Sanat Günepi«), die nun 
»untergegangen« war, wie das türkische staatliche Fernsehen zur Beerdi-
gung einblendete (vgl. ebd.) und Hatay Engin im Interview mit der taz be-
schreibt (taz, 1996). Während sich Müren zu seiner Homosexualität nicht 
äußerte, sondern, sofern er auf seine »betont feminine Kleidung angespro-
chen wurde, antwortete […], dass Künstler viele Farben zu tragen pflegen« 
(ORF, 2017), war Bülent Ersoy als Schwuler out, bevor sie sich 1980 ge-
schlechtsangleichenden Eingriffen unterzog. Als sie bei einem Konzert, auf 
Aufforderung des Publikums, die Bluse öffnete und ihre hormonbehandel-
ten Brüste zeigte, wurde sie von der türkischen Staatsanwaltschaft – unter 
dem sich 1980 an die Macht geputschten Militärregime – zu 48 Tagen 
Freiheitsstrafe und sieben Jahren Auftrittsverbot verurteilt. Vorüberge-
hend ging sie ins Exil nach Westdeutschland. Im Jahr 2008 kam sie erneut 
vor Gericht, weil sie in der Castingshow Popstar Alaturka den türkischen 
Militäreinmarsch im Nordirak kritisiert hatte: Sie »würde ihren Sohn, 
wenn sie denn einen hätte, ›niemals in diesen Krieg, der von anderen am 
Schreibtisch ausgeheckt wird, schicken‹«, auf die Einlassung einer Co-
Jurorin hin, die einen Märtyrerkult beschwor, setzte Ersoy fort: »Immer 
dasselbe Gerede. Die Kinder sterben, Tränen, Trauer, Beerdigungen … und 
dann immer diese Klischees« (Heise.de, 2008).

Yener Bayramğlu hebt in seiner vorzüglichen Untersuchung Queere 
(Un-)Sichtbarkeiten (2018) im Vergleich der deutschen Bild-Zeitung und 
der türkischen Hürriyet hervor, wie bedeutsam konkrete Ereignisse sind. 
Trans* wurde in der Hürriyet und unter türkeistämmigen Personen breit 
Thema, eben durch die Geschlechtsangleichung des türkischen Popstars 
Bülent Ersoy. In der Bild-Zeitung blieb Trans* hingegen so randständig, 
dass die Zahl der Beiträge nicht für eine inhaltliche Auswertung ausreichte. 
Auch der Militärputsch 1980 in der Türkei habe so bemerkenswerte Aus-
wirkungen gehabt: »In paradoxer Weise führte die politische Atmosphäre 

https://doi.org/10.30820/9783837977851-7 - am 23.01.2026, 18:07:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://Heise.de
https://doi.org/10.30820/9783837977851-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://Heise.de


10

Heinz-Jürgen Voß

des Militarismus zu einem Diskurs über Sexualität, in dem in der media-
len Öffentlichkeit zum ersten Mal offen über Themen wie Homosexualität 
sowie Geschlechtsangleichungen gesprochen wurde« (Bayramoğlu, 2018, 
S. 51).

Zeki Müren, Bülent Ersoy und Hatay Engin wirken breit in der türkei-
stämmigen Community. Und so ist »Kiez-Größe« Richard Stein (Süd-
block, Möbel Olfe) noch immer davon beeindruckt, welch breites Publikum 
Hatay Engin bei aktuellen Veranstaltungen anspricht: »Wenn ich diese 
coole Mischung sehe, frage ich mich immer wieder, wie macht Hatay das 
bloß?« (tip, 2012).

Der Weg dorthin war nicht einfach, wenn man auf die Migrationsbe-
dingungen der türkeistämmigen Bevölkerung in Westberlin sieht. Durch 
das Anwerbeabkommen Westdeutschlands mit der Türkei kamen zwischen 
1961 und 1966 rund 6.000 Gastarbeiter*innen aus der Türkei nach West-
berlin. Zunächst handelte es sich insbesondere um Frauen. Die Lebensbe-
dingungen waren schlecht: Die Wohnheime, in denen die Gastarbeiter*in-
nen untergebracht wurden, waren schlecht ausgestattet und überbelegt. 
Durch die für die Einreise notwendige Arbeitsverpflichtung – oft zur Dop-
pelschicht – bestanden kaum zeitliche Kapazitäten, um Deutsch zu lernen 
(vgl. Voß & Wolter, 2013, S. 119–133). Das war auch nicht vorgesehen 
– da das Anwerben noch darauf ausgerichtet war, dass die Angeworbenen 
nur einige Jahre bleiben sollten. Die Unternehmen sollten sich auf ein 
»Rotationsprinzip« verpflichten – nach einiger Zeit hätten Arbeitskräfte 
in die Türkei zurückgeschickt und durch neue ersetzt werden sollen. Das 
erwies sich aber als schlecht praktikabel und unwirtschaftlich, weil stetig 
neue Arbeitskräfte hätten angelernt werden müssen. Entsprechend verlän-
gerten die Unternehmen lieber die bestehenden Verträge (vgl. Uçar, 1982; 
Greve & Çınar, 1998).

Die Angeworbenen gründeten Familien und suchten sich Wohnun-
gen – billige, meist in sanierungsbedürftigen Gebieten wie Kreuzberg und 
Wedding gelegen. Durch die steigende Zahl von Gastarbeiter*innen – bis 
Dezember 1973 war die Zahl der Gastarbeiter*innen in Westberlin auf 
etwa 140.000 Personen angewachsen, darunter 79.000 türkeistämmige 
(Greve & Çınar, 1998, S. 16f.; vgl. Uçar, 1975, 1982, S. 4) – bildete sich 
nach und nach ein eigenes Stadtleben mit auch kleinen türkischen Ge-
schäften heraus. Die Aktivitäten des Westberliner Senats zielten damals 
noch nicht auf eine Förderung des Kennenlernens der deutsch- und tür-
keistämmigen Bevölkerung. Vielmehr wurden etwa in Schulen spezifische 

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

https://doi.org/10.30820/9783837977851-7 - am 23.01.2026, 18:07:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837977851-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


11

Einleitung 

»Migrantenklassen« geschaffen. 1975 verhängte der Senat einen »Zu-
zugsstopp für Ausländer« für Bezirke, in denen der »Ausländeranteil« 
bei zwölf Prozent lag, was Kreuzberg, Wedding und Tiergarten betraf (vgl. 
Uçar, 1982; Greve & Çınar, 1998; Funke, 2003). Der Militärputsch in der 
Türkei 1980 – wie schon der 1971 – führte dazu, dass zu den Wirtschafts-
migrant*innen in größerem Maß politische Migrant*innen kamen, die in 
der Bundesrepublik Asyl beantragten. Auch von ihnen kamen einige nach 
Westberlin. Nach und nach entstanden erste kulturelle und politische Ver-
eine. Erst 1989, nach dem Fall der Berliner Mauer, wurde der »Zuzugs-
stopp für Ausländer« in den Berliner Bezirken aufgehoben (vgl. Greve & 
Çınar, 1998).

Weitere Beschränkungen nahmen im Westberliner Senat ihren Aus-
gangspunkt und galten dann als Vorbild für Empfehlungen der Bundes-
regierung an die Bundesländer. So wurde 1980 im Berliner Schulrecht 
die Schulpflicht für »ausländische« Kinder reduziert. Ende 1981 wurde 
in Westberlin, als »erste schwere rechtliche Maßnahme zur Einschrän-
kung […] in der Bundesrepublik« (Uçar, 1982, S. XVIII), der Nachzug 
von Angehörigen – Kindern und Ehegatten – massiv beschränkt. Der 
»Lummer-Erlass« sah weiter vor, »daß die Kinder ausländischer Familien 
in der Regel ausgewiesen werden, wenn sie 18 Jahre alt geworden sind« 
(ebd., S. XIX). Massive Proteste waren die Folge.1

Zu den restriktiven staatlichen Regelungen und den schlechten Wohn- 
und Lebensbedingungen, die sich in wirtschaftlichen Krisen besonders 
verschlechterten – in der Rezession von 1967 verloren 30  Prozent der 
Arbeitsmigrant*innen ihren Arbeitsplatz, sodass die meisten von ihnen ge-
zwungen waren, die Bundesrepublik zu verlassen; 1975 waren sie viermal 
so stark von Kündigungen betroffen wie einheimische deutsche Arbeitneh-

1 Die Proteste gegen den »Ausländererlass« von Innensenator Heinrich Lummer sind gut 

dokumentiert, etwa durch die digitale Fotosammlung »Jürgen Henschel (1959–1991)« 

im FHXB Museums (https://fhxb-museum.de). In der Tagespresse in West und Ost gab es 

vielfältige Reaktionen. Auch in der Folge trieb Lummer Regelungen gegen Migrant*in-

nen voran. Im Interview mit dem Spiegel unterstrich er 1984 seine Haltung und recht-

fertigte seine früheren Aussagen, unter anderem: »Hier bin ich nicht mehr in meiner 

Heimat, sondern die haben sie mir in einer ganz bestimmten Weise geklaut. Die ganze 

Umgebung ist ihm fremd geworden. Das fängt beim Geruch an und geht bis zur Straße« 

(Spiegel, 1984). Nach stetig deutlicheren rechtsextremen Verbindungen publizierte er 

1999 im rechtsextremen Hohenrain-Verlag das Buch Deutschland soll deutsch bleiben.

https://doi.org/10.30820/9783837977851-7 - am 23.01.2026, 18:07:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://fhxb-museum.de
https://doi.org/10.30820/9783837977851-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://fhxb-museum.de


12

Heinz-Jürgen Voß

mer*innen (Ha, 2012, S. 70f.) –, kamen stete Erfahrungen mit Alltagsras-
sismus. Eine Betroffene berichtet 1985:

»Wir sind also nach Berlin und haben da in einem Zimmer bei einer Freun-

din vorübergehend gewohnt. Als ich dann angerufen habe wegen einer Woh-

nung, war immer gleich die erste Frage: ›Was für eine Nationalität haben 

Sie?‹ und ich sagte dann: Türkin. ›Es gibt keine Wohnung‹. Dann mußte ich 

sagen: ich bin mit einem Deutschen verheiratet! ›Ach ja, dann soll ihr Mann 

kommen, oder ihr Mann soll anrufen!‹. Ich bin kein Mensch. Mein Mann ist 

ein Mensch, weil er ein Deutscher ist […] und ich gehöre auch dazu, bin […] 

so … ein halber Mensch. […] Auf der Straße habe ich mich nicht wohlgefühlt. 

Ich bin auf Wohnungssuche gegangen, habe die eleganteste Kleidung ange-

zogen, bin mit einem Taxi hingefahren, bemüht zu zeigen, daß ich ja nicht 

eine solche Türkin bin, oder überhaupt so eine Ausländerin. Wie konnte ich 

überhaupt so etwas tun??« (in Bargan et al., 1985, S. 55ff.)

Frauen als relative Wesen ihres Ehemannes: Männerdominanz, wie sie 
die deutsche und die türkische Gesellschaft kennzeichnet – wir erinnern 
uns: bis 1977 hatte der Ehemann in der Bundesrepublik und Westberlin 
das Recht, den Job der Ehefrau zu kündigen, falls sie »den Haushalt ver-
nachlässigte« –, wurde auf diese Weise auch in Bezug auf Migrant*innen 
zementiert. Die Arbeitslosigkeit, von der Migrant*innen eher als ein-
heimische deutsche Arbeitskräfte betroffen waren, konnte ebenfalls Ge-
schlechterverhältnisse restaurieren. Aber, wie stets, sind die individuellen 
familiären Verhältnisse entscheidend und konnten sich auch »Geschlech-
terrollen« verflüssigen, wie aus Koray Yılmaz-Günays biografischer Be-
schreibung deutlich wird. Gülşen Aktaş war von Anfang an – sie selbst kam 
1979 in die Bundesrepublik, zunächst nach Frankfurt, dann nach Westber-
lin – feministisches Streiten sehr wichtig:

»Ich war [in Frankfurt] in einer internationalen Frauengruppe mit kurdi-

schen Frauen, iranischen und deutschen. Und als ich nach Westberlin kam, 

bin ich als Erstes in eine Frauengruppe gegangen. Ich bin matriarchalisch 

erzogen, ich brauche Frauen um mich herum. Also gehe ich ins Frauenzent-

rum in der Stresemannstraße […]. Und da habe ich auch Dagmar (Schultz)2 

2 Dagmar Schultz ist eine feministisch engagierte Autorin, Dozentin, Filmemacherin, Ver-

legerin und Fotografin. Informationen: http://dagmarschultz.com/ (06.05.2021).

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

https://doi.org/10.30820/9783837977851-7 - am 23.01.2026, 18:07:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://dagmarschultz.com
https://doi.org/10.30820/9783837977851-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://dagmarschultz.com


13

Einleitung 

kennengelernt. In die Frauenbewegung und dann in den Schabbeskreis habe 

ich mich eingebracht. Es waren sehr prägende Jahre. Wir haben uns jeden 

Freitag getroffen; und später sind verschiedene Gruppen – auch schwul-les-

bische und die internationale Frauengruppe – gegründet worden.«

Der lesbisch-feministische Schabbeskreis entstand 1984. Jüdische und 
nichtjüdische Frauen setzten sich dort mit Antisemitismus in der Frauen-
bewegung und mit Fragen jüdischer Geschichte auseinander (vgl. Jacoby & 
Magiriba Lwanga, 1990; Baader, 1993); unter anderem in der Tradition 
des Schabbeskreises sieht sich die aktuelle jüdische Zeitschrift Jalta. 1986 
gründeten Schwarze Frauen und Lesben – unter ihnen Katharina Ogun-
toye (vgl. ihren Beitrag und den von Jayrôme C. Robinet hier im Band)  – 
aus aktivistischen Zusammenhängen heraus und inspiriert auch von 
Audre Lorde ADEFRA (Schwarze Frauen in Deutschland). Schließlich 
entstand 1991 in Berlin die erste Gruppe von Lesben aus der Türkei und 
etwas später GLADT (vgl. İpek İpekçioğlu hier im Band). Am 24.12.1994 
fand die erste Queer Oriental Dance Floor Party im SO36 statt – DJ: İpek 
İpekçioğlu.

Eine zweite Westberliner Emanzipationsgeschichte

Die zweite Emanzipationsgeschichte ist nicht weniger bemerkenswert. 
Und auch sie geht in großen Teilen von Personen aus, die »migrierten« – 
oft aus Westdeutschland, unter anderem, um vor der Einberufung ins Mili-
tär zu fliehen. Und auch diese Emanzipationsgeschichte geht mit Zwängen 
um – einerseits dem Paragrafen 175, der in Westdeutschland und West-
berlin noch bis 1969 in der verschärften Nazi-Fassung bestand, andererseits 
eben der Einberufungspraxis der Bundeswehr.

Man kommt nicht umhin Rosa von Praunheims Film Nicht der Homo-
sexuelle ist pervers, sondern die Situation, in der er lebt, der 1971 uraufge-
führt wurde, an den Beginn dieser Emanzipationsgeschichte zu setzen. 
Nach seiner Aufführung entflammten in vielen Städten intensive Diskus-
sionen – so auch in Westberlin, wie Egmont Fassbinder, Peter Hedenström, 
Wilfried Laule und Manfred Herzer-Wigglesworth in ihren Beiträgen leb-
haft beschreiben. Eine der Voraufführungen, im Kino Arsenal, führte zum 
Skandal. In der »Diskussion überschlugen sich die Stimmen in empörten 
Dissonanzen (›Rosa, was hast du aus uns gemacht?!‹)« (vgl. den Beitrag 

https://doi.org/10.30820/9783837977851-7 - am 23.01.2026, 18:07:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837977851-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14

Heinz-Jürgen Voß

von Wilfried Laule). Die Wogen ließen sich glätten – und es kam noch im 
selben Jahr zur Gründung der Homosexuellen Aktion Westberlin (HAW). 
Sie wurde zum zentralen Ankerpunkt für weitere Aktivitäten – wie die 
Pfingstaktion zur Abschaffung des § 175 im Jahr 1972 an der U-Bahn-Sta-
tion Kurfürstendamm, die Pfingstaktion und »erste Schwulendemonstra-
tion« 1973 und – später, 1979 – der erste Berliner Christopher Street Day 
(vgl. Bildstrecke hier im Band, S. 59–73). Mit dabei jeweils Frauen und 
Männer, oft farbenfroh.

Gleichzeitig werden die bedrückenden Verhältnisse deutlich: Bei der 
ersten Demonstration 1973 tragen einige der Teilnehmenden eine Tüte 
über dem Kopf, um nicht erkannt zu werden. Noch drohen Entlassungen 
aus dem Arbeitsverhältnis, wenn die Homosexualität bekannt wird (heute 
gilt das nur noch bei wenigen Beschäftigungsverhältnissen). Wie weitrei-
chend diese Bedrohung ist, wird den Aktivist*innen oft deutlich, wenn sie 
ihr Studium beendet haben und ins Berufsleben wechseln – als Reaktion 
auf die Situation gründete sich in der Gewerkschaft Erziehung und Wissen-
schaft (GEW) 1974 eine Gruppe für schwule Lehrer, initiiert von Detlef 
Mücke (vgl. den Beitrag von Wilfried Laule im Band). Neben solchen kon-
kreten Bedarfen sorgen auch verschiedene Zielrichtungen und Meinungs-
verschiedenheiten für eine »Diversifizierung des Gruppenangebots«. So 
entsteht etwa 1974 die Allgemeine Homosexuelle Aktion (AHA); bereits 
1972 gründeten die Frauen in der HAW eine eigene Frauengruppe, und 
es entstand schließlich das Lesbische Aktionszentrum (LAZ) (vgl. Ledwa, 
2019, S. 29). Welch facettenreiches »Angebot« an Gruppen, Cafés und 
Druckerzeugnissen sich innerhalb kurzer Zeit herausbildete, wird – ak-
tivistisch gerahmt – etwa aus den, den Band eröffnenden, Beiträgen von 
Manuela Kay und Peter Hedenström ersichtlich. 1975 gehörte Peter He-
denström zu den Gründern des Verlags rosa Winkel, einige Jahre später 
übernahm unter anderem Egmont Fassbinder die Verlagsleitung (vgl. aus-
führlicher im Beitrag von Egmont Fassbinder). Einen Eindruck von der 
pulsierenden schwulen und lesbischen literarisch-kulturellen Szene gibt 
Jayrôme C. Robinet entlang des »Queer Spoken Word«.

Markanter als in Nicht der Homosexuelle ist pervers … wird das sich her-
ausbildende Westberliner schwule und auch queere Lebensgefühl in Praun-
heims Film Stadt der verlorenen Seelen (1983) abgebildet – mit dabei Jayne 
County, die in ihrem Beitrag auch von der Produktion des Films berich-
tet. Hier zeigen sich Offenheit und Geschlechterspiel – wie sie, auf ihre 
je individuelle Weise, in allen folgenden Beiträgen repräsentiert sind. Und 

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

https://doi.org/10.30820/9783837977851-7 - am 23.01.2026, 18:07:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837977851-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


15

Einleitung 

wie sie für Westberlin besonders scheinen. Lesbische, schwule und trans* 
Perspektiven lassen sich gar nicht trennen – eine Situation, die man heute 
als »queer« bezeichnen würde. Insbesondere İpek İpekçioğlu, Jayrôme 
C. Robinet, Nora Eckert, Jayne County, Gérôme Castell – Gérômina –, 
Bilbo Calvez, Cihangir Gümüştürkmen und Danielle de Picciotto heben 
die geschlechtlichen Möglichkeitsräume hervor. Gérôme Castell führt 
plastisch aus: »Am Anfang zeigte ich natürlich: Hollywood-Filmweiblich-
keit: janz lange Wimpern, janz lange Haare, janz viel Hüfte, janz korset-
tierte Taille, dass ich alles so zurechtgeschnürt habe, dass ich als Marylin 
Monroe durchgehen würde. Super-hyper-über-weiblich.« Die extrava-
ganten Kleider für nicht wenige lieferte dabei Danielle de Picciotto, die 
schließlich mit der Love Parade »Farbe und Opulence in der Kleidung auf 
die Straßen« bringen wollte. Und Nora Eckert betont den existenziellen 
Charakter dieser Stadt und führt die Bedeutung der Möglichkeitsräume 
für die trans* Emanzipation aus:

»Die Entdeckung meiner weiblichen Identität kommt mir rückblickend 

wie ein Akt der Lebensrettung vor und die Stadt wie ein Rettungsring. […] 

Denn diese Stadt hat aus meinem Leben als Transfrau eine Erfolgsgeschichte 

werden lassen. […] Mit der sprichwörtlichen Berliner Schnauze freundete 

ich mich sofort an, diesem offenbar genetisch vererbten Antipathos. Auch 

die Gefühlsfrequenz stimmte hier. Ich empfand sie als schnörkellos und 

trotzdem herzlich, als ruppig, aber nie nachtragend. Darin fand ich mich 

wieder und es hat nicht unwesentlich zur Robustheit meines Selbstbewusst-

seins als Transfrau beigetragen. Meine Freundinnen waren da nicht anders 

gestrickt. Wir konnten austeilen und lernten, eine Menge wegzustecken.«

Ganz ähnlich beschreibt Jayne County die Bedeutung Westberlins für ihr 
Selbstverständnis: »Aber Miss Sugar, die Queen, die in Romy Haags Klub 
in Berlin arbeitete, schlug [als Vornamen] Jayne vor. Ich fühlte mich viel 
wohler damit.« Und weiter:

»Während meiner Zeit in Berlin war ich fast so weit, mir zu überlegen, 

eine völlige Geschlechtsanpassung machen zu lassen; es wäre wirklich nicht 

schwierig gewesen es anzugehen, und alle Welt erwartete auch, dass ich es 

tun würde. Ich weiß nicht, warum ich mich dagegen entschieden hatte. […] 

Ich bin so zwischen den Geschlechtern glücklich; ich fühle mich wohl und 

ich mag eigentlich sogar die Idee. Diese ganze Sache, weder weiblich noch 

https://doi.org/10.30820/9783837977851-7 - am 23.01.2026, 18:07:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837977851-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16

Heinz-Jürgen Voß

männlich zu sein, eine Mischung aus beidem zu sein – ein Hermaphrodit, 

ein Eunuch –, das alles gefällt mir. Für manche mag das zu undefiniert sein, 

dass man weder das eine noch das andere sein kann. Darum treibt es viele 

Transen zur Geschlechtsanpassung und sie können nicht ruhen, bis sie sie 

endlich hatten. Für mich war das nie was, und der einzige Grund, warum 

ich überhaupt nachgedacht hatte, war, dass viele Mädels damals diesen Weg 

gingen. […] Langsam fing ich an zu verstehen, wie viele Schattierungen es 

gibt, eine Transe zu sein.«

Dass Westberlin eine Stadt der Möglichkeiten werden konnte, hatte viel 
mit der besonderen Situation der Stadt zu tun. Die Investitionen – gerade 
die privatwirtschaftlichen – in der umschlossenen Grenzstadt waren spär-
lich, zugleich gab es Berlinförderungen, die zumindest staatlich die Attrak-
tivität der Stadt steigern sollten. Dennoch: Die Fassaden waren grau, mit 
Einschusslöchern vom Krieg und zuweilen baufällig. Die Mieten waren oft 
niedrig. Bilbo Calvez hatte schon in Paris gehört: »In Berlin kannst du 
leben ohne Geld.« Und das stellte sich dann auch so heraus: »Um Filme 
zu realisieren, hat man kein Geld gebraucht. Die Leute haben mitgemacht 
für umme, den Film konntest du fertigmachen für nichts. Auch leben 
konntest du mit nichts. Diese Geldfreiheit habe ich sehr genossen.« Ka-
tharina Oguntoye sieht das ganz ähnlich:

»West-Berlin, das war eine Insel – ein kulturelles, alternatives Paradies, um-

geben von Stacheldraht. Das Geld saß woanders, vor allem in Frankfurt, 

aber hier gab es ja kaum Industrie. Also ließ man uns in Ruhe und ließ der 

Fantasie und Energie der Menschen freien Lauf.«

Danielle de Picciotto hebt weitere Kennzeichen von Westberlin hervor, die 
gerade auf »alternative« Leute einladend wirkten:

»Berlin war ja der Ort für alle, die exzentrisch waren oder die sich von der 

Politik des übrigen Deutschlands absetzen wollten. Es war ein Sammel-

surium von allen möglichen exzentrischen Charakteren, die so eine Insel-

situation und eine so karge Stadt gut fanden. Berlin war relativ arm und 

abgeschieden. Von daher gab es keine Luxusgüter und zum Beispiel nicht 

die Möglichkeit, irgendwelchen Luxus zu shoppen. Es gab so Basissachen: 

Essen, Möbel, ein paar Klamottenläden, aber es wurde wahnsinnig viel selber 

gemacht. Den Leuten, die nach Berlin gegangen sind – Künstlern, aber auch 

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

https://doi.org/10.30820/9783837977851-7 - am 23.01.2026, 18:07:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837977851-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


17

Einleitung 

Leuten, die nicht zur Bundeswehr wollten – ging es um Alternativen. Echte 

Berliner gab es in der Kulturszene natürlich auch, aber sehr viele waren doch 

zugezogen.«

Und Westberlin gab – etwa im Vergleich zu New York – den sicheren 
Rahmen dafür. Die legendäre Jayne County – vgl. ihre Autobiografie Man 
Enough to be a Woman (1995), aus der hier im Band das »Berlin-Kapitel« 
erstmals in deutscher Übersetzung veröffentlicht wird – hob im Interview 
mit tip diesen »sicheren« Rahmen hervor:

»Berlin ist auch sicher. In New York mußt du Angst haben, daß du ersto-

chen wirst, wenn du bloß um die Ecke biegst, oder daß du von einer Bande 

verfolgt und vergewaltigt wirst, weil du dein schönstes Partykleid anhast. In 

Berlin kannst du dein schönstes Partykleid tragen und die ganze Nacht auf 

der Straße bleiben« (County, 1981, S. 30).

Danielle de Picciotto betont diese Einschätzung für New York, wo sie zeit-
weilig wohnte, und Westberlin:

»In Berlin musste ich als Frau keine Angst haben. Also ich musste insge-

samt keine Angst haben, aber auch nicht als Frau. […] Ganz New York war 

damals [hingegen] super gefährlich – ich habe in Queens bei meinem Vater 

gewohnt und war teilweise bei einer Freundin in Manhattan. Das war alles 

damals unfassbar gefährlich. Man musste bestimmte Straßen meiden, war 

ständig auf der Hut, wurde andauernd überfallen. Ich hatte Glück, dass mir 

nichts Schlimmeres passiert ist. Einige Lehrer und Mitschüler, Mitstudenten 

sind erschossen worden. Also 84, 85, 86 waren in New York eine richtige 

Hardcore-Zeit.«

Bilbo Calvez schließt mit gleicher Intention für Westberlin an:

»Du kannst um vier Uhr nackt auf der Straße laufen, es macht dich keiner 

an. Ich wurde in Berlin nie angemacht. Gar nicht. Das ist ein wunderbarer 

Aspekt dieser Stadt. Du wirst nicht beurteilt, und du musst dich nicht ver-

stellen, niemals.«

Und auch Gérôme Castell hatte in Westberlin – im Vergleich zu später – 
nichts Negatives erlebt:

https://doi.org/10.30820/9783837977851-7 - am 23.01.2026, 18:07:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837977851-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18

Heinz-Jürgen Voß

»Wenn ich frühmorgens aufgetakelt wie ein Weihnachtsbaum aus der 

Nacht nach Hause torkelte, wagte niemand zu fragen: ›Wie siehst denn du 

aus?‹ […] Warst du nett, war man nett zu dir. Es galt: Es ist nett, wichtig zu 

sein – aber viel wichtiger, nett zu sein. Wie es hereinschallte, schallte es auch 

wieder heraus. Heute musst du so aufpassen, wo du hingehst und was du 

sagst. Die Berliner Schnauze mit Herz vermisse ich sehr.«

Aber auch die hier erzählte zweite Emanzipationsgeschichte war mit Her-
ausforderungen konfrontiert. Sie deuteten sich schon mit möglichen Ent-
lassungen an, die drohen konnten, etwa wenn die Homosexualität, das 
Geschlechterspiel oder das Trans*-Sein dem Arbeitgeber bekannt wurden. 
Und das konnte leicht geschehen, etwa wenn man die Schminkrückstände 
des Doppellebens nach einer Partynacht nicht rückstandslos beseitigte. Ar-
beitsplätze für Trans*? Unterstützungsmöglichkeiten? Engagierte bauten 
sie erst nach und nach auf, angefangen bei der oben genannten Gruppe für 
schwule Lehrer in der GEW. Eine weitere Herausforderung ergab sich mit 
Aids – oder der »Schwulenpest« oder dem »Schwulen-Krebs«, wie die 
tödliche Immunschwächekrankheit anfangs genannt wurde. »In diesen 
Jahren sind in Westberlin Trauerfeiern für durchschnittlich junge, oft un-
konventionelle Menschen zunehmend an der Tagesordnung, die teils am 
Rande oder außerhalb der Normen der heterosexuellen Mehrheitsgesell-
schaft gelebt haben«, fasst Dieter Telge die Situation unter HIV und Aids 
zusammen – und gibt im Band einen Überblick über die Entwicklungen. 
Es bilden sich – und auch hierbei ist Westberlin zentral – erste Selbsthilfe- 
und Unterstützungsstrukturen heraus, auch weil bundesdeutsch – etwa 
von Peter Gauweiler und Horst Seehofer – über drakonische Sanktionie-
rungen gegen potenzielle »Risikogruppen« diskutiert wird (vgl. Dieter 
Telge in diesem Band).

»Aids hatte sich in die Szene gefressen wie ein Geschwür«, beschreibt 
Egmont Fassbinder seine Erfahrungen, und weiter: »Noch heute denke 
ich allenthalben, wenn ich durch meinen Kiez, durch Schöneberg, radele, 
hier hat mein Ulrich gewohnt und hier Dieter. Hier bin ich Michael noch 
einmal begegnet, er war von der Krankheit schon schwer gezeichnet«. Ci-
hangir Gümüştürkmen erläutert ganz ähnlich:

»Jürgen starb Ende August 1987 im AVK (Auguste-Viktoria-Klinikum). 

Ein paar Jahren später ging ich wieder ins gleiche Klinikum, weil ein anderer 

Freund krank war. Dort, wo Jürgen fast noch allein gelegen hatte, waren nun 

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

https://doi.org/10.30820/9783837977851-7 - am 23.01.2026, 18:07:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837977851-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


19

Einleitung 

viele schwule Männer – im Raucherraum war die Hölle los. Es war ein sehr 

beklemmendes Gefühl, als ich nach diesem Besuch in das Andere Ufer […] 

ging. Da waren sie alle so vergnügt und fröhlich – das war alles so grotesk. Es 

wurde viel weggeschaut und ignoriert, und so sind viele Menschen, die ich 

kannte, bis Ende der Neunzigerjahre an HIV gestorben.«

Yener Bayramoğlu macht in dem oben bereits angeführten Band Queere 
(Un-)Sichtbarkeiten deutlich, wie wichtig es ist, nicht nur eine einfache 
queere Fortschrittsgeschichte zu schreiben und auf die »positiven« Seiten 
zu sehen; vielmehr gehe es bei der Betrachtung queerer Geschichte um eine 
»Geschichte voller trauriger Momente« (Bayramoğlu, 2018, S. 14). Auch 
»solche traurigen Momente [sind] so prägend, sogar konstitutiv für viele 
queere Identifikationen« – und auch wenn es wichtig sei, die »glücklichen 
Momente [und …] Stolz als schöpferische[] Kräfte[]« zu untersuchen, so 
gelte es auch, die »Momente der Scham als prägend für die Identifikations-
prozesse in den Blick zu rücken« (ebd.). Mit Scham seien Verletzlichkeiten 
verbunden, die konstitutiv für Identifikation und Geschichte seien.

Das ist Berlin, das war Berlin

Ob »Halbstadt« einer »Doppelstadt«, wie Dieter Telge einordnet, »ein 
Berlin«, »Westberlin« oder »West-Berlin« – die Stadt hat für sich funk-
tioniert und hat, durch ihre Spezifika wie Kargheit und zum Teil billige 
Mieten sowie alliierte Sonderregelungen, ein eigenes Flair, einen eigenen 
Kosmos geschaffen. Darin sind sich, bei aller gebotenen Heterogenität 
von Perspektiven – die sich auch in der Gestaltung der Beiträge zeigt, bei 
der die Autor*innen zu Kreativität eingeladen waren –, die Beitragenden 
des Bandes einig. Mit dem »Fall der Mauer« und der Wiedervereinigung 
war das vorbei. Manche der Beitragenden machen die Veränderungen, die 
die Offenheit einschränkten, auch schon früher aus. Danielle de Picciotto 
beschreibt ihre Wahrnehmung: »Das Exzentrische, das ich – aber auch 
Motte3 – so mochten, ist insgesamt verschwunden. Nicht nur im Techno. 
Mit den Renovierungen und der Gentrifizierung ist das alles glatt und 
gerade und, meiner Meinung nach, leer geworden.« Bilbo Calvez geht in 

3 Dr. Motte (Matthias Roeingh), Musiker und DJ. Informationen: https://www.drmotte.de 

(28.01.2021).

https://doi.org/10.30820/9783837977851-7 - am 23.01.2026, 18:07:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.drmotte.de
https://doi.org/10.30820/9783837977851-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.drmotte.de


20

Heinz-Jürgen Voß

ihrem Beitrag in eine ähnliche Richtung und fokussiert noch deutlicher auf 
die Bedeutung des Geldes für die Veränderungen:

»Dann kam das Geld. Vor dem Mauerfall war es in Berlin nie um Geld ge-

gangen. Es ging um das Machen, darum, mit anderen etwas zu erschaffen. 

Es gab sogar eine Berlin-Zulage. Es gab keine Obdachlosen, niemanden, der 

gehungert hat. Westberlin war der Spiegel des Westens für Ostberlin. In Ost-

berlin war es genauso – auch dort sollte man denken, dass alles super ist. […] 

Dann fiel die Mauer – und plötzlich ging es ums Geld. Es ging nur noch ums 

Geld. Die Stadt hat sich sehr verändert. Ich sage nicht, dass das gut oder 

schlecht ist. Aber Berlin ist eine völlig andere Stadt geworden, eine Stadt wie 

jede andere.«

Auch Gülşen Aktaş weist gerade auf Gentrifizierung als aktuelle Verände-
rung hin – kurz vor unserem Gespräch hatte sie auch die Kündigung von 
ihrem Vermieter erhalten, für ihre Wohnung, in der sie mehr als 30 Jahre 
gelebt hatte. Sie beschreibt aber weitere Veränderungen, die die folgenden 
Jahrzehnte ebenfalls prägen sollten: »Mit dem Mauerfall sehe ich – das 
war lustig – viele Ostdeutsche hier flanieren, und ein kleines Kind sagt: 
›Mama, Mama, so viele Ausländer hier.‹« Cihangir Gümüştürkmen hat 
ähnliche Entwicklungen wahrgenommen:

»Die Busse waren überfüllt und ein West-Berliner rief einmal: ›Geht doch 

alle wieder nach Hause.‹ Ein Ostdeutscher konterte: ›Wir sind doch hier zu 

Hause.‹ So lustig, wie sich das anhört, war es nicht. Mein Bruder, der von 

Spandau bis nach Rudow mit der U-Bahn zur Arbeit fuhr und manchmal 

vor Müdigkeit einschlief, wurde von einer Frau geweckt, die zu ihm sagte: 

›Du kannst jetzt nach Hause in die Türkei fahren, wir sind jetzt da!‹ Ich 

persönlich habe solche Erfahrungen nicht gemacht. Wir gingen unter an-

derem in die Kiezkneipe Stiller Don in Prenzlauer Berg. Ich fand, dass die 

Ostdeutschen in vieler Hinsicht angenehmer waren.«

Auch Gülşen Aktaş möchte in ihrem Beitrag die Pauschalabwehr gegen 
Ostberliner nicht gelten lassen; und Koray Yilmaz-Günay weist auf die 
Pogrome und rechtsextremen Morde in Ost und West in den 1990er Jahre 
hin.

Sichtbar wird, dass es die Stadt Westberlin, so wie sie hier im Band be-
schrieben wird, nicht mehr gibt. Durch den »Fall der Mauer« und die 

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

https://doi.org/10.30820/9783837977851-7 - am 23.01.2026, 18:07:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837977851-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


21

Einleitung 

Wiedervereinigung der beiden deutschen Staaten – und dabei auch West-
berlin – gibt es keine von Grenzen umschlossene, für Investitionen unat-
traktive Sonderstadt mehr, in der Sonderrechte gelten, die etwa für wehr-
pflichtige Männer anziehend wirken könnten. Vielmehr ist Berlin nun 
Bundeshauptstadt – und eine Stadt wie jede andere auch. Gérôme Castell 
nahm in den 1990er Jahren eine besonders bedrückte Stimmung in Berlin 
wahr. Gerade durch die Hausräumungen habe man sich hilflos gefühlt und 
mitbekommen, dass man keine Macht hat. Als Reaktion flüchtete sich Gé-
rômina in dieser Zeit an den Wochenenden nach München, wo eine posi-
tive Lebenseinstellung herrschte und – für eine Diva nicht minder inte-
ressant – auch die Punks nach Chanel rochen. Auch Danielle de Picciotto 
kehrte Berlin vorübergehend den Rücken und fand im Süden Neuseelands 
eine Stadt, die in den Möglichkeiten dem Berlin der 1980er Jahre ähnlich 
war. Gleichzeitig sieht sie aktuell, etwa durch die Proteste gegen Gentri-
fizierung, seit einigen Jahren in der Stadt wieder Potenzial:

»[S]o ab 2017 merke ich, dass sich Berlin verändert, dass Leute gegen die 

Gentrifizierung ankämpfen. Und gleichzeitig wurde die trans Szene wieder 

stärker. International sowieso, aber auch in Berlin. Die neue Generation hat 

diese genderübergreifende Haltung, die ich super finde. Da fühl ich mich 

wohl. Ich mache ja viele Veranstaltungen, auch Ausstellungen, und merke 

dabei, dass die neue Generation tatsächlich wieder anders ist, der in den 

80ern ähnlich. Damit gefällt mir Berlin wieder besser. Es wird wieder politi-

scher, es gibt wieder dieses trotzig-aufmüpfige und diese, in jeder Hinsicht, 

Grenzen aufhebende Haltung. Heute ist es zudem viel internationaler – das 

hatte mir zuvor in Berlin gefehlt, bis auf ein paar Expats (Amerikaner). Das 

erinnert mich heute an New York, das schon damals viel internationaler war 

als Berlin in den 80ern.«

Und hier lohnt es sich, anzuschließen – und die beiden Emanzipations-
geschichten miteinander zusammenzuführen. Das muss gar nicht als große 
Aufforderung stehen, vielmehr passiert das aktuell durch die Jüngeren, 
wenn wir an die jüngeren queer-feministischen Kontexte denken, in denen 
zunehmend Queers unterschiedlicher Positionierungen zusammenfinden, 
gemeinsam Aushandlungen führen und mitunter auch gemeinsam streiten 
– etwas, was zuvor, etwa in Westberlin, durch eine unsichtbar verlaufende 
Grenze nicht möglich erschien, von wenigen Biografien und von punktu-
ellen feministischen und lesbisch-feministischen Kongressen und politi-

https://doi.org/10.30820/9783837977851-7 - am 23.01.2026, 18:07:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837977851-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22

Heinz-Jürgen Voß

schen und künstlerischen Aktivitäten abgesehen, von denen etwa Jayrôme 
C. Robinet in seinem Beitrag einige Eindrücke eröffnet. Schwarze und jü-
dische Lesben haben, etwa mit dem Band Farbe bekennen: Afro-deutsche 
Frauen auf den Spuren ihrer Geschichte (Oguntoye et al., 1986) und dem 
Schabbeskreis (gegründet 1984) den Grundstein gelegt und viele Frauen 
unterschiedlicher Positionierungen ließen sich auf die Aushandlungen bei 
verschiedenen großen Kongressen ein, nachlesbar etwa im Band Sind wir 
uns denn so fremd? Ausländische und deutsche Frauen im Gespräch (Bargan 
et al., 1985).

Was lässt sich alles gewinnen, wenn man sich für die unterschiedlichen 
Geschichten interessiert! Etwa zu politischen Kämpfen und individuellen 
Verletzungen in Bezug auf Aids: Yener Bayramoğlu hat hier mit seinem 
Essay »M. – Das Gespenst einer Aids-Dystopie« (Bayramoğlu, 2019), das 
auf die Erfahrungen in der Türkei fokussiert, einen interessanten Aufschlag 
gemacht, der sich etwa gemeinsam mit Ulrich Würdemanns Buch Schwei-
gen = Tod, Aktion = Leben: ACT UP in Deutschland 1989 bis 1993 (Wür-
demann, 2017), Dieter Telges Beitrag hier im Band sowie den beschriebe-
nen Erfahrungen Egmont Fassbinders und Cihangir Gümüştürkmens gut 
diskutieren lässt. Oder, wie kommen queere Juden*Jüdinnen und Nicht-
Juden*Jüdinnen gut ins Gespräch, einerseits über aktuelle sexuelle und 
geschlechtliche Verständnisse, andererseits über eine Erinnerungsarbeit, 
sodass in der »hegemonialen« queeren Erinnerungskultur auch schwu-
ler, lesbischer und trans* Juden/Jüdinnen gedacht werden kann, die in den 
deutschen Konzentrationslagern ermordet wurden? Gülşen Aktaş macht 
deutlich, wie gerade das Interesse an jüdischem Leben und Erfahrungen ihr 
politisches Engagement nach ihrer Ankunft in Deutschland – zunächst in 
Frankfurt – geprägt hat. Etwa die Jewish Antifa Berlin oder die Macher*in-
nen des Zeitschriftenprojekts Jalta könnten aktuell auch für christliche und 
christlich-atheistische Schwule, Lesben und Trans* interessante Gesprächs- 
und Aktionspartner*innen für queere jüdische Themen sein.

Im Kleinen und Individuellen findet der Austausch bereits statt. Das 
gilt auch im Austausch zwischen Deutschland und der Türkei, wie Martin 
Greve in seinem Band Die Musik der imaginären Türkei bereits 2003 für 
den musikalischen Austausch ausführt. Dabei würden »komplexe und 
ständig weiter mäandernde Patchworks sozialer Identitätsdiskurse erkenn-
bar«, die allerdings noch immer oft »eine Art Projektionsfläche« für die 
je unterschiedlichen stereotypen Vorstellungen darstellten (Greve, 2003, 
S. 458).

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

https://doi.org/10.30820/9783837977851-7 - am 23.01.2026, 18:07:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837977851-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


23

Einleitung 

Eine musikalische Session bei Youtube, mit etwas Lektüre ringsherum, 
könnte eine Annäherung an beide westberliner Emanzipationsgeschichten 
bringen: Zeki Müren, Bülent Ersoy, Hatay Engin, Einstürzende Neubau-
ten, Ton Steine Scherben, Hildegard Knef, Gérôme Castell, hackedepic-
ciotto (Danielle de Picciotto), İpek İpekçioğlu und Cihangir G. (Cihangir 
Gümüştürkmen) wären dabei »Suchbegriffe« für eine erste gute Playlist.

Damit bleibt mir, Ihnen und euch eine gute Lektüre zu wünschen – mit 
dem einen oder anderen »Ja, so war das« – und der einen oder anderen 
neuen Erkenntnis. Über Rückmeldungen – gern auch kritische – freue ich 
mich: voss@heinzjuergenvoss.de.

Heinz-Jürgen Voß
Halle (Saale) im Mai 2021

Literatur

Baader, M. (1993). Zum Abschied: Über den Versuch, als jüdische Feministin in der Ber-
liner Frauenszene einen Platz zu finden. In I. Hügel, C. Lange, M. Ayim, I. Bubeck, 
G. Aktaş & D. Schultz (Hrsg.), Entfernte Verbindungen: Rassismus, Antisemitismus, 
Klassenunterdrückung (S. 82–94). Berlin: Orlanda Frauenverlag.

Bargan, K., Schulz, B. & Schwoon, H. (1985). Seit Jahren werde ich nicht mehr froh: Zur 
gesundheitlichen Situation ausländischer Frauen. In Arbeitsgruppe Frauenkon-
greß (Hrsg.), Sind wir uns denn so fremd? Ausländische und deutsche Frauen im Ge-
spräch (S. 54–74). Berlin: sub rosa Frauenverlag.

Bayramoğlu, Y. (2018). Queere (Un-)Sichtbarkeiten. Die Geschichte der queeren Repräsenta-
tionen in der türkischen und deutschen Boulevardpresse. Bielefeld: transcript.

Bayramoğlu, Y. (2019). M. – Das Gespenst einer Aids-Dystopie: Ein Essay. In Z. Çetin & 
P. -P. Bänziger (Hrsg.), Aids und HIV in der Türkei: Geschichten und Perspektiven einer 
emanzipatorischen Gesundheitspolitik (S. 287–304). Gießen: Psychosozial-Verlag.

County, J. (1981). Dead Hot Momma. In tip Magazin (Hrsg.), Andere Porträts: Einzelgän-
ger, Träumer, Außenseiter (S. 17–34). Berlin: Verlag Klaus Stemmler.

County, J. & Smith, R. (1995). Man Enough to be a Woman. New York: Serpent’s Tail.
Funke, T. (2003). 40 Jahre Türken in Berlin: Dokumentation und medienwissenschaftliche 

Analyse des TV-Ideen-Wettbewerbs für Kinder und Jugendliche im Offenen Kanal 
Berlin. Diplomarbeit.

Greve, M. (2003). Die Musik der imaginären Türkei: Musik und Musikleben im Kontext der 
Migration aus der Türkei in Deutschland. Stuttgart: J. B. Metzler.

Greve, M. & Çınar, T. (1998). Das türkische Berlin. Berlin: Senatsverwaltung.
Ha, K. N. (2012). Die kolonialen Muster deutscher Arbeitsmigrationspolitik. In H. Steyerl, 

E. Gutiérrez Rodríguez & K. N. Ha (Hrsg.), Spricht die Subalterne deutsch? Migration 
und postkoloniale Kritik (S. 56–107). Münster: Unrast.

Heise.de (2008). Türkische Popdiva vor dem Kadi. Beitrag von Nico Sandfuchs, 
19.  Juni 2008. https://www.heise.de/tp/features/Tuerkische-Popdiva-vor-dem 
-Kadi-3419013.html (30.01.2021).

https://doi.org/10.30820/9783837977851-7 - am 23.01.2026, 18:07:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

mailto:voss@heinzjuergenvoss.de
http://Heise.de
https://www.heise.de/tp/features/Tuerkische-Popdiva-vor-dem-Kadi-3419013.html
https://www.heise.de/tp/features/Tuerkische-Popdiva-vor-dem-Kadi-3419013.html
https://doi.org/10.30820/9783837977851-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
mailto:voss@heinzjuergenvoss.de
http://Heise.de
https://www.heise.de/tp/features/Tuerkische-Popdiva-vor-dem-Kadi-3419013.html
https://www.heise.de/tp/features/Tuerkische-Popdiva-vor-dem-Kadi-3419013.html


24

Heinz-Jürgen Voß

Jacobi, J. & Magiriba Lwanga, G. (1990). Was »sie« schon immer über Antisemitismus 
wissen wollte, aber nie zu denken wagte. In Sozialwissenschaftliche Forschung 
und Praxis für Frauen  e. V. (Hrsg.), Geteilter Feminismus: Rassismus – Antisemi-
tismus  – Fremdenhaß (S. 95–105). Köln: Eigenverlag.

Ledwa, L. (2019). Mit schwulen Lesbengrüßen: Das Lesbische Aktionszentrum Westberlin 
(LAZ). Gießen: Psychosozial-Verlag.

Meinert, P. (2018). Homo Punk History: Von den Sechzigern bis in die Gegenwart. Mainz: 
Ventil-Verlag.

Oguntoye, K., Opitz, M. & Schultz, D. (Hrsg.). (1986). Farbe bekennen. Afro-deutsche 
Frauen auf den Spuren ihrer Geschichte. Berlin: Orlanda Verlag.

ORF (2017). Grenzgänger und -innen: Türkische Diven. https://oe1.orf.at/artikel/205792/
Tuerkische-Diven (30.01.2021).

Renk Magazin (2019). Queer Gazino. https://renk-magazin.de/events/queer-gazino/ 
(30.01.2021).

Spiegel (1984). »Jetzt besteht die Gefahr des Tohuwabohus«: Innensenator Heinrich 
Lummer (CDU) und Innenminister Horst Winterstein (SPD) über Ausländerpolitik. 
Der Spiegel, 42/1984. https://www.spiegel.de/politik/jetzt-besteht-die-gefahr-des 
-tohuwabohus-a-e33bdcf8-0002-0001-0000-000013511919 (05.05.2021).

Taz (1996). Er singt die alten, intimen Lieder. Interview von Martin Greve mit Hatay 
Engin, 15.10.1996. https://taz.de/!1433382/ (30.01.2021).

tip (2012). Mein Kreuzberg: Südblock. Interview von Katrin Falbe mit Richard Stein, Tülin 
Duman. https://www.tip-berlin.de/kultur/mein-kreuzberg-sudblock/ (30.01.2021).

Uçar, A. (1975). Die soziale Situation der türkischen Arbeitnehmer in Westberlin. Westberlin: 
Arbeitskreis Ausländerbeschäftigung.

Uçar, A. (1982). Die soziale Lage der türkischen Migrantenfamilien. Berlin: Express Edition.
Voß, H. -J. & Wolter, S. A. (2013). Queer und (Anti-)Kapitalismus. Stuttgart: Schmetterling 

Verlag.
Würdemann, U. (2017). Schweigen = Tod, Aktion = Leben. ACT UP in Deutschland 1989 bis 

1993. Berlin: epubli.

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

https://doi.org/10.30820/9783837977851-7 - am 23.01.2026, 18:07:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://oe1.orf.at/artikel/205792/Tuerkische-Diven
https://oe1.orf.at/artikel/205792/Tuerkische-Diven
https://renk-magazin.de/events/queer-gazino/
https://www.spiegel.de/politik/jetzt-besteht-die-gefahr-des-tohuwabohus-a-e33bdcf8-0002-0001-0000-000013511919
https://www.spiegel.de/politik/jetzt-besteht-die-gefahr-des-tohuwabohus-a-e33bdcf8-0002-0001-0000-000013511919
https://taz.de/!1433382/
https://www.tip-berlin.de/kultur/mein-kreuzberg-sudblock/
https://doi.org/10.30820/9783837977851-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://oe1.orf.at/artikel/205792/Tuerkische-Diven
https://oe1.orf.at/artikel/205792/Tuerkische-Diven
https://renk-magazin.de/events/queer-gazino/
https://www.spiegel.de/politik/jetzt-besteht-die-gefahr-des-tohuwabohus-a-e33bdcf8-0002-0001-0000-000013511919
https://www.spiegel.de/politik/jetzt-besteht-die-gefahr-des-tohuwabohus-a-e33bdcf8-0002-0001-0000-000013511919
https://taz.de/!1433382/
https://www.tip-berlin.de/kultur/mein-kreuzberg-sudblock/

