Il Eine Aufgabe der allgemeinen
Transzendentalphilosophie:
Die Moglichkeitsbedingungen der Erfahrung
tiberhaupt, und die Freilegung der Griinde
miBlingender Gegenstandskonstitution

1. Die Erfahrung und ihre Bedingungen —
traditionelle Funktionsbestimmung

Die allgemeine Transzendentalphilosophie hat die Bedingungen zu
bestimmen, von denen die Méglichkeit der Erfahrung abhéngt. Dar-
um sei zunichst die seit Kant traditionell gewordene Weise in Erin-
nerung gerufen, wie die Funktion dieser Bedingungen bestimmt
wird.

Erfahrung ist jene Begegnung mit der Wirklichkeit, an der alle
unsere theoretischen Ansichten und praktischen Absichten sich be-
wihren miissen. Dadurch unterscheidet sie sich von allen Theorien,
Modellen und Projekten, die das Subjekt sich selber gemacht hat. Um
Maf3stab einer solchen Bewihrung zu sein, miissen die Inhalte der
Erfahrung objektive Geltung beanspruchen. Dadurch unterscheidet
die Erfahrung sich von blof8 subjektiven Erlebnissen, Impressionen
und Imaginationen. Dennoch kommt Erfahrung weder ohne subjek-
tive Erlebnisse noch ohne theoretische Reflexionen zustande. Sie ist
das Ergebnis einer theoriegesteuerten Verarbeitung von Erlebnissen.

Diese Verarbeitung geschieht durch Anschauungsformen, Be-
griffe und Ideen. Diese haben transzendentale (Erfahrung ermégli-
chende) Bedeutung, indem sie darauf abzielen, dem jeweiligen Inhalt
eine eindeutige Stelle in Raum und Zeit und im Gefiige von Dingen
und Eigenschaften, von Bedingungen und Folgen zuzuweisen. So
wird ein geordneter Kontext aufgebaut, der dazu bestimmt ist, sich
zur Universalitit zu erweitern (die regulative Idee einer »Welt«).

Die geordnete Ganzheit der Welt (als einer regulativen Idee)
steht in Korrelation zur widerspruchsfreien Einheit des Aktes »Ich
denke«. Nur was formal auf widerspruchsfreie Weise gedacht wird,
findet seinen eindeutigen »Ort« im Ganzen der Welt. Nur wenn den
Inhalten eine eindeutige Stelle in Raum und Zeit und im Gefiige der

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 33

https://dol.org/10.5771/8783485860815-33 - am 18.01.2026, 12:30:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Eine Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

Kategorien zugewiesen werden kann, ist auch die formale Einheit des
Aktes »Ich denke« gesichert. Das bedeutet im UmkehrschlufS: Das
auf formal widerspriichliche Weise Gedachte findet keinen eindeuti-
gen »Ort« im Ganzen der Welt. Unverbundenen »Welt-Aspekten«
entsprechen ebenso unverkniipfte Akte des »Hinblicks« auf die Welt
(»Welt-Perspektiven«). Solange deshalb die eindeutige Verortung
der Inhalte im Ganzen der Welt nicht gelingt, ist auch die formale
Einheit des Aktes »Ich denke« nicht erreichbar. Der Aufbau der ei-
nen, allumfassenden Welt durch die Regeln des Verstandes wird so
zum »Probierstein« fiir die Einheit des Ich. Wo diese »Probe« nicht
gelingt (z.B. deshalb, weil die »Natur« und die »Welt der Zwecke«
sich aufgrund ihrer Strukturverschiedenheit nicht als Teile einer ein-
zigen, durch gemeinsame Verstandesregeln aufgebauten Welt be-
greifen lassen), gerdt auch die Einheit des Aktes »Ich denke« in einen
Widerspruch mit sich selbst, der nur durch Postulate aufgehoben
werden kann.

2. Erste Schritte einer Weiterentwicklung

Anschauungsformen, Begriffe und Ideen sind dazu bestimmt, Erfah-
rung moglich zu machen, nicht dazu, sie als iiberfliissig erscheinen zu
lassen. Doch erschopft sich die Erfahrung nicht darin, eine vorgege-
bene formale Struktur fortschreitend mit Inhalten zu fiillen, sondern
wirkt verindernd auf die Formen der Anschauung und des Denkens
zuriick. Das bekannteste Beispiel dafiir ist die durch Erfahrung er-
zwungene Veridnderung der Raumanschauung und des Kausalitits-
begriffs beim Ubergang zur neuzeitlichen Wissenschaft.

Deshalb beruht Erfahrung auf einem Wechselverhiltnis von
Formen und Inhalten: Formen des Anschauens und Denkens machen
Erfahrung moglich; Inhalte der Erfahrung wirkend verédndernd auf
diese Formen zuriick. Dadurch werden neue Formen der Erfahrung
moglich gemacht. Das eindimensionale Verhiltnis von Frage und
Antwort' entfaltet sich zum Dialog mit der Wirklichkeit.

Daraus folgt fiir den Begriff der Erfahrung: Erfahrung ist jene
Begegnung mit der Wirklichkeit, in der diese unserem Anschauen
und Denken auf solche Weise gegeben wird, dafs sie sich diesen For-
men gegeniiber als »je grofier« erweist, d. h. eine Veridnderung dieser

! Vgl. KdrV B XIIIf.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8783485860815-33 - am 18.01.2026, 12:30:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine neue Anforderung an die transzendentale Methode

Formen erforderlich macht. Durch diese Verinderung wird das, was
wir mit den bisherigen Formen unseres Anschauens und Denkens
erfaf3t haben, nicht ausgeldscht, aber auf neue Weise verstandlich ge-
macht.

In Abwandlung eines bekannten Ausspruchs von Kant kionnte
man deswegen formulieren: Alsdann sagen wir, wir erkennen einen
Gegenstand, wenn wir in unserem Anschauen und Denken auf solche
Inhalte stofSen, die dessen Umgestaltung als notig erweisen und auf-
grund dieser Umgestaltung auch lingst GewufStes in neuem Lichte
erscheinen lassen.

Eine weiterfiihrende Anmerkung:

Die theologisch gemeinte Aufforderung des Apostels Paulus hat zu-
gleich transzendentalphilosophische Bedeutung: »Lasset euch nicht
in das Schema der (jeweils) gegenwirtigen Epoche pressen, sondern
lasset euch umgestalten in der Erneuerung des Denkens, damit ihr
abschitzen konnt, was das Gottgewollte ist, das Gute und Zustim-
mungswiirdige und Vollkommene.«?:

Die sittliche und die religiose Erfahrung erscheinen so als aus-
gezeichnete Fille von »horizontverindernden Erfahrungen« tiber-
haupt.

3. Eine neue Anforderung an die transzendentale Methode

Die allgemeine Transzendentalphilosophie, die die Bedingungen be-
nennt, von denen die Méglichkeit der Erfahrung abhingt, kann von
der Uberzeugung ausgehen: Uberall, wo Erfahrung wirklich ge-
schieht, erweist sie sich eben dadurch auch als méoglich. Folglich kann
aus der Wirklichkeit der Erfahrung darauf geschlossen werden, daf3
die Bedingungen, von denen diese Moglichkeit abhingt, auch gege-
ben sind. Insoweit verhilft die allgemeine Transzendentalphilosophie
zwar dazu, die Erfahrung zu verstehen, gibt aber keinen Maf3stab
ihrer Kritik an die Hand.

Der Problemstand verindert sich, wenn damit gerechnet wird,
daf3 die Strukturen des Anschauens und Denkens, von denen die
Moglichkeit der Erfahrung abhéngt, vielfaltig und historisch variabel
sind. Denn dann 1483t sich fragen, ob jede dieser Bedingungs-Konstel-
lationen ihre transzendentale, Erfahrung erméglichende Funktion im

2 Rom. 12,2.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A

https://dol.org/10.5771/8783485860815-33 - am 18.01.2026, 12:30:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -

35


https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Eine Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

gleichen Maf3e erfiillt. Es konnte sein, daf$ dies nicht der Fall ist, so-
dafl die »transzendentale Funktionstiichtigkeit« dieser Formen des
Anschauens und Denkens Grade hat und im Laufe der historischen
Entwicklung gréfler oder auch kleiner werden kann.

Diese Frage wird besonders dringlich, wenn nach Moglichkeiten
gesucht wird, historisch gewachsene Uberlieferungsgemeinschaften,
in denen eine bestimmte »Formatio Mentis« weitergegeben wird, un-
tereinander kritisch zu vergleichen. Schon an friiherer Stelle in der
hier vorgelegten Untersuchung wurde darauf aufmerksam gemacht,
dafl eine »Philosophische Einiibung in die Theologie« unter anderen
Aufgaben auch die zu erfiillen hat, einen ebenso verstindnisvollen
wie kritischen Dialog zwischen Uberlieferungsgemeinschaften, be-
sonders religiosen, moglich zu machen (s. Band I, »Ergebnisse und of-
fene Fragen«, S.397-429, insbes. S. 424{f.). Daraus ergibt sich die
Frage, ob die transzendentale Methode, wie sie hier beschrieben wur-
de, auch diese Aufgabe erfiillen kann, oder ob dazu auf die traditio-
nelle metaphysische Gotteslehre zuriickgegriffen werden muf.

Die metaphysische philosophische Gotteslehre wurde unter an-
derem auch deswegen fiir notig gehalten, weil sie einen kritischen
Maf3stab bereitstellt, an dem die Gottesvorstellungen der unter-
schiedlichen Religionen gemessen werden konnen. Diese Notwen-
digkeit eines kritischen Vergleichs bleibt aber auch dann erhalten,
wenn man der Uberzeugung ist, daf} diejenige Wirklichkeit, »die alle
Gott nennen, nur in der religiosen Erfahrung originir gegeben ist.
Denn die Differenz der Gottesvorstellungen, die faktisch vertreten
werden, verlangt auch dann eine Entscheidung, wenn vorausgesetzt
werden darf, dafi jede von ihnen aus religiosen Erfahrungen hervor-
gegangen ist. Erfahrungen sind insofern keine inappellablen In-
stanzen, sondern miissen daraufhin untersucht werden, ob es dem
Subjekt gelungen ist, auf den Anspruch der Wirklichkeit, den es ver-
nommen hat, in seinem Anschauen und Denken eine angemessene
Antwort zu geben. Kritik an Erfahrungen und deswegen auch an de-
ren iberlieferten Zeugnissen ist moglich, wenn sie den Charakter
einer hermeneutischen Kritik hat, die dem Kritisierten dazu verhilft,
den Anspruch des Wirklichen, dem er in seinem Anschauen und
Denken antworten wollte, angemessener zu verstehen und defiziente
Weisen seines Erfahrens zu erkennen und zu tiberwinden. Auf solche
Weise kann auch ein interreligioser Dialog zustandekommen, der
den Willen zum Verstehen des Fremden mit der kritischen Uberprii-
fung des von ihm erhobenen Wahrheitsanspruchs verbindet. Es ist

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8783485860815-33 - am 18.01.2026, 12:30:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine neue Anforderung an die transzendentale Methode

daher zu priifen, was eine transzendentale Theorie, die die Moglich-
keitsbedingungen der Erfahrung untersucht, zur Erméglichung eines
solchen verstandnisvoll-kritischen Dialogs beitragen kann.

a) Derinterreligiose Dialog als Anlafl zu einer kritischen Refle-
xion auf die Bedingungen gelingender Gegenstandskonstitution

Die kantische Transzendentalphilosophie hat nur wenige Ansitze da-
fiir geboten, unterschiedliche Kulturtraditionen kritisch miteinander
zu vergleichen. Deshalb bot sie auch wenig Hinweise darauf, wie ein
kritischer Vergleich religioser Traditionen moglich sei. Denn zu-
nichst ging sie von der Annahme aus, da es nur eine einzige Art
von Erfahrung gebe, und daf8 diese auf einen einheitlichen Komplex
von Moglichkeitsbedingungen zuriickzufiihren sei. So formulierte
Kant ausdriicklich: »Es ist nur eine Erfahrung, in welcher alle Wahr-
nehmungen als im durchgingigen und gesetzmifSigen Zusammen-
hange vorgestellt werden, ebenso wie nur ein Raum und eine Zeit
ist«®. Doch handelt es sich hier nicht um eine besondere Annahme
Kants, sondern um eine als selbstverstindlich geltende Priamisse, die
Kant mit der traditionellen Metaphysik teilt. Die in sich einheitliche
Erfahrung konnte auf einen ebenso einheitlichen Komplex von Be-
dingungen zuriickgefiihrt werden. In der klassischen Metaphysik
wurden diese Bedingungen darin gesehen, dafs alles, was zum Gegen-
stand der Erfahrung werden kann, in gestufter Weise an den Grund-
eigenschaften alles Wirklichen und Méglichen, den »Passiones gene-
rales entis«, teilhat und sich so als eines (unum), als verschieden von
allem anderen (ali-quid), als wahr, gut und schon (verum, bonum et
pulchrum) ansprechen laf3t. Fiir Kant lagen die Bedingungen, die al-
les erfiillen muf3, was fiir uns zum Gegenstand der Erfahrung werden
kann, in den Anschauungsformen von Raum und Zeit und den
»Stammbegriffen« des Verstandes. Da diese ebenso unverinderlich
gedacht wurden wie die »Passiones entis« der Scholastiker, fiel der
interkulturelle und interreligitse Vergleich nicht in das Themenfeld
der so verstandenen Transzendentalphilosophie.

Vor allem unter dem Einfluf8 von Ernst Cassirer, aber auch im
Hinblick auf Edmund Husserls »Phianomenologisches Grundgesetz«
haben die Transzendentalpilosophen begonnen, mit einer Pluralitit
strukturverschiedener Erfahrungskontexte zu rechnen, wobei jeweils

3 KdrV A 110.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A

https://dol.org/10.5771/8783485860815-33 - am 18.01.2026, 12:30:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -

37


https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Eine Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

einer spezifischen Form derjenigen Akte, in welchen die Gegen-
standswelt sich aufbaut, eine je besondere, jeweils »wesens-eigen-
tiimliche« Art von Gegenstinden entspricht. Und die an dieser Stelle
vorgeschlagene Theorie der Erfahrung, die diese als einen Dialog mit
der Wirklichkeit und ihrem Anspruch versteht, fithrt dazu, nicht nur
eine simultane Pluralitit von Erfahrungsweisen und Erfahrungswel-
ten anzunehmen, sondern auch deren sukzessive Variabilitit. Die
Formen unseres Anschauens und Denkens gewinnen, so verstanden,
erst durch den Versuch, den Anspruch des Wirklichen zu beantwor-
ten, ihre je besondere Gestalt und werden durch den »je groferenc
Anspruch des Wirklichen immer neu zu einer Umgestaltung heraus-
gefordert.

Fiir die hier aufgeworfene Frage nach dem interkulturellen und
spezieller nach dem interreligiosen Dialog bedeutet dies: Es ist damit
zu rechnen, dafl nicht nur in der Lebensgeschichte der Individuen,
sondern auch in der Geschichte der Uberlieferungsgemeinschaften
der Dialog mit dem Wirklichen so gefiihrt wird, daf8 sich dabei je
besondere Formen des Anschauens und Denkens herausbilden, sodaf3
die Wirklichkeit, zu der sich die Mitglieder einer solchen Uberliefe-
rungsgemeinschaft verhalten und die den gemeinsamen Gegenstand
ihrer Kommunikation und Interaktion bildet, eine jeweils kulturspe-
zifische Gestalt gewinnt. Die Begegnung zwischen Kulturen und be-
sonders zwischen Religionen macht dann den kulturspezifischen
Charakter ihrer je besonderen Erfahrungswelten offenbar. Durch sol-
che Uberlegungen wird der Vergleich der Kulturen und Religionen
zu einem Thema der Transzendentalphilosophie*.

Doch bleiben dabei folgende Fragen offen: Beschrinkt sich der
interkulturelle und speziell der interreligiose Dialog darauf, daf3 die
Mitglieder unterschiedlicher Uberlieferungsgemeinschaften sich ge-
genseitig an die je besondere geschichtliche Prigung ihres Anschau-
ens und Denkens erinnern und sich gegenseitig solche Erfahrungen
bezeugen, die den Mitgliedern der jeweils anderen Uberlieferungs-
gemeinschaft nicht originir zuginglich sind? Oder sind auch kriti-
sche Anfragen moglich, die die Religionen und Kulturen aneinander
richten? Und was kann die Philosophie dazu beitragen, Moglichkei-
ten und Grenzen einer solchen gegenseitigen Kritik der Kulturen und
Religionen zu bestimmen?

Hilt man nun daran fest, daf§ das Wirkliche und sein Anspruch

4 Vgl. Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit 528-555.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8783485860815-33 - am 18.01.2026, 12:30:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine neue Anforderung an die transzendentale Methode

primir in der Erfahrung entdeckt wird, dann erscheint diese unsere
Erfahrung wie eine inappellable Instanz. Wenn es aber, aufgrund der
Pluralitdt und historischen Variabilitdt der Anschauungs- und Denk-
formen, unterschiedliche Weisen der Erfahrung gibt, dann entsteht
der Anschein: Nur der, der durch die je besondere historische Pra-
gung seiner Subjektivitit zu einer jeweils bestimmten Form der Er-
fahrung fahig geworden ist, kann tiber den Anspruch des Wirklichen,
der in dieser Erfahrung vernommen wird, sachgerecht sprechen; jede
Kritik »von auflen« verfehlt dann, so scheint es, ihren Gegenstand.
Kritik wiire dann immer nur unter den Mitgliedern der gleichen kul-
turellen bzw. religiosen Uberlieferungsgemeinschaft méglich; aber
sie wire kein mogliches Thema fiir den interkulturellen bzw. inter-
religiosen Dialog. Und da auch das Anschauen und Denken des Phi-
losophen durch die eigene kulturelle Uberlieferung geprigt ist, bliebe
auch seine Aufgabe darauf beschrinkt, sich selbst und seine Horer
und Leser fiir ein verstindnisvolles Horen auf die Selbstbezeugung
fremder Kulturen und Religionen zu qualifizieren, aber die Kritik an
ihnen dem internen Dialog unter den Angehorigen dieser fremden
kulturellen bzw. religiosen Uberlieferungsgemeinschaft vorzubehal-
ten.

Die einzige Moglichkeit, diese Konsequenz zu vermeiden, 6ffnet
sich dann, wenn sich an den Selbstzeugnissen kulturspezifischer Er-
fahrungen ablesen 1af3t, daf8 innerhalb dieser Erfahrungen selbst de-
fiziente Formen des Erfahrens und Selbst-Mif3verstindnisse dessen,
der solche Erfahrungen macht, auftreten konnen. Auf solche Gefihr-
dungen hinzuweisen, wire dann eine legitime Aufgabe der Philo-
sophie. Und in der Begegnung der Kulturen und Religionen konnte
sich herausstellen, daf3 manche von ihnen fiir manche dieser Selbst-
Gefihrdungen besonders anfillig sind und in der Begegnung mit An-
gehorigen anderer Kulturen und Religionen auf diese Selbst-Gefihr-
dungen aufmerksam werden, vielleicht sogar Wege finden konnen,
diese Gefahren zu tiberwinden. Der Dialog zwischen Kulturen bzw.
Religionen konnte dann Moglichkeiten erdffnen, daf8 diese vonein-
ander auf kritische Weise lernen — zunichst indem sie je fiir sich ein
kritisches Selbstverstindnis ihrer eigenen Uberlieferung gewinnen,
sodann indem sie einander Mdoglichkeiten anbieten, das auf solche
Weise selbstkritisch gelduterte Zeugnis der jeweils fremden Erfah-
rung in das Verstindnis ihrer jeweils eigenen Uberlieferung auf-
zunehmen. Es liefle sich im Einzelnen zeigen, daf3 auf diese Weise
tatsichlich immer wieder im Verlauf der Geschichte die Kulturen

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 39

https://dol.org/10.5771/8783485860815-33 - am 18.01.2026, 12:30:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Eine Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

und Religionen aufeinander eingewirkt und Elemente aus fremden
Uberlieferungen sich kritisch angeeignet haben. Und eine Philoso-
phie, die gerade im Horen auf das Selbstzeugnis der Kulturen und
Religionen auf die Gefahren ihrer eigenen, spezifisch philosophi-
schen Selbst-Gefihrdung aufmerksam wird und diese aus ihren
Griinden verstiandlich macht, konnte sich gerade dadurch zugleich
als Vermittlerin des interkulturellen und interreligiosen Dialogs be-
wihren.

Insofern bewihrt sich auch im speziell religionsphilosophischen
Zusammenhang eine Regel, die schon Platon im Dialog »Theaitetos«
aufgestellt hat und die Descartes in seiner »Sechsten Meditation« auf
neue Weise angewendet hat: Wer eine angemessene Theorie des
(menschlichen) Erkennens aufstellen will, muf zugleich die Mog-
lichkeit des Irrtums aus ihren Griinden begreiflich machen. Daraus
ist an dieser Stelle zu folgern: Wer eine angemessene Theorie der
spezifisch religiosen Erfahrung aufstellen will, in der allein das Hei-
lige und Géttliche »originar gegeben« ist, mufl zugleich begreiflich
machen konnen, daf und warum es Fehlformen dieser Erfahrung
und ihrer Auslegung gibt, die dazu fiihren, daf der religiose Akt sich
auf einen »fingierten Gott« oder auf »falsche Gotter« bezieht. Dazu
bietet die hier vorgeschlagene Theorie der Erfahrung als eines Dia-
logs mit der Wirklichkeit einen Ansatz. Denn im Rahmen dieser
Theorie gewinnt eine zweite, ebenfalls altbewihrte Regel eine neue,
konkretere Gestalt: Niemand kann getduscht werden, wenn er sich
nicht selber tduscht (Nemo fallitur nisi per seipsum). Angewandt
auf den Dialog mit der Wirklichkeit bedeutet dies: Nichts und nie-
mand kann uns tduschen, wenn wir uns nicht zu einer Fehlgestalt
des »Verbum Mentis« verfiithren lassen; dieses ist der gemeinsame
Ursprung, aus dem sich sowohl alle objektiv giiltigen Erkenntnisse
als auch alle triigerischen Meinungen ergeben. Und gerade deshalb,
weil auch die triigerische Meinung aus dem Verbum Mentis hervor-
geht, kann sie gelegentlich der objektiv giiltigen Erkenntnis zum Ver-
wechseln dhnlich sehen.

Solche Fehlgestaltungen betreffen zwar primédr den Einzelnen,
der Erfahrungen macht und deshalb durch sein Anschauen und Den-
ken den Anspruch des Wirklichen zu beantworten versucht. Aber es
ist damit zu rechnen, daf3 gewisse Formen der Uberlieferung die Mit-
glieder der Uberlieferungsgemeinschaft fiir gewisse dieser drohen-
den Fehlgestaltungen besonders sensibel machen, wihrend andere
Uberlieferungen die Fihigkeit, derartige Gefahren zu entdecken,

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8783485860815-33 - am 18.01.2026, 12:30:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine neue Anforderung an die transzendentale Methode

eher herabsetzen. Eine philosophische Theorie, die nicht nur die
Moglichkeitsbedingungen der Erfahrung im Allgemeinen beschreibt,
sondern auch die fiir jede Erfahrungsart spezifischen Gefahren ihres
Mifllingens, kann deswegen auch einem kritischen Vergleich derarti-
ger Uberlieferungen und der sie stiitzenden Institutionen dienen.

b)  Ein noch uneingeldstes Programm:
Die Erkldrung von Fehlformen der Erfahrung

Aus dem Gesagten ergibt sich: Die Transzendentalphilosophie hat
nicht nur die Aufgabe, die Méglichkeitsbedingungen der Erfahrung
aufzuzeigen, also insbesondere jene Strukturen des Anschauens und
Denkens zu bestimmen, durch die es moglich wird, von der blofSen
Subjektivitit des Erlebens zur objektiv giiltigen Erfahrung iiberzuge-
hen. Zu ihren Aufgaben gehort es auch, mogliche Fehlformen des
Erfahrens erkennbar zu machen und aus ihren Entstehungsgriinden
zu erkldren. Nicht immer sind sich die Transzendentalphilosophen
dieser Aufgabe bewuf3t gewesen®.

Dabei sind zwei Arten solcher Fehlformen zu unterscheiden: Es
gibt fragmentarische Formen der Erfahrung, die daraus entstehen,
daf3 die Erfahrung ihren dialogischen Charakter verliert. Und es gibt
Fehlgestaltungen, die daraus entstehen, daf3 der Erfahrende gewisse
Bedeutungsmomente nicht wahrnimmt, die zu jeder Erfahrung ge-
horen. Dann entsteht ein Mif$verstdndnis des Erfahrungsinhalts, das
auf sein Anschauen und Denken zuriickwirkt, sodaf er sein Verbum
Mentis auf unangemessene Weise ausspricht. Das aber hat zur Folge,
daf3 er auch den Akt der Gegenstandskonstitution auf irregeleitete
Weise vollzieht.

Unter diesen Arten von Fehlformen der Erfahrung ist die erste
vergleichsweise leicht zu erkennen. Wenn die Erfahrung als ein Dia-
log mit der Wirklichkeit zu verstehen ist, dann kann sie auf zwei-

5 Auch in meinem Buch »Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit« bin ich auf dieses
Thema nicht eingegangen. Insofern stellen die nun folgenden Uberlegungen eine not-
wendige Erginzung des dort Vorgetragenen dar. Anlafl dazu war die Aufgabe, Moglich-
keiten eines kritischen Vergleichs der Religionen aufzufinden, obgleich doch in jeder
von ihnen religiése Erfahrungen gemacht und bezeugt werden. Aber die speziell reli-
gionsphilosophische Aufgabe, Maf3stibe zur kritischen Wiirdigung besonderer religis-
ser Erfahrungen aufzufinden, hat die allgemein transzendentalphilosophische Aufgabe
in Erinnerung gerufen, zu fragen, ob es Fehlformen gibt, die bei jeder Art von Erfahrung
auftreten konnen, woran man sie erkennt und wie ihr Zustandekommen zu erkliren sei.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 41

https://dol.org/10.5771/8783485860815-33 - am 18.01.2026, 12:30:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Eine Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

fache Weise fragmentarisch werden: einmal dadurch, daf8 dieser Dia-
log zum Selbstgesprich wird, sodafS das Subjekt zwar den Anspruch
eines Wirklichen zu vernehmen und zu beantworten meint, in Wahr-
heit aber nur seine eigenen vorgefafsten Meinungen in den Gegen-
stand »hineinprojiziert« und deshalb an ihm nur »finden« kann, was
es »immer schon« gewuf$t und gesagt hat. Die zweite Weise, wie die
Erfahrung fragmentarisch wird, besteht darin, daf$ das Subjekt unter
dem iibermichtigen Eindruck des Wirklichen verstummt und folg-
lich nicht mehr zu einer Antwort findet, durch die es den Anspruch
des Wirklichen in sein Anschauen und Denken aufnehmen und so
fiir sich und andere zur Sprache bringen konnte. Es wird zu zeigen
sein, daf3 beide Fehlformen auch auf dem Felde der religiosen Erfah-
rung vorkommen. Dann entartet die religiose Erfahrung zur »Got-
tesfiktion, die sich als »Externalisation« des vermeintlich frommen
Bewuftseins erweist, oder zur Uberwiltigung des Menschen durch
»damonische Michte«, die dem Menschen die Fihigkeit zu einer
eigenverantwortlichen Antwort rauben.

Schwerer zu erkennen sind jene irregeleiteten Formen der Ge-
genstandskonstitution, die sich daraus ergeben, daf3 das Subjekt die
Aufgabe, die ihm unter dem Anspruch des Wirklichen gestellt ist,
falsch versteht und deshalb zu unangemessenen Vollzugsformen des
Verbum Mentis verleitet wird und deswegen auch die Gegenstands-
konstitution auf irregeleitete Weise vollzieht. Wihrend es dort, wo
die Erfahrung ihren dialogischen Charakter verliert, gar nicht zur
Gegenstandskonstitution kommt, weil das Subjekt entweder in
einem reinen Selbstgesprich verharrt und in seinen vermeintlichen
Gegenstinden nur seine eigene subjektive Befindlichkeit »nach au-
en projiziert« oder von seinen Eindriicken so tiberwiltigt wird, daf3
es verstummt und den Anspruch der begegnenden Wirklichkeit nicht
mehr zu beantworten vermag, gibt es andere Fille, in denen wohl
Gegenstinde konstituiert werden, aber eines oder mehrere ihrer Be-
deutungsmomente verlieren. Dann kommt es zwar noch dazu, daf3
dem Anschauen und Denken Gegenstinde mit dem Anspruch auf
Maf3geblichkeit gegeniibertreten. Aber es handelt sich um eine redu-
zierte Form von Gegenstindlichkeit. Und in einem weiteren Schritt
kann der so reduzierte Gegenstand sich verselbstindigen und den
Charakter eines Schein-Gegenstandes annehmen, der sich zwischen
das Subjekt und die Wirklichkeit schiebt und das dialogische Verhalt-
nis zwischen beiden zum Erliegen bringt. Andere Fehlformen der Ge-
genstandskonstitution beruhen, wie sogleich zu zeigen sein wird, auf

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8783485860815-33 - am 18.01.2026, 12:30:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine neue Anforderung an die transzendentale Methode

unzuldnglichen Versuchen, solche Ausfallserscheinungen, sobald sie
bemerkt werden, zu kompensieren.

Um nun zu verstehen, auf welche Weise es zu solchen Formen
fragmentarischer Gegenstandskonstitution und zu den entsprechen-
den Kompensationserscheinungen kommen kann, hat sich — zunichst
iberraschenderweise — die alte Lehre vom »vierfachen Schriftsinn«
als ein hilfreicher Leitfaden erwiesen. Das freilich setzt voraus, daf3
zunichst nicht nur die sprachphilosophischen, sondern auch die tran-
szendentalphilosophischen Implikate freigelegt werden, die diesem
alten Verfahren der Text-Auslegung, zumeist verborgenerweise, zu-
grundelagen. Ein solcher Versuch, von einem alten und weithin au-
Ber Gebrauch geratenen exegetischen Verfahren transzendentalphi-
losophisch zu lernen, ist an fritherer Stelle vorgetragen worden:
Den vier Bedeutungsmomenten des geschriebenen oder gesproche-
nen Wortes liegen vier Bedeutungsmomente der Erfahrung zugrun-
de, die in diesem Wort bezeugt wird (s. Band I, 363-372). Dabei hat
sich zugleich ergeben, dafl die offenkundigen Schwichen dieses
Auslegungsverfahrens tiberwunden werden konnen, wenn man sich
bei seiner Anwendung auf seine sprachphilosophischen und vor al-
lem transzendentalphilosophischen Implikate besinnt (s. Band I,
168 ££).

Fir die Beantwortung der hier gestellten Frage nach den Griin-
den, aus denen sich der Verlust wichtiger Bedeutungsmomente jeder
Erfahrung, auch und besonders der religiosen, ergeben konnen, sind
auf diesem Wege folgende Hinweise gewonnen worden: Es ist nicht
immer leicht, die vier Bedeutungsmomente jeder Erfahrung gleich-
zeitig im Blick zu behalten und in ein Verhiltnis untereinander zu
setzen. Gerit aber eines dieser Momente aus dem Blick oder treten
sie beziechungslos nebeneinander, dann wird die Eigenart des An-
spruchs, unter den das Wirkliche den Erfahrenden stellt, mifsverstan-
den, und die Antwort, die das Subjekt auf diesen Anspruch gibt, wird
in die Irre geleitet. Das aber hat, wie sogleich zu zeigen sein wird, die
Folge, daf8 auch der Akt der Gegenstandskonstitution auf eigentiim-
liche Weise fehlgeleitet wird.

Aus dieser transzendentalphilosophischen Re-Interpretation der
alten Lehre vom »vierfachen Schriftsinn« ergeben sich Aufgaben so-
wohl fiir die allgemeine als auch fiir die spezielle Transzendentalphi-
losophie. Die allgemeine Transzendentalphilosophie hat mit Bezug
auf die Erfahrung als solche zu zeigen, auf welche Weise aus dem
Ausfall der vier Bedeutungsmomente jeder Erfahrung sich Fehlfor-

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 43

https://dol.org/10.5771/8783485860815-33 - am 18.01.2026, 12:30:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44

Eine Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

men der Gegenstandskonstitution ergeben. Die spezielle Transzen-
dentalphilosophie hat den entsprechenden Nachweis fiir je besondere
Weisen der Erfahrung zu fiihren, darunter auch fiir die religiose Er-
fahrung.

4. Eine neue Aufgabe der allgemeinen Transzendental-
philosophie:
die Freilegung der Griinde, aus denen Fehlformen der
Gegenstandskonstitution hervorgehen

a) Der maogliche Ausfall
des »allegorischen« Bedeutungsmoments

Unter den Bedeutungsmomenten des Erfahrungsinhalts kann das-
jenige ausfallen, das an fritherer Stelle das »allegorische« genannt
worden ist (s. Band I,170ff.), und zwar so, daf8 nicht nur der konkrete
Inhalt dieser Bedeutung unerkannt bleibt, sondern nicht einmal die
Aufgabe entdeckt wird, nach ihm zu fragen. Dann wird dem Erfah-
renden nicht bewufit, da8 die jeweils erfahrene Wirklichkeit stets zu-
gleich »mehr und anderes sagt«, als er gegenwirtig aufzufassen fihig
ist. Dann bricht der Dialog mit dem Wirklichen, kaum daf er begon-
nen hat, ab und der Anspruch dieses Wirklichen an das menschliche
Anschauen und Denken wird nicht mehr als jene »Veritas semper
maior« begriffen, die das Anschauen und Denken des Subjekts iiber
seine gegenwirtig erreichte Gestalt hinaustreibt. Aus der »Gegen-
wirtigwerdung« dieser je grofSeren Wahrheit in der Vorlaufigkeits-
gestalt ihres Erscheinens wird dann ihre vermeintlich abschliefende
Gegenwart. Der so gesehene Gegenstand wird dann zum »factum
brutume, das nur festgestellt werden kann, aber keine weiterfiihren-
de Verstehensaufgabe mehr stellt. Auch auf diese Weise wird eine
Erfahrung gemacht und ein Wirkliches entdeckt; aber der Anspruch,
den es an das Subjekt richtet, und damit die Maf3geblichkeit, mit der
es seinem Urteil gegeniibertritt, beschrinkt sich auf seine positivis-
tisch verstandene Feststellbarkeit. Und sofern, in einem zweiten
Schritt, die solchermafSen »festgestellte Tatsache« den Blick auf alle
anderen Bedeutungsmomente des Wirklichen verstellt und zum
Maf3stab wird, an dem jeder Anspruch auf objektive Geltung gemes-
sen wird, entsteht ein positivistischer »Tatsachenkult«, der die Auf-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8783485860815-33 - am 18.01.2026, 12:30:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine neue Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

gabe, einen weiterfithrenden Dialog mit dem Wirklichen zu fiihren,
zum Vergessen bringt.

Kommt auf solche Weise jener stets weitertreibende Dialog mit
dem Wirklichen und seinem Anspruch, der »Erfahrung« heiflt, zum
Erliegen, dann tritt das positivistisch verstandene »Faktumc, als das
vermeintlich »allein Objektive«, an die Stelle des Wirklichen und
hindert den, der dieses Faktum »festgestellt« hat, daran, den stets
weiterfithrenden Anspruch des Wirklichen zu vernehmen. Auf sol-
che Weise wird das »Faktume, gerade weil es fiir das allein Wirkliche
gehalten wird, zum Scheingegenstand, der sich zwischen das Subjekt
und die Wirklichkeit schiebt und den Dialog zwischen beiden zum
Erliegen bringt. Und der so konstituierte Gegenstand wird, statt Ort
der Begegnung mit der »je grofseren Wahrheit« zu sein, zum Kon-
strukt, das an die Stelle des Wirklichen tritt und das dialogische Ver-
hiltnis zwischen ihm und dem erfahrenden Subjekt verhindert.

Bemerkt das Subjekt dann, daf3 es den Anspruch des Wirklichen
auf diese Weise nicht angemessen erfaf$t und beantwortet hat, so
kann es zu einer eigentiimlichen Kompensation dieses Mangels kom-
men. Der Bedeutungs-Uberschuf8 des Erfahrenen gegeniiber seiner
blofSen Feststellbarkeit wird dann ausschliefSlich darin gesucht, daf3
es seinen Betrachter zum freien Spiel seiner Vorstellungskraft an-
regt. Daf3 der Inhalt der Erfahrung »mehr und anderes sagtc, als eine
blof3e Tatsachenfeststellung zu sehen vermag, wird dann als die Fa-
higkeit des Wirklichen verstanden, im Menschen die schopferische
Gestaltungskraft der Imagination freizusetzen. Auch auf solche Wei-
se wird eine Erfahrung gemacht und Wirkliches entdeckt. Aber der
Anspruch, den dieses Wirkliche an das erfahrende Subjekt richtet,
wird auf diese Stimulation der Einbildungskraft reduziert. (Kant hat
darin ein wesentliches Moment der dsthetischen Erfahrung gesehen.)
Auf solche Weise freilich entsteht eine » Allegorese des Wirklichen,
die an die allegorisierende Willkiir mancher Textausleger erinnert,
die in den Text »hineinlesen«, was sie ihm abzugewinnen meinen.
Und sofern das solchermaflen »dsthetisch reduzierte« Objekt den
Blick auf alle anderen Bedeutungsmomente des Erfahrungsinhaltes
verstellt und dadurch die kritische Selbst-Uberpriifung unserer Vor-
stellungstitigkeit verhindert, wird es wiederum zum Scheingegen-
stand, der an die Stelle der Wirklichkeit tritt und das Subjekt daran
hindert, im Dialog mit ihr jenen Anspruch zu vernehmen, durch den
sich das Wirkliche von allen bloflen Imaginationen unterscheidet.
Dabei kann man nicht selten beobachten, daf3 gerade mit einem

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 45

https://dol.org/10.5771/8783485860815-33 - am 18.01.2026, 12:30:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Eine Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

positivistischen Tatsachenverstindnis sich, als dessen Kompensation,
ein ungeziigeltes Spiel der dsthetischen Phantasie verbindet.

b) Der mogliche Ausfall des »historischen« Bedeutungsmoments

Der soeben beschriebene wechselseitige Umschlag von »Tatsachen-
kult« und »ésthetischer Allegorese des Wirklichen« kann dazu fih-
ren, dafl ein zweites Bedeutungsmoment des Erfahrungsinhalts aus-
fillt, das an friiherer Stelle das »historische« genannt worden ist
(s. Band I, 172£.), und zwar wiederum in dem Sinne, daf$ nicht nur
der jeweils konkrete Inhalt dieses »sensus historicus« verborgen
bleibt, sondern nicht einmal die Aufgabe entdeckt wird, nach ihm zu
fragen. Dann entsteht im Dialog mit dem Wirklichen ein eigentiim-
licher Gedachtnisverlust.

Dieser kann auf zweifache Weise auftreten: Entweder meint der,
der eine Erfahrung gemacht hat und sie mit dhnlichen Erfahrungen
vergleicht, an den konkreten Fillen die Regel gefunden zu haben, der,
wie er nun annimmt, auch alle weiteren Erfahrungen dieser Art wer-
den folgen miissen. Die Aufgabe, das Faktum auf seine Bedeutung
hin auszulegen, scheint dann ein fiir allemal erfiillt zu sein. Die In-
halte bisheriger Erfahrung werden zu austauschbaren Beispielen fiir
eine erkannte Regel, die auch durch alle kommenden Erfahrungen
nur bestitigt werden kann. Wenn aber alle derartigen Beispiele nur
die gleiche Regel veranschaulichen, kann jedes einzelne von ihnen
schlieBlich vergessen werden, sofern man nur die Regel hinldnglich
deutlich erfaf8t hat. Die Erinnerung an die »Falle« ist dann allenfalls
von propddeutisch-didaktischem Nutzen, hat aber fiir sich genom-
men keinen eigenen Erkenntniswert.

Oder der Erfahrende ist sich der jeweils besonderen, nicht aus-
tauschbaren Bedeutung jeder einzelnen Erfahrung bewufst. Aber die
Bereitschaft, sich durch das Wirkliche und seinen Anspruch immer
neu zu immer neuartigen Antworten herausfordern zu lassen, laf3t
alle fritheren Phasen des Dialogs als tiberholt und unmaf3geblich er-
scheinen. Statt in der Kontinuitit eines dialogischen Prozesses der
einen Wahrheit der Sache auf der Spur zu bleiben, ist der Erfahrende
ganz an den immer neuen Augenblick der Begegnung mit diesem
Wirklichen hingegeben. Statt die je neue Erfahrung im Lichte der
Erinnerung, die erinnerte Erfahrung im Lichte der neuen Begegnung
mit dem Wirklichen auszulegen, hat er am je gegenwirtigen Verhalt-
nis von Anspruch und Antwort genug. Weil aber diese je gegenwir-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8783485860815-33 - am 18.01.2026, 12:30:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine neue Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

tige Begegnung schon im nichsten Augenblick vergangen ist und
vergessen wird, kommt auf diese Weise weder die Identitat der Sache
in der Diversitdt ihrer Erscheinungsgestalten in den Blick noch die
Identitdt des Ich im Wechsel seiner Weisen, die Sache aufzufassen
und zu begreifen. Das einmal Entdeckte gewinnt keine Art von
Denkwiirdigkeit; und das neu Erfahrene gewinnt keine fiir die Zu-
kunft mafigebliche Orientierungskraft. Diese Einstellung wird seit
der Antike mit dem Begriff der »Neugier« verbunden, die den jeweils
neuen Aspekt des Wirklichen mit leidenschaftlicher Hinnahme-
bereitschaft auffaf8t, ihn aber sogleich wieder vergifit, wenn er, ge-
messen am jeweils nichsten Neuen, »alt« geworden zu sein scheint
und deshalb keine Aufmerksamkeit mehr verdient. Diese Art von
Neugier (curiositas) ist das gerade Gegenteil jenes » Verlangens nach
Wissen, das Aristoteles, im ersten Satz seiner »Metaphysike, als
Quelle allen Erkennens beschrieben hat.

Und wiederum ist hinzuzufiigen: Auch auf diese Weise wird Er-
fahrung gemacht und Wirkliches entdeckt. Aber der Gegenstand der
Erfahrung wird auf seinen jeweils jiingsten Augenblicks-Aspekt re-
duziert und kein umfassender Kontext aufgebaut, innerhalb dessen
eine hermeneutische Wechselbeziehung zwischen diesen Aspekten
zustandekommen kénnte. Denn wo jeder dieser Aspekte sich selber
genug ist, wird die Aufgabe der Auslegung nicht nur nicht erfiillt,
sondern nicht einmal als Aufgabe wahrgenommen. Darum erschopft
sich bei solcher Weise des Erfahrens die Maf3geblichkeit, mit der das
Wirkliche den Erfahrenden und sein Urteil in Anspruch nimmt, also
die Wahrheit der Sache, in ihrer aus allen Kontexten gelosten jewei-
ligen Erscheinungsgestalt. Sofern nun der auf seinen Augenblicks-
Aspekt reduzierte Gegenstand das Subjekt daran hindert, in beharr-
licher Bemiihung jenen Dialog mit dem Wirklichen zu fithren, durch
den es der einen Sache und ihrem Anspruch im Wechsel ihrer Er-
scheinungsformen auf der Spur bleiben konnte, verselbstindigt sich
dieser Augenblicks-Aspekt zum Scheingegenstand, der sich zwischen
das Subjekt und die Wirklichkeit schiebt und den Blick auf sie ver-
stellt.

Auch in diesem Falle kommt es vor, daf3 der Erfahrende sich des-
sen bewuft wird, daf3 er auf solche Weise den Anspruch des Wirk-
lichen nicht angemessen erfafst und zur Sprache gebracht hat. Und
auch dann kann es zu einer eigentiimlichen Kompensation dieses
Mangels kommen. Dann wird versucht, die bleibende Denkwiirdig-
keit jeder Begegnung mit dem Wirklichen, die durch keine kommen-

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 47

https://dol.org/10.5771/8783485860815-33 - am 18.01.2026, 12:30:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Eine Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

de Erfahrung, die wir mit der gleichen Wirklichkeit machen, jemals
ihre Bedeutung verlieren kann, in einem Akt »imaginativen Sich-zu-
riick-Versetzens« in die Vergangenheit freizulegen. Und je deutlicher
sich der Erfahrende dessen bewuf3t wird, daf3 er, aufgrund der ver-
dnderten Weise seines Anschauens und Denkens, die Erfahrung von
damals nicht zu wiederholen vermag, desto schmerzlicher wird ihm
der fiktive Charakter einer solchen riickwirts gewandten Imagina-
tion klar. Der Kontext seiner Erfahrungen von »damals« erscheint
ihm dann wie ein verlorenes Land, das er nicht mehr betreten kann;
und die Denkwiirdigkeit der damals gemachten Erfahrung verbindet
sich mit dem Bewuf3tsein von ihrer Unwiederbringlichkeit. Die Erin-
nerung wird dann (wie dies auch manche Historiker beschreiben) zu
einer »Fahrt ins Totenreich«, dessen Reichtiimer sich zwar beschrei-
ben, vielleicht sogar bewundern lassen, aber nicht ins Leben zurtick-
gerufen werden kénnen. Und der neue Blick auf die Gegenwart, der
sich von dort her gewinnen lif3t, erschopft sich darin, auch deren
Fliichtigkeit, eben deswegen freilich auch ihre Kostbarkeit deutlich
werden zu lassen. Der Erfahrende wird so zum Historiker seines ei-
genen Lebens, der auch seine »Gegenwart von heute« als die »Ver-
gangenheit von morgen« begreift und sich zu der Miihe veranlaf3t
sieht, auch die Fiille des erlebten Augenblicks in die Form des Doku-
ments zu bringen, das kommenden Betrachtern bezeugt, was fiir sie
nicht mehr sein wird.

Auch auf solche Weise wird Erfahrung gemacht und Wirkliches
entdeckt. Aber der Gegenstand der Erfahrung wird auf seine Funk-
tion reduziert, ein Objekt des Erinnerns zu sein (und sei es des kiinf-
tigen Erinnerns an das dann zum Gestern gewordene Heute). Und
der Anspruch, den das Wirkliche an das erfahrende Subjekt richtet,
beschrinkt sich auf den Appell: »Vergif§ mich nicht, wenn ich nicht
mehr bin, und denke daran, daf3 auch du nicht mehr sein wirst«. Und
sofern dieses »Memento mortuorum« alle anderen Bedeutungs-
momente des Wirklichen verdeckt und die »Gegenwirtigwerdung«
dieses Wirklichen auf seine blofse Prasenz im BewufStsein des Erin-
nernden beschrinkt, verhindert es den jeweils gegenwirtigen und
zukunftsoffenen Dialog und wird so zum Schein-Gegenstand, gleich-
sam zum »Schatten«, der an die Stelle der »Lebenden« tritt. Wieder-
um kann man nicht selten beobachten, dafl gerade die enttiuschte
Neugier, der das »Neue von gestern« schon heute nichts mehr zu
sagen vermag, in die Haltung einer solchen »Nekrophilie« um-
schldgt: Das Wirkliche erscheint dem, der diese Haltung einnimmt,

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8783485860815-33 - am 18.01.2026, 12:30:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine neue Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

erst in dem Augenblick und in dem Mafle teuer und liebenswert, in
dem es aus dem gegenwiirtigen Leben geschieden und zum Gegen-
stand der Totenklage geworden ist.

¢) Dermdgliche Ausfall des »anagogischen« Bedeutungsmoments

Der soeben beschriebenen Reduktion des Gegenstandes teils auf sei-
ne je augenblickhaft wahrnehmbare Erscheinungsgestalt, teils auf
seine zwar fortdauernde, aber blof3 intramentale Gegenwart im Ge-
ddchtnis steht jenes dritte Bedeutungsmoment jeder Erfahrung ge-
geniiber, das an friiherer Stelle das »anagogische« genannt worden
ist. Denn zur Erfahrung gehort stets ein Moment des Unvorherseh-
baren, das sich in gewissen Fillen bis zum »Exorbitanten« steigern
kann, das denjenigen, der die Erfahrung macht, aus dem »Geleise«
(orbita) seiner bisher bewihrten Welt- und Lebensorientierung wirft.
Deshalb verlangt die Erfahrung vom Subjekt stets, wenn auch in un-
terschiedlichem Grade, ein Sich-Loslassen in seine noch unbekannte
Zukunft hinein. Das aber ist nur moglich, weil der Erfahrende sich
dem Wirklichen, das sich ihm in der Erfahrung gezeigt hat, auch fiir
die Zukunft anvertrauen kann. Ein solches Vertrauen kann er nur
gewinnen, weil jede einzelne Erfahrung nicht nur eine »Anna-
herung« an das Wirkliche darstellt, sondern dessen »Vergegenwirti-
gung« enthilt (s. Band I, 125). Trotz aller Vorldufigkeit der Weise,
wie es sich zeigt, ist das Wirkliche jeweils als ganzes in jeder Erfah-
rung gegenwirtig. Darum verleiht die Begegnung mit diesem Wirk-
lichen dem Subjekt die GewifSheit: Kommende Weisen, wie dieses
Wirkliche seinen Anspruch geltend machen wird, werden nichts von
dem aufler Kraft setzen, was ihm in fritheren Begegnungen mit ihm
einsichtig geworden ist. Nur so tritt die Einheit des Wirklichen in der
Verschiedenheit der Weisen hervor, wie es sich in der Abfolge der
Erfahrungen zeigt. Nur dadurch schlieflen sich die verschiedenen
Phasen im Dialog mit diesem Wirklichen zur Einheit eines Weges
zusammen, der »nach oben fithrt« (an-agei), d. h. die Eigenart dieses
Wirklichen und seines Anspruchs stufenweise immer deutlicher und
auf immer inhaltsreichere Weise erkennen lafit.

Nun aber kann hinzugefiigt werden: Es ist dieses anagogische
Bedeutungsmoment der Erfahrung, das dem Subjekt eine Selbstkri-
tik moglich macht, die nicht in Skepsis umschligt. Der Erfahrende
kann in aller Gelassenheit mit der Moglichkeit rechnen, daf3 er seine
bisher gewonnenen Ergebnisse riickschauend als Irrtiimer wird beur-

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 49

https://dol.org/10.5771/8783485860815-33 - am 18.01.2026, 12:30:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Eine Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

teilen miissen. Denn er ist gewif, daf die Sache, an die er sich hin-
gibt, ihm den Weg in die Zukunft 6ffnen wird: Er wird auch in seinen
Irrtimern immer wieder jenes vorantreibende Moment erkennen
kénnen, durch das der »je groflere« Anspruch des Wirklichen ihn
iiber diese Irrtiimer hinausfiihren wird. Der Gegenstand selbst in der-
jenigen Gestalt, in der er jeweils fiir den Erkennenden gegenwirtig
geworden ist, enthalt die Garantie dafiir, daf3 die einmal gemachte
Erfahrung, auch wenn sie vielleicht zunéchst falsch aufgefast worden
sein sollte, einen » Wahrheitskern« enthilt, der zwar im Lichte neuer
Erfahrungen jeweils neu verstanden werden muf3, aber, jenseits des
Wechsels solcher Interpretationen, seine bleibende Maf3geblichkeit
behalten wird. Auf diesem Vertrauen beruht auch aller Fortschritt
der Wissenschaft. Denn auch sie kann nur voranschreiten, wenn sie
nicht bestindig »von vorne anfingt«, sondern gewif3 sein darf, daf3
keine mit methodischer Strenge einmal gewonnene Erkenntnis
durch spiter notwendig werdende Korrekturen ganz ungeschehen
gemacht werden kann, sondern dafl sie, auf welchem dialektischen
Wege auch immer, in der kiinftig erkannten Wahrheit »aufgehoben«
bleibt (verneint, aufbewahrt und auf eine héhere Stufe emporgeho-
ben).

Fillt dieses Zutrauen fort, dann schlidgt der »methodische«
Skeptizismus der Wissenschaft, die jede ihrer Behauptungen fiir eine
kiinftige Uberpriifung offenhilt, in den »dogmatischen« Skeptizis-
mus um, der in den jeweiligen »Erkenntnissen von heute« nichts an-
deres mehr zu sehen vermag, als jene Irrtiimer, die die »Wissenschaft
von morgen« durchschauen wird. Wenn néamlich der Erfahrende die
Kontinuitit seines Erkenntnisweges nicht mehr durch den Gegen-
stand selbst garantiert sieht, mufs er selber durch die Methode seines
Vorgehens dafiir sorgen, daf$ er nicht bestiandig neue »erste Schritte«
tut, sondern jeweils einen Schritt vor den anderen setzen kann. Das
BewufStsein, bei aller Vielfalt seiner Beobachtungen und Reflexionen
der »je grofleren« Wahrheit auf der Spur zu bleiben, ist dann abhin-
gig von der jeweils gewdhlten Methode. Da aber derartige Erkennt-
nismethoden stets bewdhrungsbediirftig sind und unter Korrektur-
Vorbehalt stehen, gelten auch die Ergebnisse, zu denen sie fiihren,
stets nur »bis auf weiteres« und insofern »auf Widerruf«. Das gilt
auch fiir den Maf3geblichkeitsanspruch der bisher gewonnenen Er-
fahrung. Und der Gegenstand dieser Erfahrung, die »Sache selbst«,
erscheint dann als der blof3e Inhalt einer solchen hypothetischen und
jederzeit widerruflichen »Setzungx«.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8783485860815-33 - am 18.01.2026, 12:30:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine neue Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

Auch auf diese Weise werden Erfahrungen gemacht und wird
Wirklichkeit entdeckt. Aber wenn man dem Gegenstand der Erfah-
rung das Bedeutungsmoment der VerheifSung nicht ansieht, sodaf8 er,
so gesehen, das in ihn gesetzte Vertrauen nicht rechtfertigt, ist auch
er seinerseits ein blofy hypothetisch und bis auf Widerruf angenom-
mener Gegenstand. Die Weise, wie er dem Subjekt gegeniibertritt,
erschopft sich dann darin, daf8 er diesem vor Augen fiihrt, zu wel-
chem Ergebnis seine Erkenntnisverfahren gefiihrt haben. »Gegen-
standskonstitution« bedeutet dann nur, daf3 aus den Pramissen und
Verfahren, die der Erkennende anwendet, ein Ergebnis hervorgeht,
das ihm nun mit dem Anspruch auf MafSgeblichkeit gegentibertritt.
Und dieser Maf3geblichkeitsanspruch reduziert sich seinerseits dar-
auf, dafy das Subjekt die Konsequenzen bejahen muf3, die sich aus
seinem eigenen methodischen Vorgehen ergeben — und auch dies
nur solange, wie es an dieser seiner Vorgehensweise festhalten will.

Es ist deutlich, daf3 insbesondere ein positivistisches Tatsachen-
verstindnis die Neigung begiinstigt, von einem naiven Vertrauen in
die »Tatsachen« zu einem solchen System stets widerruflicher Set-
zungen iiberzugehen. Sobald namlich der Forscher bemerkt, daf3 die
scheinbar so problemlose »Feststellung von Tatsachen« stets einen
systematischen Zusammenhang voraussetzt, innerhalb dessen Tat-
sachen von Fiktionen oder Tduschungen unterschieden werden kon-
nen, und dafs dieser systematische Kontext durch die jeweils benutzte
Methode definiert wird, liegt fiir ihn die Folgerung nahe, daf3 die
Wahl einer anderen Methode auch andere Kriterien fiir die Feststel-
lung von Tatsachen zur Folge haben wiirde und daf3 deshalb die An-
erkennung von Tatsachen ebenso widerruflich ist wie die Entschei-
dung fiir ein bestimmtes methodisches Vorgehen.

Der so auf eine hypothetische, jederzeit widerrufliche »Set-
zung« reduzierte Gegenstand kann sodann, in einem zweiten Schritt,
fir das allein Wirkliche gehalten werden: »Wirklich« ist, was im
Rahmen eines je bestimmten methodischen Vorgehens festgestellt
werden kann und im Rahmen des gleichen Verfahrens weitere
Schritte der Untersuchung vorzeichnet. Was nicht innerhalb dieses
Verfahrens zum Gegenstand der Untersuchung gemacht werden
kann, gilt als nicht existent. Man kann in solchen Fillen von einem
»szientistisch reduzierten« Wirklichkeitsverstandnis sprechen. Fiir
ein solches Wirklichkeitsverstindnis schiebt sich die »festgestellte
Tatsache«, die durch das Untersuchungsverfahren definiert ist, an
die Stelle der Wirklichkeit und i3t andere Weisen, wie das Wirkliche

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 51

https://dol.org/10.5771/8783485860815-33 - am 18.01.2026, 12:30:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Eine Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

das erkennende Subjekt in Anspruch nehmen konnte, »bis auf wei-
teres« (d. h. bis zum Entschluf3, durch neue Methoden die Bedingun-
gen fiir die Anerkennung von »Tatsachen« neu zu definieren) nicht
zu. Damit aber ist die so verstandene Tatsache von einem Konstrukt
nicht mehr zu unterscheiden, das den Dialog mit dem Wirklichen
verhindert, und wird so zum Scheingegenstand, der sich zwischen
das Subjekt und die Welt seiner Erfahrung geschoben hat.

Es ist moglich, daf8 das Subjekt sich, in seiner Eigenschaft als
»Forschersubjekt«, mit diesem Ergebnis zufriedengibt. Es ist aber
auch moglich, dafs es, als »konkret lebender Mensch«, darin das nicht
wiedererkennt, was ihm widerfihrt, wenn es Erfahrungen macht.
Aus diesem Ungeniigen an einem Erfahrungsverstindnis, das den er-
fahrenen Gegenstand auf das hypothetisch entworfene Ergebnis
eines hypothetisch angewandten Erkenntnisverfahrens reduziert,
entstehen wiederum Versuche, diesen Mangel zu kompensieren.
Dann entsteht der Versuch, das »anagogische« Bedeutungsmoment,
das der wissenschaftlichen Empirie unzuginglich zu sein scheint, an-
deren, besonderen Erfahrungsarten zu reservieren, vor allem der re-
ligiosen und spezieller der mystischen Erfahrung. Hier hofft man,
einer Wirklichkeit zu begegnen, die eine aller Vorldufigkeit und Kor-
rekturbediirftigkeit enthobene Verheiflung enthilt und darum das
Vertrauen des Erfahrenden rechtfertigt — sei es einer besonderen,
von allem Welthaften verschiedenen Wirklichkeit, sei es einer Be-
deutungstiefe, die allem Wirklichen innewohnt. Auch und gerade
der Anspruch, unter den die so erfahrene Wirklichkeit den Menschen
stellt, ist » Veritas semper maior, d.h. ein Anspruch, der jeden Ver-
such einer menschlichen Antwort stets iibersteigt. Aber diese Uber-
legenheit der Wahrheit iiber die menschliche Weise, sie zu begreifen,
gewinnt hier eine besondere Gestalt: Sie wird als eine Weise der Zu-
wendung erfahren, die dem Menschen Anteil an ihrer zeit-enthobe-
nen Ewigkeit gewihrt. Mag die dsthetische Erfahrung den Menschen
dem freien Spiel seiner Vorstellungskraft iiberlassen, mag die wis-
senschaftliche Empirie ihn den bloflen Produkten seiner stets auf Wi-
derruf angewandten Erkenntnisverfahren begegnen lassen: Hier
endlich, so meint man, wird das Wirkliche, das sich zeigt, als das Ge-
heimnis offenbar, das nicht begriffen zu werden braucht, weil es in
seiner alles Begreifen iibersteigenden Bedeutungsfiille sich dem
Menschen so zuwendet, daf3 es dessen Unterwegssein zur Ruhe kom-
men lafst.

Daraus wird verstandlich, daf3 gerade solche Menschen, die in

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8783485860815-33 - am 18.01.2026, 12:30:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine neue Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

der Wissenschaft den blofi hypothetischen Charakter aller For-
schungsergebnisse betonen und jederzeit zu deren Widerruf bereit
sind, wenn neue Entdeckungen dies verlangen, in ihr keinen hinlang-
lichen Grund ihres Vertrauens entdecken und daher nicht selten mit
besonderer Leidenschaft nach religiosen, insbesondere nach mysti-
schen Erfahrungen suchen. Hier hoffen sie zu finden, was bleibende
Giiltigkeit besitzt.

Und doch lassen derartige Versuche nur allzu hiufig erkennen,
daf3 sie Ergebnisse einer fragwiirdigen Kompensation des erfahrenen
Mangels sind. Das zeigt sich schon daran, daf8 die auf solche Weise
gesuchten und gefundenen Erfahrungen gewshnlich von aller Kritik
ausgespart bleiben. Schon die Frage nach Kriterien, die es gestatten,
auf diesem Gebiete zwischen objektiv giiltigen Erfahrungen und be-
liebigen Phantasieprodukten zu unterscheiden, gilt dann als Folge
einer unsachgemiflen Ubertragung von Kategorien, die auf dem Ge-
biet der Wissenschaft unerlidfslich, auf dem Gebiete der Religion aber
unanwendbar seien — so als gibe es nicht gerade hier besonders er-
schreckende Produkte einer ungeziigelten Einbildungskraft. Vor al-
lem aber hat die strikte Unterscheidung zwischen tiberpriifbarer wis-
senschaftlicher Hypothese und einer religiosen Erfahrung, die, wie
man irrigerweise annimmt, einer solchen Uberpriifung weder bedarf
noch zuginglich ist, zur Folge, da$ beide »Erfahrungswelten« entwe-
der bis zur Beziehungslosigkeit auseinanderfallen oder die religidse
Erfahrung dazu dienen muf, die gewagtesten, oft wirklich unsinnig-
sten Hypothesen, die keiner wissenschaftlichen Uberpriifung stand-
halten, mit der Wiirde religiéser Weisheit auszustatten. Die so ver-
standene religios-mystische Erfahrung 16st keine Bewegung des
Fragens mehr aus, sondern bringt alles Fragen zur Ruhe. Sie wird
durch andere Weisen des Erfahrens nicht ausgelegt und legt sie nicht
aus, sondern setzt sich an ihre Stelle.

Dabei braucht, bei aller gebotenen Vorsicht, nicht bestritten zu
werden, dafd auch auf diese Weise Erfahrungen gemacht werden und
Wirklichkeit entdeckt wird. Aber es fehlt dieser Art von Erfahrung
nicht nur das Merkmal, das es gestatten wiirde, zwischen Wahn und
Wirklichkeit zu unterscheiden, sondern damit zugleich auch die
Moglichkeit, das Erfahrene so zu bezeugen, daf3 der Horer zu einer
kritisch-verantworteten Zustimmung fahig wird. Das Verbum Oris,
das der, der solche Erfahrungen gemacht hat, an andere Menschen
richtet, beschrinkt sich darauf, ihn von der Unzulidnglichkeit seiner
bisher gewonnenen Erkenntnis, vor allem der wissenschaftlichen, zu

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 53

https://dol.org/10.5771/8783485860815-33 - am 18.01.2026, 12:30:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Eine Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

iiberzeugen und ihm die »hohere Weisheit der Erleuchteten« anzu-
bieten, die diesen Mangel hinter sich laf3t. »Gegenstandskonstituti-
on«, wenn dieser Begriff hier tiberhaupt noch gebraucht werden
kann, reduziert sich hier auf die Produktion von Symbolen — seien
es anschauliche Bildgestalten wie »Mandalas«, seien es Kérperbewe-
gungen wie rituelle Tdnze, seien es auch Begriffe. Diese sind dazu
bestimmt, die Erleuchtung, die dem Menschen widerfahren ist und
den Horern seines Zeugnisses widerfahren soll, auszudriicken und
den Menschen fiir den neuen Empfang solcher Erleuchtung zu dis-
ponieren. Und es geschieht leicht, daf die so aufgebaute Symbolwelt
den Blick auf die dem »gewohnlichen Auge« sichtbare » Alltagswelt«
verstellt. Diese wird dann zur »Scheinwelt« abgewertet, die die Miihe
nicht lohnt, zu ihr in ein dialogisches Verhaltnis einzutreten: die
(vermeintlich) »mystische« Erfahrung schliefSt eine »andere Welt«
auf, die sich an die Stelle der Alltagswelt setzt und jede Forderung,
die »neue Erkenntnis« auch an alltagsweltlichen Erfahrungen zu be-
wihren, als blof3en Riickfall auf eine »iiberwundene Bewuf3tseinsstu-
fe« erscheinen lafst.

Die so verstandene mystische Erfahrung bringt dann den Dialog
mit dem Wirklichen zum Erliegen, und die mystischen Symbole set-
zen sich als eine Welt von Scheingegenstinden an die Stelle der
Wirklichkeit.

d) Der maogliche Ausfall
des »tropologischen« Bedeutungsmoments

Es ist von jeher das »tropologische« Bedeutungsmoment der Erfah-
rung gewesen, das die Menschen vor einem theoretischen Skeptizis-
mus ebenso bewahrt hat wie vor esoterischem Schwarmertum. Selbst
wer vom dem Zweifel geplagt ist, ob nicht alles theoretische Erken-
nen auf die hypothetische »Setzung« der Produkte des eigenen Er-
kenntnisverfahrens beschrinkt ist, und auch wer allen Angeboten
»hoherer Weisheit« mitraut, die diesen Mangel zu beheben ver-
spricht, pflegt ein Kriterium der »Wirklichkeitsnihe« seiner Er
kenntnis anzugeben: Er ist sicher, daf3 er in seiner Erfahrung Wirk-
liches erfaf8t hat, wenn er sich dessen bewuf3t wird, welche
Anforderungen an seine Praxis der Inhalt seiner Erfahrung an ihn
richtet, und welches Umdenken von ihm verlangt ist, wenn er diesen
praktischen Anforderungen geniigen will. Als Kennzeichen des
Wirklichen im Gegensatz zum Fiktiven gilt es dann, daf8 es »praxis-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8783485860815-33 - am 18.01.2026, 12:30:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine neue Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

bedeutsam« ist und in diesem Zusammenhang auch eine Neu-Orien-
tierung des Denkens von uns verlangen kann.

Doch ist daran zu erinnern, dafd der Hinweis auf die »Praxis-Re-
levanz« der Erfahrung nur einen Teilaspekt ihres »tropologischen
Bedeutungsmoments« sichtbar macht. Schon Platon hat darauf hin-
gewiesen, dafs8 auch fiir die reine Theorie eine »Umwendung der gan-
zen Seele« gefordert ist, wenn wir nicht bei der bloffen Beschreibung
von Phinomenen und bei der Feststellung gewisser Regelmifigkei-
ten ihrer Abfolge stehenbleiben wollen, sondern die Eigenart des
Wirklichen zu bestimmen versuchen, das sich uns in der Erfahrung
zeigt. Das gilt auch dann, wenn wir daran zweifeln mogen, ob wir mit
Platon diese Eigenart des Wirklichen darin sehen miissen, » Abbild«
eines idealen »Urbilds« zu sein. Auch wenn wir das Verhiltnis der
Erscheinungen zu dem, was in ihnen Gegenwart fiir uns gewinnt,
anders zu bestimmen versuchen, bleibt die Einsicht erhalten: Wir
bringen die angemessene Weise, die Dinge zu sehen, nicht als selbst-
verstindliche Voraussetzung mit, um dieses unser Wirklichkeits-
verstindnis nur mit immer neuen Erfahrungs-Inhalten zu fiillen,
sondern werden durch diese Erfahrungsinhalte immer neu dazu ge-
notigt, uns zu einer Verdnderung unserer Anschauungs- und Denk-
formen herausfordern zu lassen. Und erst einem Denken, das sich zu
einer solchen Umgestaltung herausfordern 1af3t, wird auch deutlich,
welche Anspriiche das Wirkliche an unsere Praxis stellt. Die Auf-
forderung des Apostels Paulus, die in speziell religiosen Zusam-
menhéngen formuliert worden ist, macht zugleich eine allgemeine
Bedingung praxis-anleitenden Denkens deutlich: »Lasset euch um-
gestalten zur Neuheit des Denkens, damit ihr fihig werdet, zu be-
urteilen, was ... das Gute ist, das Zustimmungswiirdige, das Voll-
kommene«®. Ohne Bereitschaft, sich im Denken umgestalten zu
lassen, gibt es auch keine Urteilsfahigkeit in Sachen der Praxis.

Fallt dieses tropologische, zur Umwendung auffordernde Mo-
ment der Erfahrung aus, dann wird diese zu einem bloflen Sammeln
von »Material«, das wir in den immer gleichen Formen unseres An-
schauens und Denkens »unterbringen«. Dafl auf diese Weise ein de-
fizienter Modus von Erfahrung zustandekommt, hat schon Hegel be-
tont: »Die eine unbewegte Form vom wissenden Subjekte an dem
Vorhandenen herumgefiihrt, das Material in dies ruhende Element
von auflen her eingetaucht, dies ist ... ein einfarbiger Formalismusc,

¢ Rom 12,2.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A

https://dol.org/10.5771/8783485860815-33 - am 18.01.2026, 12:30:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -

55


https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Eine Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

der iiberdies »diese Eintonigkeit und abstrakte Allgemeinheit fiir das
Absolute« hilt”. Die blofie Allgemeinvorstellung, die aus grofien
Materialmengen gemeinsame Merkmale heraushebt, ist weder Er-
fahrung im vollen Sinne des Wortes, noch beschreibt sie das »Wesen«
der Dinge, sondern lauft darauf hinaus, sich gegen die verwandelnde
Kraft der Erfahrung immun zu machen.

Auch in diesem Falle braucht nicht bestritten zu werden, daf3
auch auf solche Weise Erfahrungen einer gewissen Art gemacht wer-
den und Wirkliches entdeckt wird. Aber es handelt sich um eine de-
fiziente Form von Erfahrung, und aus ihr ergibt sich eine reduzierte
Form der Gegenstandskonstitution: Der Gegenstand, als blofes »Ma-
terial« verstanden, an dem das Subjekt die Bestimmungskraft seiner
Anschauungs- und Denkformen bewihrt, wird zum wehrlosen Ob-
jekt einer theoretischen und praktischen Gestaltung durch das Sub-
jekt, das dieses Objekt fiir seine theoretischen Entwiirfe und prakti-
schen Projekte »auswertet«. Und an die Stelle des Dialogs mit dem
Wirklichen tritt die blole Geschicklichkeit dessen, der in solchem
Auswerten zeigt, daf3 er »seinen Gegenstand beherrscht«.

Auf solche Weise zeigt sich, daf3 die blofSe Forderung, das Wis-
sen miisse »praxisrelevant« sein, nicht ausreicht, um diese defiziente
Weise der Beziehung zum Wirklichen zu {iberwinden. In der Praxis
nicht weniger als in der Theorie wird der zum blofien »Material der
Gestaltung« depotenzierte Gegenstand unfihig, den Erfahrenden zu
einer Umgestaltung seines Denkens herauszufordern. Und wenn der
Erfolg eines solchen Umgangs mit dem Wirklichen fiir ein hinrei-
chendes Kriterium der »objektiven Geltung« unserer Entwiirfe und
Projekte gehalten wird, wird das »Objekt, das sich auf solche Weise
beherrschen laft, zum Scheingegenstand, der sich an die Stelle des
Wirklichen setzt und den Anspruch dieses Wirklichen nicht mehr
vernehmbar werden lafst.

Auch in diesem Zusammenhang kann es zu Versuchen kom-
men, den Mangel dieses Verhaltnisses zur Wirklichkeit zu kompen-
sieren. Die Suche nach dem Wirklichen, das sich der Verwandlung in
ein blofles »Datenmaterial« fiir die »Verarbeitung« durch die »Pro-
gramme« unseres theoretischen und praktischen Vernunftgebrauchs
widersetzt, wird dann zum Hunger nach dem »Exorbitantenc, das
unser Anschauen und Denken »aus dem Geleise (orbita) wirft«. Kier-

7 Hegel, G. W. E, Phinomenologie des Geistes, Ausgabe Glockner II,21.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8783485860815-33 - am 18.01.2026, 12:30:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine neue Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

kegaards Leidenschaft des Paradoxen und sogar Camus’ Hoffnung, in
der Erfahrung des Absurden jenes eigenartige »Gliick« zu erleben,
das er in seinem »Mythos von Sisyphos« beschreibt, waren noch
von dem Willen getragen, zugleich eine Verwandlung der Vernunft
zu erreichen — sei es bei Kierkegaard im »Sprung« von der dstheti-
schen zur ethischen und von dort zur religiésen Erfahrung, sei es bei
Camus in einem neuen Selbstbewuf3tsein der Vernunft, die noch im
machtlosen Protest gegen das Absurde sich ihrer Selbstgesetzgebung
bewuf3st wird. Geht dieser Wille jedoch verloren, dann wird die Be-
gegnung mit jener Ubermacht des Wirklichen zum Selbstzweck, weil
diese Ubermacht, wie man meint, aller Versuche spottet, auf sie
durch die Anstrengung des Anschauens und Begreifens zu antwor-
ten. Das Streben, einer Wirklichkeit zu begegnen, die grofer ist als
die Weise, wie wir sie zu fassen vermdgen, nimmt Ziige des Rausch-
haften an. Und nicht selten werden physische Mittel eingesetzt, um
diesen Rausch herbeizufiihren. Die »grofle Reise« (trip) gilt dann als
Ausweg aus einer durch die Ubermacht der Ratio gezihmten und zu-
gleich zur Scheinwelt herabgesetzten Gegenstandswelt. An die Stelle
des »tropos«, der »Umwendung«, der Vernunft tritt ihre bewuf3t her-
beigefiihrte Auslschung.

Gerade Menschen, die diesen Weg zu gehen versuchen, spre-
chen oft in einem emphatischen Sinn von »Erfahrungen, die sie ma-
chen, und von der »hoheren, wahren Wirklichkeit«, die sich ihnen
dabei erschliefSe. Und doch zeigt sich gerade hier besonders deutlich,
daf3 bei solchen Versuchen einer Kompensation die Grenze zwischen
Wahn und Wirklichkeit verschwimmt und der Mensch, der solche
Erfahrungen sucht, sich eine Welt von Scheingegenstinden aufbaut,
die ihm den Zugang zum Wirklichen verstellen und den Dialog mit
thm verhindern.

e)  Ein Riickblick auf die verschiedenen Formen fehlgeleiteter
Weisen der Erfahrung

Der soeben gebotene Uberblick iiber Fehlformen der Erfahrung und
das Entstehen von Schein-Gegenstinden konnte sich ausnehmen wie
eine Sammlung beklagenswerter Symptome eines Kulturverfalls.
Die Absicht dieser Darstellung war jedoch eine andere. Hier wie in
anderen Fillen kann gerade an Ausfallserscheinungen, die sich beob-
achten lassen, die unersetzliche Funktion gewisser Bedeutungs-
momente deutlich gemacht werden, die zu jeder Erfahrung gehoren

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 57

https://dol.org/10.5771/8783485860815-33 - am 18.01.2026, 12:30:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Eine Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

und bewuf3t gehalten werden miissen, wenn Erfahrung und mit ihr
die Konstitution ihrer Gegenstinde gelingen soll.

Das gilt, wie im folgenden Kapitel zu zeigen sein wird, auch fiir
die religiose Erfahrung. Auch sie ist durch jene vier Bedeutungs-
momente bestimmt, die zu jeder Erfahrung gehoren. Und die alte
Lehre von der vierfachen Bedeutung Heiliger Schriften verweist
nicht nur darauf, daf an jedem sprachlichen Ausdruck diese Bedeu-
tungsmomente unterschieden werden konnen, sondern konnte zu-
gleich als Leitfaden dienen, um die gleichen Bedeutungsmomente
an jeder Erfahrung aufzuweisen. Denn die vierfache Bedeutung alles
Gesprochenen beruht darauf, daf3 die Erfahrung, die im sprachlichen
Ausdruck mitgeteilt wird, diese vier Bedeutungsmomente in sich
enthilt. Und gerade im religiosen Zusammenhang gilt: An Ausfall-
serscheinungen tritt besonders deutlich hervor, warum diese Bedeu-
tungsmomente nicht fehlen diirfen, wenn Erfahrung gelingen soll.
Dieser Hinweis ist im religionsphilosophischen Zusammenhang be-
sonders wichtig, weil sich auf diese Weise Fehlformen des Religiosen
verstandlich machen lassen. Wer sich daher auf religiose Erfahrung
beruft, kann durch diese Hinweise die Méglichkeit gewinnen, der-
artige Fehlformen nicht nur zu erkennen, sondern auch zu vermei-
den. Darin, eine derartige selbstkritische Reflexion der Zeugen reli-
gioser Erfahrung moglich zu machen, liegt eine wichtige Aufgabe der
Religionsphilosophie und spezieller des philosophischen Sprechens
von Gott. Das wird sich zeigen, wenn im Folgenden teils von irrege-
leiteten, teils von mifiverstandenen Formen der religiosen Erfahrung
die Rede sein wird. Dabei wird sich zeigen, daf der transzendental-
philosophische Hinweis auf die Gefahr fragmentarisch bleibender
oder fehlgestalteter Erfahrung einen neuen, fruchtbaren Ansatz fiir
eine »Philosophische Einiibung« in alle vier eingangs genannten
»Traktate« der Fundamentaltheologie bietet. In besonderer Weise
aber gilt dies fiir die philosophische Einiibung in die Gotteslehre.
Denn deren primére Aufgabe besteht nicht darin, aus einem von aller
Religion unabhingigen philosophischen Begriff, den der Philosoph
fiir einen Gottesbegriff hilt, Kriterien fiir ein richtiges oder falsches
Reden von Gott abzuleiten. Sie besteht vielmehr darin, dem Zeugen
religioser Erfahrung Mittel an die Hand zu geben, mit deren Hilfe er
die Aufgabe seines eigenen, religiésen Sprechens von Gott klarer er-
fa3t und sich gegen fehlgeleitete Formen seines eigenen, religitsen
Erfahrens wirksamer schiitzen kann. Und sofern gewisse religiose
Uberlieferungen die Wachsamkeit gegeniiber diesen Gefahren stei-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8783485860815-33 - am 18.01.2026, 12:30:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zweites Teilergebnis

gern, andere Uberlieferungen derartige Fehlbildungen eher begiin-
stigen, macht eine philosophische Theorie, die die Quellen dieser
Selbstgefahrdung der Religion aufdeckt, einen kritischen Vergleich
religioser Uberlieferungen moglich und kann zugleich einen Dialog
zwischen ihnen vermitteln, in dem die Religionen sich gegenseitig
bei der Uberwindung derartiger Gefahren Hilfe leisten.

Zweites Teilergebnis

Die traditionelle philosophische Gotteslehre konnte, auf der Grund-
lage der Ontologie, Gottesbegriffe entwickeln, die sich zugleich dazu
eigneten, als MafSstibe fiir einen kritischen Vergleich der Religionen
zu dienen. Demgegeniiber erscheint es zunichst als zweifelhaft, ob
die Transzendentalphilosophie zur Erfiillung dieser Aufgabe fihig
sei. Denn in allen Religionen werden religiose Erfahrungen gemacht
und bezeugt; darum scheinen sie alle diejenigen Bedingungen zu er-
fillen, die diese Erfahrungen mdéglich machen und von denen die
Transzendentalphilosophie handelt.

Doch zeigt eine nihere Betrachtung: Die allgemeine Transzen-
dentalphilosophie hat nicht nur die Bedingungen zu beschreiben, die
immer schon erfillt sind, wenn Erfahrung geschieht; sie kann eben-
dadurch auch Kriterien gewinnen, an denen sich gewisse Fehlformen
der Erfahrung diagnostizieren lassen. Diese Aufgabe tritt deutlicher
hervor, wenn die Aufmerksamkeit sich nicht ausschlie8lich auf das
Ergebnis konzentriert, das aus der Transformation subjektiver Erleb-
nisse mit Hilfe von Anschauungsformen, Begriffen und Ideen her-
vorgeht, sondern den Vorgang der Gegenstandskonstitution in die
transzendentale Betrachtung einbezieht, der zu diesen Ergebnissen
fihrt.

Diese Konstitution der Erfahrungsgegenstinde wird durch jene
»Grundsatze des reinen Verstandes« geleitet, fiir die im Ersten Band
der hier vorgelegten Untersuchung eine Neuformulierung vor-
geschlagen worden ist (s. Band I, S. 113 ff.). Die entscheidende Diffe-
renz dieser neuen Formulierung gegeniiber der kantischen ergab sich
aus der Beobachtung, daf3 der Anspruch des Wirklichen sich gegen-
iiber den Antwort, die das Subjekt in den Akten seines Anschauens
und Denkens gibt, als »je grofler« erweist und damit den je einzelnen
Akt dieser Antwort fiir einen zukunftsoffenen »Dialog mit der Wirk-
lichkeit« offenhilt. Das entscheidende Problem einer solchen Be-

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 59

https://dol.org/10.5771/8783485860815-33 - am 18.01.2026, 12:30:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Eine Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

trachtung besteht darin, wie die Zukunftsoffenheit dieses Dialogs mit
der objektiven Geltung und bleibenden Maf$geblichkeit jeder einzel-
nen Erfahrung zusammenzudenken sei.

Um diese Frage zu beantworten, mufSte auf vier Bedeutungs-
momente geachtet werden, die jedem Inhalt der Erfahrung zukom-
men und zugleich die Vielfalt der Erfahrungen zur Einheit eines dia-
logischen Erkenntnisweges zusammenschliefSen. Als Leitfaden zur
Auffindung dieser vier Bedeutungsmomente erwies sich die alte
theologische Lehre vom »Vierfachen Sinn der Heiligen Schriften«
hilfreich. Denn was die Vertreter dieses exegetischen Verfahrens als
vier Charakteristika von Schriften (und allgemeiner: von Zeugnissen
religioser Erfahrung) deutlich machen konnten, ldf3t sich darauf zu-
riickfithren, daf3 die Erfahrung selbst diese vier Bedeutungsmomente
aufweist.

Der Inhalt jeder einzelnen Erfahrung gewinnt seine objektive
Geltung und bleibende Maf3geblichkeit gerade dadurch, daf8 in ihm
ein Bedeutungsgehalt antizipatorisch prisent wird, der erst im Lichte
weiterer Erfahrungen, die mit dem gleichen Gegenstande gemacht
werden, in voller Ausdriicklichkeit hervortritt. Darum muf jede ein-
mal gemacht Erfahrung vom Subjekt, im weiteren Verlauf seines
Dialogs mit der Wirklichkeit, »neu gelesen« werden und bringt da-
durch jeweils »etwas Anderes zum Vorschein« (»alla agoreuei«). Die-
ses »allegorische« Bedeutungsmoment der Erfahrung verbindet sich
mit dem »anagogischen, sofern jede einzelne Erfahrung das Subjekt
dessen gewifs werden 148t dafs sie durch keine kommende Erfahrung
ihrer Bedeutung beraubt werden wird, wohl aber, kommende Erfah-
rungen deutend und durch sie neu verstindlich gemacht, die Vielfalt
der Erfahrungen zu einem Weg zusammenschlieft, der »nach oben
fithrt« (»an-agei«). Es ist gerade dieses anagogische Bedeutungs-
moment der Erfahrung, das die bleibende MafSgeblichkeit jeder
einzelnen mit der Zukunftsoffenheit des Dialogs vermittelt. Ebenda-
durch behalt jede einzelne Erfahrung, in ihrer konkreten Bedingtheit
durch Zeit und Umstinde, ihre bleibende Denkwiirdigkeit (ihr »hi-
storisches« Bedeutungsmoment) und halt doch das Subjekt dafiir of-
fen, immer wieder durch neue Erfahrungen zu einer »Umgestaltung
des Denkens« aufgerufen zu werden (und so das »tropologische« Be-
deutungsmoment jeder Erfahrung zu entdecken).

Nun zeigt sich, dafl gewisse Fehlformen der Erfahrung entste-
hen, wenn jeweils eines dieser Bedeutungsmomente ausfillt. Wird
in jeder einzelnen Erfahrung das Moment der »je grofieren Wahr-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8783485860815-33 - am 18.01.2026, 12:30:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zweites Teilergebnis

heit« nicht mit-erfahren, durch das sie auf kommende Erfahrungen
verweist, in deren Licht sie »Neues sagen« wird, dann entsteht ein
positivistischer »Tatsachenkult«. Wird demgegeniiber, zugunsten
der Zukunftsoffenheit des Dialogs, die bleibende Denkwiirdigkeit
der einzelnen, an Zeit und Umstinde gebundenen Erfahrung mif3-
achtet, dann entsteht die Illusion eines abschlielenden Wissens, das
den einzelnen Erfahrungsinhalten nur noch den Rang von »Bei-
spielsfillen« unter einer schon bekannten Regel zugesteht. Geht
dann, unter dem Eindruck des Widerstands, den die Erfahrungsinhal-
te dieser Subsumption unter apriori gewufite Regeln entgegensetzen,
das Vertrauen in die Kontinuitit eines »nach oben fiihrenden Weges«
verloren, dann verwandelt sich der Inhalt des Wissens in eine stets
widerrufliche Hypothese. Wird schlieflich das tropologische Bedeu-
tungsmoment jeder Erfahrung nicht entdeckt, dann tritt an die Stelle
des Dialogs mit der Wirklichkeit der Versuch, den Erfahrungsinhalt
in ein blofles »Material« zu verwandeln, das je nach theoretischen
und praktischen Programmen »auszuwertenc ist.

Aber auch die versuchte Kompensation dieser Fehlgestaltungen
der Erfahrung kann zur Konstitution neuer Scheingegenstinde fiih-
ren, die sich zu ganzen Scheinwelten zusammenschliefSen. Das ge-
schieht beispielsweise dann, wenn das Ungeniigen am »Tatsachen-
kult« zu einer »dsthetischen Allegorese« fiihrt, die alle begegnende
Wirklichkeit in ein blofles Gefiige von Anlissen fiir das freie Spiel
der asthetischen Phantasie verwandelt, oder wenn das Ungeniigen
an dem bloflen Wechsel jeweils »neuer« und alsbald »alt« geworde-
ner Wirklichkeitsaspekte dazu fiihrt, daf3 die bleibende Denkwiirdig-
keit jeder einzelnen Erfahrung nur noch darin gesucht wird, dem
Nicht-Mehr-Wirklichen einen Ort in der wehmiitigen Erinnerung
zu bewahren. Auf dhnliche Weise kann der zutreffende Eindruck,
daf3 das Wirkliche sich nicht in den stets widerruflichen »Setzungen«
einer durch wechselnde Methoden bedingten Hypothese erschépfen
kann, eine Sehnsucht nach »mystischen« Erfahrungen entstehen las-
sen, an denen gemessen die » Alltagswelt« zur »Scheinwelt« versinkt.
Oder der ebenso berechtigte Eindruck, dafs das Wirkliche seinen
Anspruch nur geltend machen kann, indem es das Subjekt zur Ver-
anderung seines Anschauens und Denkens herausfordert, kann zur
Sehnsucht nach einer rauschhaften Weise der »BewufStseins-Erwei-
terung« fithren, die sich in Wahrheit als versuchte » Ausléschung der
Vernunft« erweist.

Es wird sich zeigen, dafs alle diese Ausfallserscheinungen auch

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 61

https://dol.org/10.5771/8783485860815-33 - am 18.01.2026, 12:30:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Eine Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

auf dem speziellen Gebiet der religiosen Erfahrung auftreten konnen
und dann spezifische Fehlgestaltungen dieser Erfahrung erzeugen.
Diese ihrerseits haben zur Folge, daf an die Stelle des Dialogs mit
der Wirklichkeit des Heiligen und ihrem Anspruch der Aufbau von
(vermeintlich religiosen) Scheingegenstinden tritt.

Der kritische, aber nicht skeptische Gebrauch des Begriffs »Ve-
ritas semper maior« bildet zugleich die entscheidende Bewahrungs-
probe, an der sich zeigen muf3, ob von dem hier versuchten Ansatz
aus eine »Philosophische Einiibung in die Gotteslehre« geleistet wer-
den kann. Denn die auf allen Feldern der Erfahrung beobachtbare
Differenz zwischen dem Anspruch, den das Wirkliche an uns richtet,
und der Weise, wie wir diesen Anspruch in unserem Anschauen und
Denken beantworten, ist unendlich, wenn es sich um den Anspruch
der gottlichen Wirklichkeit handelt. Daraus entsteht die Frage, ob
angesichts dieser unendlichen Differenz zwischen Anspruch und
Antwort jeder Versuch, »adidquat« von Gott zu reden, von vorne her-
ein vergeblich ist. Selbst der Begriff einer »Anndherung« unseres
Denkens an die Wirklichkeit Gottes laf3t nicht nur die Gefahr eines
historischen Relativismus entstehen, sondern erscheint grundsitz-
lich widerspriichlich, weil eine unendliche Differenz nicht durch ir-
gendwelche Verinderungen des Endlichen verringert werden kann.
Wenn aber sowohl der Begriff der »Adiquation« als auch der der
»Anndherung« sich in diesem Falle als unanwendbar erweist, ent-
steht die Frage: Zeigt der Begriff der »Veritas semper maior« eine
Grenze an, an der alles begriffliche Denken endet und die Gottes-
beziehung zu einer Sache irrationaler Gefiithle wird? Oder gibt es
eine Weise des Denkens und Sprechens, die dieser unendlichen Dif-
ferenz auf angemessene Weise »korrespondiert« und sich dieser Kor-
respondenz durch Argumente vergewissern kann? Bernd Irlenborn
hat in seiner Dissertation » Veritas semper maior« kritische Anfragen
dieser Art an mein Buch »Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit«
gerichtet. Da ich in den Jahren seit dem Erscheinen dieses Buches
meinen methodischen Ansatz weiterentwickelt habe, kann ich hof-
fen, dafl die nun folgenden Ausfithrungen zugleich eine Antwort
auf diese Anfragen enthalten (s.u. S. 76-90, 272-283, 390-404).

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8783485860815-33 - am 18.01.2026, 12:30:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Die Erfahrung und ihre Bedingungen – traditionelle Funktionsbestimmung
	2. Erste Schritte einer Weiterentwicklung
	3. Eine neue Anforderung an die transzendentale Methode
	a) Der interreligiöse Dialog als Anlaß zu einer kritischen Reflexion auf die Bedingungen gelingender Gegenstandskonstitution
	b) Ein noch uneingelöstes Programm: Die Erklärung von Fehlformen der Erfahrung

	4. Eine neue Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie: die Freilegung der Gründe, aus denen Fehlformen der Gegenstands
	a) Der mögliche Ausfall des »allegorischen« Bedeutungsmoments
	b) Der mögliche Ausfall des »historischen« Bedeutungsmoments
	c) Der mögliche Ausfall des »anagogischen« Bedeutungsmoments
	d) Der mögliche Ausfall des »tropologischen« Bedeutungsmoments
	e) Ein Rückblick auf die verschiedenen Formen fehlgeleiteter Weisen der Erfahrung

	Zweites Teilergebnis

