
II Eine Aufgabe der allgemeinen
Transzendentalphilosophie:
Die M�glichkeitsbedingungen der Erfahrung
�berhaupt, und die Freilegung der Gr�nde
mißlingender Gegenstandskonstitution

1. Die Erfahrung und ihre Bedingungen –
traditionelle Funktionsbestimmung

Die allgemeine Transzendentalphilosophie hat die Bedingungen zu
bestimmen, von denen die Möglichkeit der Erfahrung abhängt. Dar-
um sei zunächst die seit Kant traditionell gewordene Weise in Erin-
nerung gerufen, wie die Funktion dieser Bedingungen bestimmt
wird.

Erfahrung ist jene Begegnung mit der Wirklichkeit, an der alle
unsere theoretischen Ansichten und praktischen Absichten sich be-
währen müssen. Dadurch unterscheidet sie sich von allen Theorien,
Modellen und Projekten, die das Subjekt sich selber gemacht hat. Um
Maßstab einer solchen Bewährung zu sein, müssen die Inhalte der
Erfahrung objektive Geltung beanspruchen. Dadurch unterscheidet
die Erfahrung sich von bloß subjektiven Erlebnissen, Impressionen
und Imaginationen. Dennoch kommt Erfahrung weder ohne subjek-
tive Erlebnisse noch ohne theoretische Reflexionen zustande. Sie ist
das Ergebnis einer theoriegesteuerten Verarbeitung von Erlebnissen.

Diese Verarbeitung geschieht durch Anschauungsformen, Be-
griffe und Ideen. Diese haben transzendentale (Erfahrung ermögli-
chende) Bedeutung, indem sie darauf abzielen, dem jeweiligen Inhalt
eine eindeutige Stelle in Raum und Zeit und im Gefüge von Dingen
und Eigenschaften, von Bedingungen und Folgen zuzuweisen. So
wird ein geordneter Kontext aufgebaut, der dazu bestimmt ist, sich
zur Universalität zu erweitern (die regulative Idee einer »Welt«).

Die geordnete Ganzheit der Welt (als einer regulativen Idee)
steht in Korrelation zur widerspruchsfreien Einheit des Aktes »Ich
denke«. Nur was formal auf widerspruchsfreie Weise gedacht wird,
findet seinen eindeutigen »Ort« im Ganzen der Welt. Nur wenn den
Inhalten eine eindeutige Stelle in Raum und Zeit und im Gefüge der

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 33

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33 - am 18.01.2026, 12:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kategorien zugewiesen werden kann, ist auch die formale Einheit des
Aktes »Ich denke« gesichert. Das bedeutet im Umkehrschluß: Das
auf formal widersprüchliche Weise Gedachte findet keinen eindeuti-
gen »Ort« im Ganzen der Welt. Unverbundenen »Welt-Aspekten«
entsprechen ebenso unverknüpfte Akte des »Hinblicks« auf die Welt
(»Welt-Perspektiven«). Solange deshalb die eindeutige Verortung
der Inhalte im Ganzen der Welt nicht gelingt, ist auch die formale
Einheit des Aktes »Ich denke« nicht erreichbar. Der Aufbau der ei-
nen, allumfassenden Welt durch die Regeln des Verstandes wird so
zum »Probierstein« für die Einheit des Ich. Wo diese »Probe« nicht
gelingt (z. B. deshalb, weil die »Natur« und die »Welt der Zwecke«
sich aufgrund ihrer Strukturverschiedenheit nicht als Teile einer ein-
zigen, durch gemeinsame Verstandesregeln aufgebauten Welt be-
greifen lassen), gerät auch die Einheit des Aktes »Ich denke« in einen
Widerspruch mit sich selbst, der nur durch Postulate aufgehoben
werden kann.

2. Erste Schritte einer Weiterentwicklung

Anschauungsformen, Begriffe und Ideen sind dazu bestimmt, Erfah-
rung möglich zu machen, nicht dazu, sie als überflüssig erscheinen zu
lassen. Doch erschöpft sich die Erfahrung nicht darin, eine vorgege-
bene formale Struktur fortschreitend mit Inhalten zu füllen, sondern
wirkt verändernd auf die Formen der Anschauung und des Denkens
zurück. Das bekannteste Beispiel dafür ist die durch Erfahrung er-
zwungene Veränderung der Raumanschauung und des Kausalitäts-
begriffs beim Übergang zur neuzeitlichen Wissenschaft.

Deshalb beruht Erfahrung auf einem Wechselverhältnis von
Formen und Inhalten: Formen des Anschauens und Denkens machen
Erfahrung möglich; Inhalte der Erfahrung wirkend verändernd auf
diese Formen zurück. Dadurch werden neue Formen der Erfahrung
möglich gemacht. Das eindimensionale Verhältnis von Frage und
Antwort1 entfaltet sich zum Dialog mit der Wirklichkeit.

Daraus folgt für den Begriff der Erfahrung: Erfahrung ist jene
Begegnung mit der Wirklichkeit, in der diese unserem Anschauen
und Denken auf solche Weise gegeben wird, daß sie sich diesen For-
men gegenüber als »je größer« erweist, d. h. eine Veränderung dieser

34 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Eine Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

1 Vgl. KdrV B XIIIf.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33 - am 18.01.2026, 12:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Formen erforderlich macht. Durch diese Veränderung wird das, was
wir mit den bisherigen Formen unseres Anschauens und Denkens
erfaßt haben, nicht ausgelöscht, aber auf neue Weise verständlich ge-
macht.

In Abwandlung eines bekannten Ausspruchs von Kant könnte
man deswegen formulieren: Alsdann sagen wir, wir erkennen einen
Gegenstand, wenn wir in unserem Anschauen und Denken auf solche
Inhalte stoßen, die dessen Umgestaltung als nötig erweisen und auf-
grund dieser Umgestaltung auch längst Gewußtes in neuem Lichte
erscheinen lassen.

Eine weiterführende Anmerkung:
Die theologisch gemeinte Aufforderung des Apostels Paulus hat zu-
gleich transzendentalphilosophische Bedeutung: »Lasset euch nicht
in das Schema der (jeweils) gegenwärtigen Epoche pressen, sondern
lasset euch umgestalten in der Erneuerung des Denkens, damit ihr
abschätzen könnt, was das Gottgewollte ist, das Gute und Zustim-
mungswürdige und Vollkommene.«2:

Die sittliche und die religiöse Erfahrung erscheinen so als aus-
gezeichnete Fälle von »horizontverändernden Erfahrungen« über-
haupt.

3. Eine neue Anforderung an die transzendentale Methode

Die allgemeine Transzendentalphilosophie, die die Bedingungen be-
nennt, von denen die Möglichkeit der Erfahrung abhängt, kann von
der Überzeugung ausgehen: Überall, wo Erfahrung wirklich ge-
schieht, erweist sie sich eben dadurch auch als möglich. Folglich kann
aus der Wirklichkeit der Erfahrung darauf geschlossen werden, daß
die Bedingungen, von denen diese Möglichkeit abhängt, auch gege-
ben sind. Insoweit verhilft die allgemeine Transzendentalphilosophie
zwar dazu, die Erfahrung zu verstehen, gibt aber keinen Maßstab
ihrer Kritik an die Hand.

Der Problemstand verändert sich, wenn damit gerechnet wird,
daß die Strukturen des Anschauens und Denkens, von denen die
Möglichkeit der Erfahrung abhängt, vielfältig und historisch variabel
sind. Denn dann läßt sich fragen, ob jede dieser Bedingungs-Konstel-
lationen ihre transzendentale, Erfahrung ermöglichende Funktion im

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 35

Eine neue Anforderung an die transzendentale Methode

2 Röm. 12,2.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33 - am 18.01.2026, 12:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gleichen Maße erfüllt. Es könnte sein, daß dies nicht der Fall ist, so-
daß die »transzendentale Funktionstüchtigkeit« dieser Formen des
Anschauens und Denkens Grade hat und im Laufe der historischen
Entwicklung größer oder auch kleiner werden kann.

Diese Frage wird besonders dringlich, wenn nach Möglichkeiten
gesucht wird, historisch gewachsene Überlieferungsgemeinschaften,
in denen eine bestimmte »Formatio Mentis« weitergegeben wird, un-
tereinander kritisch zu vergleichen. Schon an früherer Stelle in der
hier vorgelegten Untersuchung wurde darauf aufmerksam gemacht,
daß eine »Philosophische Einübung in die Theologie« unter anderen
Aufgaben auch die zu erfüllen hat, einen ebenso verständnisvollen
wie kritischen Dialog zwischen Überlieferungsgemeinschaften, be-
sonders religiösen, möglich zu machen (s. Band I, »Ergebnisse und of-
fene Fragen«, S. 397–429, insbes. S. 424 ff.). Daraus ergibt sich die
Frage, ob die transzendentale Methode, wie sie hier beschrieben wur-
de, auch diese Aufgabe erfüllen kann, oder ob dazu auf die traditio-
nelle metaphysische Gotteslehre zurückgegriffen werden muß.

Die metaphysische philosophische Gotteslehre wurde unter an-
derem auch deswegen für nötig gehalten, weil sie einen kritischen
Maßstab bereitstellt, an dem die Gottesvorstellungen der unter-
schiedlichen Religionen gemessen werden können. Diese Notwen-
digkeit eines kritischen Vergleichs bleibt aber auch dann erhalten,
wenn man der Überzeugung ist, daß diejenige Wirklichkeit, »die alle
Gott nennen«, nur in der religiösen Erfahrung originär gegeben ist.
Denn die Differenz der Gottesvorstellungen, die faktisch vertreten
werden, verlangt auch dann eine Entscheidung, wenn vorausgesetzt
werden darf, daß jede von ihnen aus religiösen Erfahrungen hervor-
gegangen ist. Erfahrungen sind insofern keine inappellablen In-
stanzen, sondern müssen daraufhin untersucht werden, ob es dem
Subjekt gelungen ist, auf den Anspruch der Wirklichkeit, den es ver-
nommen hat, in seinem Anschauen und Denken eine angemessene
Antwort zu geben. Kritik an Erfahrungen und deswegen auch an de-
ren überlieferten Zeugnissen ist möglich, wenn sie den Charakter
einer hermeneutischen Kritik hat, die dem Kritisierten dazu verhilft,
den Anspruch des Wirklichen, dem er in seinem Anschauen und
Denken antworten wollte, angemessener zu verstehen und defiziente
Weisen seines Erfahrens zu erkennen und zu überwinden. Auf solche
Weise kann auch ein interreligiöser Dialog zustandekommen, der
den Willen zum Verstehen des Fremden mit der kritischen Überprü-
fung des von ihm erhobenen Wahrheitsanspruchs verbindet. Es ist

36 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Eine Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33 - am 18.01.2026, 12:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


daher zu prüfen, was eine transzendentale Theorie, die die Möglich-
keitsbedingungen der Erfahrung untersucht, zur Ermöglichung eines
solchen verständnisvoll-kritischen Dialogs beitragen kann.

a) Der interreligiöse Dialog als Anlaß zu einer kritischen Refle-
xion auf die Bedingungen gelingender Gegenstandskonstitution

Die kantische Transzendentalphilosophie hat nur wenige Ansätze da-
für geboten, unterschiedliche Kulturtraditionen kritisch miteinander
zu vergleichen. Deshalb bot sie auch wenig Hinweise darauf, wie ein
kritischer Vergleich religiöser Traditionen möglich sei. Denn zu-
nächst ging sie von der Annahme aus, da es nur eine einzige Art
von Erfahrung gebe, und daß diese auf einen einheitlichen Komplex
von Möglichkeitsbedingungen zurückzuführen sei. So formulierte
Kant ausdrücklich: »Es ist nur eine Erfahrung, in welcher alle Wahr-
nehmungen als im durchgängigen und gesetzmäßigen Zusammen-
hange vorgestellt werden, ebenso wie nur ein Raum und eine Zeit
ist«3. Doch handelt es sich hier nicht um eine besondere Annahme
Kants, sondern um eine als selbstverständlich geltende Prämisse, die
Kant mit der traditionellen Metaphysik teilt. Die in sich einheitliche
Erfahrung konnte auf einen ebenso einheitlichen Komplex von Be-
dingungen zurückgeführt werden. In der klassischen Metaphysik
wurden diese Bedingungen darin gesehen, daß alles, was zum Gegen-
stand der Erfahrung werden kann, in gestufter Weise an den Grund-
eigenschaften alles Wirklichen und Möglichen, den »Passiones gene-
rales entis«, teilhat und sich so als eines (unum), als verschieden von
allem anderen (ali-quid), als wahr, gut und schön (verum, bonum et
pulchrum) ansprechen läßt. Für Kant lagen die Bedingungen, die al-
les erfüllen muß, was für uns zum Gegenstand der Erfahrung werden
kann, in den Anschauungsformen von Raum und Zeit und den
»Stammbegriffen« des Verstandes. Da diese ebenso unveränderlich
gedacht wurden wie die »Passiones entis« der Scholastiker, fiel der
interkulturelle und interreligiöse Vergleich nicht in das Themenfeld
der so verstandenen Transzendentalphilosophie.

Vor allem unter dem Einfluß von Ernst Cassirer, aber auch im
Hinblick auf Edmund Husserls »Phänomenologisches Grundgesetz«
haben die Transzendentalpilosophen begonnen, mit einer Pluralität
strukturverschiedener Erfahrungskontexte zu rechnen, wobei jeweils

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 37

Eine neue Anforderung an die transzendentale Methode

3 KdrV A 110.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33 - am 18.01.2026, 12:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer spezifischen Form derjenigen Akte, in welchen die Gegen-
standswelt sich aufbaut, eine je besondere, jeweils »wesens-eigen-
tümliche« Art von Gegenständen entspricht. Und die an dieser Stelle
vorgeschlagene Theorie der Erfahrung, die diese als einen Dialog mit
der Wirklichkeit und ihrem Anspruch versteht, führt dazu, nicht nur
eine simultane Pluralität von Erfahrungsweisen und Erfahrungswel-
ten anzunehmen, sondern auch deren sukzessive Variabilität. Die
Formen unseres Anschauens und Denkens gewinnen, so verstanden,
erst durch den Versuch, den Anspruch des Wirklichen zu beantwor-
ten, ihre je besondere Gestalt und werden durch den »je größeren«
Anspruch des Wirklichen immer neu zu einer Umgestaltung heraus-
gefordert.

Für die hier aufgeworfene Frage nach dem interkulturellen und
spezieller nach dem interreligiösen Dialog bedeutet dies: Es ist damit
zu rechnen, daß nicht nur in der Lebensgeschichte der Individuen,
sondern auch in der Geschichte der Überlieferungsgemeinschaften
der Dialog mit dem Wirklichen so geführt wird, daß sich dabei je
besondere Formen des Anschauens und Denkens herausbilden, sodaß
die Wirklichkeit, zu der sich die Mitglieder einer solchen Überliefe-
rungsgemeinschaft verhalten und die den gemeinsamen Gegenstand
ihrer Kommunikation und Interaktion bildet, eine jeweils kulturspe-
zifische Gestalt gewinnt. Die Begegnung zwischen Kulturen und be-
sonders zwischen Religionen macht dann den kulturspezifischen
Charakter ihrer je besonderen Erfahrungswelten offenbar. Durch sol-
che Überlegungen wird der Vergleich der Kulturen und Religionen
zu einem Thema der Transzendentalphilosophie4.

Doch bleiben dabei folgende Fragen offen: Beschränkt sich der
interkulturelle und speziell der interreligiöse Dialog darauf, daß die
Mitglieder unterschiedlicher Überlieferungsgemeinschaften sich ge-
genseitig an die je besondere geschichtliche Prägung ihres Anschau-
ens und Denkens erinnern und sich gegenseitig solche Erfahrungen
bezeugen, die den Mitgliedern der jeweils anderen Überlieferungs-
gemeinschaft nicht originär zugänglich sind? Oder sind auch kriti-
sche Anfragen möglich, die die Religionen und Kulturen aneinander
richten? Und was kann die Philosophie dazu beitragen, Möglichkei-
ten und Grenzen einer solchen gegenseitigen Kritik der Kulturen und
Religionen zu bestimmen?

Hält man nun daran fest, daß das Wirkliche und sein Anspruch

38 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Eine Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

4 Vgl. Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit 528–555.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33 - am 18.01.2026, 12:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


primär in der Erfahrung entdeckt wird, dann erscheint diese unsere
Erfahrung wie eine inappellable Instanz. Wenn es aber, aufgrund der
Pluralität und historischen Variabilität der Anschauungs- und Denk-
formen, unterschiedliche Weisen der Erfahrung gibt, dann entsteht
der Anschein: Nur der, der durch die je besondere historische Prä-
gung seiner Subjektivität zu einer jeweils bestimmten Form der Er-
fahrung fähig geworden ist, kann über den Anspruch des Wirklichen,
der in dieser Erfahrung vernommen wird, sachgerecht sprechen; jede
Kritik »von außen« verfehlt dann, so scheint es, ihren Gegenstand.
Kritik wäre dann immer nur unter den Mitgliedern der gleichen kul-
turellen bzw. religiösen Überlieferungsgemeinschaft möglich; aber
sie wäre kein mögliches Thema für den interkulturellen bzw. inter-
religiösen Dialog. Und da auch das Anschauen und Denken des Phi-
losophen durch die eigene kulturelle Überlieferung geprägt ist, bliebe
auch seine Aufgabe darauf beschränkt, sich selbst und seine Hörer
und Leser für ein verständnisvolles Hören auf die Selbstbezeugung
fremder Kulturen und Religionen zu qualifizieren, aber die Kritik an
ihnen dem internen Dialog unter den Angehörigen dieser fremden
kulturellen bzw. religiösen Überlieferungsgemeinschaft vorzubehal-
ten.

Die einzige Möglichkeit, diese Konsequenz zu vermeiden, öffnet
sich dann, wenn sich an den Selbstzeugnissen kulturspezifischer Er-
fahrungen ablesen läßt, daß innerhalb dieser Erfahrungen selbst de-
fiziente Formen des Erfahrens und Selbst-Mißverständnisse dessen,
der solche Erfahrungen macht, auftreten können. Auf solche Gefähr-
dungen hinzuweisen, wäre dann eine legitime Aufgabe der Philo-
sophie. Und in der Begegnung der Kulturen und Religionen könnte
sich herausstellen, daß manche von ihnen für manche dieser Selbst-
Gefährdungen besonders anfällig sind und in der Begegnung mit An-
gehörigen anderer Kulturen und Religionen auf diese Selbst-Gefähr-
dungen aufmerksam werden, vielleicht sogar Wege finden können,
diese Gefahren zu überwinden. Der Dialog zwischen Kulturen bzw.
Religionen könnte dann Möglichkeiten eröffnen, daß diese vonein-
ander auf kritische Weise lernen – zunächst indem sie je für sich ein
kritisches Selbstverständnis ihrer eigenen Überlieferung gewinnen,
sodann indem sie einander Möglichkeiten anbieten, das auf solche
Weise selbstkritisch geläuterte Zeugnis der jeweils fremden Erfah-
rung in das Verständnis ihrer jeweils eigenen Überlieferung auf-
zunehmen. Es ließe sich im Einzelnen zeigen, daß auf diese Weise
tatsächlich immer wieder im Verlauf der Geschichte die Kulturen

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 39

Eine neue Anforderung an die transzendentale Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33 - am 18.01.2026, 12:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Religionen aufeinander eingewirkt und Elemente aus fremden
Überlieferungen sich kritisch angeeignet haben. Und eine Philoso-
phie, die gerade im Hören auf das Selbstzeugnis der Kulturen und
Religionen auf die Gefahren ihrer eigenen, spezifisch philosophi-
schen Selbst-Gefährdung aufmerksam wird und diese aus ihren
Gründen verständlich macht, könnte sich gerade dadurch zugleich
als Vermittlerin des interkulturellen und interreligiösen Dialogs be-
währen.

Insofern bewährt sich auch im speziell religionsphilosophischen
Zusammenhang eine Regel, die schon Platon im Dialog »Theaitetos«
aufgestellt hat und die Descartes in seiner »Sechsten Meditation« auf
neue Weise angewendet hat: Wer eine angemessene Theorie des
(menschlichen) Erkennens aufstellen will, muß zugleich die Mög-
lichkeit des Irrtums aus ihren Gründen begreiflich machen. Daraus
ist an dieser Stelle zu folgern: Wer eine angemessene Theorie der
spezifisch religiösen Erfahrung aufstellen will, in der allein das Hei-
lige und Göttliche »originär gegeben« ist, muß zugleich begreiflich
machen können, daß und warum es Fehlformen dieser Erfahrung
und ihrer Auslegung gibt, die dazu führen, daß der religiöse Akt sich
auf einen »fingierten Gott« oder auf »falsche Götter« bezieht. Dazu
bietet die hier vorgeschlagene Theorie der Erfahrung als eines Dia-
logs mit der Wirklichkeit einen Ansatz. Denn im Rahmen dieser
Theorie gewinnt eine zweite, ebenfalls altbewährte Regel eine neue,
konkretere Gestalt: Niemand kann getäuscht werden, wenn er sich
nicht selber täuscht (Nemo fallitur nisi per seipsum). Angewandt
auf den Dialog mit der Wirklichkeit bedeutet dies: Nichts und nie-
mand kann uns täuschen, wenn wir uns nicht zu einer Fehlgestalt
des »Verbum Mentis« verführen lassen; dieses ist der gemeinsame
Ursprung, aus dem sich sowohl alle objektiv gültigen Erkenntnisse
als auch alle trügerischen Meinungen ergeben. Und gerade deshalb,
weil auch die trügerische Meinung aus dem Verbum Mentis hervor-
geht, kann sie gelegentlich der objektiv gültigen Erkenntnis zum Ver-
wechseln ähnlich sehen.

Solche Fehlgestaltungen betreffen zwar primär den Einzelnen,
der Erfahrungen macht und deshalb durch sein Anschauen und Den-
ken den Anspruch des Wirklichen zu beantworten versucht. Aber es
ist damit zu rechnen, daß gewisse Formen der Überlieferung die Mit-
glieder der Überlieferungsgemeinschaft für gewisse dieser drohen-
den Fehlgestaltungen besonders sensibel machen, während andere
Überlieferungen die Fähigkeit, derartige Gefahren zu entdecken,

40 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Eine Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33 - am 18.01.2026, 12:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eher herabsetzen. Eine philosophische Theorie, die nicht nur die
Möglichkeitsbedingungen der Erfahrung im Allgemeinen beschreibt,
sondern auch die für jede Erfahrungsart spezifischen Gefahren ihres
Mißlingens, kann deswegen auch einem kritischen Vergleich derarti-
ger Überlieferungen und der sie stützenden Institutionen dienen.

b) Ein noch uneingelöstes Programm:
Die Erklärung von Fehlformen der Erfahrung

Aus dem Gesagten ergibt sich: Die Transzendentalphilosophie hat
nicht nur die Aufgabe, die Möglichkeitsbedingungen der Erfahrung
aufzuzeigen, also insbesondere jene Strukturen des Anschauens und
Denkens zu bestimmen, durch die es möglich wird, von der bloßen
Subjektivität des Erlebens zur objektiv gültigen Erfahrung überzuge-
hen. Zu ihren Aufgaben gehört es auch, mögliche Fehlformen des
Erfahrens erkennbar zu machen und aus ihren Entstehungsgründen
zu erklären. Nicht immer sind sich die Transzendentalphilosophen
dieser Aufgabe bewußt gewesen5.

Dabei sind zwei Arten solcher Fehlformen zu unterscheiden: Es
gibt fragmentarische Formen der Erfahrung, die daraus entstehen,
daß die Erfahrung ihren dialogischen Charakter verliert. Und es gibt
Fehlgestaltungen, die daraus entstehen, daß der Erfahrende gewisse
Bedeutungsmomente nicht wahrnimmt, die zu jeder Erfahrung ge-
hören. Dann entsteht ein Mißverständnis des Erfahrungsinhalts, das
auf sein Anschauen und Denken zurückwirkt, sodaß er sein Verbum
Mentis auf unangemessene Weise ausspricht. Das aber hat zur Folge,
daß er auch den Akt der Gegenstandskonstitution auf irregeleitete
Weise vollzieht.

Unter diesen Arten von Fehlformen der Erfahrung ist die erste
vergleichsweise leicht zu erkennen. Wenn die Erfahrung als ein Dia-
log mit der Wirklichkeit zu verstehen ist, dann kann sie auf zwei-

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 41

Eine neue Anforderung an die transzendentale Methode

5 Auch in meinem Buch »Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit« bin ich auf dieses
Thema nicht eingegangen. Insofern stellen die nun folgenden Überlegungen eine not-
wendige Ergänzung des dort Vorgetragenen dar. Anlaß dazu war die Aufgabe, Möglich-
keiten eines kritischen Vergleichs der Religionen aufzufinden, obgleich doch in jeder
von ihnen religiöse Erfahrungen gemacht und bezeugt werden. Aber die speziell reli-
gionsphilosophische Aufgabe, Maßstäbe zur kritischen Würdigung besonderer religiö-
ser Erfahrungen aufzufinden, hat die allgemein transzendentalphilosophische Aufgabe
in Erinnerung gerufen, zu fragen, ob es Fehlformen gibt, die bei jeder Art von Erfahrung
auftreten können, woran man sie erkennt und wie ihr Zustandekommen zu erklären sei.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33 - am 18.01.2026, 12:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fache Weise fragmentarisch werden: einmal dadurch, daß dieser Dia-
log zum Selbstgespräch wird, sodaß das Subjekt zwar den Anspruch
eines Wirklichen zu vernehmen und zu beantworten meint, in Wahr-
heit aber nur seine eigenen vorgefaßten Meinungen in den Gegen-
stand »hineinprojiziert« und deshalb an ihm nur »finden« kann, was
es »immer schon« gewußt und gesagt hat. Die zweite Weise, wie die
Erfahrung fragmentarisch wird, besteht darin, daß das Subjekt unter
dem übermächtigen Eindruck des Wirklichen verstummt und folg-
lich nicht mehr zu einer Antwort findet, durch die es den Anspruch
des Wirklichen in sein Anschauen und Denken aufnehmen und so
für sich und andere zur Sprache bringen könnte. Es wird zu zeigen
sein, daß beide Fehlformen auch auf dem Felde der religiösen Erfah-
rung vorkommen. Dann entartet die religiöse Erfahrung zur »Got-
tesfiktion«, die sich als »Externalisation« des vermeintlich frommen
Bewußtseins erweist, oder zur Überwältigung des Menschen durch
»dämonische Mächte«, die dem Menschen die Fähigkeit zu einer
eigenverantwortlichen Antwort rauben.

Schwerer zu erkennen sind jene irregeleiteten Formen der Ge-
genstandskonstitution, die sich daraus ergeben, daß das Subjekt die
Aufgabe, die ihm unter dem Anspruch des Wirklichen gestellt ist,
falsch versteht und deshalb zu unangemessenen Vollzugsformen des
Verbum Mentis verleitet wird und deswegen auch die Gegenstands-
konstitution auf irregeleitete Weise vollzieht. Während es dort, wo
die Erfahrung ihren dialogischen Charakter verliert, gar nicht zur
Gegenstandskonstitution kommt, weil das Subjekt entweder in
einem reinen Selbstgespräch verharrt und in seinen vermeintlichen
Gegenständen nur seine eigene subjektive Befindlichkeit »nach au-
ßen projiziert« oder von seinen Eindrücken so überwältigt wird, daß
es verstummt und den Anspruch der begegnenden Wirklichkeit nicht
mehr zu beantworten vermag, gibt es andere Fälle, in denen wohl
Gegenstände konstituiert werden, aber eines oder mehrere ihrer Be-
deutungsmomente verlieren. Dann kommt es zwar noch dazu, daß
dem Anschauen und Denken Gegenstände mit dem Anspruch auf
Maßgeblichkeit gegenübertreten. Aber es handelt sich um eine redu-
zierte Form von Gegenständlichkeit. Und in einem weiteren Schritt
kann der so reduzierte Gegenstand sich verselbständigen und den
Charakter eines Schein-Gegenstandes annehmen, der sich zwischen
das Subjekt und die Wirklichkeit schiebt und das dialogische Verhält-
nis zwischen beiden zum Erliegen bringt. Andere Fehlformen der Ge-
genstandskonstitution beruhen, wie sogleich zu zeigen sein wird, auf

42 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Eine Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33 - am 18.01.2026, 12:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unzulänglichen Versuchen, solche Ausfallserscheinungen, sobald sie
bemerkt werden, zu kompensieren.

Um nun zu verstehen, auf welche Weise es zu solchen Formen
fragmentarischer Gegenstandskonstitution und zu den entsprechen-
den Kompensationserscheinungen kommen kann, hat sich – zunächst
überraschenderweise – die alte Lehre vom »vierfachen Schriftsinn«
als ein hilfreicher Leitfaden erwiesen. Das freilich setzt voraus, daß
zunächst nicht nur die sprachphilosophischen, sondern auch die tran-
szendentalphilosophischen Implikate freigelegt werden, die diesem
alten Verfahren der Text-Auslegung, zumeist verborgenerweise, zu-
grundelagen. Ein solcher Versuch, von einem alten und weithin au-
ßer Gebrauch geratenen exegetischen Verfahren transzendentalphi-
losophisch zu lernen, ist an früherer Stelle vorgetragen worden:
Den vier Bedeutungsmomenten des geschriebenen oder gesproche-
nen Wortes liegen vier Bedeutungsmomente der Erfahrung zugrun-
de, die in diesem Wort bezeugt wird (s. Band I, 363–372). Dabei hat
sich zugleich ergeben, daß die offenkundigen Schwächen dieses
Auslegungsverfahrens überwunden werden können, wenn man sich
bei seiner Anwendung auf seine sprachphilosophischen und vor al-
lem transzendentalphilosophischen Implikate besinnt (s. Band I,
168 ff.).

Für die Beantwortung der hier gestellten Frage nach den Grün-
den, aus denen sich der Verlust wichtiger Bedeutungsmomente jeder
Erfahrung, auch und besonders der religiösen, ergeben können, sind
auf diesem Wege folgende Hinweise gewonnen worden: Es ist nicht
immer leicht, die vier Bedeutungsmomente jeder Erfahrung gleich-
zeitig im Blick zu behalten und in ein Verhältnis untereinander zu
setzen. Gerät aber eines dieser Momente aus dem Blick oder treten
sie beziehungslos nebeneinander, dann wird die Eigenart des An-
spruchs, unter den das Wirkliche den Erfahrenden stellt, mißverstan-
den, und die Antwort, die das Subjekt auf diesen Anspruch gibt, wird
in die Irre geleitet. Das aber hat, wie sogleich zu zeigen sein wird, die
Folge, daß auch der Akt der Gegenstandskonstitution auf eigentüm-
liche Weise fehlgeleitet wird.

Aus dieser transzendentalphilosophischen Re-Interpretation der
alten Lehre vom »vierfachen Schriftsinn« ergeben sich Aufgaben so-
wohl für die allgemeine als auch für die spezielle Transzendentalphi-
losophie. Die allgemeine Transzendentalphilosophie hat mit Bezug
auf die Erfahrung als solche zu zeigen, auf welche Weise aus dem
Ausfall der vier Bedeutungsmomente jeder Erfahrung sich Fehlfor-

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 43

Eine neue Anforderung an die transzendentale Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33 - am 18.01.2026, 12:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


men der Gegenstandskonstitution ergeben. Die spezielle Transzen-
dentalphilosophie hat den entsprechenden Nachweis für je besondere
Weisen der Erfahrung zu führen, darunter auch für die religiöse Er-
fahrung.

4. Eine neue Aufgabe der allgemeinen Transzendental-
philosophie:
die Freilegung der Gr�nde, aus denen Fehlformen der
Gegenstandskonstitution hervorgehen

a) Der mögliche Ausfall
des »allegorischen« Bedeutungsmoments

Unter den Bedeutungsmomenten des Erfahrungsinhalts kann das-
jenige ausfallen, das an früherer Stelle das »allegorische« genannt
worden ist (s. Band I,170 ff.), und zwar so, daß nicht nur der konkrete
Inhalt dieser Bedeutung unerkannt bleibt, sondern nicht einmal die
Aufgabe entdeckt wird, nach ihm zu fragen. Dann wird dem Erfah-
renden nicht bewußt, daß die jeweils erfahrene Wirklichkeit stets zu-
gleich »mehr und anderes sagt«, als er gegenwärtig aufzufassen fähig
ist. Dann bricht der Dialog mit dem Wirklichen, kaum daß er begon-
nen hat, ab und der Anspruch dieses Wirklichen an das menschliche
Anschauen und Denken wird nicht mehr als jene »Veritas semper
maior« begriffen, die das Anschauen und Denken des Subjekts über
seine gegenwärtig erreichte Gestalt hinaustreibt. Aus der »Gegen-
wärtigwerdung« dieser je größeren Wahrheit in der Vorläufigkeits-
gestalt ihres Erscheinens wird dann ihre vermeintlich abschließende
Gegenwart. Der so gesehene Gegenstand wird dann zum »factum
brutum«, das nur festgestellt werden kann, aber keine weiterführen-
de Verstehensaufgabe mehr stellt. Auch auf diese Weise wird eine
Erfahrung gemacht und ein Wirkliches entdeckt; aber der Anspruch,
den es an das Subjekt richtet, und damit die Maßgeblichkeit, mit der
es seinem Urteil gegenübertritt, beschränkt sich auf seine positivis-
tisch verstandene Feststellbarkeit. Und sofern, in einem zweiten
Schritt, die solchermaßen »festgestellte Tatsache« den Blick auf alle
anderen Bedeutungsmomente des Wirklichen verstellt und zum
Maßstab wird, an dem jeder Anspruch auf objektive Geltung gemes-
sen wird, entsteht ein positivistischer »Tatsachenkult«, der die Auf-

44 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Eine Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33 - am 18.01.2026, 12:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gabe, einen weiterführenden Dialog mit dem Wirklichen zu führen,
zum Vergessen bringt.

Kommt auf solche Weise jener stets weitertreibende Dialog mit
dem Wirklichen und seinem Anspruch, der »Erfahrung« heißt, zum
Erliegen, dann tritt das positivistisch verstandene »Faktum«, als das
vermeintlich »allein Objektive«, an die Stelle des Wirklichen und
hindert den, der dieses Faktum »festgestellt« hat, daran, den stets
weiterführenden Anspruch des Wirklichen zu vernehmen. Auf sol-
che Weise wird das »Faktum«, gerade weil es für das allein Wirkliche
gehalten wird, zum Scheingegenstand, der sich zwischen das Subjekt
und die Wirklichkeit schiebt und den Dialog zwischen beiden zum
Erliegen bringt. Und der so konstituierte Gegenstand wird, statt Ort
der Begegnung mit der »je größeren Wahrheit« zu sein, zum Kon-
strukt, das an die Stelle des Wirklichen tritt und das dialogische Ver-
hältnis zwischen ihm und dem erfahrenden Subjekt verhindert.

Bemerkt das Subjekt dann, daß es den Anspruch des Wirklichen
auf diese Weise nicht angemessen erfaßt und beantwortet hat, so
kann es zu einer eigentümlichen Kompensation dieses Mangels kom-
men. Der Bedeutungs-Überschuß des Erfahrenen gegenüber seiner
bloßen Feststellbarkeit wird dann ausschließlich darin gesucht, daß
es seinen Betrachter zum freien Spiel seiner Vorstellungskraft an-
regt. Daß der Inhalt der Erfahrung »mehr und anderes sagt«, als eine
bloße Tatsachenfeststellung zu sehen vermag, wird dann als die Fä-
higkeit des Wirklichen verstanden, im Menschen die schöpferische
Gestaltungskraft der Imagination freizusetzen. Auch auf solche Wei-
se wird eine Erfahrung gemacht und Wirkliches entdeckt. Aber der
Anspruch, den dieses Wirkliche an das erfahrende Subjekt richtet,
wird auf diese Stimulation der Einbildungskraft reduziert. (Kant hat
darin ein wesentliches Moment der ästhetischen Erfahrung gesehen.)
Auf solche Weise freilich entsteht eine »Allegorese des Wirklichen«,
die an die allegorisierende Willkür mancher Textausleger erinnert,
die in den Text »hineinlesen«, was sie ihm abzugewinnen meinen.
Und sofern das solchermaßen »ästhetisch reduzierte« Objekt den
Blick auf alle anderen Bedeutungsmomente des Erfahrungsinhaltes
verstellt und dadurch die kritische Selbst-Überprüfung unserer Vor-
stellungstätigkeit verhindert, wird es wiederum zum Scheingegen-
stand, der an die Stelle der Wirklichkeit tritt und das Subjekt daran
hindert, im Dialog mit ihr jenen Anspruch zu vernehmen, durch den
sich das Wirkliche von allen bloßen Imaginationen unterscheidet.
Dabei kann man nicht selten beobachten, daß gerade mit einem

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 45

Eine neue Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33 - am 18.01.2026, 12:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


positivistischen Tatsachenverständnis sich, als dessen Kompensation,
ein ungezügeltes Spiel der ästhetischen Phantasie verbindet.

b) Der mögliche Ausfall des »historischen« Bedeutungsmoments

Der soeben beschriebene wechselseitige Umschlag von »Tatsachen-
kult« und »ästhetischer Allegorese des Wirklichen« kann dazu füh-
ren, daß ein zweites Bedeutungsmoment des Erfahrungsinhalts aus-
fällt, das an früherer Stelle das »historische« genannt worden ist
(s. Band I, 172 f.), und zwar wiederum in dem Sinne, daß nicht nur
der jeweils konkrete Inhalt dieses »sensus historicus« verborgen
bleibt, sondern nicht einmal die Aufgabe entdeckt wird, nach ihm zu
fragen. Dann entsteht im Dialog mit dem Wirklichen ein eigentüm-
licher Gedächtnisverlust.

Dieser kann auf zweifache Weise auftreten: Entweder meint der,
der eine Erfahrung gemacht hat und sie mit ähnlichen Erfahrungen
vergleicht, an den konkreten Fällen die Regel gefunden zu haben, der,
wie er nun annimmt, auch alle weiteren Erfahrungen dieser Art wer-
den folgen müssen. Die Aufgabe, das Faktum auf seine Bedeutung
hin auszulegen, scheint dann ein für allemal erfüllt zu sein. Die In-
halte bisheriger Erfahrung werden zu austauschbaren Beispielen für
eine erkannte Regel, die auch durch alle kommenden Erfahrungen
nur bestätigt werden kann. Wenn aber alle derartigen Beispiele nur
die gleiche Regel veranschaulichen, kann jedes einzelne von ihnen
schließlich vergessen werden, sofern man nur die Regel hinlänglich
deutlich erfaßt hat. Die Erinnerung an die »Fälle« ist dann allenfalls
von propädeutisch-didaktischem Nutzen, hat aber für sich genom-
men keinen eigenen Erkenntniswert.

Oder der Erfahrende ist sich der jeweils besonderen, nicht aus-
tauschbaren Bedeutung jeder einzelnen Erfahrung bewußt. Aber die
Bereitschaft, sich durch das Wirkliche und seinen Anspruch immer
neu zu immer neuartigen Antworten herausfordern zu lassen, läßt
alle früheren Phasen des Dialogs als überholt und unmaßgeblich er-
scheinen. Statt in der Kontinuität eines dialogischen Prozesses der
einen Wahrheit der Sache auf der Spur zu bleiben, ist der Erfahrende
ganz an den immer neuen Augenblick der Begegnung mit diesem
Wirklichen hingegeben. Statt die je neue Erfahrung im Lichte der
Erinnerung, die erinnerte Erfahrung im Lichte der neuen Begegnung
mit dem Wirklichen auszulegen, hat er am je gegenwärtigen Verhält-
nis von Anspruch und Antwort genug. Weil aber diese je gegenwär-

46 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Eine Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33 - am 18.01.2026, 12:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tige Begegnung schon im nächsten Augenblick vergangen ist und
vergessen wird, kommt auf diese Weise weder die Identität der Sache
in der Diversität ihrer Erscheinungsgestalten in den Blick noch die
Identität des Ich im Wechsel seiner Weisen, die Sache aufzufassen
und zu begreifen. Das einmal Entdeckte gewinnt keine Art von
Denkwürdigkeit; und das neu Erfahrene gewinnt keine für die Zu-
kunft maßgebliche Orientierungskraft. Diese Einstellung wird seit
der Antike mit dem Begriff der »Neugier« verbunden, die den jeweils
neuen Aspekt des Wirklichen mit leidenschaftlicher Hinnahme-
bereitschaft auffaßt, ihn aber sogleich wieder vergißt, wenn er, ge-
messen am jeweils nächsten Neuen, »alt« geworden zu sein scheint
und deshalb keine Aufmerksamkeit mehr verdient. Diese Art von
Neugier (curiositas) ist das gerade Gegenteil jenes »Verlangens nach
Wissen«, das Aristoteles, im ersten Satz seiner »Metaphysik«, als
Quelle allen Erkennens beschrieben hat.

Und wiederum ist hinzuzufügen: Auch auf diese Weise wird Er-
fahrung gemacht und Wirkliches entdeckt. Aber der Gegenstand der
Erfahrung wird auf seinen jeweils jüngsten Augenblicks-Aspekt re-
duziert und kein umfassender Kontext aufgebaut, innerhalb dessen
eine hermeneutische Wechselbeziehung zwischen diesen Aspekten
zustandekommen könnte. Denn wo jeder dieser Aspekte sich selber
genug ist, wird die Aufgabe der Auslegung nicht nur nicht erfüllt,
sondern nicht einmal als Aufgabe wahrgenommen. Darum erschöpft
sich bei solcher Weise des Erfahrens die Maßgeblichkeit, mit der das
Wirkliche den Erfahrenden und sein Urteil in Anspruch nimmt, also
die Wahrheit der Sache, in ihrer aus allen Kontexten gelösten jewei-
ligen Erscheinungsgestalt. Sofern nun der auf seinen Augenblicks-
Aspekt reduzierte Gegenstand das Subjekt daran hindert, in beharr-
licher Bemühung jenen Dialog mit dem Wirklichen zu führen, durch
den es der einen Sache und ihrem Anspruch im Wechsel ihrer Er-
scheinungsformen auf der Spur bleiben könnte, verselbständigt sich
dieser Augenblicks-Aspekt zum Scheingegenstand, der sich zwischen
das Subjekt und die Wirklichkeit schiebt und den Blick auf sie ver-
stellt.

Auch in diesem Falle kommt es vor, daß der Erfahrende sich des-
sen bewußt wird, daß er auf solche Weise den Anspruch des Wirk-
lichen nicht angemessen erfaßt und zur Sprache gebracht hat. Und
auch dann kann es zu einer eigentümlichen Kompensation dieses
Mangels kommen. Dann wird versucht, die bleibende Denkwürdig-
keit jeder Begegnung mit dem Wirklichen, die durch keine kommen-

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 47

Eine neue Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33 - am 18.01.2026, 12:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


de Erfahrung, die wir mit der gleichen Wirklichkeit machen, jemals
ihre Bedeutung verlieren kann, in einem Akt »imaginativen Sich-zu-
rück-Versetzens« in die Vergangenheit freizulegen. Und je deutlicher
sich der Erfahrende dessen bewußt wird, daß er, aufgrund der ver-
änderten Weise seines Anschauens und Denkens, die Erfahrung von
damals nicht zu wiederholen vermag, desto schmerzlicher wird ihm
der fiktive Charakter einer solchen rückwärts gewandten Imagina-
tion klar. Der Kontext seiner Erfahrungen von »damals« erscheint
ihm dann wie ein verlorenes Land, das er nicht mehr betreten kann;
und die Denkwürdigkeit der damals gemachten Erfahrung verbindet
sich mit dem Bewußtsein von ihrer Unwiederbringlichkeit. Die Erin-
nerung wird dann (wie dies auch manche Historiker beschreiben) zu
einer »Fahrt ins Totenreich«, dessen Reichtümer sich zwar beschrei-
ben, vielleicht sogar bewundern lassen, aber nicht ins Leben zurück-
gerufen werden können. Und der neue Blick auf die Gegenwart, der
sich von dort her gewinnen läßt, erschöpft sich darin, auch deren
Flüchtigkeit, eben deswegen freilich auch ihre Kostbarkeit deutlich
werden zu lassen. Der Erfahrende wird so zum Historiker seines ei-
genen Lebens, der auch seine »Gegenwart von heute« als die »Ver-
gangenheit von morgen« begreift und sich zu der Mühe veranlaßt
sieht, auch die Fülle des erlebten Augenblicks in die Form des Doku-
ments zu bringen, das kommenden Betrachtern bezeugt, was für sie
nicht mehr sein wird.

Auch auf solche Weise wird Erfahrung gemacht und Wirkliches
entdeckt. Aber der Gegenstand der Erfahrung wird auf seine Funk-
tion reduziert, ein Objekt des Erinnerns zu sein (und sei es des künf-
tigen Erinnerns an das dann zum Gestern gewordene Heute). Und
der Anspruch, den das Wirkliche an das erfahrende Subjekt richtet,
beschränkt sich auf den Appell: »Vergiß mich nicht, wenn ich nicht
mehr bin, und denke daran, daß auch du nicht mehr sein wirst«. Und
sofern dieses »Memento mortuorum« alle anderen Bedeutungs-
momente des Wirklichen verdeckt und die »Gegenwärtigwerdung«
dieses Wirklichen auf seine bloße Präsenz im Bewußtsein des Erin-
nernden beschränkt, verhindert es den jeweils gegenwärtigen und
zukunftsoffenen Dialog und wird so zum Schein-Gegenstand, gleich-
sam zum »Schatten«, der an die Stelle der »Lebenden« tritt. Wieder-
um kann man nicht selten beobachten, daß gerade die enttäuschte
Neugier, der das »Neue von gestern« schon heute nichts mehr zu
sagen vermag, in die Haltung einer solchen »Nekrophilie« um-
schlägt: Das Wirkliche erscheint dem, der diese Haltung einnimmt,

48 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Eine Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33 - am 18.01.2026, 12:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erst in dem Augenblick und in dem Maße teuer und liebenswert, in
dem es aus dem gegenwärtigen Leben geschieden und zum Gegen-
stand der Totenklage geworden ist.

c) Der mögliche Ausfall des »anagogischen« Bedeutungsmoments

Der soeben beschriebenen Reduktion des Gegenstandes teils auf sei-
ne je augenblickhaft wahrnehmbare Erscheinungsgestalt, teils auf
seine zwar fortdauernde, aber bloß intramentale Gegenwart im Ge-
dächtnis steht jenes dritte Bedeutungsmoment jeder Erfahrung ge-
genüber, das an früherer Stelle das »anagogische« genannt worden
ist. Denn zur Erfahrung gehört stets ein Moment des Unvorherseh-
baren, das sich in gewissen Fällen bis zum »Exorbitanten« steigern
kann, das denjenigen, der die Erfahrung macht, aus dem »Geleise«
(orbita) seiner bisher bewährten Welt- und Lebensorientierung wirft.
Deshalb verlangt die Erfahrung vom Subjekt stets, wenn auch in un-
terschiedlichem Grade, ein Sich-Loslassen in seine noch unbekannte
Zukunft hinein. Das aber ist nur möglich, weil der Erfahrende sich
dem Wirklichen, das sich ihm in der Erfahrung gezeigt hat, auch für
die Zukunft anvertrauen kann. Ein solches Vertrauen kann er nur
gewinnen, weil jede einzelne Erfahrung nicht nur eine »Annä-
herung« an das Wirkliche darstellt, sondern dessen »Vergegenwärti-
gung« enthält (s. Band I, 125). Trotz aller Vorläufigkeit der Weise,
wie es sich zeigt, ist das Wirkliche jeweils als ganzes in jeder Erfah-
rung gegenwärtig. Darum verleiht die Begegnung mit diesem Wirk-
lichen dem Subjekt die Gewißheit: Kommende Weisen, wie dieses
Wirkliche seinen Anspruch geltend machen wird, werden nichts von
dem außer Kraft setzen, was ihm in früheren Begegnungen mit ihm
einsichtig geworden ist. Nur so tritt die Einheit des Wirklichen in der
Verschiedenheit der Weisen hervor, wie es sich in der Abfolge der
Erfahrungen zeigt. Nur dadurch schließen sich die verschiedenen
Phasen im Dialog mit diesem Wirklichen zur Einheit eines Weges
zusammen, der »nach oben führt« (an-agei), d. h. die Eigenart dieses
Wirklichen und seines Anspruchs stufenweise immer deutlicher und
auf immer inhaltsreichere Weise erkennen läßt.

Nun aber kann hinzugefügt werden: Es ist dieses anagogische
Bedeutungsmoment der Erfahrung, das dem Subjekt eine Selbstkri-
tik möglich macht, die nicht in Skepsis umschlägt. Der Erfahrende
kann in aller Gelassenheit mit der Möglichkeit rechnen, daß er seine
bisher gewonnenen Ergebnisse rückschauend als Irrtümer wird beur-

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 49

Eine neue Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33 - am 18.01.2026, 12:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


teilen müssen. Denn er ist gewiß, daß die Sache, an die er sich hin-
gibt, ihm den Weg in die Zukunft öffnen wird: Er wird auch in seinen
Irrtümern immer wieder jenes vorantreibende Moment erkennen
können, durch das der »je größere« Anspruch des Wirklichen ihn
über diese Irrtümer hinausführen wird. Der Gegenstand selbst in der-
jenigen Gestalt, in der er jeweils für den Erkennenden gegenwärtig
geworden ist, enthält die Garantie dafür, daß die einmal gemachte
Erfahrung, auch wenn sie vielleicht zunächst falsch aufgefaßt worden
sein sollte, einen »Wahrheitskern« enthält, der zwar im Lichte neuer
Erfahrungen jeweils neu verstanden werden muß, aber, jenseits des
Wechsels solcher Interpretationen, seine bleibende Maßgeblichkeit
behalten wird. Auf diesem Vertrauen beruht auch aller Fortschritt
der Wissenschaft. Denn auch sie kann nur voranschreiten, wenn sie
nicht beständig »von vorne anfängt«, sondern gewiß sein darf, daß
keine mit methodischer Strenge einmal gewonnene Erkenntnis
durch später notwendig werdende Korrekturen ganz ungeschehen
gemacht werden kann, sondern daß sie, auf welchem dialektischen
Wege auch immer, in der künftig erkannten Wahrheit »aufgehoben«
bleibt (verneint, aufbewahrt und auf eine höhere Stufe emporgeho-
ben).

Fällt dieses Zutrauen fort, dann schlägt der »methodische«
Skeptizismus der Wissenschaft, die jede ihrer Behauptungen für eine
künftige Überprüfung offenhält, in den »dogmatischen« Skeptizis-
mus um, der in den jeweiligen »Erkenntnissen von heute« nichts an-
deres mehr zu sehen vermag, als jene Irrtümer, die die »Wissenschaft
von morgen« durchschauen wird. Wenn nämlich der Erfahrende die
Kontinuität seines Erkenntnisweges nicht mehr durch den Gegen-
stand selbst garantiert sieht, muß er selber durch die Methode seines
Vorgehens dafür sorgen, daß er nicht beständig neue »erste Schritte«
tut, sondern jeweils einen Schritt vor den anderen setzen kann. Das
Bewußtsein, bei aller Vielfalt seiner Beobachtungen und Reflexionen
der »je größeren« Wahrheit auf der Spur zu bleiben, ist dann abhän-
gig von der jeweils gewählten Methode. Da aber derartige Erkennt-
nismethoden stets bewährungsbedürftig sind und unter Korrektur-
Vorbehalt stehen, gelten auch die Ergebnisse, zu denen sie führen,
stets nur »bis auf weiteres« und insofern »auf Widerruf«. Das gilt
auch für den Maßgeblichkeitsanspruch der bisher gewonnenen Er-
fahrung. Und der Gegenstand dieser Erfahrung, die »Sache selbst«,
erscheint dann als der bloße Inhalt einer solchen hypothetischen und
jederzeit widerruflichen »Setzung«.

50 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Eine Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33 - am 18.01.2026, 12:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch auf diese Weise werden Erfahrungen gemacht und wird
Wirklichkeit entdeckt. Aber wenn man dem Gegenstand der Erfah-
rung das Bedeutungsmoment der Verheißung nicht ansieht, sodaß er,
so gesehen, das in ihn gesetzte Vertrauen nicht rechtfertigt, ist auch
er seinerseits ein bloß hypothetisch und bis auf Widerruf angenom-
mener Gegenstand. Die Weise, wie er dem Subjekt gegenübertritt,
erschöpft sich dann darin, daß er diesem vor Augen führt, zu wel-
chem Ergebnis seine Erkenntnisverfahren geführt haben. »Gegen-
standskonstitution« bedeutet dann nur, daß aus den Prämissen und
Verfahren, die der Erkennende anwendet, ein Ergebnis hervorgeht,
das ihm nun mit dem Anspruch auf Maßgeblichkeit gegenübertritt.
Und dieser Maßgeblichkeitsanspruch reduziert sich seinerseits dar-
auf, daß das Subjekt die Konsequenzen bejahen muß, die sich aus
seinem eigenen methodischen Vorgehen ergeben – und auch dies
nur solange, wie es an dieser seiner Vorgehensweise festhalten will.

Es ist deutlich, daß insbesondere ein positivistisches Tatsachen-
verständnis die Neigung begünstigt, von einem naiven Vertrauen in
die »Tatsachen« zu einem solchen System stets widerruflicher Set-
zungen überzugehen. Sobald nämlich der Forscher bemerkt, daß die
scheinbar so problemlose »Feststellung von Tatsachen« stets einen
systematischen Zusammenhang voraussetzt, innerhalb dessen Tat-
sachen von Fiktionen oder Täuschungen unterschieden werden kön-
nen, und daß dieser systematische Kontext durch die jeweils benutzte
Methode definiert wird, liegt für ihn die Folgerung nahe, daß die
Wahl einer anderen Methode auch andere Kriterien für die Feststel-
lung von Tatsachen zur Folge haben würde und daß deshalb die An-
erkennung von Tatsachen ebenso widerruflich ist wie die Entschei-
dung für ein bestimmtes methodisches Vorgehen.

Der so auf eine hypothetische, jederzeit widerrufliche »Set-
zung« reduzierte Gegenstand kann sodann, in einem zweiten Schritt,
für das allein Wirkliche gehalten werden: »Wirklich« ist, was im
Rahmen eines je bestimmten methodischen Vorgehens festgestellt
werden kann und im Rahmen des gleichen Verfahrens weitere
Schritte der Untersuchung vorzeichnet. Was nicht innerhalb dieses
Verfahrens zum Gegenstand der Untersuchung gemacht werden
kann, gilt als nicht existent. Man kann in solchen Fällen von einem
»szientistisch reduzierten« Wirklichkeitsverständnis sprechen. Für
ein solches Wirklichkeitsverständnis schiebt sich die »festgestellte
Tatsache«, die durch das Untersuchungsverfahren definiert ist, an
die Stelle der Wirklichkeit und läßt andere Weisen, wie das Wirkliche

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 51

Eine neue Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33 - am 18.01.2026, 12:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das erkennende Subjekt in Anspruch nehmen könnte, »bis auf wei-
teres« (d.h. bis zum Entschluß, durch neue Methoden die Bedingun-
gen für die Anerkennung von »Tatsachen« neu zu definieren) nicht
zu. Damit aber ist die so verstandene Tatsache von einem Konstrukt
nicht mehr zu unterscheiden, das den Dialog mit dem Wirklichen
verhindert, und wird so zum Scheingegenstand, der sich zwischen
das Subjekt und die Welt seiner Erfahrung geschoben hat.

Es ist möglich, daß das Subjekt sich, in seiner Eigenschaft als
»Forschersubjekt«, mit diesem Ergebnis zufriedengibt. Es ist aber
auch möglich, daß es, als »konkret lebender Mensch«, darin das nicht
wiedererkennt, was ihm widerfährt, wenn es Erfahrungen macht.
Aus diesem Ungenügen an einem Erfahrungsverständnis, das den er-
fahrenen Gegenstand auf das hypothetisch entworfene Ergebnis
eines hypothetisch angewandten Erkenntnisverfahrens reduziert,
entstehen wiederum Versuche, diesen Mangel zu kompensieren.
Dann entsteht der Versuch, das »anagogische« Bedeutungsmoment,
das der wissenschaftlichen Empirie unzugänglich zu sein scheint, an-
deren, besonderen Erfahrungsarten zu reservieren, vor allem der re-
ligiösen und spezieller der mystischen Erfahrung. Hier hofft man,
einer Wirklichkeit zu begegnen, die eine aller Vorläufigkeit und Kor-
rekturbedürftigkeit enthobene Verheißung enthält und darum das
Vertrauen des Erfahrenden rechtfertigt – sei es einer besonderen,
von allem Welthaften verschiedenen Wirklichkeit, sei es einer Be-
deutungstiefe, die allem Wirklichen innewohnt. Auch und gerade
der Anspruch, unter den die so erfahrene Wirklichkeit den Menschen
stellt, ist »Veritas semper maior«, d. h. ein Anspruch, der jeden Ver-
such einer menschlichen Antwort stets übersteigt. Aber diese Über-
legenheit der Wahrheit über die menschliche Weise, sie zu begreifen,
gewinnt hier eine besondere Gestalt: Sie wird als eine Weise der Zu-
wendung erfahren, die dem Menschen Anteil an ihrer zeit-enthobe-
nen Ewigkeit gewährt. Mag die ästhetische Erfahrung den Menschen
dem freien Spiel seiner Vorstellungskraft überlassen, mag die wis-
senschaftliche Empirie ihn den bloßen Produkten seiner stets auf Wi-
derruf angewandten Erkenntnisverfahren begegnen lassen: Hier
endlich, so meint man, wird das Wirkliche, das sich zeigt, als das Ge-
heimnis offenbar, das nicht begriffen zu werden braucht, weil es in
seiner alles Begreifen übersteigenden Bedeutungsfülle sich dem
Menschen so zuwendet, daß es dessen Unterwegssein zur Ruhe kom-
men läßt.

Daraus wird verständlich, daß gerade solche Menschen, die in

52 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Eine Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33 - am 18.01.2026, 12:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Wissenschaft den bloß hypothetischen Charakter aller For-
schungsergebnisse betonen und jederzeit zu deren Widerruf bereit
sind, wenn neue Entdeckungen dies verlangen, in ihr keinen hinläng-
lichen Grund ihres Vertrauens entdecken und daher nicht selten mit
besonderer Leidenschaft nach religiösen, insbesondere nach mysti-
schen Erfahrungen suchen. Hier hoffen sie zu finden, was bleibende
Gültigkeit besitzt.

Und doch lassen derartige Versuche nur allzu häufig erkennen,
daß sie Ergebnisse einer fragwürdigen Kompensation des erfahrenen
Mangels sind. Das zeigt sich schon daran, daß die auf solche Weise
gesuchten und gefundenen Erfahrungen gewöhnlich von aller Kritik
ausgespart bleiben. Schon die Frage nach Kriterien, die es gestatten,
auf diesem Gebiete zwischen objektiv gültigen Erfahrungen und be-
liebigen Phantasieprodukten zu unterscheiden, gilt dann als Folge
einer unsachgemäßen Übertragung von Kategorien, die auf dem Ge-
biet der Wissenschaft unerläßlich, auf dem Gebiete der Religion aber
unanwendbar seien – so als gäbe es nicht gerade hier besonders er-
schreckende Produkte einer ungezügelten Einbildungskraft. Vor al-
lem aber hat die strikte Unterscheidung zwischen überprüfbarer wis-
senschaftlicher Hypothese und einer religiösen Erfahrung, die, wie
man irrigerweise annimmt, einer solchen Überprüfung weder bedarf
noch zugänglich ist, zur Folge, daß beide »Erfahrungswelten« entwe-
der bis zur Beziehungslosigkeit auseinanderfallen oder die religiöse
Erfahrung dazu dienen muß, die gewagtesten, oft wirklich unsinnig-
sten Hypothesen, die keiner wissenschaftlichen Überprüfung stand-
halten, mit der Würde religiöser Weisheit auszustatten. Die so ver-
standene religiös-mystische Erfahrung löst keine Bewegung des
Fragens mehr aus, sondern bringt alles Fragen zur Ruhe. Sie wird
durch andere Weisen des Erfahrens nicht ausgelegt und legt sie nicht
aus, sondern setzt sich an ihre Stelle.

Dabei braucht, bei aller gebotenen Vorsicht, nicht bestritten zu
werden, daß auch auf diese Weise Erfahrungen gemacht werden und
Wirklichkeit entdeckt wird. Aber es fehlt dieser Art von Erfahrung
nicht nur das Merkmal, das es gestatten würde, zwischen Wahn und
Wirklichkeit zu unterscheiden, sondern damit zugleich auch die
Möglichkeit, das Erfahrene so zu bezeugen, daß der Hörer zu einer
kritisch-verantworteten Zustimmung fähig wird. Das Verbum Oris,
das der, der solche Erfahrungen gemacht hat, an andere Menschen
richtet, beschränkt sich darauf, ihn von der Unzulänglichkeit seiner
bisher gewonnenen Erkenntnis, vor allem der wissenschaftlichen, zu

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 53

Eine neue Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33 - am 18.01.2026, 12:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


überzeugen und ihm die »höhere Weisheit der Erleuchteten« anzu-
bieten, die diesen Mangel hinter sich läßt. »Gegenstandskonstituti-
on«, wenn dieser Begriff hier überhaupt noch gebraucht werden
kann, reduziert sich hier auf die Produktion von Symbolen – seien
es anschauliche Bildgestalten wie »Mandalas«, seien es Körperbewe-
gungen wie rituelle Tänze, seien es auch Begriffe. Diese sind dazu
bestimmt, die Erleuchtung, die dem Menschen widerfahren ist und
den Hörern seines Zeugnisses widerfahren soll, auszudrücken und
den Menschen für den neuen Empfang solcher Erleuchtung zu dis-
ponieren. Und es geschieht leicht, daß die so aufgebaute Symbolwelt
den Blick auf die dem »gewöhnlichen Auge« sichtbare »Alltagswelt«
verstellt. Diese wird dann zur »Scheinwelt« abgewertet, die die Mühe
nicht lohnt, zu ihr in ein dialogisches Verhältnis einzutreten: die
(vermeintlich) »mystische« Erfahrung schließt eine »andere Welt«
auf, die sich an die Stelle der Alltagswelt setzt und jede Forderung,
die »neue Erkenntnis« auch an alltagsweltlichen Erfahrungen zu be-
währen, als bloßen Rückfall auf eine »überwundene Bewußtseinsstu-
fe« erscheinen läßt.

Die so verstandene mystische Erfahrung bringt dann den Dialog
mit dem Wirklichen zum Erliegen, und die mystischen Symbole set-
zen sich als eine Welt von Scheingegenständen an die Stelle der
Wirklichkeit.

d) Der mögliche Ausfall
des »tropologischen« Bedeutungsmoments

Es ist von jeher das »tropologische« Bedeutungsmoment der Erfah-
rung gewesen, das die Menschen vor einem theoretischen Skeptizis-
mus ebenso bewahrt hat wie vor esoterischem Schwärmertum. Selbst
wer vom dem Zweifel geplagt ist, ob nicht alles theoretische Erken-
nen auf die hypothetische »Setzung« der Produkte des eigenen Er-
kenntnisverfahrens beschränkt ist, und auch wer allen Angeboten
»höherer Weisheit« mißtraut, die diesen Mangel zu beheben ver-
spricht, pflegt ein Kriterium der »Wirklichkeitsnähe« seiner Er-
kenntnis anzugeben: Er ist sicher, daß er in seiner Erfahrung Wirk-
liches erfaßt hat, wenn er sich dessen bewußt wird, welche
Anforderungen an seine Praxis der Inhalt seiner Erfahrung an ihn
richtet, und welches Umdenken von ihm verlangt ist, wenn er diesen
praktischen Anforderungen genügen will. Als Kennzeichen des
Wirklichen im Gegensatz zum Fiktiven gilt es dann, daß es »praxis-

54 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Eine Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33 - am 18.01.2026, 12:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bedeutsam« ist und in diesem Zusammenhang auch eine Neu-Orien-
tierung des Denkens von uns verlangen kann.

Doch ist daran zu erinnern, daß der Hinweis auf die »Praxis-Re-
levanz« der Erfahrung nur einen Teilaspekt ihres »tropologischen
Bedeutungsmoments« sichtbar macht. Schon Platon hat darauf hin-
gewiesen, daß auch für die reine Theorie eine »Umwendung der gan-
zen Seele« gefordert ist, wenn wir nicht bei der bloßen Beschreibung
von Phänomenen und bei der Feststellung gewisser Regelmäßigkei-
ten ihrer Abfolge stehenbleiben wollen, sondern die Eigenart des
Wirklichen zu bestimmen versuchen, das sich uns in der Erfahrung
zeigt. Das gilt auch dann, wenn wir daran zweifeln mögen, ob wir mit
Platon diese Eigenart des Wirklichen darin sehen müssen, »Abbild«
eines idealen »Urbilds« zu sein. Auch wenn wir das Verhältnis der
Erscheinungen zu dem, was in ihnen Gegenwart für uns gewinnt,
anders zu bestimmen versuchen, bleibt die Einsicht erhalten: Wir
bringen die angemessene Weise, die Dinge zu sehen, nicht als selbst-
verständliche Voraussetzung mit, um dieses unser Wirklichkeits-
verständnis nur mit immer neuen Erfahrungs-Inhalten zu füllen,
sondern werden durch diese Erfahrungsinhalte immer neu dazu ge-
nötigt, uns zu einer Veränderung unserer Anschauungs- und Denk-
formen herausfordern zu lassen. Und erst einem Denken, das sich zu
einer solchen Umgestaltung herausfordern läßt, wird auch deutlich,
welche Ansprüche das Wirkliche an unsere Praxis stellt. Die Auf-
forderung des Apostels Paulus, die in speziell religiösen Zusam-
menhängen formuliert worden ist, macht zugleich eine allgemeine
Bedingung praxis-anleitenden Denkens deutlich: »Lasset euch um-
gestalten zur Neuheit des Denkens, damit ihr fähig werdet, zu be-
urteilen, was … das Gute ist, das Zustimmungswürdige, das Voll-
kommene«6. Ohne Bereitschaft, sich im Denken umgestalten zu
lassen, gibt es auch keine Urteilsfähigkeit in Sachen der Praxis.

Fällt dieses tropologische, zur Umwendung auffordernde Mo-
ment der Erfahrung aus, dann wird diese zu einem bloßen Sammeln
von »Material«, das wir in den immer gleichen Formen unseres An-
schauens und Denkens »unterbringen«. Daß auf diese Weise ein de-
fizienter Modus von Erfahrung zustandekommt, hat schon Hegel be-
tont: »Die eine unbewegte Form vom wissenden Subjekte an dem
Vorhandenen herumgeführt, das Material in dies ruhende Element
von außen her eingetaucht, dies ist … ein einfärbiger Formalismus«,

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 55

Eine neue Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

6 Röm 12,2.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33 - am 18.01.2026, 12:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der überdies »diese Eintönigkeit und abstrakte Allgemeinheit für das
Absolute« hält7. Die bloße Allgemeinvorstellung, die aus großen
Materialmengen gemeinsame Merkmale heraushebt, ist weder Er-
fahrung im vollen Sinne des Wortes, noch beschreibt sie das »Wesen«
der Dinge, sondern läuft darauf hinaus, sich gegen die verwandelnde
Kraft der Erfahrung immun zu machen.

Auch in diesem Falle braucht nicht bestritten zu werden, daß
auch auf solche Weise Erfahrungen einer gewissen Art gemacht wer-
den und Wirkliches entdeckt wird. Aber es handelt sich um eine de-
fiziente Form von Erfahrung, und aus ihr ergibt sich eine reduzierte
Form der Gegenstandskonstitution: Der Gegenstand, als bloßes »Ma-
terial« verstanden, an dem das Subjekt die Bestimmungskraft seiner
Anschauungs- und Denkformen bewährt, wird zum wehrlosen Ob-
jekt einer theoretischen und praktischen Gestaltung durch das Sub-
jekt, das dieses Objekt für seine theoretischen Entwürfe und prakti-
schen Projekte »auswertet«. Und an die Stelle des Dialogs mit dem
Wirklichen tritt die bloße Geschicklichkeit dessen, der in solchem
Auswerten zeigt, daß er »seinen Gegenstand beherrscht«.

Auf solche Weise zeigt sich, daß die bloße Forderung, das Wis-
sen müsse »praxisrelevant« sein, nicht ausreicht, um diese defiziente
Weise der Beziehung zum Wirklichen zu überwinden. In der Praxis
nicht weniger als in der Theorie wird der zum bloßen »Material der
Gestaltung« depotenzierte Gegenstand unfähig, den Erfahrenden zu
einer Umgestaltung seines Denkens herauszufordern. Und wenn der
Erfolg eines solchen Umgangs mit dem Wirklichen für ein hinrei-
chendes Kriterium der »objektiven Geltung« unserer Entwürfe und
Projekte gehalten wird, wird das »Objekt«, das sich auf solche Weise
beherrschen läßt, zum Scheingegenstand, der sich an die Stelle des
Wirklichen setzt und den Anspruch dieses Wirklichen nicht mehr
vernehmbar werden läßt.

Auch in diesem Zusammenhang kann es zu Versuchen kom-
men, den Mangel dieses Verhältnisses zur Wirklichkeit zu kompen-
sieren. Die Suche nach dem Wirklichen, das sich der Verwandlung in
ein bloßes »Datenmaterial« für die »Verarbeitung« durch die »Pro-
gramme« unseres theoretischen und praktischen Vernunftgebrauchs
widersetzt, wird dann zum Hunger nach dem »Exorbitanten«, das
unser Anschauen und Denken »aus dem Geleise (orbita) wirft«. Kier-

56 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Eine Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

7 Hegel, G. W. F., Phänomenologie des Geistes, Ausgabe Glockner II,21.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33 - am 18.01.2026, 12:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kegaards Leidenschaft des Paradoxen und sogar Camus’ Hoffnung, in
der Erfahrung des Absurden jenes eigenartige »Glück« zu erleben,
das er in seinem »Mythos von Sisyphos« beschreibt, waren noch
von dem Willen getragen, zugleich eine Verwandlung der Vernunft
zu erreichen – sei es bei Kierkegaard im »Sprung« von der ästheti-
schen zur ethischen und von dort zur religiösen Erfahrung, sei es bei
Camus in einem neuen Selbstbewußtsein der Vernunft, die noch im
machtlosen Protest gegen das Absurde sich ihrer Selbstgesetzgebung
bewußt wird. Geht dieser Wille jedoch verloren, dann wird die Be-
gegnung mit jener Übermacht des Wirklichen zum Selbstzweck, weil
diese Übermacht, wie man meint, aller Versuche spottet, auf sie
durch die Anstrengung des Anschauens und Begreifens zu antwor-
ten. Das Streben, einer Wirklichkeit zu begegnen, die größer ist als
die Weise, wie wir sie zu fassen vermögen, nimmt Züge des Rausch-
haften an. Und nicht selten werden physische Mittel eingesetzt, um
diesen Rausch herbeizuführen. Die »große Reise« (trip) gilt dann als
Ausweg aus einer durch die Übermacht der Ratio gezähmten und zu-
gleich zur Scheinwelt herabgesetzten Gegenstandswelt. An die Stelle
des »tropos«, der »Umwendung«, der Vernunft tritt ihre bewußt her-
beigeführte Auslöschung.

Gerade Menschen, die diesen Weg zu gehen versuchen, spre-
chen oft in einem emphatischen Sinn von »Erfahrungen«, die sie ma-
chen, und von der »höheren, wahren Wirklichkeit«, die sich ihnen
dabei erschließe. Und doch zeigt sich gerade hier besonders deutlich,
daß bei solchen Versuchen einer Kompensation die Grenze zwischen
Wahn und Wirklichkeit verschwimmt und der Mensch, der solche
Erfahrungen sucht, sich eine Welt von Scheingegenständen aufbaut,
die ihm den Zugang zum Wirklichen verstellen und den Dialog mit
ihm verhindern.

e) Ein Rückblick auf die verschiedenen Formen fehlgeleiteter
Weisen der Erfahrung

Der soeben gebotene Überblick über Fehlformen der Erfahrung und
das Entstehen von Schein-Gegenständen könnte sich ausnehmen wie
eine Sammlung beklagenswerter Symptome eines Kulturverfalls.
Die Absicht dieser Darstellung war jedoch eine andere. Hier wie in
anderen Fällen kann gerade an Ausfallserscheinungen, die sich beob-
achten lassen, die unersetzliche Funktion gewisser Bedeutungs-
momente deutlich gemacht werden, die zu jeder Erfahrung gehören

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 57

Eine neue Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33 - am 18.01.2026, 12:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und bewußt gehalten werden müssen, wenn Erfahrung und mit ihr
die Konstitution ihrer Gegenstände gelingen soll.

Das gilt, wie im folgenden Kapitel zu zeigen sein wird, auch für
die religiöse Erfahrung. Auch sie ist durch jene vier Bedeutungs-
momente bestimmt, die zu jeder Erfahrung gehören. Und die alte
Lehre von der vierfachen Bedeutung Heiliger Schriften verweist
nicht nur darauf, daß an jedem sprachlichen Ausdruck diese Bedeu-
tungsmomente unterschieden werden können, sondern konnte zu-
gleich als Leitfaden dienen, um die gleichen Bedeutungsmomente
an jeder Erfahrung aufzuweisen. Denn die vierfache Bedeutung alles
Gesprochenen beruht darauf, daß die Erfahrung, die im sprachlichen
Ausdruck mitgeteilt wird, diese vier Bedeutungsmomente in sich
enthält. Und gerade im religiösen Zusammenhang gilt: An Ausfall-
serscheinungen tritt besonders deutlich hervor, warum diese Bedeu-
tungsmomente nicht fehlen dürfen, wenn Erfahrung gelingen soll.
Dieser Hinweis ist im religionsphilosophischen Zusammenhang be-
sonders wichtig, weil sich auf diese Weise Fehlformen des Religiösen
verständlich machen lassen. Wer sich daher auf religiöse Erfahrung
beruft, kann durch diese Hinweise die Möglichkeit gewinnen, der-
artige Fehlformen nicht nur zu erkennen, sondern auch zu vermei-
den. Darin, eine derartige selbstkritische Reflexion der Zeugen reli-
giöser Erfahrung möglich zu machen, liegt eine wichtige Aufgabe der
Religionsphilosophie und spezieller des philosophischen Sprechens
von Gott. Das wird sich zeigen, wenn im Folgenden teils von irrege-
leiteten, teils von mißverstandenen Formen der religiösen Erfahrung
die Rede sein wird. Dabei wird sich zeigen, daß der transzendental-
philosophische Hinweis auf die Gefahr fragmentarisch bleibender
oder fehlgestalteter Erfahrung einen neuen, fruchtbaren Ansatz für
eine »Philosophische Einübung« in alle vier eingangs genannten
»Traktate« der Fundamentaltheologie bietet. In besonderer Weise
aber gilt dies für die philosophische Einübung in die Gotteslehre.
Denn deren primäre Aufgabe besteht nicht darin, aus einem von aller
Religion unabhängigen philosophischen Begriff, den der Philosoph
für einen Gottesbegriff hält, Kriterien für ein richtiges oder falsches
Reden von Gott abzuleiten. Sie besteht vielmehr darin, dem Zeugen
religiöser Erfahrung Mittel an die Hand zu geben, mit deren Hilfe er
die Aufgabe seines eigenen, religiösen Sprechens von Gott klarer er-
faßt und sich gegen fehlgeleitete Formen seines eigenen, religiösen
Erfahrens wirksamer schützen kann. Und sofern gewisse religiöse
Überlieferungen die Wachsamkeit gegenüber diesen Gefahren stei-

58 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Eine Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33 - am 18.01.2026, 12:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gern, andere Überlieferungen derartige Fehlbildungen eher begün-
stigen, macht eine philosophische Theorie, die die Quellen dieser
Selbstgefährdung der Religion aufdeckt, einen kritischen Vergleich
religiöser Überlieferungen möglich und kann zugleich einen Dialog
zwischen ihnen vermitteln, in dem die Religionen sich gegenseitig
bei der Überwindung derartiger Gefahren Hilfe leisten.

Zweites Teilergebnis

Die traditionelle philosophische Gotteslehre konnte, auf der Grund-
lage der Ontologie, Gottesbegriffe entwickeln, die sich zugleich dazu
eigneten, als Maßstäbe für einen kritischen Vergleich der Religionen
zu dienen. Demgegenüber erscheint es zunächst als zweifelhaft, ob
die Transzendentalphilosophie zur Erfüllung dieser Aufgabe fähig
sei. Denn in allen Religionen werden religiöse Erfahrungen gemacht
und bezeugt; darum scheinen sie alle diejenigen Bedingungen zu er-
füllen, die diese Erfahrungen möglich machen und von denen die
Transzendentalphilosophie handelt.

Doch zeigt eine nähere Betrachtung: Die allgemeine Transzen-
dentalphilosophie hat nicht nur die Bedingungen zu beschreiben, die
immer schon erfüllt sind, wenn Erfahrung geschieht; sie kann eben-
dadurch auch Kriterien gewinnen, an denen sich gewisse Fehlformen
der Erfahrung diagnostizieren lassen. Diese Aufgabe tritt deutlicher
hervor, wenn die Aufmerksamkeit sich nicht ausschließlich auf das
Ergebnis konzentriert, das aus der Transformation subjektiver Erleb-
nisse mit Hilfe von Anschauungsformen, Begriffen und Ideen her-
vorgeht, sondern den Vorgang der Gegenstandskonstitution in die
transzendentale Betrachtung einbezieht, der zu diesen Ergebnissen
führt.

Diese Konstitution der Erfahrungsgegenstände wird durch jene
»Grundsätze des reinen Verstandes« geleitet, für die im Ersten Band
der hier vorgelegten Untersuchung eine Neuformulierung vor-
geschlagen worden ist (s. Band I, S. 113 ff.). Die entscheidende Diffe-
renz dieser neuen Formulierung gegenüber der kantischen ergab sich
aus der Beobachtung, daß der Anspruch des Wirklichen sich gegen-
über den Antwort, die das Subjekt in den Akten seines Anschauens
und Denkens gibt, als »je größer« erweist und damit den je einzelnen
Akt dieser Antwort für einen zukunftsoffenen »Dialog mit der Wirk-
lichkeit« offenhält. Das entscheidende Problem einer solchen Be-

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 59

Zweites Teilergebnis

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33 - am 18.01.2026, 12:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


trachtung besteht darin, wie die Zukunftsoffenheit dieses Dialogs mit
der objektiven Geltung und bleibenden Maßgeblichkeit jeder einzel-
nen Erfahrung zusammenzudenken sei.

Um diese Frage zu beantworten, mußte auf vier Bedeutungs-
momente geachtet werden, die jedem Inhalt der Erfahrung zukom-
men und zugleich die Vielfalt der Erfahrungen zur Einheit eines dia-
logischen Erkenntnisweges zusammenschließen. Als Leitfaden zur
Auffindung dieser vier Bedeutungsmomente erwies sich die alte
theologische Lehre vom »Vierfachen Sinn der Heiligen Schriften«
hilfreich. Denn was die Vertreter dieses exegetischen Verfahrens als
vier Charakteristika von Schriften (und allgemeiner: von Zeugnissen
religiöser Erfahrung) deutlich machen konnten, läßt sich darauf zu-
rückführen, daß die Erfahrung selbst diese vier Bedeutungsmomente
aufweist.

Der Inhalt jeder einzelnen Erfahrung gewinnt seine objektive
Geltung und bleibende Maßgeblichkeit gerade dadurch, daß in ihm
ein Bedeutungsgehalt antizipatorisch präsent wird, der erst im Lichte
weiterer Erfahrungen, die mit dem gleichen Gegenstande gemacht
werden, in voller Ausdrücklichkeit hervortritt. Darum muß jede ein-
mal gemacht Erfahrung vom Subjekt, im weiteren Verlauf seines
Dialogs mit der Wirklichkeit, »neu gelesen« werden und bringt da-
durch jeweils »etwas Anderes zum Vorschein« (»alla agoreuei«). Die-
ses »allegorische« Bedeutungsmoment der Erfahrung verbindet sich
mit dem »anagogischen«, sofern jede einzelne Erfahrung das Subjekt
dessen gewiß werden läßt, daß sie durch keine kommende Erfahrung
ihrer Bedeutung beraubt werden wird, wohl aber, kommende Erfah-
rungen deutend und durch sie neu verständlich gemacht, die Vielfalt
der Erfahrungen zu einem Weg zusammenschließt, der »nach oben
führt« (»an-agei«). Es ist gerade dieses anagogische Bedeutungs-
moment der Erfahrung, das die bleibende Maßgeblichkeit jeder
einzelnen mit der Zukunftsoffenheit des Dialogs vermittelt. Ebenda-
durch behält jede einzelne Erfahrung, in ihrer konkreten Bedingtheit
durch Zeit und Umstände, ihre bleibende Denkwürdigkeit (ihr »hi-
storisches« Bedeutungsmoment) und hält doch das Subjekt dafür of-
fen, immer wieder durch neue Erfahrungen zu einer »Umgestaltung
des Denkens« aufgerufen zu werden (und so das »tropologische« Be-
deutungsmoment jeder Erfahrung zu entdecken).

Nun zeigt sich, daß gewisse Fehlformen der Erfahrung entste-
hen, wenn jeweils eines dieser Bedeutungsmomente ausfällt. Wird
in jeder einzelnen Erfahrung das Moment der »je größeren Wahr-

60 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Eine Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33 - am 18.01.2026, 12:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heit« nicht mit-erfahren, durch das sie auf kommende Erfahrungen
verweist, in deren Licht sie »Neues sagen« wird, dann entsteht ein
positivistischer »Tatsachenkult«. Wird demgegenüber, zugunsten
der Zukunftsoffenheit des Dialogs, die bleibende Denkwürdigkeit
der einzelnen, an Zeit und Umstände gebundenen Erfahrung miß-
achtet, dann entsteht die Illusion eines abschließenden Wissens, das
den einzelnen Erfahrungsinhalten nur noch den Rang von »Bei-
spielsfällen« unter einer schon bekannten Regel zugesteht. Geht
dann, unter dem Eindruck des Widerstands, den die Erfahrungsinhal-
te dieser Subsumption unter apriori gewußte Regeln entgegensetzen,
das Vertrauen in die Kontinuität eines »nach oben führenden Weges«
verloren, dann verwandelt sich der Inhalt des Wissens in eine stets
widerrufliche Hypothese. Wird schließlich das tropologische Bedeu-
tungsmoment jeder Erfahrung nicht entdeckt, dann tritt an die Stelle
des Dialogs mit der Wirklichkeit der Versuch, den Erfahrungsinhalt
in ein bloßes »Material« zu verwandeln, das je nach theoretischen
und praktischen Programmen »auszuwerten« ist.

Aber auch die versuchte Kompensation dieser Fehlgestaltungen
der Erfahrung kann zur Konstitution neuer Scheingegenstände füh-
ren, die sich zu ganzen Scheinwelten zusammenschließen. Das ge-
schieht beispielsweise dann, wenn das Ungenügen am »Tatsachen-
kult« zu einer »ästhetischen Allegorese« führt, die alle begegnende
Wirklichkeit in ein bloßes Gefüge von Anlässen für das freie Spiel
der ästhetischen Phantasie verwandelt, oder wenn das Ungenügen
an dem bloßen Wechsel jeweils »neuer« und alsbald »alt« geworde-
ner Wirklichkeitsaspekte dazu führt, daß die bleibende Denkwürdig-
keit jeder einzelnen Erfahrung nur noch darin gesucht wird, dem
Nicht-Mehr-Wirklichen einen Ort in der wehmütigen Erinnerung
zu bewahren. Auf ähnliche Weise kann der zutreffende Eindruck,
daß das Wirkliche sich nicht in den stets widerruflichen »Setzungen«
einer durch wechselnde Methoden bedingten Hypothese erschöpfen
kann, eine Sehnsucht nach »mystischen« Erfahrungen entstehen las-
sen, an denen gemessen die »Alltagswelt« zur »Scheinwelt« versinkt.
Oder der ebenso berechtigte Eindruck, daß das Wirkliche seinen
Anspruch nur geltend machen kann, indem es das Subjekt zur Ver-
änderung seines Anschauens und Denkens herausfordert, kann zur
Sehnsucht nach einer rauschhaften Weise der »Bewußtseins-Erwei-
terung« führen, die sich in Wahrheit als versuchte »Auslöschung der
Vernunft« erweist.

Es wird sich zeigen, daß alle diese Ausfallserscheinungen auch

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 61

Zweites Teilergebnis

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33 - am 18.01.2026, 12:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf dem speziellen Gebiet der religiösen Erfahrung auftreten können
und dann spezifische Fehlgestaltungen dieser Erfahrung erzeugen.
Diese ihrerseits haben zur Folge, daß an die Stelle des Dialogs mit
der Wirklichkeit des Heiligen und ihrem Anspruch der Aufbau von
(vermeintlich religiösen) Scheingegenständen tritt.

Der kritische, aber nicht skeptische Gebrauch des Begriffs »Ve-
ritas semper maior« bildet zugleich die entscheidende Bewährungs-
probe, an der sich zeigen muß, ob von dem hier versuchten Ansatz
aus eine »Philosophische Einübung in die Gotteslehre« geleistet wer-
den kann. Denn die auf allen Feldern der Erfahrung beobachtbare
Differenz zwischen dem Anspruch, den das Wirkliche an uns richtet,
und der Weise, wie wir diesen Anspruch in unserem Anschauen und
Denken beantworten, ist unendlich, wenn es sich um den Anspruch
der göttlichen Wirklichkeit handelt. Daraus entsteht die Frage, ob
angesichts dieser unendlichen Differenz zwischen Anspruch und
Antwort jeder Versuch, »adäquat« von Gott zu reden, von vorne her-
ein vergeblich ist. Selbst der Begriff einer »Annäherung« unseres
Denkens an die Wirklichkeit Gottes läßt nicht nur die Gefahr eines
historischen Relativismus entstehen, sondern erscheint grundsätz-
lich widersprüchlich, weil eine unendliche Differenz nicht durch ir-
gendwelche Veränderungen des Endlichen verringert werden kann.
Wenn aber sowohl der Begriff der »Adäquation« als auch der der
»Annäherung« sich in diesem Falle als unanwendbar erweist, ent-
steht die Frage: Zeigt der Begriff der »Veritas semper maior« eine
Grenze an, an der alles begriffliche Denken endet und die Gottes-
beziehung zu einer Sache irrationaler Gefühle wird? Oder gibt es
eine Weise des Denkens und Sprechens, die dieser unendlichen Dif-
ferenz auf angemessene Weise »korrespondiert« und sich dieser Kor-
respondenz durch Argumente vergewissern kann? Bernd Irlenborn
hat in seiner Dissertation »Veritas semper maior« kritische Anfragen
dieser Art an mein Buch »Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit«
gerichtet. Da ich in den Jahren seit dem Erscheinen dieses Buches
meinen methodischen Ansatz weiterentwickelt habe, kann ich hof-
fen, daß die nun folgenden Ausführungen zugleich eine Antwort
auf diese Anfragen enthalten (s. u. S. 76–90, 272–283, 390–404).

62 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Eine Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33 - am 18.01.2026, 12:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Die Erfahrung und ihre Bedingungen – traditionelle Funktionsbestimmung
	2. Erste Schritte einer Weiterentwicklung
	3. Eine neue Anforderung an die transzendentale Methode
	a) Der interreligiöse Dialog als Anlaß zu einer kritischen Reflexion auf die Bedingungen gelingender Gegenstandskonstitution
	b) Ein noch uneingelöstes Programm: Die Erklärung von Fehlformen der Erfahrung

	4. Eine neue Aufgabe der allgemeinen Transzendentalphilosophie: die Freilegung der Gründe, aus denen Fehlformen der Gegenstands
	a) Der mögliche Ausfall des »allegorischen« Bedeutungsmoments
	b) Der mögliche Ausfall des »historischen« Bedeutungsmoments
	c) Der mögliche Ausfall des »anagogischen« Bedeutungsmoments
	d) Der mögliche Ausfall des »tropologischen« Bedeutungsmoments
	e) Ein Rückblick auf die verschiedenen Formen fehlgeleiteter Weisen der Erfahrung

	Zweites Teilergebnis

