
Der Genius Loci von Monte Verità  
und Glastonbury 
Die sakrale Topologie lebensreformerischer und New Age 

Bewegungen des 20. und 21. Jahrhunderts in Europa 

SILVIA CARNELLI 
 
 
 
Der vorliegende Text beschäftigt sich mit zwei Orten, die im Laufe der Ge-
schichte des 20. Jahrhunderts mit spezifischen kulturellen Bedeutungen aufgela-
den wurden: Monte Verità (CH) und Glastonbury (UK). In der Tat sammelten 
sich an beiden Orten seit dem Anfang des 20. Jahrhunderts einige subkulturelle 
Gruppen, deren Vorstellungen jeweils auf die Lebensreform der Jahrhundert-
wende und auf die spätere New-Age-Spiritualität zurückzuführen sind. Natur-
apostel, Anarchisten, Vegetarier, Okkultisten und Theosophen kreisten um den 
Monte Verità bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts; Hippies, neuheidnische Kreise 
und Geomanten verwandelten Glastonbury in ein berühmtes Zentrum der New-
Age-Kultur in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts. An beiden Orten sam-
melten sich gegenkulturelle Strömungen, die sich durch die Bezeichnung »alter-
nativ« beschreiben lassen. 

Zur besseren Erläuterung des Begriffs »alternativ« für den Monte Verità und 
Glastonbury werden im Folgenden die Ziele bzw. die Vorstellungen der Strö-
mungen kurz skizziert. Diese differenzierten sich in drei Hauptbereiche aus: Po-
litik, Medizin, Spiritualität. Auf politischer Ebene entstand Monte Verità als 
anarchistische Landkommune, die sich auf finanzielle Selbstversorgung, unab-

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 | SILVIA CARNELLI 

hängig von der Industrie und vom Staat, stützte.1 Bei den jährlichen »Glastonbu-
ry Festivals« zentralisierte sich seit den 1970er Jahren die britische Hippie-
Bewegung, die unter anderem nach der Verstärkung eines ökologischen Be-
wusstseins in der Gesellschaft aufrief und somit die grüne Bewegung stärkte.2 Im 
medizinischen Bereich wurden an beiden Orten jeweils ein Sanatorium und Hei-
lungszentren gegründet, mit Schwerpunkt auf der Behandlung von Erkrankungen 
durch Naturheilverfahren und Bewegungstherapie.3 Schließlich wurden eigene 
Spiritualitätsformen an beiden Orten praktiziert, die sich von der Vorstellung ei-
nes transzendenten monotheistischen Vater-Gotts des traditionellen Christen-
tums bewusst abgrenzten. Insbesondere wurde Glastonbury zum Treffpunkt eso-
terisch geprägter und neuheidnischer Religionen, die eine immanente, pantheisti-
sche und holistische Gottesvorstellung verkündeten.4  

Im Allgemeinen lassen sich die ›Alternativen‹, die in den drei Bereichen 
aufgestellt wurden, auf eine gemeinsame Zielvorstellung zurückführen: auf die 
Einführung einer Lebensweise, die sich von den Lebensumständen sowie von 
der etablierten Sozialordnung der industrialisierten, westlichen Gesellschaft des 
20. Jahrhunderts unterscheiden sollte.5 Diese zeichnete sich laut den meisten ›al-
ternativen‹ Gruppen beider Orte durch ein gestörtes Verhältnis zwischen Mensch 
und Natur aus, das zerstörerische Folgen sowohl für die Erde als auch für das In-
dividuum habe.6  

                                                           
1 Vgl. Tripold, Thomas: Die Kontinuität romantischer Ideen. Zu den Überzeugungen 

gegenkultureller Bewegungen. Eine Ideengeschichte, Bielefeld: Transcript Verlag 
2012, S. 40. 

2 Vgl. Aubrey, Crispin/Shearlaw, John: Glastonbury. An Oral History of the Music, 
Mud & Magic, London: Ebury Press 2005, S. 22. 

3 Vgl. Wedemeyer, Bernd: »Culto del corpo e attività sportiva. Un centro di cultura fi-
sica all’avanguardia al Monte Verità«, in: Andreas Schwab/Claudia Lanfranchi (Hg.), 
Senso della vita e bagni di sole. Esperimenti di vita e arte al Monte Verità, Ascona: 
Fondazione Monte Verità 2001, S. 90-104, hier S. 98-101. 

4 Vgl. Garrard, Bruce: Free State. Glastonbury’s Alternative Community 1970 to 2000 
and Beyond, Glastonbury: Unique Publications 2014, S. 320. 

5 Vgl. Kammel, Frank Matthias: »Nach Sonnenaufgang. Jugend als Sinnbild kultureller 
Erneuerung um 1900«, in: G. Ulrich Großmann (Hg.), Aufbruch der Jugend. Deutsche 
Jugendbewegung zwischen Selbstbestimmung und Verführung, Nürnberg: Verlag des 
Germanischen Nationalmuseums 2013, S. 19-27, hier S. 19. 

6 Vgl. Heelas, Paul: The New Age Movement. The Celebration of the Self and the Sa-
cralization of Modernity, Oxford/Cambridge (Massachusets): Blackwell Publishing 
1996, S. 33-35. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER GENIUS LOCI VON MONTE VERITÀ UND GLASTONBURY | 135 

Unter anderem scheinen solche lebensreformerischen Vorstellungen eine 
Wirkung auf das Ortsverständnis zu haben. An erster Stelle führte die pantheisti-
sche und holistische Gottesvorstellung sowohl auf dem Monte Verità als auch in 
Glastonbury zu etlichen Beschreibungen des Ortes als einer Manifestation des 
Sakralen bzw. einer kosmischen »Lebenskraft«. In diesem Zusammenhang wur-
de das Konzept des Genius Loci (»Geist des Ortes«) verwendet, dessen »Prä-
senz« sich an verschiedenen Mikroorten sammelte: auf dem Monte Verità, auf 
dem naheliegenden »Balladrum« und am Seeufer Moscia; auf dem Hügel »Glas-
tonbury Tor«, an der Quelle »Chalice Well« und auf dem Wallfahrtsgelände der 
Glastonbury Abbey.  

Im Allgemeinen sind die Genius-Loci-Anschauungen beider Orte durch eine 
spezielle Strömung der westlichen Ideengeschichte geprägt: die Esoterik, insbe-
sondere deren später entstandene Auslegungen der Theosophie und der Geoman-
tie. Seit Anfang des 20. Jahrhunderts verbreiteten sich solche Strömungen be-
sonders im künstlerischen und gegenkulturellen Bereich,7 beispielsweise inner-
halb der Künstlergruppen vom Monte Verità und von Glastonbury. Diese trugen 
zur Verbreitung der bereits erwähnten Genius-Loci-Vorstellungen in Bezug auf 
beide Orte wesentlich bei, indem sie z.B. die Verbindung zum Ortsgeist in ihre 
Rituale integrierten.  

Eine kritische Auseinandersetzung mit solchen esoterisch geprägten Genius-
Loci-Vorstellungen bedarf einer Erläuterung aus kulturhistorischer Perspektive. 
In diesem Zusammenhang bietet Paul Heelas Analyse der Lebensreform, der 
Hippie-und der New-Age-Bewegung als Manifestationen der »Neuromantik« ei-
nen fruchtbaren Boden für die Beschreibung der Genius-Loci-Vorstellungen 
vom Monte Verità und von Glastonbury. Laut Heelas stützt sich das Gedanken-
gut der bereits genannten Phänomene des 20. Jahrhunderts auf einige Kernmoti-
ve der Romantik des 19. Jahrhunderts. Dazu gehöre die Abgrenzung von der in-
dustrialisierten Moderne, gekoppelt mit der Mission, das Magische in der Welt, 
an erster Stelle in der Natur, wiederzuentdecken.8 Als Vertreter der Lebensre-
form und der späteren New-Age-Kultur zeigten die Gruppen vom Monte Verità 
und von Glastonbury die gleichen »neuromantischen« Vorstellungen. Diese be-
stimmten nicht nur die Ziele der gegründeten Gemeinschaften, sondern auch die 
Konzeption des Ortes selbst. In der Tat liegt den Genius-Loci-Vorstellungen bei-
der Orte die Annahme zugrunde, dass der Ort von Kräften bewohnt wird, die – 

                                                           
7 Vgl. Doering-Manteuffel, Sabine: Okkultismus. Geheimlehren, Geisterglaube, magi-

sche Praktiken (= C.H. Beck Wissen, 2713), München: 2011, S. 22. 
8 Vgl. Heelas, Paul: Spiritualities of Life. New Age Romanticism and Consumptive 

Capitalism, Oxford: Blackwell Publishers 1996, S. 41. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 | SILVIA CARNELLI 

mit Novalis gesprochen – mit dem »Unbekannten, Mystischen und dem Unend-
lichen«9 verknüpft und deswegen durch die Rationalität kaum erreichbar sind. 

Der folgende Text nun setzt sich aus drei Teilen zusammen. Die ersten bei-
den beschreiben die jeweiligen Genius-Loci-Vorstellungen von Monte Verità 
und Glastonbury. Der dritte beschäftigt sich mit deren Analyse aus der ideenge-
schichtlichen Perspektive, indem die jeweiligen Vorstellungen als Produkt der 
Kontinuität einiger Ideen der romantischen Epoche beschrieben werden. 

 
  

1.  DER GENIUS LOCI DES MONTE VERITÀ 
 

1.1  Ascona, Monte Verità: Ein »Kraftortnetz« von Erdenergie 
und Ortsgeistern  

 
Den Namen »Monte Verità«, aus dem Italienischen »Berg der Wahrheit«, erhielt 
der Ort durch die ersten Lebensreformer, die sich 1900 auf dem Hügel Moscia 
ansiedelten. Dieser Hügel liegt im schweizerischen Tessin am Ufer des Lago 
Maggiore, oberhalb des damaligen Fischerdorfs Ascona. Nach einer kurzen Be-
sichtigung entschied sich der belgische Industriellensohn Henri Oedenkoven 
(1875-1935) im November 1900 dafür, ein Gelände auf dem Hügel zu kaufen.10 
Zusammen mit der Musiklehrerin und späteren Lebensgefährtin Ida Hofmann 
(1864-1926) wollte Oedenkoven das Projekt eines Sanatoriums, oder besser ei-
nes Naturheilzentrums, umsetzen. Dieses sollte sich nach dem Vorbild des 1855 
in Bled (Slowenien) von Rikli gegründeten Naturheilzentrums richten, in dem 
körperliche genauso wie psychische Störungen durch Bewegung im Freien, ve-
getarische Ernährung sowie Sonnen- und Wasserbäder behandelt wurden.11  

Zur Zeit der Gründung waren auch die Lebensreformer Lotte Hattemer 
(1875-1906) und die Brüder Karl Gräser (1875-1920) und Gusto Gräser (1879-
1958) am Projekt beteiligt. Besonders die Brüder Gräser wünschten sich eine 
Landkommune von Selbstversorgern, unabhängig von Privatbesitz, Geld und 

                                                           
9 Novalis: Aphorismen, Paderborn: Paderborner Großdruckbuch Verlag 2013, Kap. V. 

Aphorismen und Fragmente 1798-1800, [20]. 
10 Vgl. Antognini, Luigi: »Una storia tra tante altre della collina di Ascona«, in: Giò 

Rezzonico (Hg.), Antologia di cronaca del Monte Verità, Locarno: Arti Grafiche Rez-
zonico e figli 2000, 13-70, hier S. 28. 

11 Vgl. Zidov, Nena: »An Overview of the History of Homeopathy in Slovenia in the 
19th Century«, in: Medizin, Gesellschaft und Geschichte 23 (2004), 183-199, hier 
S. 184. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER GENIUS LOCI VON MONTE VERITÀ UND GLASTONBURY | 137 

staatlichen Strukturen. Dennoch setzte sich Oedenkovens und Hofmanns lebens-
reformerischer Plan durch, der einen unternehmerischen Aspekt enthielt: ein Sa-
natorium, bestehend aus dem Zentralhaus »Casa Annata« (mit Speise- und Ge-
meinschaftssaal), mehreren kleinen Holzhütten für die Gäste und einem Garten 
für die Selbstversorgung, Garten- und Sonnentherapie, begleitet von Kursen in 
Gymnastik und in modernem Tanz.12  

Nach Oedenkovens und Hofmanns Umzug in südlichere Gebiete im Jahr 
1920 wechselte die Siedlung am Monte Verità mehrfach ihre Besitzer. Der be-
rühmteste war der Kaufmann Graf Baron Eduard von der Heydt (1882-1964), 
der das in ein Hotel verwandelte Zentralhaus zu einem Museum der asiatischen 
und afrikanischen Kunst machte.13 1956 übertrug der Baron von der Heydt den 
Monte Verità an den Kanton Tessin, in dessen Händen die Siedlung heutzutage 
liegt.  

Bereits zur Zeit der Gründung spielten die ortsspezifischen Eigenschaften ei-
ne große Rolle, vor allem für Hofmann und Oedenkoven. Obwohl sie mehr oder 
weniger zufällig auf Ascona gestoßen waren, war die Wahl der geographischen 
Lage, nämlich Tessin, immer geplant gewesen – und zwar aufgrund ihrer geo-
klimatischen Eigenschaften, wie Hofmann in ihrer programmatischen Schrift 
Monte Verità. Wahrheit ohne Dichtung (1905) erklärt: »Mässige Erhebungen, 
sowie ausgedehnte Landstrecken, mildes Klima und reiche Vegetation lassen mir 
diesen Punkt Norditaliens für vegetarische Ansiedlungen geeignet erscheinen«.14 
Zugleich nennt Hofmann »das Märchenhafte der Gegend«15 und »ihren Zau-
ber«16 als weitere Gründe für die Ortswahl.  

Die gleiche Art von örtlichem Zauber wurde auch von Robert Landmann er-
wähnt, der nach dem Verkauf des Sanatoriums die Siedlung am Monte Verità 
mit einer anderen Gruppe von Künstlern für eine kurze Zeit verwaltete. Ihm zu-
folge zeichnet sich Ascona durch botanische und geologische Eigenschaften aus, 
in denen »Nord und Süd« (z.B. durch die kargen schweizerischen Alpen und die 

                                                           
12 Vgl. Voswinckel, Ulrike: Freie Liebe und Anarchie. Schwabing – Monte Verità. Ent-

würfe gegen das etablierte Leben, München: Allitera Verlag 2009, S. 21-26. 
13 Vgl. Heydt, Eduard von der/Rheinbaben, Werner von: Auf dem Monte Verità. Gedan-

ken und Gespräche, Zürich: Atlantis Verlag 1958, S. 21. 
14 Hofmann-Oedenkofen, Ida: Monte Verità. Wahrheit ohne Dichtung. Aus dem Leben 

erzählt von Ida Hofmann-Oedenkoven, Lorch: Karl Rohm Verlag 1906, S. 25. 
15 Ebd., S. 11. 
16 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 | SILVIA CARNELLI 

mediterrane Vegetation) »zusammentreffen«17 würden. Dadurch gewinne der Ort 
»ein[en] Zauber, den niemand fassen, den niemand definieren, dem niemand sich 
entziehen kann«.18 Dieser Zauber habe verschiedene Persönlichkeiten, z.B. den 
berühmten Hermann Hesse, zum Ort geführt. Durch diese Menschen sei schließ-
lich eine »spannungsreiche Atmosphäre«19 entstanden, die den Geist des Ortes 
zusätzlich verstärke. Unter anderem ist Hofmanns und Landmanns Betonung des 
südlichen Elements als entscheidendes Merkmal für die Anziehungskraft des Or-
tes auf einen »Mythos des Südens« zurückzuführen, der sich seit der Romantik 
im deutschsprachigen Raum verbreitete.20 Dabei wurde die Idee des »animali-
schen Paradieses«,21 verbunden mit der Vorstellung einer unversehrten, ent-
spannten Lebensart, auf südliche, von Natur aus hellere und wärmere Gebiete 
projiziert, die als Gegenbilder für den zivilisierten und rationalisierten Norden 
galten.22 

Dennoch lassen sich in der Geschichte des Monte Verità auch einige Autoren 
finden, die sich für ein weniger metaphorisches Verständnis seines »Ortsgeistes« 
einsetzten. Im Katalog der Ausstellung über den Monte Verità, die 1968 vom 
Kunstprofessor Harald Szeemann (1933-2005) zur Wiederbelebung des Ortes 
durch die Erinnerung an seine Geschichte organisiert wurde, erwähnt Szeemann 
die »magnetische Anomalie im Raume von Ascona«23 bereits in der Einleitung. 
Er stützt sich dabei auf einen Bericht vom »Ufficio geologico cantonale di Bel-
linzona«, nach dem die Zone von Ascona einen großen Anteil an speziellen Ge-
steinen enthält, die innerhalb von der Geologie als »ultrabasisch« bezeichnet 
werden. Solche Gesteine, die tief aus der Erdkruste stammen, brächten durch ih-
ren hohen Magnetismus Abweichungen im lokalen Magnetfeld hervor. Laut 
Szeemann ist die Präsenz dieser magnetischen Gesteine die Ursache für »die 

                                                           
17 Landmann, Robert: Ascona – Monte Verità. Auf der Suche nach dem Paradies, Frau-

enfeld: Verlag Huber 2009, S. 10. 
18 Ebd., S. 11. 
19 Ebd., S. 9. 
20 Vgl. Kneubühler, Theo: »Die Künstler und Schriftsteller und das Tessin (von 1900 bis 

zur Gegenwart)«, in: Harald Szeemann (Hg.), Monte Verità. Die Brüste der Wahrheit, 
Milano: Electa Editrice 1978, S. 136-178, hier S. 137 ff. 

21 Ebd., S. 136. 
22 Vgl. ebd. 
23 Szeemann, Harald: »Monte Verità – Berg der Wahrheit«, in: Harald Szeemann (Hg.), 

Monte Verità. Die Brüste der Wahrheit, Milano: Electa Editrice 1978, S. 5-9, hier 
S. 6. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER GENIUS LOCI VON MONTE VERITÀ UND GLASTONBURY | 139 

Anziehungskraft des Ortes«.24 Ob solche Abweichungen einen Einfluss auf die 
menschliche Psyche, oder auf das von ihm benannte »menschliche Magnet-
feld«25 hätten, sei zwar nicht wissenschaftlich bewiesen, aber »nicht leichter-
dings von der Hand zu weisen«.26 Seine Recherchen über die intensive Strahlung 
des Ortes begann er aufgrund von Aussagen zahlreicher Ortsbewohner und eini-
ger Piloten der Fluggesellschaft Swissair.27 

Trotz der Ablehnung sowohl der magnetischen Anomalie als auch ihrer Wir-
kung auf die menschliche Psyche aufseiten der Wissenschaft fanden solche Spe-
kulationen über die magnetische Anziehungskraft des Ortes erhebliche Resonanz 
nach 1978. Für diese Entwicklung spielte die Entdeckung einer keltischen Sied-
lung auf dem naheliegenden Berg »Balladrum« durch den Maler und Hobbyar-
chäologen Ernst Frick (1881-1956) eine wichtige Rolle.28 Zum Beispiel prägte 
die Idee einer keltischen Spur auf dem Monte Verità Claudio Andrettas (geb. 
1975) Theorien. Andretta, der als offizieller Reiseleiter für die italienische 
Schweiz tätig ist, gilt als der aktuell wichtigste Vertreter der These des Genius 
Loci von Ascona.  

Im Jahr 2015 veröffentlichte Andretta das Buch Orte der Kraft im Tessin, in 
dem er die »Kraftorte« von Ascona aufgrund von magnetischen Werten be-
schreibt, die er nach dem vom Physiker Alfred Bovis etablierten Verfahren ge-
messen habe. Genauso wie Szeemann behauptet Andretta, dass der hohe Anteil 
an Mineralien- und Eisen des dortigen Gesteins starke magnetische Schwingun-
gen verursache, die auch Menschen bewusst wahrnehmen könnten.29 Der Berg 
»Balladrum« sei nach seiner Messung einer der stärksten »Kraftorte« der Ge-

                                                           
24 Ebd. 
25 Ebd. 
26 Ebd. 
27 Vgl. Schwab, Andreas: »›Lei non può lamentarsi di aver passato il suo tempo an-

noiandosi‹. Harald Szeemann e l’esposizione sul Monte Verità«, in: Claudia Lanfran-
chi Cattaneo/Andreas Schwab (Hg.), Il fondo Harald Szeemann dell’Archivio Fonda-
zione Monte Verità. Dalla visione al chiodo. Dal chiodo alla visione (= Quaderni del 
Bollettino Storico della Svizzera Italiana, Band 12), Bellinzona: Salvioni arti grafiche 
2013, S. 173-220, hier S. 183.  

28 Vgl. Butz, Richard: »Es gibt keinen vernünftigen Grund, Maler zu werden. Ernst 
Frick, 1947«, in: Esther Bertschinger-Joos/Richard Butz (Hg.), Ernst Frick 1881-
1956. Anarchist in Zürich, Künstler und Forscher in Ascona, Monte Verità, Zürich: 
Limmat Verlag 2014, S. 151-368, hier S. 272. 

29 Vgl. Andretta, Claudio: Orte der Kraft im Tessin, Aarau/München: AT Verlag 2015, 
S. 124. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 | SILVIA CARNELLI 

gend, die eine »energetische Aufladung«30 oder einen »Kraftimpuls«31 enthiel-
ten. Diese Energieströme stellt Andretta interessanterweise als Ausdruck einer 
»starken göttlichen Urkraft«32 dar, die durch die ganze Gegend um Ascona strah-
le. Darüber hinaus liege die Kraft des Ortes an seiner Lage: Balladrum, Monte 
Verità und die naheliegende Waldhöhle von Arcegno, die von den befreundeten 
Gusto Gräser und Hermann Hesse als Wohn- und Meditationsort verwendet 
wurde, situiert Andretta auf der »Insubrischen Linie«, d.h. auf der unterirdischen 
Grenze zwischen den Kontinentalplatten von Europa und Afrika. Aus diesem 
Grenzgebiet würden sich unter anderem Spannungen ergeben, die eine anzie-
hende Wirkung an der Oberfläche hätten.33 Aus diesen Gründen bezeichnet And-
retta die Gegend um Ascona als einen »transzendentalen Kraftort«.34 

Andrettas Überlegungen wurden kürzlich von der »Fondazione Monte 
Verità« – der Stiftung, die seit 1989 den Monte-Verità-Komplex verwaltet, be-
stehend aus Vertretern des Kantons, der ETH Zürich und der Gemeinde Ascona 
– ins Kulturprogramm des Ortes aufgenommen. Unter den Führungen, die heut-
zutage auf dem Monte Verità angeboten werden, steht auch die sogenannte 
»Wanderung zu Orten der Kraft«. Dabei führt Andretta die Besucher zu jenen 
Orten der Gegend um Ascona, die eine »geomantische Relevanz« haben sollen 
bzw. mit einer außerordentlichen Kraft aufgeladen seien.35 Diese Wanderung be-
ginnt auf dem Monte Verità, dessen Gelände (inklusiv Hotel und Park) von einer 
»hohen Lebenskraft«36 belebt sei. Dabei bildet der so genannte »Chiaras Regen-
bogen« die erste Etappe: Ein farbiges Mosaik in Schlangenform auf der Hotelter-
rasse, welches in den 1980er Jahren unter der Leitung von italienischen und 
schweizerischen Architekten zur räumlichen Darstellung der unterirdischen 
Kräfte vom Monte Verità gebaut wurde. Die Besucher werden auf den Parcours 
geführt, während Andretta die psychische Wirkung jeder Farbe nach der hinduis-
tischen »Chakralehre« erklärt.37 Darüber hinaus bietet der Park vor dem Hotel 
am Monte Verità auch eine Grünteeplantage mit einem Zen-Garten und einem 

                                                           
30 Ebd., S, 123. 
31 Ebd. 
32 Ebd. 
33 Vgl. ebd., S. 125. 
34 Vgl. ebd., S. 123. 
35 Siehe http://www.monteverita.org/de/39/fuhrungen.aspx 
36 C. Andretta: Orte der Kraft im Tessin, S. 119 ff. 
37 Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER GENIUS LOCI VON MONTE VERITÀ UND GLASTONBURY | 141 

Zen-Haus, in dem die Besucher an einer japanischen Teezeremonie teilnehmen 
können.   38

 
1.2  Moscia: Der Genius-Loci-Ignotus-Kreis 
 
Im Laufe des 20. Jahrhunderts wurde die Vorstellung einer intrinsischen Kraft 
auch einem weiteren Ort um Ascona zugeschrieben. Dieser Ort namens 
»Moscia« befindet sich direkt am Ufer des Lago Maggiore, unter dem Hügel 
Monte Verità. In einer der Buchten am Seeufer liegt eine alte Villa, die Oe-
denkovens Freund und Hausverwalter Karl Vester (1879-1963) gehörte. 1920 
wurde sie von Olga Fröbe-Kapteyn (1881-1962), einer holländisch-britischen 
Künstlerin, gekauft. Nachdem sie 1919 an den Naturheilungsbehandlungen auf 
dem Monte Verità teilgenommen hatte, hatte sie sich dafür entschieden, dorthin 
zu ziehen. Somit entstand die sogenannte »Villa Gabriella«, in der sich ein ande-
res kulturhistorisch wichtiges Ereignis vollzog.39 

Denn ab 1933 organisierte Fröbe-Kapteyn die sogenannten »Eranos-
Tagungen« in ihrer Villa. Diese Tagungen waren nach Fröbes Willen als «Be-
gegnungsstätte für Ost und West«40 gedacht, oder besser als Austausch unter 
Akademikern und Gelehrten über europäische und nicht europäische Darstellun-
gen verschiedener Aspekte des Religiösen und des Spirituellen.41 Fröbes synkre-
tistischer Ansatz, der sie zum Vergleich verschiedener Traditionen der Mensch-
heitsgeschichte führte, wurde von der theosophischen Bewegung, unter anderem 
durch ihre Freundschaft mit Alice Bailey, stark beeinflusst.42 Das Interesse an 
verschiedenen Religionen zeigte sie auch durch ihre bildende Kunst, indem sie 
z.B. den Mandala-Kreis als Ausgangsmotiv für sämtliche Darstellungen ihres ei-
genen Inneren verwendete.43  

Olga Fröbe schloss sich der berühmte Psychoanalytiker Carl Gustav Jung 
(1875-1961) als Leiter der Eranos-Tagungen an. 1949 ließ er mithilfe des Bild-
hauers Paul Speck einen Stein zum »unbekannten Ortsgeist« (Genius Loci Ig-
notus) anfertigen, der in der Mitte des Gartens von Casa Gabriella platziert wur-
de. Vor diesem Stein stand der Tisch, an dem die Mahlzeiten vor und nach den 

                                                           
38 Siehe http://www.monteverita.org/de/39/fuhrungen.aspx 
39 Vgl. Bernardini, Riccardo: Jung a Eranos. Il progetto della psicologia complessa, Mi-

lano: FrancoAngeli s.r.l. 2011, S. 251 ff. 
40 Ebd., S. 42. 
41 Vgl. ebd. 
42 Vgl. ebd., S. 259. 
43 Vgl. ebd., S. 100 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 | SILVIA CARNELLI 

Symposien eingenommen wurden.44 Für Jung und den Theologen Gerardus van 
der Leeuw, der sich am Entwurf des Steins mitbeteiligt hatte, galt dieser als 
räumliche Darstellung jenes Archetypen, der die Geister der Teilnehmer der Ta-
gungen im Hintergrund animierte.45 In der Mitte des Steins, unter der Inschrift, 
prägte der Bildhauer zwei Dreiecke, deren jeweilige längere Seite einerseits nach 
oben (zum Himmel) und andererseits nach unten (zur Erde) gerichtet sind, als 
symbolische Darstellung des Wissendrangs bzw. der geistigen Entwicklung der 
Eranos-Teilnehmer.46 

Laut Fröbe waren die ganzen Eranos-Treffen von einer geistigen Kraft be-
wegt, die sie nach Jungs Wortschatz als »Weg der Suche« oder als »Weg der In-
dividuation« bezeichnete.47 Dabei handele es sich um eine Urkraft, deren magne-
tische Anziehung all diejenigen, die ihrem Ruf nachfolgen, in einen energiebela-
denen Kreis anlocke.48 Fröbe verstand diese magnetische Urkraft unter anderem 
als ortsverbundene Kraft, die »im Wind und im Wasser, in der Sonne und in der 
fruchtbaren Erde von Moscia«49 enthalten sei. Diese fasste sie durch den Aus-
druck »Erdgeist = Natura«50 zusammen, der in ihrem letzten Eranos-Mandala zu 
finden ist. 

Der Glaube an den Genius Loci Ignotus wurde später auch von Rudolf 
Ritsema (1918-2006) unterstützt, der die Leitung nach Fröbes Tod für kurze Zeit 
übernahm. Seine Entscheidung, die akademische Stelle aufzugeben und nach 
Moscia zu ziehen, begründete er damit, dass er sich gegenüber dem Genius [von 

                                                           
44 Vgl. Bremer, Thomas S.: »The Genius Loci Ignotus of Eranos and the Making of a 

Sacred Place«, in: Elisabetta Barone/Matthias Riedl/Alexandra Tischel (Hg.), Pi-
oniere, Poeten, Professoren. Eranos und der Monte Verità in der Zivilisationsge-
schichte des 20. Jahrhunderts (= ERANOS, Band 11), Würzburg; Königshausen & 
Neumann 2004, S.79-82, hier S. 79. 

45 Vgl. Hakl, Hans Thomas: Eranos. An Alternative Intellectual History of the Twentieth 
Century, Sheffield/Bristol (USA): Equinox Publishing 2013, S. 219 ff. 

46 Vgl. ebd. 
47 Fröbe-Kapteyn, Olga: »The Psychological Background of Eranos«, in: Nancy Cater 

(Hg.), Eranos. Its Magical Past and Alluring Future. The Spirit of a Wondrous Place 
(= Spring. A Journal of Archetype and Culture, Band 92), New Orleans, Louisiana: 
Spring Journal 2015, S. 29-38, hier S. 32. 

48 Vgl. ebd. 
49 Ebd., S. 36. 
50 Vgl. R. Bernardini: Jung a Eranos. Il progetto della psicologia complessa, S. 105. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER GENIUS LOCI VON MONTE VERITÀ UND GLASTONBURY | 143 

Eranos] verpflichtet fühlte.51 Ritsema, der Fröbes theosophische Ansichten teilte, 
legte den Schwerpunkt der folgenden Eranos-Tagungen lediglich auf die psy-
choanalytische und mystische Interpretation des chinesischen I-Ching – eine 
Entscheidung, die zur definitiven Spaltung unter den akademischen Eranos-
Mitgliedern führte.52 

 
 

2. DER GENIUS LOCI VON GLASTONBURY 
 
2.1  »Glastonbury Tor« – »Chalice Well«: Ein »Kraftortnetz« von 

Göttern und Ley-Linien 
 
Genauso wie der Hügel Monte Verità neben dem kleinen Dorf Ascona liegt, liegt 
der Hügel »Glastonbury Tor« in der Nähe der kleinen Stadt Glastonbury. In den 
1970er Jahren leitete Philip Rahtz (1921-2011) die größte archäologische Unter-
suchung der Gegend und führte dessen erste Besiedlung auf die neolithische Ära 
zurück. Nach seinen Einschätzungen entwickelte sich der »Tor« zu einer militä-
rischen Burg zwischen dem 5. und dem 7. Jahrhundert nach Christus – also in 
etwa zu der Zeit, in der laut den Annalen der später berühmt gewordene König 
Artus über die Region herrschte.53 Im Laufe des Mittelalters, mit der Ankunft der 
Christen, wurde ein Kloster auf dem »Glastonbury Tor« errichtet, das bis zur 
Auflösung unter Heinrich VIII existierte.54 

Zur gleichen Zeit von Rahtzs Forschungen warf der Kulturhistoriker Geoff-
rey Ashe (geb. 1923) eine weitere Frage bezüglich der Verwendung des Hügels 
»Glastonbury Tor« auf. In seinem Buch The Glastonbury Maze (1969) wies er 
auf die Terrassen hin, die sich spiralförmig von den Füßen des Hügels bis zur 
Spitze erstrecken. Insbesondere spekulierte Ashe über die religiöse Nutzung der 
Terrassen bei den neolithischen Völkern. Ihm zufolge wurden solche spiralför-
migen Terrassen als Labyrinth angefertigt, um ein ganzes Spektrum an Mutter-

                                                           
51 Vgl. T. Hakl: Eranos. An Alternative Intellectual History of the Twentieth Century, 

S. 220. 
52 Vgl. ebd., S. 74. 
53 Vgl. Rahtz, Philipp/Watts, Lorna: Glastonbury. Myth and Archaeology, Stroud: The 

History Press 2009, S. 71. 
54 Vgl. ebd., S. 78 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 | SILVIA CARNELLI 

Erde-Ritualen auszuführen. Später wurden laut Ashe viele dieser Rituale von den 
britischen Kelten übernommen, um ihre eigenen Naturgötter anzubeten.55  

Trotz Mangels an Belegen erzeugte diese Darstellung große Resonanz in den 
1970er Jahren, vor allem innerhalb der New-Age-Szene. In dieser Zeit veröffent-
lichte der esoterisch orientierte Autor John Michell das Buch The New View O-
ver Atlantis, in dem er den »Glastonbury Tor« als Kraftort beschreibt.56 In seiner 
Vorstellung bilde der Hügel einen der energiegeladenen Punkte der von ihm be-
nannten »St. Michael’s Line«: einer »Ley Line«, d.h. eines mit starker »Er-
denergie« geladenen Linie durch die Region Somerset, die unter anderem bis 
zum berühmten Stonehenge ziehe.57 Genauso wie die meisten Vertreter der west-
lichen »Geomantie« – jener esoterischen Lehre, die nach unterirdischen Kräften 
sucht – bezieht sich Michell auf die chinesische daoistische Lehre des »Feng-
Shui«, die sich um die Harmonisierung zwischen Mensch und Umgebung durch 
die sich ergänzenden kosmischen Kräfte »yin« und »yang« kümmert.58 

Zehn Jahre nach der Veröffentlichung der beiden Theorien wurde die Vor-
stellung vom »Glastonbury Tor« als Kraftort von den neuheidnischen Bewegun-
gen »OBOD« (»Glastonbury Order of Druids«) und »Goddess Movement« in ih-
re sakrale Topographie eingeflochten. Beide Gruppen, die sich auf die religiöse, 
polytheistische und pantheistische Tradition der britischen Kelten berufen, feiern 
seit den 1990er Jahren die Sonnenwende, das Fruchtbarkeits- und Frühlingsfest 
»Beltane« und das jährliche »Goddess Fest« auf dem »Glastonbury Tor«. Zu 
diesen Anlässen treffen sich die Mitglieder gewöhnlich am Fuß des Hügels (bei 
der Sonnenwendefeier bereits um 04:30 Uhr), ziehen tanzend und singend hinauf 
zum Gipfel, sprechen Gebete oder üben Meditation im Kreis.59  

In diesem Zusammenhang sind die Leitsätze des neuheidnischen »Goddess 
Movement« am repräsentativsten. Ihre Begründerin Kathy Jones eröffnete 2002 
den ersten offiziellen »Goddess Tempel« in Glastonbury, weil sie diesen Ort als 
Kraftzentrum des britischen Heidentums versteht. Denn laut einigen Überliefe-
rungen, die auf mittelalterliche Mönche zurückzuführen sind, galt Glastonbury 
als »Avalon« für die keltischen Bewohner der Gegend. »Avalon« war die Insel 

                                                           
55 Vgl. Ashe, Geoffrey: The Glastonbury Tor Maze, Glastonbury: Gothic Image Publica-

tions 1979, S. 1 ff. 
56 Vgl. Michell, John: The New View Over Atlantis, London: Thames and Hudson Ltd 

1983, S. 167 ff. 
57 Vgl. ebd., S. 182. 
58 Vgl. ebd., S. 60. 
59 Siehe http://www.glastonburyorderofdruids.com/25th_Beltane_Celebration.html 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER GENIUS LOCI VON MONTE VERITÀ UND GLASTONBURY | 145 

der Toten, deren Gott im Inneren des Tors wohnte.60 Diese mittelalterliche Le-
gende und sämtliche weiblichen Gottheiten aus der Keltentradition wurden in 
Jones’ Schriften mit der Ley-Linien-Lehre so zusammengeführt, dass Glastonbu-
ry als ein lebendiger und gotterfüllter Ort dargestellt wird. 

Innerhalb der neuheidnischen Religion wird die »Goddess« als die lebenge-
bende- und nehmende Kraft verstanden, die die Welt immer neu schöpfe. Auf-
grund ihrer gebärenden Eigenschaft soll diese Kraft nach Jones nicht als »Va-
ter«, sondern als »Mutter« bezeichnet und geehrt werden.61 An erster Stelle sei 
diese weibliche Urkraft in der Natur tätig – in ihren Erscheinungen, unter ande-
rem in den Formen der Landschaft. Demnach identifiziert Jones mehrere Ort-
schaften um den Hügel »Glastonbury Tor«, aus deren geographische Lage sich 
»der Körper der Göttin«,62 auf der Erde liegend, erkennen lasse. Als Körperglie-
der der Göttin seien solche Orte »von mystischen Vibrationen erfüllt«.63 Aus 
diesem Grund gehören sogenannte »Goddess Pilgrimages« zu den Hauptritualen 
der »Goddess Movement«: Wanderungen durch »die sakrale Landschaft«, bei 
Bedarf auch in Begleitung von einer Priesterin, auf denen die Gläubigen bei 
wichtigen Ortschaften verweilen und meditieren, um »Ihre Stimme [Die Stimme 
der Göttin] und Ihre Präsenz in Ihrer Natur«64 zu spüren. Jones zufolge bildet der 
Hügel »Glastonbury Tor« als die linke Brust der Göttin einen dieser sakralen Or-
te. Darüber hinaus käme die geheimnisvolle Kraft des »Glastonbury Tors« auch 
von seiner allgemeinen Lage innerhalb der Region Somerset, d.h. als »Erd-
chakra« (Kraftzentrum der Erde) auf der von Michell bereits erwähnten »St. Mi-
chael’s Ley Line«.65  

Darüber hinaus spielt ein weiterer Ort in Glastonbury eine wichtige Rolle in-
nerhalb des von Jones beschriebenen »Kraftortnetzes«: »Chalice Well«. Dabei 
handelt es sich um eine Wasserquelle am Fuß des Hügels »Glastonbury Tor«. 
Die rötliche Farbe des fließenden Wassers, durch die hohe Konzentration von 
Eisen verursacht, begünstigte die Entstehung sämtlicher Legenden seit dem Mit-
telalter. Die berühmteste von ihnen erzählt, dass das Wasser durch das Blut 
Christi seine rötliche Farbe gewann, nachdem Joseph von Arimathäa, der angeb-

                                                           
60 Vgl. http://www.bbc.co.uk/religion/religions/paganism/subdivisions/goddess.shtml 

vom 25.10.2004. 
61 Vgl. Jones, Kathy: In the Nature of Avalon. Goddess Pilgrimages in Glastonbury’s 

Sacred Landscape, Glastonbury: Ariadne Publications 2007, S. 6. 
62 Ebd., S. 5. 
63 Vgl. ebd., S. 5. 
64 Ebd., S. 29. 
65 Vgl. ebd., S. 56 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 | SILVIA CARNELLI 

lich nach dem Tod Jesu auf der britischen Insel gelandet war, den Kelch Christi 
in die Quelle geworfen hatte.66 Jedoch wurde in den 1970er Jahren, genauso wie 
für »Glastonbury Tor«, auch über eine religiöse Verwendung der Quelle in Zei-
ten vor der Institutionalisierung des christlichen Glaubens diskutiert. In diesem 
Zusammenhang waren die Schriften des esoterisch orientierten Autors Nicholas 
Mann (geb. 1952) von großer Bedeutung. In The Red & White Springs. The Mys-
teries of Britain at Glastonbury (1992) und The Isle of Avalon. Sacred Mysteries 
of Arthur and Glastonbury (2001) nennt er einige Spuren, die ihm zufolge auf 
eine vorchristliche heidnische Präsenz deuten: die Lage der Kammer über der 
Quelle, die am Sonnenwendekalender orientiert sei, und Ritzen an den Wänden, 
die Ähnlichkeiten mit denen von Stonehenge aufweisen.67 

Solche Behauptungen wurden ab den 1980er Jahren von den Vertretern der 
New-Age-Kultur zum Zwecke des kommerziellen Aufbaus von »Chalice Well« 
kolportiert. An erster Stelle machte man Werbung für die heilende Kraft des 
Wassers, das dort seit dem Beginn des 20. Jahrhunderts in drei Becken geleitet 
worden war. Die ersten zwei Becken, »Lion’s Head« und »Arthur’s Pool«, wur-
den jeweils zum Trinken und zum Baden verwendet. Das dritte Becken baute der 
Architekt Frederick Bligh Bond (1864-1945) in Form einer »vesica piscis«, be-
stehend aus zwei Kreisen, die sich in einem Schnittpunkt kreuzen.68  

Die Darstellung von »Chalice Well« als magischer Ort wurde allerdings be-
sonders vom amerikanischen Ehepaar Colleen und Fred Rosado gefördert, die 
1996 die Leitung des Ortes im Auftrag des »Chalice Well Trust« übernahmen, 
und »Chalice Well« als Kraftort mit »durchquerenden Energieströmungen«69 
propagierten. Zur gleichen Zeit entstand das bis heute weitergeführte New-Age-
Programm, das Meditationskreise und »Healing Weekends« in »alternativer Me-
dizin« (mit solchen Behandlungsmethoden wie »Gong Baths«, »Spiritual Heal-
ing«, »Sonic Massage« und »Transformational Soul Healing«) anbietet.70 

 

                                                           
66 Vgl. Capt, Raymond E.: The Traditions of Glastonbury, Muskogee, Oklahoma: Arti-

san Publishers 2008, S. 90. 
67 Vgl. Mann, Nicholas: The Isle of Avalon. Sacred Mysteries of Arthur and Glaston-

bury, London: Green Magic 2001, S. 145 ff. 
68 Vgl. B. Garrard: Free State. Glastonbury’s Alternative Community 1970 to 2000 and 

Beyond, S. 249 ff. 
69 Ebd., S. 252. 
70 Siehe 

http://www.chalicewell.org.uk/index.cfm/glastonbury/Events.Details/event_id/323 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER GENIUS LOCI VON MONTE VERITÀ UND GLASTONBURY | 147 

Trotzdem verdankt sich die Popularität von »Chalice Well« unter den New-
Age-Touristen auch dem »Goddess Movement«. In ihren Schriften beschreibt 
Kathy Jones die Quelle als ein Kraftzentrum, in dem die Gläubigen sitzen, medi-
tieren und durch die »fruchtbare Natur«71 eine geistige Erfrischung erleben kön-
nen. Insbesondere sei laut Jones die Kraft der »Goddess« im heilenden Wasser 
enthalten. Aus diesem Grund empfiehlt sie z.B. als Ritual, das Quellwasser in 
einer Flasche zu sammeln und es während der Meditation tropfenweise zu trin-
ken.72 Schließlich vertritt Kathy Jones die Auffassung, dass die Göttin Natur eine 
heilende Wirkung sowohl auf den Geist als auch auf den Körper habe. Aus die-
sem Grund gründete das »Goddess Movement« zusätzlich zu seinem Tempel 
den »Goddess House of Healing«. Ähnlich wie die Leiter des Sanatoriums auf 
dem Monte Verità in den ersten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts bietet Jones in 
ihrer Naturheilanstalt sogenannte »holistic natural therapies« an, d.h. homöopa-
thische und psychosomatische Behandlungsmethoden für verschiedene körperli-
che und geistige Erkrankungen.73  

 
2.2  Glastonbury Abbey: Die ›Geister‹ der Vergangenheit  

 
Wie bereits erwähnt, nahm am Anfang des 20. Jahrhunderts der Architekt Fre-
derick Bligh Bond an der Konstruktion der Identität von »Chalice Well« als 
›Kraftort‹ durch die Errichtung der drei Becken teil. Nicht nur der Quelle, son-
dern auch einem anderen Ort in Glastonbury schrieb er eine außergewöhnliche 
Kraft zu: der katholischen Glastonbury Abbey.  

Diese Abtei entstand aus einer kleinen Kirche, die bereits im 2. Jahrhundert 
nach Christus von einer Mönchgemeinde errichtet worden war. Ihren offiziellen 
Status als katholische Abtei erhielt sie im Jahr 443. Seit dieser Zeit bildete sie 
einen der wichtigsten katholischen Wallfahrtsorte auf der britischen Insel.74 Zwi-
schen 1908 und 1922 förderte die Kirche eine große archäologische Untersu-
chung des Geländes und gab den Auftrag dazu an den damals als Architekt täti-
gen Frederick Bligh Bond. In der Tat entdeckte er viele Teile der ehemaligen 
Abtei unter dem Gelände, z.B. mehrere Kapellen, und lieferte eine detaillierte 
Beschreibung zu deren Lage, Größe und Innenräumen. Dennoch wurde ihm 
1922 der Auftrag entzogen und seine Forschung wurde von der Kirche nicht an-

                                                           
71 K. Jones, The Goddess in Glastonbury, S. 30. 
72 K. Jones: In the Nature of Avalon. Goddess Pilgrimages in Glastonbury’s Sacred 

Landscape, S. 74. 
73 Siehe http://glastonburygoddesshouse.co.uk/goddesshousehealing/ 
74 Vgl. R. E. Capt: The Traditions of Glastonbury, S. 55. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 | SILVIA CARNELLI 

erkannt. Der Grund dafür lag den Kirchenvertretern zufolge darin, dass er unwis-
senschaftliche Methoden für die Forschungen angewandt habe.75  

Neben den mittelalterlichen, schriftlichen Berichten der Baumeister und den 
kunstgeschichtlichen Einordungsmethoden aufgrund der stilistischen Merkmale 
der Gebäude benutze Bligh Bond nämlich das »automatische Schreiben«. Wie er 
in dem umstrittenen Werk The Gate of Remembrance (1918) erklärt, übte er die-
se Technik mit seinem Freund John Alleyne aus. Dieser war laut Bond in der 
Lage, sich selbst in einen Trancezustand zu versetzen, durch den er Kontakt mit 
dem Geist von einem Mönch der Abtei aufnehmen könne, der während der Zeit 
der normannischen Eroberung in der Abtei gelebt hatte. Bei einer solchen Gele-
genheit stellte Bligh Bond Fragen über die Abtei, die sein Freund, durch den 
Geist des Mönchs geleitet, schriftlich beantwortete. Denn dieser Geist benutzte 
laut Bligh Bond Alleynes Unterbewusstes als Medium zur Kommunikation mit 
der Gegenwart, direkt aus dem »kosmischen Gedächtnis«.76  

Nach seiner Entlassung im Jahre 1922 verbreitete Bligh Bond seine von ihm 
als »psychische Archäologie« bezeichnete Methode unter den esoterischen Krei-
sen in Großbritannien, bevor er endgültig in die USA zog.77 In diesem Zusam-
menhang integrierte er die katholische Abbey als Hauptteil des bereits etablier-
ten »Kraftortnetzes« »Glastonbury Tor«-»Chalice Well«. Zu diesem Zweck 
diente auch die Form der »vesica piscis«, die er von den Freimaurern übernom-
men hatte.78 Laut Bligh Bond lag diese Form auch an der Basis der »Lady’s 
Chapel«, einer der wichtigsten Kapellen der mittelalterlichen Abtei, die unter der 
angeblichen Leitung des Mönchs ausgegraben worden war.79 Wie bereits er-
wähnt, wurden Bligh Bonds Vorstellungen zum größten Teil durch seinen Kon-
takt zu okkultistischen und esoterischen Kreisen geprägt. Denn zu Lebenszeiten 
stand Bligh Bond in Verbindung mit den Freimaurern von Bristol, mit der »The-
osophical Society«80 und mit Dr. Goodchilds »Holy Grail Church« von Bristol, 
die den Glauben an eine göttliche weibliche Kraft, im Kelch des berühmten 

                                                           
75 Vgl. P. Rahtz/L. Watts: Glastonbury. Myth and Archaeology, S. 87 ff.  
76 Vgl. ebd. S. 13-16. 
77 Vgl. ebd., S. 88. 
78 Siehe http://www.odeion.org/gematria/gemchap-iii.html 
79 Vgl. F. Bligh Bond: The Gate of Remembrance. The Story of the Psychological Ex-

periment Which Resulted in the Discovery of the Edgar Chapel at Glastonbury, Mil-
ton Keynes: General Books 2010, 2nd Edition, S. 62.  

80 Vgl. Hopkinson-Ball, Tim: The Rediscovery of Glastonbury. Frederick Bligh Bond. 
Architect of a New Age, Stroud: Sutton Publishing 2007, S. 14, 27. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER GENIUS LOCI VON MONTE VERITÀ UND GLASTONBURY | 149 

»Grals« verkörpert, verkündete.81 Nach seinem Tod wurden seine Auffassungen 
von Kathy Jones neuheidnischer Bewegung übernommen. Unter anderem griff 
Jones auf seine Spekulationen über den Geist der Abtei zurück und integrierte 
sie letztlich in ihre eigene sakrale Topographie des Ortes.  

In ihrem Buch In the Nature of Avalon. Goddess Pilgrimages in Glaston-
bury’s Sacred Landscape vertritt Jones die These, dass Glastonbury Abbey 
genauso ein Kraftort sei wie »Glastonbury Tor« und »Chalice Well«. An erster 
Stelle liege die Abtei, nach ihrer bekannten Interpretation der Landschaftsfor-
men, in der Gebärmutter der Göttin.82 Als Folge bilde sie einen der »magischsten 
Orten auf der Insel Avalon«83 und zugleich einen Teil der größten Ley-Linie 
zwischen »Glastonbury Tor« und Stonehenge.84 Genauso wie alle Kraftorte sei 
Glastonbury Abbey von einem Geist belebt, einem »energetischen Vortex auf 
der Achse zwischen Himmel und Erde«,85 den sie zu den »herrschenden Ener-
gien auf der südlichen Hälfte der britischen Inseln«86 zählt. Solche ortsverbun-
denen Energien, so argumentiert Jones, seien den Kelten und den ersten Christen 
dermaßen wichtig gewesen, dass sie eine sakrale Stätte gebaut hätten – die später 
als »Lady’s Chapel« bezeichnete Kapelle, aus der sich der ganze Abteikomplex 
entwickelt. Mit diesem Argument nimmt Jones auch Bligh Bonds Aussagen über 
die »vesica piscis« auf, indem sie den ehemaligen Mönchen und Baumeistern 
der Abtei geomantische, heutzutage als »esoterisch« bezeichnete Kenntnisse zu-
schreibt. Aus diesen Gründen startete die erste »Goddess Conference« (die jähr-
liche größte Zelebration der Bewegung) im Jahre 1995 genau in der »Lady’s 
Chapel«, in der eine Wasserquelle entspringt. Vor dieser Quelle fand ein ähnli-
cher Ritus wie bei »Chalice Well« statt, der von Kathy Jones geleitet wurde: Die 
Gläubigen huldigten der Goddess Mary mit Gesängen und tranken aus dem 
Quellwasser. Heutzutage gehört Glastonbury Abbey immer noch zu den von Ka-
thy Jones ausgeschriebenen Wallfahrtsorten in der Stadt Glastonbury.87  

 
 

                                                           
81 Vgl. Benham, Patrick: The Avalonians, Glastonbury: Gothic Image Publications 

1993, S. 100. 
82 Vgl. K. Jones: In the Nature of Avalon. Goddess Pilgrimages in Glastonbury’s Sacred 

Landscape, S. 146. 
83 Ebd., S. 148. 
84 Vgl. ebd., S. 153. 
85 Ebd., S. 148. 
86 Ebd., S. 153. 
87 Vgl. ebd., S. 147 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 | SILVIA CARNELLI 

GENIUS-LOCI-VORSTELLUNGEN: AUF DER SPUR
 DER NEUROMANTIK 

 
In den vorigen Abschnitten wurden einige Vorstellungen über den Genius loci 
der beiden Orte Monte Verità und Glastonbury erläutert. Im Allgemeinen teilen 
alle erwähnten Autoren den Gedanken, dass ein Ort eine intrinsische, d.h. nicht 
nur durch die menschliche Wahrnehmung hervorgerufene Kraft besitze. Zusätz-
lich tritt bei mehreren Kraftortanschauungen die Idee vor, dass diese ortsintrinsi-
sche Kraft einer kosmischen Ordnung zuzuschreiben sei, d.h. aus der gleichen 
Quelle stamme, aus der sowohl der Mensch als auch die Welt geschöpft seien. In 
diesem Zusammenhang bilden Olga Froebes Genius Loci Ignotus und Kathy Jo-
nes’ sakrale Topologie exemplarische Beispiele. 

Besonders die Vertreter jener Ortskonzeptionen, die den Genius Loci auf ei-
ne göttliche Abstammung zurückführen, lassen sich aus kulturhistorischer Sicht 
einer spezifischen Strömung zuordnen, die mit dem Okkultismus und mit der 
Esoterik verwandt ist. Der Okkultismus gewann im Laufe des 19. Jahrhunderts 
eine neue Dynamik, insbesondere durch die Verbreitung von Franz Anton Mes-
mers Methode, welche die Lenkung magnetischer Ströme von der Umwelt auf 
den Menschen nutzte, um solche Erkrankungen wie Wassersucht, Paralyse, 
Gicht, Skorbut, Taubheit und Blindheit zu heilen.88 Die Esoterik blühte vor allem 
im 20. Jahrhundert, und zwar durch die Gründung solcher Geheimbünde wie He-
lena Petrovna Blavatskys Theosophical Society (gegründet 1875) und Aleister 
Crowleys Orden Astrum Argenteum (gegründet zwischen 1904 und 1907). Durch 
asketische, mystische und ekstatische Übungen, die zum größten Teil vom Ge-
dankengut des Neuplatonismus und des Hermetismus der Renaissance über-
nommen wurden, zielten die Mitglieder solcher Kreise auf eine innere Heilung 
durch die Transformation des Bewusstseins ab. Aus beiden Strömungen kristalli-
sierte sich letztlich der Kern der gegenwärtigen New-Age-Bewegung,89 der die 
meisten ›alternativen‹ Gruppen des Monte Verità und von Glastonbury angehö-
ren. Die von ihnen verkündeten Glaubensvorstellungen und Lebensweisen 
zeichnen sich hauptsächlich durch einen »eklektizistischen Synkretismus«90 aus, 
d.h. sie bedienen sich sowohl der bereits erwähnten okkultistischen und esoteri-

                                                           
88 Vgl. T. Tripold: Die Kontinuität romantischer Ideen. Zu den Überzeugungen gegen-

kultureller Bewegungen. Eine Ideengeschichte, S. 154. 
89 Vgl. S. Doering-Manteuffel: Okkultismus. Geheimlehren, Geisterglaube, magische 

Praktiken, S. 22. 
90 Vgl. Runggaldier, Edmund: Philosophie der Esoterik, Stuttgart: Verlag W. Kohlham-

mer 1996, S. 200. 

3.

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER GENIUS LOCI VON MONTE VERITÀ UND GLASTONBURY | 151 

schen Traditionen und der im Westen etablierten monotheistischen Religionen 
(Christentum, Judentum, Islam) als auch anderer nicht-europäischen Lehren (vor 
allem Hinduismus). Darüber hinaus berufen sich viele der New-Age-
Bewegungen auf heidnische Religionen (z.B. auf die keltische), deren Magie 
bzw. Naturverbundenheit besonders hervorgehoben wird. In diesem Zusammen-
hang gewannen nach den 1970er Jahren, vor allem dank der Verbreitung der 
Frauen-und Ökologiebewegung, die heidnischen Mutter-Erde-Kulte immer mehr 
an Bedeutung.91 Eine synkretistische Konstruktion des eigenen Gottesbildes und 
die Sakralisierung der Natur, die meistens mit der Vorstellung einer weiblichen 
Urkraft gekoppelt ist, bilden auch die wichtigsten gemeinsamen Merkmale der 
Bewegungen von Monte Verità und Glastonbury. 

Im Kontext einer Philosophie des Ortes ist es interessant, dass solche Glau-
bensvorstellungen zu einer spezifischen Ortsbestimmung führen. Wie bereits er-
wähnt, wurden beide Orte von den oben erwähnten Gruppen als lebendige räum-
liche Teile der Welt betrachtet, die genauso wie Mensch und Tiere von einer ei-
genen Lebenskraft unbekannter und/oder mystischer (Genius Loci) Herkunft, 
bewohnt sind. Solcher Konzeption des Ortes liegt eine bestimmte Vorstellung 
der Welt zugrunde, die auf der »Immanenz des Göttlichen«92 beruht: auf der Idee 
einer übermenschlichen Kraft, die alle Geschöpfte (Mensch, Tiere und Umwelt) 
in Form von Energie verbindet und sich insbesondere durch Naturerscheinungen 
manifestiert. Hinter einer solcher Vorstellung steckt unter anderem die Kritik an 
der rationalisierten Hochindustrialisierung der Neuzeit, nach der die Menschen 
durch die Technik aufgehört haben sollen, das Göttliche in der Natur zu erken-
nen und entsprechend zu behandeln.93 Dieses Argument bildete den Kern jener 
gesellschaftskritischen Bewegungen, die sich bereits im Industriezeitalter entwi-
ckelten, zu denen sowohl die Lebensreform vom Monte Verità als auch die spä-
tere New Age von Glastonbury gehören. 

Nicht aus Zufall berufen sich die meisten Darstellungen des Genius Loci von 
Monte Verità und Glastonbury auf die natürlichen Eigenschaften beider Orte, 
z.B. auf das Klima, die Landschaft, den Boden, die Fauna und Flora, um ihre 

                                                           
91 Vgl. Maske, Verena Ninon: »Alternative Religiosität in der Spätmoderne am Beispiel 

der freien Gruppe der ›Weisen Frauen‹«, in: Michael Klöcker/Udo Tworuschka (Hg.), 
Handbuch der Religionen. Kirchen und andere Glaubensgemeinschaften in Deutsch-
land und im deutschsprachigen Raum, Kulmbach: Mediengruppe Oberfran-ken – 
Fachverlage GmbH & Co. KG 2006, S. 1-14, hier S.3. 

92 Ebd., S. 8. 
93 Vgl. S. Doering-Manteuffel: Okkultismus. Geheimlehren, Geisterglaube, magische 

Praktiken, S. 18 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 | SILVIA CARNELLI 

vermeintliche Lebendigkeit zu begründen. Aus dieser Einstellung entstanden 
sowohl die Zurück-zur-Natur-Philosophie der Lebensreformer von Monte 
Verità, die als Hauptmotto ihres lebensreformerischen Sanatoriums galt, als auch 
Fröbes und Andrettas Darstellungen der Gegend um Ascona als Kraftort. Insbe-
sondere zeichnen sich Andrettas Vorstellungen durch den Bezug auf die »alten« 
Naturvölker, und zwar auf die Kelten, aus. Der gleiche Bezug spielte eine wich-
tige Rolle bei den New-Age-Gruppen von Glastonbury. In dieser Hinsicht ver-
fügte Glastonbury durch die mittelalterlichen Legenden über Avalon und die Ar-
tussage über einen reicheren Boden für die Übertragung heidnischer Spuren zu 
New-Age-Lehren als Monte Verità. Trotzdem macht die Rückkehr zu den heid-
nischen vorchristlichen Traditionen den gesellschaftskritischen Charakter beider 
Gruppen aus. Denn den ›alten‹ Völkern wird ein nicht durch technisches Wissen 
gestörtes Verhältnis zur Natur zugeschrieben, aufgrund dessen das Göttliche, 
z.B. der Genius Loci, erkannt werden kann. Diese Fähigkeit erlaubt laut der 
New-Age-Einstellung jenes harmonische Dasein auf Erden, das der Mensch 
durch die starke Entwicklung der Industrie verloren hat.94  

Wie bereits erwähnt, lässt sich die Fokussierung auf die Wirkung des Geistes 
im Kosmos auf die Zeit der Renaissance, unter anderem auf die neuplatonische 
Philosophie von Marsilio Ficino (1433-1499) und auf die hermetische Lehre des 
Universalgelehrten Agrippa von Nettesheim (1486-1535) zurückführen.95 Dieses 
Interesse für das Unsichtbare hinter dem Sinnlichen, das zur Erklärung des 
Mensch-Natur-Verhältnisses dienen sollte, blühte besonders in der romantischen 
Kulturepoche, d.h. zwischen dem Ende des 18. Jahrhunderts und dem Ende des 
19. Jahrhunderts. Denn die Sehnsucht nach dem Erhabenen in der Welt, wie es 
sich in der Natur manifestiert, gekoppelt mit der Kritik an der modernen westli-
chen und durch die Rationalität zerrissenen Gesellschaft, bilden einige der Ele-
mentarideen der Romantik, die Thomas Tripold unter den Begriff »holistisches 
Pathos« zusammenfasste.96 Damit ist die höhere Bewertung der emotionalen und 
sensitiven Verbindung zu sich selbst, zur Umwelt und zu den außeralltäglichen 
Sphären gemeint, welche den romantischen Drang nach Einheit erfüllen soll.97 

                                                           
94 Vgl. Hunt, Stephen J.: Alternative Religions. A Sociological Introduction, Farn-

ham/Burlington (USA): Ashgate Publishing 2003, S. 139. 
95 Vgl. S. Doering-Manteuffel: Okkultismus. Geheimlehren, Geisterglaube, magische 

Praktiken, S. 19 und 22. 
96 Vgl. T. Tripold: Die Kontinuität romantischer Ideen. Zu den Überzeugungen gegen-

kultureller Bewegungen. Eine Ideengeschichte, S. 27. 
97 Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER GENIUS LOCI VON MONTE VERITÀ UND GLASTONBURY | 153 

Die gleichen Grundideen lassen sich auch bei den lebensreformerischen und 
New-Age-Strömungen von Monte Verità und Glastonbury wiederfinden. Die 
These, nach der die gegenkulturellen Strömungen des 20. Jahrhunderts und der 
Gegenwart ein »neuromantisches Produkt« sind, wurde vom britischen Soziolo-
gen Paul Heelas (geb.1946) aufgestellt. In Spiritualities of Life. New Age Ro-
manticism and Consumptive Capitalism (2008) führt er das von den Lebensre-
formern und den New-Agers geteilte Motiv einer Lebenskraft, welche die ganze 
Schöpfung durchdringt und nicht durch die Vernunft zu begreifen ist, auf das 
Kernrepertoire der deutschsprachigen und der englischsprachigen Romantik des 
19. Jahrhunderts zurück, insbesondere auf deren magische und mystische Natur-
betrachtung.98 Daraus entwickelten die Lebensreformer von Monte Verità laut 
Heelas eine Form von »popular romanticism«99 oder »romanticism in prac-
tice«,100 indem sie die Sakralisierung des Natürlichen in den öffentlichen Berei-
chen Gesundheit, Bildung und Landwirtschaft umzusetzen versuchten.101 Der 
gleiche Ansatz lasse sich auch im ökologischen Streben der Gegenbewegung der 
1960er und der 1970er Jahren feststellen, sowie in jenen naturorientierten Spiri-
tualitätsformen, die sich ab den 1980er Jahren innerhalb der New-Age-Kreise 
etablierten.102 In diesem Zusammenhang liefern die neuheidnischen Bewegungen 
von Glastonbury laut dem Soziologen Stephen Hunt eines der wichtigsten aktu-
ellen Beispiele für die neuromantische Verehrung der Natur als Verortung geis-
tiger Kräfte.103 

Die romantische Prägung einer sakralisierenden Konzeption des Ortes wurde 
schließlich auch in Robert Kozljaniçs neueren Forschungen hervorgehoben. In 
seinem Buch Der Geist eines Ortes. Kulturgeschichte und Phänomenologie des 
Genius Loci (2004) bezeichnet er den Erlebensmodus der Romantiker als »my-
thisch, magisch und dämonisch«.104 Dieser konkretisiere sich zum einen durch 
den Glauben an jene Lokaldämonen, die in den mittelalterlichen Sagen beschrie-

                                                           
98 Vgl. P. Heelas: Spiritualities of Life. New Age Romanticism and Consumptive Capi-

talism, S. 25. 
99 Ebd., S. 43. 
100 Ebd. 
101 Vgl. ebd. 
102 Vgl. P. Heelas: The New Age Movement. The Celebration of the Self and the Sa-

cralization of Modernity, S. 56. 
103 Vgl. S. J. Hunt: Alternative Religions. A Sociological Introduction, S. 143. 
104 Vgl. Kozljaniç, Robert Josef: Der Geist eines Ortes. Kulturgeschichte und Phäno-

menologie des Genius Loci. 2. Band: Neuzeit – Gegenwart, München: Albunea Ver-
lag 2004, S. 159. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 | SILVIA CARNELLI 

ben werden (vor allem bei den Frühromantikern), und zum anderen durch ein 
»pantheistisches Erleben der Landschaft«,105 das zum seelischen Erheben, d.h. 
zur Empfindung erhabener und übermenschlicher Kräfte, führt. Aus diesem 
Grund sei die Entstehung der romantischen Bewegung zugleich als Beginn des 
Naturschutzes zu betrachten.106  

Dieser romantische Ansatz hinsichtlich des Genius Loci entspricht auch den 
Vorstellungen von Monte Verità und Glastonbury. Insbesondere lassen sich die 
neuromantischen Spekulationen beider Orte in zwei Gruppen teilen. Die erste 
Gruppe umfasst jene Vorstellungen, die einen spezifischen, benennbaren »Orts-
daimon« erkennen. Dieser wird meistens entweder mit den geobiologischen oder 
mit den geschichtlichen Eigenschaften des Ortes verbunden, z.B. mit den Kräf-
ten der vergangenen Geister, die durch den Ort gewandert sind. Zu dieser Grup-
pe zählen: Landmanns »Nord-und-Süd-Genius«, dessen Anziehungskraft durch 
die berühmten Künstler und Gelehrten, die sich im Ort sammelten, verstärkt 
worden sei; Fröbes und Jungs Genius Loci Ignotus von Moscia, dessen Energie 
sich zum einen durch die Natur und zum anderem durch den geistigen Einsatz 
der Teilnehmer entwickelt habe; Bligh Bonds Geist der Glastonbury Abbey, der 
ihn bei den Ausgrabungen unterstützt hätte; Kathy Jones Personifikationen der 
Göttin, die auf die Gestalten der lokalen keltischen Mythen bezogen sind.  

Die zweite Gruppe betrifft die Vorstellung des Genius Loci im Sinne einer 
kosmischen und deswegen nicht ortsverbundenen und nennbaren Kraft. In die-
sem Kontext zählt die Idee der Ley-Linien, sowie sie von Andretta auf Monte 
Verità und von den neuheidnischen Bewegungen in Glastonbury vertreten wur-
de, als exemplarisches Beispiel. Aus kulturgeschichtlicher Sicht lassen sich sol-
che Spekulationen über Erdenergien direkt auf den Mesmerismus zurückführen. 
Darüber hinaus weisen die Autoren Andretta, Michell und Jones auf eine andere 
Tradition hin, nämlich die des »Feng Shui«. Dabei handelt es sich um eine alte 
chinesische Lehre, die sich mit der Einrichtung von Wohnräumen in Harmonie 
mit den Landschaftsformen und deren entsprechenden Energien beschäftigt. Das 
Ziel der Anwendung dieser Lehre besteht darin, den gebauten Ort in einer mög-
lichst harmonischen Beziehung mit dem natürlichen Hintergrund zu errichten, 
um den zukünftigen Bewohnern Gesundheit, Glück und Wohlstand zu verspre-
chen.107  

                                                           
105 Ebd., S. 180. 
106 Vgl. ebd., S. 242. 
107 Vgl. Brönnle, Stefan: »Geomantie als Brücke zwischen den geistigen Ebenen von 

Mensch und Ort«, in: Lara Mallien/Johannes Heimrath (Hg.), Genius Loci. Der 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER GENIUS LOCI VON MONTE VERITÀ UND GLASTONBURY | 155 

Einige Begriffe aus der Feng-Shui-Lehre gewannen eine besondere Bedeu-
tung in der westlichen esoterischen Ley-Line-Bewegung. An erster Stelle das 
Bild des Drachens, der im dualistischen Erdenergiesystem des Feng Shuis das 
männliche Element repräsentiert und meistens mit Bergrücken identifiziert wur-
de.108 So stellt Andretta die Berge um Ascona als »Empfänger und Verteiler von 
Chi [»Lebensenergie« im Feng Shui]«109 und die dazu gehörigen Wasserflüsse 
als energievolle Orte dar. Andretta selber erwähnt, dass dieser Wortschatz direkt 
aus der Feng-Shui-Lehre stammt.110 Auf die gleiche Weise vergleicht Michell 
die Haupt-Ley-Line von Glastonbury, welche die Abtei, Chalice Well und den 
Gipfel des Tor-Hügels verbinde, mit den bereits erwähnten Drachenlinien der 
chinesischen Lehre.111 Diese Vorstellung einer »Drachen-Ley-Line« wurde auch 
von Kathy Jones übernommen, um die Abtei in ihre Wallfahrtspläne zu den 
Kraftorten von Glastonbury integrieren zu können.112 Schließlich ist der Bezug 
auf eine nicht-europäische Lehre für die Konstruktion einer europäischen, orts-
gebundenen Genius-Loci-Vorstellung ein Beispiel für den bereits erwähnten 
synkretistischen Arbeitsmodus der New-Age-Bewegung, die solche Autoren wie 
Andretta, der als Yoga-Lehrer und Vertreter der westlichen Geomantie arbeitet, 
einschließt. Genauso wie die Theosophie in der ersten Hälfte des 20. Jahrhun-
derts nach der von allen Religionen geteilten Quintessenz suchte,113 verknüpften 
die Vertreter der New-Age-Spiritualität östliche Motive und Praktiken mit ro-
mantisch geprägten, pantheistischen und holistischen Glaubensvorstellungen, um 
die angestrebte geistige und körperliche Erneuerung im Westen zu erreichen.114 

Im Allgemeinen teilen beide Gruppen den Glauben an eine versteckte Ein-
heitlichkeit hinter den weltlichen Erscheinungen. Diese Einheit wird laut den 
meisten Vertretern durch eine kosmische Energie/Urkraft geleistet, die mal lokal, 

                                                           
Geist von Orten und Landschaften in Geomantie und Architektur, Klein Jasedow: 
Drachen Verlag 2009, S. 51-60, hier S. 57. 

108 Vgl. ebd. 
109 C. Andretta: Orte der Kraft im Tessin, S. 14. 
110 Vgl. ebd., S. 12. 
111 Vgl. J. Michell: The New View Over Atlantis, S. 182. 
112 Vgl. K. Jones: In the Nature of Avalon. Goddess Pilgrimages in Glastonbury’s Sa-

cred Landscape, S. 153. 
113 Vgl. Blake, Martha: »Derselbe blaue Himmel«, in: Sunrise 7 (1963), S. 121-126, 

hier S. 123. 
114 Vgl. S. J. Hunt: Alternative Religions. A Sociological Introduction, S. 131. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 | SILVIA CARNELLI 

d.h. als »Ortsdämon«, mal als »numinose Energie in der Natur des Ortes«115 dar-
gestellt wird. Aus einer kulturgeschichtlichen Perspektive stützen sich solche 
Ortskonzeptionen, wie Paul Heelas und Robert Kozljaniçs Forschungen zeigen, 
auf die Grundideen der romantischen Epoche. Vor allem die romantische natur-
verbundene Spiritualität, die eine tiefgründige Korrelation zwischen Mikrokos-
mos (Mensch, Tiere, Pflanzen) und den makrokosmischen Kräften (Natur und 
Universum) verkündete,116 prägte den Ansatz der dargestellten gegenkulturellen 
Bewegungen des 20. Jahrhunderts, die sich als erste ›Alternativen‹ zum Le-
bensmodus der industriellen modernen Gesellschaft verbreiteten. Aus diesem 
Grund bilden Orte wie Monte Verità und Glastonbury wichtige Ausgangspunkte 
für die Forschung über solche ›alternative‹ Phänomene, die heutzutage vor allem 
durch die Medien, immer mehr präsent sind. 

 

                                                           
115 Vgl. Kozljaniç, Robert Josef: Der Geist eines Ortes. Kulturgeschichte und Phäno-

menologie des Genius Loci. 1. Band: Antike – Mittelalter, München: Albunea Ver-
lag 2004, S. 123. 

116 Vgl. Rommel, Gabriele: »Romantik und Naturwissenschaft«, in: Helmut Schanze 
(Hg.), Romantik-Handbuch, Stuttgart: Kröner 1994, S. 605-614, hier S. 606. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

