
Wissenschaft, Mystik und Schreiben bei Balzac (La Peau de chagrin
und Louis Lambert) 

Einleitung

Balzacs »Avant-propos« zur Comédie humaine, der 1842 veröffentlicht wur-
de, ist ein radikal innovativer Versuch, den Roman, diese »zu Unrecht als
sekundär bezeichnete Kompositionsgattung«,1 auf wissenschaftliche Prin-
zipien zu gründen. So kam Balzac die »erste Idee der Comédie humaine«
aus einem »Vergleich zwischen der Menschheit und dem Tierreich«,2
einem Vergleich, der ihn dazu bewog, eine Analogie zwischen den »zoolo-
gischen Arten« und den »sozialen Arten« zu postulieren.3 Dabei beruft er
sich auf das Konzept der »Einheit der Komposition« (unité de composition),
das Geoffroy Saint-Hilaire im berühmten Streit von 1830 gegen Cuvier
verteidigte. Doch Balzac zufolge ist diese »Einheit der Komposition« keine
wissenschaftliche Innovation des 19. Jahrhunderts. Im Gegenteil, sie »be-
schäftigte bereits unter anderen Bezeichnungen die größten Köpfe der ver-
gangenen zwei Jahrhunderte«.4 In der Liste dieser »großen Geister« sind
die folgenden Namen aufgeführt: Swedenborg, Saint-Martin, Leibniz,
Buffon, Charles Bonnet, Needham. Die »erste Idee« der Comédie humaine
basiert somit auf einem Wissen, das von »den schönsten Genies der Natur-
geschichte«5 und von »mystischen Schriftstellern« produziert wurde.6 In
der Balzac’schen Poetik verbinden sich somit Wissenschaft und Mystik zu
Konzepten und Denkmodellen für denjenigen, der sich anschickt, »die
von so vielen Historikern vergessene Geschichte, die der Sitten« zu schrei-
ben.7 Das Balzac’sche Unternehmen ist insofern doppelt innovativ, als
sein Autor zum einen etwas vorlegen möchte, das es bisher noch nicht
gibt – eine Geschichte der Sitten (histoire des mœurs) –, und dabei zum an-

1 Honoré de Balzac, »Avant-propos«, in: La Comédie humaine. Bd. 1: Études de mœurs: Scènes
de la vie privée, hg. v. Pierre-Georges Castex, Paris 1976, S. 7–20, hier S. 10 (»ce genre de
composition injustement appelé secondaire«).

2 Ebd., S. 7.
3 Ebd., S. 8.
4 Ebd., S. 7 (»occupait déjà sous d’autres termes les plus grands esprits des deux siècles pré-

cédents«).
5 Ebd., S. 8.
6 Ebd., S. 7.
7 Ebd., S. 11 (»l’histoire oubliée par tant d’historiens, celle des mœurs«).

213

https://doi.org/10.5771/9783968210230-213 - am 13.01.2026, 08:50:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


deren auf Darstellungsformen – Wissenschaft und Mystik – zurückgreift,
die in dieser Verbindung bislang noch nicht dazu verwendet wurden, um
systematisch ein literarisches Projekt zu begründen.

Es muss hier betont werden, dass das Balzac’sche Projekt in seinem
Kern kein wissenschaftliches, sondern ein literarisches ist, das die Wissen-
schaft und, allgemeiner gesagt, das Wissen lediglich als Modell und Inspi-
rationsquelle nutzt.8 Es ist daher nicht überraschend, wenn wir in der Pra-
xis des Balzac’schen Schreibens feststellen können, dass die wissenschaftli-
chen Elemente einem Wandel unterliegen. Das Wissen muss nämlich, wie
Balzac selbst schreibt, nach den Regeln des Literatursystems dargestellt
werden:

Mais comment rendre intéressant le drame à trois ou quatre mille personnages
que présente une Société? comment plaire à la fois au poète, au philosophe et
aux masses qui veulent la poésie et la philosophie sous de saisissantes images?9

Aber wie kann man das drei- oder viertausend Personen zählende Drama inter-
essant machen, welches eine Gesellschaft darbietet? Wie kann man zugleich
dem Dichter, dem Philosophen und den Massen gefallen, die nach Poesie und
Philosophie in eindrucksvollen Bildern verlangen?

In diesem Zitat bilden die Wörter »intéressant«, »drame«, »plaire«,
»poète«, »poésie« und »images« eine Isotopie der Kunst, die im Gegensatz
zur Sphäre der Wahrheit und des Wissens steht, welche durch die Lexeme
»Société«, »philosophe« und »philosophie« repräsentiert wird. Balzac weist
damit auf die problematische und prekäre Seite seines künstlerischen Pro-
jekts hin, das auf der Verbindung von epistemischer und ästhetischer

8 Vgl. hierzu unter anderem Winfried Wehle, »Littérature des images. Balzacs Poetik der
wissenschaftlichen Imagination«, in: Hans Ulrich Gumbrecht/Karlheinz Stierle/Rainer
Warning (Hg.), Honoré de Balzac, München 1980, S. 57–81; Madeleine Ambrière, »Balzac
homme de science(s). Savoir scientifique, discours scientifique et système balzacien dans
La recherche de l’absolu«, in: Claude Duchet/Jacques Neefs (Hg.), Balzac: L’invention du ro-
man, Paris 1982, S. 43–55; Françoise Gaillard, »La science: modèle ou vérité. Réflexions
sur l’avant-propos à La comédie humaine«, in: Claude Duchet/Jacques Neefs (Hg.), Balzac:
L’invention du roman, Paris 1982, S. 57–83; André Vanoncini, Figures de la modernité. Essai
d’épistémologie sur l’invention du discours balzacien, Paris 1984; Allen Thiher, Fiction Rivals
Science. The French Novel from Balzac to Proust, Columbia/London 2001; Marc Föcking,
»Balzac: Akzentuierung und Entwertung des biologischen Modells«, in: ders., Pathologia
litteralis. Erzählte Wissenschaft und wissenschaftliches Erzählen im französischen 19. Jahrhun-
dert, Tübingen 2002, S. 93–138; Thomas Klinkert, »Balzacs Begründung des Romans als
Wissenschaft«, in: ders., Epistemologische Fiktionen. Zur Interferenz von Literatur und Wis-
senschaft seit der Aufklärung, Berlin/New York 2010, S. 131–156.

9 Balzac, »Avant-propos«, S. 10.

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

214

https://doi.org/10.5771/9783968210230-213 - am 13.01.2026, 08:50:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sphäre beruht. Die Versöhnung von Wahrem und Schönem ist eine Her-
ausforderung für den Schriftsteller. Denn letzterer muss, indem er auf das
Wissen über Welt und Gesellschaft zurückgreift, das ihm die philosophi-
schen, wissenschaftlichen und mystischen Disziplinen sowie seine eigenen
Beobachtungen liefern können, diese epistemischen Elemente transfor-
mieren, um sie in sein Kunstwerk einzubauen. Welche Folgen hat eine
solche Transformation für das Wissen?

Im Rückgriff auf die systemtheoretische Terminologie von Niklas Luh-
mann10 kann man sagen, dass in der modernen, funktional ausdifferen-
zierten Gesellschaft, wie sie seit dem Ende des 18. Jahrhunderts besteht,
die Literatur als System neben anderen Systemen, wie dem des Wissens
und der Wissenschaft, existiert. Alle Systeme sind autonom und operativ
geschlossen. Sie können nicht in andere Systeme eingreifen, sondern diese
lediglich beobachten. Das Literatursystem etwa kann das Wissenssystem
beobachten und Elemente aus diesem System entlehnen. Aber um inner-
halb des Literatursystems zu funktionieren, müssen Elemente, die dem
Wissenssystem entstammen, auf eine bestimmte Art und Weise neu co-
diert werden. Nach Luhmann wird das System des Wissens und der Wis-
senschaft gemäß der Leitdifferenz »wahr/falsch« codiert,11 während das
System der Kunst, zu dem die Literatur gehört, von der Leitdifferenz
»schön/hässlich« oder »interessant/langweilig« bestimmt wird.12 Wenn ein
epistemisches Element vom System des Wissens in das System der Kunst
übergeht, wird es der Logik der Kunst unterworfen, das heißt, es ändert
seinen Status und seine Bedeutung. Es ist nun nicht mehr primär ein epis-
temisches Element, das die Funktion hat, dem Leser Wissen zu vermitteln,
sondern ein ästhetisches Element, das Teil eines formalen Systems von Be-
ziehungen und Korrespondenzen wird, die das Kunstwerk ausmachen.
Dennoch kann ein Kunstwerk, obwohl es zum autonomen System der
Kunst gehört und ihm die Freiheit der Fiktion gegeben ist, die nicht an

10 Niklas Luhmann, Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt a. M. 1995.
11 Niklas Luhmann, Die Wissenschaft der Gesellschaft (1990), Frankfurt a. M. 31998, S. 271ff.
12 Niklas Luhmann, »Ist Kunst codierbar?« (1976), in: ders., Schriften zu Kunst und Litera-

tur, hg. v. Niels Werber, Frankfurt a. M. 2008, S. 14–44, hier S. 17. Für eine Kritik an
dieser Leitdifferenz vgl. Gerhard Plumpe/Niels Werber, »Literatur ist codierbar. Aspek-
te einer systemtheoretischen Literaturwissenschaft«, in: Siegfried J. Schmidt (Hg.), Lite-
raturwissenschaft und Systemtheorie. Positionen, Kontroversen, Perspektiven, Opladen 1993,
S. 9–43. Diese Autoren schlagen vor, die Differenz »wahr/falsch« durch die Differenz
»interessant/langweilig« zu ersetzen. In Die Kunst der Gesellschaft hat Luhmann selbst
die Differenz »schön/hässlich« revidiert (ebd., S. 310f.).

Wissenschaft, Mystik und Schreiben bei Balzac

215

https://doi.org/10.5771/9783968210230-213 - am 13.01.2026, 08:50:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Regeln der Wahrhaftigkeit der ›normalen‹ Kommunikation gebunden
ist, unter bestimmten Bedingungen am Bereich des Wissens partizipieren.
Um dies tun zu können, ist es nicht erforderlich, dass der literarische Text
ausschließlich ›wahre‹ Aussagen enthält. Neben Aussagen, die sich auf fik-
tive oder gar unmögliche Entitäten beziehen, kann er auch epistemische
Elemente enthalten, die zwar eine Funktion auf der formalen Ebene des
Werkes erfüllen, aber ihren ursprünglichen Wert nicht verloren haben.
Um den ambivalenten Status solcher Elemente zum Ausdruck zu bringen,
schlage ich vor, den Begriff »doppelte Codierung« zu verwenden, da in li-
terarischen Texten bestimmte Elemente zwei Funktionen gleichzeitig er-
füllen können: eine ästhetisch-formale und eine epistemische Funktion.13

Es versteht sich von selbst, dass diese doppelte Codierung zu Spannungen
führen und dass der Schriftsteller, der epistemische Elemente verwendet,
mit Darstellungsproblemen konfrontiert sein kann.

Balzac werden die Darstellungsprobleme, die sich für den Schriftsteller
ergeben, Anlass zu expliziten und impliziten Überlegungen. Diese Überle-
gungen finden sich zum Beispiel im »Avant-propos« selbst, etwa in folgen-
der Stelle:

S’en tenant à cette reproduction rigoureuse, un écrivain pouvait devenir un
peintre plus ou moins fidèle, plus ou moins heureux, patient ou courageux des
types humains, le conteur des drames de la vie intime, l’archéologue du mobi-
lier social, le nomenclateur des professions, l’enregistreur du bien et du mal;
mais, pour mériter les éloges que doit ambitionner tout artiste, ne devais-je pas
étudier les raisons ou la raison de ces effets sociaux, surprendre le sens caché
dans cet immense assemblage de figures, de passions et d’événements.14

Indem er sich an diese rigorose Reproduktion hielt, konnte ein Schriftsteller ein
mehr oder weniger getreuer, mehr oder weniger glücklicher, geduldiger oder
mutiger Maler menschlicher Typen werden, ein Erzähler von Dramen des In-
timlebens, ein Archäologe des sozialen Mobiliars, ein Nomenklaturist der Beru-
fe, ein Registrator von Gut und Böse; wollte ich mir indes das Lob verdienen,
das jeder Künstler anstreben muss, sollte ich dann nicht besser die Gründe oder
den Grund für diese sozialen Effekte studieren, sollte ich nicht der verborgenen
Bedeutung in dieser immensen Ansammlung von Figuren, Leidenschaften und
Ereignissen nachspüren?

13 Siehe dazu Klinkert, Epistemologische Fiktionen, S. 21–37 und ders., »La dimension épis-
témologique du texte littéraire au XXe siècle (Marcel Proust)«, in: Épistémocritique 10,
Frühjahr 2012 (https://epistemocritique.org/fiction-et-savoir-la-dimension-epistemologi
que-du-texte-litteraire-au-xxe-siecle-marcel-proust/ – zuletzt aufgerufen am 14.2.2020).

14 Balzac, »Avant-propos«, S. 11.

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

216

https://doi.org/10.5771/9783968210230-213 - am 13.01.2026, 08:50:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://epistemocritique.org/fiction-et-savoir-la-dimension-epistemologique-du-texte-litteraire-au-xxe-siecle-marcel-proust/
https://epistemocritique.org/fiction-et-savoir-la-dimension-epistemologique-du-texte-litteraire-au-xxe-siecle-marcel-proust/
https://doi.org/10.5771/9783968210230-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://epistemocritique.org/fiction-et-savoir-la-dimension-epistemologique-du-texte-litteraire-au-xxe-siecle-marcel-proust/
https://epistemocritique.org/fiction-et-savoir-la-dimension-epistemologique-du-texte-litteraire-au-xxe-siecle-marcel-proust/


Gegenstand des ersten Teils dieses komplexen Satzes ist der »Schriftstel-
ler«, der durch das Verfahren der »rigorosen Reproduktion«, also einen
technischen oder gar wissenschaftlichen Prozess, zum »Maler« und »Ge-
schichtenerzähler«, aber auch zum »Archäologen«, »Nomenklaturisten«
und »Registrator« wird. Man sieht deutlich, wie sich hier die Tätigkeit des
Künstlers und die des Wissenschaftlers überlagern. Dies bestätigt der zwei-
te Teil des Satzes, in dem dem Künstler wiederum Tätigkeiten zugeschrie-
ben werden, die man eher als wissenschaftlich bezeichnen würde: »die
Gründe […] für diese sozialen Effekte studieren«, der »verborgenen Be-
deutung […] nachspüren«. Der Balzac’sche Künstler definiert sich somit
als eine grundsätzlich hybride Figur; er ist sowohl Schriftsteller als auch
Gelehrter.

Wenn man bedenkt, dass Balzac in seiner Theorie des Romans diese ge-
rade skizzierte doppelte Verbindung herstellt, nämlich zwischen Wissen-
schaft und Mystik einerseits und zwischen dem Schriftsteller und dem
Wissenschaftler andererseits, ist es nicht verwunderlich, dass sich diese
Konstellation auch in Balzacs literarischer Praxis wiederfindet. Beispiel-
haft werde ich zwei Romane aus den frühen 1830er Jahren untersuchen,
nämlich La Peau de chagrin (1831) und Louis Lambert (1832). Es wird sich
zeigen, dass in diesen beiden Texten Verweise auf Wissenschaft und Mys-
tik mit einer Reflexion über das literarische Schreiben verbunden werden.
Die Tatsache, dass diese beiden Romane der Theorie des »Avant-propos«
um etwa zehn Jahre vorausgehen, lässt den Schluss zu, dass die in dieser
Theorie sich manifestierende Logik Balzacs Denken und Schreiben lange
vor der Entwicklung des Projekts der Comédie humaine schon geprägt hat.

La Peau de chagrin

Im Vorwort zu La Peau de chagrin,15 das in der Ausgabe von 1831 erschien,
das Balzac aber später bei der Neubearbeitung des Textes wegließ, disku-
tiert er das Problem der Darstellung von Wirklichkeit ausgehend von der
Differenz zwischen dem Autor und seinem Werk. Nachdem er bemerkt
hat, dass die Leser seiner Physiologie du mariage den Autor dieses Buches

1.

15 Honoré de Balzac, La Peau de chagrin, in: La Comédie humaine. Bd. 10: Études philoso-
phiques, hg. v. Pierre-Georges Castex, Paris 1979, S. 3–294. Die »Préface à la première
édition« findet sich ebd., S. 47–55.

Wissenschaft, Mystik und Schreiben bei Balzac

217

https://doi.org/10.5771/9783968210230-213 - am 13.01.2026, 08:50:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


für »alt, halbwegs gerissen und zynisch«16 halten, beschließt er, »die ver-
zerrte öffentliche Meinung über sich geradezurücken«.17 »Die literarische
Kunst«, sagt er, »deren Aufgabe die gedankliche Wiedergabe der Natur ist,
ist die komplizierteste aller Künste.«18 Nach Balzacs Auffassung muss der
Schriftsteller die Ideen wiedergeben, die »alles umfassen«,19 und dazu
müssen ihm »alle Wirkungen, alle Naturen« vertraut sein.20 Um ein guter
Schriftsteller zu sein, benötigt man zwei Fähigkeiten: Beobachtungsgabe
und Ausdrucksfähigkeit. Während Schriftsteller oft nur eine dieser beiden
Fähigkeiten besitzen, sind einige wenige von ihnen mit der »Kombination
der beiden Vermögen« begabt,21 aber selbst diese »seltene und glückliche
Übereinstimmung«22 reicht noch nicht aus, um ein wahres Kunstwerk zu
schaffen:

Outre ces deux conditions essentielles au talent, il se passe, chez les poètes ou
chez les écrivains réellement philosophes, un phénomène moral, inexplicable,
inouï, dont la science peut difficilement rendre compte. C’est une sorte de se-
conde vue qui leur permet de deviner la vérité dans toutes les situations pos-
sibles; ou, mieux encore, je ne sais quelle puissance qui les transporte là où ils
doivent, où ils veulent être. Ils inventent le vrai, par analogie, ou voient l’objet à
décrire, soit que l’objet vienne à eux, soit qu’ils aillent eux-mêmes vers l’objet.23

Zusätzlich zu diesen beiden wesentlichen Voraussetzungen für Talent existiert
ein moralisches Phänomen unter den Dichtern oder Schriftstellern, die wahr-
haft Philosophen sind, das unerklärlich, unerhört und für die Wissenschaft
schwer zu verstehen ist. Es ist eine Art zweiter Blick, der es ihnen erlaubt, die
Wahrheit in allen möglichen Situationen zu erraten; oder, besser noch, eine un-
definierbare Macht, die sie dorthin bringt, wo sie sein müssen, sein wollen. Sie
erfinden das Wahre, durch Analogie, oder sehen den zu beschreibenden Gegen-
stand, sei es, dass der Gegenstand zu ihnen kommt oder dass sie selbst zu dem
Gegenstand hingehen.

Zu der Beobachtungs- und Ausdrucksfähigkeit muss also »eine Art zweiter
Blick« hinzukommen, der es dem Autor erlaubt, die Wahrheit zu »erra-
ten« oder gar sie zu »erfinden«. Während Ausdrucksfähigkeit in die Do-

16 Ebd., S. 49 (»vieux, à moitié roué, cynique«).
17 Ebd. (»dégauchir l’opinion publique faussée en son endroit«).
18 Ebd., S. 51 (»L’art littéraire, dit-il, ayant pour objet de reproduire la nature par la pen-

sée, est le plus compliqué de tous les arts«).
19 Ebd.
20 Ebd.
21 Ebd., S. 52.
22 Ebd.
23 Ebd.

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

218

https://doi.org/10.5771/9783968210230-213 - am 13.01.2026, 08:50:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mäne des Schriftstellers fällt, ist Beobachtung eine Praxis, die in den Be-
reich der Wissenschaft gehört. Was den »zweiten Blick« betrifft, so kenn-
zeichnet dieser das mystische Wissen. Im Vorwort zu La Peau de chagrin
finden wir somit diese für die Poetik Balzacs charakteristische triadische
Beziehung, die die Fähigkeiten des Wissenschaftlers, des Mystikers und
des Schriftstellers zusammenführt, um den genialen Autor zu definieren.
Es soll nun gezeigt werden, dass diese triadische Beziehung auch ein struk-
turelles Element des Romans ist.

Der Protagonist von La Peau de chagrin, Raphaël de Valentin, betritt,
nachdem er sich beim Glücksspiel ruiniert hat, voller Verzweiflung und
fest entschlossen, Selbstmord zu begehen, ein Antiquitätengeschäft, wel-
ches sich ihm darbietet als »un tableau confus, dans lequel toutes les
œuvres humaines et divines se heurtaient«.24 Berauscht vom Anblick so
vieler Gegenstände unterschiedlichen Charakters und unterschiedlicher
Herkunft (Büsten, Vasen, Gemälde, Gefäße usw.) »il sortit de la vie réelle,
monta par degrés vers un monde idéal, arriva dans les palais enchantés de
l’Extase où l’univers lui apparut par bribes et en traits de feu, comme l’ave-
nir passa jadis flamboyant aux yeux de saint Jean dans Patmos«.25 Der jun-
ge Mann, der sich in diesem ekstatischen und visionären Zustand befindet
und der zudem vom Erzähler als »Dichter« bezeichnet wird,26 wird in die-
sem Antiquitätenladen seinem Schicksal in Form eines magischen Gegen-
standes begegnen, nämlich des Chagrinleders (peau de chagrin), das dem
Text seinen Titel gibt.

Es ist bezeichnend, dass in dieser Schlüsselszene des Romans die ekstati-
sche Vision des Heiligen Johannes, der auf der Insel Patmos die Apokalyp-
se geschrieben haben soll, mit der zeitgenössischen Wissenschaft in Ver-
bindung gebracht wird. Tatsächlich evoziert der Erzähler etwas später in
einem Kommentar den Paläontologen Georges Cuvier und bezeichnet ihn
als den »größten Dichter unseres Jahrhunderts«.27 Diese Benennung wird
mit dem Verweis auf das Werk dieses Naturforschers gerechtfertigt, der

24 Ebd., S. 69 (ein wirres Gemälde, in dem alle menschlichen und göttlichen Werke auf-
einanderprallten).

25 Ebd., S. 70 (trat er aus dem wirklichen Leben heraus, stieg Schritt für Schritt in eine
ideale Welt hinauf, kam in die verzauberten Paläste der Ekstase, wo ihm das Universum
in Fragmenten und in feurigen Strichen erschien, so wie die Zukunft einst in den Au-
gen des Heiligen Johannes auf Patmos brennend aufleuchtete).

26 Ebd., S. 69.
27 Ebd., S. 75 (»le plus grand poète de notre siècle«).

Wissenschaft, Mystik und Schreiben bei Balzac

219

https://doi.org/10.5771/9783968210230-213 - am 13.01.2026, 08:50:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


»Welten mithilfe von gebleichten Knochen wieder aufgebaut hat«.28 Dank
Cuvier »wird der Marmor animalisiert, der Tod wird lebendig, die Welt
entfaltet sich«,29 sodass die Menschen von heute die Vergangenheit in
einer Art »rückwärtsgewandter Apokalypse«30 sehen können. Der rück-
schauende Blick des Naturforschers korreliert also mit dem vorausschau-
enden Blick des Visionärs, der die Apokalypse geschrieben hat, und es ist
kein Zufall, dass das Wort »Apokalypse« hier auch zur Charakterisierung
der Tätigkeit des Wissenschaftlers verwendet wird. Was Balzac in dieser
Passage zeigen will, ist einmal mehr die Affinität, die seiner Auffassung
zufolge Wissenschaft und Mystik miteinander verbindet. Diese Affinität
zweier Modi, die Welt zu erklären und zu interpretieren, kommt dem
Schriftsteller zugute, der über die bloße Beobachtung hinausgehen muss,
um »das Wahre zu erfinden«, wie Balzac im oben erwähnten Vorwort des
Romans schrieb.

Wenn der Wissenschaftler Cuvier mit einem Dichter verglichen wird,
so ähnelt umgekehrt der Dichter einem Wissenschaftler und Mystiker.
Wenn Raphaël de Valentin vom Erzähler als Dichter bezeichnet wird und
sich zu einer Vision erheben kann, die des Heiligen Johannes würdig ist,
können wir daraus schließen, dass Balzac in der Erzählung der Geschichte
Raphaëls sowohl einen Schriftsteller als auch einen Mystiker porträtiert.
Tatsächlich verwandelt sich Raphaël im zweiten Teil des Romans in einen
intradiegetischen Erzähler und ersetzt vorübergehend den Haupterzähler.
In struktureller Hinsicht übernimmt er somit die Rolle des Künstlers. Zu
Beginn seiner Geschichte spricht er über das »poetische Spiel« seiner »Ima-
gination«.31 Er erzählt von seinem Versuch, »ein Werk zu erzeugen, das
die öffentliche Aufmerksamkeit wecken könnte«.32 In der Tat sind es so-
gar zwei Werke, an denen er arbeitet: eine Komödie und eine Théorie de la
volonté (dieser Titel erinnert an Louis Lamberts Traité de la volonté, von
dem später noch die Rede sein wird). Letztere ist ein Werk, in dem die
Kenntnis der orientalischen Sprachen, der Anatomie und der Physiologie,
so Raphaël, »das Werk von Mesmer, Lavater, Gall, Bichat vervollständigen
und dem Wissen des Menschen neue Wege weisen wird«.33 Raphaël ist al-

28 Ebd. (»a reconstruit des mondes avec des os blanchis«).
29 Ebd. (»les marbres s’animalisent, la mort se vivifie, le monde se déroule«).
30 Ebd. (»Apocalypse rétrograde«).
31 Ebd., S. 120.
32 Ebd., S. 133 (»mettre au jour un ouvrage qui pût attirer l’attention publique«).
33 Ebd., S. 138 (»complètera les travaux de Mesmer, de Lavater, de Gall, de Bichat, en ou-

vrant une nouvelle route à la science humaine«).

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

220

https://doi.org/10.5771/9783968210230-213 - am 13.01.2026, 08:50:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


so eine Figur des Schriftstellers, ein Künstler und Visionär, der sich zu-
mindest für eine Weile der Welt entzieht, um sich dem Studium und der
Arbeit des Schreibens zu widmen, bis zu dem Moment, in dem er sich un-
sterblich in Fœdora verliebt, eine rätselhafte Frau, die unfähig ist zu lie-
ben. Er wird sein ganzes Vermögen verschwenden, um dieser Frau zu ge-
fallen. Um Geld zu verdienen, beginnt er zu spielen. So wird ihn seine
Liebe zu Foedora in die verzweifelte Situation bringen, in der der Leser
ihm zu Beginn des Romans begegnet, als er nach dem Verlust im Spielsa-
lon beschließt, Selbstmord zu begehen.

Raphaël befindet sich nicht nur an der Grenze zwischen Leben und
Tod, sondern auch an der zwischen Wissen und Nicht-Wissen. Er ist ein
Dichter, er hat Visionen, er findet den Talisman, der verspricht, ihm ge-
gen die Gabe seines Lebens alle seine Wünsche zu erfüllen, und er schließt
den Pakt mit dem Teufel.34 Danach werden alle seine Wünsche auf wun-
dersame Weise erfüllt, aber irgendwann beginnt er an einer Krankheit zu
leiden, die ihn hinwegzuraffen droht. So scheint es ihm, dass sich der dem
Chagrinleder eingeschriebene Vertragstext bewahrheitet: »Désire, et tes
désirs seront accomplis. Mais règle tes souhaits sur ta vie. Elle est là. À
chaque vouloir je décroîtrai comme tes jours.«35 In seiner Not wendet er
sich an die Wissenschaft, um die Natur des magischen Objekts zu verste-
hen, dieses Talismans, der immer weiter schrumpft und mit dem fort-
schreitenden Vergehen von Raphaëls Lebenskraft ursächlich verbunden
zu sein scheint. Die Wissenschaftler, die er um Hilfe bittet – der Zoologe
Lavrille, der Mechanik-Professor Planchette, der Chemiker Japhet –, sind
jedoch nicht in der Lage, die Natur des Talismans zu analysieren oder ihm
mit technischen Mitteln beizukommen. Die Konfrontation des magischen
Objekts mit Wissenschaft und Mechanik zeigt deren Grenzen auf. Balzacs
Roman kann daher auch als Wissenschaftskritik interpretiert werden, in-
sofern das Wissen der Wissenschaft sich an diesem magischen und uner-
klärlichen Gegenstand bricht.36

34 Vgl. auch die Anspielung auf die Geschichte von Dr. Faust, ebd., S. 76: »Ce fut un mys-
térieux sabbat digne des fantaisies entrevues par le docteur Faust sur le Brocken.« (Es war
ein geheimnisvoller Hexensabbat, der den von Dr. Faust auf dem Brocken erblickten
Phantasiebildern ebenbürtig war.)

35 Ebd., S. 84. (Begehre, und deine Wünsche werden erfüllt. Aber richte deine Wünsche
an deinem Leben aus. Es ist da. Bei jedem Wunsch werde ich kleiner wie die Anzahl der
Tage deines Lebens.)

36 Siehe hierzu meine detaillierte Analyse in Epistemologische Fiktionen, S. 149–156.

Wissenschaft, Mystik und Schreiben bei Balzac

221

https://doi.org/10.5771/9783968210230-213 - am 13.01.2026, 08:50:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Louis Lambert

Louis Lambert37 enthält das Porträt eines genial begabten Mannes, der sich
ebenfalls für Wissenschaft und mystische Werke interessiert. Der Protago-
nist ist ein Schulkamerad des Erzählers, der mehr oder weniger mit dem
Autor identisch zu sein scheint.38 Dieser testimonial-autobiographische
Erzähler erzählt das Leben seines Kameraden. Bei mehreren Gelegenhei-
ten weist er auf die Affinitäten hin, die zwischen ihm und seinem Freund
bestehen. So sagt er, er habe »einige Ähnlichkeiten im Temperament«39

mit Lambert, den er »einen Gefährten der Träumerei und Meditation«
nennt.40 An anderer Stelle schreibt er: »Die Übereinstimmung unserer
Neigungen und Gedanken machte uns zu Freunden und Kameraden.«41

Oder er spricht von der »Konjugalität, die uns miteinander verband«.42

Die beiden Schüler leben geradezu in einem Zustand der Symbiose:
Il n’existait aucune distinction entre les choses qui venaient de lui et celles qui
venaient de moi. Nous contrefaisions mutuellement nos deux écritures, afin que
l’un pût faire, à lui seul, les devoirs de tous les deux.43

Es gab keinen Unterschied zwischen den Dingen, die von ihm, und denen, die
von mir kamen. Jeder ahmte die Handschrift des anderen nach, sodass einer al-
lein die Aufgaben von uns beiden erledigen konnte.

Trotz der Tatsache, dass der Erzähler nicht selbst der Held, sondern nur
der Zeuge der Geschichte seines Freundes ist, kann dieser Text somit auch
als Spiegel der Geschichte des Erzählers interpretiert werden; es handelt
sich um ein indirektes Selbstporträt von Balzac. Der Text weist im Übri-
gen auch auf die Kontinuität hin, die die Geschichte von Louis Lambert
mit Balzacs Erzählakt verbindet. Nachdem Lambert die Arbeit an einem
Werk mit dem Titel Traité de la volonté – wir erinnern uns an Raphaël de
Valentins Théorie de la volonté – in Angriff genommen hat und diese Ar-
beit unterbrechen musste, übernimmt der Erzähler:

2.

37 Honoré de Balzac, Louis Lambert, in: La Comédie humaine. Bd. 11: Études philosophiques.
Études analytiques, hg. v. Pierre-Georges Castex, Paris 1980, S. 557–692.

38 Ebd., S. 602.
39 Ebd., S. 603.
40 Ebd.
41 Ebd., S. 606. (»La conformité de nos goûts et de nos pensées nous rendit amis et fai-

sants.«)
42 Ebd., S. 618.
43 Ebd.

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

222

https://doi.org/10.5771/9783968210230-213 - am 13.01.2026, 08:50:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ce fut en mémoire de la catastrophe arrivée au livre de Louis que, dans
l’ouvrage par lequel commencent ces Études, je me suis servi pour une œuvre
fictive du titre réellement inventé par Lambert, et que j’ai donné le nom d’une
femme qui lui fut chère à une jeune fille pleine de dévouement; mais cet em-
prunt n’est pas le seul que je lui ai fait: son caractère, ses occupations m’ont été
très utiles dans cette composition dont le sujet est dû à quelque souvenir de nos
jeunes méditations. Maintenant cette Histoire est destinée à élever un modeste
cippe où soit attestée la vie de celui qui m’a légué tout son bien et sa pensée.44

Es geschah zum Gedenken an die Katastrophe, der das Buch von Louis zum Op-
fer gefallen war, dass ich in dem Werk, mit dem diese Studien beginnen, für ein
fiktives Buch den tatsächlich von Lambert erfundenen Titel verwendete und
dass ich den Namen einer Frau, die ihm lieb war, einem jungen hingebungsvol-
len Mädchen gab; aber dies ist nicht die einzige Anleihe, die ich bei ihm ge-
macht habe: sein Charakter, seine Beschäftigungen waren für mich sehr nütz-
lich bei dieser Komposition, deren Thema auf eine Erinnerung an unsere ju-
gendlichen Meditationen zurückzuführen ist. Nun ist diese Geschichte dazu be-
stimmt, einen bescheidenen Gedenkstein zu errichten, auf dem an das Leben
dessen, der mir all sein Gut und sein Denken hinterlassen hat, erinnert wird.

Balzac erzählt also, dass er in seinen literarischen Schriften Anleihen beim
»System« seines Freundes Lambert gemacht habe, dessen wesentliche Ele-
mente er mithilfe seiner Erinnerungen rekonstruiert habe. Er nennt sich
selbst den »Jünger«45 seines Freundes, von dem er sich einige Ideen und
Prinzipien angeeignet habe. Interessant ist, dass dieses Lambert’sche Sys-
tem, das somit auch teilweise das System von Balzac ist, auf zwei Säulen
ruht: der Wissenschaft und der Mystik. Man kann in Balzacs Text sogar
die Tendenz erkennen, die Unterschiede zwischen diesen beiden Sphären
einzuebnen. Durch philosophische und mystische Spekulationen soll
Louis Lambert ein Denksystem erfunden haben, das die »reinen Prinzipi-
en einer zukünftigen Wissenschaft« offenbare.46 Welchen Status hat diese
»Wissenschaft der Zukunft« und in welchem Verhältnis steht sie zum
Schreiben von Literatur?47

Um diese Frage zu beantworten, muss man sich bewusst sein, dass Louis
Lambert als Text einen zutiefst zweideutigen Status besitzt. Seinem Titel
zufolge erzählt es die Geschichte eines Mannes, Louis Lambert, aber in
Wirklichkeit wird die Geschichte zweier Männer berichtet, nämlich die

44 Ebd., S. 624f.
45 Ebd., S. 625.
46 Ebd.
47 Ich bin hier nicht an Lamberts Theorien selbst interessiert. Für eine Rekonstruktion sei-

nes Denksystems siehe Henri Evans, Louis Lambert et la philosophie de Balzac, Paris 1951.

Wissenschaft, Mystik und Schreiben bei Balzac

223

https://doi.org/10.5771/9783968210230-213 - am 13.01.2026, 08:50:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


des gleichnamigen Helden und die des Erzählers, der eine Art Doppelgän-
ger des Helden ist. Im Zentrum dieses Textes steht ein Denksystem, das
von dem jungen Lambert geschaffen worden sein soll, von dem es aber
außerhalb der Erinnerung des Erzählers keine Spur gibt. Dieser Erzähler,
der sich selbst als Schüler Louis Lamberts bezeichnet, räumt allerdings
ein, dass er die Theorien seines Freundes nur selektiv anwende. Damit
stellt er immerhin eine gewisse Beziehung der Kontinuität zwischen der
wissenschaftlichen Arbeit seines Freundes und seinem eigenen literari-
schen Unternehmen her. Das bedeutet, dass der Balzac’sche Text sowohl
eine Emanation des Denkens von Louis Lambert als auch ein »Supple-
ment« dieses Denkens ist.48 Der literarische Text konstituiert sich bei Louis
Lambert als parasitäre Wucherung des Lambert’schen Denkens und gleich-
zeitig als einziges Mittel, dieses Denken zu bewahren und der Welt be-
kannt zu machen. Das bedeutet, dass der literarische Text als epistemologi-
sche Grundlage ein bestimmtes Denksystem hat, das heißt, er besitzt einen
abgeleiteten Status in Bezug auf diese epistemologische Grundlage, aber
dieser abgeleitete Status wird im Laufe des Textes, der zum Träger und Ar-
chiv der Theorie Louis Lamberts wird, umgekehrt. Es darf in diesem Zu-
sammenhang nicht vergessen werden, dass diese Theorie nicht vollständig
war, dass es sich um eine Theorie handelte, die eine »Wissenschaft der Zu-
kunft« ankündigte, und dass diese vergessene und bruchstückhafte Theo-
rie nur dank der Intervention des Erzählers wieder auftauchen und mit
anderen theoretischen Elementen sowie mit Elementen der literarischen
Codierung in Kontakt gebracht werden konnte. Diese literarische Codie-
rung wiederum charakterisiert die Art und Weise, wie das Wissen im Text
dargestellt wird, zum Beispiel wenn der Erzähler bei der Erläuterung der
Prinzipien des Lambert’schen Systems die Genealogie bestimmter Kon-
zepte erzählt. In der Form dieses Textes können wir eine Mischung aus er-
zählerischem und expositorischem Diskurs erkennen. Das vom Text prä-
sentierte Wissen ist ein prekäres Wissen, dessen Gewissheit und Objektivi-
tät nie beglaubigt wird, sondern das meistens an die Perspektive des testi-
monialen Erzählers gebunden ist, der die Rolle eines einfachen Beobach-
ters des Helden hat:

En effet, après avoir observé, dans presque toutes les créations, deux mouve-
ments séparés, il les pressentait, les admettait même pour notre nature, et nom-
mait cet antagonisme vital: L’ACTION et LA RÉACTION. »Un désir, disait-il,

48 Zum Begriff des supplément vgl. Jacques Derrida, De la grammatologie, Paris 1967,
S. 203–234.

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

224

https://doi.org/10.5771/9783968210230-213 - am 13.01.2026, 08:50:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


est un fait entièrement accompli dans notre Volonté avant de l’être extérieure-
ment.« Ainsi, l’ensemble de nos Volitions et de nos Idées constituait l’Action, et
l’ensemble de nos actes extérieurs, la Réaction. Lorsque, plus tard, je lus les ob-
servations faites par Bichat sur le dualisme de nos sens extérieurs, je fus comme
étourdi par mes souvenirs en reconnaissant une coïncidence frappante entre les
idées de ce célèbre physiologiste et celles de Lambert.49

Tatsächlich hat er, nachdem er in fast allen Geschöpfen zwei getrennte Bewe-
gungen beobachtet hatte, geahnt, dass diese Teil unserer Natur sind, und diesen
lebenswichtigen Antagonismus als AKTION und REAKTION bezeichnet. »Ein
Wunsch«, sagte er, »ist eine in unserem Willen noch vor dem äußeren Vollzug
vollendete Tatsache.« So ist die Gesamtheit unserer Willensäußerungen und Ide-
en die Aktion und alle unsere äußeren Handlungen die Reaktion. Als ich später
Bichats Beobachtungen über den Dualismus unserer äußeren Sinne las, war ich
wie betäubt von meinen Erinnerungen, da ich eine auffällige Übereinstimmung
zwischen den Ideen dieses berühmten Physiologen und denen von Lambert er-
kannte.

Die Quelle des in diesem Abschnitt zusammengefassten Wissens ist Louis
Lambert, von dessen Theorien der Erzähler spricht. Diese Theorien wer-
den mit denen eines anderen Autors, Bichat, konfrontiert, der sie zu bestä-
tigen scheint. Eine sorgfältige Lektüre des Textes zeigt jedoch, dass es kei-
ne ausdrückliche und objektive Bestätigung der Lambert’schen Theorien
gibt; es wird lediglich von einer »auffälligen Übereinstimmung« zwischen
den beiden Denksystemen gesprochen, wobei der Erzähler dank seiner Er-
innerung als Vermittler zwischen Lambert und Bichat fungiert, sich aber
weigert, sich die Theorien seines Freundes vollständig anzueignen. Wenn
man zusätzlich bedenkt, dass das System von Lambert nur selektiv wieder-
gegeben wird und dass das Argument keine Beweise enthält, entsteht ein
gewisser Eindruck von Vagheit und Unschärfe. Lamberts epistemisches
System – unter der Voraussetzung, dass ein solches System überhaupt exis-
tiert – wird in einen Text verwandelt, der eher suggestiv als überzeugend
ist. Wenn Wissen vorhanden ist, so wird dieses nicht demonstriert, son-
dern in einer Vision, zu der nur der Erzähler und der Protagonist Zugang
haben, während der Leser davon ausgeschlossen ist, evoziert, ja beschwo-
ren. So verbinden sich die epistemische und die visionäre Dimension in
einem Roman, der sowohl fragmentarisch als auch evokativ ist. Die Ele-
mente des Wissens werden, unter Beibehaltung ihres epistemischen Cha-

49 Balzac, Louis Lambert, S. 627f.

Wissenschaft, Mystik und Schreiben bei Balzac

225

https://doi.org/10.5771/9783968210230-213 - am 13.01.2026, 08:50:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rakters, entsprechend den Bedürfnissen der Fiktion umcodiert, sodass es
zu einer »doppelten Codierung« kommt.50

Schluss

Wir konnten feststellen, dass bei Balzac die Verbindung von Wissenschaft
und Mystik als Grundlage für das Schreiben von Romanen dient. Aus-
gangspunkt war die Balzac’sche Poetik, wie sie der Autor im »Avant-
propos« zur Comédie humaine entwickelt hat. In diesem Text fungiert der
Hinweis auf mystische Schriftsteller wie auch auf Wissenschaftler als
Grundlage für Balzacs literarisches Projekt. Die Lektüre von zwei Texten
der Comédie humaine, nämlich La Peau de chagrin und Louis Lambert, hat
gezeigt, dass die Begegnung der Sphären Wissenschaft, Literatur und ek-
statische Vision nicht dem Zufall zu verdanken ist, sondern dass sie Teil
einer umfassenderen und systematischeren Konfiguration ist. Der geniale
Schriftsteller muss, wie Balzac im Vorwort zu La Peau de chagrin sagt, Be-
obachtungs- und Ausdrucksfähigkeit besitzen. Außerdem braucht er die
Gabe der Vision, er muss ein Mystiker sein. Die Kombination dieser drei
Fähigkeiten produziert eine Schrift, die sowohl expositorisch als auch evo-
kativ ist. Mit einer Strategie der »doppelten Codierung« verwendet der li-
terarische Text Elemente des Wissens, um sie in ästhetische Elemente zu
verwandeln.

50 Siehe dazu auch Bertrand Marquer, »Le récit littéraire comme savoir alternatif: l’expéri-
ence magnétique dans Louis Lambert, Avatar et Claire Lenoir«, in: Kazuhiro Matsuzawa/
Gisèle Séginger (Hg.), La mise en texte des savoirs, Strasbourg 2010, S. 309–320, der zeigt,
wie das ›Wissen‹ über Magnetismus, auf das sich Louis Lambert (und die anderen Texte,
die er studiert) bezieht, durch die literarische Fiktion nutzbar gemacht wird, insofern
Louis Lambert »propose […] le paradoxe d’une pensée unifiée, d’une théorie du syncré-
tisme religieux et de l’harmonie universelle, passant par une esthétique du fragment, du
manque, de l’inachevé« (S. 313) (das Paradox […] eines vereinheitlichten Gedankensys-
tems, einer Theorie des religiösen Synkretismus und der universellen Harmonie vor-
schlägt, die auf einer Ästhetik des Fragments, des Fehlenden, des Unvollendeten be-
ruht).

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

226

https://doi.org/10.5771/9783968210230-213 - am 13.01.2026, 08:50:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Literaturverzeichnis

Ambrière, Madeleine, »Balzac homme de science(s). Savoir scientifique, discours sci-
entifique et système balzacien dans La recherche de l’absolu«, in: Claude Duchet/
Jacques Neefs (Hg.), Balzac: L’invention du roman, Paris 1982, S. 43–55.

Balzac, Honoré de, »Avant-propos«, in: La Comédie humaine. Bd. 1: Études de mœurs:
Scènes de la vie privée, hg. v. Pierre-Georges Castex, Paris 1976, S. 7–20.

–––, La Peau de chagrin, in: La Comédie humaine. Bd. 10: Études philosophiques, hg. v.
Pierre-Georges Castex, Paris 1979, S. 3–294.

–––, Louis Lambert, in: La Comédie humaine. Bd. 11: Études philosophiques. Études ana-
lytiques, hg. v. Pierre-Georges Castex, Paris 1980, S. 557–692.

Derrida, Jacques, De la grammatologie, Paris 1967.
Evans, Henri, Louis Lambert et la philosophie de Balzac, Paris 1951.
Föcking, Marc, Pathologia litteralis. Erzählte Wissenschaft und wissenschaftliches Erzäh-

len im französischen 19. Jahrhundert, Tübingen 2002.
Gaillard, Françoise, »La science: modèle ou vérité. Réflexions sur l’avant-propos à La

comédie humaine«, in: Claude Duchet/Jacques Neefs (Hg.), Balzac: L’invention du
roman, Paris 1982, S. 57–83.

Klinkert, Thomas, Epistemologische Fiktionen. Zur Interferenz von Literatur und Wissen-
schaft seit der Aufklärung, Berlin/New York 2010.

–––, »La dimension épistémologique du texte littéraire au XXe siècle (Marcel
Proust)«, in: Épistémocritique 10, Frühjahr 2012 (https://epistemocritique.org/
fiction-et-savoir-la-dimension-epistemologique-du-texte-litteraire-au-xxe-siecle-mar
cel-proust/ – zuletzt aufgerufen am 14.2.2020).

Luhmann, Niklas, »Ist Kunst codierbar?« (1976), in: ders., Schriften zu Kunst und Lite-
ratur, hg. v. Niels Werber, Frankfurt a. M. 2008, S. 14–44.

–––, Die Wissenschaft der Gesellschaft (1990), Frankfurt a. M. 31998.
–––, Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt a. M. 1995.
Marquer, Bertrand, »Le récit littéraire comme savoir alternatif: l’expérience magné-

tique dans Louis Lambert, Avatar et Claire Lenoir«, in: Kazuhiro Matsuzawa/Gisèle
Séginger (Hg.), La mise en texte des savoirs, Strasbourg 2010, S. 309–320.

Plumpe, Gerhard/Werber, Niels, »Literatur ist codierbar. Aspekte einer systemtheo-
retischen Literaturwissenschaft«, in: Siegfried J. Schmidt (Hg.), Literaturwissen-
schaft und Systemtheorie. Positionen, Kontroversen, Perspektiven, Opladen 1993, S. 9–
43.

Thiher, Allen, Fiction Rivals Science. The French Novel from Balzac to Proust, Colum-
bia/London 2001.

Vanoncini, André, Figures de la modernité. Essai d’épistémologie sur l’invention du dis-
cours balzacien, Paris 1984.

Wehle, Winfried, »Littérature des images. Balzacs Poetik der wissenschaftlichen Ima-
gination«, in: Hans Ulrich Gumbrecht/Karlheinz Stierle/Rainer Warning (Hg.),
Honoré de Balzac, München 1980, S. 57–81.

Wissenschaft, Mystik und Schreiben bei Balzac

227

https://doi.org/10.5771/9783968210230-213 - am 13.01.2026, 08:50:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://epistemocritique.org/f
https://epistemocritique.org/f
http://-et-savoir-la-dimension-epistemologique-du-texte-litteraire-au-xxe-siecle-marcel-proust/
http://-et-savoir-la-dimension-epistemologique-du-texte-litteraire-au-xxe-siecle-marcel-proust/
https://doi.org/10.5771/9783968210230-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://epistemocritique.org/f
https://epistemocritique.org/f
http://-et-savoir-la-dimension-epistemologique-du-texte-litteraire-au-xxe-siecle-marcel-proust/
http://-et-savoir-la-dimension-epistemologique-du-texte-litteraire-au-xxe-siecle-marcel-proust/


https://doi.org/10.5771/9783968210230-213 - am 13.01.2026, 08:50:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Einleitung
	1. La Peau de chagrin
	2. Louis Lambert
	Schluss
	Literaturverzeichnis

