
 

 

Braucht es einen islamischen Luther? 

NADIA BAGHDADI 

 

 

 

Wie kaum eine andere Religion steht der Islam in den sogenannt west-

lichen Ländern im Fokus emotional aufgeladener Debatten. Verschie-

dene Forderungen werden im Rahmen solcher Diskussionen gestellt, in 

den letzten Jahren wurden insbesondere Rufe nach Reformen, nach 

Modernisierung des Islam laut. Vorliegender Artikel geht diesen For-

derungen nach Reformen als auch deren Kritik nach und analysiert da-

rüber hinaus verschiedene islamische Reformentwicklungen und ihre 

Hintergründe. Dabei interessiert zum einen die subjektive Bedeutung 

von Religion, d.h. wie die Gläubigen den Islam verstehen, leben und 

reformieren wollen. Aus dieser Perspektive stellt sich zum Beispiel die 

Frage, was gläubige Personen denken, was im Koran steht und nicht, 

was tatsächlich im Koran steht (vgl. auch Roy 2017: 90) – eine Ausei-

nandersetzung mit der Glaubenslehre und theologischen Ansätzen im 

engeren Sinne wird hier nicht vorgenommen. Zum anderen wird das 

Muslimisch sein in vorliegendem Artikel als soziale Kategorie ver-

standen, die in Identitäts- und Machtpraxen sowie in breitere gesell-

schaftliche Entwicklungen eingebunden ist. Es wird davon ausgegan-

gen, dass die Zugehörigkeit zu einer Religion – dies gilt in besonderem 

Maß im Mehrheits- und Minderheitskontext – nicht nur durch Geburt 

respektive Konversion erfolgt und durch die persönliche Haltung de-

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004 - am 14.02.2026, 19:12:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 | NADIA BAGHDADI 

 

terminiert wird, sondern immer auch durch interaktive Prozesse und 

gesellschaftliche Kontexte mitbestimmt ist. 

 

 

DER RUF NACH EINEM ISLAMISCHEN LUTHER  
IN DEN WESTLICHEN MEDIEN 
 

In den sogenannt westlichen Ländern wird in den letzten knapp 20 Jah-

ren immer lauter nach islamischen Reformen gerufen. Zum Beispiel 

debattierte Radio SRF vor kurzem in einer Sendung die Frage: 

»Braucht der Islam eine Reformation?« (Senn et al. 2017). Die news-

week forderte etwas dezidierter: »we need a Muslim reformation«
 

(Khader 2015). Wo das Wort Reformation fällt, ist die Assoziation mit 

Luther nicht weit. Beinahe jeder Medienbeitrag stellt einen solchen 

Bezug her. 

Was soll ein »islamischer Luther« bewirken? Welche Hoffnungen 

werden in ihn gesetzt, welche Forderungen an ihn gestellt? Die Me-

dienberichte gehen alle in eine ähnliche Richtung. Die westlichen 

Journalist*innen und Akademiker*innen erhoffen sich vom Islam eine 

Entwicklung wie im Christentum. »Warum schafft der Islam bis heute 

nichts Vergleichbares? Warum diese Widerständigkeit vieler Muslime, 

sich mit der Moderne wenigstens zu versöhnen, sprich: den Koran 

zeitgemäß auszulegen?« wundert sich Jochen Bittner in einem Artikel 

in der ZEIT im Jahr 2014. Ein islamischer Luther soll die heiligen 

Schriften des Islam grundlegend neu interpretieren – sozusagen als 

Startschuss für einen umfassenderen Modernisierungsprozess. 

Die Journalist*innen erhoffen sich, dass vergleichbar mit der euro-

päischen Entwicklung, auf eine Reformation eine Aufklärung folgen 

würde. Sie fordern in diesem Zusammenhang, dass sich auch Mus-

lim*innen vermehrt an Wissenschaft und Vernunft und weniger am 

göttlichen Wort orientieren (vgl. auch Sarikaya 2016). Die Hinwen-

dung zu einer rationalistischen und wissenschaftlichen Sichtweise und 

die Berufung auf die Vernunft gelten als zentrale Kennzeichen der 

Aufklärung und der Moderne. Und wie etwa in Voltaires Werken zum 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004 - am 14.02.2026, 19:12:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.zeit.de/2011/07/C-Islam
http://www.zeit.de/2011/07/C-Islam
https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.zeit.de/2011/07/C-Islam
http://www.zeit.de/2011/07/C-Islam


BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 61 

 

Ausdruck kommt, begann man »im Zeitalter der Vernunft« an den 

»ewigen Wahrheiten der Religion zu zweifeln« (Parker 1995: 344). In 

modernen Gesellschaften hat die Religion über die letzten Jahrhunderte 

allmählich an Bedeutung verloren, die Gesellschaften haben sich säku-

larisiert. Nicht mehr religiöse Glaubenssätze, sondern bürgerliche Wer-

te wie Freiheit, Gleichheit und Solidarität sind Richtschnur politischen 

Handelns. Es folgten die Errichtung demokratischer Systeme und die 

Garantie der Menschenrechte (vgl. Brassel-Ochmann 2015). 

Die historischen Zusammenhänge werden in den Medienbeiträgen 

in großen Sprüngen dargestellt. Vergessen bleiben die problematischen 

Folgen der Reformation wie die Auseinandersetzungen zwischen den 

Konfessionen, die unter anderem im Dreißigjährigen Krieg mündeten. 

Doch den Verfasser*innen geht es wohl weniger um einen akkuraten 

historischen Vergleich, als vielmehr darum, mit der Lutherfigur vom 

Islam eine Reform zu verlangen, in der Hoffnung, dass sich auch isla-

mische Gesellschaften in Richtung Säkularisierung, Demokratie und 

Liberalismus entwickeln. 

Doch weshalb die Flut an Zeitungsartikeln? Weshalb die vehemen-

ten Forderungen nach Reformen? Wahrscheinlich wird ein islamischer 

Luther als Rezept gegen Bewegungen gesehen, die in der Alltagsspra-

che auch als »islamistisch«, »extremistisch« oder »radikal«
1
 bezeichnet 

werden und die Fachleute heute unter dem Oberbegriff »Salafismus«
2
 

zusammenfassen (vgl. Lohlker 2017).
3
 Ein reformierter Islam, so die 

                                            

1  Auf einem Kontinuum an Meinungen und Einstellungen steht das Wort 

»radikal« in Opposition zum Begriff »moderat«. Extremistisch meint die 

Ablehnung von anderen Meinungen und Interessen, es wird an unwiderleg-

bare Ziele und Wissensbestände geglaubt (vgl. Eser Davolio et al. 2015: 6). 

2  Der Begriff salaf bezieht sich auf die erste Generation der Muslim*innen, 

auf die »Altvorderen« (Lohlker 2017: 8). 

3  Nach Lohlker (2017) umfasst Salafismus als Oberbegriff die gegenwärti-

gen Strömungen des Wahabismus, des Salafismus im engeren Sinne und 

des Dschihadismus. Vorliegender Artikel orientiert sich jedoch an Defini-

tionen, welche den radikalen Dschihadismus von Fundamentalismus und 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004 - am 14.02.2026, 19:12:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 | NADIA BAGHDADI 

 

Hoffnung, könne die Ausbreitung von salafistischen Tendenzen und 

insbesondere Terrorattentate verhindern. Doch paradoxerweise ist der 

Salafismus gemäß Islamwissenschaftlern wie Murtaza (2015) ein Pro-

dukt von früheren Reformbewegungen. So können Reformen nicht in 

jedem Fall mit Verbesserung oder einem Mehr an Freiheit gleichge-

setzt werden, im Gegenteil, können sie auch zu absoluten Ansprüchen 

und rückwärtsgewandten Ideologien führen, wie ein Blick auf die ver-

schiedenen Reformbewegungen der letzten rund 250 Jahre in den isla-

misch geprägten Ländern zeigt. 

 

 

REFORMBEWEGUNGEN IN ISLAMISCH GEPRÄGTEN 

LÄNDERN UND DAS SCHEITERN  
DER MODERNISIERUNG 

 

Islamische Reformer seit der frühen Neuzeit orientierten sich wie Lu-

ther an den anfänglichen heiligen Texten. Luther erklärte die ursprüng-

lichen Texte der Bibel als das Maß aller Dinge und wandte sich von 

überlieferten Traditionen ab. »Sola Scriptura«, durch die Schrift allein, 

lautete die Formel; jeder solle selber in der Bibel lesen, sie beurteilen 

und danach handeln. Er war überzeugt, dass sich das Evangelium 

selbst erkläre und keiner Priester bedürfe, die eine Auslegung vorneh-

                                            

Konservativismus, zu denen sie auch den Salafismus zählen, unterscheiden 

(vgl. auch Eser et al. 2015). Roy (2017) zeigt in seinen Studien, dass Phä-

nomene wie al-Qaida und der Islamische Staat (IS) nur bedingt mit Fun-

damentalismus und dem (radikalen) Islam erklärt werden können. Er zeigt, 

dass IS-Anhänger im Gegensatz zu Salafist*innen religiöse Praxen nur be-

dingt befolgen. Es handele sich aufgrund dessen weniger um eine »Radika-

lisierung des Islam«, als vielmehr um eine »Islamisierung der Radikalität«. 

Die Gewalt, die Revolte, sei nicht Mittel zum Zweck, sondern Zweck an 

sich. Der Islam stelle den narrativen Rahmen zur Verfügung, innerhalb 

dessen sich junge Menschen ihrer Todessehnsucht hingäben. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004 - am 14.02.2026, 19:12:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 63 

 

men. Vergleichbar forderten verschiedene islamische Reformbewe-

gungen ein Zurück zu den Quellen des Islam. Dazu zählen bei den 

Sunnit*innen der Koran und die Überlieferungen des Propheten, Ha-

dithe genannt. Diese puristischen Bewegungen hatten zum Ziel, den Is-

lam von Traditionen und islamischer Mystik zu reinigen. Die Ausle-

gungen der religiösen Autoritäten, der Ulema, lehnten sie ab. Den Re-

ligionsgelehrten wurde vorgeworfen, die islamischen Inhalte zu verzer-

ren (vgl. Fuchs 2015). 

Islamische Neuerer im 19. und frühen 20. Jahrhundert, sie hießen 

bereits damals zum Teil Salafisten, interessierten sich zwar für die so-

genannt goldene Frühzeit des Islam, doch ging es laut dem Islamwis-

senschaftler Reinhard Schulze (2016) weniger darum, das Rad der Zeit 

tatsächlich zurückzudrehen, als auf der Basis eines »urislamischen« 

Ideals Anschluss an die Moderne zu finden.
4
 Demnach fehlt es in der 

islamischen Geschichte nicht wie im Westen oftmals angenommen, an 

einer Auseinandersetzung mit der Moderne und mit westlichen Vor-

stellungen. 

Nach der Unabhängigkeit der arabischen Staaten Mitte des letzten 

Jahrhunderts waren säkulare, nationalistische und sozialistische Ideo-

logien vorherrschend. Der Islam hatte nur einen geringen Stellenwert 

in diesen Ideologien, auch im Alltag der Menschen spielte die Religion 

eine immer unbedeutendere Rolle. Die bedeutsame Ideologie jener 

Epoche war der Panarabismus. Bezugspunkt war, wie der Begriff im-

pliziert, das »Arabische«, das die Staaten des Nahen Ostens verbindet. 

Die Menschen waren optimistisch und glaubten an die Zukunft, an bes-

sere Zeiten nach der Unabhängigkeit. 

Doch ließ sich die Entwicklung von den Eliten nicht wie erhofft 

umsetzen. Statt als Demokratien endeten viele Länder als autoritäre 

                                            

4  Eine zweite Bewegung begann in den 1920er Jahren in Ägypten: die Mus-

limbrüderschaft. Auch diese setzte sich mit Europa auseinander, allerdings 

genau umgekehrt: »die Muslime sollten sich nicht daran orientieren«. Die 

Muslimbrüder waren in jener Zeit aber eine Randerscheinung und hatten 

wenige Anhänger (vgl. Manea 2009: 98). 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004 - am 14.02.2026, 19:12:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 | NADIA BAGHDADI 

 

Regimes, Entwicklungsprojekte wurden nur ungenügend umgesetzt, 

die Niederlage der arabischen Staaten gegen Israel im Sechstagekrieg 

beendete den panarabischen Traum und die Einmischung und Stellver-

treterkriege der USA und der damaligen UdSSR destabilisierten die 

Region weiter. Der Zerfall von staatlichen und gesellschaftlichen Ord-

nungen wurde spätestens seit dem Ende des Kalten Krieges unüberseh-

bar. Verschiedenen Autor*innen folgend bot dies den Nährboden für 

das Erstarken von populistischen Kreisen in der islamischen Öffent-

lichkeit. Diese geben der sozialen Unzufriedenheit »mittels eines auf 

wenige Symbole reduzierten Islam« Ausdruck (vgl. Schulze 2016). 

Der erstarkende Salafismus im neuen Gewand wird in der Fachliteratur 

als Krisensymptom gedeutet (vgl. Halm 2000). Durch den Niedergang 

von staatssozialistischen Modellen, des Panarabismus und der Säkula-

risierung sei ein Vakuum entstanden, es fehlten die alternativen Dis-

kurse und Ideologien. An die Stelle von gesellschaftspolitischen Uto-

pien und politischer Integration traten Markt und Konsum. Wenn sich 

Menschen am Konsum orientierten, dieser für sie aber nicht zugänglich 

ist, sei dies Quelle von Unzufriedenheit und Frustration. Diese Gruppe 

von Menschen werde leicht Ziel und Beute einer islamistischen Propa-

ganda, so Schulze (2016). Einen Anschluss an die Moderne zu finden 

ist bei den Neo-Salafist*innen kein Thema mehr. Sie haben sich in der 

Tendenz zu Oppositionsbewegungen entwickelt, zu den eigenen Re-

gimes, zum »Westen« und gegen moderate Muslim*innen (vgl. Lohl-

ker 2017). 

Wie zeigt sich die Situation in einer Migrationsgesellschaft wie der 

Schweiz? Welche Phänomene von religiöser Erneuerung konservati-

ver, radikaler oder säkularer Art zeigen sich hierzulande? 

 

 

ISLAM IN DER SCHWEIZ: ERNEUERUNGEN IN 

UNTERSCHIEDLICHE RICHTUNGEN 
 

Mit den Gastarbeitenden aus der Türkei und dem damaligen Jugosla-

wien wanderten seit den 1960 Jahren vermehrt Personen mit muslimi-

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004 - am 14.02.2026, 19:12:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 65 

 

schem Hintergrund in die Schweiz ein. Nach den Kriegen auf dem 

Balkan kamen Flüchtlinge aus Bosnien und dem Kosovo hinzu. Mit 

der wachsenden Anzahl Konvertit*innen hat der Islam auch ein 

schweizerisches Gesicht bekommen. Insgesamt zählen sich rund 

350.000 Personen zum Islam, das sind ca. fünf Prozent der Schweizer 

Bevölkerung. Die große Mehrheit der Muslim*innen gehört zur sunni-

tischen Glaubensrichtung, kleinere Gruppen sind schiitisch bzw. alewi-

tisch geprägt (vgl. BFS 2016). 

Weil der Islam als Religionsgemeinschaft, als Körperschaft öffent-

lichen Rechts, nicht anerkannt ist, sind Muslim*innen auf Selbstorga-

nisation angewiesen. Die zahlreichen Vereine, die üblicherweise nach 

Ländern oder nach Glaubensrichtung ausgerichtet sind, organisieren 

und finanzieren auch die schweizweit rund 250 Moscheen und Gebets-

räume. Doch nur ein Teil der Menschen, die sich zum Islam zählen, 

besuchen Gottesdienste oder beten. Rund die Hälfte besucht nach eige-

nen Angaben nie einen Gottesdienst, nicht einmal zu hohen Feiertagen. 

Die andere Hälfte geht mindestens zu hohen Feiertagen in einen Ge-

betsraum, ein kleiner Teil davon wöchentlich. Ein Sechstel (17 Pro-

zent) der Mitglieder von muslimischen Gemeinden gibt an, täglich   

oder fast täglich zu beten. Zum Vergleich: Bei den Katholik*innen sind 

es knapp ein Drittel, die täglich beten. (vgl. BFS 2016) 

Üblichen religionswissenschaftlichen Definitionen (Allenbach et 

al. 2010) folgend bedeutet Praktizieren, sich an ethisch-religiösen Re-

geln zu orientieren. Doch diese Regeln sind entgegen gängiger Wahr-

nehmung nicht klar vorgegeben. Verschiedene Studien zeigen (vgl. 

Baumann et al. 2017; Müller 2010), dass sich Jugendliche und junge 

Erwachsene gerade im Migrationskontext damit auseinandersetzen 

(müssen), inwiefern sie ethisch-religiöse Regeln in ihrem Leben um-

setzen möchten oder nicht. Die Religion der Eltern oder der Umgebung 

werden selten direkt übernommen, sondern individuell, kritisch und 

eigenständig interpretiert.
5
 Das Spektrum der Einstellungen reicht von 

                                            

5  Die Mehrheit der Jugendlichen betont, dass Religion im Alltag eine relativ 

unbedeutende Rolle einnimmt, ihnen sind andere Themen wichtiger als Re-

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004 - am 14.02.2026, 19:12:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 | NADIA BAGHDADI 

 

salafistischen Vorstellungen bis zu einem umfassend auf Schweizer 

Verhältnisse zugeschnittenen Islam. Die Mehrheit der Muslim*innen 

bewegt sich zwischen diesen beiden Polen (vgl. Baumann et al. 2017). 

Salafist*innen sehen im Verhalten des Propheten Muhammad und 

seiner Gefährten ein kontext- und zeitunabhängiges Vorbild und versu-

chen es zu imitieren. Die Einhaltung von klar definierten Vorschriften 

und Ritualen sind für sie zentrale Kennzeichen eines »guten Muslims«. 

Die säkular Orientierten hingegen plädieren für eine radikale Moderni-

sierung und Anpassung des Islam an westeuropäische Verhältnisse. 

Säkulare muslimische Intellektuelle wollten den konservativen Ver-

bänden den öffentlichen Auftritt nicht überlassen. Im Jahr 2004 grün-

deten Aktivist*innen das »Forum für einen fortschrittlichen Islam«. Sie 

setzen sich ein für eine »aufgeklärte, moderne, am Humanismus orien-

tierte islamische Theologie«.
6
 Das bedeutet unter anderem die heiligen 

Schriften in ihrem historischen Kontext zu betrachten und kritisch auf 

die heutige Zeit zu übertragen. Die »säkularen Muslime« verlangen 

Reformen, wie zum Beispiel geschlechtergemischte Gebete oder Pre-

digten auf Deutsch. Sondermaßnahmen wie Schwimmdispens oder 

Schariagerichte lehnen sie hingegen strikt ab. 

Vergleichbar den eingangs zitierten Luther-Artikeln möchten auch 

liberale und säkulare Muslim*innen den konservativen und salafisti-

schen Islamauslegungen mit einem Reformprozess etwas entgegenset-

zen. Sie befürchten, dass Menschen, die sich durch die Mehrheitsge-

sellschaft angegriffen und entfremdet fühlten, durch Salafist*innen ins-

trumentalisiert werden könnten. Nachfolgend wird ein Blick auf die 

Beschaffenheit der Mehrheitsgesellschaft geworfen. 

 

 

 

                                            

ligionsfragen. Studien zeigen außerdem, dass Personen über mehrfache 

Zugehörigkeiten verfügen und sich in Bezug auf verschiedene Gruppen an-

ders definieren (z.B. Allenbach et al. 2010, Baghdadi 2012). 

6  http://saekulare-muslime.org/ 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004 - am 14.02.2026, 19:12:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 67 

 

DIE SUCHE NACH IDENTITÄT UND GEMEINSCHAFT 

IN ABGRENZUNG ZU DEN ANDEREN 
 

Historische und aktuelle Studien verdeutlichen, wie die Ankunft von 

fremden Menschen in einer Gesellschaft mit Angst verbunden ist (vgl. 

Bauman 2016). Die »Alteingesessenen« – oder die »Etablierten« wie 

Norbert Elias (2002) sie nennt – befürchten den Verlust der eigenen 

Identität und den Verlust des sozialen Zusammenhalts. Da sozialer Zu-

sammenhalt in der Regel mit der Vorstellung einer homogenen Gesell-

schaft verbunden wird, erscheinen die neu hinzugekommen Menschen 

als Bedrohung. Von den Neuangekommenen wird aus diesem Grund 

erwartet, dass sie sich anpassen und unterordnen, denn nur durch glei-

che Werte, Normen, Verhaltensweisen und Einstellungen lässt sich der 

Zusammenhalt weiterhin aufrechterhalten und die Bedrohung bannen. 

Diversität und Pluralität werden demnach auch heute nicht selbstver-

ständlich als Bereicherung erlebt, sondern als Bedrohung des Selbst 

und der Gesellschaft. (vgl. Brassel-Ochmann 2015) 

In diesem Sinne kann die Ablehnung von Migration oder etwa der 

Widerstand gegen Minarette und Moscheebau in der Schweiz als 

Schutz der eigenen Gesellschaft interpretiert werden, ein Schutz des 

»Wir-Gefühls«. Auch wenn sich das Bild einer homogenen, konformen 

und kongruenten Gemeinschaft kaum mehr einlösen lässt, bleibt es in 

den Köpfen vieler Schweizer*innen bestehen. Gerade weil die heutige 

Welt divers und globalisiert sei und eine Vielzahl an Lebensoptionen 

möglich seien, werden Brassel-Ochmann (2015) folgend Verbindlich-

keit und Eindeutigkeit vermisst. Und so sehnten sich viele Menschen 

nach festen Zugehörigkeiten, die ihrem Leben eine Ordnung und einen 

Sinn geben und eine Identität ermöglichen (ebd.: 74). Abgelehnt wür-

den in der Konsequenz alle Menschen, die »vermeintlich offenkundig 

und sichtbar das gesellschaftliche Konzept von Homogenität« gefähr-

deten (ebd.: 75f). 

Spätestens seit den Anschlägen vom 11. September 2001 auf das 

World Trade Center in New York gilt die Ablehnung von Auslän-

der*innen nicht generell oder gegenüber bestimmten ethnischen Grup-

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004 - am 14.02.2026, 19:12:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 | NADIA BAGHDADI 

 

pen, sondern vorrangig Muslim*innen. Der Diskurs verschärfte sich zu 

einem »Wir-gegen-sie«: »Wir«, der Westen gegen »sie«, die Muslime. 

Die damit verbundene »moralische Panik« – »eine weitverbreitete 

Angst, dass ein Übel die Gesellschaft bedroht« (Bauman 2016) – wird 

mittels der Bedienung von Emotionen immer wieder aufs Neue ange-

heizt. Gerade in Bewegungen wie der Pegida oder auf Internetforen 

wie Politically Incorrect kommt eine solche moralische Panik, eine 

Angst vor islamischer Unterwanderung und dem Niedergang der west-

lichen, aufgeklärten Zivilisation zum Ausdruck. Auch die Initiativen 

und Kampagnen der Schweizerischen Volkspartei (SVP) bedienten 

sich immer wieder abwertender Islambilder und befeuerten negative 

Emotionen, am deutlichsten in der Initiative »gegen den Bau von Mi-

naretten« im Jahr 2009. Die Kampagnenplakate zeigten Minarette als 

gefährliche Raketen, die die Schweizer Flagge durchbohrten, sie war-

ben für die Initiative mit dem Slogan »keine islamischen Machtsymbo-

le in der Schweiz«. Die Kampagne war ein Erfolg, die Initiative wurde 

von der Bevölkerung angenommen. 

Doch nicht nur rechtsorientierte Gruppen in der Schweiz führen 

einen »Wir-gegen-sie« Diskurs, eine vergleichbare Rhetorik ist in sala-

fistischen Kreisen zu finden. Laut Expert*innen sind auch Sala-

fist*innen auf der Suche nach einer Verstärkung des »Wir-Gefühls«. 

Das Bedürfnis nach einer »absoluten Vergemeinschaftung« sei groß, 

gerade Jugendliche hätten den Wunsch, einem großen Ganzen anzuge-

hören. Salafistische und dschihadistische Gruppen werden zu einer 

Schicksalsgemeinschaft, gar zu einer Art Familie, was sich zum Bei-

spiel darin zeigt, dass sie sich als »Bruder« und »Schwester« anspre-

chen. Der Zulauf von jungen Menschen zu salafistischen Gruppen und 

ihre Suche nach Gemeinschaft und Identität kann vergleichbar der 

Hinwendung zu rechtspopulistischen Gruppen im Westen als Antwort 

auf Entwurzelung, Vereinzelung und Orientierungslosigkeit gedeutet 

werden. Junge Menschen finden Orientierung in Predigern, »die ihnen 

die Welt in einfachen, absoluten Wahrheiten und Gegensätzen erklä-

ren: richtig und falsch, rein oder unrein, Muslim oder Ungläubiger, 

Himmel oder Hölle« (Odehnal 2014). 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004 - am 14.02.2026, 19:12:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 69 

 

Neben den bisher diskutierten Gruppen der Salafist*innen und der 

säkularen Muslim*innen gibt es Personen in der muslimischen Welt, 

die den Weg der Kritik wählen: sie kritisieren die Reformforderungen 

an die Adresse des Islam, entlarven »wir-gegen-sie«-Diskurse und stel-

len Dominanz- und Unterwerfungsgesten in Frage, wie nachfolgend 

gezeigt wird. 

 

 

WESTLICHE REFORMRUFE  
ALS DOMINANZANSPRÜCHE UND 

KRÄNKUNGSPOTENZIAL 
 

Der zu Beginn des Buchbeitrags zitierte Journalist Jochen Bittner zieht 

in seinem ZEIT-Artikel einen Vergleich zwischen dem Islam und dem 

(christlichen) Westen. Während der Westen Religion zeitgemäß ausle-

ge, bringe dies der Islam nicht zustande. Solche Vergleiche gehen von 

einer Modernisierungsdifferenzthese aus, die besagt, dass sich Kultu-

ren durch ihren Modernisierungsgrad voneinander unterscheiden wür-

den (vgl. Gapp 2007: 133f.).
7
 Als Messlatte zur Bestimmung des Stan-

des der (universellen) Modernisierung dient in der Regel die westliche 

Geschichte und Entwicklung. Im Kontext des hier diskutierten Themas 

gelten die Reformation und die Aufklärung als wesentliche Stationen 

auf dem Weg in die Moderne. Daran gemessen gilt der Islam als zu-

rückgeblieben, er stecke noch in den Kinderschuhen, sei nicht erwach-

sen, wie ein Journalist der Zeitung die WELT schreibt. Der Autor bie-

tet als Repräsentant des Westens seine »Entwicklungshilfe« an: »Die 

historische Verantwortung der Mehrheitsgesellschaften im Westen ist 

es, unsere muslimischen Schwestern und Brüder bei der Versöhnung 

                                            

7  Im Gegensatz dazu geht die Kulturdifferenzthese von abgeschlossenen 

Kulturen aus, die sich im Wesen grundsätzlich unterscheiden und die un-

vereinbar sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004 - am 14.02.2026, 19:12:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.welt.de/debatte/article134168187/Christen-und-Muslime-sind-sich-naeher-als-sie-denken.html
https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.welt.de/debatte/article134168187/Christen-und-Muslime-sind-sich-naeher-als-sie-denken.html


70 | NADIA BAGHDADI 

 

des Islam mit der Aufklärung zu unterstützen, wo es nur geht« (Bus-

emann 2015). 

Doch nicht alle wollen an die westliche Hand genommen und zum 

aufgeklärten Glück geführt werden und so finden sich in den Medien 

zahlreiche Artikel, die sich gegen eine paternalistische und gönnerhafte 

Haltung aussprechen. Kritische Stimmen kontern mit Titeln wie Der 

Islam braucht Veränderung, aber keine Ratschläge (Qadhi 2015) oder 

Why Islam doesn’t need a reformation (Hasan 2015). Ohne in Abrede 

zu stellen, dass Reformen notwendig seien, richten sie sich gegen die 

aktuelle eurozentrische Wahrnehmung des Islam, gegen die Beurtei-

lung nach westlichen Maßstäben. Dem Islam werde unterstellt vormo-

dern, rückständig, unzivilisiert, totalitär und frauenfeindlich zu sein 

(vgl. auch Sarikaya 2016). Dieser Blick auf den Osten, auf den Orient 

und den Islam steht in einer länger andauernden Wahrnehmungstradi-

tion. Das verwendete Vokabular erinnert stark an koloniale Begriff-

lichkeiten. Die postkoloniale Kritik (vgl. Said 1979) macht darauf 

aufmerksam, dass erst Vorstellungen wie Modernisierungsdefizite es 

dem Westen ermöglichten unter anderem Länder des Orients wirt-

schaftlich und politisch zu unterwerfen und auszubeuten, sprich zu ko-

lonisieren. Der unterstellte Entwicklungsabstand, der Kontrast zwi-

schen dem barbarischen Orient und dem zivilisierten Westen beförder-

te einen Diskurs, wonach dem Osten zur Zivilisation und Moderne 

verholfen werden musste. Auf diese Weise wurde der Islam »zum zivi-

lisierungsbedürftigen Gegenpart des universalisierbaren Christentums« 

(vgl. Amir-Moazami 2016: 30). Und wie die Zeitungsartikel verdeutli-

chen, gilt der Islam nach wie vor als unfähig sich selber zu entwickeln. 

Der Ruf nach dem islamischen Luther bzw. nach islamischen Re-

formen wird von Kritiker*innen wie Qadhi (2015) oder Hasan (2015) 

als neokoloniales Produkt verstanden: als Anspruch des Westens über 

den Islam zu sprechen, ihn bestimmen und beherrschen zu wollen. Vor 

dem Hintergrund des kolonialen Erbes zeigen die kritischen Au-

tor*innen, dass sie nicht ohne Widerrede vom Westen bestimmt, kont-

rolliert und beherrscht werden wollen. Sie kritisieren damit auch die 

unhinterfragten und unsichtbaren Normen, die mit diesen Diskursen 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004 - am 14.02.2026, 19:12:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.welt.de/debatte/article134168187/Christen-und-Muslime-sind-sich-naeher-als-sie-denken.html
https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.welt.de/debatte/article134168187/Christen-und-Muslime-sind-sich-naeher-als-sie-denken.html


BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 71 

 

verbunden sind. So habe sich das »Christentum vor allem in seinen 

protestantischen Spielarten in säkularisierte Konzeptionen von Staat, 

Nation und Religion eingeschrieben und (avancierte) damit zur unmar-

kierten, entkörperten und universalistischen Norm und zugleich zum 

Privileg« (Amir-Moazami 2016: 31). Vor diesem Hintergrund träten 

Muslim*innen als die Anderen in Erscheinung, »als das Suspekte, des-

sen markierte Differenz dringend erklärungsbedürftig ist.« (ebd.: S. 

35.) Es ist diese unmarkierte Norm, das »universalisierbare Christen-

tum«, auch als säkular-liberale Matrix bezeichnet, welche den Rahmen 

der aktuellen Debatten und Fragen vorgäbe und über »die Passfähigkeit 

der Anderen« walte (ebd.: S. 27). Fragen, wie zum Beispiel »ist der Is-

lam in eine liberale Gesellschaft integrierbar?« oder »ist der Islam re-

formierbar?« seien daher nicht neutral, sondern orientierten sich an 

dieser unausgesprochenen christlich-säkularisierten Norm und ent-

sprängen einem bestimmten Verständnis von Staat, Nation und Reli-

gion. Eine Norm, die aber auch konstitutiv für den Nationalstaat sei, 

d.h. die »devianten Anderen«, erschaffen zugleich die Nation immer 

wieder von Neuem und definieren deren Grenzen. 

Diese Narrative bleiben insbesondere in Migrationsgesellschaften 

nicht ohne Konsequenz für die auf diese Weise Positionierten. Selbst 

moderate und nichtpraktizierende Muslim*innen fühlen sich von »Wir-

gegen-sie« Diskursen, Dominanzansprüchen und Vorurteilen gegen-

über dem Islam betroffen. Denn Feindlichkeit gegenüber Mus-

lim*innen ist nicht nur im rechten gesellschaftlichen Lager auszuma-

chen, sondern reicht bis weit in die gesellschaftliche Mitte. Laut einer 

Umfrage zur rassistischen Diskriminierung in der Schweiz hegen 

knapp 40 Prozent der Schweizer Bevölkerung eine generelle Skepsis 

gegenüber dem Islam. Muslimin*innen werden durchwegs negativer 

angesehen als Angehörige anderer Religionsgruppen. 60 bis 70 Prozent 

der Befragten möchten nicht mit jemandem aus arabischen Ländern, 

Albanien oder der Türkei zusammenarbeiten. (vgl. Fachstelle für Ras-

sismusbekämpfung 2015) 

Vor diesem Hintergrund werden auch moderate oder nichtprakti-

zierende Personen als »Muslim*innen« markiert und »ob sie wollen 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004 - am 14.02.2026, 19:12:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 | NADIA BAGHDADI 

 

oder nicht, müssen (sie) sich zu dieser Anrufung verhalten« (Amir-

Moazami 2016: 21).
8
 Diese »Muslimisierung von Muslimen« (ebd.) 

bedeutet für die Betroffenen nicht nur die Angst dämonisiert und als 

potenzielle Bedrohung wahrgenommen zu werden, sondern auch als 

Muslim*in zu sprechen, sich von Gewalttaten zu distanzieren, sich zu 

erklären oder zu verteidigen. Sie müssten darüber hinaus »die liberalen 

Fundamente säkularer Ordnungen preisen, verinnerlichen und verkör-

pern, um glaubhaft zu sein« (ebd.: S. 28). Andere beginnen sich in 

einer sich selbst erfüllenden Prophezeiung selbst als Muslim*innen zu 

sehen und sich entsprechend zu verhalten (vgl. Manea 2009). Bei Per-

sonen mit radikalen Tendenzen kann es gar zu einer kompletten Ab-

kehr von westlichen Gesellschaften und Ideen kommen, sie ziehen sich 

in ihre Kränkung zurück, jegliches Zurückschlagen erscheint ihnen an-

gesichts der westlichen Dominanzansprüche und Angriffe gerechtfer-

tigt. 

 

 

ORIENTIERUNGSSUCHE IN EINER 

RATIONALISTISCHEN UND ENTZAUBERTEN WELT 
 

Für die verstärkte Hinwendung zu salafistischen Bewegungen, gerade 

auch in westlichen Ländern, gibt es weitere Erklärungsangebote. Der 

arabische Philosoph Sadik Jalal al-Azm sieht darin eine Kritik an der 

europäischen Moderne (vgl. Meier 2015). Damit spielt er nicht etwa 

auf die Ablehnung von »westlichen Lebensformen« an, wie sie von 

verschiedenen Salafist*innen propagiert wird. Al-Azm meint mit Be-

zug auf den Philosophen Martin Heidegger, dass der europäischen 

Moderne »etwas Hohles« anhafte. Der bekannte Soziologe Max Weber 

sprach in diesem Zusammenhang von einer »Entzauberung der Welt« 

(vgl. Brassel-Ochmann 2015: 65), die die Moderne und die Aufklärung 

                                            

8  In Baghdadi (2010, 2012) werden die verschiedenen Strategien sich zur 

Kategorie der Muslimin zu positionieren ausführlich dargestellt. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004 - am 14.02.2026, 19:12:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 73 

 

mit sich brachte. Vielleicht sei es laut Al-Azm dieses Gefühl der Leere, 

welches junge Menschen empfänglich für konservative oder gar ex-

tremistische Ideologien mache. Sie würden sich die Frage stellen, was 

den Islam davor bewahre, genauso irrelevant zu werden wie das Chris-

tentum in Westeuropa und befürchteten, dass der Islam in ähnlicher 

Weise privatisiert und individualisiert werde. (vgl. Meier 2015) 

Es lässt sich nicht von der Hand weisen: Der Glaube hat im christ-

lich geprägten Westeuropa abgenommen und wurde in den Privatraum 

verbannt. Gute 20 Prozent der Bevölkerung (vgl. Meier 2017) in den 

westlichen Industrieländern bezeichnen sich als religionslos, die Kir-

che hat als Institution ihre traditionelle Rolle als Sinnstifter und Ord-

nungsinstanz eingebüßt. Der Soziologe Thomas Luckmann (1991) be-

zeichnete das gegenwärtige Christentum gar als »unsichtbare Reli-

gion«. Und doch scheint auch in christlich geprägten Ländern der 

Glaube nicht nur Teil der voraufklärerischen Vergangenheit. In wichti-

gen Lebenssituationen bleibt Religion für viele Menschen bedeutsam, 

wie verschiedene Studien zeigen (vgl. Brassel-Ochmann 2015: 65). 

Eine rituelle Begleitung wird bei Ereignissen wie Taufe, Hochzeit, 

Sterbebegleitung oder Beerdigung in Anspruch genommen, Festtage 

werden gefeiert, mit kleinen Kindern wird abends gebetet. Der Mensch 

scheint die »Interaktion mit dem Heiligen« insbesondere in Situationen 

zu brauchen, die er nicht bewältigen oder verstehen kann: »In solchen 

Situationen ist es die Sinnwelt des Heiligen, die Überzeugung, dass es 

neben dem rational Verstehbaren noch etwas Anderes gibt, an das 

›Mensch‹ glaubt oder glauben möchte. Ein Sinnsystem, das Liebe nicht 

als chemische Reaktion erklärt oder das den Tod als Tür zur Öffnung 

einer weiteren Wirklichkeit begreift« (ebd.). Die Mehrheit der Men-

schen entwickelt eine »persönliche Lebensphilosophie« aus verschie-

denen kulturalisierten religiösen Inhalten und Erfahrungen.
9
 

                                            

9  Die klassische Säkularisierungsthese geht davon aus, dass Religion mit der 

Modernisierung immer mehr an Bedeutung verliert. Die seit 100 Jahren 

zunehmende Anzahl Personen, die sich als konfessionslos bezeichnet, 

scheint diese These zu bestätigen (vgl. Meier 2017). Demgegenüber steht 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004 - am 14.02.2026, 19:12:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 | NADIA BAGHDADI 

 

Trotz potenziellem Widerspruch zu einer naturwissenschaftlich 

orientierten, rationalistischen modernen respektive postmodernen Welt, 

scheinen sich religiöse Bezüge oder Glauben an höhere Mächte nicht 

aufzulösen. Menschen mit den unterschiedlichsten Hintergründen, ob 

christlich oder muslimisch, scheinen sich auch in aufgeklärten Zeiten 

nach dem Religiösen zu sehnen. Das Religiöse verteidigt damit quasi 

seinen Platz und spiegelt die Leerstellen der Moderne bzw. Postmo-

derne. Michael Rüegg (2016) geht noch einen Schritt weiter und sieht 

in der Religion keinen Gegensatz zur modernen Gesellschaft, sondern 

sich gegenseitig bedingende Faktoren: »In der Freiheit zur Religion 

liegt auch die Hoffnung, dass wir auf den ungebändigten Fortschritt 

und die weltanschauliche Polarisierung bessere und menschenfreundli-

chere Antworten finden als bisher«. 

 

 

FAZIT 
 

Der Ruf nach dem islamischen Luther steht sinnbildlich für die von 

christlicher wie auch islamischer Seite geäußerten Forderung nach Re-

formen im Islam. Er entspringt dem Wunsch nach einem Gegenrezept 

zu salafistischen und dschihadistischen Bewegungen. Gegen salafisti-

sche Bewegungen wird zum Beispiel von Aktivist*innen des »Forums 

für einen fortschrittlichen Islam« ein säkularer, modernisierter Islam 

ins Feld geführt. Die Schwierigkeiten dieses Rezeptes treten zutage, 

wenn, wie hier postuliert, beide Phänomene – säkularer und salafisti-

scher Islam – als Produkte aktueller gesellschaftlicher Verhältnisse be-

trachtet werden. Zwar zeigt sich die Formierung und Sichtbarkeit einer 

an die säkulare Gesellschaft angepasste Religiosität insbesondere der 

                                            

die hier favorisierte Erkenntnis, dass Religion und Glaube nicht verschwin-

den, sondern sich wandeln, religiöse Inhalte werden zum Beispiel kulturali-

siert, also in kulturelle Praxen integriert (vgl. auch Brassel-Ochmann 

2015). 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004 - am 14.02.2026, 19:12:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 75 

 

gebildeten Mittelschichten vordergründig als Reaktion auf Attentate, 

Hassprediger und salafistische Bewegungen.
10

 

Doch kann die Entwicklung eines säkularen Islam auch als Ergeb-

nis der Säkularisierung von Gesellschaften weltweit sowie als Produkt 

von Globalisierung, grenzüberschreitenden Lebenswelten, Diversität 

und neoliberaler Wirtschaftsordnung verstanden werden. Säkulare, li-

berale und postmoderne Muslim*innen vertreten Werte des Humanis-

mus und der Toleranz von Diversität. Sie fühlen sich in einer multiop-

tionalen, vielfältigen und zunehmend entgrenzten Welt einigermaßen 

wohl. Sie sind in transnationale Netzwerke eingebettet, Globalisierung, 

Demokratie und eine neoliberale Wirtschaft geben ihnen genügend 

Orientierung und Lebenschancen. Dieselben Entwicklungen werden 

von den wachsenden populistischen und salafistischen Gruppen hin-

gegen mit Argwohn betrachtet. Sie sehnen sich in einer globalisierten 

und säkularisierten Welt nach Orientierung, Eindeutigkeit, klarer Iden-

tität und Zugehörigkeit. In ihrer Ideologie finden sie genau dies: klare, 

einfache und verbindliche Werte (zum Beispiel gut und böse, rein und 

unrein) und damit verbunden einen Sinn. Die Gemeinschaft gibt ihnen 

den vermissten Halt und ein Gefühl des Dazugehörens. 

Die Hinwendung zu salafistischen Gruppen verdeutlicht daher die 

Lücken und Kehrseiten der säkularen, globalen und neoliberalen Welt, 

in der die Einzelnen zu wenig Orientierung, Zusammengehörigkeit und 

Halt erfahren. Eine von Globalisierung und Diversität gekennzeichnete 

Gesellschaft mit ihren vielfältigen Optionen an Lebensmodellen ist of-

fenbar nicht für alle Menschen gleichermaßen eine Bereicherung. In 

                                            

10  »Man kann ergänzen, wie Tareq Oubrou, der Imam von Bordeaux, dass 

eine solche Reform, das Ausmaß der Radikalisierung nicht beeinflussen 

wird, weil die Radikalen keine jungen Leute sind, die irgendwelche Texte 

falsch verstanden haben, sondern Aufständische, die sich zuerst für die Ra-

dikalität entscheiden und diese danach mit einem islamischen Paradigma 

verbinden« (Roy 2017: 146). Doch sei die Sichtbarkeit von säkularen Mus-

lim*innen deshalb wichtig, weil dadurch zum Beispiel der IS daran gehin-

dert werde, sich als Sprachrohr der schweigenden Ummah zu erklären. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004 - am 14.02.2026, 19:12:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 | NADIA BAGHDADI 

 

westlichen rechtsorientierten Kreisen drückt sich eine vergleichbare 

Sehnsucht nach Sinn, Orientierung und Gemeinschaft aus. Zugehörig-

keiten und Identitäten werden in ihrer Mehrfachartikulation als unklar, 

diffus und wenig haltgebend erlebt. Klare soziale Ordnungen und die 

Ablehnung von Fremden und Andersgläubigen setzen den Ängsten und 

Unsicherheit vermeintlich etwas entgegen. 

Dies setzt eine weitere soziale Dynamik in Migrationsgesellschaf-

ten in Gang, welche die Welt einteilt in »Wir« und die »Fremden«, his-

torisch und aktuell verkörpert durch »Muslim*innen«. Erstere schlie-

ßen Letztere aus und bestätigen sich dadurch zugleich als Gruppe, als 

Nation mit klaren Grenzen gegen »außen«, auch wenn das »Außen« 

nun mitten in der Gesellschaft, unter »uns« lebt. Die Ablehnung von 

Fremden allgemein und Muslim*innen im Besonderen können bei den 

so Positionierten zu Entfremdung und Kränkungsgefühlen führen. Ei-

nige reagieren mit Kritik der »Wir-gegen-sie-Diskurse« und entlarven 

Vorurteile und Dominanzansprüche, die an die koloniale Vergangen-

heit anknüpfen. Andere Menschen wenden sich ab und sind im 

schlimmsten Fall empfänglich für salafistisches Gedankengut. Diese 

lehnen Wertvorstellungen, die sie mit dem Westen assoziieren ab und 

wenden sich einer vermeintlich ursprünglich islamischen Glaubenspra-

xis als Gegenmodell zu. 

Die gesellschaftlichen Verwerfungen können daher – so die hier 

vertretene These – ganz grundsätzlich als Krisensymptome von post-

modernen und postkolonialen Gesellschaften interpretiert werden. 

Ausdruck findet die Krise in einer Spaltung zwischen säkularen, libera-

len Gruppen und national und/oder religiös (homogen) orientierten 

Gruppen. Diese Spaltung verläuft meiner Meinung nach nicht nur wie 

etwa Samuel Huntington (1997) in seinem Buch Kampf der Kulturen 

postulierte zwischen westlich und islamisch definierten Gruppen. 

Einerseits ziehen sowohl rechtspopulistische Gruppen im Westen wie 

auch salafistische Gruppen klare Grenzen und erschaffen damit immer 

wieder aufs Neue eine islamische und eine christliche Gruppe, die sich 

scheinbar unvereinbar gegenüberstehen – obwohl die dahinterliegen-

den Ursachen und Sehnsüchte vermutlich eine Ähnlichkeit aufweisen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004 - am 14.02.2026, 19:12:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 77 

 

Andererseits finden wir sowohl innerhalb der als christlich und isla-

misch definierten Gruppen säkulare und kosmopolitische Personen, die 

sich in den letzten Jahren vermehrt in die öffentliche Diskussion ein-

mischen. Seien es linke Politiker*innen oder säkulare muslimische In-

tellektuelle, wie etwa das Forum für einen fortschrittlichen Islam. 

Vor dem Hintergrund der sich zuspitzenden gesellschaftlichen Dif-

ferenzen braucht es wahrscheinlich weniger einen islamischen Luther, 

als eine Diskussion darüber, welche Utopien und Maßnahmen dazu 

beitragen, soziale Spaltungen innerhalb als auch zwischen Islam und 

Christentum abzufedern. Wie lässt sich unter den gegenwärtigen ge-

sellschaftlichen Bedingungen von kultureller, religiöser und individuel-

ler Diversität das Bedürfnis der Bevölkerung nach Zusammenhalt und 

Orientierung stillen (vgl. Brassel-Ochmann 2015: 75f.) – ohne in star-

res Gruppendenken zu verfallen? Wie kann der Islam der Mittel-

schicht, der nach Anerkennung, Institutionalisierung und Einfluss 

strebt (vgl. Roy 2017), gestärkt werden – ohne andere Formen von Re-

ligiosität von vornherein auszuschließen? Wie können die historisch 

entstandenen ungleichen Machtverhältnisse und Dominanzansprüche 

aufgeweicht werden? Im Zuge dessen ist es auch notwendig, die un-

sichtbaren Normen und Privilegierungen eines säkularen, liberalen 

Christentums mit seinen Folgen – dem Bild der Anderen als abwei-

chend und erklärungsbedürftig – zu thematisieren. 

Darüber hinaus stellt sich die zentrale Frage, wie die negativen 

Folgen von Globalisierung und neoliberalem Kapitalismus einge-

schränkt werden können? Denn die kapitalistischen Leistungsgesell-

schaften in Ost und West haben nicht allen Wohlstand und Aufstiegs-

chancen beschert. Konsum, Erwerbsarbeit und individueller Erfolg 

taugen außerdem nicht in allen Lebensbereichen als Sinnstifter, nicht 

einmal für Globalisierungsgewinner. Insbesondere wenn keine alterna-

tiven gesellschaftspolitischen Utopien zur Verfügung stehen, so hat uns 

die Entwicklung im Nahen Osten gezeigt, suchen Menschen in einer 

»entzauberten« und manchmal auch als »leer« empfundenen Welt im 

religiösen Bereich nach Sinn. Hier wie dort auf der Welt sehnt sich 

nach wie vor ein großer Teil der Bevölkerung nach »göttlicher Wahr-

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004 - am 14.02.2026, 19:12:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 | NADIA BAGHDADI 

 

heit«, Ritualen und Ordnungsstiftern. Die Hinwendung zum Religiösen 

bis hin zu extremistischen Varianten spiegelt damit nicht nur die feh-

lenden gesellschaftspolitischen Modelle, sondern verweist auch auf die 

Leerstellen der Modernisierung und Aufklärung und verdeutlicht zum 

Beispiel den fehlenden Zauber und die Suche nach Erklärungen jen-

seits aller Rationalität. Und so können Religionen nicht einfach abge-

schafft werden, im Gegenteil fördert diese Forderung mit großer Wahr-

scheinlichkeit extremistische Bewegungen, das Religiöse verteidigt 

damit quasi seinen Platz in der Gesellschaft. Vor diesem Hintergrund 

ist demnach eher eine Diskussion angezeigt über den Zauber und die 

Sinn- und Gemeinschaftssuche, welche die Menschen unterschiedli-

cher Herkunft im religiösen Bereich und darüber hinaus ersehnen. Da-

bei sind Möglichkeiten gefragt im Umgang mit dem Spannungsfeld 

zwischen Religion und Glaube auf der einen Seite und der rationalisti-

schen und wissenschaftlichen Weltdeutung sowie modernen Gesell-

schaft auf der anderen Seite. Der Vorschlag von Michael Rüegg 

(2016), wissenschaftliche Weltdeutung und Glaube nicht als Gegensät-

ze, sondern als sich gegenseitig bedingende Faktoren und als gegensei-

tige Bereicherung, gar als gegenseitiges Korrektiv, zu betrachten, bietet 

eine vielversprechende Denkrichtung. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004 - am 14.02.2026, 19:12:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 79 

 

LITERATUR 
 

Allenbach, Brigit/Herzig, Pascale (2010): »Der Islam aus Sicht von 

Kindern und Jugendlichen«, in: Allenbach/Sökefeld, Muslime in 

der Schweiz, S. 296-330. 

Allenbach, Birgit/Sökefeld, Martin (Hg.) (2010): Muslime in der 

Schweiz, Zürich. 

Amir-Moazami, Schirin (2016): »Dämonisierung und Einverleibung: 

Die ›muslimische Frage‹ in Europa«, in: Maria do Mar Castro Va-

rela/ Paul Mecheril (Hg.), Die Dämonisierung der Anderen. Ras-

sismuskritik der Gegenwart, Bielefeld, S. 21-39. 

Baghdadi, Nadia (2012): Und plötzlich bist du DIE Muslimin. Migran-

tinnen zwischen Karrieresprung und Ausschlusserfahrung, Berlin. 

Baghdadi, Nadia (2010): »›Die Muslimin‹ im Spannungsfeld von Zu-

schreibung, Abgrenzung und Umdeutung«, in: Allenbach/Sökefeld, 

Muslime in der Schweiz, S. 213–240. 

Bauman, Zygmunt (2016): Die Angst vor den anderen. Ein Essay über 

Migration und Panikmache, 3. Aufl., Berlin. 

Baumann, Martin/Endres, Jürgen/Martens, Silvia/Tunger-Zanetti, And-

reas (2017): »Hallo, es geht um meine Religion!« Muslimische Ju-

gendliche in der Schweiz auf der Suche nach ihrer Identität, For-

schungsbericht, Universität Luzern, Zentrum Religionsforschung.  

Bittner, Jochen (2014): »Wo bleibt ein Imam der 95 Thesen?«, in: Die 

Zeit Online (02.10.2014): http://www.zeit.de/gesellschaft/2014-

10/islam-koran-auslegen-moderne-gesellschaft vom 30.08.2017. 

Brassel-Ochmann, Andrea (2015): Die trügerische Akzeptanz von Is-

lam, Homosexualität und Suizid. Das doppelte Meinungsklima in 

Deutschland, Wiesbaden. 

Bundesamt für Statistik (2016): Religiöse und spirituelle Praktiken und 

Glaubensformen in der Schweiz. Erste Ergebnisse zur Sprache, Re-

ligion und Kultur 2014, Neuchâtel. 

Busemann, Bernd (2015): »Der Islam muss endlich erwachsen wer-

den«, in: Die Welt online (20.01.2015): https://www.welt.de/ 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004 - am 14.02.2026, 19:12:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 | NADIA BAGHDADI 

 

debatte/kommentare/article136584841/Der-Islam-muss-endlich-

erwachsen-werden.html vom 01.09.2017. 

Elias, Norbert/Scotson, John L. (2002): Etablierte und Außenseiter, 

Frankfurt a.M. 

Eser Davolio, Miryam et al. (2015): Hintergründe jihadistischer Radi-

kalisierung in der Schweiz. Eine explorative Studie mit Empfeh-

lungen für Prävention und Intervention, Zürich. 

Fachstelle für Rassismusbekämpfung FRB (2015): Rassistische Dis-

kriminierung in der Schweiz – Bericht der Fachstelle für Rassis-

musbekämpfung 2014, Bern. 

Fuchs, Simon Wolfgang (2015): »Braucht der Islam eine Reforma-

tion?«, in: Frankfurter Allgemeine online (21.07.2015): 

http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/braucht-der-islam-

eine-reformation-13712121.html (abgerufen am 06.09.2017). 

Gapp, Patrizia (2007): »Konflikte zwischen den Generationen? Fami-

liäre Beziehungen in Migrantenfamilien«, in: Hilde Weiss (Hg.), 

Leben in zwei Welten. Zur sozialen Integration ausländischer Ju-

gendlicher der zweiten Generation, S. 131-153. 

Halm, Heinz (2000): Der Islam. Geschichte und Gegenwart, München. 

Hasan, Medhi (2015): »Why Islam doesn’t need a reformation«, in: 

The Guardian online (17.05.2015): https://www.theguardian.com/ 

commentisfree/2015/may/17/islam-reformation-extremism-

muslim-martin-luther-europe vom 01.09.2017. 

Huntington, Samuel P. (1997): Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung 

der Weltpolitik im 21. Jahrhundert, 6. Aufl., München/Wien. 

Khader, Naser (2015): »We need a Muslim Reformation«, in: news-

week online (26.03.2015): http://www.newsweek.com/we-need-

muslim-reformation-316906 vom 01.09.2017. 

Lerch, Wolfgang Günter (2016): »Reinhard Schulze über Modernisie-

rung im Islam«, in: Frankfurter Allgemeine online (17.03.2016): 

http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/rezensionen/sachbuch

/reinhard-schulze-ueber-modernisierung-im-islam-14124175.html 

vom 06.09.2017. 

Luckmann, Thomas (1991): Die unsichtbare Religion, Frankfurt a.M. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004 - am 14.02.2026, 19:12:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 81 

 

Manea, Elham (2009): Ich will nicht länger schweigen. Der Islam, der 

Westen und die Menschenrechte, Freiburg i.Br. 

Meier, Christian H. (2015): »Der Denker Sadik al-Azm: Kein mittlerer 

Weg für den Islam«, in: Neue Zürcher Zeitung online (17.09.2015): 

https://www.nzz.ch/feuilleton/kein-mittlerer-weg-fuer-den-islam-

1.18614223 vom 06.09.2017. 

Meier, Michael (2017): »Glücklich ohne Gott«, in: Tages-Anzeiger on-

line (02.11.2017): https://www.tagesanzeiger.ch/leben/gesellschaft/ 

gluecklich-ohne-gott/story/29805045 vom 06.11.2017. 

Müller, Monika (2010): »Perspektiven männlicher Jugendlicher auf 

den Islam: Eine Gratwanderung zwischen Identifikation und Aus-

schluss«, in: Allenbach/Sökefeld, Muslime in der Schweiz, S. 266- 

295. 

Murtaza, Muhammad Sameer (2015): »Stresstest für den Islam. Mus-

lime brauchen nicht noch eine Reform, sondern Streitkultur«, in: 

The European online (27.04.2015): http://www.theeuropean.de/ 

muhammad-sameer-murtaza/9793-von-vergangenen-reformationen 

-lernen vom 06.09.2017. 

Odehnal, Bernhard (2014): »Schwarze Pädagogik spielt eine grosse 

Rolle«, in: Tages-Anzeiger online (24.09.2014): https://www.tages 

anzeiger.ch/ausland/europa/Schwarze-Paedagogik-spielt-eine-gros 

se-Rolle-/story/30664009 vom 01.09.2017. 

Parker, Geoffrey (1995): Große illustrierte Weltgeschichte. Eine um-

fassende, farbige und aktuelle Darstellung der Menschheitsge-

schichte, Wien. 

Qadhi, Yasir (2015): »Der Islam braucht Veränderung, aber keine Rat-

schläge«, in: The European online (29.04.2015): http://www.the 

european.de/yasir-qadhi/9763-ein-von-muslimen-reformierter-is 

lam vom 06.09.2017. 

Roy, Olivier (2017): »Ihr liebt das Leben, wir lieben den Tod«. Der 

Dschihad und die Wurzeln des Terrors, München. 

Rüegg, Michael (2016): Krise der Freiheit. Religion und westliche 

Welt. Plädoyer für ein gelassenes Verhältnis, Basel. 

Said, Edward (1979): Orientalism, New York. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004 - am 14.02.2026, 19:12:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 | NADIA BAGHDADI 

 

Schulze, Reinhard (2016): Geschichte der Islamischen Welt. Von 1900 

bis zur Gegenwart, überarb. und aktual. Aufl., München. 

Sarikaya, Yasar (2016): »Islamische Religionspädagogik als Medium 

der Erneuerung islamisch-religiösen Wissens«, in: Yasar Sarikaya/ 

Adem Aygün (Hg.), Islamische Religionspädagogik. Leitfragen aus 

Theorie, Empirie und Praxis, Münster, S.61-82. 

Senn, Bernard/Walser, Dagmar (2017). »Braucht der Islam eine Re-

formation«. Sendung auf Radio SRF (31.03.2017): https://www.srf. 

ch/sendungen/kontext/braucht-der-islam-eine-reformation vom 01. 

09.2017). 

Weiss, Hilde (Hg.) (2007): Leben in zwei Welten. Zur sozialen Integ-

ration ausländischer Jugendlicher der zweiten Generation, Wiesba-

den. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004 - am 14.02.2026, 19:12:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

