Braucht es einen islamischen Luther?

NADIA BAGHDADI

Wie kaum eine andere Religion steht der Islam in den sogenannt west-
lichen Landern im Fokus emotional aufgeladener Debatten. Verschie-
dene Forderungen werden im Rahmen solcher Diskussionen gestellt, in
den letzten Jahren wurden insbesondere Rufe nach Reformen, nach
Modernisierung des Islam laut. Vorliegender Artikel geht diesen For-
derungen nach Reformen als auch deren Kritik nach und analysiert da-
riiber hinaus verschiedene islamische Reformentwicklungen und ihre
Hintergriinde. Dabei interessiert zum einen die subjektive Bedeutung
von Religion, d.h. wie die Gldubigen den Islam verstehen, leben und
reformieren wollen. Aus dieser Perspektive stellt sich zum Beispiel die
Frage, was gldubige Personen denken, was im Koran steht und nicht,
was tatsdchlich im Koran steht (vgl. auch Roy 2017: 90) — eine Ausei-
nandersetzung mit der Glaubenslehre und theologischen Ansitzen im
engeren Sinne wird hier nicht vorgenommen. Zum anderen wird das
Muslimisch sein in vorliegendem Artikel als soziale Kategorie ver-
standen, die in Identitdts- und Machtpraxen sowie in breitere gesell-
schaftliche Entwicklungen eingebunden ist. Es wird davon ausgegan-
gen, dass die Zugehdrigkeit zu einer Religion — dies gilt in besonderem
MaB im Mehrheits- und Minderheitskontext — nicht nur durch Geburt
respektive Konversion erfolgt und durch die persdnliche Haltung de-

4 - am 14.02.2026, 18:12:55. Access - [EEED


https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60 | NADIA BAGHDADI

terminiert wird, sondern immer auch durch interaktive Prozesse und
gesellschaftliche Kontexte mitbestimmt ist.

DER RUF NACH EINEM ISLAMISCHEN LUTHER
IN DEN WESTLICHEN MEDIEN

In den sogenannt westlichen Léndern wird in den letzten knapp 20 Jah-
ren immer lauter nach islamischen Reformen gerufen. Zum Beispiel
debattierte Radio SRF vor kurzem in einer Sendung die Frage:
»Braucht der Islam eine Reformation?« (Senn et al. 2017). Die news-
week forderte etwas dezidierter: »we need a Muslim reformation«
(Khader 2015). Wo das Wort Reformation fallt, ist die Assoziation mit
Luther nicht weit. Beinahe jeder Medienbeitrag stellt einen solchen
Bezug her.

Was soll ein »islamischer Luther« bewirken? Welche Hoffnungen
werden in ihn gesetzt, welche Forderungen an ihn gestellt? Die Me-
dienberichte gehen alle in eine dhnliche Richtung. Die westlichen
Journalist*innen und Akademiker*innen erhoffen sich vom Islam eine
Entwicklung wie im Christentum. »Warum schafft der Islam bis heute
nichts Vergleichbares? Warum diese Widerstindigkeit vieler Muslime,
sich mit der Moderne wenigstens zu versdhnen, sprich: den Koran
zeitgemal auszulegen?« wundert sich Jochen Bittner in einem Artikel
in der ZEIT im Jahr 2014. Ein islamischer Luther soll die heiligen
Schriften des Islam grundlegend neu interpretieren — sozusagen als
Startschuss fiir einen umfassenderen Modernisierungsprozess.

Die Journalist*innen erhoffen sich, dass vergleichbar mit der euro-
pdischen Entwicklung, auf eine Reformation eine Aufkldrung folgen
wiirde. Sie fordern in diesem Zusammenhang, dass sich auch Mus-
lim*innen vermehrt an Wissenschaft und Vernunft und weniger am
gottlichen Wort orientieren (vgl. auch Sarikaya 2016). Die Hinwen-
dung zu einer rationalistischen und wissenschaftlichen Sichtweise und
die Berufung auf die Vernunft gelten als zentrale Kennzeichen der
Aufkldrung und der Moderne. Und wie etwa in Voltaires Werken zum

4 - am 14.02.2026, 18:12:55. Access - [ComamEm


http://www.zeit.de/2011/07/C-Islam
http://www.zeit.de/2011/07/C-Islam
https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.zeit.de/2011/07/C-Islam
http://www.zeit.de/2011/07/C-Islam

BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 61

Ausdruck kommt, begann man »im Zeitalter der Vernunft« an den
»ewigen Wahrheiten der Religion zu zweifeln« (Parker 1995: 344). In
modernen Gesellschaften hat die Religion iiber die letzten Jahrhunderte
allmihlich an Bedeutung verloren, die Gesellschaften haben sich siku-
larisiert. Nicht mehr religiose Glaubenssétze, sondern biirgerliche Wer-
te wie Freiheit, Gleichheit und Solidaritét sind Richtschnur politischen
Handelns. Es folgten die Errichtung demokratischer Systeme und die
Garantie der Menschenrechte (vgl. Brassel-Ochmann 2015).

Die historischen Zusammenhinge werden in den Medienbeitragen
in groflen Spriingen dargestellt. Vergessen bleiben die problematischen
Folgen der Reformation wie die Auseinandersetzungen zwischen den
Konfessionen, die unter anderem im Dreifligjahrigen Krieg miindeten.
Doch den Verfasser*innen geht es wohl weniger um einen akkuraten
historischen Vergleich, als vielmehr darum, mit der Lutherfigur vom
Islam eine Reform zu verlangen, in der Hoffnung, dass sich auch isla-
mische Gesellschaften in Richtung Sakularisierung, Demokratie und
Liberalismus entwickeln.

Doch weshalb die Flut an Zeitungsartikeln? Weshalb die vehemen-
ten Forderungen nach Reformen? Wahrscheinlich wird ein islamischer
Luther als Rezept gegen Bewegungen gesehen, die in der Alltagsspra-
che auch als »islamistisch«, »extremistisch« oder »radikal«' bezeichnet
werden und die Fachleute heute unter dem Oberbegriff »Salafismus«”
zusammenfassen (vgl. Lohlker 2017).° Ein reformierter Islam, so die

1 Auf einem Kontinuum an Meinungen und Einstellungen steht das Wort
wradikal« in Opposition zum Begriff »moderat«. Extremistisch meint die
Ablehnung von anderen Meinungen und Interessen, es wird an unwiderleg-
bare Ziele und Wissensbestinde geglaubt (vgl. Eser Davolio et al. 2015: 6).

2 Der Begriff salaf bezieht sich auf die erste Generation der Muslim*innen,
auf die »Altvorderen« (Lohlker 2017: 8).

3 Nach Lohlker (2017) umfasst Salafismus als Oberbegriff die gegenwirti-
gen Stromungen des Wahabismus, des Salafismus im engeren Sinne und
des Dschihadismus. Vorliegender Artikel orientiert sich jedoch an Defini-

tionen, welche den radikalen Dschihadismus von Fundamentalismus und

4 - am 14.02.2026, 18:12:55. Access - [ComamEm


https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | NADIA BAGHDADI

Hoffnung, konne die Ausbreitung von salafistischen Tendenzen und
insbesondere Terrorattentate verhindern. Doch paradoxerweise ist der
Salafismus gemif3 Islamwissenschaftlern wie Murtaza (2015) ein Pro-
dukt von fritheren Reformbewegungen. So kdnnen Reformen nicht in
jedem Fall mit Verbesserung oder einem Mehr an Freiheit gleichge-
setzt werden, im Gegenteil, kdnnen sie auch zu absoluten Anspriichen
und riickwirtsgewandten Ideologien fiihren, wie ein Blick auf die ver-
schiedenen Reformbewegungen der letzten rund 250 Jahre in den isla-
misch geprigten Landern zeigt.

REFORMBEWEGUNGEN IN ISLAMISCH GEPRAGTEN
LANDERN UND DAS SCHEITERN
DER MODERNISIERUNG

Islamische Reformer seit der frithen Neuzeit orientierten sich wie Lu-
ther an den anfénglichen heiligen Texten. Luther erklarte die urspriing-
lichen Texte der Bibel als das MaB aller Dinge und wandte sich von
tiberlieferten Traditionen ab. »Sola Scriptura«, durch die Schrift allein,
lautete die Formel; jeder solle selber in der Bibel lesen, sie beurteilen
und danach handeln. Er war iiberzeugt, dass sich das Evangelium
selbst erkldre und keiner Priester bediirfe, die eine Auslegung vorneh-

Konservativismus, zu denen sie auch den Salafismus zdhlen, unterscheiden
(vgl. auch Eser et al. 2015). Roy (2017) zeigt in seinen Studien, dass Phéa-
nomene wie al-Qaida und der Islamische Staat (IS) nur bedingt mit Fun-
damentalismus und dem (radikalen) Islam erklédrt werden konnen. Er zeigt,
dass IS-Anhénger im Gegensatz zu Salafist*innen religiése Praxen nur be-
dingt befolgen. Es handele sich aufgrund dessen weniger um eine »Radika-
lisierung des Islam, als vielmehr um eine »Islamisierung der Radikalitdt«.
Die Gewalt, die Revolte, sei nicht Mittel zum Zweck, sondern Zweck an
sich. Der Islam stelle den narrativen Rahmen zur Verfiigung, innerhalb

dessen sich junge Menschen ihrer Todessehnsucht hingében.

4 - am 14.02.2026, 18:12:55. Access - [ComamEm


https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 63

men. Vergleichbar forderten verschiedene islamische Reformbewe-
gungen ein Zuriick zu den Quellen des Islam. Dazu zdhlen bei den
Sunnit*innen der Koran und die Uberlieferungen des Propheten, Ha-
dithe genannt. Diese puristischen Bewegungen hatten zum Ziel, den Is-
lam von Traditionen und islamischer Mystik zu reinigen. Die Ausle-
gungen der religiosen Autorititen, der Ulema, lehnten sie ab. Den Re-
ligionsgelehrten wurde vorgeworfen, die islamischen Inhalte zu verzer-
ren (vgl. Fuchs 2015).

Islamische Neuerer im 19. und frithen 20. Jahrhundert, sie hielen
bereits damals zum Teil Salafisten, interessierten sich zwar fiir die so-
genannt goldene Friithzeit des Islam, doch ging es laut dem Islamwis-
senschaftler Reinhard Schulze (2016) weniger darum, das Rad der Zeit
tatsdchlich zuriickzudrehen, als auf der Basis eines »urislamischen«
Ideals Anschluss an die Moderne zu finden.* Demnach fehlt es in der
islamischen Geschichte nicht wie im Westen oftmals angenommen, an
einer Auseinandersetzung mit der Moderne und mit westlichen Vor-
stellungen.

Nach der Unabhéngigkeit der arabischen Staaten Mitte des letzten
Jahrhunderts waren sikulare, nationalistische und sozialistische Ideo-
logien vorherrschend. Der Islam hatte nur einen geringen Stellenwert
in diesen Ideologien, auch im Alltag der Menschen spielte die Religion
eine immer unbedeutendere Rolle. Die bedeutsame Ideologie jener
Epoche war der Panarabismus. Bezugspunkt war, wie der Begriff im-
pliziert, das »Arabische«, das die Staaten des Nahen Ostens verbindet.
Die Menschen waren optimistisch und glaubten an die Zukunft, an bes-
sere Zeiten nach der Unabhingigkeit.

Doch lieB sich die Entwicklung von den Eliten nicht wie erhofft
umsetzen. Statt als Demokratien endeten viele Lander als autoritére

4  Eine zweite Bewegung begann in den 1920er Jahren in Agypten: die Mus-
limbriiderschaft. Auch diese setzte sich mit Europa auseinander, allerdings
genau umgekehrt: »die Muslime sollten sich nicht daran orientieren«. Die
Muslimbriider waren in jener Zeit aber eine Randerscheinung und hatten

wenige Anhénger (vgl. Manea 2009: 98).

4 - am 14.02.2026, 18:12:55. Access - [EEED


https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 | NADIA BAGHDADI

Regimes, Entwicklungsprojekte wurden nur ungeniigend umgesetzt,
die Niederlage der arabischen Staaten gegen Israecl im Sechstagekrieg
beendete den panarabischen Traum und die Einmischung und Stellver-
treterkriege der USA und der damaligen UdSSR destabilisierten die
Region weiter. Der Zerfall von staatlichen und gesellschaftlichen Ord-
nungen wurde spétestens seit dem Ende des Kalten Krieges uniiberseh-
bar. Verschiedenen Autor*innen folgend bot dies den Nahrboden fiir
das Erstarken von populistischen Kreisen in der islamischen Offent-
lichkeit. Diese geben der sozialen Unzufriedenheit »mittels eines auf
wenige Symbole reduzierten Islam« Ausdruck (vgl. Schulze 2016).
Der erstarkende Salafismus im neuen Gewand wird in der Fachliteratur
als Krisensymptom gedeutet (vgl. Halm 2000). Durch den Niedergang
von staatssozialistischen Modellen, des Panarabismus und der Sidkula-
risierung sei ein Vakuum entstanden, es fehlten die alternativen Dis-
kurse und Ideologien. An die Stelle von gesellschaftspolitischen Uto-
pien und politischer Integration traten Markt und Konsum. Wenn sich
Menschen am Konsum orientierten, dieser fiir sie aber nicht zugénglich
ist, sei dies Quelle von Unzufriedenheit und Frustration. Diese Gruppe
von Menschen werde leicht Ziel und Beute einer islamistischen Propa-
ganda, so Schulze (2016). Einen Anschluss an die Moderne zu finden
ist bei den Neo-Salafist*innen kein Thema mehr. Sie haben sich in der
Tendenz zu Oppositionsbewegungen entwickelt, zu den eigenen Re-
gimes, zum »Westen« und gegen moderate Muslim*innen (vgl. Lohl-
ker 2017).

Wie zeigt sich die Situation in einer Migrationsgesellschaft wie der
Schweiz? Welche Phinomene von religiéser Erneuerung konservati-
ver, radikaler oder sékularer Art zeigen sich hierzulande?

ISLAM IN DER SCHWEIZ: ERNEUERUNGEN IN
UNTERSCHIEDLICHE RICHTUNGEN

Mit den Gastarbeitenden aus der Tiirkei und dem damaligen Jugosla-
wien wanderten seit den 1960 Jahren vermehrt Personen mit muslimi-

4 - am 14.02.2026, 18:12:55. Access - [ComamEm


https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 65

schem Hintergrund in die Schweiz ein. Nach den Kriegen auf dem
Balkan kamen Fliichtlinge aus Bosnien und dem Kosovo hinzu. Mit
der wachsenden Anzahl Konvertit*innen hat der Islam auch ein
schweizerisches Gesicht bekommen. Insgesamt zdhlen sich rund
350.000 Personen zum Islam, das sind ca. fiinf Prozent der Schweizer
Bevdlkerung. Die grole Mehrheit der Muslim*innen gehort zur sunni-
tischen Glaubensrichtung, kleinere Gruppen sind schiitisch bzw. alewi-
tisch geprégt (vgl. BFS 2016).

Weil der Islam als Religionsgemeinschaft, als Korperschaft 6ffent-
lichen Rechts, nicht anerkannt ist, sind Muslim*innen auf Selbstorga-
nisation angewiesen. Die zahlreichen Vereine, die iiblicherweise nach
Landern oder nach Glaubensrichtung ausgerichtet sind, organisieren
und finanzieren auch die schweizweit rund 250 Moscheen und Gebets-
rdume. Doch nur ein Teil der Menschen, die sich zum Islam zihlen,
besuchen Gottesdienste oder beten. Rund die Hilfte besucht nach eige-
nen Angaben nie einen Gottesdienst, nicht einmal zu hohen Feiertagen.
Die andere Halfte geht mindestens zu hohen Feiertagen in einen Ge-
betsraum, ein kleiner Teil davon wochentlich. Ein Sechstel (17 Pro-
zent) der Mitglieder von muslimischen Gemeinden gibt an, tdglich
oder fast tiglich zu beten. Zum Vergleich: Bei den Katholik*innen sind
es knapp ein Drittel, die tdglich beten. (vgl. BES 2016)

Ublichen religionswissenschaftlichen Definitionen (Allenbach et
al. 2010) folgend bedeutet Praktizieren, sich an ethisch-religiosen Re-
geln zu orientieren. Doch diese Regeln sind entgegen géngiger Wahr-
nehmung nicht klar vorgegeben. Verschiedene Studien zeigen (vgl.
Baumann et al. 2017; Miiller 2010), dass sich Jugendliche und junge
Erwachsene gerade im Migrationskontext damit auseinandersetzen
(miissen), inwiefern sie ethisch-religiose Regeln in ihrem Leben um-
setzen mochten oder nicht. Die Religion der Eltern oder der Umgebung
werden selten direkt ibernommen, sondern individuell, kritisch und
eigenstindig interpretiert.’ Das Spektrum der Einstellungen reicht von

5 Die Mehrheit der Jugendlichen betont, dass Religion im Alltag eine relativ

unbedeutende Rolle einnimmt, ihnen sind andere Themen wichtiger als Re-

4 - am 14.02.2026, 18:12:55. Access - [ComamEm


https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | NADIA BAGHDADI

salafistischen Vorstellungen bis zu einem umfassend auf Schweizer
Verhiltnisse zugeschnittenen Islam. Die Mehrheit der Muslim*innen
bewegt sich zwischen diesen beiden Polen (vgl. Baumann et al. 2017).

Salafist*innen sehen im Verhalten des Propheten Muhammad und
seiner Gefahrten ein kontext- und zeitunabhingiges Vorbild und versu-
chen es zu imitieren. Die Einhaltung von klar definierten Vorschriften
und Ritualen sind fiir sie zentrale Kennzeichen eines »guten Muslims«.
Die sdkular Orientierten hingegen pléddieren fiir eine radikale Moderni-
sierung und Anpassung des Islam an westeuropdische Verhiltnisse.
Sékulare muslimische Intellektuelle wollten den konservativen Ver-
binden den 6ffentlichen Auftritt nicht iliberlassen. Im Jahr 2004 griin-
deten Aktivist*innen das »Forum fiir einen fortschrittlichen Islam«. Sie
setzen sich ein fiir eine »aufgeklérte, moderne, am Humanismus orien-
tierte islamische Theologie«.’ Das bedeutet unter anderem die heiligen
Schriften in ihrem historischen Kontext zu betrachten und kritisch auf
die heutige Zeit zu iibertragen. Die »sdkularen Muslime« verlangen
Reformen, wie zum Beispiel geschlechtergemischte Gebete oder Pre-
digten auf Deutsch. SondermaBinahmen wie Schwimmdispens oder
Schariagerichte lehnen sie hingegen strikt ab.

Vergleichbar den eingangs zitierten Luther-Artikeln mdchten auch
liberale und sdkulare Muslim*innen den konservativen und salafisti-
schen Islamauslegungen mit einem Reformprozess etwas entgegenset-
zen. Sie befiirchten, dass Menschen, die sich durch die Mehrheitsge-
sellschaft angegriffen und entfremdet fiihlten, durch Salafist*innen ins-
trumentalisiert werden konnten. Nachfolgend wird ein Blick auf die
Beschaffenheit der Mehrheitsgesellschaft geworfen.

ligionsfragen. Studien zeigen auflerdem, dass Personen iiber mehrfache
Zugehorigkeiten verfiigen und sich in Bezug auf verschiedene Gruppen an-
ders definieren (z.B. Allenbach et al. 2010, Baghdadi 2012).

6  http://saekulare-muslime.org/

4 - am 14.02.2026, 18:12:55. Access - [ I


https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 67

DIE SUCHE NACH IDENTITAT UND GEMEINSCHAFT
IN ABGRENZUNG ZU DEN ANDEREN

Historische und aktuelle Studien verdeutlichen, wie die Ankunft von
fremden Menschen in einer Gesellschaft mit Angst verbunden ist (vgl.
Bauman 2016). Die »Alteingesessenen« — oder die »Etablierten« wie
Norbert Elias (2002) sie nennt — befiirchten den Verlust der eigenen
Identitét und den Verlust des sozialen Zusammenbhalts. Da sozialer Zu-
sammenhalt in der Regel mit der Vorstellung einer homogenen Gesell-
schaft verbunden wird, erscheinen die neu hinzugekommen Menschen
als Bedrohung. Von den Neuangekommenen wird aus diesem Grund
erwartet, dass sie sich anpassen und unterordnen, denn nur durch glei-
che Werte, Normen, Verhaltensweisen und Einstellungen ldsst sich der
Zusammenhalt weiterhin aufrechterhalten und die Bedrohung bannen.
Diversitdt und Pluralitit werden demnach auch heute nicht selbstver-
standlich als Bereicherung erlebt, sondern als Bedrohung des Selbst
und der Gesellschaft. (vgl. Brassel-Ochmann 2015)

In diesem Sinne kann die Ablehnung von Migration oder etwa der
Widerstand gegen Minarette und Moscheebau in der Schweiz als
Schutz der eigenen Gesellschaft interpretiert werden, ein Schutz des
»Wir-Gefiihls«. Auch wenn sich das Bild einer homogenen, konformen
und kongruenten Gemeinschaft kaum mehr einlosen lésst, bleibt es in
den Kopfen vieler Schweizer*innen bestehen. Gerade weil die heutige
Welt divers und globalisiert sei und eine Vielzahl an Lebensoptionen
moglich seien, werden Brassel-Ochmann (2015) folgend Verbindlich-
keit und Eindeutigkeit vermisst. Und so sehnten sich viele Menschen
nach festen Zugehorigkeiten, die ihrem Leben eine Ordnung und einen
Sinn geben und eine Identitdt ermdglichen (ebd.: 74). Abgelehnt wiir-
den in der Konsequenz alle Menschen, die »vermeintlich offenkundig
und sichtbar das gesellschaftliche Konzept von Homogenitét« geféhr-
deten (ebd.: 75f).

Spétestens seit den Anschldgen vom 11. September 2001 auf das
World Trade Center in New York gilt die Ablehnung von Auslidn-
der*innen nicht generell oder gegeniiber bestimmten ethnischen Grup-

4 - am 14.02.2026, 18:12:55. Access - [ComamEm


https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | NADIA BAGHDADI

pen, sondern vorrangig Muslim*innen. Der Diskurs verschérfte sich zu
einem »Wir-gegen-sie«: »Wir«, der Westen gegen »sie«, die Muslime.
Die damit verbundene »moralische Panik« — »eine weitverbreitete
Angst, dass ein Ubel die Gesellschaft bedroht« (Bauman 2016) — wird
mittels der Bedienung von Emotionen immer wieder aufs Neue ange-
heizt. Gerade in Bewegungen wie der Pegida oder auf Internetforen
wie Politically Incorrect kommt eine solche moralische Panik, eine
Angst vor islamischer Unterwanderung und dem Niedergang der west-
lichen, aufgekldrten Zivilisation zum Ausdruck. Auch die Initiativen
und Kampagnen der Schweizerischen Volkspartei (SVP) bedienten
sich immer wieder abwertender Islambilder und befeuerten negative
Emotionen, am deutlichsten in der Initiative »gegen den Bau von Mi-
naretten« im Jahr 2009. Die Kampagnenplakate zeigten Minarette als
gefdhrliche Raketen, die die Schweizer Flagge durchbohrten, sie war-
ben fiir die Initiative mit dem Slogan »keine islamischen Machtsymbo-
le in der Schweiz«. Die Kampagne war ein Erfolg, die Initiative wurde
von der Bevolkerung angenommen.

Doch nicht nur rechtsorientierte Gruppen in der Schweiz fithren
einen »Wir-gegen-sie« Diskurs, eine vergleichbare Rhetorik ist in sala-
fistischen Kreisen zu finden. Laut Expert*innen sind auch Sala-
fist¥innen auf der Suche nach einer Verstirkung des »Wir-Gefiihls«.
Das Bediirfnis nach einer »absoluten Vergemeinschaftung« sei grof3,
gerade Jugendliche hitten den Wunsch, einem grofen Ganzen anzuge-
horen. Salafistische und dschihadistische Gruppen werden zu einer
Schicksalsgemeinschaft, gar zu einer Art Familie, was sich zum Bei-
spiel darin zeigt, dass sie sich als »Bruder« und »Schwester« anspre-
chen. Der Zulauf von jungen Menschen zu salafistischen Gruppen und
ihre Suche nach Gemeinschaft und Identitit kann vergleichbar der
Hinwendung zu rechtspopulistischen Gruppen im Westen als Antwort
auf Entwurzelung, Vereinzelung und Orientierungslosigkeit gedeutet
werden. Junge Menschen finden Orientierung in Predigern, »die ihnen
die Welt in einfachen, absoluten Wahrheiten und Gegensétzen erklé-
ren: richtig und falsch, rein oder unrein, Muslim oder Unglaubiger,
Himmel oder Holle« (Odehnal 2014).

4 - am 14.02.2026, 18:12:55. Access - [ComamEm


https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 69

Neben den bisher diskutierten Gruppen der Salafist¥innen und der
sékularen Muslim*innen gibt es Personen in der muslimischen Welt,
die den Weg der Kritik wéhlen: sie kritisieren die Reformforderungen
an die Adresse des Islam, entlarven »wir-gegen-sie«-Diskurse und stel-
len Dominanz- und Unterwerfungsgesten in Frage, wie nachfolgend
gezeigt wird.

WESTLICHE REFORMRUFE
ALS DOMINANZANSPRUCHE UND
KRANKUNGSPOTENZIAL

Der zu Beginn des Buchbeitrags zitierte Journalist Jochen Bittner zieht
in seinem ZEIT-Artikel einen Vergleich zwischen dem Islam und dem
(christlichen) Westen. Wéhrend der Westen Religion zeitgemif ausle-
ge, bringe dies der Islam nicht zustande. Solche Vergleiche gehen von
einer Modernisierungsdifferenzthese aus, die besagt, dass sich Kultu-
ren durch ihren Modernisierungsgrad voneinander unterscheiden wiir-
den (vgl. Gapp 2007: 133f.).” Als Messlatte zur Bestimmung des Stan-
des der (universellen) Modernisierung dient in der Regel die westliche
Geschichte und Entwicklung. Im Kontext des hier diskutierten Themas
gelten die Reformation und die Aufklarung als wesentliche Stationen
auf dem Weg in die Moderne. Daran gemessen gilt der Islam als zu-
riickgeblieben, er stecke noch in den Kinderschuhen, sei nicht erwach-
sen, wie ein Journalist der Zeitung die WELT schreibt. Der Autor bie-
tet als Reprisentant des Westens seine »Entwicklungshilfe« an: »Die
historische Verantwortung der Mehrheitsgesellschaften im Westen ist
es, unsere muslimischen Schwestern und Briider bei der Verséhnung

7 Im Gegensatz dazu geht die Kulturdifferenzthese von abgeschlossenen
Kulturen aus, die sich im Wesen grundsétzlich unterscheiden und die un-

vereinbar sind.

4 - am 14.02.2026, 18:12:55. Access - [ComamEm


https://www.welt.de/debatte/article134168187/Christen-und-Muslime-sind-sich-naeher-als-sie-denken.html
https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.welt.de/debatte/article134168187/Christen-und-Muslime-sind-sich-naeher-als-sie-denken.html

70 | NADIA BAGHDADI

des Islam mit der Aufkldrung zu unterstiitzen, wo es nur geht« (Bus-
emann 2015).

Doch nicht alle wollen an die westliche Hand genommen und zum
aufgeklérten Gliick gefithrt werden und so finden sich in den Medien
zahlreiche Artikel, die sich gegen eine paternalistische und génnerhafte
Haltung aussprechen. Kritische Stimmen kontern mit Titeln wie Der
Islam braucht Verdnderung, aber keine Ratschldge (Qadhi 2015) oder
Why Islam doesn’t need a reformation (Hasan 2015). Ohne in Abrede
zu stellen, dass Reformen notwendig seien, richten sie sich gegen die
aktuelle eurozentrische Wahrnehmung des Islam, gegen die Beurtei-
lung nach westlichen Mal3stiben. Dem Islam werde unterstellt vormo-
dern, riickstdndig, unzivilisiert, totalitdr und frauenfeindlich zu sein
(vgl. auch Sarikaya 2016). Dieser Blick auf den Osten, auf den Orient
und den Islam steht in einer ldnger andauernden Wahrnehmungstradi-
tion. Das verwendete Vokabular erinnert stark an koloniale Begriff-
lichkeiten. Die postkoloniale Kritik (vgl. Said 1979) macht darauf
aufmerksam, dass erst Vorstellungen wie Modernisierungsdefizite es
dem Westen ermoglichten unter anderem Lénder des Orients wirt-
schaftlich und politisch zu unterwerfen und auszubeuten, sprich zu ko-
lonisieren. Der unterstellte Entwicklungsabstand, der Kontrast zwi-
schen dem barbarischen Orient und dem zivilisierten Westen beforder-
te einen Diskurs, wonach dem Osten zur Zivilisation und Moderne
verholfen werden musste. Auf diese Weise wurde der Islam »zum zivi-
lisierungsbediirftigen Gegenpart des universalisierbaren Christentums«
(vgl. Amir-Moazami 2016: 30). Und wie die Zeitungsartikel verdeutli-
chen, gilt der Islam nach wie vor als unfahig sich selber zu entwickeln.

Der Ruf nach dem islamischen Luther bzw. nach islamischen Re-
formen wird von Kritiker*innen wie Qadhi (2015) oder Hasan (2015)
als neokoloniales Produkt verstanden: als Anspruch des Westens iiber
den Islam zu sprechen, ihn bestimmen und beherrschen zu wollen. Vor
dem Hintergrund des kolonialen Erbes zeigen die kritischen Au-
tor*innen, dass sie nicht ohne Widerrede vom Westen bestimmt, kont-
rolliert und beherrscht werden wollen. Sie kritisieren damit auch die
unhinterfragten und unsichtbaren Normen, die mit diesen Diskursen

4 - am 14.02.2026, 18:12:55. Access - [ComamEm


https://www.welt.de/debatte/article134168187/Christen-und-Muslime-sind-sich-naeher-als-sie-denken.html
https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.welt.de/debatte/article134168187/Christen-und-Muslime-sind-sich-naeher-als-sie-denken.html

BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 71

verbunden sind. So habe sich das »Christentum vor allem in seinen
protestantischen Spielarten in sdkularisierte Konzeptionen von Staat,
Nation und Religion eingeschrieben und (avancierte) damit zur unmar-
kierten, entkorperten und universalistischen Norm und zugleich zum
Privileg« (Amir-Moazami 2016: 31). Vor diesem Hintergrund tréten
Muslim*innen als die Anderen in Erscheinung, »als das Suspekte, des-
sen markierte Differenz dringend erklarungsbediirftig ist.« (ebd.: S.
35.) Es ist diese unmarkierte Norm, das »universalisierbare Christen-
tum, auch als sdkular-liberale Matrix bezeichnet, welche den Rahmen
der aktuellen Debatten und Fragen vorgibe und iiber »die Passfdahigkeit
der Anderen« walte (ebd.: S. 27). Fragen, wie zum Beispiel »ist der Is-
lam in eine liberale Gesellschaft integrierbar?« oder »ist der Islam re-
formierbar?« seien daher nicht neutral, sondern orientierten sich an
dieser unausgesprochenen christlich-sékularisierten Norm und ent-
spriangen einem bestimmten Verstdndnis von Staat, Nation und Reli-
gion. Eine Norm, die aber auch konstitutiv fiir den Nationalstaat sei,
d.h. die »devianten Anderen«, erschaffen zugleich die Nation immer
wieder von Neuem und definieren deren Grenzen.

Diese Narrative bleiben insbesondere in Migrationsgesellschaften
nicht ohne Konsequenz fiir die auf diese Weise Positionierten. Selbst
moderate und nichtpraktizierende Muslim*innen fiihlen sich von »Wir-
gegen-sie« Diskursen, Dominanzanspriichen und Vorurteilen gegen-
tiber dem Islam betroffen. Denn Feindlichkeit gegeniiber Mus-
lim*innen ist nicht nur im rechten gesellschaftlichen Lager auszuma-
chen, sondern reicht bis weit in die gesellschaftliche Mitte. Laut einer
Umfrage zur rassistischen Diskriminierung in der Schweiz hegen
knapp 40 Prozent der Schweizer Bevolkerung eine generelle Skepsis
gegeniiber dem Islam. Muslimin*innen werden durchwegs negativer
angesehen als Angehdrige anderer Religionsgruppen. 60 bis 70 Prozent
der Befragten mochten nicht mit jemandem aus arabischen Léndern,
Albanien oder der Tiirkei zusammenarbeiten. (vgl. Fachstelle fiir Ras-
sismusbekdmpfung 2015)

Vor diesem Hintergrund werden auch moderate oder nichtprakti-
zierende Personen als »Muslim*innen« markiert und »ob sie wollen

4 - am 14.02.2026, 18:12:55. Access - [ComamEm


https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | NADIA BAGHDADI

oder nicht, miissen (sie) sich zu dieser Anrufung verhalten« (Amir-
Moazami 2016: 21).* Diese »Muslimisierung von Muslimen« (ebd.)
bedeutet fiir die Betroffenen nicht nur die Angst ddmonisiert und als
potenzielle Bedrohung wahrgenommen zu werden, sondern auch als
Muslim*in zu sprechen, sich von Gewalttaten zu distanzieren, sich zu
erkldren oder zu verteidigen. Sie miissten dariiber hinaus »die liberalen
Fundamente sdkularer Ordnungen preisen, verinnerlichen und verkor-
pern, um glaubhaft zu sein« (ebd.: S. 28). Andere beginnen sich in
einer sich selbst erfiillenden Prophezeiung selbst als Muslim*innen zu
sehen und sich entsprechend zu verhalten (vgl. Manea 2009). Bei Per-
sonen mit radikalen Tendenzen kann es gar zu einer kompletten Ab-
kehr von westlichen Gesellschaften und Ideen kommen, sie ziehen sich
in ihre Krankung zuriick, jegliches Zuriickschlagen erscheint ihnen an-
gesichts der westlichen Dominanzanspriiche und Angriffe gerechtfer-
tigt.

ORIENTIERUNGSSUCHE IN EINER
RATIONALISTISCHEN UND ENTZAUBERTEN WELT

Fiir die verstiarkte Hinwendung zu salafistischen Bewegungen, gerade
auch in westlichen Lindern, gibt es weitere Erkldrungsangebote. Der
arabische Philosoph Sadik Jalal al-Azm sieht darin eine Kritik an der
europdischen Moderne (vgl. Meier 2015). Damit spielt er nicht etwa
auf die Ablehnung von »westlichen Lebensformen« an, wie sie von
verschiedenen Salafist*innen propagiert wird. Al-Azm meint mit Be-
zug auf den Philosophen Martin Heidegger, dass der europiischen
Moderme »etwas Hohles« anhafte. Der bekannte Soziologe Max Weber
sprach in diesem Zusammenhang von einer »Entzauberung der Welt«
(vgl. Brassel-Ochmann 2015: 65), die die Moderne und die Aufklarung

8 In Baghdadi (2010, 2012) werden die verschiedenen Strategien sich zur

Kategorie der Muslimin zu positionieren ausfiihrlich dargestellt.

4 - am 14.02.2026, 18:12:55. Access - [ComamEm


https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 73

mit sich brachte. Vielleicht sei es laut Al-Azm dieses Gefiihl der Leere,
welches junge Menschen empfinglich fiir konservative oder gar ex-
tremistische Ideologien mache. Sie wiirden sich die Frage stellen, was
den Islam davor bewahre, genauso irrelevant zu werden wie das Chris-
tentum in Westeuropa und befiirchteten, dass der Islam in &hnlicher
Weise privatisiert und individualisiert werde. (vgl. Meier 2015)

Es lésst sich nicht von der Hand weisen: Der Glaube hat im christ-
lich geprigten Westeuropa abgenommen und wurde in den Privatraum
verbannt. Gute 20 Prozent der Bevolkerung (vgl. Meier 2017) in den
westlichen Industrieldndern bezeichnen sich als religionslos, die Kir-
che hat als Institution ihre traditionelle Rolle als Sinnstifter und Ord-
nungsinstanz eingebiifit. Der Soziologe Thomas Luckmann (1991) be-
zeichnete das gegenwiértige Christentum gar als »unsichtbare Reli-
gion«. Und doch scheint auch in christlich geprdgten Léndern der
Glaube nicht nur Teil der voraufkldrerischen Vergangenheit. In wichti-
gen Lebenssituationen bleibt Religion fiir viele Menschen bedeutsam,
wie verschiedene Studien zeigen (vgl. Brassel-Ochmann 2015: 65).
Eine rituelle Begleitung wird bei Ereignissen wie Taufe, Hochzeit,
Sterbebegleitung oder Beerdigung in Anspruch genommen, Festtage
werden gefeiert, mit kleinen Kindern wird abends gebetet. Der Mensch
scheint die »Interaktion mit dem Heiligen« insbesondere in Situationen
zu brauchen, die er nicht bewiltigen oder verstehen kann: »In solchen
Situationen ist es die Sinnwelt des Heiligen, die Uberzeugung, dass es
neben dem rational Verstehbaren noch etwas Anderes gibt, an das
»Mensch« glaubt oder glauben mdchte. Ein Sinnsystem, das Liebe nicht
als chemische Reaktion erklirt oder das den Tod als Tiir zur Offnung
einer weiteren Wirklichkeit begreift« (ebd.). Die Mehrheit der Men-
schen entwickelt eine »personliche Lebensphilosophie« aus verschie-
denen kulturalisierten religiosen Inhalten und Erfahrungen.’

9 Die klassische Sékularisierungsthese geht davon aus, dass Religion mit der
Modernisierung immer mehr an Bedeutung verliert. Die seit 100 Jahren
zunehmende Anzahl Personen, die sich als konfessionslos bezeichnet,

scheint diese These zu bestitigen (vgl. Meier 2017). Demgegeniiber steht

4 - am 14.02.2026, 18:12:55. Access - [ I


https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | NADIA BAGHDADI

Trotz potenziellem Widerspruch zu einer naturwissenschaftlich
orientierten, rationalistischen modernen respektive postmodernen Welt,
scheinen sich religiose Bezlige oder Glauben an héhere Méchte nicht
aufzulosen. Menschen mit den unterschiedlichsten Hintergriinden, ob
christlich oder muslimisch, scheinen sich auch in aufgekldrten Zeiten
nach dem Religidsen zu sehnen. Das Religiose verteidigt damit quasi
seinen Platz und spiegelt die Leerstellen der Moderne bzw. Postmo-
derne. Michael Riiegg (2016) geht noch einen Schritt weiter und sieht
in der Religion keinen Gegensatz zur modernen Gesellschaft, sondern
sich gegenseitig bedingende Faktoren: »In der Freiheit zur Religion
liegt auch die Hoffnung, dass wir auf den ungebéndigten Fortschritt
und die weltanschauliche Polarisierung bessere und menschenfreundli-
chere Antworten finden als bisher«.

FaziT

Der Ruf nach dem islamischen Luther steht sinnbildlich fiir die von
christlicher wie auch islamischer Seite geduBerten Forderung nach Re-
formen im Islam. Er entspringt dem Wunsch nach einem Gegenrezept
zu salafistischen und dschihadistischen Bewegungen. Gegen salafisti-
sche Bewegungen wird zum Beispiel von Aktivist¥*innen des »Forums
fiir einen fortschrittlichen Islam« ein sdkularer, modernisierter Islam
ins Feld gefiihrt. Die Schwierigkeiten dieses Rezeptes treten zutage,
wenn, wie hier postuliert, beide Phdnomene — sékularer und salafisti-
scher Islam — als Produkte aktueller gesellschaftlicher Verhéltnisse be-
trachtet werden. Zwar zeigt sich die Formierung und Sichtbarkeit einer
an die sdkulare Gesellschaft angepasste Religiositdt insbesondere der

die hier favorisierte Erkenntnis, dass Religion und Glaube nicht verschwin-
den, sondern sich wandeln, religiose Inhalte werden zum Beispiel kulturali-
siert, also in kulturelle Praxen integriert (vgl. auch Brassel-Ochmann
2015).

4 - am 14.02.2026, 18:12:55. Access - [ComamEm


https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 75

gebildeten Mittelschichten vordergriindig als Reaktion auf Attentate,
Hassprediger und salafistische Bewegungen.

Doch kann die Entwicklung eines sékularen Islam auch als Ergeb-
nis der Sdkularisierung von Gesellschaften weltweit sowie als Produkt
von Globalisierung, grenziiberschreitenden Lebenswelten, Diversitét
und neoliberaler Wirtschaftsordnung verstanden werden. Sdkulare, li-
berale und postmoderne Muslim*innen vertreten Werte des Humanis-
mus und der Toleranz von Diversitét. Sie fiihlen sich in einer multiop-
tionalen, vielfdltigen und zunehmend entgrenzten Welt einigermal3en
wohl. Sie sind in transnationale Netzwerke eingebettet, Globalisierung,
Demokratie und eine neoliberale Wirtschaft geben ihnen geniigend
Orientierung und Lebenschancen. Dieselben Entwicklungen werden
von den wachsenden populistischen und salafistischen Gruppen hin-
gegen mit Argwohn betrachtet. Sie sehnen sich in einer globalisierten
und sékularisierten Welt nach Orientierung, Eindeutigkeit, klarer Iden-
titdt und Zugehorigkeit. In ihrer Ideologie finden sie genau dies: klare,
einfache und verbindliche Werte (zum Beispiel gut und bdse, rein und
unrein) und damit verbunden einen Sinn. Die Gemeinschaft gibt ihnen
den vermissten Halt und ein Gefiihl des Dazugehdérens.

Die Hinwendung zu salafistischen Gruppen verdeutlicht daher die
Liicken und Kehrseiten der sékularen, globalen und neoliberalen Welt,
in der die Einzelnen zu wenig Orientierung, Zusammengehorigkeit und
Halt erfahren. Eine von Globalisierung und Diversitét gekennzeichnete
Gesellschaft mit ihren vielfdltigen Optionen an Lebensmodellen ist of-
fenbar nicht fiir alle Menschen gleichermaflen eine Bereicherung. In

10 »Man kann ergénzen, wie Tareq Oubrou, der Imam von Bordeaux, dass
eine solche Reform, das Ausmall der Radikalisierung nicht beeinflussen
wird, weil die Radikalen keine jungen Leute sind, die irgendwelche Texte
falsch verstanden haben, sondern Aufstdndische, die sich zuerst fiir die Ra-
dikalitét entscheiden und diese danach mit einem islamischen Paradigma
verbinden« (Roy 2017: 146). Doch sei die Sichtbarkeit von sdkularen Mus-
lim*innen deshalb wichtig, weil dadurch zum Beispiel der IS daran gehin-

dert werde, sich als Sprachrohr der schweigenden Ummah zu erkléren.

4 - am 14.02.2026, 18:12:55. Access - [ComamEm


https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | NADIA BAGHDADI

westlichen rechtsorientierten Kreisen driickt sich eine vergleichbare
Sehnsucht nach Sinn, Orientierung und Gemeinschaft aus. Zugehdrig-
keiten und Identitdten werden in ihrer Mehrfachartikulation als unklar,
diffus und wenig haltgebend erlebt. Klare soziale Ordnungen und die
Ablehnung von Fremden und Andersglidubigen setzen den Angsten und
Unsicherheit vermeintlich etwas entgegen.

Dies setzt eine weitere soziale Dynamik in Migrationsgesellschaf-
ten in Gang, welche die Welt einteilt in »Wir« und die »Fremden, his-
torisch und aktuell verkdrpert durch »Muslim*innen«. Erstere schlie-
Ben Letztere aus und bestétigen sich dadurch zugleich als Gruppe, als
Nation mit klaren Grenzen gegen »aulen«, auch wenn das »Auflen«
nun mitten in der Gesellschaft, unter »uns« lebt. Die Ablehnung von
Fremden allgemein und Muslim*innen im Besonderen kdnnen bei den
so Positionierten zu Entfremdung und Krinkungsgefiihlen fiihren. Ei-
nige reagieren mit Kritik der »Wir-gegen-sie-Diskurse« und entlarven
Vorurteile und Dominanzanspriiche, die an die koloniale Vergangen-
heit ankniipfen. Andere Menschen wenden sich ab und sind im
schlimmsten Fall empfinglich fiir salafistisches Gedankengut. Diese
lehnen Wertvorstellungen, die sie mit dem Westen assoziieren ab und
wenden sich einer vermeintlich urspriinglich islamischen Glaubenspra-
xis als Gegenmodell zu.

Die gesellschaftlichen Verwerfungen konnen daher — so die hier
vertretene These — ganz grundsitzlich als Krisensymptome von post-
modernen und postkolonialen Gesellschaften interpretiert werden.
Ausdruck findet die Krise in einer Spaltung zwischen sdkularen, libera-
len Gruppen und national und/oder religiés (homogen) orientierten
Gruppen. Diese Spaltung verlduft meiner Meinung nach nicht nur wie
etwa Samuel Huntington (1997) in seinem Buch Kampf der Kulturen
postulierte zwischen westlich und islamisch definierten Gruppen.
Einerseits ziehen sowohl rechtspopulistische Gruppen im Westen wie
auch salafistische Gruppen klare Grenzen und erschaffen damit immer
wieder aufs Neue eine islamische und eine christliche Gruppe, die sich
scheinbar unvereinbar gegeniiberstehen — obwohl die dahinterliegen-
den Ursachen und Sehnsiichte vermutlich eine Ahnlichkeit aufweisen.

4 - am 14.02.2026, 18:12:55. Access - [ComamEm


https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 77

Andererseits finden wir sowohl innerhalb der als christlich und isla-
misch definierten Gruppen sékulare und kosmopolitische Personen, die
sich in den letzten Jahren vermehrt in die 6ffentliche Diskussion ein-
mischen. Seien es linke Politiker*innen oder sidkulare muslimische In-
tellektuelle, wie etwa das Forum fiir einen fortschrittlichen Islam.

Vor dem Hintergrund der sich zuspitzenden gesellschaftlichen Dif-
ferenzen braucht es wahrscheinlich weniger einen islamischen Luther,
als eine Diskussion dariiber, welche Utopien und Maflnahmen dazu
beitragen, soziale Spaltungen innerhalb als auch zwischen Islam und
Christentum abzufedern. Wie lédsst sich unter den gegenwértigen ge-
sellschaftlichen Bedingungen von kultureller, religioser und individuel-
ler Diversitéit das Bediirfnis der Bevolkerung nach Zusammenhalt und
Orientierung stillen (vgl. Brassel-Ochmann 2015: 75f.) — ohne in star-
res Gruppendenken zu verfallen? Wie kann der Islam der Mittel-
schicht, der nach Anerkennung, Institutionalisierung und Einfluss
strebt (vgl. Roy 2017), gestdrkt werden — ohne andere Formen von Re-
ligiositdt von vornherein auszuschlieBen? Wie kénnen die historisch
entstandenen ungleichen Machtverhéltnisse und Dominanzanspriiche
aufgeweicht werden? Im Zuge dessen ist es auch notwendig, die un-
sichtbaren Normen und Privilegierungen eines sédkularen, liberalen
Christentums mit seinen Folgen — dem Bild der Anderen als abwei-
chend und erklidrungsbediirftig — zu thematisieren.

Dariiber hinaus stellt sich die zentrale Frage, wie die negativen
Folgen von Globalisierung und neoliberalem Kapitalismus einge-
schriankt werden konnen? Denn die kapitalistischen Leistungsgesell-
schaften in Ost und West haben nicht allen Wohlstand und Aufstiegs-
chancen beschert. Konsum, Erwerbsarbeit und individueller Erfolg
taugen auflerdem nicht in allen Lebensbereichen als Sinnstifter, nicht
einmal fiir Globalisierungsgewinner. Insbesondere wenn keine alterna-
tiven gesellschaftspolitischen Utopien zur Verfiigung stehen, so hat uns
die Entwicklung im Nahen Osten gezeigt, suchen Menschen in einer
»entzauberten« und manchmal auch als »leer« empfundenen Welt im
religiosen Bereich nach Sinn. Hier wie dort auf der Welt sehnt sich
nach wie vor ein grofler Teil der Bevdlkerung nach »géttlicher Wahr-

4 - am 14.02.2026, 18:12:55. Access - [ComamEm


https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | NADIA BAGHDADI

heit«, Ritualen und Ordnungsstiftern. Die Hinwendung zum Religidsen
bis hin zu extremistischen Varianten spiegelt damit nicht nur die feh-
lenden gesellschaftspolitischen Modelle, sondern verweist auch auf die
Leerstellen der Modernisierung und Aufkldrung und verdeutlicht zum
Beispiel den fehlenden Zauber und die Suche nach Erkldrungen jen-
seits aller Rationalitdt. Und so konnen Religionen nicht einfach abge-
schafft werden, im Gegenteil férdert diese Forderung mit gro3er Wahr-
scheinlichkeit extremistische Bewegungen, das Religiose verteidigt
damit quasi seinen Platz in der Gesellschaft. Vor diesem Hintergrund
ist demnach eher eine Diskussion angezeigt liber den Zauber und die
Sinn- und Gemeinschaftssuche, welche die Menschen unterschiedli-
cher Herkunft im religidsen Bereich und dariiber hinaus ersehnen. Da-
bei sind Moglichkeiten gefragt im Umgang mit dem Spannungsfeld
zwischen Religion und Glaube auf der einen Seite und der rationalisti-
schen und wissenschaftlichen Weltdeutung sowie modernen Gesell-
schaft auf der anderen Seite. Der Vorschlag von Michael Riiegg
(2016), wissenschaftliche Weltdeutung und Glaube nicht als Gegensét-
ze, sondern als sich gegenseitig bedingende Faktoren und als gegensei-
tige Bereicherung, gar als gegenseitiges Korrektiv, zu betrachten, bietet
eine vielversprechende Denkrichtung.

4 - am 14.02.2026, 18:12:55. Access - [ComamEm


https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 79

LITERATUR

Allenbach, Brigit/Herzig, Pascale (2010): »Der Islam aus Sicht von
Kindern und Jugendlichen«, in: Allenbach/Sokefeld, Muslime in
der Schweiz, S. 296-330.

Allenbach, Birgit/Sokefeld, Martin (Hg.) (2010): Muslime in der
Schweiz, Ziirich.

Amir-Moazami, Schirin (2016): »Damonisierung und Einverleibung:
Die »muslimische Frage« in Europa, in: Maria do Mar Castro Va-
rela/ Paul Mecheril (Hg.), Die Dédmonisierung der Anderen. Ras-
sismuskritik der Gegenwart, Bielefeld, S. 21-39.

Baghdadi, Nadia (2012): Und plétzlich bist du DIE Muslimin. Migran-
tinnen zwischen Karrieresprung und Ausschlusserfahrung, Berlin.

Baghdadi, Nadia (2010): »Die Muslimin< im Spannungsfeld von Zu-
schreibung, Abgrenzung und Umdeutung, in: Allenbach/Sokefeld,
Muslime in der Schweiz, S. 213-240.

Bauman, Zygmunt (2016): Die Angst vor den anderen. Ein Essay iiber
Migration und Panikmache, 3. Aufl., Berlin.

Baumann, Martin/Endres, Jiirgen/Martens, Silvia/Tunger-Zanetti, And-
reas (2017): »Hallo, es geht um meine Religion!« Muslimische Ju-
gendliche in der Schweiz auf der Suche nach ihrer Identitét, For-
schungsbericht, Universitdt Luzern, Zentrum Religionsforschung.

Bittner, Jochen (2014): »Wo bleibt ein Imam der 95 Thesen?«, in: Die
Zeit Online (02.10.2014): http://www.zeit.de/gesellschaft/2014-
10/islam-koran-auslegen-moderne-gesellschaft vom 30.08.2017.

Brassel-Ochmann, Andrea (2015): Die triigerische Akzeptanz von Is-
lam, Homosexualitit und Suizid. Das doppelte Meinungsklima in
Deutschland, Wiesbaden.

Bundesamt fiir Statistik (2016): Religiose und spirituelle Praktiken und
Glaubensformen in der Schweiz. Erste Ergebnisse zur Sprache, Re-
ligion und Kultur 2014, Neuchatel.

Busemann, Bernd (2015): »Der Islam muss endlich erwachsen wer-
den«, in: Die Welt online (20.01.2015): https://www.welt.de/

4 - am 14.02.2026, 18:12:55. Access - [ComamEm


https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80 | NADIA BAGHDADI

debatte/kommentare/article 13658484 1/Der-Islam-muss-endlich-
erwachsen-werden.html vom 01.09.2017.

Elias, Norbert/Scotson, John L. (2002): Etablierte und AuBenseiter,
Frankfurt a.M.

Eser Davolio, Miryam et al. (2015): Hintergriinde jihadistischer Radi-
kalisierung in der Schweiz. Eine explorative Studie mit Empfeh-
lungen fiir Privention und Intervention, Ziirich.

Fachstelle fiir Rassismusbekdmpfung FRB (2015): Rassistische Dis-
kriminierung in der Schweiz — Bericht der Fachstelle fiir Rassis-
musbekdmpfung 2014, Bern.

Fuchs, Simon Wolfgang (2015): »Braucht der Islam eine Reforma-
tion?«, in: Frankfurter Allgemeine online (21.07.2015):
http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/braucht-der-islam-
eine-reformation-13712121.html (abgerufen am 06.09.2017).

Gapp, Patrizia (2007): »Konflikte zwischen den Generationen? Fami-
lidre Beziehungen in Migrantenfamilien«, in: Hilde Weiss (Hg.),
Leben in zwei Welten. Zur sozialen Integration ausléndischer Ju-
gendlicher der zweiten Generation, S. 131-153.

Halm, Heinz (2000): Der Islam. Geschichte und Gegenwart, Miinchen.

Hasan, Medhi (2015): »Why Islam doesn’t need a reformation, in:
The Guardian online (17.05.2015): https://www.theguardian.com/
commentisfree/2015/may/17/islam-reformation-extremism-
muslim-martin-luther-europe vom 01.09.2017.

Huntington, Samuel P. (1997): Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung
der Weltpolitik im 21. Jahrhundert, 6. Aufl., Miinchen/Wien.

Khader, Naser (2015): »We need a Muslim Reformation«, in: news-
week online (26.03.2015): http://www.newsweek.com/we-need-
muslim-reformation-316906 vom 01.09.2017.

Lerch, Wolfgang Giinter (2016): »Reinhard Schulze iiber Modernisie-
rung im Islam«, in: Frankfurter Allgemeine online (17.03.2016):
http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/rezensionen/sachbuch
/reinhard-schulze-ueber-modernisierung-im-islam-14124175.html
vom 06.09.2017.

Luckmann, Thomas (1991): Die unsichtbare Religion, Frankfurt a.M.

4 - am 14.02.2026, 18:12:55. Access - [ComamEm


https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 81

Manea, Elham (2009): Ich will nicht ldnger schweigen. Der Islam, der
Westen und die Menschenrechte, Freiburg i.Br.

Meier, Christian H. (2015): »Der Denker Sadik al-Azm: Kein mittlerer
Weg fiir den Islam, in: Neue Ziircher Zeitung online (17.09.2015):
https://www.nzz.ch/feuilleton/kein-mittlerer-weg-fuer-den-islam-
1.18614223 vom 06.09.2017.

Meier, Michael (2017): »Gliicklich ohne Gott«, in: Tages-Anzeiger on-
line (02.11.2017): https://www.tagesanzeiger.ch/leben/gesellschaft/
gluecklich-ohne-gott/story/29805045 vom 06.11.2017.

Miiller, Monika (2010): »Perspektiven ménnlicher Jugendlicher auf
den Islam: Eine Gratwanderung zwischen Identifikation und Aus-
schluss«, in: Allenbach/Sokefeld, Muslime in der Schweiz, S. 266-
295.

Murtaza, Muhammad Sameer (2015): »Stresstest fiir den Islam. Mus-
lime brauchen nicht noch eine Reform, sondern Streitkultur«, in:
The European online (27.04.2015): http://www.theeuropean.de/
muhammad-sameer-murtaza/9793-von-vergangenen-reformationen
-lernen vom 06.09.2017.

Odehnal, Bernhard (2014): »Schwarze Pddagogik spielt eine grosse
Rolle, in: Tages-Anzeiger online (24.09.2014): https://www.tages
anzeiger.ch/ausland/europa/Schwarze-Paedagogik-spielt-eine-gros
se-Rolle-/story/30664009 vom 01.09.2017.

Parker, Geoffrey (1995): GroB3e illustrierte Weltgeschichte. Eine um-
fassende, farbige und aktuelle Darstellung der Menschheitsge-
schichte, Wien.

Qadhi, Yasir (2015): »Der Islam braucht Verdnderung, aber keine Rat-
schldge«, in: The European online (29.04.2015): http://www.the
european.de/yasir-qadhi/9763-ein-von-muslimen-reformierter-is
lam vom 06.09.2017.

Roy, Olivier (2017): »Ihr liebt das Leben, wir lieben den Tod«. Der
Dschihad und die Wurzeln des Terrors, Miinchen.

Riiegg, Michael (2016): Krise der Freiheit. Religion und westliche
Welt. Pladoyer fiir ein gelassenes Verhiltnis, Basel.

Said, Edward (1979): Orientalism, New York.

4 - am 14.02.2026, 18:12:55. Access - [ComamEm


https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82 | NADIA BAGHDADI

Schulze, Reinhard (2016): Geschichte der Islamischen Welt. Von 1900
bis zur Gegenwart, {iberarb. und aktual. Aufl., Miinchen.

Sarikaya, Yasar (2016): »Islamische Religionspddagogik als Medium
der Erneuerung islamisch-religidsen Wissens«, in: Yasar Sarikaya/
Adem Aygiin (Hg.), Islamische Religionspddagogik. Leitfragen aus
Theorie, Empirie und Praxis, Miinster, S.61-82.

Senn, Bernard/Walser, Dagmar (2017). »Braucht der Islam eine Re-
formation«. Sendung auf Radio SRF (31.03.2017): https://www.srf.
ch/sendungen/kontext/braucht-der-islam-eine-reformation vom 01.
09.2017).

Weiss, Hilde (Hg.) (2007): Leben in zwei Welten. Zur sozialen Integ-
ration ausléndischer Jugendlicher der zweiten Generation, Wiesba-
den.

4 - am 14.02.2026, 18:12:55. Access - [ComamEm


https://doi.org/10.14361/9783839441626-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

