IV. Einander zu erkennen geben

Gibt man jemandem etwas zu erkennen, so kann es darum gehen, die-
sem Anderen aufzugeben, etwas zu erkennen, ihm den Anstof3 zu ge-
ben, selbst in einen aktiven Erkenntnisprozefl im Umgang mit dem set-
was< einzutreten, das erst noch zu erkennen ist, also erkannt werden soll
und nicht bereits komplett erkannt, verarbeitet, kommunizierbar und
wie eine Ware zur Weitergabe vorliegt. Weitergegeben wird die An-
leitung dazu, seine eigenen Erkenntnisse selbst immer neu zu gewinnen
und so moglicherweise zugleich bereits eine Gegengabe hervorzubrin-
gen, die iiber das Gegebene hinausgeht und auch dem Gebenden neue
Erkenntnisse ermoglicht. Paradigmatisch ist hierfiir die platonisch-
sokratische Maieutik, die Hebammenkunst, die im Dialog durch ausrei-
chend gezielte und anleitende, aber zugleich ausreichend offene und
provokative Fragestellungen den Dialogpartner dazu bringt, die ihm
gegebene Erkenntnisfihigkeit zu nutzen, um selbstindig zu erkennen
bzw. im Sinne der platonischen Anamnesis-Lehre wiederzuerkennen,
was in ihm selbst bereits angelegt und vor-gegeben ist. Im sokratischen
Dialog werden die subjektiven Wahrnehmungen, die Erkenntnisse, die
jemand aus sich heraus gebiert, indem er sie dufert, der kritischen Prii-
fung unterzogen. Ob es sich dabei wirklich um eine Erkenntnis handelt,
laBt sich erst im Prozef ihrer Vermittlung und Weitergabe an einen
Anderen feststellen. Dabei geht es jedoch gerade nicht nur darum, daf3
der Erkennende seine Meinung logisch erklidren und analysieren muf3,
sondern um ein Wechselspiel zwischen dem Zu-erkennen-Geben dieser
Meinung und der Entgegennahme durch den sokratischen Lehrer, der
diese Meinung dann gefiltert, mit Fragen, Kommentaren und Ansté8en
zum weiteren Erkennen zuriickgibt.

Ausgehend von einem solchen Modell des Einander-zu-erkennen-
Gebens lassen sich Fragen an Modelle einer Wissensokonomie® stellen,

% Ein Beispiel fiir eine umfassende Kritik der sWissensokonomie« findet sich bei André

66

hitps/dol.org/10.5771/9783495983806-66 - am 16.01.2026, 08:41:53. -@



https://doi.org/10.5771/9783495993606-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einander zu erkennen geben

in denen das Wissen als Gegenstand eines konomischen Tauschs ver-
standen wird. Erkanntes und die Fahigkeiten und Begabungen zum Er-
kennen werden als Kapital oder als humane Ressourcen klassifiziert und
haufig als mehr oder minder feste, berechenbare und quantifizierbare
GroBen betrachtet. Gehen aber solche Rechnungen auf, wenn nicht die
Erkenntnisse selbst die Gaben sind, sondern vielmehr Anfinge und
Aufgaben fiir Erkenntnisprozesse weitergegeben werden, die erst im
Austausch und iiber ihn hinaus zur Entfaltung gelangen — wenn der
Sinn, wie man ausgehend von Caillé behaupten kénnte, nicht schon
vorliegt, sondern nur >gemacht« werden kann, indem er gegeben und
weitergegeben wird, wenn er sich also im Prozef und in der Performanz
dieses Einander-Gebens er-gibt? Und gilt dies gleichermaflen fiir die
Identitdt der Gebenden und Empfangenden, kann auch diese nicht »ge-
macht« werden, ohne daB sie zu erkennen gegeben wird? Welche Rolle
spielt dabei der sprachliche Austausch, der sich im platonischen Dialog
erdffnet?

Bei Lévinas wird die Figur der Gabe an die Sprache gekoppelt, an
die »Transzendenz ... dem Anderen die Welt zu sagen, die ein »ur-
spriingliche[s] Dem-Anderen-zur-Verfiigung-Stellen« vollzieht, »das
sich auf den Besitz bezieht und die Okonomie voraussetzt«. In einer
Absetzung vom Besitz ist »die Sprache, die die Sache dem Anderen
bezeichnet, ... eine urspriingliche Enteignung, eine erste Gabe«.®’
Durch diese sprachliche Gabe, die den Besitz des Einzelnen in eine »All-
gemeinheit des Wortes« iiberfiihrt, wird erst »eine gemeinsame Welt«
gestiftet.’ Fiir Lévinas liegt in dieser Verallgemeinerung eine ur-
spriingliche ethische Implikation. Die Gabe ist nicht nur negativer Ver-
zicht auf den Besitz, sondern vielmehr »das Angebot der Welt gegen-
iiber dem Anderen. Die Transzendenz ist keine Vision des Anderen —
sondern ein urspriingliches Geben«.® Dieses Gemeinsam-Machen der
Welt in der Sprache laf3t sich als ein Einander-Worte-Geben betrachten,
das fiir Lévinas mit »Gromut« geschieht und zugleich »die erste ethi-
sche Geste« bildet, jedoch stets als » Antwort auf das Antlitz des Ande-

Gorz: Wissen, Wert und Kapital. Zur Kritik der Wissensokonomie. Ubers. von Jadja
Wolf, Ziirich 2004.

% Emmanuel Lévinas: Totalitit und Unendlichkeit. Versuch iiber die Exterioritat. Ubers.
von W. N. Krewani, Freiburg, Miinchen 198. S. 252.

# Ebd.

# Ebd.

 Ebd.

67

hitps/dol.org/10.5771/9783495983806-66 - am 16.01.2026, 08:41:53.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was zu erkennen gegeben werden soll

ren«.® Es gilt fiir Lévinas in der Betrachtung der Sprache das » Anbieten
der Welt, nicht zu verdecken, das in der Ausrichtung auf den Anderen,
indem ihm gegeben wird, iiberhaupt erst »die Perspektive des Sinnvol-
len« eroffnet.”* Das Erkennen muf8 daher hier immer schon den Umweg
tiber ein Geben gehen, denn »wenn es mir moglich sein soll, die Dinge
an sich selber zu sehen, d. h. sie mir vorzustellen, wenn es mir méglich
sein soll, sowohl Genu8 als auch Besitz abzulehnenc, die in der Aneig-
nung oder dem Gebrauch der Sache den reinen Blick auf diese verstellen
wiirden, »so muB ich geben konnen, was ich besitze«.”? Dies setzt wie-
derum fiir Lévinas eine Anfechtung meines Besitzes durch einen mir
tibergeordneten, absolut Anderen voraus, eine Infragestellung meiner
Selbst von aulen her, die mich veranlaft, iiber meinen Besitz hinaus-
zugehen, und zwar durch die sprachliche Unterweisung, die auch Lévi-
nas hier auf die sokratische Maieutik bezieht.” Daf8 ich einen Besitz
habe und ein Haus (0ofxog) bewohne, ist wiederum die Voraussetzung
dafiir, daf ich mich dem Anderen gegeniiber 6ffnen und ihm geben und
zu erkennen geben kann: »man kann ein Antlitz nicht mit leeren Hin-
den und geschlossenem Haus ansprechen«.* Dieses Wechselspiel zwi-
schen Besitz und Okonomie einerseits und Verausgabung, Gabe und
sprachlichem Zu-erkennen-Geben andererseits als Wechselspiel zwi-
schen dem Selbst und dem Anderen, zwischen Ruf und Antwort, bildet
fiir Derrida eine wichtige Thematik, die in dhnlicher Form auch bei
Ricceur und Marion betrachtet wird.

Inwiefern muf ich mich selbst zunichst >besitzen<, um mich einem
Anderen zu erkennen gegeben zu kénnen? Inwiefern muf ich mich
dazu bereits als mir selbst gegeben annehmen? Spreche ich davon, dafl
ich mich zu erkennen gebe, scheint immer schon die Vorstellung mit-
zuschwingen, daf} es sich dabei um etwas zunichst Verborgenes han-
delt, vielleicht sogar um etwas, das zuvor bewuf3t dem Erkennen entzo-
gen wurde — ein Geheimnis, eine maskierte, verschleierte Identitit. Gibt
sich jemand zu erkennen, so zeigt er sich als derjenige, der er selbst ist,
nachdem er sich zuvor fiir einen Anderen ausgegeben hatte, indem et-
was von seiner urspriinglichen Identitit wiedererkannt werden kann:

% Ebd., S. 253.
9 Ebd.

% Ebd., S. 247.
# Vgl. ebd.
Ebd., S. 250.

£

68

hitps/dol.org/10.5771/9783495983806-66 - am 16.01.2026, 08:41:53. -@



https://doi.org/10.5771/9783495993606-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einander zu erkennen geben

eine Geste, sein eigentliches Aussehen, die Stimme oder aber der Name,
mit dem er von einem Dritten gerufen wird oder den er schlieflich
selbst preisgibt. Zumeist scheint dabei die eigentliche, urspriingliche
und nur verdeckte Identitdt des Selbst im Grunde genommen unzwei-
felhaft festzustehen. Umso grofer ist vielleicht gerade deshalb die Fas-
zination der Moglichkeit, dieser Festlegung zu entgehen, sich selbst zu
verbergen, dabei aber dennoch nicht verlorenzugehen, sondern jeder-
zeit wieder zur urspriinglichen Identitit zuriickzukehren — immer aber
notwendig tiber den Umweg, daf8 es einen Anderen geben muf, der
mich kennt, dessen Kenntnis ich mich entziehen kann und dem ich
mich dann doch zu erkennen gebe. Die kiinstlerischen Gestaltungen
solcher Spiele des Verbergens und Zu-erkennen-Gebens der eigenen
Identitit sind zahllos. Es verbindet sich damit die Frage, inwiefern Iden-
titit immer schon eine Fiktion oder Maskerade ist. Zugleich kann die
kiinstlerische Fiktion in der Bezugnahme auf die Fiktionen der Identitat
selbstreferentiell auf ihre eigene Fiktionalitit bezugnehmen.” Diese
doppelte Bezugnahme sowie auch die Verbindung der Frage nach der
Identitdt oder der >Rollec des Selbst mit einer Metaphorik der Maskie-
rung und des Theaters wird an verschiedenen Punkten der Unter-
suchungen zu beachten sein.

In der modernen Mediengesellschaft erscheint der Wunsch, sich
anderen zu erkennen zu geben, omniprasent als Drang, sich zu zeigen,
sich sichtbar zu machen, sich in die Offentlichkeit zu stellen — sei es im
Fernsehen oder im Internet, per Facebook oder Twitter. In diesen me-
dialen Offentlichkeiten entsteht der Findruck, man kénne dort selbst-
bestimmt genau das von sich zu erkennen geben, was man zeigen
mochte und ein Bild seiner selbst entwerfen, das mit der Realitit nicht
deckungsgleich sein muf. Zugleich potenziert sich dabei das Risiko, das
in allen Prozessen wirkt, in denen sich jemand selbst zu erkennen gibt:
es ist niemals sicher, ob und wie die Gabe angenommen und wie mit ihr
umgegangen wird. Die Neugier auf den Anderen, die Bereitschaft die
»Gabenc seiner Selbstprisentation entgegenzunehmen, kann auf einer
oberflachlichen, zum Teil vielleicht auch sensationsgierigen Ebene ver-

% Auf die Spitze getrieben wird dieses Prinzip in Shakespeares Komédien, in denen sich
fast jeder als ein anderer ausgibt, und das in einem Schauspiel, auf einer Biihne, womit
zugleich durchsichtig wird, daf die ganze Welt ein Theater ist: »All the world’s a stage,
And all the men and women merely players« William Shakespeare: As you like it. In:
The Complete Works of William Shakespeare, Wordsworth Editions 1996. S. 622.

69

hitps/dol.org/10.5771/9783495983806-66 - am 16.01.2026, 08:41:53.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was zu erkennen gegeben werden soll

bleiben. Als (philosophisches) Staunen iiber die Ritsel und Geheimnis-
se des anderen Selbst kann sie jedoch auch tiefe Prozesse des Einander-
Erkennens in Gang setzen, und zwar vielleicht auch und gerade wenn
Medien zwischengeschaltet werden. So laft sich die Frage stellen, in-
wieweit sich hinter jeder AuBerung in einem kiinstlerischen Medium,
aber auch in wissenschaftlichen Veroffentlichungen, auch ein Wunsch
manifestiert, sich selbst zu erkennen zu geben und von einem Anderen
als dieses Selbst erkannt zu werden. Sicher geht es hier darum, Aner-
kennung zu erlangen. Lassen sich diese AuBerungen gleichermafen als
Ausdruck einer tiefen Sehnsucht danach verstehen, von einem Anderen
erkannt zu werden? Dieses Bediirfnis gestaltet sich spannungsvoll —
man will gesehen, aber nicht einfach durchschaut werden, kein gliser-
ner Mensch sein, aber manchmal eben doch ein durchsichtiger oder
besser ein sichtbarer. Wer sich einem Anderen zu erkennen gibt, ruft
ihn zugleich dazu auf, sich ihm zuzuwenden und ihn zu erkennen: >Hier
sieh mich!« Das >Einander-zu-erkennen-Geben« scheint nach der histo-
rischen Ablgsung der Ordnung der Gabe, von der Hénaff ausgeht, eine
>totale soziale Tatsache« zu bleiben, die unser Miteinander bestimmt.
Wenn ich einem Anderen etwas oder mich selbst zu erkennen ge-
be, dann heift das, dal3 der Prozef8 des Erkennens zunichst auf seiner
Seite stattfinden muf. Es ist also seine Erkenntnis, die aus meiner Gabe
erwichst und die ich ohne den Anderen so nicht hétte herstellen konnen
— sein Erkennen wird so wiederum fiir mich zur Gabe, gesetzt den Fall,
daf3 er mich daran teilhaben lif3t. Das >Etwas< und vielleicht mehr noch
das >Selbst¢, das zu erkennen gegeben wird, bedarf dieser Gabe ebenso
wie des Erkenntnisprozesses, der damit vom Empfanger gefordert wird,
und kann sich so nur im Zwischenraum des >Einander-zu-erkennen-
Gebens< manifestieren und entfalten. Daf die Einbindung in die Rela-
tion des >Einander« fiir den Zugang zum >Selbst« wesentlicher erscheint
als fiir andere mogliche Gegenstinde der Erkenntnis, 1a8t sich in An-
lehnung an das aristotelische Freundschaftsideal entwickeln: »der
Freund aber, der ein anderer man selbst ist, beschafft, was man aus sich
selbst nicht erreichen kann«. [NE 1169b]% Er gibt »im Zusammenleben
und in der Gemeinschaft des Redens und Denkens« [NE 1170b] dem
Freund wie in einem Spiegel diesen selbst zu erkennen, ist doch die

% Aristoteles: Die Nikomachische Ethik. Aus dem Griechischen und mit einer Einfiih-
rung und Erlauterung versehen von Olof Gigon. Ziirich und Miinchen 1967. [Zitiert als:
NE]

70

hitps/dol.org/10.5771/9783495983806-66 - am 16.01.2026, 08:41:53.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einander zu erkennen geben

Freundschaft »aus dem Verhalten zu uns selbst abgeleitet« [NE 1166a],
das quasi auf einen Anderen extrapoliert und dadurch sichtbar wird.
Am Beispiel des Freundes lassen sich »tugendhafte ... Handlungen ...
betrachten« [NE 1170a], die auf das eigene Handeln einwirken, so daf8
die Tugendhaften im gemeinsamen Umgang miteinander »auch besser
... werden, indem sie titig sind und einander korrigieren«. [NE 1172a]
Sie orientieren sich aneinander, wobei dennoch »keiner wiinscht ein
anderer zu werden«, sondern jeder wiinscht als er selbst, »und zwar
um des denkenden Teils willen, der am meisten er selbst zu sein
scheint«, dem Guten zu entsprechen. [NE 1166a]

Die Gaben der Erkenntnis unterscheiden sich fiir Aristoteles von
allen Gaben, bei denen man »auf Gegenleistung rechnet«. [NE 1164b]
In der »Gemeinschaft des Philosophierens«, in den Beziehungen des
Einander-zu-erkennen-Gebens, »lif8t sich der Wert nicht in Geld be-
rechnen, und eine angemessene Ehre ist auch nicht zu denken, sondern
es muf wohl da, wie bei den Géttern und den Eltern, geniigen, was man
eben vermag«. [Ebd.] Hénaff zeigt, wie sich diese Vorstellung in einer
langen Traditionslinie bis in unserer heutigen Intuition verfolgen laft,
daf3 es etwas >Preisloses< gibt. Auch Mauss geht von einer urspriing-
lichen Form der Gabe aus, in der es zunichst nicht um die Berechnung
einer Gegenleistung gemif einer Nutzenkalkulation geht, sondern in
der vielmehr die Verpflichtung zur Gegengabe immer schon daraus er-
wichst, »dafl jemand etwas geben so viel heiflt, wie jemand etwas von
sich selbst geben.« [Mauss 35] Umgekehrt konnen beispielsweise die
Gaben, die bei Hochzeiten ausgetauscht werden, zugleich »den beiden
»Seitenc eine natiirliche Identitdt« geben. [Mauss 51]

»Der Potlatsch ... ist der grundlegende Akt der militirischen, juristischen,
wirtschaftlichen, religiosen >Erkenntlichkeits, in allen Bedeutungen des Wor-
tes. Man erkennt< den Hauptling oder seinen Sohn und zeigt sich ihm ser-
kenntlich<««. [Mauss 97]

Es geht in der Gabe und in ihrer Interpretation also um uns selbst, um
Erkenntlichkeit, Anerkennung, das Erkennen und Zu-erkennen-Geben
von Identitit. Zudem werden Versuche unternommen, das Zu-erken-
nen-Geben, die Weitergabe von Erkanntem und die Frage der Wahrheit
in einer Ordnung der Gabe zu erkliren. Einander geben, einander zu
erkennen geben und die Identitdt seiner selbst aus solchen Gaben zu
empfangen, scheinen so eng miteinander verwoben, dafl die Anwen-
dung der Denkfigur der Gabe auf das Gebiet der Erkenntnis, auf den

71

hitps/dol.org/10.5771/9783495983806-66 - am 16.01.2026, 08:41:53.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was zu erkennen gegeben werden soll

Versuch einer Bestimmung des Selbst und auf den Bereich des Mitein-
anders verspricht, dariiber mehr zu erkennen zu geben.

Im Durchgang durch die Konzeptionen Derridas, Ricceurs und
Marions soll erreicht werden, daf8 die Begriffe der Gabe, des Selbst und
der Erkenntnis einander etwas geben, daf sie sich gegenseitig berei-
chern. Ziel ist nicht primar ein Vergleich der drei Autoren, ihrer Me-
thoden und Positionen, sondern eine sich wechselseitig erginzende und
befragende Lektiire ihrer Werke. In diesem philosophischen Austausch
oder »Gabentausch« (der doch gerade nicht zwingend den 6konomischen
Gesetzen der Gegenseitigkeit zu gehorchen hat) soll gezeigt werden,
wie vielschichtig die Fragestellungen sind, die sich mit der Thematik
der Gabe verbinden und inwiefern Modelle der Gabe dabei selbst als
Modelle des Denkens, des Fragens und Erwiderns dienen. Was bedeutet
es fiir unser menschliches Selbstverstindnis und unser Miteinander
gleichermaflen, wenn wir das Erkannte als Gegebenes, Weitergegebenes
oder als Gebung verstehen, wenn wir einander etwas geben oder zu
erkennen geben und wenn wir uns einander zu erkennen geben? Zu-
gleich stellt sich die Frage, welche Konsequenzen sich ergeben, wenn
wir in unserem Selbstverstindnis davon ausgehen, daf8 wir einander
zu erkennen gegeben sind — einander aufgegeben, verantwortlich und
antwortend.

Das Bediirfnis, den Anderen in seiner Einzigartigkeit zu sehen,
anzuschauen und zu erkennen, sich selbst zu erkennen zu geben und
anderen ihr Selbst zu erkennen zu geben, scheint nicht nur im Modus
der Liebe*” ein wichtiges Grundbediirfnis des Menschen zu sein, das
iiber die ebenso fundamentalen und wirkungsmachtigen Bediirfnisse,
sich selbst zu erkennen, seine eigene Identitit zu erfassen und zu be-
herrschen und andererseits durch das menschliche Gegeniiber in dieser
Identitit nicht nur erkannt, sondern auch anerkannt zu werden, in Ver-
gessenheit geraten kann. Ziel meiner Arbeit ist es, dieses Bediirfnis in
der Konstitution des Selbst und des Miteinanders zu berticksichtigen.
Das Selbst zwischen Erkenntnis und Gabe soll sich in einem Wechsel-
spiel bzw. in einer lebendigen Einheit von Aktivitdt und Passivitit

%7 So spricht Schleiermacher davon, dafl es der »Trieb, die unzugingliche und uniiber-
tragbare Individualitit anzuschauen ist, was man im engeren, aber noch nicht engsten
Sinne Liebe nennt«, sowie von »einer Gemeinschaft der Individualitit, die aber auf nichts
anderes gehen kann, als auf das gegenseitige Anschauen und Erkennen.« (Friedrich
Schleiermacher: Entwiirfe zu einem System der Sittenlehre. Werke. Auswahl in vier
Biinden, Bd. 2, Leipzig 1927. S. 102).

72

hitps/dol.org/10.5771/9783495983806-66 - am 16.01.2026, 08:41:53. -@



https://doi.org/10.5771/9783495993606-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einander zu erkennen geben

dadurch auszeichnen, daf8 es sich als Empfinger versteht und sich zu-
gleich immer neu anderen zu erkennen gibt, daf3 es frei ist, fiir die In-
itiative zu geben, sich zu duflern, dabei neue Maglichkeiten, Hand-
lungsspielriume und Spielriume des Miteinanders zu eréffnen und
sich und den Anderen aus der Gabe des Anderen anzunehmen. Uber
die Regelwerke und Ordnungen des Miteinanders hinaus soll sich so
der Ausblick auf eine andere Logik des >Einander< ergeben, die dem
personalen >Selbst mit seinen Fahigkeiten, zu erkennen und das Er-
kannte zu bereichern, mit seinen Maglichkeiten, zu geben und ent-
gegenzunehmen, mit seiner Freiheit, etwas von sich selbst preiszugeben
oder sich sogar >hinzugeben¢, ohne sich aufgeben zu miissen, und mit
der damit verbundenen Verletzlichkeit sowie méglicherweise letztlich
als einer unhintergehbaren und irreduziblen >Gabe« einen Platz zuweist.
Dies kann nur ein Ausblick bleiben, im BewufStsein der Konflikte und
ethischen Herausforderungen, die einem solchen Anspruch begegnen,
beispielsweise dort, wo die Thematik der Gabe auf ihrer Riickseite mit
der Frage nach der Schuld oder Verschuldung verbunden ist sowie mit
den negativen und konflikthaften >Gaben< und Gegebenheiten, mit de-
nen wir gleichermaflen konfrontiert sind. %

Es geht in den hier betrachteten Ansitzen der Auseinandersetzung
mit der Gabe nicht allein im Hinblick auf das Miteinander um eine
andere Logik, sondern immer wieder grundlegend um eine Infragestel-
lung bestimmter logischer Voraussetzungen, auf die wir in unserem
Denken zuriickgreifen. Der exzessive Charakter der Gabe, die Unsicher-
heit und das Risiko aber auch das Vertrauen, die sich mit der Frage
verbinden, ob und wie sie angenommen und erwidert wird, die Para-
doxie des Anspruchs einer Selbstlosigkeit, die dennoch mit der An-
erkennung des Anderen rechnet, die Schwierigkeiten, >die Gabe« als
Phidnomen zu erfassen, fithren das Nachdenken iiber die Gabe an die
Grenzen des Denkbaren und Maglichen, bis hin zur Idee einer Moglich-
keit der (denkbaren) Unméglichkeit. Gemeint ist damit nicht eine
Nicht-Moglichkeit nach den Gesetzen der Modallogik, sondern eher
ein Uberschuf8 des Méglichen iiber die Kapazititen unserer Wahrneh-

% Schon Mauss spielt mit der Doppeldeutigkeit des englischen Begriffs sgift« und dem
Gleichklang zum deutschen »Giftc sowie zwischen dem lateinischen dosis und dem grie-
chischen déot¢. Diese Verbindung von Geschenk und Gefahr wird von zahlreichen Au-
toren aufgegriffen und das Risiko, das in der Annahme der Gabe ebenso wie im Geben
selbst besteht, sofern es nicht fest mit der Erwiderung rechnen kann, wird auch in diesen
Untersuchungen weiter eine Rolle spielen.

73

hitps/dol.org/10.5771/9783495983806-66 - am 16.01.2026, 08:41:53.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was zu erkennen gegeben werden soll

mung und unserer Erkenntnisstrukturen hinaus, zu dem wir dennoch,
vielleicht als Grenzidee, in unserem Denken, Wahrnehmen oder Vor-
stellungsvermogen Zugang besitzen und von dem her sich erst die Ord-
nung des Moglichen strukturiert. Ausgangspunkt der phanomenologi-
schen Debatte iiber das >Unmaogliche« ist u.a. die Figur des Todes in
Heideggers »Sein und Zeit«, der als duferste Unmoglichkeit und Gren-
ze aller weiteren Méglichkeiten des Daseins konstitutiv ist: Gerade die
Endlichkeit des Daseins erdffnet seine Modalitit, da diese voraussetzt,
daf3 nicht jede Moglichkeit automatisch zur Wirklichkeit wird. Dieses
komplexe und paradoxe Zusammenspiel der Eroffnung und Begren-
zung des (Un)Méglichen wird im gegenwirtigen phinomenologischen
Diskurs anhand anderer »Grenzphinomene« weiterverfolgt, zu denen
auch das Phinomen >Gabe« gehort.” Es wird zu fragen zu sein, wo die
spezifische >Logik der Gabe« an die Grenzen des Maglichen fiihrt, wo
dies im Phanomen bzw. in der Lebenswirklichkeit der Gabe selbst ange-
legt ist oder wo die reale Erfahrung der Gabe gezielt eingesetzt wird, um
eine Denkfigur zu konstruieren, die uns die Grenzen des Moglichen,
das Wechselspiel zwischen Moglichkeit und Unméoglichkeit und die
Maglichkeit gedanklicher Grenziiberschreitungen zu erkennen geben
soll.

Ziel jeder Philosophie ist es immer auch, einander zu erkennen zu
geben. Dieses Ziel méchte ich in einer methodologisch eher der Tradi-
tion Ricceurs verpflichteten, sorgfiltigen Untersuchung der verschie-
denen Ansitze und ihrer zentralen Inhalte verfolgen, die zugleich

# Die Aktualitit dieser Diskussion zeigt sich daran, daR die diesjahrige Castelli-Konfe-
renz vom 4.-6.1.2010 in Rom (u.a. unter der Leitung von Jean-Luc Marion) das >Un-
mogliche: zu ihrem Thema machte. Zum Begriff des Unmiglichen bei Marion sei ver-
wiesen auf den Abschnitt »Le propre de Dieu« in: Jean-Luc Marion: Certitudes négatives,
Paris 2010. S. 87-137. Marion beschreibt dort die Unmaglichkeit einer vollstindigen
Erfassung des Gottlichen als Phinomen oder Begriff, das uns dennoch gerade in der
»Gegen-Erfahrung: dieser Unmaglichkeit zuganglich ist. Allerdings ist die Rede vom
Unméglichen in der Phinomenologie deshalb noch nicht automatisch mit einer Rede
von Gott gleichzusetzen. Zwar konstatiert Marion »L'impossible pour I'homme se nom-
me Dieus, allerdings gilt dies hier im besonderen fiir die Unméglichkeit der Vergebung:
»pardonner les fautes faites par I'homme a l'encontre de Dieu«. (Ebd., S.137). Zu
Derridas Umgang mit der Unméglichkeit oder dem >Un-Ding< der Gabe, siche Ab-
schnitt C. I1I. 1.3 meiner Arbeit. Verwiesen sei auch auf Waldenfels’ Figur der positiven,
der Sache selbst inhdrenten Unmoglichkeit, die z.B. die Unzugiinglichkeit des Fremden
charakterisiert und nicht durch die faktische Endlichkeit des Erkennenden begriindet
wird. Vgl. Bernhard Waldenfels: Antwortregister, a.a.O. S. 630.

74

hitps/dol.org/10.5771/9783495983806-66 - am 16.01.2026, 08:41:53.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einander zu erkennen geben

versucht, auf die Relevanz dieser Untersuchungen fiir die Lebenswirk-
lichkeit Riicksicht zu nehmen. Die Art und Weise, wie die drei Autoren
auf ihren Denkwege voranschreiten, verlangt eine griindliche Ausein-
andersetzung, da selten thesenhafte Erkenntnisse vermittelt werden,
die wie ein klar umrissener Gegenstand wiedergegeben oder weiterge-
geben werden konnten. Es ist wichtig, die Wege und Umwege, auch die
Hindernisse, die sich ganz bewuft einer allzu leichten »Ubersetzung:
oder Reduzierung der entwickelten Gedankenginge in den Weg stellen,
genau zu verfolgen, um einen Zugang zu dem zu gewinnen, was uns
dieses Denken in seinem Vollzug erschlieSt und zu erkennen gibt. Auch
stilistisch und methodisch erscheint das Zu-erkennen-Geben hier hau-
fig als eine Aufgabe und Herausforderung fiir den Empfénger, die Er-
kenntnis nicht als einen Besitz zu betrachten, sondern als Gegenstand
einer fortgesetzten Suche.

hitps/dol.org/10.5771/9783495983806-66 - am 16.01.2026, 08:41:53.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

16.01.2026, 08:41:53.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

