
IV. Einander zu erkennen geben

Gibt man jemandem etwas zu erkennen, so kann es darum gehen, die­
sem Anderen aufzugeben, etwas zu erkennen, ihm den Anstoß zu ge­
ben, selbst in einen aktiven Erkenntnisprozeß im Umgang mit dem >et- 
was< einzutreten, das erst noch zu erkennen ist, also erkannt werden soll 
und nicht bereits komplett erkannt, verarbeitet, kommunizierbar und 
wie eine Ware zur Weitergabe vorliegt. Weitergegeben wird die An­
leitung dazu, seine eigenen Erkenntnisse selbst immer neu zu gewinnen 
und so möglicherweise zugleich bereits eine Gegengabe hervorzubrin­
gen, die über das Gegebene hinausgeht und auch dem Gebenden neue 
Erkenntnisse ermöglicht. Paradigmatisch ist hierfür die platonisch- 
sokratische Maieutik, die Hebammenkunst, die im Dialog durch ausrei­
chend gezielte und anleitende, aber zugleich ausreichend offene und 
provokative Fragestellungen den Dialogpartner dazu bringt, die ihm 
gegebene Erkenntnisfähigkeit zu nutzen, um selbständig zu erkennen 
bzw. im Sinne der platonischen Anamnesis-Lehre wiederzuerkennen, 
was in ihm selbst bereits angelegt und vor-gegeben ist. Im sokratischen 
Dialog werden die subjektiven Wahrnehmungen, die Erkenntnisse, die 
jemand aus sich heraus gebiert, indem er sie äußert, der kritischen Prü­
fung unterzogen. Ob es sich dabei wirklich um eine Erkenntnis handelt, 
läßt sich erst im Prozeß ihrer Vermittlung und Weitergabe an einen 
Anderen feststellen. Dabei geht es jedoch gerade nicht nur darum, daß 
der Erkennende seine Meinung logisch erklären und analysieren muß, 
sondern um ein Wechselspiel zwischen dem Zu-erkennen-Geben dieser 
Meinung und der Entgegennahme durch den sokratischen Lehrer, der 
diese Meinung dann gefiltert, mit Fragen, Kommentaren und Anstößen 
zum weiteren Erkennen zurückgibt.

Ausgehend von einem solchen Modell des Einander-zu-erkennen- 
Gebens lassen sich Fragen an Modelle einer Wissensökonomie85 stellen,

85 Ein Beispiel für eine umfassende Kritik der >Wissensökonomie< findet sich bei Andre

66

https://doi.org/10.5771/9783495993606-66 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einander zu erkennen geben

in denen das Wissen als Gegenstand eines ökonomischen Tauschs ver­
standen wird. Erkanntes und die Fähigkeiten und Begabungen zum Er­
kennen werden als Kapital oder als humane Ressourcen klassifiziert und 
häufig als mehr oder minder feste, berechenbare und quantifizierbare 
Größen betrachtet. Gehen aber solche Rechnungen auf, wenn nicht die 
Erkenntnisse selbst die Gaben sind, sondern vielmehr Anfänge und 
Aufgaben für Erkenntnisprozesse weitergegeben werden, die erst im 
Austausch und über ihn hinaus zur Entfaltung gelangen - wenn der 
Sinn, wie man ausgehend von Caille behaupten könnte, nicht schon 
vorliegt, sondern nur >gemacht< werden kann, indem er gegeben und 
weitergegeben wird, wenn er sich also im Prozeß und in der Performanz 
dieses Einander-Gebens er-gibt? Und gilt dies gleichermaßen für die 
Identität der Gebenden und Empfangenden, kann auch diese nicht >ge- 
macht< werden, ohne daß sie zu erkennen gegeben wird? Welche Rolle 
spielt dabei der sprachliche Austausch, der sich im platonischen Dialog 
eröffnet?

Bei Levinas wird die Figur der Gabe an die Sprache gekoppelt, an 
die »Transzendenz ... dem Anderen die Welt zu sagen«, die ein »ur­
sprüngliche [s] Dem-Anderen-zur-Verfügung-Stellen« vollzieht, »das 
sich auf den Besitz bezieht und die Ökonomie voraussetzt«.86 In einer 
Absetzung vom Besitz ist »die Sprache, die die Sache dem Anderen 
bezeichnet, ... eine ursprüngliche Enteignung, eine erste Gabe«.87 
Durch diese sprachliche Gabe, die den Besitz des Einzelnen in eine »All­
gemeinheit des Wortes« überführt, wird erst »eine gemeinsame Welt« 
gestiftet.88 Für Levinas liegt in dieser Verallgemeinerung eine ur­
sprüngliche ethische Implikation. Die Gabe ist nicht nur negativer Ver­
zicht auf den Besitz, sondern vielmehr »das Angebot der Welt gegen­
über dem Anderen. Die Transzendenz ist keine Vision des Anderen - 
sondern ein ursprüngliches Geben«.89 Dieses Gemeinsam-Machen der 
Welt in der Sprache läßt sich als ein Einander-Worte-Geben betrachten, 
das für Levinas mit »Großmut« geschieht und zugleich »die erste ethi­
sche Geste« bildet, jedoch stets als »Antwort auf das Antlitz des Ande­

Gorz: Wissen, Wert und Kapital. Zur Kritik der Wissensökonomie. Übers, von Jadja 
Wolf, Zürich 2004.
86 Emmanuel Levinas: Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität. Übers.
von W. N. Krewani, Freiburg, München 198. S. 252.
87 Ebd.
88 Ebd.
89 Ebd.

67

https://doi.org/10.5771/9783495993606-66 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was zu erkennen gegeben werden soll

ren«.90 Es gilt für Levinas in der Betrachtung der Sprache das »Anbieten 
der Welt«, nicht zu verdecken, das in der Ausrichtung auf den Anderen, 
indem ihm gegeben wird, überhaupt erst »die Perspektive des Sinnvol­
len« eröffnet.91 Das Erkennen muß daher hier immer schon den Umweg 
über ein Geben gehen, denn »wenn es mir möglich sein soll, die Dinge 
an sich selber zu sehen, d. h. sie mir vorzustellen, wenn es mir möglich 
sein soll, sowohl Genuß als auch Besitz abzulehnen«, die in der Aneig­
nung oder dem Gebrauch der Sache den reinen Blick auf diese verstellen 
würden, »so muß ich geben können, was ich besitze«.92 Dies setzt wie­
derum für Levinas eine Anfechtung meines Besitzes durch einen mir 
übergeordneten, absolut Anderen voraus, eine Infragestellung meiner 
Selbst von außen her, die mich veranlaßt, über meinen Besitz hinaus­
zugehen, und zwar durch die sprachliche Unterweisung, die auch Levi­
nas hier auf die sokratische Maieutik bezieht.93 Daß ich einen Besitz 
habe und ein Haus (olxo^) bewohne, ist wiederum die Voraussetzung 
dafür, daß ich mich dem Anderen gegenüber öffnen und ihm geben und 
zu erkennen geben kann: »man kann ein Antlitz nicht mit leeren Hän­
den und geschlossenem Haus ansprechen«.94 Dieses Wechselspiel zwi­
schen Besitz und Ökonomie einerseits und Verausgabung, Gabe und 
sprachlichem Zu-erkennen-Geben andererseits als Wechselspiel zwi­
schen dem Selbst und dem Anderen, zwischen Ruf und Antwort, bildet 
für Derrida eine wichtige Thematik, die in ähnlicher Form auch bei 
Ricoeur und Marion betrachtet wird.

Inwiefern muß ich mich selbst zunächst >besitzen<, um mich einem 
Anderen zu erkennen gegeben zu können? Inwiefern muß ich mich 
dazu bereits als mir selbst gegeben annehmen? Spreche ich davon, daß 
ich mich zu erkennen gebe, scheint immer schon die Vorstellung mit­
zuschwingen, daß es sich dabei um etwas zunächst Verborgenes han­
delt, vielleicht sogar um etwas, das zuvor bewußt dem Erkennen entzo­
gen wurde - ein Geheimnis, eine maskierte, verschleierte Identität. Gibt 
sich jemand zu erkennen, so zeigt er sich als derjenige, der er selbst ist, 
nachdem er sich zuvor für einen Anderen ausgegeben hatte, indem et­
was von seiner ursprünglichen Identität wiedererkannt werden kann: 

90 Ebd., S. 253.
91 Ebd.
92 Ebd., S. 247.
93 Vgl. ebd.
94 Ebd., S. 250.

68

https://doi.org/10.5771/9783495993606-66 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einander zu erkennen geben

eine Geste, sein eigentliches Aussehen, die Stimme oder aber der Name, 
mit dem er von einem Dritten gerufen wird oder den er schließlich 
selbst preisgibt. Zumeist scheint dabei die eigentliche, ursprüngliche 
und nur verdeckte Identität des Selbst im Grunde genommen unzwei­
felhaft festzustehen. Umso größer ist vielleicht gerade deshalb die Fas­
zination der Möglichkeit, dieser Festlegung zu entgehen, sich selbst zu 
verbergen, dabei aber dennoch nicht verlorenzugehen, sondern jeder­
zeit wieder zur ursprünglichen Identität zurückzukehren - immer aber 
notwendig über den Umweg, daß es einen Anderen geben muß, der 
mich kennt, dessen Kenntnis ich mich entziehen kann und dem ich 
mich dann doch zu erkennen gebe. Die künstlerischen Gestaltungen 
solcher Spiele des Verbergens und Zu-erkennen-Gebens der eigenen 
Identität sind zahllos. Es verbindet sich damit die Frage, inwiefern Iden­
tität immer schon eine Fiktion oder Maskerade ist. Zugleich kann die 
künstlerische Fiktion in der Bezugnahme auf die Fiktionen der Identität 
selbstreferentiell auf ihre eigene Fiktionalität bezugnehmen.95 Diese 
doppelte Bezugnahme sowie auch die Verbindung der Frage nach der 
Identität oder der >Rolle< des Selbst mit einer Metaphorik der Maskie­
rung und des Theaters wird an verschiedenen Punkten der Unter­
suchungen zu beachten sein.

In der modernen Mediengesellschaft erscheint der Wunsch, sich 
anderen zu erkennen zu geben, omnipräsent als Drang, sich zu zeigen, 
sich sichtbar zu machen, sich in die Öffentlichkeit zu stellen - sei es im 
Fernsehen oder im Internet, per Facebook oder Twitter. In diesen me­
dialen Öffentlichkeiten entsteht der Eindruck, man könne dort selbst­
bestimmt genau das von sich zu erkennen geben, was man zeigen 
möchte und ein Bild seiner selbst entwerfen, das mit der Realität nicht 
deckungsgleich sein muß. Zugleich potenziert sich dabei das Risiko, das 
in allen Prozessen wirkt, in denen sich jemand selbst zu erkennen gibt: 
es ist niemals sicher, ob und wie die Gabe angenommen und wie mit ihr 
umgegangen wird. Die Neugier auf den Anderen, die Bereitschaft die 
>Gaben< seiner Selbstpräsentation entgegenzunehmen, kann auf einer 
oberflächlichen, zum Teil vielleicht auch sensationsgierigen Ebene ver­

95 Auf die Spitze getrieben wird dieses Prinzip in Shakespeares Komödien, in denen sich 
fast jeder als ein anderer ausgibt, und das in einem Schauspiel, auf einer Bühne, womit 
zugleich durchsichtig wird, daß die ganze Welt ein Theater ist: »All the world's a stage, 
And all the men and women merely players« William Shakespeare: As you like it. In: 
The Complete Works of William Shakespeare, Wordsworth Editions 1996. S. 622.

69

https://doi.org/10.5771/9783495993606-66 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was zu erkennen gegeben werden soll

bleiben. Als (philosophisches) Staunen über die Rätsel und Geheimnis­
se des anderen Selbst kann sie jedoch auch tiefe Prozesse des Einander- 
Erkennens in Gang setzen, und zwar vielleicht auch und gerade wenn 
Medien zwischengeschaltet werden. So läßt sich die Frage stellen, in­
wieweit sich hinter jeder Äußerung in einem künstlerischen Medium, 
aber auch in wissenschaftlichen Veröffentlichungen, auch ein Wunsch 
manifestiert, sich selbst zu erkennen zu geben und von einem Anderen 
als dieses Selbst erkannt zu werden. Sicher geht es hier darum, Aner­
kennung zu erlangen. Lassen sich diese Äußerungen gleichermaßen als 
Ausdruck einer tiefen Sehnsucht danach verstehen, von einem Anderen 
erkannt zu werden? Dieses Bedürfnis gestaltet sich spannungsvoll - 
man will gesehen, aber nicht einfach durchschaut werden, kein gläser­
ner Mensch sein, aber manchmal eben doch ein durchsichtiger oder 
besser ein sichtbarer. Wer sich einem Anderen zu erkennen gibt, ruft 
ihn zugleich dazu auf, sich ihm zuzuwenden und ihn zu erkennen: >Hier 
sieh mich!< Das >Einander-zu-erkennen-Geben< scheint nach der histo­
rischen Ablösung der Ordnung der Gabe, von der Henaff ausgeht, eine 
>totale soziale Tatsache< zu bleiben, die unser Miteinander bestimmt.

Wenn ich einem Anderen etwas oder mich selbst zu erkennen ge­
be, dann heißt das, daß der Prozeß des Erkennens zunächst auf seiner 
Seite stattfinden muß. Es ist also seine Erkenntnis, die aus meiner Gabe 
erwächst und die ich ohne den Anderen so nicht hätte herstellen können 
- sein Erkennen wird so wiederum für mich zur Gabe, gesetzt den Fall, 
daß er mich daran teilhaben läßt. Das >Etwas< und vielleicht mehr noch 
das >Selbst<, das zu erkennen gegeben wird, bedarf dieser Gabe ebenso 
wie des Erkenntnisprozesses, der damit vom Empfänger gefordert wird, 
und kann sich so nur im Zwischenraum des >Einander-zu-erkennen- 
Gebens< manifestieren und entfalten. Daß die Einbindung in die Rela­
tion des >Einander< für den Zugang zum >SeIbst< wesentlicher erscheint 
als für andere mögliche Gegenstände der Erkenntnis, läßt sich in An­
lehnung an das aristotelische Freundschaftsideal entwickeln: »der 
Freund aber, der ein anderer man selbst ist, beschafft, was man aus sich 
selbst nicht erreichen kann«. [NE 1169b]96 Er gibt »im Zusammenleben 
und in der Gemeinschaft des Redens und Denkens« [NE 1170b] dem 
Freund wie in einem Spiegel diesen selbst zu erkennen, ist doch die 

96 Aristoteles: Die Nikomachische Ethik. Aus dem Griechischen und mit einer Einfüh­
rung und Erläuterung versehen von Olof Gigon. Zürich und München 1967. [Zitiert als: 
NE]

70

https://doi.org/10.5771/9783495993606-66 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einander zu erkennen geben

Freundschaft »aus dem Verhalten zu uns selbst abgeleitet« [NE 1166a], 
das quasi auf einen Anderen extrapoliert und dadurch sichtbar wird. 
Am Beispiel des Freundes lassen sich »tugendhafte ... Handlungen ... 
betrachten« [NE 1170a], die auf das eigene Handeln einwirken, so daß 
die Tugendhaften im gemeinsamen Umgang miteinander »auch besser 
... werden, indem sie tätig sind und einander korrigieren«. [NE 1172a] 
Sie orientieren sich aneinander, wobei dennoch »keiner wünscht ein 
anderer zu werden«, sondern jeder wünscht als er selbst, »und zwar 
um des denkenden Teils willen, der am meisten er selbst zu sein 
scheint«, dem Guten zu entsprechen. [NE 1166a]

Die Gaben der Erkenntnis unterscheiden sich für Aristoteles von 
allen Gaben, bei denen man »auf Gegenleistung rechnet«. [NE 1164b] 
In der »Gemeinschaft des Philosophierens«, in den Beziehungen des 
Einander-zu-erkennen-Gebens, »läßt sich der Wert nicht in Geld be­
rechnen, und eine angemessene Ehre ist auch nicht zu denken, sondern 
es muß wohl da, wie bei den Göttern und den Ekern, genügen, was man 
eben vermag«. [Ebd.] Henaff zeigt, wie sich diese Vorstellung in einer 
langen Traditionslinie bis in unserer heutigen Intuition verfolgen läßt, 
daß es etwas >PreisIoses< gibt. Auch Mauss geht von einer ursprüng­
lichen Form der Gabe aus, in der es zunächst nicht um die Berechnung 
einer Gegenleistung gemäß einer Nutzenkalkulation geht, sondern in 
der vielmehr die Verpflichtung zur Gegengabe immer schon daraus er­
wächst, »daß jemand etwas geben so viel heißt, wie jemand etwas von 
sich selbst geben.« [Mauss 35] Umgekehrt können beispielsweise die 
Gaben, die bei Hochzeiten ausgetauscht werden, zugleich »den beiden 
>Seiten< eine natürliche Identität« geben. [Mauss 51]

»Der Potlatsch ... ist der grundlegende Akt der militärischen, juristischen, 
wirtschaftlichen, religiösen »Erkenntlichkeit^ in allen Bedeutungen des Wor­
tes. Man >erkennt< den Häuptling oder seinen Sohn und zeigt sich ihm »er­
kenntliche. [Mauss 97]

Es geht in der Gabe und in ihrer Interpretation also um uns selbst, um 
Erkenntlichkeit, Anerkennung, das Erkennen und Zu-erkennen-Geben 
von Identität. Zudem werden Versuche unternommen, das Zu-erken­
nen-Geben, die Weitergabe von Erkanntem und die Frage der Wahrheit 
in einer Ordnung der Gabe zu erklären. Einander geben, einander zu 
erkennen geben und die Identität seiner selbst aus solchen Gaben zu 
empfangen, scheinen so eng miteinander verwoben, daß die Anwen­
dung der Denkfigur der Gabe auf das Gebiet der Erkenntnis, auf den 

71

https://doi.org/10.5771/9783495993606-66 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was zu erkennen gegeben werden soll

Versuch einer Bestimmung des Selbst und auf den Bereich des Mitein­
anders verspricht, darüber mehr zu erkennen zu geben.

Im Durchgang durch die Konzeptionen Derridas, Ricoeurs und 
Marions soll erreicht werden, daß die Begriffe der Gabe, des Selbst und 
der Erkenntnis einander etwas geben, daß sie sich gegenseitig berei­
chern. Ziel ist nicht primär ein Vergleich der drei Autoren, ihrer Me­
thoden und Positionen, sondern eine sich wechselseitig ergänzende und 
befragende Lektüre ihrer Werke. In diesem philosophischen Austausch 
oder >Gabentausch< (der doch gerade nicht zwingend den ökonomischen 
Gesetzen der Gegenseitigkeit zu gehorchen hat) soll gezeigt werden, 
wie vielschichtig die Fragestellungen sind, die sich mit der Thematik 
der Gabe verbinden und inwiefern Modelle der Gabe dabei selbst als 
Modelle des Denkens, des Fragens und Erwiderns dienen. Was bedeutet 
es für unser menschliches Selbstverständnis und unser Miteinander 
gleichermaßen, wenn wir das Erkannte als Gegebenes, Weitergegebenes 
oder als Gebung verstehen, wenn wir einander etwas geben oder zu 
erkennen geben und wenn wir uns einander zu erkennen geben? Zu­
gleich stellt sich die Frage, welche Konsequenzen sich ergeben, wenn 
wir in unserem Selbstverständnis davon ausgehen, daß wir einander 
zu erkennen gegeben sind - einander aufgegeben, verantwortlich und 
antwortend.

Das Bedürfnis, den Anderen in seiner Einzigartigkeit zu sehen, 
anzuschauen und zu erkennen, sich selbst zu erkennen zu geben und 
anderen ihr Selbst zu erkennen zu geben, scheint nicht nur im Modus 
der Liebe97 ein wichtiges Grundbedürfnis des Menschen zu sein, das 
über die ebenso fundamentalen und wirkungsmächtigen Bedürfnisse, 
sich selbst zu erkennen, seine eigene Identität zu erfassen und zu be­
herrschen und andererseits durch das menschliche Gegenüber in dieser 
Identität nicht nur erkannt, sondern auch anerkannt zu werden, in Ver­
gessenheit geraten kann. Ziel meiner Arbeit ist es, dieses Bedürfnis in 
der Konstitution des Selbst und des Miteinanders zu berücksichtigen. 
Das Selbst zwischen Erkenntnis und Gabe soll sich in einem Wechsel­
spiel bzw. in einer lebendigen Einheit von Aktivität und Passivität 

97 So spricht Schleiermacher davon, daß es der »Trieb, die unzugängliche und unüber­
tragbare Individualität anzuschauen ist, was man im engeren, aber noch nicht engsten 
Sinne Liebe nennt«, sowie von »einer Gemeinschaft der Individualität, die aber auf nichts 
anderes gehen kann, als auf das gegenseitige Anschauen und Erkennen.« (Friedrich 
Schleiermacher: Entwürfe zu einem System der Sittenlehre. Werke. Auswahl in vier 
Bänden, Bd. 2, Leipzig 1927. S. 102).

72

https://doi.org/10.5771/9783495993606-66 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einander zu erkennen geben

dadurch auszeichnen, daß es sich als Empfänger versteht und sich zu­
gleich immer neu anderen zu erkennen gibt, daß es frei ist, für die In­
itiative zu geben, sich zu äußern, dabei neue Möglichkeiten, Hand­
lungsspielräume und Spielräume des Miteinanders zu eröffnen und 
sich und den Anderen aus der Gabe des Anderen anzunehmen. Über 
die Regelwerke und Ordnungen des Miteinanders hinaus soll sich so 
der Ausblick auf eine andere Logik des >Einander< ergeben, die dem 
personalen >SeIbst< mit seinen Fähigkeiten, zu erkennen und das Er­
kannte zu bereichern, mit seinen Möglichkeiten, zu geben und ent­
gegenzunehmen, mit seiner Freiheit, etwas von sich selbst preiszugeben 
oder sich sogar >hinzugeben<, ohne sich aufgeben zu müssen, und mit 
der damit verbundenen Verletzlichkeit sowie möglicherweise letztlich 
als einer unhintergehbaren und irreduziblen >Gabe< einen Platz zuweist. 
Dies kann nur ein Ausblick bleiben, im Bewußtsein der Konflikte und 
ethischen Herausforderungen, die einem solchen Anspruch begegnen, 
beispielsweise dort, wo die Thematik der Gabe auf ihrer Rückseite mit 
der Frage nach der Schuld oder Verschuldung verbunden ist sowie mit 
den negativen und konflikthaften >Gaben< und Gegebenheiten, mit de­
nen wir gleichermaßen konfrontiert sind.98

Es geht in den hier betrachteten Ansätzen der Auseinandersetzung 
mit der Gabe nicht allein im Hinblick auf das Miteinander um eine 
andere Logik, sondern immer wieder grundlegend um eine Infragestel­
lung bestimmter logischer Voraussetzungen, auf die wir in unserem 
Denken zurückgreifen. Der exzessive Charakter der Gabe, die Unsicher­
heit und das Risiko aber auch das Vertrauen, die sich mit der Frage 
verbinden, ob und wie sie angenommen und erwidert wird, die Para­
doxie des Anspruchs einer Selbstlosigkeit, die dennoch mit der An­
erkennung des Anderen rechnet, die Schwierigkeiten, >die Gabe< als 
Phänomen zu erfassen, führen das Nachdenken über die Gabe an die 
Grenzen des Denkbaren und Möglichen, bis hin zur Idee einer Möglich­
keit der (denkbaren) Unmöglichkeit. Gemeint ist damit nicht eine 
Nicht-Möglichkeit nach den Gesetzen der Modallogik, sondern eher 
ein Überschuß des Möglichen über die Kapazitäten unserer Wahrneh­

98 Schon Mauss spielt mit der Doppeldeutigkeit des englischen Begriffs >gift< und dem 
Gleichklang zum deutschen >Gift< sowie zwischen dem lateinischen dosis und dem grie­
chischen Boclq. Diese Verbindung von Geschenk und Gefahr wird von zahlreichen Au­
toren aufgegriffen und das Risiko, das in der Annahme der Gabe ebenso wie im Geben 
selbst besteht, sofern es nicht fest mit der Erwiderung rechnen kann, wird auch in diesen 
Untersuchungen weiter eine Rolle spielen.

73

https://doi.org/10.5771/9783495993606-66 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was zu erkennen gegeben werden soll

mung und unserer Erkenntnisstrukturen hinaus, zu dem wir dennoch, 
vielleicht als Grenzidee, in unserem Denken, Wahrnehmen oder Vor­
stellungsvermögen Zugang besitzen und von dem her sich erst die Ord­
nung des Möglichen strukturiert. Ausgangspunkt der phänomenologi­
schen Debatte über das >Unmögliche< ist u.a. die Figur des Todes in 
Heideggers »Sein und Zeit«, der als äußerste Unmöglichkeit und Gren­
ze aller weiteren Möglichkeiten des Daseins konstitutiv ist: Gerade die 
Endlichkeit des Daseins eröffnet seine Modalität, da diese voraussetzt, 
daß nicht jede Möglichkeit automatisch zur Wirklichkeit wird. Dieses 
komplexe und paradoxe Zusammenspiel der Eröffnung und Begren­
zung des (Un)Möglichen wird im gegenwärtigen phänomenologischen 
Diskurs anhand anderer >Grenzphänomene< weiterverfolgt, zu denen 
auch das Phänomen >Gabe< gehört." Es wird zu fragen zu sein, wo die 
spezifische >Logik der Gabe< an die Grenzen des Möglichen führt, wo 
dies im Phänomen bzw. in der Lebenswirklichkeit der Gabe selbst ange­
legt ist oder wo die reale Erfahrung der Gabe gezielt eingesetzt wird, um 
eine Denkfigur zu konstruieren, die uns die Grenzen des Möglichen, 
das Wechselspiel zwischen Möglichkeit und Unmöglichkeit und die 
Möglichkeit gedanklicher Grenzüberschreitungen zu erkennen geben 
soll.

Ziel jeder Philosophie ist es immer auch, einander zu erkennen zu 
geben. Dieses Ziel möchte ich in einer methodologisch eher der Tradi­
tion Ricoeurs verpflichteten, sorgfältigen Untersuchung der verschie­
denen Ansätze und ihrer zentralen Inhalte verfolgen, die zugleich

99 Die Aktualität dieser Diskussion zeigt sich daran, daß die diesjährige Castelli-Konfe­
renz vom 4.-6.1.2010 in Rom (u.a. unter der Leitung von Jean-Luc Marion) das >Un- 
mögliche< zu ihrem Thema machte. Zum Begriff des Unmöglichen bei Marion sei ver­
wiesen auf den Abschnitt »Le propre de Dieu« in: Jean-Luc Marion: Certitudes negatives, 
Paris 2010. S. 87-137. Marion beschreibt dort die Unmöglichkeit einer vollständigen 
Erfassung des Göttlichen als Phänomen oder Begriff, das uns dennoch gerade in der 
>Gegen-Erfahrung< dieser Unmöglichkeit zugänglich ist. Allerdings ist die Rede vom 
Unmöglichen in der Phänomenologie deshalb noch nicht automatisch mit einer Rede 
von Gott gleichzusetzen. Zwar konstatiert Marion »L'impossible pour l'homme se nom- 
me Dieu«, allerdings gilt dies hier im besonderen für die Unmöglichkeit der Vergebung: 
»pardonner les fautes faites par l'homme ä l'encontre de Dieu«. (Ebd., S. 137). Zu 
Derridas Umgang mit der Unmöglichkeit oder dem >Un-Ding< der Gabe, siehe Ab­
schnitt C. III. 1.3 meiner Arbeit. Verwiesen sei auch auf Waldenfels' Figur der positiven, 
der Sache selbst inhärenten Unmöglichkeit, die z. B. die Unzugänglichkeit des Fremden 
charakterisiert und nicht durch die faktische Endlichkeit des Erkennenden begründet 
wird. Vgl. Bernhard Waidenfels: Antwortregister, a.a.O. S. 630.

74

https://doi.org/10.5771/9783495993606-66 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einander zu erkennen geben

versucht, auf die Relevanz dieser Untersuchungen für die Lebenswirk­
lichkeit Rücksicht zu nehmen. Die Art und Weise, wie die drei Autoren 
auf ihren Denkwege voranschreiten, verlangt eine gründliche Ausein­
andersetzung, da selten thesenhafte Erkenntnisse vermittelt werden, 
die wie ein klar umrissener Gegenstand wiedergegeben oder weiterge­
geben werden könnten. Es ist wichtig, die Wege und Umwege, auch die 
Hindernisse, die sich ganz bewußt einer allzu leichten >Übersetzung< 
oder Reduzierung der entwickelten Gedankengänge in den Weg stellen, 
genau zu verfolgen, um einen Zugang zu dem zu gewinnen, was uns 
dieses Denken in seinem Vollzug erschließt und zu erkennen gibt. Auch 
stilistisch und methodisch erscheint das Zu-erkennen-Geben hier häu­
fig als eine Aufgabe und Herausforderung für den Empfänger, die Er­
kenntnis nicht als einen Besitz zu betrachten, sondern als Gegenstand 
einer fortgesetzten Suche.

https://doi.org/10.5771/9783495993606-66 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783495993606-66 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

