
„Eine Art Delirium“? Bindungsenergien und 
Einheitsrepräsentation bei Durkheim 

Michael Moxter

Abstract: Der Artikel thematisiert die Rolle medialer Darstellungsformen für die Erzeugung so­
zialen Zusammenhalts, um auf Deckungslücken rationalistischer Typen der Sozialphilosophie 
aufmerksam zu machen. Wie lassen sich solidarische Einstellungen erzeugen und motivieren, 
wie kann soziale Verbundenheit Attraktivität gewinnen, wenn anders das wohlkalkulierte Eigen­
interesse des rationalen Individuums am Anderen Nachhaltigkeit vermissen lässt? Unter der 
Leitfrage nach der Bedeutung von Einheitsrepräsentationen wird Durkheims Konzept des Kollek­
tivbewusstseins und die mit ihm verbundene Rolle von Ritus und Religion analysiert. Nicht der 
parallel koordinierte Ausdruck subjektiver Gefühle isolierter Einzelner, sondern die Verstärkung 
kollektiver Emotionen in rituellen und ästhetischen Kommunikationsformen erweist sich als der 
zentrale Gesichtspunkt Durkheims. An der Differenz zwischen archaischem Kollektivbewusstsein 
und individuellen Selbstbewusstsein wird der Wandel zu modernen Formen sozialer Vermittlung 
beschreibbar und unter den Begriffen der Säkularisierung bzw. der Versprachlichung des Sakralen 
(Habermas) diskutiert. Aber die religiös-ästhetischen Darstellungsformen werden in Säkularisati­
onstheorien erheblich unterschätzt und systematisch ausgeblendet, weshalb der Artikel die Auffas­
sung verteidigt, gemeinsames Handeln erreiche erst durch symbolische Formen soziale Realität. 
Ohne Performance keine Performanz der Sprache des Sozialen und keine wirksamen sozialem 
Ordnungsmuster.

Keywords: Ritual und Darstellung, Sozialphilosophie, Performance, Kollektivbewusstsein, Emoti­
on, Einheitsrepräsentation, Durkheim, Habermas

Die Unterscheidung zwischen Gesellschaft und Gemeinschaft zählt zu den 
Wiedergängern der Sozialphilosophie, so oft man ihr auch Ideologieanfäl­
ligkeit und politische Romantik bescheinigt hat. Lizenz für Renaissancen 
verschafft ihr aber das Desiderat, die Sphäre des Sozialen nicht als äußere 
Agglomeration der Einzelnen, sondern unter dem Primat von Zusammen­
halt und Einheit zu begreifen. Träfen jene erst sekundär, etwa aufgrund der 
Begrenztheit des Raumes, mit anderen zusammen oder suchten sie diese 
einzig im Eigeninteresse (etwa auf einem Markt, in einer politischen Partei 
oder einer religiösen Versammlung), bliebe Sozialität fragil und Solidarität 
prekär. Denn was ausschließlich auf Interessen vernünftiger Zweck- und 
Mittelwahlen zurückgeführt wird, ist nicht dagegen gefeit, aus genau den 
Gründen obsolet zu werden, aus denen es gewählt wurde, wenn sich Inter­
essen ändern. So rational die Anerkennung sozialer Bindung sein mag – für 
durchweg aus reiner Vernunft erzeugt wird man Letztere nicht halten wol­

233

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


len. Es ist denn auch die Krux des methodischen Individualismus liberaler 
Rechts- und Sozialtheorien, diejenigen sozialen Formen und Institutionen 
nicht herleiten und auszeichnen zu können, von denen die Individuen 
selbst abhängig sind. Solche Deckungslücken erklären den Reiz der Rede 
von Gemeinschaft, deren akademisches Renommee noch aufgewertet wird, 
wenn man, Anglizismen bemühend, von community oder zumindest von 
Forschungs- und Diskursgemeinschaften spricht.

Vor diesem Hintergrund soll im Folgenden Durkheims Soziologie be­
fragt werden, weil sie eine religionstheoretisch gehaltvolle Vorstellung ent­
wickelt, wie sozialer Zusammenhalt ursprünglich entsteht, welche Entwick­
lungen primäre Bindungen und vorgängige Einheiten auflösen, und auch 
die Frage reflektiert, welche Ersatzbildungen von Solidarität in der säkula­
risierten Moderne möglich sind. Durkheims Antworten auf diese Fragen 
gehören einer Anthropologie des darstellenden Handelns an, die soziale 
Integration auf mediale Einheitsrepräsentation zurückführt. Sie handelt, 
ähnlich wie Schleiermachers Ethik, vom religiösen Gefühl und dessen 
Kommunikation, identifiziert Bindungsenergien und leitet soziale Kohäsi­
on aus Darstellungsphänomenen ab. Gerade in diesem Umstand besteht 
die Attraktivität seiner Religionssoziologie für Theoriearbeit zum Verhältnis 
von Religion und demokratischer Gesellschaft. Aber Durkheim schwankt 
zwischen Naturalismus und einer Theorie des Geistes, ohne beide vermit­
teln zu können.

1.

Das ethische Grundlegungsproblem, wie die Erkenntnis der Pflicht die 
Maximenwahl oder das durch sie vermittelte Handeln moralisch motivie­
ren können soll, wenn theoretische und praktische Vernunft, heterogenen 
Logiken folgend, den Hiat zwischen Sein und Sollen, aber auch zwischen 
sinnlich-empirischen und moralisch-rationalen Triebfedern nicht überbrü­
cken können, suchte Kant zunächst mit der Einführung eines Achtungsge­
fühls zu lösen. Dieses war gleichursprünglich auf das reine Moralgesetz 
bezogen wie als Gefühl sinnlich bestimmt. Der Preis für diese Schließung 
des Chorismos bestand in einer paradoxalen Einheit von Rationalität und 
Gefühl. Nicht weniger paradoxielastig erschien Durkheim die demokratie­
theoretische Variante der Achtung vor dem Gesetz. Suche man sie aus 
dem Umstand zu erklären, dass das Gesetz Ausdruck der Bürgerautonomie, 
also selbst auferlegte Pflicht ist, bleibe der verpflichtende Charakter des 

Michael Moxter

234

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zur Selbstachtung mutierten Phänomens unerklärt. „Was ich durch meinen 
Willen geschaffen habe, das kann ich auch durch meinen Willen wieder 
auflösen. Da der Wille seinem Wesen nach schwankend ist, kann er un­
möglich als Grundlage für irgend etwas Stabiles dienen.“1 Durkheims Vorle­
sungen zur staatsbürgerlichen Moral kritisieren das hölzerne Eisen einer 
unverbindlichen Verbindlichkeit und wiederholen diese Kritik in späteren 
Abschnitten zum Vertragsrecht. Auch ein Vertrag könne nur so lange bin­
den, wie er mehr umfasse als die vertragschließenden Subjekte und deren 
Absichten. Die Überzeugung, dass geschlossene Verträge gehalten werden 
müssen, kann unter den Bedingungen eines methodischen Voluntarismus 
bzw. der Übereinkunft freier Willen nicht gefestigt werden, selbst aber 
auch kein Gegenstand eines Vertragsabschlusses sein. Sie zählt als Selbst­
verständlichkeit und konstitutive Unterstellung zu den Voraussetzungen, 
die bereits erfüllt sein müssen, damit vertragliche Regelungen getroffen 
werden können.

Das Faktum einer unzureichenden Begründung neutralisiert Durkheim 
durch eine genealogische Betrachtung. Ihr zufolge entwickelt sich der reine 
Konsensualvertrag erst allmählich durch Transformationen ursprünglich 
religiöser Vorstellungen, und zwar insbesondere der Ideen einer göttlichen 
Verpflichtung der Vertragschließenden bzw. einer Zeugenschaft des beim 
Vertragsschluss angerufenen Gottes. Die Verbindlichkeit des Vertrages ver­
danke sich zunächst der Furcht vor der Macht einer über dessen Einhaltung 
wachenden Gottheit, späteres Raffinement führe zu anderen Gefühlen, 
zu Vorstellungen von Treue und Glauben, wie sie allein der wahre Gott 
vermittle, um zu guter Letzt zu einem ausschließlich vom Konsens der 
menschlichen Subjekte untereinander getragenen Verständnis zu führen. 
Deutet man diese Genealogie als einen Säkularisierungsprozess, stößt man 
auf die für Habermasʼ Durkheimrezeption zentrale Frage, ob die Auf- bzw. 
Ablösung der religiösen Horizonte zu strukturellen Defiziten führt, die im 
Unklaren lassen, wie Solidarität zwischen ausschließlich rational operieren­
den Subjekten erzeugt und auf Dauer gesichert werden kann.2

Der säkularisationstheoretische Leitfaden steckt bei Durkheim freilich 
fest im Nadelöhr anderer Frageperspektiven. Seine religionstheoretischen 
Voraussetzungen betreffen das Verhältnis von Kollektivbewusstsein und 
reflektiertem Selbstbewusstsein einerseits und das von Gefühl und symbo­
lischer Darstellung andererseits. So wurde an der berühmten Definition 

1 Durkheim (1999), 152f.
2 Vgl. pars pro toto: Habermas (1981), 80.

„Eine Art Delirium“? Bindungsenergien und Einheitsrepräsentation bei Durkheim 

235

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seines Klassikers Les formes élémentaires de la vie religieuse von 1912 („Eine 
Religion ist ein solidarisches System von Überzeugungen und Praktiken, die 
sich auf heilige, d.h. abgesonderte und verbotene Dinge […] beziehen, die 
in einer und derselben moralischen Gemeinschaft, die man Kirche nennt, 
alle vereinen, die ihr angehören“3) zu Recht die Korrelation von sozialer 
Ordnung und Religion und auch die Priorität des Ritus (Praktiken) vor 
den religiösen Vorstellungen (Überzeugungen) herausgestellt. Betont wird 
auch, dass die Unterscheidung von heilig und profan nicht regional-on­
tologisch oder substantialistisch gedacht, sondern eher modal gemeint 
war.4 Doch wie genau hängt die Kennzeichnung der Religion als eines 
„System[s] von Überzeugungen und Praktiken“ mit dessen Qualifikation 
als solidarisch zusammen? Religion setzt Solidarität ja nicht als gegeben 
voraus, sondern soll diese stiften können. Gerade darin ist sie ein Faktor im 
Aufbau sozialer Realität, nicht nur ein (wissenssoziologisch beschreibbares) 
Faktum.5 Solidarität wird aus einer Macht gespeist, von der die Einzelnen 
abhängig sind und sie sich vor allem als abhängig erleben, primär im reli­
giösen Kult, sekundär dann bearbeitet in Symbolisierungen, unter denen 
der Gottesgedanke bzw. die Vorstellung göttlicher Macht von besonderer 
Bedeutung sind. Offen bleibt indes, welche Medien der Religion für die 
Leistung sozialer Integration aufkommen und ob sie in der Lage sind, For­
men einer umfassenden Einheit herbeizuführen, ohne den Vorwurf einer 
Nähe zu Totalitätsfiguren6 auf sich zu ziehen.

Das im religiösen Ritus vermittelte Gefühl der Zusammengehörigkeit 
gehört nämlich einem Kollektivbewusstsein an – ein Begriff, den Durkheim 
bereits in seiner Studie zur Arbeitsteilung in Anspruch nimmt: „Lʼensemble 
des croyances et des sentiments communs à la moyenne des membres 
dʼune même société forme un système déterminé qui a sa vie propre; 

3 Durkheim (2007), 76.
4 Wie die religiöse Praxis einer durch Handlungsweisen konstituierten Religionsgemein­

schaft diese Differenz gebraucht, wie sie also die Absonderung vollzieht, entscheidet 
darüber, welche Gegenstände in ihr als heilig gelten und welche Freiheiten die Sphäre 
des Profanen gewinnt.

5 Die Korrelation von sozialem Zusammenhalt und Religion ist Durkheims Alternative 
zu einer reduktionistischen Behandlung der Religion als Wunschdenken, Wahnvorstel­
lung oder Priestertrug. Als Aufbauprinzip sozialer Organisation ist Religion eine reale 
Größe. Die Unterscheidung von Faktum und Faktor nimmt Terminologie aus dem 
Marburger Neukantianismus auf, vgl. nur Cohen (1966), 4.

6 Vgl. Adornos Einleitung in Durkheim (1976), 19.

Michael Moxter

236

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


on peut lʼappeler la conscience collective ou commune.“7 Die wichtigsten 
Eigenschaften dieser sentiments communs sind ihre Intensität und ihre 
tiefe Verankerung „im Bewußtsein aller“8. Gemeint ist nicht, dass sie in 
jedem Einzelbewusstsein in identischer Form vorkommen, sondern nur, 
dass sie, wie graduiert und variiert auch immer, stets von dem Bewusst­
sein begleitet werden, dass die anderen auch so empfinden. Sie sind 
à la moyenne des membres anzutreffen, weil sie typischerweise gemein­
sam sind. Durkheims ursprüngliche Phänomenbeschreibung erfolgte im 
Zusammenhang einer Rekonstruktion der Sanktionsformen des Rechts, 
näherhin der Straftheorie. Diese nimmt vor allem solche Gefühle in den 
Blick, die auf Verletzungen reagieren und zur Forderung der Repression 
von Gewalt und der Wiedergutmachung führen: Empörung, Zorn und 
Wut angesichts erlittener Handlungen sind charakteristische Phänomene. 
Durkheim unterstellt nicht, das soziale Leben archaischer Gesellschaften 
sei ausschließlich durch Kollektivgefühle bestimmt, und leugnet nicht die 
Existenz anderer weitverbreiteter Gefühle, wie etwa der Liebe zum eigenen 
Kind. Aber bei ihnen handele es sich um vergleichbare Gefühle auch an­
derer, nicht um primäre Gemeinsamkeit. Typisch für Kollektivgefühle ist 
das Moment gemeinsamer Erregung, einer psychischen Reaktion, wie sie 
etwa in Entrüstung ihre Entladung sucht, an der sie sich erschöpfen kann.9 
Durkheims Kollektivbewusstsein ist vom Typ einer Volksseele, die kocht, 
eine dynamische Größe, die Bewegungsenergien und Kräfte freisetzt10 und 
darum auch nur über ihre Wirkungen11 zu erschließen ist. Max Weber 
hebt die entsprechende Sozialisationsform als „Vergemeinschaftung“ von 
„Vergesellschaftung“ in dem Sinne ab, dass alles in ihr auf „gefühlter […] 
Zusammengehörigkeit“ beruhe, nicht auf sekundärem Interessenabgleich 
sich über Zwecke oder Werte verständigender Individuen.12 Wenn das Kol­
lektivbewusstsein mit einem Ensemble von Glaubensvorstellungen (croyan­
ces) verbunden ist, durchaus im Ausstrahlungsbereich der traditionellen 

7 „Die Gesamtheit der gemeinsamen religiösen Überzeugungen und Gefühle im 
Durchschnitt der Mitglieder einer bestimmten Gesellschaft bildet ein umgrenztes 
System, das sein eigenes Leben hat; man könnte sie das gemeinsame oder Kollektiv­
bewußtsein nennen“ (frz. Original zit. n. Parsons (1968), 309. Deutsche Übersetzung 
in Durkheim (1988), 128).

8 Ebd., 126.
9 Vgl. ebd., 135.

10 Vgl. die Hinweise auf den Zusammenhang mit Ausführungen A. Schäffles zum Volks­
geist bei Mühle (2022).

11 Vgl. Durkheim (1988), 114.
12 Weber (1985), 21f.

„Eine Art Delirium“? Bindungsenergien und Einheitsrepräsentation bei Durkheim 

237

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Konzeption einer für die politische Gemeinschaft konstitutiven πίστις (et­
wa als Vertrauen in die Verlässlichkeit der bestehenden Verhältnisse), so 
erhält auch dieses seinen charakteristischen Akzent nicht aus Inhalten, die 
geglaubt werden, sondern im Blick auf die Kraft, mit der Vorstellungen 
in Bewegung setzen. Dass Durkheim Vorstellungen von den Handlungen 
aus denkt, zu denen sie treiben, macht seine Nähe zum Pragmatismus 
aus, auch wenn sein Interesse an diesem sich (zu) rasch kritisch zuspitzt13, 
und ist auch der Grund für seine Kennzeichnung der vom Kollektivbe­
wusstsein gestifteten Solidarität als mechanisch. Denn Letztere sei durch 
Bewegungen bestimmt, die, nicht gegeneinander gerichtet, sich aufgrund 
ihrer Ähnlichkeit verstärken, und zwar umso intensiver, je harmonischer 
sie geraten. Wie die Teile eines anorganischen Gegenstandes über keine 
Eigenbewegungen gegenüber dem Ganzen verfügen, zu dem sie gehören, 
so folge im kollektiven Bewusstsein der Einzelne den Bewegungen und 
Regungen der Gesellschaft nach Gesetzen der Mechanik, also nach dem 
Paradigma der Festkörperphysik.14 Organisch nennt Durkheim dagegen 
diejenige Gesellschaftsform, die – durch Arbeitsteilung bestimmt – Indivi­
dualisierung aufgrund der Spezialisierung von Handlungen erzwingt und 
jedem Teil des Ganzen einen unvertretbar eigenen Platz und selbständige 
Bewegungen gestattet.

2.

Im Begriff „Einheitsgefühl“ hat das Gefühl der Einheit den Vorrang vor 
der Einheit des Gefühls. Es ist wesentlich Gefühl für ein Ganzes, das 
als Zusammenklang besteht. Dieses Gefühl muss nicht sämtliche Berei­
che des Lebens umfassen und, wie gesagt, auch nicht deckungsgleich 
bei allen dasselbe sein. Entscheidend ist vielmehr der um sich greifende 
Effekt eines Affekts, der Bindung und Zusammengehörigkeit erzeugt und 
ausagiert. Aufgrund dieser Gefühlsbestimmtheit charakterisiert Durkheim 
das Handlungen antreibende Kollektivbewusstsein durch Unmittelbarkeit 
und Dunkelheit. Es erschließt Einheit, ohne sich selbst durchsichtig zu 
sein oder die mobilisierten Kräfte auf ein Gesetz oder ein Prinzip brin­

13 Durkheims Auseinandersetzung mit dem Pragmatismus fällt polemischer aus, als es 
seine Voraussetzungen nahelegen. In dieser Richtung argumentiert auch Joas (1993), 
261f.

14 Vgl. zur Charakterisierung mechanischer Solidarität: Durkheim (1988), 152 mit 182.

Michael Moxter

238

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen zu können. Das Kollektivbewusstsein ist nicht in sich reflektiert und 
kann daher seine eigene Funktion nicht erkennen. Es ist folglich von der 
Typik eines bewussten Lebens ohne Selbstbewusstsein. Die Pointe dieser 
Beschreibung zeigt sich an Durkheims Unterscheidung von Staat und 
Gesellschaft, die sich terminologisch an die von Hegel ausgehende Theo­
rieentwicklung des 19. Jahrhunderts anschließt, aber sie auf eigene Weise 
verwendet. Das in der Arbeitsteilungsstudie eingeführte und noch in den 
Elementaren Formen bewährte Konzept des Kollektivbewusstseins kehrt 
nämlich auch in Durkheims Analyse der aktuellen politischen Ordnung 
Frankreichs wieder und zwar in Gestalt der Annahme, in der Gesellschaft 
zirkulierten diffuse Gefühle, Stimmungen und Wünsche, während der Staat 
im engeren Sinne (seine politischen Organe, insbesondere Regierung und 
Parlament) Verstand und Willen, Denken und Entscheiden repräsentiere.15 
Zwar könne das Gefühlsleben Gedanken beeinflussen, aber das Monopol 
der Entscheidung liege dort, wo das Denken seinen genuinen Ort hat. 
Entsprechend unterscheide sich das dunkle, vorreflexive, unmittelbare und 
gefühlsbestimmte Kollektivbewusstsein von der Klarheit, Reflexivität und 
Konzentriertheit einer ihrer selbst bewussten Herrschaft, die zu artikulieren 
und zu begründen weiß. Fallen im archaischen Fall Kollektivbewusstsein 
und Bewusstsein des Einzelnen stets zusammen, ist die moderne Lage 
durch Entkopplung bestimmt. So distanziert sich das aufgeklärte Selbst­
bewusstsein des politischen Staates von den umtriebigen Regungen der 
Gesellschaft, die der Diffusität ihrer Affektlagen nicht entkommt. Insofern 
bestehe „zwischen dem in der Gesellschaft zerstreuten psychischen Leben 
und dem vor allem in den Staatsorganen konzentrierten Leben derselbe 
Gegensatz wie zwischen dem diffusen psychischen Leben des Individuums 
und seinem klaren Bewußtsein. Jeder von uns hat zu jeder Zeit eine Viel­
zahl von Gedanken, Wünschen und Gewohnheiten […]. Sie bleiben im 
Unterbewußten. Dennoch beeinflussen sie unser Verhalten, ja es gibt Men­
schen, die keine anderen Triebkräfte besitzen. Doch beim reflektierten Teil 
tritt etwas hinzu“, liest man, und weiter: „Im Zentrum unseres Bewußtseins 
befindet sich ein innerer Kreis“, der sich nicht „von dunklen Strömungen 
umtreiben“ lässt, sondern „in Kenntnis der Gründe [zu] handeln“ verstehe: 
„Dieses zentrale und relativ klare Bewußtsein ist für die anonymen und 
wirren Vorstellungen, die den Unterbau unseres Geistes bilden, dasselbe 
wie das durch den Staat verkörperte Bewußtsein für das in der Gesellschaft 

15 Vgl. Durkheim (1999), 115.

„Eine Art Delirium“? Bindungsenergien und Einheitsrepräsentation bei Durkheim 

239

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zerstreute Kollektivbewußtsein.“16 Das Zentrum ist hell und klar, an den 
Rändern des Bewusstseins, sozusagen im Unterholz, lagern sich die verwor­
renen Zonen an. Man darf daher auch für Durkheims kollektives Gefühl 
sagen: Wo Es war, muss Ich werden und müssen Reflexion und Argumen­
tation die Vorherrschaft gewinnen. Deshalb geht der Aufbau einer Indivi­
dualitätskultur, geprägt von Rationalisierung und Erfolgsorientierung, mit 
der „Abschwächung jener kollektiven Gefühle“ einher, die „der Gruppe, 
der Familie oder dem Staat […] gelten […]. Diese beiden Entwicklungen 
verlaufen nicht nur parallel, sie hängen auch engstens miteinander zusam­
men“.17 Nebenbei bekräftigen diese Zitate, dass das Kollektivbewusstsein 
unbeschadet der Tendenz seiner zunehmenden Schwächung keine bloß 
archaische Größe ist, sondern auch in gegenwärtigen Formen begegnet.

Diese unterliegen freilich Modifikationen, weil schon die Ausbildung 
des Gegensatzes zwischen Regierenden und Regierten den Haushalt des 
Kollektivbewusstseins verändert: Der politische Staat „besteht aus einer 
speziellen Gruppe von Funktionsträgern sui generis, in deren Schoß Vor­
stellungen und Willensakte entwickelt werden, die für die Gemeinschaft 
bindende Kraft haben, obwohl sie nicht das Werk der Gemeinschaft sind“.18 
Die Bindungskräfte des Kollektivbewusstseins werden also durch die Klar­
heit des Selbstbewusstseins transformiert. Manifestierte sich das Bewusst­
sein der Verbundenheit in archaischen Gesellschaften primär am Ort des 
religiösen Kultus, so konzentriert der politische Staat die Verbindlichkeit 
stiftende Macht in klar definierten Instanzen und die allgemeine Abhängig­
keit in Bestimmtheit und Freiheit schaffenden Verfahren (Recht). Das Ver­
hältnis von Staat im Allgemeinen und politischem Staat ist ein anderes als 
die als Amalgam beschriebene Einheit von Kollektiv- und Einzelbewusst­
sein. Es ist wesentlich durch Differenz bestimmt. Die Entstehung politi­
scher Ordnungen führt zu kategorial neuen Verhältnissen und setzt zuvor 
ungekannte Transformationskräfte frei, auch wenn mit ihrer Einbettung in 
ein Kollektivbewusstsein weiterhin zu rechnen ist. Die Ausdifferenzierung 
von Gefühl und Reflexion, Bewusstsein und Selbstbewusstsein geht natür­
lich an den Phänomenen der Religion nicht spurlos vorüber. Vielmehr ver­
feinern sich ihre elementaren Bindungsenergien zugunsten der Attraktivität 
von Idealen, die beispielsweise eine durch die Spannung zwischen (Verfas­
sungs‑)Patriotismus und demokratischem Weltbürgertum geprägte Kultur 

16 Alle Zitate in diesem Abschnitt: ebd., 117.
17 Ebd., 163.
18 Ebd., 74.

Michael Moxter

240

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heraufführt.19 Konstitutiv für Durkheims Theorieanlage scheint mir aber 
nicht diese wertphilosophisch ausmünzbare Idealbildung zu sein, sondern 
die reflexive Distanzierung und Unterscheidung, die das, was Einheit heißt 
und was Einheit repräsentiert, von Grund auf verändert.

3.

Dass die verschiedenen Gesellschaftsformen unterschiedliche Medien ihrer 
Einheitsrepräsentation kennen, gewinnt an Relevanz, wenn schon religi­
onstheoretisch das Verhältnis des Bewusstseins zu seinen Darstellungsfor­
men als zentral erkannt ist. Letzteres wurde für das kultisch-rituelle Han­
deln oben notiert, bildet aber auch die Voraussetzung für die Denkfigur 
der Versprachlichung des Sakralen. Denn diese impliziert eine Ablösung 
von Ausdruck, Bild und Symbol durch Artikulation in Wort und Satz, 
ohne die Habermas den Übergang vom Ritus der Stammesgesellschaften 
zur genuin sprachlichen Kommunikation nicht als entscheidende Schwelle 
der Religionsevolution bestimmen könnte. Diese einschlägige Argumentati­
onsfigur kann nur im Horizont einer allgemeinen Theorie logischer und 
ästhetischer Formen durchschlagend diskutiert werden. Im gegenwärtigen 
Zusammenhang müssen einige vorbereitende Bemerkungen zu Metapho­
rik, Bildbegriff und zum darstellenden Handeln genügen.

a) Spricht man metaphorisch von einem sozialen Band, so entwickelt 
sich dieses, indem sich das archaische Kollektivbewusstsein in Ausdrucks­
formen, Bildern und Riten verobjektiviert. In dieser Formulierung klingt 
hegelsche Terminologie an, was mit der Bemerkung verstärkt werden kann, 
dass die soziale Wirklichkeit innere Bindungskraft im Medium ihrer Äu­
ßerung erzeugt. Gerade im äußeren kultischen Handeln wird Verbunden­
heit der Partizipanten für sie selbst anschaulich und erlebbar und so ihr 
Einheitsgefühl ausgeprägt. Es ist diese Korrelation von Darstellung und Ge­
meinschaftskonstitution, die den von Durkheim m. W. nicht verwendeten, 
aber von Habermas bereits herangezogenen Begriff der Medialität einschlä­
gig sein lässt. Man könnte auch von Verkörperung sprechen. Denn die 
durch Rhythmen koordinierten leiblichen Bewegungen kopräsenter Sub­
jekte in Gesang und Tanz sind nach Durkheim für das im Ritus vermittelte 
Einheitsgefühl konstitutiv, wie übrigens die Verschränkung aus leiblicher 
Präsenz und Gefühl auch in der Gegenwart noch immer einschlägig ist:

19 An dieser Idealbildungsfigur orientiert sich die Durkheiminterpretation von Joas 
(2017), 111–164 u. 431–434.

„Eine Art Delirium“? Bindungsenergien und Einheitsrepräsentation bei Durkheim 

241

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ist der Grund, warum alle politischen, ökonomischen oder kon­
fessionellen Parteien periodisch Versammlungen einberufen, auf denen 
ihre Anhänger ihren gemeinsamen Glauben beleben [!] können, indem 
sie ihn gemeinsam bezeugen. Um diese Gefühle zu stärken, die, allein 
gelassen, verkümmern würden, genügt, diejenigen, die sie empfinden, 
einander näher und in enge Beziehung zu bringen.20

Gefühlsbildung setzt leibliche Nähe voraus und erfolgt über Darstellungen 
des Kollektivbewusstseins, die diesem äußere Wirklichkeit verschaffen und 
zugleich auf es zurückwirken. Das zeigt sich exemplarisch an dem, was 
Durkheim meint, als Totembild identifizieren zu können.21 Denn der Zu­
sammenhalt des Klans vermittele sich über Bilder, die „nicht nur auf Mau­
ern, Bootswänden, Waffen dargestellt“ sind, sondern „auf dem Körper der 
Menschen selbst“22 ihren Ort finden. Das Totem „ist auf ihr Fleisch geprägt, 
es ist ein Teil ihrer selbst, und diese Art der Darstellung ist bei weitem die 
wichtigste“.23 Das engrammatische Bild repräsentiert den sozialen Zusam­
menhalt und realisiert diesen zugleich, inkorporiert die Bildträger zur Ein­
heit eines Klans. Denn wer das heilige Zeichen trägt, wird dadurch, dass er 
es trägt, zu dessen Mitglied. Bemalungen bzw. Tätowierungen gelten nicht 
einem Körper, der als Träger des Bildes diesem äußerlich bliebe, sondern 
machen den Leib zum Bild, das Bild zum Leib, zu einem elementaren Fall 
der Visibilisierung von Bedeutung, handle es sich doch um eine „Art der 
Darstellung, die auch die am wenigsten fortgeschrittenen Gesellschaften 
verwenden können“24. Verkörperung (embodiment) von Bedeutung (signifi­
cance) ist für Durkheims Beschreibung des Ritus zentral, der in, mit und 
unter den Zeichen (sit venia termino theologico!) diejenige Einheit wirklich 
werden lässt, die sie manifestieren.

20 Durkheim (2007), 312.
21 Vgl. ebd., 481–489 u. 505–521. Wenn Durkheims Vorstellung einer Totemreligion 

von der Forschung inzwischen als unhistorisch zurückgewiesen wird, so ändert das 
wenig daran, dass sie jedenfalls ein Indiz der erkannten Bedeutung von Zeichen, 
Symbolen und rituellen Gesten ist, mag der Autor für sie auch keine überzeugende 
Theorie bereithalten. Zur Kritik der Konzeption einer Totemreligion vgl. Joas (2017), 
114 u. 127f. und zur Unterbestimmung der semiotisch-pictoralen Verfasstheit des 
(Kollektiv‑)Bewusstseins ebd., 133–135 sowie Gans (2008), 157. Aus anderen Gründen 
meint auch Parsons (1968), 361, der Begriff der symbolischen Repräsentation sei der 
blinde Fleck von Durkheims Rekonstruktion.

22 Durkheim (2007), 172.
23 Durkheim (2007), ebd; vgl. auch 280f.
24 Ebd., 173.

Michael Moxter

242

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kulturelle Fortschritte in der von Durkheim konzipierten Evolution 
der Religion sind durch Variationen der medialen Formen bestimmt, also 
durch die Transformation darstellenden Handelns, das Wirkungen zeitigt, 
ohne wirksames Handeln zu sein.25 Gemeinschaft zu bilden, Schutz für de­
ren Glieder zu gewähren und Tabus zu etablieren, sind Effekte der Zeichen 
und Bilder, die mit der Intensität des Einheitsgefühls korrelieren. Sie wer­
den so zu Vehikeln sozialer Wirklichkeit, obwohl sie kein Instrument der 
Realitätsmanipulation sind. Darin unterscheiden sich die religiösen Riten 
von magischen Handlungen wie im Übrigen auch durch ihren endemisch 
sozialen Sinn – hat doch der Magier, nach Durkheims erhellendem Urteil, 
nur Kundschaft, keine Gemeinde. Auch streift rituelles Handeln Bindun­
gen ans Materielle (Stoffliche) leichter ab als ikonische Darstellungen und 
verfügt über eine größere Plastizität. Der Fortschritt zu elaborierteren For­
men zeigt sich daher paradigmatisch an der Transformation des pictoralen 
Totems zugunsten ritueller Performance. Bleibt das Totem an Farben und 
Formen auf Gegenstand oder Haut gebunden, so manifestiert sich im Ritus 
eine Darstellung, die sich im Handeln, im Vollzug realisiert. An die Stelle 
der Ähnlichkeit zwischen Bild und Sache sowie der Suggestion, ihrer im 
Zeichen habhaft werden zu können, tritt eine Mimesis höherer Ordnung. 
Der Ritus stelle etwas dar, indem er gleichsam inkarnatorisch Geschehnisse 
„wiederholt“ – beispielsweise „die Szenen, in denen die Pflanze täglich 
gebraucht wird“26 –, und rücke damit noch das alltägliche Leben in den 
Horizont heiliger Handlungen. Ohnehin habe darstellendes Handeln im 
Nacheinander der Zeit eine größere Affinität zum temporalen Verlauf der 
Naturvorgänge als das Bild: Der Wechsel und Übergang von der Dürre 
zur Regenzeit könne mit den Mitteln tänzerischer Darstellung emotional 
bearbeitet werden – ohne die Suggestion der Regenmacherei.27

Durkheims Darstellungsbegriff ist also einerseits am Bild, andererseits 
an rituellen Handlungen orientiert und gehört einer Religionssoziologie 
an, die – wie Habermas zu Recht formuliert – in „Gestalt einer Theorie 

25 Um es in Erinnerung an Schleiermachers Unterscheidung zwischen darstellendem 
und wirksamem Handeln zu formulieren.

26 Durkheim (2007), 526.
27 Besonderes Interesse verdienen Handlungen „mit dem einzigen Ziel“, die Vergangen­

heit „darzustellen, sie tiefer in die Erinnerung einzugraben, ohne daß man vom 
Ritus irgendeine bestimmte Wirkung auf die Natur erwartet“. Selbst wenn eine solche 
Wirkung einträte, sei diese „zweitrangig und ohne Beziehung zu der liturgischen 
Bedeutung, die man ihr beimißt“ (ebd., 552).

„Eine Art Delirium“? Bindungsenergien und Einheitsrepräsentation bei Durkheim 

243

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der symbolischen Formen“28 operiert. Ihr zufolge konstituiert es kollektive 
Vorstellungen, dass sie sich „in materiellen Gegenständen, in Dingen, belie­
bigen Wesen, Figuren, Bewegungen, Klängen, Worten usw. verkörpern, die 
sie äußerlich darstellen und symbolisieren“29. Habermas deutet diesen Dar­
stellungsprozess als einen proto-kommunikativen Fall einer Intersubjektivi­
tät, die über „die Schwelle einer kollektiven Gefühlsansteckung“30 schon 
hinausgekommen sei, aber noch nicht im Medium konsensorientierter Ver­
ständigung operiere. Er spricht von Paläosymbolischem, das bereits über 
instinkthaftes Verhalten der Tiere hinausführt, aber die Versprachlichung 
des Sakralen31 noch vor sich habe. Die Metapher der Ansteckung wäre 
dort einschlägig, wo der Gefühlsintensivierungsschub ausschließlich leibli­
cher Nähe zu verdanken ist, etwa dem Mitvollzug von Bewegungen eines 
Vortänzers samt paralleler Ausbildung von Gemütszuständen. In diesem, 
m. E. unterbestimmten, Sinn muss man wohl Bergesens Zusammenfassung 
verstehen: „Der Kern des rituellen Prozesses besteht darin, die individuel­
len Teilgefühle zu sammeln und daraus ein kollektives Gefühl zu machen, 
denn nur im gesammelten und konzentrierten Zustand kann sich die 
spezifisch kollektive Natur dieser Gefühle manifestieren.“32 Unterbestimmt 
ist diese Auskunft, weil die Rede von den „Mechanismen des Sammelns 
und des Konzentrierens“33 die produktive Leistung der Darstellungsformen 
verkennt oder zumindest herunterspielt. Sie muss nicht dem Interpreten 
angerechnet werden, sondern betrifft Durkheims Theorieanlage als ganze: 
Soziale Konstitution soll im Horizont des Positivismus rekonstruiert wer­
den, aber zugleich als eine Sache des Geistes bzw. als eine soziale Tatsache 
voller Bedeutsamkeit.

Das wird durch Durkheims physikalistische Metaphern freilich immer 
wieder verunklart. Wenn der Autor das durch alltägliche Routinen der 
Nahrungssuche, der Jagd und des Fischfangs und folglich durch Erfolgsori­
entierung und Vereinzelung bestimmte Leben der australischen Ureinwoh­
ner von der Gemeinsamkeit ihres Handelns im Ritus abhebt, notiert er, 
die leicht erregbaren und an „Selbstbeherrschung“ noch nicht gewöhnten 
„Wilden“ bedürften, sobald sie im heiligen Bezirk zusammentreffen, einer 
Disziplinierung ihres Erregungspotenzials: „Sind die Individuen einmal 

28 Habermas (1981), 83.
29 Durkheim (1914), zit. n. Habermas (1981), 83.
30 Ebd.
31 Zur Sache vgl. Schmidt (2017).
32 Bergesen (1998), 49.
33 Ebd.

Michael Moxter

244

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


versammelt, so entlädt sich auf Grund dieses Tatbestands eine Art Elektrizi­
tät, die sie rasch in einen Zustand außerordentlicher Erregung versetzt.“34 

Die soziale Sphäre wird gleichsam als eine Atmosphäre betrachtet, in 
der Affekte entstehen und sich entladen, aber durch den Ritus eingehegt 
werden. Das elektrischer Energie vergleichbare Spannungsfeld der Gefühle 
habe Entzündungspotenzial, die sich wechselseitig verstärkenden Bewegun­
gen erzeugten exponentiellen Zuwachs: „Jedes ausgedrückte Gefühl hallt 
ohne Widerstand in dem Bewußtsein eines jeden wider, das den äußeren 
Eindrücken weit geöffnet ist. Jedes Bewußtsein findet sein Echo in den 
anderen. Der erste Anstoß vergrößert sich auf solche Weise immer mehr, 
wie eine Lawine anwächst, je weiter sie läuft.“35 Das sind allesamt tech­
nisch-naturalistische Metaphern, mit denen der Betrachter des frühen 20. 
Jahrhunderts das rituelle Handeln der Aborigines zu beschreiben sucht. 
Sie vermitteln keinen internen Zusammenhang zwischen Gefühl, ritueller 
Darstellung und sozialem Sinn. In der Folge besteht die analysierte Dyna­
mik in einer Verdichtung der Gefühle und darin, dass die nach außen 
drängenden Leidenschaften sich in „heftige Gesten, Schreie, wahrhaftes 
Heulen, ohrenbetäubendes Lärmen jeder Art [umsetzen], was wiederum 
dazu beiträgt, den Zustand zu verstärken, den sie ausdrücken“.36 Auch 
in diesem Zitat bleibt „Verstärkung“ eine technische Metapher. Natürlich 
kann auch meine Rede von einer Transformation der Gefühlslagen durch 
Darstellungsformen in einem technoiden Sinne verstanden werden. Um 
das auszuschließen, kommt es darauf an, die Transformationsdynamik als 
ein Kräftespiel im Symbolsystem, d. h. als Bedeutungswandel wahrzuneh­
men und zu beschreiben. Transformation ist dann nichts bloß Äußeres, 
sondern wird an einer Einheit von Innerem und Äußerem einschlägig. 
Dem kommt Durkheim näher, wenn er die Koordination der Bewegungen, 
ihre Rhythmisierung im kultischen Tanz als Basis eines intersubjektiv ge­
bündelten, Einheit stiftenden Ausdrucks interpretiert und diesen „regelhaf­
tere Form[en]“ ausbilden lässt, die, durch (Musik‑)Instrumente und deren 
Klangspektren geprägt, die Gefühlserregung „verdeutlichen“ und „indem 
sie sie verdeutlichen, […] sie gleichzeitig“ „verstärken“.37 Diese Beschrei­
bung führt über die physikalistische Metaphorik hinaus und nähert sich 
einem Artikulationstheorem an, nach dem Darstellung, anders als bloßes 

34 Durkheim (2007), 320.
35 Ebd.
36 Ebd., 320f.
37 Ebd., 321.

„Eine Art Delirium“? Bindungsenergien und Einheitsrepräsentation bei Durkheim 

245

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ausdruckgeschehen, eine Bedeutungstransformation des Dargestellten ein­
schließt. Waren zunächst äußere Verstärkereffekte im Blick, Aufbau und 
Entladung von (Gemüts‑)Spannungen,38 so kommen hier die kulturelle 
Arbeit am Gefühl und die Prägekraft des darstellenden Handelns zum Vor­
schein. Ähnlich ambivalent bleibt die von Nietzsches Beschreibungen des 
dionysischen Kultus eingefärbte Identifikation der Auswirkungen solcher 
Rhythmisierungserfahrungen, die die Feier der Wilden in eine orgiastisch 
aufgeladene wilde Feier überführt: „Die Geschlechter begatten sich entge­
gen der Regeln, die sonst den Sexualverkehr regeln. Die Männer wech­
seln ihre Frauen. Selbst Inzestverbindungen“ kämen im nächtlichen Wider­
schein der Lagerfeuer vor, und diese tumultuarischen Ereignisse prägten 
sich dem Kollektivbewusstsein als Schattenspiele ein: „Man kann sich […] 
leicht vorstellen, welche Wirkung solche Szenen auf die Stimmung jener 
ausüben, die daran teilnehmen.“39 Der Einladung zur Imagination möchte 
man den postkolonial aufgeklärten Vorschlag entgegenhalten, die Beschrei­
bung archaischer Gemeinschaft auf die Verdichtung der Ausdrucksformen, 
der Bilder, Gesänge und Tänze zu dramatischen Szenen zu fokussieren. 
Die einheitsstiftende Kraft des Totembildes wird durch Ritualisierung zu 
für die Beteiligten unvergesslichen Szenen erweitert, zur Performance, die 
das Kollektivbewusstsein prägt. Das Gefälle von der Pictoralisierung der 
Gegenstände und Leiber in Zeichen, Bildern und Worten40 zu Gesten, 
Tänzen und dramatischen Szenen verdeutlicht die Bandbreite und kultu­
relle Signifikanz darstellenden Handelns, die in der moralischen Abwehr 
Durkheims nicht in den Blick kommt. Ohne einen angemessenen Begriff 
der Darstellung lässt sich aber nicht bekräftigen, dass „Kultpraktiken etwas 
anderes sind als bedeutungslose Bewegungen und unwirksame Gesten“41. 
Bleibt das darstellende Handeln unzureichend gedacht, kann die Explikati­
on der beanspruchten Bedeutung ausschließlich in der Identifikation ihrer 
Funktion bestehen. Das führt in einen reduktionistischen Positivismus, der 
den Anspruch einer Rekonstruktion der Realität des Sozialen nicht erfüllt. 
In der Folge muss dann auch diejenige Transzendierungserfahrung, der 
Durkheim als Selbstüberschreitung und Efferveszenz einen konstitutiven 
Status in seiner Religionssoziologie gibt, zur bloßen „Überreizung“ erklärt 

38 Zu dieser Metaphorik vgl. auch ebd., 614.
39 Ebd., 322.
40 Vgl. ebd., 526: „[D]ie Gläubigen, selbst in Religionen, die von der, die wir studieren, 

sehr verschieden sind“, kommen nicht umhin, sich „bildlich auszudrücken“.
41 Ebd., 334.

Michael Moxter

246

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden, zu einer „Art Delirium“.42 Es ist für Durkheims Rekonstruktion 
wesentlich, dieses Delirium „wohl begründet“43 zu nennen, da es reale Ef­
fekte auslöst. Aber diese Begründung schreibt der Transzendenzerfahrung 
keine Eigenbedeutung zu. Rechnet man dagegen mit szenischer Prägnanz 
der sozialen Wirklichkeit, die sich in dem bildet, was sie durch Darstellung 
erlebbar macht, kann man der Einsicht Durkheims – „[d]er Kult ist nicht 
einfach ein System von Zeichen, durch die sich der Glaube äußert, sondern 
die Summe der Mittel, mit denen er sich erschafft und periodisch wiederer­
schafft“44 – konsequenter entsprechen, als der Autor es zulässt.

Darstellendes Handeln ist vom unmittelbaren Ausdruck durch seine 
Nachbarschaft zur ästhetischen Form unterschieden. Vorstellungen, Sym­
bole und Szenen kristallisieren sich nicht nur im jeweiligen Vollzug heraus, 
sondern materialisieren sich wiederum in Bildern, Gewändern und heiligen 
Gegenständen, die über den aktuellen Vollzug hinaus erhalten bleiben und 
auf das Bewusstsein zurückwirken. Durkheim rekurriert so auf Erinnerung 
als religionsproduktive Vermittlungskraft:

Wie soll dieses Bild [sc. das Totem], das überall und in allen möglichen 
Formen wiederholt wird, seinen Geist [sc. den des Einzelnen] nicht be­
sonders beeindrucken? Weil es im Zentrum der Szene steht, wird es zum 
Vertreter. Auf das Bild werden die Gefühle fixiert, denn es ist das einzige 
konkrete Objekt, an das sie sich knüpfen könnten. Das Bild erinnert an 
sie und hält sie wach, selbst wenn die Versammlung aufgelöst ist; denn es 
überlebt sie, eingraviert in Kultinstrumenten […]. Durch das Bild werden 
die erlebten Gefühle ständig wachgehalten und belebt. Es ist, als ob das 
Bild sie direkt einflößen würde.45

So sehr die Metaphorik Durkheims die Leistung des Ritus auf psychische 
Energien, auf körperliches Aneinanderrücken, auf Bewegung und Kana­
lisierung von Gefühlen zuschneidet, so wenig kann in Abrede gestellt 
werden, dass die Einführung des Erinnerungsbegriffs seine Beschreibung 
bereichert und über bloßes Verdichtungsgeschehen und Erregungsübertra­
gung hinausführt. Sind die symbolischen Formen Medien der Erinnerung, 
vollzieht sich in ihnen eine Mitteilung eigener Art. Diese erfolgt nicht ent­
lang der Ordnung propositionaler Aussagen im Modus expliziter Geltungs­
ansprüche, ist doch das Grundgefühl eines der Einstimmung und Konkor­

42 Ebd., 335.
43 Ebd.
44 Ebd., 611.
45 Ebd., 327.

„Eine Art Delirium“? Bindungsenergien und Einheitsrepräsentation bei Durkheim 

247

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


danz im darstellenden Handeln, das nicht durch von Einsicht geleiteter 
Zustimmung zustande kommt, sondern handelnd erlebt wird. Aber die 
rituell-ästhetische Kommunikation des Gefühls wird unterschätzt, wenn 
man unter dem Titel des Vorsprachlichen ihren Mitteilungscharakter als 
defizitär bestimmt.

Meldet sich in Durkheims Vorstellung von einer Totemreligion die Ein­
sicht in die Verkörperung des Kollektivbewusstseins in Darstellungsformen 
und ist die Auskunft wesentlich, dass der Totemkult „inmitten von Gesän­
gen, Tänzen und dramatischen Darstellungen gefeiert“46 wird, so kommen 
damit der Performance-Charakter der Religion und die Einbettung der 
sozialen Bindung in ästhetisch-mediale Formen in den Blick. Dank deren 
Eigendynamik führt die Intensivierung des Gemeinschaftsbewusstseins47 

über ein diffuses Gefühl der Zusammengehörigkeit in dem Maße hinaus, 
in dem das darstellende Handeln seine Formen in Abhängigkeit von den 
jeweils aktuellen Medien und Künsten entwickelt. Darum öffnen die ritu­
ellen Gesänge, die von den Taten der Ahnen oder der Götter erzählen, 
wie die Loblieder, die an das Handeln eines personalen Gottes erinnern, 
sich dem darstellenden Spiel und der dramatischen Inszenierung.48 In ihm 
„erneuert die Gruppe periodisch das Gefühl, das sie von sich und von 
ihrer Einheit hat“49, und bindet sie die gemeinsame Vergangenheit, wie 
imaginativ auch immer sie ausgemalt sein mag, in die Gegenwart ein. Dass 
die dramatische Darstellung in besonderer Weise zu solcher Vergegenwärti­
gung in der Lage ist, setzt Durkheim selbstverständlich voraus.50 Und dies 
zu Recht: Performance ist ein Medium der Performanzsteigerung und der 
Präsenzverdichtung, das Einheit anzeigt, zugleich sichtbar macht und reali­
siert. Sie lässt wirklich werden, was ohne Darstellung nicht zu haben ist. 
Insofern gilt nach Durkheim auch für gegenwärtige Gestalten des religiösen 
Bewusstseins: „Man wird in seinem Glauben sicherer, wenn man sieht, wie 
weit er zurückreicht und welche großen Dinge er veranlaßt hat.“51

46 Ebd., 332.
47 „Die Gesellschaft kann ihren Einfluß nicht fühlbar machen, außer sie ist in Aktion; 

und dies ist sie nur, wenn die Individuen, die sie bilden, versammelt sind und 
gemeinsam handeln. Durch die gemeinsame Tat wird sie sich ihrer bewußt und 
realisiert sie sich: sie ist vor allem aktive Kooperation. Selbst die kollektiven Ideen 
und Gefühle sind nur durch äußere Bewegungen möglich, die sie symbolisieren“ 
(ebd., 612f.).

48 Vgl. ebd., 545–551.
49 Ebd., 551.
50 Ebd., 545.
51 Ebd., 551. Hervorhebung M. M.

Michael Moxter

248

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


b) Dass communicare, elementar verstanden, „gemeinsam machen“ be­
deutet, zeigt das Grundproblem an, an dem meine Durkheiminterpretation 
orientiert ist. Geht man mit dem Autor von einem rituell-religiös fundier­
ten Kollektivbewusstsein aus, dann liegt es in dessen Begriff, Elemente 
der Kommunikation zu enthalten, sonst könnte es kein gemeinsames sein. 
Gemeinsam ist nur, was als gemeinsam dargestellt wird. Diesen Charakter 
geteilten Einheitsbewusstseins hebt Durkheim immer wieder hervor, wenn 
er von Widerhall, Austausch, Gleichklang oder Übertragung spricht. Das 
religiös verfasste Kollektivbewusstsein ist ein Bewusstsein der Partizipation 
(nur deshalb erfüllt es die Funktion sozialer Vermittlung und Solidaritäts­
stiftung). Mag man Durkheims Bewusstseinstheorie auch mentalistisch52 

nennen, solipsistisch ist sie jedenfalls nicht. „Wir wissen […], welchen Grad 
an Energie eine Überzeugung oder ein Gefühl alleine dadurch annehmen 
kann, daß sie von einer Gemeinschaft von Menschen geteilt wird“, betont 
Durkheim und erläutert den Sachverhalt einerseits physikalistisch („[s]o 
wie gegensätzliche Bewußtseinszustände einander schwächen, so verstär­
ken sich gleichläufige Bewußtseinszustände“), andererseits aber mit dem 
präzisierenden Zusatz: „indem sie sich austauschen“.53 Die eine Akzentu­
ierung zielt auf die Addition von Kräften und färbt die Metapher des 
Austauschs in Richtung einer Kommunikation von Röhren ein. Dagegen 
zeigt sich der soziale Sinn in demjenigen Austausch, der Teilung und Mit­
teilung ist. Die Differenz ist systematisch prägnant, impliziert aber nicht, 
dass Mitteilung als sprachlicher Austausch von Informationen gefasst sein 
müsste. Vielmehr sind – mit Schleiermacher – die ästhetischen Formen 
als Kommunikationsmedien des Gefühls54 oder – mit Charles Taylor55 – 
als Mittel expressiver Selbstdarstellung von Personen aufzufassen. Welche 
Interpretation man auch wählt, unbestritten dürfte die Beobachtung Durk­
heims bleiben, dass Emotionen in Massenversammlungen eine Lebhaftig­
keit und Gewalt erreichen, zu der das auf sich allein gestellte Individuum 
sich nicht aufschwingt. Ob das Massenphänomen Irrationalität befördert, 
entscheidet sich an der Machart der Darstellungsformen.

Gezeigt wurde auch, dass Durkheim die Demokratie als diejenige Staats­
form bestimmt, deren Eigenart in der öffentlichen Kommunikation liegt. 
Zwischen politischem Staat und Staat im Allgemeinen (Gesellschaft) be­

52 Vgl. Habermas (1981), 91.
53 Alle Zitate aus Durkheim (1988), 149. Hervorhebungen M. M.
54 Vgl. Moxter (2008).
55 Vgl. Taylor (1989), 374–390.

„Eine Art Delirium“? Bindungsenergien und Einheitsrepräsentation bei Durkheim 

249

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stehe die größtmögliche, reibungsfreieste und leichteste Zirkulation von 
Gedanken, Gefühlen und Entscheidungen. Und dies deshalb, weil mit ihr 
der politische Staat „aufgehört hat, das geheimnisvolle Wesen zu sein […], 
vor dem der einfache Mann nicht einmal die Augen zu heben wagte und 
das er sich […] in Gestalt eines religiösen Symbols vorstellte“56. Durkheim 
zufolge kann diese Kommunikation allerdings auf Dauer nur produktiv 
sein, wenn sie über „zwischengeschaltete Instanzen“57, also Repräsentanten 
verfügt (er denkt an Berufsgruppen, gleichsam als Ersatzbildung der Zünf­
te, der seine soziologische Analyse besondere Aufmerksamkeit widmete), 
welche die Zirkulation zwar mit Hindernissen und Gefällen versehen, 
aber gerade dadurch optimieren. Demokratie bedeutet Transformation von 
Macht durch Kommunikation, was Versprachlichung, Reflexion und kriti­
sche Diskussion einschließt. In ihr erlangt „die Gesellschaft das reinste Be­
wußtsein ihrer selbst“58; maximale Ausweitung der Kommunikation sei ihr 
Lebenselement59, sodass sie den Gegenpol zu dem bildet, was das Kollek­
tivbewusstsein ausmacht: Alles Dunkle, Unbewusste oder Unverstandene 
schwindet in ihr und damit auch die Separation zwischen Heiligem und 
Profanem.

Was Habermas Versprachlichung des (sakral gebundenen) Kollektivbe­
wusstseins nennt, hat also bei Durkheim in der Demokratie seinen aus­
gezeichneten und finalen Ort. Ob eine entsprechende Finalität auch der 
Religion nachgesagt und abverlangt werden kann, hängt davon ab, wie 
ernst man die Auskunft nimmt, dass sich

kollektive Vorstellungen nur bilden, wenn sie sich in materiellen Gegen­
ständen, in Dingen, […] Figuren, […] Klängen, Worten usw. verkörpern, 
die sie äußerlich darstellen und symbolisieren; denn nur wenn sie Ge­
fühle ausdrücken, sie durch ein Zeichen übersetzen und äußerlich sym­
bolisieren, können die individuellen Bewußtseine das Gefühl haben, daß 
sie kommunizieren und im Einklang stehen.60

Auch ein prototypisches, sozusagen reines Kollektivbewusstsein wäre 
Durkheim zufolge notwendigerweise kommunikativ verfasst, aber es müss­
te deshalb nicht sprachlich sein. Selbst wenn es Worte als Darstellungsfor­
men gebraucht, was Durkheim keineswegs ausschließt, konstituiert sich 

56 Durkheim (1999), 118f.
57 Ebd., 136f.
58 Ebd., 128.
59 Vgl. ebd., 122.
60 Zit. n. Habermas (1981), 83.

Michael Moxter

250

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seine typische Gemeinsamkeit nicht über das Herbeiführen eines Konsen­
ses aufgrund sprachlicher Verständigung, sondern noch im Sprechen nicht 
durch dieses, sondern durch ein Gefühl des Im-Einklang-Stehens. Die mu­
sikalische Harmoniemetaphorik legt sich kaum zufällig nahe. Mitteilung 
des Gefühls muss ästhetisch, aber nicht sprachlich sein, um Austausch 
und Gemeinsamkeit zustande zu bringen. Anders dagegen dasjenige Be­
wusstsein, das die Eigenart des demokratischen Staates repräsentiert: Es 
bringt Einheit nur über sprachliche Kommunikation zustande – nicht von 
selbst; angesichts vielfältiger Konflikte muss Konsens vielmehr methodisch 
erzeugt werden.

Vor diesem Hintergrund darf die abschließende These kritisch zugespitzt 
werden: Wenn Habermas das Kollektivbewusstsein als einen „Konsens“ 
definiert, „über den sich die Identität der Gruppe herstellt und erhält“61, 
expliziert er dessen Eigenart ab ovo in Begriffen einer sprachlichen Verstän­
digung, die Versprachlichung des Sakralen zum Ziel religiöser Evolution 
macht. Aus evangelischer Perspektive ist die Versuchung groß, diese Ent­
wicklung einer Theologie des Wortes gutzuschreiben. Nur werden Religion 
und der in ihr wirksame Sinn fürs individuelle Allgemeine verkannt, wenn 
man das religiöse Bewusstsein um seine eigentümlichen Kommunikations- 
und Darstellungsformen bringt: die Sprachen der Kunst.

Literatur

Bergesen, Albert: Die rituelle Ordnung, in: Andréa Belliger/David J. Krieger (Hrsg.): 
Ritualtheorien. Ein einführendes Handbuch, Opladen/Wiesbaden 1998, S. 49–76.

Cohen, Hermann: Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums. Hrsg. v. 
Bruno Strauss, Wiesbaden 1966.

Durkheim, Émile: Le dualisme de la nature humaine et ses conditions sociales, in: 
Scientia XV (1914), S. 206–221.

Durkheim, Émile: Soziologie und Philosophie. Mit einer Einleitung von Theodor W. 
Adorno, Frankfurt am Main 1976.

Durkheim, Émile: Über soziale Arbeitsteilung. Studie über die Organisation höherer 
Gesellschaften, 2. Aufl., Frankfurt am Main 1988.

Durkheim, Émile: Physik der Sitten und des Rechts. Vorlesungen zur Soziologie der 
Moral. Hrsg. v. Hans-Peter Müller, Frankfurt am Main 1999.

Durkheim, Émile: Die elementaren Formen religiösen Lebens. Übers. v. Ludwig 
Schmidts, Berlin 2007.

61 Ebd., 85; vgl. ebd., 95.

„Eine Art Delirium“? Bindungsenergien und Einheitsrepräsentation bei Durkheim 

251

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gans, Eric: The Scenic Imagination. Originary Thinking from Hobbes to the Present 
Day, Stanford 2008.

Habermas, Jürgen: Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, Frankfurt am Main 
1981.

Joas, Hans: Durkheim und der Pragmatismus, in: Émile Durkheim: Schriften zur 
Soziologie der Erkenntnis. Hrsg. v. Hans Joas, Frankfurt am Main 1993, S. 257–288.

Joas, Hans: Die Macht des Heiligen. Eine Alternative zur Geschichte von der Entzaube­
rung, Berlin 2017.

Moxter, Michael: Religion und Kunst, in: Andreas Arndt/Ulrich Barth/Wilhelm Gräb 
(Hrsg.): Christentum – Staat – Kultur. Akten des Kongresses der Internationalen 
Schleiermacher-Gesellschaft in Berlin März 2006, Berlin/New York 2008, S. 597–612.

Mühle, Günther: Art. Kollektivbewußtsein, in: Historisches Wörterbuch der Philoso­
phie (HWPh), Bd. 4 (2022), S. 883–884.

Parsons, Talcott: The Structure of Social Action. A Study in Social Theory with Special 
reference to a Group of Recent European Writers, Bd. 1, New York 1968.

Schmidt, Thomas M.: Das Heilige als Grund der Moral. Durkheims Konzept des 
Sakralen und die postsäkulare Religionstheorie von Jürgen Habermas, in: Thomas 
Schreijäck/Vladislav Serikov (Hrsg.): Das Heilige interkulturell, Ostfildern 2017, 
S. 117–128.

Taylor, Charles: Sources of the Self. The Making of the Modern Identity, Cambridge 
1989.

Weber, Max: Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie. 
Hrsg. v. Johannes Winckelmann, Tübingen 1985.

Michael Moxter

252

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

