»Eine Art Delirium“? Bindungsenergien und
Einheitsreprasentation bei Durkheim

Michael Moxter

Abstract: Der Artikel thematisiert die Rolle medialer Darstellungsformen fiir die Erzeugung so-
zialen Zusammenhalts, um auf Deckungsliicken rationalistischer Typen der Sozialphilosophie
aufmerksam zu machen. Wie lassen sich solidarische Einstellungen erzeugen und motivieren,
wie kann soziale Verbundenheit Attraktivitit gewinnen, wenn anders das wohlkalkulierte Eigen-
interesse des rationalen Individuums am Anderen Nachhaltigkeit vermissen lasst? Unter der
Leitfrage nach der Bedeutung von Einheitsreprisentationen wird Durkheims Konzept des Kollek-
tivbewusstseins und die mit ihm verbundene Rolle von Ritus und Religion analysiert. Nicht der
parallel koordinierte Ausdruck subjektiver Gefiihle isolierter Einzelner, sondern die Verstirkung
kollektiver Emotionen in rituellen und édsthetischen Kommunikationsformen erweist sich als der
zentrale Gesichtspunkt Durkheims. An der Differenz zwischen archaischem Kollektivbewusstsein
und individuellen Selbstbewusstsein wird der Wandel zu modernen Formen sozialer Vermittlung
beschreibbar und unter den Begriffen der Sékularisierung bzw. der Versprachlichung des Sakralen
(Habermas) diskutiert. Aber die religios-asthetischen Darstellungsformen werden in Sékularisati-
onstheorien erheblich unterschitzt und systematisch ausgeblendet, weshalb der Artikel die Auffas-
sung verteidigt, gemeinsames Handeln erreiche erst durch symbolische Formen soziale Realitit.
Ohne Performance keine Performanz der Sprache des Sozialen und keine wirksamen sozialem
Ordnungsmuster.

Keywords: Ritual und Darstellung, Sozialphilosophie, Performance, Kollektivbewusstsein, Emoti-
on, Einheitsreprasentation, Durkheim, Habermas

Die Unterscheidung zwischen Gesellschaft und Gemeinschaft zahlt zu den
Wiedergingern der Sozialphilosophie, so oft man ihr auch Ideologieantil-
ligkeit und politische Romantik bescheinigt hat. Lizenz fiir Renaissancen
verschafft ihr aber das Desiderat, die Sphare des Sozialen nicht als dufSere
Agglomeration der Einzelnen, sondern unter dem Primat von Zusammen-
halt und Einheit zu begreifen. Trafen jene erst sekundir, etwa aufgrund der
Begrenztheit des Raumes, mit anderen zusammen oder suchten sie diese
einzig im Eigeninteresse (etwa auf einem Markt, in einer politischen Partei
oder einer religidsen Versammlung), bliebe Sozialitat fragil und Solidaritat
prekir. Denn was ausschliellich auf Interessen verniinftiger Zweck- und
Mittelwahlen zuriickgefiithrt wird, ist nicht dagegen gefeit, aus genau den
Griinden obsolet zu werden, aus denen es gewahlt wurde, wenn sich Inter-
essen dndern. So rational die Anerkennung sozialer Bindung sein mag - fiir
durchweg aus reiner Vernunft erzeugt wird man Letztere nicht halten wol-

233

20.01.2026, 04:29:18. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Moxter

len. Es ist denn auch die Krux des methodischen Individualismus liberaler
Rechts- und Sozialtheorien, diejenigen sozialen Formen und Institutionen
nicht herleiten und auszeichnen zu konnen, von denen die Individuen
selbst abhdngig sind. Solche Deckungsliicken erkliren den Reiz der Rede
von Gemeinschaft, deren akademisches Renommee noch aufgewertet wird,
wenn man, Anglizismen bemiithend, von community oder zumindest von
Forschungs- und Diskursgemeinschaften spricht.

Vor diesem Hintergrund soll im Folgenden Durkheims Soziologie be-
fragt werden, weil sie eine religionstheoretisch gehaltvolle Vorstellung ent-
wickelt, wie sozialer Zusammenhalt urspriinglich entsteht, welche Entwick-
lungen primire Bindungen und vorgingige Einheiten auflosen, und auch
die Frage reflektiert, welche Ersatzbildungen von Solidaritét in der sakula-
risierten Moderne méglich sind. Durkheims Antworten auf diese Fragen
gehoren einer Anthropologie des darstellenden Handelns an, die soziale
Integration auf mediale Einheitsreprisentation zuriickfithrt. Sie handelt,
dhnlich wie Schleiermachers Ethik, vom religiosen Gefithl und dessen
Kommunikation, identifiziert Bindungsenergien und leitet soziale Kohasi-
on aus Darstellungsphdnomenen ab. Gerade in diesem Umstand besteht
die Attraktivitdt seiner Religionssoziologie fiir Theoriearbeit zum Verhaltnis
von Religion und demokratischer Gesellschaft. Aber Durkheim schwankt
zwischen Naturalismus und einer Theorie des Geistes, ohne beide vermit-
teln zu konnen.

Das ethische Grundlegungsproblem, wie die Erkenntnis der Pflicht die
Maximenwahl oder das durch sie vermittelte Handeln moralisch motivie-
ren konnen soll, wenn theoretische und praktische Vernunft, heterogenen
Logiken folgend, den Hiat zwischen Sein und Sollen, aber auch zwischen
sinnlich-empirischen und moralisch-rationalen Triebfedern nicht iiberbrii-
cken konnen, suchte Kant zunéchst mit der Einfithrung eines Achtungsge-
fithls zu 16sen. Dieses war gleichurspriinglich auf das reine Moralgesetz
bezogen wie als Gefiihl sinnlich bestimmt. Der Preis fiir diese Schlieffung
des Chorismos bestand in einer paradoxalen Einheit von Rationalitdt und
Gefiihl. Nicht weniger paradoxielastig erschien Durkheim die demokratie-
theoretische Variante der Achtung vor dem Gesetz. Suche man sie aus
dem Umstand zu erkldren, dass das Gesetz Ausdruck der Biirgerautonomie,
also selbst auferlegte Pflicht ist, bleibe der verpflichtende Charakter des

234

20.01.2026, 04:29:18. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Eine Art Delirium*“? Bindungsenergien und Einheitsreprdsentation bei Durkheim

zur Selbstachtung mutierten Phanomens unerklért. ,Was ich durch meinen
Willen geschaffen habe, das kann ich auch durch meinen Willen wieder
auflésen. Da der Wille seinem Wesen nach schwankend ist, kann er un-
moglich als Grundlage fiir irgend etwas Stabiles dienen.! Durkheims Vorle-
sungen zur staatsbiirgerlichen Moral kritisieren das holzerne Eisen einer
unverbindlichen Verbindlichkeit und wiederholen diese Kritik in spateren
Abschnitten zum Vertragsrecht. Auch ein Vertrag konne nur so lange bin-
den, wie er mehr umfasse als die vertragschlieflenden Subjekte und deren
Absichten. Die Uberzeugung, dass geschlossene Vertrige gehalten werden
miissen, kann unter den Bedingungen eines methodischen Voluntarismus
bzw. der Ubereinkunft freier Willen nicht gefestigt werden, selbst aber
auch kein Gegenstand eines Vertragsabschlusses sein. Sie zéhlt als Selbst-
verstandlichkeit und konstitutive Unterstellung zu den Voraussetzungen,
die bereits erfiillt sein miissen, damit vertragliche Regelungen getroffen
werden kénnen.

Das Faktum einer unzureichenden Begriindung neutralisiert Durkheim
durch eine genealogische Betrachtung. Ihr zufolge entwickelt sich der reine
Konsensualvertrag erst allmahlich durch Transformationen urspriinglich
religioser Vorstellungen, und zwar insbesondere der Ideen einer géttlichen
Verpflichtung der VertragschliefSenden bzw. einer Zeugenschaft des beim
Vertragsschluss angerufenen Gottes. Die Verbindlichkeit des Vertrages ver-
danke sich zunéchst der Furcht vor der Macht einer iiber dessen Einhaltung
wachenden Gottheit, spiteres Raffinement fithre zu anderen Gefiihlen,
zu Vorstellungen von Treue und Glauben, wie sie allein der wahre Gott
vermittle, um zu guter Letzt zu einem ausschliefilich vom Konsens der
menschlichen Subjekte untereinander getragenen Verstdndnis zu fiihren.
Deutet man diese Genealogie als einen Sakularisierungsprozess, stofit man
auf die fiir Habermas’ Durkheimrezeption zentrale Frage, ob die Auf- bzw.
Abldsung der religiosen Horizonte zu strukturellen Defiziten fiihrt, die im
Unklaren lassen, wie Solidaritdt zwischen ausschlief3lich rational operieren-
den Subjekten erzeugt und auf Dauer gesichert werden kann.?

Der sdkularisationstheoretische Leitfaden steckt bei Durkheim freilich
fest im Nadelohr anderer Frageperspektiven. Seine religionstheoretischen
Voraussetzungen betreffen das Verhiltnis von Kollektivbewusstsein und
reflektiertem Selbstbewusstsein einerseits und das von Gefiihl und symbo-
lischer Darstellung andererseits. So wurde an der berithmten Definition

1 Durkheim (1999), 152f.
2 Vgl. pars pro toto: Habermas (1981), 80.

235

20.01.2026, 04:29:18. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Moxter

seines Klassikers Les formes élémentaires de la vie religieuse von 1912 (,,Eine
Religion ist ein solidarisches System von Uberzeugungen und Praktiken, die
sich auf heilige, d.h. abgesonderte und verbotene Dinge [...] beziehen, die
in einer und derselben moralischen Gemeinschaft, die man Kirche nennt,
alle vereinen, die ihr angehéren*®) zu Recht die Korrelation von sozialer
Ordnung und Religion und auch die Prioritdt des Ritus (Praktiken) vor
den religiésen Vorstellungen (Uberzeugungen) herausgestellt. Betont wird
auch, dass die Unterscheidung von heilig und profan nicht regional-on-
tologisch oder substantialistisch gedacht, sondern eher modal gemeint
war.* Doch wie genau hiangt die Kennzeichnung der Religion als eines
,System[s] von Uberzeugungen und Praktiken” mit dessen Qualifikation
als solidarisch zusammen? Religion setzt Solidaritdt ja nicht als gegeben
voraus, sondern soll diese stiften kénnen. Gerade darin ist sie ein Faktor im
Aufbau sozialer Realitét, nicht nur ein (wissenssoziologisch beschreibbares)
Faktum.> Solidaritat wird aus einer Macht gespeist, von der die Einzelnen
abhingig sind und sie sich vor allem als abhingig erleben, primér im reli-
giosen Kult, sekundir dann bearbeitet in Symbolisierungen, unter denen
der Gottesgedanke bzw. die Vorstellung géttlicher Macht von besonderer
Bedeutung sind. Offen bleibt indes, welche Medien der Religion fiir die
Leistung sozialer Integration aufkommen und ob sie in der Lage sind, For-
men einer umfassenden Einheit herbeizufiihren, ohne den Vorwurf einer
Nahe zu Totalitatsfiguren® auf sich zu ziehen.

Das im religiésen Ritus vermittelte Gefithl der Zusammengehdorigkeit
gehort namlich einem Kollektivbewusstsein an - ein Begriff, den Durkheim
bereits in seiner Studie zur Arbeitsteilung in Anspruch nimmt: ,L’ensemble
des croyances et des sentiments communs a la moyenne des membres
d’'une méme société forme un systtme déterminé qui a sa vie propre;

w

Durkheim (2007), 76.

4 Wie die religiose Praxis einer durch Handlungsweisen konstituierten Religionsgemein-
schaft diese Differenz gebraucht, wie sie also die Absonderung vollzieht, entscheidet
dariiber, welche Gegenstande in ihr als heilig gelten und welche Freiheiten die Sphére
des Profanen gewinnt.

5 Die Korrelation von sozialem Zusammenhalt und Religion ist Durkheims Alternative
zu einer reduktionistischen Behandlung der Religion als Wunschdenken, Wahnvorstel-
lung oder Priestertrug. Als Aufbauprinzip sozialer Organisation ist Religion eine reale
Grofle. Die Unterscheidung von Faktum und Faktor nimmt Terminologie aus dem
Marburger Neukantianismus auf, vgl. nur Cohen (1966), 4.

6 Vgl. Adornos Einleitung in Durkheim (1976), 19.

236

20.01.2026, 04:29:18. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Eine Art Delirium*“? Bindungsenergien und Einheitsreprdsentation bei Durkheim

on peut I'appeler la conscience collective ou commune.” Die wichtigsten
Eigenschaften dieser sentiments communs sind ihre Intensitit und ihre
tiefe Verankerung ,im Bewufitsein allers. Gemeint ist nicht, dass sie in
jedem Einzelbewusstsein in identischer Form vorkommen, sondern nur,
dass sie, wie graduiert und variiert auch immer, stets von dem Bewusst-
sein begleitet werden, dass die anderen auch so empfinden. Sie sind
a la moyenne des membres anzutreffen, weil sie typischerweise gemein-
sam sind. Durkheims urspriingliche Phdnomenbeschreibung erfolgte im
Zusammenhang einer Rekonstruktion der Sanktionsformen des Rechts,
néherhin der Straftheorie. Diese nimmt vor allem solche Gefiihle in den
Blick, die auf Verletzungen reagieren und zur Forderung der Repression
von Gewalt und der Wiedergutmachung fithren: Emporung, Zorn und
Waut angesichts erlittener Handlungen sind charakteristische Phanomene.
Durkheim unterstellt nicht, das soziale Leben archaischer Gesellschaften
sei ausschliefllich durch Kollektivgefiithle bestimmt, und leugnet nicht die
Existenz anderer weitverbreiteter Gefiihle, wie etwa der Liebe zum eigenen
Kind. Aber bei ihnen handele es sich um vergleichbare Gefiihle auch an-
derer, nicht um primire Gemeinsamkeit. Typisch fiir Kollektivgefiihle ist
das Moment gemeinsamer Erregung, einer psychischen Reaktion, wie sie
etwa in Entriistung ihre Entladung sucht, an der sie sich erschopfen kann.’
Durkheims Kollektivbewusstsein ist vom Typ einer Volksseele, die kocht,
eine dynamische Grofle, die Bewegungsenergien und Krifte freisetzt!® und
darum auch nur dber ihre Wirkungen!! zu erschlieflen ist. Max Weber
hebt die entsprechende Sozialisationsform als ,Vergemeinschaftung“ von
~vergesellschaftung” in dem Sinne ab, dass alles in ihr auf ,gefiihlter [...]
Zusammengehorigkeit“ beruhe, nicht auf sekunddrem Interessenabgleich
sich tiber Zwecke oder Werte verstandigender Individuen.!? Wenn das Kol-
lektivbewusstsein mit einem Ensemble von Glaubensvorstellungen (croyan-
ces) verbunden ist, durchaus im Ausstrahlungsbereich der traditionellen

7 ,Die Gesamtheit der gemeinsamen religivsen Uberzeugungen und Gefiihle im
Durchschnitt der Mitglieder einer bestimmten Gesellschaft bildet ein umgrenztes
System, das sein eigenes Leben hat; man konnte sie das gemeinsame oder Kollektiv-
bewuf3tsein nennen® (frz. Original zit. n. Parsons (1968), 309. Deutsche Ubersetzung
in Durkheim (1988), 128).

8 Ebd., 126.

9 Vgl. ebd,, 135.

10 Vgl. die Hinweise auf den Zusammenhang mit Ausfithrungen A. Schéffles zum Volks-
geist bei Mithle (2022).

11 Vgl. Durkheim (1988), 114.

12 Weber (1985), 21f.

237

20.01.2026, 04:29:18. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Moxter

Konzeption einer fiir die politische Gemeinschaft konstitutiven miotig (et-
wa als Vertrauen in die Verlasslichkeit der bestehenden Verhiltnisse), so
erhdlt auch dieses seinen charakteristischen Akzent nicht aus Inhalten, die
geglaubt werden, sondern im Blick auf die Kraft, mit der Vorstellungen
in Bewegung setzen. Dass Durkheim Vorstellungen von den Handlungen
aus denkt, zu denen sie treiben, macht seine Ndhe zum Pragmatismus
aus, auch wenn sein Interesse an diesem sich (zu) rasch kritisch zuspitzt'3,
und ist auch der Grund fiir seine Kennzeichnung der vom Kollektivbe-
wusstsein gestifteten Solidaritdt als mechanisch. Denn Letztere sei durch
Bewegungen bestimmt, die, nicht gegeneinander gerichtet, sich aufgrund
ihrer Ahnlichkeit verstirken, und zwar umso intensiver, je harmonischer
sie geraten. Wie die Teile eines anorganischen Gegenstandes iiber keine
Eigenbewegungen gegeniiber dem Ganzen verfiigen, zu dem sie gehéren,
so folge im kollektiven Bewusstsein der Einzelne den Bewegungen und
Regungen der Gesellschaft nach Gesetzen der Mechanik, also nach dem
Paradigma der Festkorperphysik.* Organisch nennt Durkheim dagegen
diejenige Gesellschaftsform, die — durch Arbeitsteilung bestimmt - Indivi-
dualisierung aufgrund der Spezialisierung von Handlungen erzwingt und
jedem Teil des Ganzen einen unvertretbar eigenen Platz und selbstdndige
Bewegungen gestattet.

Im Begriff ,Einheitsgefiih]“ hat das Gefiihl der Einheit den Vorrang vor
der Einheit des Gefiihls. Es ist wesentlich Gefiihl fiir ein Ganzes, das
als Zusammenklang besteht. Dieses Gefithl muss nicht sdmtliche Berei-
che des Lebens umfassen und, wie gesagt, auch nicht deckungsgleich
bei allen dasselbe sein. Entscheidend ist vielmehr der um sich greifende
Effekt eines Affekts, der Bindung und Zusammengehorigkeit erzeugt und
ausagiert. Aufgrund dieser Gefiihlsbestimmtheit charakterisiert Durkheim
das Handlungen antreibende Kollektivbewusstsein durch Unmittelbarkeit
und Dunkelheit. Es erschlief3t Einheit, ohne sich selbst durchsichtig zu
sein oder die mobilisierten Krifte auf ein Gesetz oder ein Prinzip brin-

13 Durkheims Auseinandersetzung mit dem Pragmatismus fallt polemischer aus, als es
seine Voraussetzungen nahelegen. In dieser Richtung argumentiert auch Joas (1993),
261f.

14 Vgl. zur Charakterisierung mechanischer Solidaritat: Durkheim (1988), 152 mit 182.

238

20.01.2026, 04:29:18. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Eine Art Delirium*“? Bindungsenergien und Einheitsreprdsentation bei Durkheim

gen zu kénnen. Das Kollektivbewusstsein ist nicht in sich reflektiert und
kann daher seine eigene Funktion nicht erkennen. Es ist folglich von der
Typik eines bewussten Lebens ohne Selbstbewusstsein. Die Pointe dieser
Beschreibung zeigt sich an Durkheims Unterscheidung von Staat und
Gesellschaft, die sich terminologisch an die von Hegel ausgehende Theo-
rieentwicklung des 19. Jahrhunderts anschliefit, aber sie auf eigene Weise
verwendet. Das in der Arbeitsteilungsstudie eingefiihrte und noch in den
Elementaren Formen bewihrte Konzept des Kollektivbewusstseins kehrt
ndmlich auch in Durkheims Analyse der aktuellen politischen Ordnung
Frankreichs wieder und zwar in Gestalt der Annahme, in der Gesellschaft
zirkulierten diffuse Gefiihle, Stimmungen und Wiinsche, wahrend der Staat
im engeren Sinne (seine politischen Organe, insbesondere Regierung und
Parlament) Verstand und Willen, Denken und Entscheiden représentiere.®
Zwar konne das Gefiihlsleben Gedanken beeinflussen, aber das Monopol
der Entscheidung liege dort, wo das Denken seinen genuinen Ort hat.
Entsprechend unterscheide sich das dunkle, vorreflexive, unmittelbare und
gefiihlsbestimmte Kollektivbewusstsein von der Klarheit, Reflexivitdt und
Konzentriertheit einer ihrer selbst bewussten Herrschaft, die zu artikulieren
und zu begriinden weif3. Fallen im archaischen Fall Kollektivbewusstsein
und Bewusstsein des Einzelnen stets zusammen, ist die moderne Lage
durch Entkopplung bestimmt. So distanziert sich das aufgekliarte Selbst-
bewusstsein des politischen Staates von den umtriebigen Regungen der
Gesellschaft, die der Diffusitét ihrer Affektlagen nicht entkommt. Insofern
bestehe ,zwischen dem in der Gesellschaft zerstreuten psychischen Leben
und dem vor allem in den Staatsorganen konzentrierten Leben derselbe
Gegensatz wie zwischen dem diffusen psychischen Leben des Individuums
und seinem klaren Bewufitsein. Jeder von uns hat zu jeder Zeit eine Viel-
zahl von Gedanken, Wiinschen und Gewohnheiten [...]. Sie bleiben im
UnterbewufSten. Dennoch beeinflussen sie unser Verhalten, ja es gibt Men-
schen, die keine anderen Triebkrafte besitzen. Doch beim reflektierten Teil
tritt etwas hinzu', liest man, und weiter: ,,Im Zentrum unseres BewufStseins
befindet sich ein innerer Kreis, der sich nicht ,von dunklen Stromungen
umtreiben” lasst, sondern ,in Kenntnis der Griinde [zu] handeln® verstehe:
»Dieses zentrale und relativ klare Bewufitsein ist fiir die anonymen und
wirren Vorstellungen, die den Unterbau unseres Geistes bilden, dasselbe
wie das durch den Staat verkorperte Bewufitsein fiir das in der Gesellschaft

15 Vgl. Durkheim (1999), 115.

239

20.01.2026, 04:29:18. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Moxter

zerstreute Kollektivbewufltsein1® Das Zentrum ist hell und klar, an den
Randern des Bewusstseins, sozusagen im Unterholz, lagern sich die verwor-
renen Zonen an. Man darf daher auch fiir Durkheims kollektives Gefiihl
sagen: Wo Es war, muss Ich werden und miissen Reflexion und Argumen-
tation die Vorherrschaft gewinnen. Deshalb geht der Aufbau einer Indivi-
dualitatskultur, geprégt von Rationalisierung und Erfolgsorientierung, mit
der ,Abschwichung jener kollektiven Gefiihle® einher, die ,der Gruppe,
der Familie oder dem Staat [...] gelten [...]. Diese beiden Entwicklungen
verlaufen nicht nur parallel, sie hdngen auch engstens miteinander zusam-
men“ Nebenbei bekriftigen diese Zitate, dass das Kollektivbewusstsein
unbeschadet der Tendenz seiner zunehmenden Schwichung keine blof3
archaische Grofie ist, sondern auch in gegenwirtigen Formen begegnet.
Diese unterliegen freilich Modifikationen, weil schon die Ausbildung
des Gegensatzes zwischen Regierenden und Regierten den Haushalt des
Kollektivbewusstseins verdndert: Der politische Staat ,besteht aus einer
speziellen Gruppe von Funktionstrigern sui generis, in deren Schofl Vor-
stellungen und Willensakte entwickelt werden, die fiir die Gemeinschaft
bindende Kraft haben, obwohl sie nicht das Werk der Gemeinschaft sind“!8
Die Bindungskrifte des Kollektivbewusstseins werden also durch die Klar-
heit des Selbstbewusstseins transformiert. Manifestierte sich das Bewusst-
sein der Verbundenheit in archaischen Gesellschaften primédr am Ort des
religiésen Kultus, so konzentriert der politische Staat die Verbindlichkeit
stiftende Macht in klar definierten Instanzen und die allgemeine Abhingig-
keit in Bestimmtheit und Freiheit schaffenden Verfahren (Recht). Das Ver-
hdltnis von Staat im Allgemeinen und politischem Staat ist ein anderes als
die als Amalgam beschriebene Einheit von Kollektiv- und Einzelbewusst-
sein. Es ist wesentlich durch Differenz bestimmt. Die Entstehung politi-
scher Ordnungen fiihrt zu kategorial neuen Verhéltnissen und setzt zuvor
ungekannte Transformationskrifte frei, auch wenn mit ihrer Einbettung in
ein Kollektivbewusstsein weiterhin zu rechnen ist. Die Ausdifferenzierung
von Gefiihl und Reflexion, Bewusstsein und Selbstbewusstsein geht natiir-
lich an den Phanomenen der Religion nicht spurlos voriiber. Vielmehr ver-
feinern sich ihre elementaren Bindungsenergien zugunsten der Attraktivitat
von Idealen, die beispielsweise eine durch die Spannung zwischen (Verfas-
sungs-)Patriotismus und demokratischem Weltbiirgertum geprégte Kultur

16 Alle Zitate in diesem Abschnitt: ebd., 117.
17 Ebd., 163.
18 Ebd., 74.

240

20.01.2026, 04:29:18. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Eine Art Delirium*“? Bindungsenergien und Einheitsreprdsentation bei Durkheim

herauffithrt.”® Konstitutiv fiir Durkheims Theorieanlage scheint mir aber
nicht diese wertphilosophisch ausmiinzbare Idealbildung zu sein, sondern
die reflexive Distanzierung und Unterscheidung, die das, was Einheit heift
und was Einheit reprasentiert, von Grund auf verdndert.

3.

Dass die verschiedenen Gesellschaftsformen unterschiedliche Medien ihrer
Einheitsreprdsentation kennen, gewinnt an Relevanz, wenn schon religi-
onstheoretisch das Verhaltnis des Bewusstseins zu seinen Darstellungsfor-
men als zentral erkannt ist. Letzteres wurde fiir das kultisch-rituelle Han-
deln oben notiert, bildet aber auch die Voraussetzung fiir die Denkfigur
der Versprachlichung des Sakralen. Denn diese impliziert eine Ablosung
von Ausdruck, Bild und Symbol durch Artikulation in Wort und Satz,
ohne die Habermas den Ubergang vom Ritus der Stammesgesellschaften
zur genuin sprachlichen Kommunikation nicht als entscheidende Schwelle
der Religionsevolution bestimmen kénnte. Diese einschldgige Argumentati-
onsfigur kann nur im Horizont einer allgemeinen Theorie logischer und
asthetischer Formen durchschlagend diskutiert werden. Im gegenwirtigen
Zusammenhang miissen einige vorbereitende Bemerkungen zu Metapho-
rik, Bildbegriff und zum darstellenden Handeln geniigen.

a) Spricht man metaphorisch von einem sozialen Band, so entwickelt
sich dieses, indem sich das archaische Kollektivbewusstsein in Ausdrucks-
formen, Bildern und Riten verobjektiviert. In dieser Formulierung klingt
hegelsche Terminologie an, was mit der Bemerkung verstarkt werden kann,
dass die soziale Wirklichkeit innere Bindungskraft im Medium ihrer Au-
Berung erzeugt. Gerade im dufleren kultischen Handeln wird Verbunden-
heit der Partizipanten fiir sie selbst anschaulich und erlebbar und so ihr
Einheitsgefiihl ausgepragt. Es ist diese Korrelation von Darstellung und Ge-
meinschaftskonstitution, die den von Durkheim m. W. nicht verwendeten,
aber von Habermas bereits herangezogenen Begriff der Medialitét einschla-
gig sein lasst. Man konnte auch von Verkdrperung sprechen. Denn die
durch Rhythmen koordinierten leiblichen Bewegungen koprasenter Sub-
jekte in Gesang und Tanz sind nach Durkheim fiir das im Ritus vermittelte
Einheitsgefiihl konstitutiv, wie {ibrigens die Verschrankung aus leiblicher
Prasenz und Gefiihl auch in der Gegenwart noch immer einschlagig ist:

19 An dieser Idealbildungsfigur orientiert sich die Durkheiminterpretation von Joas
(2017), 111-164 u. 431-434.

241

20.01.2026, 04:29:18. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Moxter

Das ist der Grund, warum alle politischen, 6konomischen oder kon-
fessionellen Parteien periodisch Versammlungen einberufen, auf denen
ihre Anhdnger ihren gemeinsamen Glauben beleben [!] konnen, indem
sie ihn gemeinsam bezeugen. Um diese Gefiihle zu stirken, die, allein
gelassen, verkiimmern wiirden, geniigt, diejenigen, die sie empfinden,
einander naher und in enge Beziehung zu bringen.?

Gefiihlsbildung setzt leibliche Néhe voraus und erfolgt {iber Darstellungen
des Kollektivbewusstseins, die diesem aufSere Wirklichkeit verschaffen und
zugleich auf es zuriickwirken. Das zeigt sich exemplarisch an dem, was
Durkheim meint, als Totembild identifizieren zu konnen.?! Denn der Zu-
sammenhalt des Klans vermittele sich tiber Bilder, die ,,nicht nur auf Mau-
ern, Bootswéinden, Waffen dargestellt” sind, sondern ,auf dem Kérper der
Menschen selbst“?? ihren Ort finden. Das Totem ,,ist auf ihr Fleisch geprigt,
es ist ein Teil ihrer selbst, und diese Art der Darstellung ist bei weitem die
wichtigste“?* Das engrammatische Bild reprdsentiert den sozialen Zusam-
menbhalt und realisiert diesen zugleich, inkorporiert die Bildtrdger zur Ein-
heit eines Klans. Denn wer das heilige Zeichen tragt, wird dadurch, dass er
es trigt, zu dessen Mitglied. Bemalungen bzw. Tdtowierungen gelten nicht
einem Korper, der als Triger des Bildes diesem dufierlich bliebe, sondern
machen den Leib zum Bild, das Bild zum Leib, zu einem elementaren Fall
der Visibilisierung von Bedeutung, handle es sich doch um eine , Art der
Darstellung, die auch die am wenigsten fortgeschrittenen Gesellschaften
verwenden konnen“?*. Verkorperung (embodiment) von Bedeutung (signifi-
cance) ist fiir Durkheims Beschreibung des Ritus zentral, der in, mit und
unter den Zeichen (sit venia termino theologico!) diejenige Einheit wirklich
werden lésst, die sie manifestieren.

20 Durkheim (2007), 312.

21 Vgl. ebd., 481-489 u. 505-521. Wenn Durkheims Vorstellung einer Totemreligion
von der Forschung inzwischen als unhistorisch zuriickgewiesen wird, so dandert das
wenig daran, dass sie jedenfalls ein Indiz der erkannten Bedeutung von Zeichen,
Symbolen und rituellen Gesten ist, mag der Autor fiir sie auch keine iiberzeugende
Theorie bereithalten. Zur Kritik der Konzeption einer Totemreligion vgl. Joas (2017),
114 u. 127f. und zur Unterbestimmung der semiotisch-pictoralen Verfasstheit des
(Kollektiv-)Bewusstseins ebd., 133-135 sowie Gans (2008), 157. Aus anderen Griinden
meint auch Parsons (1968), 361, der Begriff der symbolischen Reprisentation sei der
blinde Fleck von Durkheims Rekonstruktion.

22 Durkheim (2007), 172.

23 Durkheim (2007), ebd; vgl. auch 280f.

24 Ebd., 173.

242

20.01.2026, 04:29:18. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Eine Art Delirium*“? Bindungsenergien und Einheitsreprdsentation bei Durkheim

Kulturelle Fortschritte in der von Durkheim konzipierten Evolution
der Religion sind durch Variationen der medialen Formen bestimmt, also
durch die Transformation darstellenden Handelns, das Wirkungen zeitigt,
ohne wirksames Handeln zu sein.2’> Gemeinschaft zu bilden, Schutz fiir de-
ren Glieder zu gewédhren und Tabus zu etablieren, sind Effekte der Zeichen
und Bilder, die mit der Intensitat des Einheitsgefiihls korrelieren. Sie wer-
den so zu Vehikeln sozialer Wirklichkeit, obwohl sie kein Instrument der
Realititsmanipulation sind. Darin unterscheiden sich die religiésen Riten
von magischen Handlungen wie im Ubrigen auch durch ihren endemisch
sozialen Sinn - hat doch der Magier, nach Durkheims erhellendem Urteil,
nur Kundschaft, keine Gemeinde. Auch streift rituelles Handeln Bindun-
gen ans Materielle (Stoffliche) leichter ab als ikonische Darstellungen und
verfiigt iiber eine groflere Plastizitit. Der Fortschritt zu elaborierteren For-
men zeigt sich daher paradigmatisch an der Transformation des pictoralen
Totems zugunsten ritueller Performance. Bleibt das Totem an Farben und
Formen auf Gegenstand oder Haut gebunden, so manifestiert sich im Ritus
eine Darstellung, die sich im Handeln, im Vollzug realisiert. An die Stelle
der Ahnlichkeit zwischen Bild und Sache sowie der Suggestion, ihrer im
Zeichen habhaft werden zu kénnen, tritt eine Mimesis héherer Ordnung.
Der Ritus stelle etwas dar, indem er gleichsam inkarnatorisch Geschehnisse
~wiederholt“ - beispielsweise ,die Szenen, in denen die Pflanze tiglich
gebraucht wird“?® —, und riicke damit noch das alltigliche Leben in den
Horizont heiliger Handlungen. Ohnehin habe darstellendes Handeln im
Nacheinander der Zeit eine grofere Affinitdt zum temporalen Verlauf der
Naturvorginge als das Bild: Der Wechsel und Ubergang von der Diirre
zur Regenzeit konne mit den Mitteln tdnzerischer Darstellung emotional
bearbeitet werden — ohne die Suggestion der Regenmacherei.?”

Durkheims Darstellungsbegriff ist also einerseits am Bild, andererseits
an rituellen Handlungen orientiert und gehort einer Religionssoziologie
an, die — wie Habermas zu Recht formuliert — in ,Gestalt einer Theorie

25 Um es in Erinnerung an Schleiermachers Unterscheidung zwischen darstellendem
und wirksamem Handeln zu formulieren.

26 Durkheim (2007), 526.

27 Besonderes Interesse verdienen Handlungen ,,mit dem einzigen Ziel®, die Vergangen-
heit ,darzustellen, sie tiefer in die Erinnerung einzugraben, ohne daff man vom
Ritus irgendeine bestimmte Wirkung auf die Natur erwartet Selbst wenn eine solche
Wirkung eintréte, sei diese ,zweitrangig und ohne Beziehung zu der liturgischen
Bedeutung, die man ihr beimif3t“ (ebd., 552).

243

20.01.2026, 04:29:18. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Moxter

der symbolischen Formen“?® operiert. Ihr zufolge konstituiert es kollektive
Vorstellungen, dass sie sich ,,in materiellen Gegenstdnden, in Dingen, belie-
bigen Wesen, Figuren, Bewegungen, Klangen, Worten usw. verkdrpern, die
sie duflerlich darstellen und symbolisieren“?®. Habermas deutet diesen Dar-
stellungsprozess als einen proto-kommunikativen Fall einer Intersubjektivi-
tat, die uber ,die Schwelle einer kollektiven Gefiithlsansteckung“*® schon
hinausgekommen sei, aber noch nicht im Medium konsensorientierter Ver-
stindigung operiere. Er spricht von Paldosymbolischem, das bereits iiber
instinkthaftes Verhalten der Tiere hinausfiihrt, aber die Versprachlichung
des Sakralen® noch vor sich habe. Die Metapher der Ansteckung wire
dort einschldgig, wo der Gefiihlsintensivierungsschub ausschliefilich leibli-
cher Nahe zu verdanken ist, etwa dem Mitvollzug von Bewegungen eines
Vortidnzers samt paralleler Ausbildung von Gemiitszustinden. In diesem,
m. E. unterbestimmten, Sinn muss man wohl Bergesens Zusammenfassung
verstehen: ,Der Kern des rituellen Prozesses besteht darin, die individuel-
len Teilgefiihle zu sammeln und daraus ein kollektives Gefiihl zu machen,
denn nur im gesammelten und konzentrierten Zustand kann sich die
spezifisch kollektive Natur dieser Gefiithle manifestieren.*> Unterbestimmt
ist diese Auskunft, weil die Rede von den ,Mechanismen des Sammelns
und des Konzentrierens“** die produktive Leistung der Darstellungsformen
verkennt oder zumindest herunterspielt. Sie muss nicht dem Interpreten
angerechnet werden, sondern betrifft Durkheims Theorieanlage als ganze:
Soziale Konstitution soll im Horizont des Positivismus rekonstruiert wer-
den, aber zugleich als eine Sache des Geistes bzw. als eine soziale Tatsache
voller Bedeutsamkeit.

Das wird durch Durkheims physikalistische Metaphern freilich immer
wieder verunklart. Wenn der Autor das durch alltigliche Routinen der
Nahrungssuche, der Jagd und des Fischfangs und folglich durch Erfolgsori-
entierung und Vereinzelung bestimmte Leben der australischen Ureinwoh-
ner von der Gemeinsamkeit ihres Handelns im Ritus abhebt, notiert er,
die leicht erregbaren und an ,Selbstbeherrschung® noch nicht gew6hnten
SWilden® bediirften, sobald sie im heiligen Bezirk zusammentreffen, einer
Disziplinierung ihres Erregungspotenzials: ,Sind die Individuen einmal

28 Habermas (1981), 83.

29 Durkheim (1914), zit. n. Habermas (1981), 83.
30 Ebd.

31 Zur Sache vgl. Schmidt (2017).

32 Bergesen (1998), 49.

33 Ebd.

244

20.01.2026, 04:29:18. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Eine Art Delirium*“? Bindungsenergien und Einheitsreprdsentation bei Durkheim

versammelt, so entlddt sich auf Grund dieses Tatbestands eine Art Elektrizi-
tat, die sie rasch in einen Zustand auflerordentlicher Erregung versetzt.3*
Die soziale Sphire wird gleichsam als eine Atmosphdre betrachtet, in
der Affekte entstehen und sich entladen, aber durch den Ritus eingehegt
werden. Das elektrischer Energie vergleichbare Spannungsfeld der Gefiihle
habe Entziindungspotenzial, die sich wechselseitig verstarkenden Bewegun-
gen erzeugten exponentiellen Zuwachs: ,Jedes ausgedriickte Gefiihl hallt
ohne Widerstand in dem Bewuf3tsein eines jeden wider, das den duferen
Eindriicken weit gedfinet ist. Jedes Bewufstsein findet sein Echo in den
anderen. Der erste Anstof3 vergrofiert sich auf solche Weise immer mehr,
wie eine Lawine anwichst, je weiter sie lauft.> Das sind allesamt tech-
nisch-naturalistische Metaphern, mit denen der Betrachter des frithen 20.
Jahrhunderts das rituelle Handeln der Aborigines zu beschreiben sucht.
Sie vermitteln keinen internen Zusammenhang zwischen Gefiihl, ritueller
Darstellung und sozialem Sinn. In der Folge besteht die analysierte Dyna-
mik in einer Verdichtung der Gefiihle und darin, dass die nach auflen
dringenden Leidenschaften sich in ,heftige Gesten, Schreie, wahrhaftes
Heulen, ohrenbetdubendes Larmen jeder Art [umsetzen], was wiederum
dazu beitrdgt, den Zustand zu verstirken, den sie ausdriicken®3® Auch
in diesem Zitat bleibt ,Verstairkung® eine technische Metapher. Natiirlich
kann auch meine Rede von einer Transformation der Gefiihlslagen durch
Darstellungsformen in einem technoiden Sinne verstanden werden. Um
das auszuschlieflen, kommt es darauf an, die Transformationsdynamik als
ein Kriftespiel im Symbolsystem, d. h. als Bedeutungswandel wahrzuneh-
men und zu beschreiben. Transformation ist dann nichts bloff Aufleres,
sondern wird an einer Einheit von Innerem und Auflerem einschligig.
Dem kommt Durkheim nidher, wenn er die Koordination der Bewegungen,
ihre Rhythmisierung im kultischen Tanz als Basis eines intersubjektiv ge-
biindelten, Einheit stiftenden Ausdrucks interpretiert und diesen ,regelhaf-
tere Form[en]“ ausbilden lasst, die, durch (Musik-)Instrumente und deren
Klangspektren geprégt, die Gefiihlserregung ,verdeutlichen” und ,indem
sie sie verdeutlichen, [...] sie gleichzeitig ,verstirken“? Diese Beschrei-
bung fiihrt iiber die physikalistische Metaphorik hinaus und ndhert sich
einem Artikulationstheorem an, nach dem Darstellung, anders als blofies

34 Durkheim (2007), 320.
35 Ebd.

36 Ebd., 320f.

37 Ebd., 321

245

20.01.2026, 04:29:18. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Moxter

Ausdruckgeschehen, eine Bedeutungstransformation des Dargestellten ein-
schliefft. Waren zunidchst duflere Verstdrkereffekte im Blick, Aufbau und
Entladung von (Gemiits-)Spannungen,’® so kommen hier die kulturelle
Arbeit am Gefiihl und die Préagekraft des darstellenden Handelns zum Vor-
schein. Ahnlich ambivalent bleibt die von Nietzsches Beschreibungen des
dionysischen Kultus eingefédrbte Identifikation der Auswirkungen solcher
Rhythmisierungserfahrungen, die die Feier der Wilden in eine orgiastisch
aufgeladene wilde Feier tiberfithrt: ,Die Geschlechter begatten sich entge-
gen der Regeln, die sonst den Sexualverkehr regeln. Die Manner wech-
seln ihre Frauen. Selbst Inzestverbindungen® kdmen im néchtlichen Wider-
schein der Lagerfeuer vor, und diese tumultuarischen Ereignisse pragten
sich dem Kollektivbewusstsein als Schattenspiele ein: ,,Man kann sich [...]
leicht vorstellen, welche Wirkung solche Szenen auf die Stimmung jener
ausiiben, die daran teilnehmen:*® Der Einladung zur Imagination mochte
man den postkolonial aufgekldrten Vorschlag entgegenhalten, die Beschrei-
bung archaischer Gemeinschaft auf die Verdichtung der Ausdrucksformen,
der Bilder, Gesinge und Ténze zu dramatischen Szenen zu fokussieren.
Die einheitsstiftende Kraft des Totembildes wird durch Ritualisierung zu
fiir die Beteiligten unvergesslichen Szenen erweitert, zur Performance, die
das Kollektivbewusstsein préagt. Das Gefille von der Pictoralisierung der
Gegenstinde und Leiber in Zeichen, Bildern und Worten*® zu Gesten,
Tanzen und dramatischen Szenen verdeutlicht die Bandbreite und kultu-
relle Signifikanz darstellenden Handelns, die in der moralischen Abwehr
Durkheims nicht in den Blick kommt. Ohne einen angemessenen Begriff
der Darstellung lasst sich aber nicht bekriftigen, dass ,,Kultpraktiken etwas
anderes sind als bedeutungslose Bewegungen und unwirksame Gesten!.
Bleibt das darstellende Handeln unzureichend gedacht, kann die Explikati-
on der beanspruchten Bedeutung ausschliefilich in der Identifikation ihrer
Funktion bestehen. Das fithrt in einen reduktionistischen Positivismus, der
den Anspruch einer Rekonstruktion der Realitdt des Sozialen nicht erfiillt.
In der Folge muss dann auch diejenige Transzendierungserfahrung, der
Durkheim als Selbstiiberschreitung und Efferveszenz einen konstitutiven
Status in seiner Religionssoziologie gibt, zur blofen ,Uberreizung® erklirt

38 Zu dieser Metaphorik vgl. auch ebd., 614.

39 Ebd., 322.

40 Vgl. ebd., 526: ,[D]ie Glaubigen, selbst in Religionen, die von der, die wir studieren,
sehr verschieden sind®, kommen nicht umbhin, sich ,bildlich auszudriicken®

41 Ebd., 334.

246

20.01.2026, 04:29:18. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Eine Art Delirium*“? Bindungsenergien und Einheitsreprdsentation bei Durkheim

<

werden, zu einer , Art Delirium“4? Es ist fur Durkheims Rekonstruktion
wesentlich, dieses Delirium ,wohl begriindet*3 zu nennen, da es reale Ef-
fekte auslost. Aber diese Begriindung schreibt der Transzendenzerfahrung
keine Eigenbedeutung zu. Rechnet man dagegen mit szenischer Prignanz
der sozialen Wirklichkeit, die sich in dem bildet, was sie durch Darstellung
erlebbar macht, kann man der Einsicht Durkheims - ,,[d]er Kult ist nicht
einfach ein System von Zeichen, durch die sich der Glaube duflert, sondern
die Summe der Mittel, mit denen er sich erschafft und periodisch wiederer-
schafft“4* - konsequenter entsprechen, als der Autor es zuldsst.

Darstellendes Handeln ist vom unmittelbaren Ausdruck durch seine
Nachbarschaft zur dsthetischen Form unterschieden. Vorstellungen, Sym-
bole und Szenen kristallisieren sich nicht nur im jeweiligen Vollzug heraus,
sondern materialisieren sich wiederum in Bildern, Gewédndern und heiligen
Gegenstanden, die iiber den aktuellen Vollzug hinaus erhalten bleiben und
auf das Bewusstsein zuriickwirken. Durkheim rekurriert so auf Erinnerung
als religionsproduktive Vermittlungskraft:

Wie soll dieses Bild [sc. das Totem], das {iberall und in allen moglichen
Formen wiederholt wird, seinen Geist [sc. den des Einzelnen] nicht be-
sonders beeindrucken? Weil es im Zentrum der Szene steht, wird es zum
Vertreter. Auf das Bild werden die Gefiihle fixiert, denn es ist das einzige
konkrete Objekt, an das sie sich knlipfen kénnten. Das Bild erinnert an
sie und halt sie wach, selbst wenn die Versammlung aufgel6st ist; denn es
tiberlebt sie, eingraviert in Kultinstrumenten [...]. Durch das Bild werden
die erlebten Gefiihle stindig wachgehalten und belebt. Es ist, als ob das
Bild sie direkt einflof3en wiirde.*>

So sehr die Metaphorik Durkheims die Leistung des Ritus auf psychische
Energien, auf korperliches Aneinanderriicken, auf Bewegung und Kana-
lisierung von Gefiihlen zuschneidet, so wenig kann in Abrede gestellt
werden, dass die Einfithrung des Erinnerungsbegriffs seine Beschreibung
bereichert und tiber blof3es Verdichtungsgeschehen und Erregungsiibertra-
gung hinausfithrt. Sind die symbolischen Formen Medien der Erinnerung,
vollzieht sich in ihnen eine Mitteilung eigener Art. Diese erfolgt nicht ent-
lang der Ordnung propositionaler Aussagen im Modus expliziter Geltungs-
anspriiche, ist doch das Grundgefiihl eines der Einstimmung und Konkor-

42 Ebd., 335.
43 Ebd.

44 Ebd., 611
45 Ebd., 327.

247

20.01.2026, 04:29:18. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Moxter

danz im darstellenden Handeln, das nicht durch von Einsicht geleiteter
Zustimmung zustande kommt, sondern handelnd erlebt wird. Aber die
rituell-asthetische Kommunikation des Gefithls wird unterschatzt, wenn
man unter dem Titel des Vorsprachlichen ihren Mitteilungscharakter als
defizitdr bestimmt.

Meldet sich in Durkheims Vorstellung von einer Totemreligion die Ein-
sicht in die Verkorperung des Kollektivbewusstseins in Darstellungsformen
und ist die Auskunft wesentlich, dass der Totemkult ,,inmitten von Gesan-
gen, Tanzen und dramatischen Darstellungen gefeiert“4® wird, so kommen
damit der Performance-Charakter der Religion und die Einbettung der
sozialen Bindung in &sthetisch-mediale Formen in den Blick. Dank deren
Eigendynamik fiihrt die Intensivierung des Gemeinschaftsbewusstseins?’
Uber ein diffuses Gefiithl der Zusammengehdrigkeit in dem Mafle hinaus,
in dem das darstellende Handeln seine Formen in Abhingigkeit von den
jeweils aktuellen Medien und Kiinsten entwickelt. Darum 6ffnen die ritu-
ellen Gesinge, die von den Taten der Ahnen oder der Gétter erzéhlen,
wie die Loblieder, die an das Handeln eines personalen Gottes erinnern,
sich dem darstellenden Spiel und der dramatischen Inszenierung.*® In ihm
serneuert die Gruppe periodisch das Gefiihl, das sie von sich und von
ihrer Einheit hat“’, und bindet sie die gemeinsame Vergangenheit, wie
imaginativ auch immer sie ausgemalt sein mag, in die Gegenwart ein. Dass
die dramatische Darstellung in besonderer Weise zu solcher Vergegenwirti-
gung in der Lage ist, setzt Durkheim selbstverstindlich voraus.> Und dies
zu Recht: Performance ist ein Medium der Performanzsteigerung und der
Prasenzverdichtung, das Einheit anzeigt, zugleich sichtbar macht und reali-
siert. Sie lasst wirklich werden, was ohne Darstellung nicht zu haben ist.
Insofern gilt nach Durkheim auch fiir gegenwirtige Gestalten des religidsen
Bewusstseins: ,,Man wird in seinem Glauben sicherer, wenn man sieht, wie
weit er zuriickreicht und welche grofien Dinge er veranlafit hat.*!

46 Ebd., 332.

47 ,Die Gesellschaft kann ihren Einfluf$ nicht fithlbar machen, aufler sie ist in Aktion;
und dies ist sie nur, wenn die Individuen, die sie bilden, versammelt sind und
gemeinsam handeln. Durch die gemeinsame Tat wird sie sich ihrer bewufit und
realisiert sie sich: sie ist vor allem aktive Kooperation. Selbst die kollektiven Ideen
und Gefiihle sind nur durch duflere Bewegungen moglich, die sie symbolisieren®
(ebd., 612f.).

48 Vgl. ebd., 545-551.

49 Ebd., 551.

50 Ebd., 545.

51 Ebd., 551. Hervorhebung M. M.

248

20.01.2026, 04:29:18. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Eine Art Delirium*“? Bindungsenergien und Einheitsreprdsentation bei Durkheim

b) Dass communicare, elementar verstanden, ,gemeinsam machen® be-
deutet, zeigt das Grundproblem an, an dem meine Durkheiminterpretation
orientiert ist. Geht man mit dem Autor von einem rituell-religios fundier-
ten Kollektivbewusstsein aus, dann liegt es in dessen Begriff, Elemente
der Kommunikation zu enthalten, sonst konnte es kein gemeinsames sein.
Gemeinsam ist nur, was als gemeinsam dargestellt wird. Diesen Charakter
geteilten Einheitsbewusstseins hebt Durkheim immer wieder hervor, wenn
er von Widerhall, Austausch, Gleichklang oder Ubertragung spricht. Das
religios verfasste Kollektivbewusstsein ist ein Bewusstsein der Partizipation
(nur deshalb erfillt es die Funktion sozialer Vermittlung und Solidaritéts-
stiftung). Mag man Durkheims Bewusstseinstheorie auch mentalistisch>
nennen, solipsistisch ist sie jedenfalls nicht. ,Wir wissen [...], welchen Grad
an Energie eine Uberzeugung oder ein Gefiihl alleine dadurch annehmen
kann, daf3 sie von einer Gemeinschaft von Menschen geteilt wird', betont
Durkheim und erldutert den Sachverhalt einerseits physikalistisch (,,[s]o
wie gegensitzliche BewufStseinszustinde einander schwichen, so verstar-
ken sich gleichldufige Bewufitseinszustinde®), andererseits aber mit dem
prazisierenden Zusatz: ,indem sie sich austauschen“> Die eine Akzentu-
ierung zielt auf die Addition von Kriften und farbt die Metapher des
Austauschs in Richtung einer Kommunikation von Réhren ein. Dagegen
zeigt sich der soziale Sinn in demjenigen Austausch, der Teilung und Mit-
teilung ist. Die Differenz ist systematisch prignant, impliziert aber nicht,
dass Mitteilung als sprachlicher Austausch von Informationen gefasst sein
miisste. Vielmehr sind - mit Schleiermacher - die &sthetischen Formen
als Kommunikationsmedien des Gefiihls** oder — mit Charles Taylor> -
als Mittel expressiver Selbstdarstellung von Personen aufzufassen. Welche
Interpretation man auch wihlt, unbestritten diirfte die Beobachtung Durk-
heims bleiben, dass Emotionen in Massenversammlungen eine Lebhaftig-
keit und Gewalt erreichen, zu der das auf sich allein gestellte Individuum
sich nicht aufschwingt. Ob das Massenphdnomen Irrationalitdt befordert,
entscheidet sich an der Machart der Darstellungsformen.

Gezeigt wurde auch, dass Durkheim die Demokratie als diejenige Staats-
form bestimmt, deren Eigenart in der 6ffentlichen Kommunikation liegt.
Zwischen politischem Staat und Staat im Allgemeinen (Gesellschaft) be-

52 Vgl. Habermas (1981), 91.

53 Alle Zitate aus Durkheim (1988), 149. Hervorhebungen M. M.
54 Vgl. Moxter (2008).

55 Vgl. Taylor (1989), 374-390.

249

20.01.2026, 04:29:18. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Moxter

stehe die grofitmogliche, reibungsfreieste und leichteste Zirkulation von
Gedanken, Gefiithlen und Entscheidungen. Und dies deshalb, weil mit ihr
der politische Staat ,aufgehort hat, das geheimnisvolle Wesen zu sein [...],
vor dem der einfache Mann nicht einmal die Augen zu heben wagte und
das er sich [...] in Gestalt eines religiosen Symbols vorstellte“>®. Durkheim
zufolge kann diese Kommunikation allerdings auf Dauer nur produktiv
sein, wenn sie iiber ,zwischengeschaltete Instanzen“”’, also Reprasentanten
verfiigt (er denkt an Berufsgruppen, gleichsam als Ersatzbildung der Ziinf-
te, der seine soziologische Analyse besondere Aufmerksamkeit widmete),
welche die Zirkulation zwar mit Hindernissen und Gefallen versehen,
aber gerade dadurch optimieren. Demokratie bedeutet Transformation von
Macht durch Kommunikation, was Versprachlichung, Reflexion und kriti-
sche Diskussion einschlief3t. In ihr erlangt ,die Gesellschaft das reinste Be-
wufltsein ihrer selbst“*$; maximale Ausweitung der Kommunikation sei ihr
Lebenselement®, sodass sie den Gegenpol zu dem bildet, was das Kollek-
tivbewusstsein ausmacht: Alles Dunkle, Unbewusste oder Unverstandene
schwindet in ihr und damit auch die Separation zwischen Heiligem und
Profanem.

Was Habermas Versprachlichung des (sakral gebundenen) Kollektivbe-
wusstseins nennt, hat also bei Durkheim in der Demokratie seinen aus-
gezeichneten und finalen Ort. Ob eine entsprechende Finalitit auch der
Religion nachgesagt und abverlangt werden kann, hidngt davon ab, wie
ernst man die Auskunft nimmt, dass sich

kollektive Vorstellungen nur bilden, wenn sie sich in materiellen Gegen-
stinden, in Dingen, [...] Figuren, [...] Kldngen, Worten usw. verkdrpern,
die sie duflerlich darstellen und symbolisieren; denn nur wenn sie Ge-
fithle ausdriicken, sie durch ein Zeichen iibersetzen und auflerlich sym-
bolisieren, konnen die individuellen Bewuf3tseine das Gefithl haben, daf3
sie kommunizieren und im Einklang stehen.®0

Auch ein prototypisches, sozusagen reines Kollektivbewusstsein wire
Durkheim zufolge notwendigerweise kommunikativ verfasst, aber es miiss-
te deshalb nicht sprachlich sein. Selbst wenn es Worte als Darstellungsfor-
men gebraucht, was Durkheim keineswegs ausschliefit, konstituiert sich

56 Durkheim (1999), 118f.

57 Ebd., 136f.

58 Ebd., 128.

59 Vgl.ebd., 122.

60 Zit. n. Habermas (1981), 83.

250

20.01.2026, 04:29:18. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Eine Art Delirium*“? Bindungsenergien und Einheitsreprdsentation bei Durkheim

seine typische Gemeinsamkeit nicht iber das Herbeifiihren eines Konsen-
ses aufgrund sprachlicher Verstindigung, sondern noch im Sprechen nicht
durch dieses, sondern durch ein Gefiihl des Im-Einklang-Stehens. Die mu-
sikalische Harmoniemetaphorik legt sich kaum zufdllig nahe. Mitteilung
des Gefiihls muss asthetisch, aber nicht sprachlich sein, um Austausch
und Gemeinsamkeit zustande zu bringen. Anders dagegen dasjenige Be-
wusstsein, das die Eigenart des demokratischen Staates repréasentiert: Es
bringt Einheit nur tiber sprachliche Kommunikation zustande — nicht von
selbst; angesichts vielfaltiger Konflikte muss Konsens vielmehr methodisch
erzeugt werden.

Vor diesem Hintergrund darf die abschlieflende These kritisch zugespitzt
werden: Wenn Habermas das Kollektivbewusstsein als einen ,Konsens®
definiert, ,iber den sich die Identitat der Gruppe herstellt und erhalt“el,
expliziert er dessen Eigenart ab ovo in Begriffen einer sprachlichen Verstin-
digung, die Versprachlichung des Sakralen zum Ziel religiéser Evolution
macht. Aus evangelischer Perspektive ist die Versuchung grof3, diese Ent-
wicklung einer Theologie des Wortes gutzuschreiben. Nur werden Religion
und der in ihr wirksame Sinn fiirs individuelle Allgemeine verkannt, wenn
man das religiése Bewusstsein um seine eigentiimlichen Kommunikations-
und Darstellungsformen bringt: die Sprachen der Kunst.

Literatur

Bergesen, Albert: Die rituelle Ordnung, in: Andréa Belliger/David J. Krieger (Hrsg.):
Ritualtheorien. Ein einfithrendes Handbuch, Opladen/Wiesbaden 1998, S. 49-76.

Cohen, Hermann: Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums. Hrsg. v.
Bruno Strauss, Wiesbaden 1966.

Durkheim, Emile: Le dualisme de la nature humaine et ses conditions sociales, in:
Scientia XV (1914), S. 206-221.

Durkheim, Emile: Soziologie und Philosophie. Mit einer Einleitung von Theodor W.
Adorno, Frankfurt am Main 1976.

Durkheim, Emile: Uber soziale Arbeitsteilung. Studie tiber die Organisation hoherer
Gesellschaften, 2. Aufl., Frankfurt am Main 1988.

Durkheim, Emile: Physik der Sitten und des Rechts. Vorlesungen zur Soziologie der
Moral. Hrsg. v. Hans-Peter Miiller, Frankfurt am Main 1999.

Durkheim, Emile: Die elementaren Formen religiosen Lebens. Ubers. v. Ludwig
Schmidts, Berlin 2007.

61 Ebd., 85; vgl. ebd., 95.

251

20.01.2026, 04:29:18. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Moxter

Gans, Eric: The Scenic Imagination. Originary Thinking from Hobbes to the Present
Day, Stanford 2008.

Habermas, Jiirgen: Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, Frankfurt am Main
1981.

Joas, Hans: Durkheim und der Pragmatismus, in: Emile Durkheim: Schriften zur
Soziologie der Erkenntnis. Hrsg. v. Hans Joas, Frankfurt am Main 1993, S. 257-288.
Joas, Hans: Die Macht des Heiligen. Eine Alternative zur Geschichte von der Entzaube-

rung, Berlin 2017.

Moxter, Michael: Religion und Kunst, in: Andreas Arndt/Ulrich Barth/Wilhelm Grab
(Hrsg.): Christentum - Staat — Kultur. Akten des Kongresses der Internationalen
Schleiermacher-Gesellschaft in Berlin Marz 2006, Berlin/New York 2008, S. 597-612.

Miihle, Giinther: Art. KollektivbewufStsein, in: Historisches Worterbuch der Philoso-
phie (HWPh), Bd. 4 (2022), S. 883-884.

Parsons, Talcott: The Structure of Social Action. A Study in Social Theory with Special
reference to a Group of Recent European Writers, Bd. 1, New York 1968.

Schmidt, Thomas M.: Das Heilige als Grund der Moral. Durkheims Konzept des
Sakralen und die postsikulare Religionstheorie von Jiirgen Habermas, in: Thomas
Schreijiack/Vladislav Serikov (Hrsg.): Das Heilige interkulturell, Ostfildern 2017,
S.117-128.

Taylor, Charles: Sources of the Self. The Making of the Modern Identity, Cambridge
1989.

Weber, Max: Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie.
Hrsg. v. Johannes Winckelmann, Tiibingen 1985.

252

20.01.2026, 04:29:18. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

