
III. Die Typologie der Selbstliebe

Das »Panorama der Selbstliebe« erschließt die unterschiedlichen
Dimensionen von Selbstliebe als Ausdeutungen des menschlichen
Selbstverständnisses und normativen Selbstverhältnisses. Statt in
einer allumfassenden Definition zu konvergieren, folgt aus der Plu‐
ralität der Deutungen und Wertungen ein Facettenreichtum der Idee
der Selbstliebe. Die ethisch perspektivierte Rekonstruktion der Idee
der Selbstliebe ist ein hermeneutisches und normative Orientierun‐
gen erschließendes Unterfangen. Im Mittelpunkt stehen die Leitfra‐
gen, wie sich das Selbst richtig verstehen und welches Verhältnis zu
sich selbst als gut gelten sollte. Darin zeigt sich die enge Verschrän‐
kung und Wechselwirkung von anthropologischem und ethischem
Horizont in der Idee der Selbstliebe. In welchem Verhältnis beide
Horizonte zueinander stehen, wie »anthropologisch« und »ethisch«
präziser gefasst werden kann, ergibt sich in seinem Variantenreich‐
tum aus den vielfältigen Rekonstruktionen von Selbstliebe im Pan‐
orama. Aus der unterschiedlichen Beantwortung der Leitfragen in
den Szenerien folgen schließlich die Koordinaten für die »Typologie
der Selbstliebe«.

Die Szenerien des Panoramas legen einerseits eine große Band‐
breite an Bedeutungen und Wertungen von Selbstliebe offen, ande‐
rerseits lassen sich querschnittsartige Kontinuitätslinien und Struk‐
turmuster erkennen. Zunächst werden zur Beantwortung der ersten
leitenden Forschungsfrage der »Ethik der Selbstliebe« im ersten
Kapitel des vorliegenden Teils die Typen der Selbstliebe erarbeitet,
ohne in der Abstraktion den Bezug zu den Rekonstruktionen des
Panoramas und deren lebensweltlicher Verortung aufzuheben. Die
Sinnzusammenhänge der Szenerien werden im Folgenden zerlegt
und nach Typen sortiert rekonfiguriert. Das Panorama als Hinter‐
grund lässt dabei verständlich werden, wie sich verschiedene Typen
und ihre jeweiligen Unterformen gegenseitig bedingen und in Sinn‐
zusammenhängen miteinander verbunden sind.

645

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Da die Typen verschiedene Kategorien ethischer Theoriebil‐
dung – etwa Selbstliebe als Haltung, als Handlung oder als Gefühl
– umfassen, erfolgt anschließend eine Präzisierung, indem die im
Panorama erschlossene pluriforme Rede von Selbstliebe nicht nur
nach Typen, sondern auch nach Kategorien ethischer Theoriebil‐
dung strukturiert wird. Im zweiten Kapitel des vorliegenden Teils
erfolgt eine entsprechende präzisierende Systematisierung, die auf
die Rekonstruktionen des Panoramas rekurriert und sie vor dem
Hintergrund zentraler Grundbegriffe ethischer Theoriebildung rein‐
terpretiert. Ein Typ der Selbstliebe kann eine Bündelung mehrerer
Kategorien umfassen. So konvergiert etwa die Haltung der Selbstan‐
nahme zusammen mit einem Gefühl des unbedingten Wohlgefallens
an sich selbst und damit verknüpften Praktiken der Selbstachtung,
die zusammengenommen für eine Existenzweise würdigen Mensch‐
seins stehen, in einem Typ lebensförderlicher Selbstliebe.

In den beiden ersten Kapiteln wird die im Panorama erschlossene
Ambivalenz in der ethischen Bewertung der unterschiedlichen For‐
men von Selbstliebe zutage treten. Dahinter steht der Zusammen‐
hang, dass Selbstliebe sowohl für die Identifizierung einer Krise als
auch zur Bestimmung des Gelingens der Identität des Selbst stehen
kann. Im Panorama rückt dieser Aspekt vor allem in den Szenerien
zu Jean-Jacques Rousseau und Julia Kristeva in den Mittelpunkt
(vgl. Kapitel 12.5 und 18.2). Vor diesem Hintergrund lassen sich
drei Idealtypen von Selbstliebe formulieren, die sich wie ein roter
Faden durch das Panorama ziehen und im Gegensatz zu den Typen
des ersten Kapitels der Typologie als solche selbst wertend sind.
Auf Grundlage der ersten beiden Kapitel erfolgt im dritten eine
Systematisierung nach kategorisch-ethisch informierten, wertenden
Idealtypen der Selbstliebe. Das dritte Kapitel formuliert mit den
beiden anderen Kapiteln die »Typologie der Selbstliebe«. Diese
nimmt mit dem Panorama eine Beantwortung der ersten leitenden
Forschungsfrage der »Ethik der Selbstliebe«, wie Selbstliebe in ethi‐
scher Hinsicht zu verstehen ist, vor und stellt die Ressourcen bereit,
um ein Konzept zu formulieren, mit Hilfe dessen Selbstliebe in
systematischer Hinsicht ethische Orientierung bietet.

In der Typologie ist es nicht zielführend, alle im Panorama re‐
konstruierten Details aufzugreifen, sondern die Grundgedanken der
Typen und Kategorien mit ihrer inneren Diversität herauszuarbei‐
ten. Ein Typ und eine Kategorie unterteilen sich dabei in eine Mehr‐

III. Die Typologie der Selbstliebe

646

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zahl verschiedener Formen. Als Belege sind die Verweise auf die
jeweilige(n) Szenerie(n) hinreichend, ohne zu beanspruchen, immer
alle Szenerien vollumfänglich anzuführen.1664 Die Rekonstruktions‐
grundlage der Szenerien des Panoramas bildet zum einen die fundie‐
rende Differenziertheit, die durch die hier vorgenommene Schemati‐
sierung ein Stück weit in den Hintergrund tritt, und ermöglicht zum
anderen das tiefere Verstehen, warum und inwiefern Selbstliebe den
jeweiligen Typ und die jeweilige Kategorie ethischer Theoriebildung
in den jeweiligen Ausformungen annimmt.

1664 Neben den Hauptprotagonisten der Szenerien werden einige beigeordnete
Positionen angeführt. Dazu zählen: Die Oikeiosis-Tradition aus Kap. 1.2,
die griechische Patristik aus Kap. 2, Jacopone da Todi und Bernhard von
Clairvaux aus Kap. 3, Erasmus aus Kap. 6.3, La Rochefoucauld und Helvétius
aus Kap. 9.1, Mandeville, Shaftesbury, Butler, Campbell und Thomasius aus
Kap. 11 sowie aus den »Methodischen Grundlagen« Emmanuel Lévinas in
Kap. 1.7, Adam Smith und Sigmund Freud in Kap. 1.11.

III. Die Typologie der Selbstliebe

647

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Systematisierung nach Typenachsen der Selbstliebe

Die Typen der Selbstliebe lassen sich mit Hilfe von graduelle Kon‐
tinuitäten darstellenden Achsen erfassen, in denen sich die Ambiva‐
lenz der Idee der Selbstliebe widerspiegelt. Das Paradebeispiel ist
Rousseaus Unterscheidung von »Amour de soi« und »Amour-prop‐
re« als zwei Pole, die einen Raum möglicher Varianten von Selbstlie‐
be aufspannen (vgl. Kapitel 12.3).1665 Die Idealtypen des »Amour de
soi« und des »Amour-propre« stellen einen Grenzgedanken und
keine in Reinform faktisch konstatierbare Vorhandenheit dar.1666

Die von Rousseau untersuchten Formen der Selbstliebe bilden eine
Mischung aus beiden Idealtypen. Aus dem Panorama lassen sich
mehrere Typen-Achsen formulieren, die wiederum zueinander im
Verhältnis stehen. Das Panorama begründet also den Typen-Raum
mit den verschiedenen in ihm verorteten Typen. Meist forciert
eine Szenerie allerdings einen Pol der jeweiligen Typen-Achse oder
steht ausnahmsweise für eine Typen-Achse als solche, wenn in der
entsprechenden Szenerie die Selbstliebe in ihrer Ambivalenz und
Polarität entfaltet wird. Dies ist unter anderem bei Thomas von
Aquin und Jean-Jacques Rousseau der Fall. Die Typen sind keines‐
falls mit den Szenerien als solchen identisch, sondern stellen eine
querschnittartige verbindende Abstraktion dar. Insgesamt lassen sich
aus dem Panorama neun Typen-Achsen rekonstruieren. Ihre innere
Diversifikation sowie Prominenz im Panorama sind unterschiedlich.
Weder die Typen-Achsen, noch die Typen gehen automatisch mit
einer bestimmten ethischen Bewertung einher. Es kann sein, dass
derselbe Typ in der einen Szenerie eine negative, in der anderen eine
positive Bewertung erfährt. Die Komplexität der Selbstliebe bildet
sich also darin ab, dass sie erstens zwei verschiedene Pole einer
Typen-Achse markiert und diese zweitens entgegensetzten ethischen
Bewertungen offenstehen. Die Darlegung der neun Achsen wird am

1665 Die Kapitelverweise beziehen sich, wenn nicht anders vermerkt, alle auf das
»Panorama der Selbstliebe«. Wichtig ist zu beachten, dass damit nicht auf
eine vermeintlich ausschließliche Verwendungsweise von Selbstliebe in der
entsprechenden Szenerie verwiesen wird. Es wird nur gesagt, dass dieser Typ
in dieser Form unter anderem eine Weise von Selbstliebe ist, wie sie in der
entsprechenden Szenerie verstanden wird.

1666 Zum methodischen Hintergrund der Typologie und zum Begriff des (Ide‐
al-)Typs vgl. in den »Methodischen Grundlagen« Kap. 1.8.

III. Die Typologie der Selbstliebe

648

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ende mit einer Tabelle beschlossen, die zentrale Grundmerkmale
gebündelt präsentiert.

1.1. Invariante und hervorgebrachte Selbstliebe

Das Moment invarianter Vorgegebenheit markiert wie das des Her‐
vorgebracht-Seins einen Grenzgedanken, da es die Idealtypen inva‐
rianter und hervorgebrachter Selbstliebe in Reinform für ein in
kontingente Strukturen verwobenes Selbst nicht gibt. Sobald ein
Denken der Kontingenz die Idee der Selbstliebe erfasst, ist ein Re‐
konstruieren der Selbstliebe als hervorgebrachte deutlich einfacher,
wie Rousseau im »Diskurs über die Ungleichheit« anschaulich vor
Augen führt (vgl. Kapitel 12.3). Im Kontext apriorischer Vernunft‐
wissenschaft oder kosmo-theologischen Ordnungsdenkens kann die
Selbstliebe hingegen als invariante leichter in den Fokus rücken.

Im Panorama wird Selbstliebe häufig als eine invariante Vorgege‐
benheit aufgefasst. Im christlichen Kontext wird entsprechend die
Frage, warum es neben dem Gebot der Gottes- und Nächstenlie‐
be in den biblischen Schriften kein Gebot der Selbstliebe gebe
(vgl. Kapitel 1.1), mitunter damit beantwortet, dass der Mensch
per se über Selbstliebe verfüge.1667 Sie markiert dann ein selbstver‐
ständliches Merkmal von Menschsein, das Bestandteil der charakte‐
ristischen menschlichen Lebensform ist. Die Rekonstruktionen des
Panoramas erschließen zwei Formen des Typs. Sie verstehen die in‐
variante Selbstliebe als ein basales Streben nach dem eigenen Glück
oder als eine fundamentale Selbstaffirmation. Jener soll als Typ
praktisch-invarianter Selbstliebe, dieser als Typ personal-invarianter
Selbstliebe bezeichnet werden. Beide bündelt Rousseau im »Amour
de soi« (vgl. Kapitel 12.3). Invariante Selbstliebe ist in verschiedenen,

1667 Bisweilen wird von einer »natürlichen Selbstliebe« gesprochen, vgl. Hoff‐
mann, Selbstliebe (2002), 230–238. Damit soll bezeichnet werden, dass es
sich um eine in ethischer Hinsicht weder zu begrüßende, noch zu verurtei‐
lende Form von Selbstliebe handelt, sondern eben um eine, die »natürlich«
mit dem Menschsein gegeben und damit ethisch neutral sei. In der »Ethik
der Selbstliebe« wird nicht von »natürlicher Selbstliebe« gesprochen, da ers‐
tens der Begriff »natürlich« im ethischen Kontext bestimmungsbedürftig und
belastet ist und da zweitens diese »Natürlichkeit« nicht per se Neutralität
bedeutet, sondern durchaus positiv oder negativ gewertet werden kann.

1. Systematisierung nach Typenachsen der Selbstliebe

649

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bedingten Formen der Ausgestaltung realisiert und nur die basalen
Momente von Streben und Affirmation können als unüberwindlich
angesehen werden, was wiederum nicht ausschließt, dass ihre Über‐
windung in manchen Szenerien dennoch angezielt wird. Grundsätz‐
lich ist die Invarianz der praktischen weniger umstritten als die der
personalen Selbstliebe, da sie lebensweltlich offensichtlicher zutage
tritt. Im Folgenden werden beide Formen erläutert:

1. Die Selbstaffirmation, also die personal-invariante Selbstliebe,
wird entfaltet als Vorstellung einer in die gute Schöpfung eingewur‐
zelten vorpraktischen Selbstbejahung (vgl. in den biblischen Zeug‐
nissen Kapitel 1.1), einer selbstbejahenden Grundgestimmtheit der
Selbstfreundschaft (vgl. bei Thomas von Aquin in Rückgriff auf
Aristoteles Kapitel 4.1.1), eines Empfindens eigener Würdigkeit und
Erhabenheit (vgl. bei Ficino und Pufendorf Kapitel 6.1 und 11), einer
existenzielle Zufriedenheit in Freiheit und Harmonie mit sich und
der Umwelt (vgl. bei Rousseau Kapitel 12.3) oder einer Selbstachtung
als moralfähiges Vernunftwesen im »Amor complacentiae« (vgl. bei
Kant Kapitel 13.2.1/13.2.3/13.3.2). Sie ist nicht gebunden an individu‐
elle Eigenschaften, Leistungen oder Zugehörigkeiten. Sie wird nicht
durch Praktiken erzeugt, kann weder aberkannt werden noch ver‐
lorengehen. Als vorempirische Grundverfasstheit ist sie auch nicht
graduell strukturiert.1668 Bis auf wenige Ausnahmen, etwa bei Luther,
der eine entsprechende Selbstliebe der göttlichen Rechtfertigung
entgegenstellt (vgl. Kapitel 7.1), ist die personal-invariante Selbstliebe
positiv konnotiert. Die Grundidee dahinter ist, dass sie einen Wert
bezeichnet, da Menschsein als solches einen Wert darstellt, der aus
erstpersönlicher Perspektive meist bejaht wird. Allerdings transzen‐
diert die personal-invariante Selbstliebe als anthropologische Funda‐
mentalaussage den individuellen Erfahrungsbezug, indem Selbstbe‐
jahung als allgemeinmenschliche Normalitätsaussage einen univer‐
salen normativen Zug trägt. Dabei ist nicht von Belang, ob dem
eine schöpfungstheologische Begründung unterlegt wird oder nicht.
Diese kann als Stütze fungieren, wenn die Deutung des Typs als

1668 Das bedeutet nicht, dass damit beantwortet wäre, wie sich die Grundbe‐
findlichkeit zur faktischen Realisierung verhält. Dies ist das Problem der
Verhältnisbestimmung von Selbstachtung und Selbstschätzung (vgl. bei Kant
Kap. 13.3.3). Entscheidend ist nur, dass erstere in letzterer nicht aufgeht,
sondern einen Typ invarianter Selbstliebe bildet.

III. Die Typologie der Selbstliebe

650

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


invariant fraglich wird. Ein positiver Begriff des Stolzes, wie Kant
ihn entwickelt (vgl. Kapitel 13.3.3), stellt eine wichtige Konsequenz
der personal-invarianten Selbstliebe dar. Er trägt der Affirmation
des eigenen Werts, oder eben der Würdigkeit, Rechnung. Die per‐
sonal-invariante Selbstliebe ist im normativen Selbstverhältnis der
Ankerpunkt für eine Kritik aller Formen von Selbstverdemütigung,
Selbstverachtung, Selbstaufgabe oder Selbsthass. Sie ist nicht mit
Hochmut zu identifizieren, auch wenn die Differenz von Hochmut
und Stolz als zwei Aspekten von Selbstliebe ideengeschichtlich erst
relativ spät präzise bestimmt wird. Nur wenn ein normativer Maß‐
stab angenommen wird, der gerechtfertigte Bejahung radikal hetero‐
nom verortet und Selbstbejahung an den Zuspruch einer externen
Autorität bindet, kann ein entsprechender Stolz als Anmaßung ge‐
genüber dieser Autorität gedeutet und infolge dessen abgelehnt oder
als irrtümlich invariant aufgefasst werden. Dafür steht im Panorama
Jacopone da Todis Plädoyer für den Selbsthass (vgl. Kapitel 3). Hier‐
bei wird die personal-invariante Selbstliebe nicht geleugnet, aber
normativ abgewertet. Diese Position markiert eine Ausnahme.

2. Die praktisch-invariante Selbstliebe wird fundamental als Glücks‐
streben aufgefasst. Als solches durchzieht sie fast alle Szenerien
des Panoramas, wird bei Thomas von Aquin als »Amor concupis‐
centiae« bestimmt (vgl. Kapitel 4.1) und bei Kant gar mit dem
»Prinzip der Selbstliebe« identifiziert (vgl. Kapitel 13.1). Dieser
Typ Selbstliebe kann ausgedeutet werden als Streben nach einem
Gegenglück oder transzendentem Heil in der Gottesgemeinschaft
(vgl. in der christlichen Tradition die Kapitel 2.1 und 4.2.2), nach
kosmischem Aufstieg (vgl. bei Ficino Kapitel 6.1), nach Erhaltung
(vgl. bei Hobbes1669 und Pufendorf Kapitel 8.2 und 11), nach Aner‐
kennung anderer zur Aufrechterhaltung der eigenen psycho-sozialen
Existenz (vgl. bei Nicole und Rousseau Kapitel 10 und 12.3), nach
Realisierung der eigenen Interessen (vgl. bei Mandeville Kapitel 11
sowie in den »Methodischen Grundlagen« Kapitel 1.11 zu Smith),
als Streben nach einer freien und harmonischen Existenz (vgl. bei
Rousseau Kapitel 12.5), als Selbstwerdung im Realisieren des indi‐
viduellen Werthorizonts (vgl. bei Scheler Kapitel 16.2.2), als Sor‐
ge um die eigene Existenz (vgl. in Weiterführung von Foucault

1669 Hobbes verwendet dafür allerdings nicht den Begriff der Selbstliebe.

1. Systematisierung nach Typenachsen der Selbstliebe

651

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 17.4.2/17.6),1670 als narzisstischer Trieb (vgl. bei Freud in
den »Methodischen Grundlagen« Kapitel 1.11 und die Anfänge bei
La Rochefoucauld Kapitel 9.1) oder als kreative Selbsterfindung im
Erstreben einer gelingenden Existenz vor dem Hintergrund psychi‐
scher Unbeliebigkeitsstrukturen (vgl. bei Kristeva Kapitel 18.4/18.5),
um einige zentrale Beispiele zu nennen. Auffallend ist, dass der Typ
invariant-praktischer Selbstliebe als solcher eine dominante Rolle
im Panorama spielt, die Realisierungsmodi und Zielbestimmungen,
wie in der Aufzählung deutlich wird, aber extrem verschieden ausfal‐
len. Der Untersuchung, worin eine solche Selbstliebe bestehen kann
und gegebenenfalls sollte, wird eine viel größere Aufmerksamkeit
geschenkt als einem im Vergleich dazu relativ eindeutigen Typ per‐
sonal-invarianter Selbstliebe. Dieser Punkt wird unten im Streben
als Kategorie ethischer Theoriebildung weiter ausdifferenziert. Als
invariant rekonstruierbar ist lediglich der Grundmodus des Strebens
nach gelingendem Leben und gegebenenfalls seine strukturellen
Rahmenbedingungen, seien diese sozio-kulturelle Anerkennungs-
(vgl. bei Rousseau Kapitel 12.5) oder psycho-dynamische Identitäts‐
strukturen (vgl. bei Kristeva Kapitel 18.1). Auch die normative Be‐
stimmung fällt höchst unterschiedlich aus und ist ein komplexes
Unterfangen, wie unter anderem in den Analysen zur kantischen
Verhältnisbestimmung der beiden Zwecke menschlicher Existenz
(vgl. Kapitel 13.2.4) und in den rousseauschen zur Identitätsbildung
(vgl. Kapitel 12.5) ersichtlich wird. Grundsätzlich wird eine prak‐
tisch-invariante Selbstliebe anerkannt, da sie als praktische Konse‐
quenz der personal-invarianten Selbstliebe verstehbar ist: Wenn in‐
dividuelle Existenz als solche bejaht wird, dann auch das Erstreben
ihres Gelingens. Allerdings wird in ihr bisweilen die Wurzel aller
Übel und allen Elends ausgemacht. Die genannten Ausdeutungen
des Typs praktisch-invarianter Selbstliebe hängen von den jeweili‐
gen zugrundeliegenden anthropologischen Prämissen und der Kon‐
zipierung von Normativität ab – sie ist also brennpunktartiges Spie‐
gelbild des jeweiligen Selbstverständnisses und normativen Selbst‐
verhältnisses.

1670 Foucault steht indes allen Vorstellungen von Vorgegebenheit kritisch gegen‐
über.

III. Die Typologie der Selbstliebe

652

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In die Logik des Typs invarianter Selbstliebe ist bereits sein Gegen‐
pol, die hervorgebrachte Selbstliebe, eingeschrieben, da die Vor- nur
als Aufgegebenheit existiert. Ihren Idealtypus hat sie in Rousseaus
Begriff vom »Amour-propre« als einer, wie er es nennt, »künstli‐
chen« Selbstliebe (vgl. Kapitel 12.3). Hierbei geht es nicht allein um
eine Ausgestaltung des invarianten Typs, sondern um die Annah‐
me, dass es eine Selbstliebe gibt, die als solche hervorgebracht ist.
Selbstliebe ist ein kulturgeschichtliches Produkt und Menschsein, so
zumindest Rousseau, geht mit der Hervorbringung von Selbstliebe
einher. Insofern ist die hervorgebrachte Selbstliebe selbst für die cha‐
rakteristische menschliche Lebensform faktisch invariant. Sowohl
die personal-invariante als auch die praktisch-invariante Selbstliebe
haben ein Pendant in der hervorgebrachten Selbstliebe mit der sie
zusammen eine Selbstliebe als Affirmation des Selbst und als Streben
nach einem glücklichen Leben bilden. Dies erkannt zu haben ist
wesentliches Verdienst der Analysen zu Anerkennungsverhältnissen,
wie sie in der französischen Moralistik und dann von Rousseau
vorgenommen worden sind (vgl. die Anfänge bei Erasmus von Rot‐
terdam, dann bei Nicole und Rousseau Kapitel 6.3, 10 und 12.3/12.5).
Die Grundidee besteht darin, dass eine Selbstliebe als Selbstwert‐
empfinden psycho-sozial bedingt ist und von der Anerkennung be‐
stimmter Eigenschaften, Leistungen oder Zugehörigkeiten abhängt
und dass zugleich das konkrete Streben nach dieser Anerkennung
durch sozial vermittelte Erwartungen und Wertschätzungen mit her‐
vorgebracht wird. Affirmation seiner selbst, Streben nach Glück und
sozio-kulturelle Einbettung bilden einen komplexen Sinnzusammen‐
hang gegenseitiger Hervorbringungen – in der Sprache Rousseaus:
Der »Amour-propre« ist nicht nur eine Ausgestaltung des »Amour
de soi«, sondern markiert etwas Neues, folgt einer eigenen Logik
und bildet einen hervorgebrachten Typ von Selbstliebe. Wie diffi‐
zil das Verhältnis von invarianter und hervorgebrachter Selbstliebe
ist, wird nicht nur bei Rousseau, sondern auch bei Kant ersicht‐
lich, wenn dieser eine Verhältnisbestimmung von unbedingtem und
bedingtem Wohlgefallen gegenüber sich selbst, also von Selbstach‐
tung und Selbstschätzung, im »Amor complacentiae« vornimmt
(vgl. Kapitel 13.2.3/13.3.3). Mit Rousseau ist nicht davon auszuge‐
hen, dass sich hervorgebrachte und invariante Selbstliebe notwendig
symbiotisch verhalten. Sie können auch gegenläufig sein. Das ist ins‐
besondere dann der Fall, wenn eine hervorgebrachte Selbstliebe zu

1. Systematisierung nach Typenachsen der Selbstliebe

653

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer Fremdbestimmung des Individuums führt, sodass die Grund‐
bejahung der personal-invarianten Selbstliebe von der ausbleiben‐
den Bejahung der personal-hervorgebrachten Selbstliebe überlagert
wird und das Streben der praktisch-hervorgebrachten Selbstliebe
eine Gestalt annimmt, die eine Erfüllung der invarianten Selbstliebe
unmöglich macht. Das ist das Elend der entfremdeten Existenz.

Die Achse invariant-hervorgebrachter Selbstliebe sagt als solche
nichts über die normativen Bewertungen ihrer Typen aus. Wie
ausgeführt, wird die invariante Selbstliebe grundsätzlich in beiden
Formen bejaht – zu denken ist etwa auch an Kants »Anlage zum
Guten« (vgl. Kapitel 13.2.2) oder an Rousseaus Schilderung des
Menschen vor der Zivilisation (vgl. Kapitel 12.1). Auch der Typ
hervorgebrachter Selbstliebe gilt beiden nicht als kritikwürdig – so
kann sich laut Rousseau erst durch sie die Größe des Menschen
manifestieren. Problematische Formen ergeben sich vielmehr erst
als Ausgestaltungen im Zusammenspiel von invarianter und hervor‐
gebrachter Selbstliebe. Die entscheidende ethische Frage ist folglich,
wie sie der Mensch so gestalten kann, dass sie gute Formen an‐
nimmt, die seine Größe und nicht sein Elend verkörpern. In der
Ambivalenz invariant-hervorgebrachter Selbstliebe bündelt sich das
selbst verantwortete Drama menschlicher Existenz. Anders als Kant
geht Rousseau dabei davon aus, dass die invariante Selbstliebe einen
wichtigen normativen Orientierungsmaßstab darstellt. Die konkrete
Ausgestaltung der Selbstliebe, zusammengesetzt aus invariantem und
hervorgebrachtem Typ, ist die ethische Aufgabe des Selbstverhältnis‐
ses. Ihr liegen die beiden großen, aus dem Panorama rekonstruier‐
baren, mit Selbstliebe verbundenen normativen Herausforderungen
zugrunde:

1. Die erste Herausforderung besteht in der Frage, wie sich die
Ausgestaltungen der personal/praktischen-invarianten/hervor‐
gebrachten Selbstliebe zu einem Leben in Gemeinschaft ver‐
halten, da die Ausdeutungen als Streben nach eigener Überle‐
genheit (vgl. bei Rousseau Kapitel 12.2), nach dem Eigenen
(vgl. bei Luther, Fénelon und Stirner Kapitel 7.1, 9.2.1 und 14.1),
nach der Erfüllung eigener Neigungen, die sich im Zweifelsfall
die Ausnahme vom moralischen Gesetz genehmigt (vgl. bei
Kant Kapitel 13.1), oder etwa nach Selbstermächtigung (vgl. bei

III. Die Typologie der Selbstliebe

654

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nietzsche Kapitel 15.3.3) extrem antisoziale Haltungen und
Praktiken nach sich ziehen können. Die Frage ist, wie sich eine
Selbstliebe als Streben nach dem eigenen Glück, verstanden
als dem für einen selbst Guten, zum allgemeinen Guten ver‐
hält. Dies kann als die moralische1671 Kernfrage bezeichnet wer‐
den, die – wie in der Achse harmonisch-anarchischer Selbstlie‐
be deutlich werden wird – sehr unterschiedlich beantwortet
wird. Im theologischen Kontext erweitert sich die Frage da‐
hingehend, ob die Gottesgemeinschaft Mittel im Streben oder
Selbstzweck ist (vgl. bei Thomas von Aquin Kapitel 4.3). Selbst‐
liebe als Bestandteil eines »Ordo amoris« aufzufassen (vgl. die
christlich-theologische Variante bei Augustinus, Bonaventura
und Thomas von Aquin Kapitel 2.1.2, 3 und 4.2.2 und die von
Scheler Kapitel 16.2.2) ist nur eine mögliche Antwort, deren pa‐
zifizierendes Potenzial allerdings schnell dahinschmilzt, sobald
– anders als in den theologisch grundierten Fassungen – der
»Ordo amoris« selbst als allein menschlich generierter erachtet
wird.

2. Die zweite normative Herausforderung besteht, wie eine Ge‐
samtschau der Szenerien des Panoramas zeigt, in der Uneinig‐
keit darüber, ob eine Selbstliebe als Streben nach dem für einen
selbst Guten material näher bestimmt werden kann, und wenn
ja, ob dies über allgemeine Prinzipien des Selbstverhältnisses
hinausgeht, ob sich allgemeine Bedingungen des Gelingens des
Strebens benennen lassen, wenn sich derartige Bestimmungen
formulieren lassen, für wen sie unter welchen Bedingungen
gelten und welche Art von Normativität ihnen zueigen ist sowie
schließlich darüber, mit welchen Mitteln diese Fragen geklärt
werden können. Dies kann als die ethische Kernfrage – begriff‐
lich unterschieden von moralisch – bezeichnet werden. Die
kantische Konstatierung der Unmöglichkeit einer Pflicht zur
Selbstliebe in Abgrenzung von den Pflichten gegenüber sich
selbst (vgl. Kapitel 13.3), die augustinische Identifizierung des

1671 »Wir machen von der praktischen Vernunft einen moralischen Gebrauch,
wenn wir fragen, was gleichermaßen gut ist für jeden; einen ethischen
Gebrauch, wenn wir fragen, was jeweils gut ist für mich oder für uns«
(Habermas, Texte (1992), 149. H.i.O). Eine Analyse der Differenzierung von
moralischem und ethischem Rechtfertigungskontext bietet Schmidt, Handeln
(2017), 353–378.

1. Systematisierung nach Typenachsen der Selbstliebe

655

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Glücks mit dem ewigen Heil (vgl. Kapitel 2.1.3) und die rous‐
seausche Gestaltungsoffenheit des »Amour-propre« im Feld
normativer Ansprüche sind drei voneinander stark abweichen‐
de Wege für die Skizzierung einer Antwort.

Alle weiteren Achsen der Typologie bauen auf dieser Grundanforde‐
rung einer normativen Gestaltung der Selbstliebe auf. Sie bestimmen
in ihrer Polarität, worin jeweils die gute Gestaltung gesehen wird
und geben damit Antwort auf die beiden soeben dargelegten zentra‐
len normativen Herausforderungen. Darüber hinaus verweisen sie
auf einen Zusammenhang, der sich im Panorama als untrennbar mit
beiden normativen Fragen verknüpft herausgestellt hat und sich als
dritte Herausforderung formulieren lässt:

3. Die Frage nach dem normativen Selbstverhältnis ist nicht un‐
abhängig davon zu beantworten, was unter dem Selbst verstan‐
den wird und welche weiterführenden Bestimmungen ihm zu‐
geschrieben werden. Dies kann als anthropologische Kernfrage
bezeichnet werden. Moralische, ethische und anthropologische
Herausforderung sind untrennbar verknüpft und bedingen sich
in ihren Bestimmungen gegenseitig. Die Klärung des normati‐
ven Selbstverhältnisses ist nicht ohne eine Thematisierung des
Verständnisses vom Selbst möglich und umgekehrt. So setzt
etwa die Achse invariant-hervorgebrachter Selbstliebe bereits
eine bestimmte, von den meisten Szenerien geteilte, Vorstellung
vom Selbst voraus. Dass dies jedoch nicht selbstverständlich ist,
sondern bereits auf einer anthropologischen Deutung aufruht,
sei durch den Kontrastentwurf im Weiteren veranschaulicht.

Die konstruktive Spannung der Typen invarianter und hervorge‐
brachter Selbstliebe wird bisweilen grundsätzlich infrage gestellt,
indem die Existenz des Pols der Invarianz zurückgewiesen wird.
Ein wichtiges Beispiel hierfür formuliert Nietzsche, für den Selbst‐
liebe die eigene Hervorbringung des souveränen Individuums in
einem unendlichen Prozess ist, das sich seine Form selbst gibt und
dessen Stärke sich darin erweist, Vorgegebenheiten zu überschrei‐
ten (vgl. Kapitel 15.2/15.3.3). Auf diesen Gedanken Nietzsches baut
Foucault mit der diskursiven Auflösung von Vorstellungen der Inva‐
rianz und Normalität und seinem Plädoyer für eine Selbstsorge im
Modus eines (ästhetischen) Lebensstils kreativer Selbsterfindung auf
(vgl. Kapitel 17.1/17.4). Die personal-invariante Selbstliebe wird von

III. Die Typologie der Selbstliebe

656

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nietzsche explizit zurückgewiesen, indem er sie als Auszeichnung
weniger Menschen versteht, die sich entsprechend lieben können
und dürfen. Dies geht mit einer Umwertung der Bedingungen des
Werthaften einher. Hinsichtlich der praktisch-invarianten Selbstliebe
wäre diskutabel, ob sie bei Nietzsche die naturalistische Ausdeutung
eines allgemeinen Willens zur Macht erfährt. Dies entspricht aller‐
dings nicht der hier verfolgten Hermeneutik (vgl. Kapitel 15). Fou‐
caults Diskursivierung löst beide Formen der Invarianz auf. Wird
dieser Spur weiter gefolgt, würde sich natürlich die Bipolarität der
Achse in ein Monopol hervorgebrachter Selbstliebe wandeln. Die‐
ser Thematik liegen fundamentale philosophische Fragestellungen
zugrunde, die für das Erstellen der Typologie nicht entschieden
werden müssen. Verwiesen sei nur auf den »Weg normativer Be‐
gründung« (Kapitel 12.1 bei Rousseau) und »Das ›Weibliche‹ und
›Mütterliche‹« (Kapitel 18.5 bei Kristeva), aus denen sich erschließt,
wie ein invarianter Typ rekonstruiert werden kann, ohne unplau‐
sible metaphysische Annahmen zu implizieren. Selbst wenn eine
invariante Selbstliebe abgelehnt wird, bleiben die drei identifizierten
Kernfragen als solche bestehen.

1.2. Indifferent-ermöglichte und aktive Selbstliebe

Ist einmal anerkannt, dass Selbstliebe der Gestaltung bedarf, stehen
grundsätzlich zwei Modi zur Verfügung. Dies sind die Typen einer
indifferent-ermöglichten und einer aktiven Selbstliebe. Dabei mar‐
kiert ersterer, zumindest in seiner starken Variante, die Ausnahme
im Panorama. Ihm liegt die Vorstellung zugrunde, dass die aktive
Gestaltung des Selbstverhältnisses als solche schon problematisch
ist. In der starken Variante wird darin die Quelle allen Elends
und Übels gesehen. Damit richtet sich dieser auch als mystische
Selbstliebe zu bezeichnende Typ nicht nur gegen eine Gestaltung
der Selbstliebe, sondern noch fundamentaler gegen das Akzeptieren
der praktisch-invarianten Selbstliebe und stellt dem Streben und
Sorgen Grundhaltungen der Gelassenheit, Demut und Dankbar‐
keit gegenüber (vgl. in den biblischen Zeugnissen, bei Augustinus,
Bonaventura, Meister Eckhart, Luther und Fénelon Kapitel 1.2, 2.2,
3, 5.2, 7.1 und 9.2.2). Die anvisierte Selbstliebe ist eine, die sich
paradoxerweise dadurch auszeichnet, nicht aktiv hervorgebracht

1. Systematisierung nach Typenachsen der Selbstliebe

657

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu werden und nicht aktiv zu sein, sondern einen Status der In‐
differenz zu erlangen, in dem wiederum ein gelingendes Leben
gesehen wird. Interessanterweise integriert auch Nietzsche in sein
Aktivitätspathos der Selbstbejahung das Moment der Affirmation
der Entzogenheit als auszeichnenden Höhepunkt der Wenigen im
»Amor fati« (vgl. Kapitel 15.3.3). Im religiösen Kontext kann das
Paradoxon dadurch gelöst werden, dass die indifferente Selbstliebe
als von Gott ermöglicht und geschenkt geglaubt wird. Inwiefern eine
Auszeichnung des Menschen darin gesehen wird, Gott dazu zwingen
zu können (vgl. bei Meister Eckhart Kapitel 5.2), ist unterschiedlich.
Indifferent-ermöglichte Selbstliebe kann dann mit personal-invari‐
anter Selbstliebe zusammen bestehen (vgl. den Seelenfunken bei
Meister Eckhart Kapitel 5.1) oder letztere kann ganz vom Gottesver‐
hältnis aus perspektiviert sein (vgl. in den biblischen Zeugnissen, bei
Augustinus, Luther und Fénelon Kapitel 1.2, 2.2., 7.1 und 9.2.2). Hier
können sich normative Abwertung invarianter Selbstliebe und das
Plädoyer für eine indifferent-ermöglichte Selbstliebe ergänzen: Das
Gute ist ausschließlich theozentrisch gefasst. Alle Ausformulierun‐
gen von Selbstliebe, die in ihr das Ziel einer grundsätzlichen Ego-
Transzendenz festmachen, ob nun religiös eingebettet oder nicht,
folgen dem Typ einer Selbstliebe im Modus der Indifferenz. Allen
im Weiteren zu entfaltenden Aspekten einer aktiven Gestaltung der
Selbstliebe stehen sie kritisch gegenüber, da in ihr ein Verfehlen des
für einen selbst Guten ausgemacht wird. Die moralische Schwierig‐
keit indifferent-ermöglichter Selbstliebe liegt darin, dass, selbst wenn
sie in letzterem Punkt Recht behalten sollte, damit nicht per se eine
Rechtfertigung gegeben ist, auf die aktive Gestaltung normativer
Selbst- und Fremdverhältnisse verzichten zu dürfen. Aus der schwä‐
cheren Version einer indifferent-ermöglichten Selbstliebe lässt sich
hingegen der Hinweis auf die Grenzen des Gelingens aktiver Selbst‐
liebe entnehmen. Die Annahme von Entzogenheiten, Unbeliebigkei‐
ten und Begrenzungen sind dann als Bestandteil von Selbstliebe
anzusehen, die gerade fehlgeht, wenn sie jene aktiv überwinden will.
Dies lässt sich auch so formulieren, dass indifferent-ermöglichte und
aktive Selbstliebe Vor- und Aufgegebenheit als irreduzible Momente
des Selbstverhältnisses akzentuieren.

III. Die Typologie der Selbstliebe

658

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.3. Harmonische und anarchische Selbstliebe

Das im Panorama immer wieder auftauchende normative Grund‐
problem lautet, wie die Selbstliebe so gestaltet werden kann, dass
sie für ein gelingendes Zusammenleben und für das eigene Glück
nicht hinderlich, sondern idealerweise sogar förderlich sein kann.
Dies kann auch als Frage nach dem Verhältnis von Selbstliebe und
Gutem gefasst werden. Wird dem Modus indifferent-ermöglichter
Selbstliebe nicht gefolgt, trägt der Mensch aktive Verantwortung
für eine derartige Verhältnisbestimmung und Verhältnisrealisierung.
Diese hängen wiederum davon ab, welches Verständnis von Selbst‐
liebe auf der Achse Harmonie-Anarchie vertreten wird. Vier Typen
lassen sich ausmachen, denen unterschiedliche Auffassungen der
»moralischen Topographie«1672 zugrundeliegen:

1. Der Typ natürlich-harmonischer Selbstliebe besagt, dass das
Grundstreben der Selbstliebe von sich aus prinzipiell mit dem ei‐
genen und anderen gelingenden Leben kompatibel ist. Selbstliebe
ist Bestandteil einer harmonisch eingerichteten Welt, in der Stre‐
ben, Glück und normative Forderungen keinen Gegensatz bilden
(vgl. in Aufgriff stoischen Denkens bei Pufendorf Kapitel 11). Dieser
optimistische Grundgedanke einer integrierten Anthropologie und
Kosmologie oder Naturphilosophie kann schöpfungstheologisch un‐
terlegt sein und dabei eine grundsätzliche Konvergenz des Guten mit
dem für einen selbst Guten annehmen (vgl. bei Thomas von Aquin
und Ficino Kapitel 4.3 und 6.1), ist aber auch als nicht-religiöser dar‐
stellbar (vgl. bei Rousseau Kapitel 12.1). Einen Höhepunkt erreicht
dieser Typ zum einen in der britischen Moralphilosophie (vgl. et‐
wa bei Shaftesbury, Butler und Campbell Kapitel 11) und in der
Vorstellung einer vernünftigen Selbstliebe (vgl. etwa bei Thomasius
Kapitel 11): Die natürliche Ausstattung des Menschen, zu der die
Selbstliebe zählt, muss mit Hilfe der Vernunft nur geformt und inte‐
griert werden, woraufhin die Selbstliebe schon hingeordnet ist. Ihr
ist Vernunftgemäßheit eingeschrieben. Sie bildet keinen Gegenpol
zur Tugendhaftigkeit, sondern ist Bestandteil einer grundsätzlich
harmonisch eingerichteten Natur, sodass »vernünftig« keine der

1672 Zur »moralischen Topographie« vgl. in den »Methodischen Grundlagen«
Kap. 1.6.

1. Systematisierung nach Typenachsen der Selbstliebe

659

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstliebe äußerliche und nachträglich erwirkte Bestimmung ist.
Selbstliebe ist Teil eines vernünftigen »Ordo amoris«. Eine dement‐
sprechend geordnete Selbstliebe wird als in normativer Hinsicht
gute Selbstliebe aufgefasst, wobei Ordnen als Ausbilden und nicht
etwa als Unterjochen oder Einhegen aufgefasst wird. Zugleich wird
davon ausgegangen, dass Lieben in vernünftiger Selbstliebe nicht
nur den normativen Ansprüchen Rechnung trägt, sondern auch ein
glückliches Leben ist. Zum anderen geht die tendenziell vernunftkri‐
tische Konzeption Schelers von einer inneren Verschränktheit von
Selbstliebe und normativer Ordnung aus. Hier sind beide Aspekte
noch viel stärker aufeinander bezogen, da die Ordnung der Werte
mit Hilfe der Selbstliebe gewonnen wird und letztere so zu formen
ist, dass sie erstere erschließen kann. Selbstliebe und das Gute bilden
ein natürlich-harmonisches Gefüge (vgl. Kapitel 16.2.2), ohne dass
bei Scheler allerdings jenes mit dem für einen selbst Guten zusam‐
menfallen muss.

2. Die imperativisch-geordnete Selbstliebe teilt mit dem ersten Typ
das Ideal einer geordneten Selbstliebe, nur wird die Harmonie nicht
als in der Natur grundgelegt aufgefasst. Selbstliebe und normative
Anforderungen sind nicht auf Konvergenz hin angelegt. Vielmehr
stellt das Gute eine die Selbstliebe beanspruchende Forderung dar.
Eine erreichte Harmonie ist also wesentlich stärker auf ein aktives
Eingreifen des Menschen zurückzuführen, für das keine bildende
Formung der Selbstliebe ausreicht, sondern einhegender Zwang er‐
forderlich ist. Dieser Typus ist in vielen Szenarien belegt und nimmt
verschiedene Ausformungen an, wobei die erste Form einen Über‐
gang von der natürlich-harmonischen zur imperativisch-geordneten
Selbstliebe darstellt:

a. Indifferent-ermöglichte Selbstliebe setzt an dem Punkt an, dass
die faktische Selbstliebe in ihrem Grundstreben neu ausgerich‐
tet werden muss. Das notwendige Eingreifen ist dabei allerdings
nicht als Aktivität verfasst. Erfährt die indifferente Selbstliebe
eine entsprechende Ordnung, stellt sich eine innere Harmonie
zwischen ihr, dem Selbst und anderen ein. Sie wird zur harmo‐
nischen Selbstliebe.

b. Der Gedanke, dass Selbstliebe unter ein moralisches Gesetz ge‐
fasst werden muss, findet sich idealtypisch bei Immanuel Kant
(vgl. Kapitel 13.1). Vernünftige Selbstliebe ist eine von der prak‐

III. Die Typologie der Selbstliebe

660

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tischen Vernunft geordnete Selbstliebe, der keine entsprechen‐
de Hinneigung zueigen ist. Der Bestimmung des Verhältnisses
der Zwecke des Menschen liegt keine Konvergenz-, sondern
tendenziell eine Konfliktanthropologie zugrunde. Auch hier gilt
eine geordnete Selbstliebe in normativer, gleichwohl nicht mo‐
ralischer Hinsicht als gute Selbstliebe. Harmonie ist dabei in
Übereinstimmung mit dem moralischen Gesetz erzielbar, aber
nicht notwendig mit der Realisierung des eigenen Glücks. Den
daraus resultierenden existenziellen Anschlussfragen schenkt
Kant breite Aufmerksamkeit (vgl. Kapitel 13.3.1).

c. Einer ähnlichen Grundidee imperativisch-geordneter Selbstlie‐
be folgt der christliche »Ordo amoris« in der augustinischen
Tradition (vgl. bei Augustinus und Luther Kapitel 2.1.2 und 7.1).
Die Selbstliebe des gefallenen Menschen bedarf einer gnaden‐
haft ermöglichten Neuorientierung an einer von Gott gegebe‐
nen normativen Ordnung. Die Sünde markiert den entschei‐
denden Unterschied zur natürlich-harmonischen Selbstliebe,
da durch sie die in der Schöpfung ursprünglich gegebene Har‐
monie zerstört worden und sie nun einem grundsätzlichen
Widerstreit zu Gott und seinem Gesetz gewichen ist. Eine
Übereinstimmung von Selbstliebe und Gutem ist erst durch
die göttlich gewirkte Inversion der menschlichen Selbstliebe
möglich. In ihr konvergieren gelingendes Zusammenleben mit
Gott und den Mitmenschen und eigenes Glück, verstanden
als Heil (vgl. bei Bonaventura Kapitel 3). Bisweilen ergibt sich
hier eine Schnittmenge mit der indifferenten Selbstliebe. Der
Pol der Gottesbeziehung wird im »Ordo amoris« um den des
Nächsten und die Nächstenliebe als weitere Regelungsinstanz
der Selbstliebe ergänzt. Sie grenzt die Selbstliebe in ihrer Ausge‐
staltung ein, indem sie dem praktischen Handeln durch den
Primat des Nächsten eine andere Richtung weist (vgl. in den
biblischen Schriften, bei Bernhard von Clairvaux und Luther
Kapitel 1.3, 3 und 7.1).1673 Von ihm und nicht von der Selbstliebe
aus bestimmt sich das gute Handeln.

d. Die imperativisch-geordnete Selbstliebe tritt auch bei Hobbes
als staatliche Einhegung des individuellen Strebens in Erschei‐

1673 Für Bernhard von Clairvaux ist diese Form gemäßigter Selbstliebe auf der
untersten Stufe des mystischen Aufstiegs angesiedelt.

1. Systematisierung nach Typenachsen der Selbstliebe

661

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nung (vgl. Kapitel 8.2). Harmonie meint dabei die Überein‐
stimmung des individuellen Verhaltens mit den Erfordernissen
des gemeinschaftlichen Zusammenlebens und mit dem Inter‐
esse eigener Erhaltung. Es ist notwendigerweise erzwungen,
da stärker noch als bei Kant von einer grundsätzlichen Kon‐
flikthaftigkeit zwischen den Bestrebungen mehrerer Individuen
ausgegangen wird. Der Zwang begründet sich aber nicht durch
ein moralisches Gesetz oder eine göttliche Ordnung, sondern
aus dem den Leviathan errichtenden Streben nach Erhaltung
selbst.

e. Zum gleichen Typ zählt eine Selbstliebe, bei der das Moment
des Zwangs weniger offensichtlich direkt ist, wie etwa bei
Nicole. Hier ist es die Sozialisation in und durch eine Gemein‐
schaft, die den »Amour-propre« in eine sozial-kompatible Fas‐
sung bringt. Die geordnete ist die ehrenhafte Selbstliebe des
zivilisierten Individuums, das sich häufig gar nicht bewusst
ist, dass seine Selbstliebe eine Ordnung erfahren hat (vgl. bei
Mandeville und Nicole Kapitel 11 und 10). Der milde Zwang
erfolgt über die gesellschaftlich etablierten Anerkennungsme‐
chanismen. Harmonie ist dabei sowohl mit den Vorstellungen
eines gelingenden Zusammenlebens als auch mit den eigenen
Interessen herstellbar, weniger allerdings mit moralischen An‐
sprüchen. Eine ehrenhaft-geordnete Selbstliebe ist nicht per se
eine in normativ-moralischer Hinsicht gute Selbstliebe, da –
so Nicole und in deutlich abgeschwächter Variante auch Man‐
deville – das Gute von seinem normativen Anspruch her ein
Handeln aus selbstinteressierter Selbstliebe transzendiert.

Alle Varianten einer imperativisch-geordneten Selbstliebe gehen da‐
von aus, dass die Selbstliebe des Individuums als Streben nach
seinem eigenen Glück einer Einhegung oder Formung bedarf, die
sie mit einer wie auch immer gearteten normativen Ordnung, die
sie – außer bei Hobbes – nicht aus sich selbst begründen kann,
kompatibel werden lässt. Dies kann in Gestalt einer Beschränkung
ihrer praktischen Ausübung und/oder in einer charakterlichen For‐
mung geschehen. Zunächst widerstreitet die Selbstliebe dabei der
Ordnung, woraus der notwendige Zwang resultiert. Anders als im
natürlich-harmonischen Typ wird nicht davon ausgegangen, dass
gelingendes Zusammenleben, das eigene gute Leben, natürliches
Bestreben und normative Anforderungen bruchlos in einem harmo‐

III. Die Typologie der Selbstliebe

662

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nischen Gesamtgefüge existieren. Im Panorama der Selbstliebe ist
der Typ imperativisch-geordneter Selbstliebe ein in vielen Szenerien
dominanter Typ und stellt die Standardlösung für die moralische
Kernfrage der Selbstliebe dar.

3. Auf der Achse harmonisch-anarchischer Selbstliebe knüpft der
Typ geordnet-tragischer Selbstliebe an die bereits in der imperati‐
visch-geordneten Selbstliebe sichtbar werdende Problematik an, kei‐
ne Harmonie zwischen allen Dimensionen herstellen zu können.
Menschlicher Existenz als von Selbstliebe bestimmter wohnt ein
Moment des Tragischen inne, da die Frage nach der Selbstliebe nicht
damit als abgegolten betrachtet wird, in eine normative Ordnung
eingefügt zu werden. Darüber hinaus muss in den Blick genommen
werden, wie eine gelingende individuelle Existenz zugleich annähe‐
rungsweise möglich ist, ohne normative Ansprüche zu verabschie‐
den (vgl. bei Rousseau Kapitel 12.5). Anders formuliert: Die Bestim‐
mungen der Achse invariant-hervorgebrachter Selbstliebe werden
nicht einfach in eine normative Ordnung eingepasst, sondern stärker
in ihrem Eigenwert beachtet. Die den ersten Typ charakterisierende
Annahme einer Harmonie wird in der Konsequenz in einen faktisch
unerreichbaren Grenzgedanken transformiert. Der Typ kennt eine
säkulare und eine religiöse Variante:

a. Die religiöse Form fasst menschliche Selbstliebe als im grund‐
sätzlichen Widerstreit zu Gott und des auf ihm gegründeten
Guten auf (vgl. bei Augustinus, Luther und Fénelon Kapitel 2.2,
7.1 und 9.2.1). Die Tragik besteht darin, als Mensch in dieser
falschen Existenzweise der Gegenläufigkeit gefangen zu sein.
Im Extrem zieht dies einen Widerspruch zwischen dem natürli‐
chen Glücksstreben, gelingendem Zusammenleben und norma‐
tiv-religiös begründeten Ansprüchen nach sich. Für das daraus
resultierende Elend gibt es kein menschliches, sondern nur ein
göttliches Heilmittel und die Kenntnis von ihm verschärft zu‐
gleich die Dramatik des Elends, da dem Menschen der Wider‐
spruch zwischen seiner Selbstliebe und dem Guten nur noch
offensichtlicher vor Augen tritt. Erlösung von der tragischen
Selbstliebe verspricht die Begnadigung, die sie in die dargelegte
Form imperativisch-geordneter Selbstliebe transformiert. Dabei
kommt dem Heil als objektiver Glücksvorstellung die wichtige
Funktion zu, die Übereinstimmung des Guten mit dem für

1. Systematisierung nach Typenachsen der Selbstliebe

663

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einen selbst Guten zu verbürgen und so die Tragik der Inkom‐
patibilität von Selbstliebe und Gutem eschatologisch aufzuhe‐
ben. Die Überwindung der Tragik kann es hier freilich nur als
religiöse geben.

b. Der säkularen Variante geordnet-tragischer Selbstliebe liegt das
Ende der Überzeugung religiöser Kompensations- und Trans‐
formationsversprechen zugrunde. Insofern handelt es sich bei
ihr, wie sie im Panorama maßgeblich von Rousseau und Krist‐
eva vertreten wird, um eine genuin moderne Auffassung. Für
den »Amour-propre« gibt es kein Heilmittel, das die verschie‐
denen Dimensionen menschlicher Existenz in ihrer relationa‐
len Einbettung so zu versöhnen vermöchte, dass die grundsätz‐
liche Tragik überwunden werden könnte (vgl. bei Rousseau
Kapitel 12.5). Gleichzeitig ist jene kein naturgegebenes Phäno‐
men, sondern menschlich hervorgebracht und daher potenziell
abzumildern, wobei sich unterschiedliche Lösungswege denken
lassen (vgl. bei Rousseau Kapitel 12.4). Die Grundfrage der tra‐
gischen Selbstliebe besteht darin, wie weit menschliches Leben
von dem Grenzgedanken harmonischer Identität entfremdet
ist und wie dies in der Immanenz zumindest ein Stück weit
aufgefangen werden kann. Die Konfliktlinien verlaufen dabei
sowohl zwischen interpersonalen als auch intrapersonalen An‐
sprüchen. Tragisch bleibt diese Selbstliebe, weil sie zugleich
Krankheit und Therapie ist und sich in diesem Zirkel nicht auf‐
zuheben vermag. Entsprechend formuliert Kristeva das narziss‐
tische Gefängnis des modernen Individuums (vgl. Kapitel 18.2).
Auch bei ihr stellt sich nach dem Ende religiöser Einbettungen
der Selbstliebe die Frage, wie die psycho-soziale Tragik des Sub‐
jekts unter den Bedingungen der Spätmoderne dahingehend
abgefedert werden kann, dass Leben wieder eine Bedeutung
erhält und dass das Subjekt sich selbst und andere wieder
zu lieben vermag, ohne dabei den integrierend-desintegrierten
Modus grundsätzlich verlassen zu können (vgl. Kapitel 18.6).
Der Grundkonflikt zwischen gelingender Existenz des Sub‐
jekts und normativer Ordnung wird von ihr noch schärfer
als von Rousseau gefasst, da sich in seinem Denken Grundli‐
nien der natürlich-harmonischen Selbstliebe fortsetzen, wohin‐
gegen Kristevas »Härethik« ästhetisch-anarchische Züge trägt
(vgl. Kapitel 18.3) und so bereits über die tragische Selbstliebe

III. Die Typologie der Selbstliebe

664

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hinaus den anderen Pol der Achse, die anarchische Selbstliebe,
anvisiert. Bei beiden bleiben die Abmilderungen geordnet-tra‐
gischer Selbstliebe gefährdet, da die Momente ihres Gelingens
fragil sind (vgl. bei Rousseau Kapitel 12.4.3). Wird die geordnet-
tragische Selbstliebe nicht als Konkurrenz gleichberechtigter
Ansprüche aufgefasst, kann eine normative Hierarchisierung
etwa im Sinne der kantisch imperativisch-geordneten Selbstlie‐
be angestrebt werden. Alternativ können normative Ansprüche
auch aufgegeben werden. Dies ist der vierte Typ einer antinor‐
mativen, anarchischen Selbstliebe.

4. Der Gegenpol zur natürlich-harmonischen Selbstliebe ist der Typ
anarchischer Selbstliebe. Mit ihr teilt sie zwar die Vorstellung, dass
Selbstliebe anders als in der imperativisch-geordneten und in der
geordnet-tragischen Selbstliebe keiner objektivierbaren Einhegung
bedarf. Während erstere allerdings davon ausgeht, dass dies auf‐
grund einer vorhandenen harmonischen Ordnung nicht notwendig
ist, weist letztere den Ordnungsgedanken und den der mit ihm ein‐
hergehenden Normativität grundsätzlich zurück. Die anarchische
Selbstliebe ist antinormativ in dem Sinn, dass es keine berechtigten
Ansprüche gegenüber dem Selbst gibt, jene vielmehr als entfrem‐
dend schädlich gelten (vgl. bei Nietzsche Kapitel 15.1.1). Sie ist
der einzige Typ, in dem die moralische Kernfrage der Selbstliebe
nicht nur nicht als Herausforderung existiert, sondern die morali‐
sche Verortung von Selbstliebe grundsätzlich aufgehoben wird. In
interpersonaler Hinsicht rechtfertigt das die radikale Durchsetzung
eigener Interessen (vgl. bei Stirner Kapitel 14.2). Alle allgemeinen
Vorstellungen vom Guten werden als unberechtigte Einschränkung
eigener Selbstliebe zurückgewiesen. Dies ist das Gegenprogramm
zu einer imperativisch-geordneten Selbstliebe im »Ordo amoris«.
In noch fundamentalerer Weise kann eine anarchische Selbstliebe
als agonale Hervorbringung des Selbst verstanden werden (vgl. bei
Nietzsche Kapitel 15.2): In der Auseinandersetzung mit normativen
Erwartungen formt das souveräne Individuum sich selbst. Interper‐
sonale und intrapersonale Konfliktlinien werden durch Stärke eli‐
miniert. Eine geordnete Selbstliebe existiert soweit, wie das starke
Selbst entsprechende Wertungen selbst setzt. Harmonie taucht da‐
bei nur als negatives Ideal auf. Die Selbstliebe »der Herde« folgt
dem Modell der imperativisch-geordneten Selbstliebe. In der anar‐
chischen Selbstliebe ist das Verhältnis von Gutem und Selbstliebe

1. Systematisierung nach Typenachsen der Selbstliebe

665

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dergestalt, dass letztere ersteres als eigenes freisetzt. Deswegen kennt
sie keine personal-invariante Selbstliebe. Dies unterscheidet sie fun‐
damental von der natürlich-harmonischen Selbstliebe. Gleichwohl
bleibt auch hier ein Moment des Tragischen bestehen, da zwischen
heroischer Selbstermächtigung und radikaler Vermachtung nur ein
schmaler Weg existiert (vgl. bei Nietzsche Kapitel 15.4 und ähnlich
bei Foucault Kapitel 17.4.2). Die Tragik taucht also nach dem Selbst‐
dispens von normativen Ansprüchen in anderer Form wieder auf.
Anarchische Selbstliebe kann nun im Modus der Souveränität per‐
manent gegen die ihr eingeschriebene Gefährdung ankämpfen. In
dem Sinn kulminieren in ihr eine gefährdete und eine souveräne
Selbstliebe, wohingegen die natürlich-harmonische Selbstliebe eine
entsprechende Dramatik nicht kennt. Oder sie fügt sich in ihr tragi‐
sches Moment, indem sie den Modus der Souveränität in den der
Indifferenz einzubetten versucht (vgl. bei Nietzsche Kapitel 15.3.3).

1.4. Uniformierte und individuierende Selbstliebe

Mit der vorangehenden Achse ist die der uniformierten-individuie‐
renden Selbstliebe verknüpft, da es auch hier um das Verhältnis
von Selbstliebe und normativer Ordnung geht. Im Hintergrund steht
die Frage, ob Selbstliebe individuierend wirkt oder uniformiert ein‐
gebettet werden soll. Die beiden zusätzlich denkbaren Varianten,
also eine uniformierend wirkende Selbstliebe und eine individuierte
Selbstliebe, haben im Panorama keinen großen Widerhall. Ledig‐
lich im mystischen Denken kann im weiten Sinn von einer uni‐
formierend wirkenden Selbstliebe gesprochen werden, wenn damit
die Überwindung der Vereinzelung und Ungleichheit in der Ein-Bil‐
dung in Gott bezeichnet wird (vgl. Kapitel 5.3). Selbstliebe überwin‐
det sich selbst in der Überwindung der Differenz. Eine individuierte
Selbstliebe könnte zumindest als indirekte so plausibilisiert werden,
dass es um die Schaffung der Ermöglichungsstrukturen von und die
Beseitigung der behindernden Faktoren von Individuierung geht.
Dies ist unter anderem Bestandteil von Rousseaus Diskussion des
»Amour-propre«, wenn etwa in Frage steht, ob individuell-singulä‐
re Formen der personal-hervorgebrachten Selbstliebe Anerkennung
erfahren können oder nicht. Eine direkt individuierte Selbstliebe
kann es jedoch nicht geben, da die Individuation sich wesentlich

III. Die Typologie der Selbstliebe

666

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als Aktivität des Selbst in Selbstbestimmung und Selbstrealisierung
vollzieht.

Die gemeinsame Frage hinter der uniformierten und individuie‐
renden Selbstliebe ist, ob der Fokus stärker auf eine notwendige
Normierung der Selbstliebe oder auf ihre kreative Gestaltungskraft
gelegt wird. Eine anarchische Selbstliebe betont letzteres, indem sie
die hervorgebrachte Selbstliebe sowohl in ihrer praktischen als auch
in ihrer personalen Form, auf die Ausgestaltung einer singulären
Existenz hin forciert. Eine geordnete Selbstliebe betont hingegen ers‐
teres. In der schwachen Version geht es dabei nur um eine normative
Einhegung der Ausübung der Selbstliebe, in der starken Version –
etwa in der vernünftigen Selbstliebe – um eine Charakterbildung,
sodass die Selbstliebe selbst uniformiert wird. Die personale Selbst‐
liebe der Individuen wird an allgemeinen Mustern ausgerichtet.
Die grundsätzliche Befürchtung der individuierenden Selbstliebe
besteht in ihrer uniformierten Einengung – etwa durch die charakt‐
erformende Wirkung sozialer Anerkennungsmuster (vgl. bei Nicole
Kapitel 10) – und die der uniformierten Selbstliebe im anarchischen
Potenzial der Individuierung. Während Augustinus und Hobbes die
Auflehnung des Menschen gegen die (göttliche) Ordnung fürchten
(vgl. Kapitel 2.2 und 8.2), bangen Nietzsche und Foucault um die
Entmündigung und Subjektivierung des Individuums durch das Ge‐
setz (vgl. Kapitel 15.1.1 und 17.2). In ihrer kontrastiven Fassung von
individuierender und uniformierter Selbstliebe sind sie Genossen, in
ihrer Favorisierung der Typen Antipoden.

Dass beide Momente der Selbstliebe eine Berechtigung haben, oh‐
ne dass damit in normativer Hinsicht Gleichrangigkeit einherginge,
wird von Kant betont, wenn er zwei Zwecke des Menschen formu‐
liert (vgl. Kapitel 13.3.1/13.3.2). Einerseits ist Selbstliebe essentiell im
Bestimmen und Erlangen des eigenen Glücks und wirkt damit indi‐
viduierend, andererseits muss sie durch das moralische Gesetz in
ihrer Ausgestaltung uniformiert und eingehegt werden. Diese Span‐
nung ist bei Rousseau vorformuliert als eine zwischen einer not‐
wendig individuellen Ausgestaltung des »Amour-propre« bei gleich‐
zeitiger Einbettung in sozialförderliche (Anerkennungs-)Strukturen
(vgl. Kapitel 12.4.3/12.5): Émile muss lernen, Individuum und Bür‐
ger zu sein. Beides hängt an der Ausformung der Selbstliebe.
Der Verlust des Gleichgewichts der beiden Pole kennzeichnet das
Elend des zeitgenössischen Menschen im Sinne eines degenerierten

1. Systematisierung nach Typenachsen der Selbstliebe

667

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Amour-propre«, der sowohl für die Menschen, die zu wenig sie
selbst sind, als auch für die, die zuviel sie selbst sein wollen, und
so zum Unglück ihrer selbst und der Gemeinschaft werden, prägend
ist. Auch Thomas von Aquin kennt bereits eine entsprechende Dop‐
pelperspektivität einer in der Selbstfreundschaft individuierend wir‐
kenden und zugleich im »Ordo amoris« uniformierten Selbstliebe
(vgl. Kapitel 4.1.1f ). In der tugendhaften Selbstbildung, orientiert
am objektiv Guten, kommt es so zur inneren Verschränkung beider
Momente: Die individuierende Selbstliebe gibt sich eine uniformier‐
te Ausprägung. Sie wirkt gegenüber sich selbst uniformierend. Ähn‐
liches gilt für Scheler mit der Selbstliebe als Erschließungsquelle
des individuellen »Ordo amoris«, der zugleich an der universellen
Wertrangordnung partizipiert und sich in seiner Ausgestaltung nach
ihr richtet (vgl. Kapitel 16.2.1). Das innovative Moment besteht auch
hier in der inneren Verschränkung beider Typen: Die Selbstliebe ist
eine kreativ-individuierende Kraft, die als Werterschließung zugleich
eine normative Einbettung des Selbst hervorbringt. Allerdings ist es
hier nicht die Selbstliebe als solche, die uniformiert wird.1674 Wäh‐
rend die christliche Tradition, sofern sie die Doppelperspektivität
von individuierender und uniformierter Selbstliebe anerkannt, stär‐
ker auf eine innere Kongruenz beider Momente hinausläuft, wird
von anderen Ansätzen bisweilen ein fundamentaler Konflikt zwi‐
schen Individuierung und Uniformierung in dem Sinn konstatiert,
dass letztere erstere in existenziell bedeutsamer Weise behindert,
oder die Individuierung eine uniformierte Einbettung unmöglich
macht, was letztlich in einer tragischen Selbstliebe münden kann.
Im Extremfall handelt es sich nicht nur um einen Widerspruch zwi‐
schen Selbstrealisation und normativen Ansprüchen, sondern um
eine individuierende Selbstliebe, die die Tragik in das Selbst verla‐
gert, indem es als Fragmentiertes konstatiert oder gar angezielt wird
(vgl. grundsätzlich bei Nietzsche, Foucault und Kristeva Kapitel 15,
17, 18). Uniformierung wird als Ideal externer oder interner Stimmig‐
keit zurückgewiesen oder als nicht realisierbar angesehen.

1674 Unter Beachtung der individuierenden Wirkung der Selbstliebe im Erschlie‐
ßen der individuellen Bestimmung kann in der Szenerie Schelers der Typ
einer uniformierenden Selbstliebe ausgemacht werden, wenn damit die Er‐
schließung der objektiven Wertrangordnung durch die Selbstliebe gemeint
ist. Allerdings ist umstritten, inwieweit bei Scheler von einer universal-objek‐
tiven Wertewelt gesprochen werden kann (vgl. Kap. 16.2.6/16.3).

III. Die Typologie der Selbstliebe

668

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.5. Beharrende und transformative Selbstliebe

Der nächsten Typen-Achse liegt die Frage zugrunde, ob Selbstliebe
stärker darauf abzielt, einen Status quo des Selbst zu bewahren oder
ihn dynamisch zu überschreiten. Die Grundidee beharrender Selbst‐
liebe besteht darin, dass das Gute bereits im gegenwärtigen Selbst
erreicht und abzusichern ist. Drei Formen treten im Panorama pro‐
minent in Erscheinung:

1. Die praktisch-invariant/hervorgebrachte Selbstliebe wird mit
der Erhaltung des Selbst identifiziert. Dies hat in der Oikeiosis-
Tradition seine Wurzeln und erreicht nach dem Ablegen der
teleologischen Ausrichtung seinen Höhepunkt bei Hobbes
(vgl. Kapitel 8.1). Beharrende Selbstliebe gipfelt in neuzeitlicher
Selbsterhaltung, der es an erster Stelle darum geht, das existie‐
rende Leben als solches zu bewahren. Dies gilt als notwendige
Existenzsicherung.

2. Eine weitere Form richtet sich auf einen im Selbst vorhande‐
nen Wert oder eine Würdigkeit und will in der Realisierung
dieses Eigenen Selbstverlust verhindern (vgl. bei Rousseau
Kapitel 12.4.3). Dieses eigene Gute, das es anzunehemen gilt
und bei dem es sich zu verharren lohnt, kann mit der personal-
invarianten Selbstliebe zusammenfallen. Es markiert den Ge‐
genpol zum Imperativ einer Dynamik, die dem vorhandenen
Selbst keinerlei Wert zumisst. Diese beharrende im Sinne einer
selbstannehmenden Liebe ist eindeutig positiv konnotiert. Im
Kontext von Ratgeber- und Lebenshilfeliteratur hat sie gegen‐
wärtig Hochkonjunktur. Dem liegt die Auffassung zugrunde,
dass ein entsprechendes Beharren auf dem Guten des Selbst
angemessen und für das Lebensglück erforderlich ist. In der
weiteren Version wird auch das Gelingen von Fremdverhältnis‐
sen an diese Selbstannahme gebunden.

3. Eine eindeutig kritische Wendung erfährt die beharrende
Selbstliebe, wenn sie mit der Verweigerung gegenüber Gottes
Rechtfertigung (vgl. bei Luther Kapitel 7.1) oder mit Narziss‐
mus identifiziert wird. Narzissmus steht in seiner negativen Be‐
deutung gerade für ein selbstzufriedenes Verharren im gegen‐
wärtigen Zustand und eine Immunisierung gegenüber Kritik,
in der das Selbst sich eine Wertschätzung ungerechtfertigt zu‐
spricht und eine Haltung einnimmt, die das vorhandene Selbst

1. Systematisierung nach Typenachsen der Selbstliebe

669

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vollumfänglich mit dem Guten gleichsetzt. In der theologischen
Tradition wird dies als Selbstrechtfertigung ausgedeutet. Sie
kritisiert Narzissmus, aber auch die erste und zweite Form be‐
harrender Selbstliebe.

Alle Formen der beharrenden Selbstliebe nehmen das Selbst, wie
es ist, zum Ausgangs- und Zielpunkt. In ethischer Hinsicht besteht
die weiterführende Überlegung darin zu klären, welche Aspekte des
Selbst ein entsprechendes Verharren rechtfertigen und welche nicht.
Die Kritik am Narzissmus besagt, dass zumindest nicht alle von
vornherein als gerechtfertigt angesehen werden können. Die Annah‐
me eigener Würdigkeit besagt, dass nicht alle als ungerechtfertigt
gelten. Dass die beharrende Selbstliebe das Selbst nicht verändert,
impliziert wiederum nicht, dass auch sie selbst als vorhandene
aufgefasst werden muss. Zentrale Fragestellung der hervorgebracht-
personalen Selbstliebe ist vielmehr, wie sich eine Form der Selbst‐
wertschätzung generieren lässt, auf die sich eine gleichermaßen her‐
vorzubringende beharrende Selbstliebe berechtigterweise beziehen
kann.

Der Typ transformativer Selbstliebe geht davon aus, dass sich
das Selbst in einer transformierenden Dynamik auf einen besseren
Zustand hin überschreiten soll; er ist also per se antinarzisstisch.
Diese Vorstellung ist im Panorama die weitaus häufigere und kann
den Modus eines Prozesses oder einer Revolution annehmen. Im
klassischen Kontext realisiert sich eine transformative Selbstliebe
im Prozess tugendhafter Charakterbildung (vgl. bei Bonaventura
und Thomas von Aquin Kapitel 3 und 4.1.2 sowie den »ehren‐
haften Menschen« bei Nicole Kapitel 10 und die Herausbildung
der Menschheitsgattung in einem selbst bei Pufendorf und Kant
Kapitel 11 und 13.2.1). Sie kann aber auch für die Neuformung
des Menschen unter der göttlichen Heilszusage (vgl. in den bibli‐
schen Zeugnissen Kapitel 1.4), für die mystische Einbildung in Gott
(vgl. bei Bonaventura, Bernhard von Clairvaux und Meister Eckhart
Kapitel 3 und 5.1), für die Erziehung zum Menschen und Bürger
(vgl. bei Nicole und vor allem Rousseau Kapitel 10 und 12.4.3),
für die Internalisierung sozialer Wertschätzungsweisen (vgl. bei
Nicole Kapitel 10), die Selbstwerdung im eigenen (dynamischen)
Wertwesen (vgl. bei Scheler Kapitel 16.3.2), die unendliche Selbst‐
überwindung (vgl. bei Nietzsche Kapitel 15.2) oder für (ästhetische)
Lebenskunst in der Selbsterfindung (vgl. bei Foucault und Kristeva

III. Die Typologie der Selbstliebe

670

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 17.4/17.5 und 18.3/18.4) stehen. Das Gute kann als materiale
Zielfigur des Selbst definiert sein oder allein im Überschreiten des
Gegenwärtigen bestehen. Der Prozess kann als autonom hervorge‐
bracht und bestimmt oder als äußerlich erwirkt gelten. Besonders
fragwürdiges Beispiel eines derartigen Typs transformativer Selbst‐
liebe ist Rousseaus »Weg des Patriotismus«: Die Umformung des
Menschen zum Patrioten ist in Ziel und Prozess fremdbestimmt
(vgl. Kapitel ̼12.4.2). Für derartige heteronome Prozesse der Trans‐
formation gibt es natürlich im religiösen Kontext auch ein gnaden‐
theologisches Pendant. Insofern die transformative Selbstliebe eine
eigenständig hervorgebrachte ist, muss sie erlernt werden. Dann
ist nicht nur ein anderer Zustand des Selbst oder gar ein anderes
Selbst anzustreben, sondern auch die Dynamik, die dies ermöglicht.
Am stärksten weist Nietzsche darauf hin, dass es als Auszeichnung
zu verstehen sei, über eine (transformative) Selbstliebe zu verfü‐
gen, die sich vom Typ der Selbsterhaltung fundamental abhebt
(vgl. Kapitel 15.2/15.3.2). Im religiösen Kontext wird der Prozess
hingegen meist als Zusammenwirken von göttlichem und menschli‐
chem Handeln gedacht. Er kann dort den Charakter einer durch
Gnade ermöglichten inneren Revolution annehmen (vgl. bei Augus‐
tinus und Fénelon Kapitel 2.2 und 9.2.2). Die transformative Selbst‐
liebe ereignet sich in einem Akt, der die neue Existenz eines gott‐
gefälligen Lebens begründet. Auch die mystische Selbstliebe kombi‐
niert den Prozess in der Regel mit einem Moment der Revolution.
Das neue Selbst, das hier am Ende steht, ist als paradoxales zu
bestimmen, wenn die transformative Selbstliebe in der Aufgabe des
Selbst gipfelt. Sie markiert den Gegenpol zur beharrenden Selbstlie‐
be, da sie davon ausgeht, dass das Selbst, wie es ist, vollständig
aufgegeben, also überwunden werden soll.

1.6. Solitäre und relationale Selbstliebe

Gegenüber Selbstliebe wird oft der Vorwurf geäußert, sie bezeichne
eine selbstgenügsame Existenzweise, die sich auf verschiedenen Ebe‐
nen von relationalen Einbettungen lossage oder gar andere Individu‐
en missachte. Sie ist dann Liebe zu einem Selbst, das jenseits eines
»Ordo amoris« situiert ist. Die an ihr geäußerte Kritik richtet sich
gegen einen Egozentrismus, der in Narzissmus, Egoismus und Solip‐

1. Systematisierung nach Typenachsen der Selbstliebe

671

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sismus ausdifferenziert werden kann (vgl. bei Scheler Kapitel 16.2.4).
Letzterer geht davon aus, sich für ein autarkes Wesen zu halten,
das ohne den Bezug zu anderen existierte. Er setzt voraus, dass die
Weltwahrnehmung in der eigenen Wahrnehmung aufgeht. Gegen‐
stand der Aufmerksamkeit ist nur das eigene Selbst. Solipsismus ist
insofern die Bezeichnung für eine Radikalform solitärer Selbstliebe,
die sie zugleich negativ bewertet, da sie in anthropologischer und
ethischer Hinsicht reduktionistisch ist.

Im Panorama ist der Typ einer solitären Selbstliebe vielfach vertre‐
ten, ohne dass sie mit Solipsismus identifiziert werden müsste. Sie
impliziert also nicht per se eine radikale Ausblendung des Anderen.
Den Hintergrund bildet die Idee, dass Selbstliebe für die Gestaltung
des normativen Selbstverhältnisses steht, das einen Problemhorizont
absteckt, der das Individuum als Singuläres angeht und nur von ihm
gestaltet und verantwortet werden kann. Idealtypisch bildet sich das
in Nietzsches »souveränem Individuum« aus (vgl. Kapitel 15.3.3.).
Solitäre Selbstliebe nimmt hier ihren Ausgangspunkt beim in und
für sich existierenden Selbst, hat in ihm ihren Zielpunkt, genauso
wie die Form der Selbsthervorbringung selbstgewirkt und selbstbe‐
stimmt ist. Der Bezug zu anderem bleibt unbeabsichtigt und zufällig
– sie als Abgrenzungsfolie zu sehen, wäre hingegen ein Zeichen
von Ressentiment. Solitäre Selbstliebe steht ganz in sich selbst. Ähn‐
liche Überlegungen finden sich bei Rousseau. Bei ihm markiert die
solitäre Selbstliebe allerdings stärker ein Ideal, das unter den Bedin‐
gungen des »Amour-propre« gebrochen ist (vgl. Kapitel 12.4.1). Sie
opponiert gegen Fremdbestimmungen und ist von der Befürchtung
angetrieben, sich selbst in der Welt jenseits des Eigenen zu verlieren.
Sie wird von der Sorge angetrieben, die eigenen Wertungen zu be‐
wahren, die als Grundvoraussetzung einer freien und selbstbestimm‐
ten Existenz gelten. Für ein gelingendes Leben gilt sie als notwendige
und je nach Auslegung auch als hinreichende Bedingung. Sie auszu‐
bilden ist bei Nietzsche und Rousseau Aufgabe des Individuums,
wobei Rousseau viel stärker als Nietzsche die soziale Ermöglichung
und Gefährdung des Projekts ins Auge fasst. Solitäre Selbstliebe
bleibt eine Auszeichnung der Wenigen, die sie der Gemeinschaft
abtrotzen müssen. Sie dominiert auch in den Szenerien von Ficino,
Hobbes, Stirner, Foucault und Kristeva (vgl. Kapitel 6.2, 8.2, 14.2,
17.5 und 18.4). Im Mittelpunkt steht jeweils die Fokussierung auf ein
solitär angelegtes Selbstverhältnis, gestalte es sich als neuplatonisch

III. Die Typologie der Selbstliebe

672

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


grundierte Realisierung eigener Erhabenheit, als kluge Erhaltung sei‐
ner selbst, als radikale Aneignung, als Ausgestaltung der Selbstsorge
oder als Restituierung der inneren psychischen Struktur. Die solitä‐
re Selbstliebe kann dabei durchaus antisolipsistisch in dem Sinn
sein, dass sie die Existenz anderer – und das unterscheidet sie von
der nietzscheanischen Fassung – für ihr eigenes Projekt einspannt:
Andere dienen dem Eigner als anzueignendes Material oder sind
notwendige Liebesobjekte, ohne die das Selbst degeneriert (vgl. bei
Stirner und Kristeva Kapitel 14.2 und 18.4). Dieser Form solitärer
Selbstliebe fällt es schwer, anderes in seinem Eigenwert wahrzuneh‐
men – ein Problem, das bereits in der augustinischen »uti-frui«-Ter‐
minologie angelegt ist (vgl. Kapitel 2.1.2). Damit ist sie nochmal
anders gelagert als die nietzscheanische und rousseausche Variante
und schließlich auch als die foucaultsche Form. Letztere führt von
der Selbstsorge schließlich hinüber zum Freundschaftsgedanken und
etabliert neben der solitären den Pol der relationalen Selbstliebe
(vgl. Kapitel 17.4.2). In ethischer Hinsicht besonders bedeutsam
ist, dass alle Varianten solitärer Selbstliebe darin übereinkommen,
dass Wertungen selbstbestimmt erfolgen und anderes tendenziell als
Bedrohung des Eigenen wahrgenommen wird. Solitäre Selbstliebe
lebt mit einem permanenten Argwohn gegenüber potenziellen Hete‐
ronomien. Auf die im Kontext der Achse invariant-hervorgebrachter
Selbstliebe aufgeworfene ethische Kernfrage antwortet sie mit einer
Zurückweisung aller objektiven Vorstellungen glücklichen Lebens
und überstellt letzteres ganz der Autonomie. Hinsichtlich der mora‐
lischen Kernfrage wird im Panorama die Tendenz erkennbar, dass
eine solitäre Selbstliebe dazu neigt, den Typ anarchischer Selbstliebe
oder in der schwächeren Variante, wenn sie normative Ansprüche
anderer nicht ausblendet, den tragisch-geordneter Selbstliebe anzu‐
nehmen.

Der Typ relationaler Selbstliebe verkörpert den entgegengesetzten
Pol, der – wie eine solitäre Selbstliebe nicht mit dem Extrem des
Solipsismus gleichgesetzt werden kann – nicht mit einem Aufge‐
hen des Selbst in seinen Beziehungen identisch ist, aber bei einer
grundsätzlichen relationalen Eingebundenheit desselben ansetzt. An
dieser Stelle zeigt sich erneut, wie stark die Bestimmung des Selbst‐
verhältnisses von unterschiedlichen Formen des Selbstverständnis‐
ses beeinflusst wird. Die relationale Selbstliebe beinhaltet in der
Regel eine normative Dimension in der Hinsicht, dass sich erstens

1. Systematisierung nach Typenachsen der Selbstliebe

673

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


durch die Anderen Ansprüche begründen, deren Berücksichtigung
als moralisch geboten oder zumindest als beachtenswert gelten, und
dass zweitens das Gelingen des eigenen Lebens nicht jenseits der
Einbindung in verschiedene Beziehungswelten zu realisieren ist. Na‐
türlich können beide Momente unterschiedlich stark akzentuiert
und ausgebildet werden, wie in den Typen natürlich-harmonischer
und geordneter Selbstliebe ersichtlich wird. Spiegelbildlich zur soli‐
tären Selbstliebe verschränken sich in der relationalen Selbstliebe
die Deutung des Selbstverständnisses als relationale Eingebunden‐
heit mit dem normativen Selbstverhältnis als zugleich normativem
Fremdverhältnis. In der Idee des »Ordo amoris« wird die Idee
relationaler Selbstliebe mit ihren deskriptiven und normativen Fa‐
cetten grundgelegt (vgl. bei Augustinus, Bonaventura und Thomas
von Aquin Kapitel 2.1.2, 3 und 4.2.2). Dies wird in der naturrechtli‐
chen (vgl. bei Pufendorf Kapitel 11) und moralistisch-anerkennungs‐
theoretischen Tradition (vgl. bei La Rochefoucauld und Nicole
Kapitel 9.1 und 10) weitergeführt. Die (utopische) Variante der Auf‐
lösung der moralischen und ethischen Kernfrage in der relationalen
Selbstliebe besteht darin, die eigene Erfüllung allein im Handeln
für Andere zu sehen. Dies kann als moralischer »Amour-propre«
bezeichnet werden (vgl. bei Rousseau Kapitel 12.5/12.6). Rousseau
selbst schlägt dementgegen seine elaborierten Bestimmungen eines
Ausgleichs von solitärer und relationaler Selbstliebe in der Figur
Émiles vor (vgl. Kapitel 12.4.3). Dabei steht keine Einbettung qua
Ordnungsdenken im Vordergrund, sondern psycho-soziale Wech‐
selwirkungsverhältnisse, die Selbstliebe hervorbringen und formen.
Von der solitären Selbstliebe unterscheidet sie sich darin, dass nicht
die Aufhebung, sondern die Gestaltung dieser Bedingtheit angezielt
wird, da letztere grundsätzlich anerkannt wird. Nochmal anders
gelagert sind die Formen, die in der Freundschaft (vgl. bei Thomas
von Aquin und Foucault Kapitel 4.2.1 und 17.4.2) oder in der Müt‐
terlichkeit (vgl. bei Kristeva Kapitel 18.4) die Aufgipfelung der Selbst‐
liebe sehen. Bei beiden transformiert sich eine solitär ansetzende
Selbstliebe in ihrer Ausgestaltung in eine relationale. Daneben exis‐
tiert eine Form relationaler Selbstliebe als Partizipation am Kosmos,
sei dieser nun als Wertewelt (vgl. bei Scheler Kapitel 16.2.1) oder
als (mystische) Allwirklichkeit (vgl. bei Meister Eckhart und Ficino
Kapitel 5.1 und 6.1) verfasst. Diskutabel ist allerdings, ob hier sinn‐
voll von relationaler Selbstliebe die Rede sein kann, wenn Kosmos

III. Die Typologie der Selbstliebe

674

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Selbst keine getrennten Entitäten darstellen, sondern als eine
Dynamik verstanden werden. Solitäre und relationale Selbstliebe
fallen dann vielmehr zusammen.

Relationale Selbstliebe kann, wie zunächst herausgestellt, in ein
rein immanentes Beziehungsnetz integriert werden. In einigen Sze‐
nerien des Panoramas stellt der Gottesbezug eine Perspektivenerwei‐
terung immanenter Relationalität dar. Selbstliebe ist dann auch oder
sogar vornehmlich transzendent-relational ausgerichtet (vgl. die
Grundlage dieses Typs in den biblischen Zeugnissen Kapitel 1.5).
Dies gilt insbesondere für den christlichen »Ordo amoris«. Wie
dabei immanente und transzendente Relationalität in Beziehung ste‐
hen, wird unterschiedlich konzipiert und bleibt komplex. Dies ist die
Frage nach dem Verhältnis der beiden Achsen Selbstliebe-Gotteslie‐
be und Selbstliebe-Nächstenliebe (vgl. bei Augustinus und Thomas
von Aquin Kapitel 2.3 und 4.4). Die grundlegende Schwierigkeit, die
im Panorama rekonstruiert wurde, besteht einerseits darin, aufgrund
des religiös begründeten Primats der ersten Achse die zweite nicht
aus dem Blick zu verlieren, und andererseits darin, aufgrund der
asymmetrischen Beziehung zwischen Gott und Mensch die Selbst-
nicht in Gottesliebe aufgehen zu lassen. Werden die drei Pole von
Gottes-, Nächsten- und Selbstbezug als miteinander konkurrierend
aufgefasst (vgl. bei Augustinus und Luther Kapitel 2.1.2/2.3 und 7.1),
dann ist mit der relationalen Selbstliebe die Disharmonie miteinan‐
der konkurrierender Ansprüche gegeben, für die es keinen einfachen
Ausgleich gibt. Drei verschiedene Lösungsstrategien bieten sich an:
Die mystische besteht in der Ein-Bildung von solitärer und relatio‐
naler Selbstliebe; die komplementaritäts-theologische besteht in der
Annahme einer Übereinstimmung von Selbst- und Gottesbezug, von
dem für einen selbst Guten mit dem Guten an sich (vgl. bei Thomas
von Aquin Kapitel 4.3); die theozentrische besteht im Spiegelbild
zum Solipsismus, also in der radikalen Dominanz des Gottes- als
Fremdbezug über den Selbstbezug (vgl. bei Augustinus, Luther und
Fénelon Kapitel 2.2, 7.1 und 9.2.2). Es gibt hier kein Selbst, das
nicht von seiner Relation zu Gott aus zu bestimmen wäre: Selbst-
erschließt sich vom Gottesverständnis sowie Selbst- vom Gottesver‐
hältnis aus normiert ist. Ein immanentes Pendant zu dieser Vorstel‐
lung bildet der radikale praktische Primat des Nächsten (vgl. bei
Lévinas in den »Methodischen Grundlagen« Kapitel 1.7). Relatio‐
nale Selbstliebe impliziert dann Heteronomie. Die solitäre Selbstlie‐

1. Systematisierung nach Typenachsen der Selbstliebe

675

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


be opponiert genau gegen diese Vorstellung, dass die Wertungen
und Begründungen an eine andere Instanz überantwortet werden.
Dem stellt sie auf der Ebene der Rechtfertigungen die Autonomie
der Geltungslogiken entgegen, die die Letztverantwortung für die
Ausgestaltung auch der relationalen Selbstliebe für das Selbst einfor‐
dern. Dies ist die normative Forderung und Glücksbedingung nicht-
entfremdeter Existenz. Deswegen ist Selbstbestimmung notwendig
inneres Moment von Selbstliebe (vgl. bei Rousseau und Nietzsche
Kapitel 12.4.3 und 15.3.3). Die radikale Form relationaler Selbstliebe,
ob nun transzendent ausgerichtet oder nicht, impliziert hingegen,
dass Wertungen nicht als eigene bestimmt werden dürfen.

1.7. Immanent und transzendent orientierte Selbstliebe

Bis auf die mystische Form, die die Pole von Immanenz und
Transzendenz verschmilzt (vgl. bei Meister Eckhart Kapitel 5.1),
ist eine transzendent orientierte Selbstliebe eine relational einge‐
bettete Selbstliebe und im Panorama gilt dies für viele Szenerien
auch umgekehrt. Insbesondere für Thomas von Aquin spielt die
Verhältnisbestimmung von immanent und transzendent orientierter
Selbstliebe, begrifflich gefasst als anthropologische und theologische
Selbstliebe eine Schlüsselrolle (vgl. Kapitel 4.3), wobei er beide Pole
in ihrer Eigenständigkeit wahrt und sein Denken damit zum Parade‐
beispiel für diese Achse als solche avanciert.

Die transzendent orientierte Selbstliebe ist nicht einfach eine Er‐
gänzung eines weiteren Bezugspunkts einer relationalen Selbstliebe,
sondern ihre »vertikale Dimension« führt zu bedeutsamen Umdeu‐
tungen und Umorientierungen in den anderen Typen-Achsen. Eine
starke kann dabei von einer schwachen Ausprägung unterschieden
werden:

1. In der starken Form wird durch das Einführen der Transzen‐
denzperspektive Selbstliebe bis zum Äußersten problematisiert
und in jener zugleich ihre jede Ambivalenz überwindende Er‐
lösung verortet. Transzendent orientierte Selbstliebe kann zur
radikalen Kritik an immanenter Selbstliebe werden (vgl. in
den biblischen Schriften, bei Augustinus, Luther, Nicole und
Fénelon Kapitel 1.2, 2.2, 7.1, 10 und 9.2.2), indem sie ihr eine
nur durch die Transzendenz ermöglichte Perspektive der Trans‐

III. Die Typologie der Selbstliebe

676

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


formation gegenüberstellt. Mit Nietzsche kann dies als eine
Umwertung der Selbstliebe bezeichnet werden. Sie gipfelt in
der theozentrisch begründeten Absage an die personal- und
praktisch-invariante Selbstliebe in ihrer immanenten Fassung
und stellt ihr Selbsthass, Selbstaufgabe für den Nächsten und
ewiges Heil als Kontrastbild gegenüber. Solitäre und beharren‐
de Selbstliebe gelten als Sünde des sich von Gott und seiner
transformierenden Gnade lossagenden Menschen. Gleiches gilt
für die natürlich-harmonische, die anarchische und die indivi‐
duierende Selbstliebe. Der »Ordo amoris« erhält eine transzen‐
dente Fundierung, Ausrichtung und Normierung, die für die
Bestimmung der Selbstliebe als essentiell gelten (vgl. bei Augus‐
tinus und Bonaventura Kapitel 2.1.2 und 3).

2. Es gibt hingegen auch eine Form transzendent orientierter
Selbstliebe, die keine Abwertung immanenter Selbstliebe im‐
pliziert (vgl. bei Thomas von Aquin und Ficino Kapitel 4.3
und 6.2). Das Verhältnis beider ist dann nicht das einer an‐
gestrebten Ersetzung, sondern eines der Ergänzung. Transzen‐
dent orientierte Selbstliebe führt nicht zu einer radikalen Um‐
wertung, sondern zu einer Fokusverschiebung auf den Achsen,
deren Tendenz, nicht jedoch deren Ausprägung, mit der starken
Variante übereinstimmt. Noch weiter geht schließlich die Kon‐
statierung einer faktischen Identität transzendent-orientierter
mit immanenter Selbstliebe (vgl. bei Nicole Kapitel 10).

Wichtig ist zu sehen, dass beide Formen transzendent-orientierter
Selbstliebe eine spezifische Deutung der anderen Typen forcieren.
Das schließt auf Grundlage der »vertikal« ergänzten Beantwor‐
tung der anthropologischen Kernfrage entsprechende Antworten
auf die beiden normativen Kernfragen der Selbstliebe ein. Tran‐
szendent orientierte Selbstliebe ist im christlich-abendländischen
Horizont wesentlich transformative Selbstliebe – den Übergang
dieser Idee in eine später säkularisierte Form präsentiert Schelers
in zwei Hauptphasen zu unterscheidendes Denken von Selbstliebe
(vgl. Kapitel 16.4).

Der Typ immanenter Selbstliebe ist spiegelbildlich strukturiert.
Auch hier gibt es eine starke und eine schwache Variante:

1. Entgegengesetzt zur Überführung der Selbst- in die Gotteslie‐
be markiert die starke Form immanenter Selbstliebe die An‐

1. Systematisierung nach Typenachsen der Selbstliebe

677

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sicht, dass die Deutung der transzendent orientierten Selbstlie‐
be einen Verrat an der Selbstliebe darstellt (vgl. bei Hobbes,
Stirner, Nietzsche und Foucault Kapitel 8.3, 14.1, 15.1.1 und 17.3).
Die Umwertung wird als Entwertung des Selbst interpretiert.
Sie geht davon aus, dass die transzendent orientierte Selbst‐
liebe eine kritikwürdige Verschiebung der Gleichgewichte auf
den Achsen solitär-relationaler Selbstliebe, harmonisch-anar‐
chischer und uniformierend-individuierter Selbstliebe nach
sich zieht. Dies gilt gleichermaßen für die noch zu thematisie‐
renden Achsen realistisch-täuschender und lebensförderlich-ge‐
fährlicher Selbstliebe.

2. Die schwache Variante formuliert eine immanente Selbstliebe,
die ohne Frontstellung gegenüber dem transzendenten Pol jene
einfach als ein innerweltliches Phänomen erschließt (vgl. bei
Pufendorf, Rousseau und Kant Kapitel 11, 12.1 und 13) oder
eine Übersetzung vormals transzendent eingebetteter Liebesdis‐
kurse in die Sprache der Immanenz anstrebt (vgl. bei Kristeva
Kapitel 18.4). Letzteres kann als Fortschreibung von Nicoles
Analysen gelesen werden – mit dem Unterschied, dass er hinter
der beobachteten immanenten Selbstliebe noch von der Exis‐
tenz einer transzendent orientierten Selbstliebe ausgegangen
war.

In der starken und schwachen Form ist immanente Selbstliebe na‐
türlich nicht per se solitäre Selbstliebe, aber anders als transzendent-
orientierte Selbstliebe als eine solche ausgestaltbar. Die Achse imma‐
nent-transzendent orientierter Selbstliebe eröffnet eine Deutungs-
und Wertungsperspektive auf alle anderen Achsen, indem sich vom
Pol der Transzendenz aus die prinzipielle Möglichkeit einer Relati‐
vierung aller anderen Formen von Selbstliebe ergibt. Dies zeigt sich
etwa in den Szenerien, die einen religiös begründeten normativen
Vorbehalt gegenüber der personal-invarianten Selbstliebe in ihrer
immanenten Fassung als Sünde formulieren. Beiden Polen, also der
immanent und der transzendent orientierten Selbstliebe, in ihrem
Eigenwert Rechnung zu tragen, kennzeichnet das Alleinstellungs‐
merkmal der Szenerie zu Thomas von Aquin (vgl. Kapitel 4).

III. Die Typologie der Selbstliebe

678

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.8. Realistische und täuschende Selbstliebe

Die Idee der Selbstliebe ist eng mit Selbsterkenntnis verknüpft. Im
Panorama werden die beiden Varianten rekonstruiert, dass Selbst‐
liebe entweder zur Selbsterkenntnis beiträgt oder sie behindert.
Selbstliebe kann eine Form der Täuschung oder realistischer Selbst‐
erkenntnis sein, wobei die Tendenz überwiegt, die durch die Selbst‐
liebe bedingten epistemischen Verzerrungen hervorzuheben.1675

Im Typ täuschender Selbstliebe wird sie nicht nur als partielle Irre‐
führung, sondern umfassender als die Quelle der Täuschung über
sich selbst, den Welt- und Gottesbezug schlechthin oder über die
Ordnung im Allgemeinen verstanden (vgl. bei Augustinus, Fénelon,
Nicole, Rousseau, Kant (im Modus des Räsonierens) und Scheler
(als Eigenliebe) Kapitel 2.2, 9.2.1, 10, 12.2, 13.3.3 und 16.2.2). Zentral
ist dabei der Gedanke, dass die Selbstliebe zu einer Umwertung
der Ordnung im Selbst führt, indem an die Stelle realitätsgerechter
Wahrnehmung eine selbstgerechte tritt, was in ethischer Hinsicht
dazu führt, die geschuldeten Anerkennungen zu verdecken. Für die
starke Form immanenter Selbstliebe ist die christliche Auffassung
täuschender Selbstliebe selbst eine Täuschung (vgl. bei Nietzsche
Kapitel 14.2). Gleiches gilt umgekehrt für die starke Form transzen‐
dent-orientierter Selbstliebe. Für Scheler – begrifflich als Eigenliebe
gefasst – ist eine entsprechende Verkennung der Wertrangordnung,
die an die Stelle der anzuerkennenden Objektivität der Werte ihre
Hinordnung auf das Selbst rückt, die größtmögliche Perversion und
Quelle des Übels. Eine derartige egozentrische Selbstliebe bündelt
sich im Narzissmus (vgl. bei Nicole, Kant und Scheler Kapitel 10,
13.3.3 und 16.2.4). Verstanden als unkritisch-selbstaffirmierende, sich
im Status quo gefallende Selbstliebe manifestiert sich in ihm eine
fundamentale Täuschung über das Selbst- und Weltverhältnis. Dies
trifft gleichermaßen auf die pathologische Form des Narzissmus bei
Kristeva zu (vgl. Kapitel 18.2). Täuschende Selbstliebe ist unklug,
da sie letztlich alle Formen von Selbstliebe auf der invariant-hervor‐
gebrachten Achse in ihrer Realisierung behindert. Auch das mit
Selbstliebe oft assoziierte Laster des Hochmuts (vgl. bei Rousseau,

1675 In der einfachsten Fassung der Verhältnisbestimmung von Selbsterkenntnis
und Selbstliebe wird angenommen, dass zunächst ein Selbst erkannt werden
müsse, das sich dann selbst lieben könne. Der Selbstliebe kommt dabei an‐
ders als in der vorliegenden Achse keine epistemische Funktion zu.

1. Systematisierung nach Typenachsen der Selbstliebe

679

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kant und Scheler Kapitel 12.2, 13.3.3 und 16.2.4) impliziert eine
Form der Täuschung über das Verhältnis von sich selbst zu anderen.
In der transzendent orientierten Selbstliebe gipfelt dies in der Anma‐
ßung gegen Gott (vgl. in den biblischen Zeugnissen, bei Augustinus,
Thomas von Aquin, Luther und Fénelon Kapitel 1.3, 2.2, 4.2.2, 7.1
und 9.2.1). Andererseits stellt auch die umgekehrte Form der Selbst‐
liebe, verstanden als Entsagung und Verdemütigung, die die eigene
Wertigkeit gegenüber anderen zu gering veranschlagt, eine Form
der Täuschung dar. In ihrem Extrem als Selbstverachtung fällt sie
mit dem Verkennen der invariant-personalen Selbstliebe zusammen.
Eine derartige Selbstliebe korrumpiert das Selbstverständnis des
Menschen und führt zu kritikwürdigen Selbstverhältnissen.

Während die täuschende Selbstliebe ein Verkennen der richtigen
Wertigkeit bedeutet, setzt die realistische Selbstliebe dessen angemes‐
sene Erkenntnis voraus. Für Scheler bedeutet Selbstliebe gerade das
Erschließen der objektiven Wertrangordnung (vgl. Kapitel 16.2.2).
Selbstliebe ist richtig verstanden per se realistische Selbstliebe und
realistische Erkenntnis ist ohne Selbstliebe nicht möglich. Spiegel‐
bildlich zur täuschenden Selbstliebe lassen sich in den verschiede‐
nen Szenerien die Formen realistischer Selbstliebe rekonstruieren
(vgl. bei Thomas von Aquin, Ficino, Pufendorf, Rousseau, Kant und
Kristeva Kapitel 4.1.2, 6.2, 10, 12.5, 13.3.3 und 18.4). Auch sie kann als
immanente oder als transzendent ermöglichte konzipiert sein. Eine
in die Transzendenzperspektive eingebettete Selbstliebe als Ermögli‐
chung von Erkenntnis formuliert etwa Bonaventura (vgl. Kapitel 3).
Insbesondere von Kant wird die realistische als kluge Selbstliebe
verstanden (vgl. Kapitel 13.3.1), da das Realisieren eigenen Glücks
sowohl die Kenntnis von dessen individueller Ausgestaltung als auch
die Mittel zu deren Erreichen voraussetzt und damit philosophisch
nicht länger allgemein bestimmbar ist. Realistische Selbstliebe er‐
fordert die Kenntnis individuierter Wertigkeiten und eine selbstauf‐
geklärte Redlichkeit (vgl. bei Nietzsche Kapitel 15.1.2). Je weniger
Selbstliebe als Bestandteil eines objektiven »Ordo amoris« aufgefasst
wird, desto anspruchsvoller wird eine realistische Selbstliebe in der
Bestimmung ihrer Gehalte und ihrer normativen Ausrichtung – im
Grenzfall in Form moralfreier Autonomie. Dies verweist erneut auf
die beiden normativen Kernfragen der Selbstliebe.

III. Die Typologie der Selbstliebe

680

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.9. Gefährliche und lebensförderliche Selbstliebe

Parallel zur epistemisch ausgerichteten Achse der täuschenden und
realistischen Selbstliebe verläuft die normativ ausgerichtete Achse
der gefährlich-lebensförderlichen Selbstliebe. Meist baut die lebens‐
förderliche im Panorama auf der realistischen und die gefährliche
auf der täuschenden Selbstliebe auf, ohne dass beide Achsen iden‐
tisch wären, da sich normative nicht auf epistemische Fragestellun‐
gen reduzieren lassen. Wie in der Achse harmonisch-anarchischer
Selbstliebe ersichtlich geworden ist, steht die Selbstliebe in einer
engen Beziehung zum (für einen selbst) Guten, die je nach Fassung
der »moralischen Topographie« unterschiedlich bestimmt ist. Hier‐
an knüpft die vorliegende Achse an, da Selbstliebe sich grundsätzlich
als gefährlich oder förderlich für das Gute in seinen verschiedenen
Dimensionen erweisen kann.

In mehrfacher Hinsicht kann Selbstliebe eine Gefahr darstellen.
Im Folgenden werden vier Formen gefährlicher Selbstliebe ihrem
Gegenstand nach unterschieden:

1. Die naheliegendste Form besteht darin, in der Selbstliebe eine Ge‐
fahr für das menschliche Zusammenleben zu sehen (vgl. in den bibli‐
schen Schriften, bei Luther, Hobbes, Pufendorf, Rousseau, Kant und
Kristeva Kapitel 1.3, 7.1, 8.3, 10, 12.2, 13.1 und 18.2). Dieser Gedanke
zieht sich wie ein roter Faden durch das Panorama. Er bündelt sich
in der Idee von Selbstliebe als Egoismus, in dem der eigene prakti‐
sche Vorteil zu Lasten anderer realisiert wird. Eines von Rousseaus
Kernanliegen besteht darin zu überlegen, wie sich verhindern lässt,
dass der »Amour-propre« diese Gestalt annimmt. Sozialschädlich ist
nicht nur eine konkret-praktische Vorteilssuche, sondern darüber hi‐
naus ein Streben nach Überlegenheit, die hochmütige Selbstgefällig‐
keit des »Amor complacentiae«, das Generieren eigener Wertschät‐
zung aus Erniedrigung anderer oder sich im Vergleich für ein Wesen
höherer Art zu halten. Für all das steht eine gefährliche Selbstliebe.
Bei Hobbes ist es der autarke Egoist, der das Gemeinwesen bedroht,
und bei Kristeva die Person, die das Fremde nicht anerkennen kann.
Entsprechend lautet die moralische Kernfragen in Hinblick auf die
Selbstliebe: Wie kann verhindert werden, dass sich Selbstliebe als
für das soziale Zusammenleben gefährlich erweist? Die Antworten
darauf fallen unterschiedlich aus und favorisieren entweder den

1. Systematisierung nach Typenachsen der Selbstliebe

681

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rückzug in die Einsamkeit (vgl. bei Rousseau Kapitel 12.4.1), eine
(therapeutische) Pädagogik des Selbst (vgl. bei Rousseau und Krist‐
eva Kapitel 12.4.3 und 18.4), deren Extrem im manipulativen gleich‐
ordnenden Erziehungsprogramm münden kann (vgl. bei Rousseau
Kapitel 12.2.2), eine Anpassung gesellschaftlicher Anerkennungsver‐
sprechen und -strukturen (vgl. bei Rousseau Kapitel 12.5), die Hoff‐
nung auf göttliches Gnadenhandeln (vgl. bei Augustinus und Luther
Kapitel 2.2 und 7.1) oder eine Sanktionierung der Praktiken durch
die imperativische Ordnung (vgl. bei Thomas von Aquin, Hobbes
und Kant Kapitel 4.1.2/4.2.2, 8.2 und 13.1). Die geordnete Selbstliebe,
ob imperativisch oder tragisch, ist die verbreitetste Reaktion auf die
gefährliche Selbstliebe. Einen Sonderweg schlagen Nietzsche und
Stirner vor, indem sie die gefährliche Selbstliebe entweder im Pro‐
jekt eigener Selbstbejahung und Selbstüberwindung in Kauf nehmen
(vgl. bei Nietzsche Kapitel 15.2) oder als Mittel zur Realisierung des
Eigenen explizit fordern (vgl. bei Stirner Kapitel 14.2). Wird diese
Option als moralisch nicht tragfähig zurückgewiesen, dann wird die
Ausführung der gefährlichen Selbstliebe aufgrund ihrer schädigen‐
den Wirkung zur schuldigen Selbstliebe. Dabei spielt es keine Rolle,
welchen Typ die Selbstliebe auf den anderen Achsen annimmt, da
alle unter den normativen Vorbehalt intersubjektiver Schädigung
gestellt werden und von keinem Typ andererseits behauptet werden
kann, dass er per se eine Gefahr für das Zusammenleben darstellt.

2. Wird ein ethisch anspruchsvoller Begriff von Schuld vertreten
(vgl. bei Thomas von Aquin und Kant Kapitel 4.3 und 13.1), stellt
eine gefährliche Selbstliebe nicht nur eine Bedrohung für andere,
sondern auch eine Verletzung moralischer Ansprüche dar. Sie ist eine
Gefahr für die Moral als solche, wird diese nun als (göttlich einge‐
richtete) Ordnung oder als Vernunftgesetz aufgefasst. Die Differenz
zur ersten Form mag zunächst marginal erscheinen, verweist aber
auf einen gewichtigen Unterschied im Verständnis von Moral, der im
Panorama bei Nicole so deutlich wie in keiner anderen Szenerie her‐
vortritt (vgl. Kapitel 11): Eine Selbstliebe, die nicht gemeinschafts‐
schädigend ist, kann trotzdem als moralisch verwerflich, als böse,
betrachtet werden. Auch die kantische Vorstellung von Selbstliebe
als radikal Bösem gehört dieser Form gefährlicher Selbstliebe an
(vgl. Kapitel 13.1).

III. Die Typologie der Selbstliebe

682

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. In Anknüpfung an die zweite Form kann Selbstliebe nicht nur für
andere, sondern auch eine Gefahr für sich selbst bedeuten, indem sie
die moralischen Verpflichtungen des normativen Selbstverhältnisses
in Form der Pflichten gegen sich selbst gefährdet. Dies ist im kan‐
tischen Verständnis beispielsweise die Suspendierung der Selbstach‐
tung durch vom Prinzip der Glückseligkeit motivierten Handlungen
der Selbstdemütigung (vgl. Kapitel 13.3.2). Eine gefährliche Selbstlie‐
be kann so zu einer unmoralischen Selbstliebe werden, indem sie
entweder gegenüber sich selbst oder anderen schuldig wird.

4. Normativ anders gelagert ist die vierte Form einer Selbstliebe,
die gefährlich für das eigene Glück ist. Rousseau analysiert die
durch den »Amour-propre« gewirkten Entfremdungen sehr intensiv
(vgl. Kapitel 12.2). Auch Foucault und Kristeva geht es maßgeblich
um diesen Zusammenhang, wenn sie herausarbeiten, wie christlich
abgewertete Selbstliebe und narzisstische Konstriktionen eine ge‐
lingende Identität verhindern (vgl. Kapitel 17.3 und 18.2). In der
transzendent orientierten Selbstliebe führt von hier der Weg zur
Selbstliebe als Gefährdung des eigenen Heils. Hierin liegt die Haupt‐
sorge der christlich grundierten Szenerien des Panoramas (vgl. bei
Augustinus, Thomas von Aquin, Luther und Fénelon Kapitel 2.1.3,
4.2.1, 7.1 und 9.2.1) – dabei kann sie sich durchaus als förderlich
für die Gemeinschaft erweisen (vgl. bei Nicole Kapitel 10). Eine ent‐
sprechende Selbstliebe ist unklug: sie baut auf einer Selbsttäuschung
auf; sie ist schuldig: sie stellt eine Verletzung des »Ordo amoris«
dar; sie ist in der transzendent orientierten Deutung sündhaft, weil
sie sich vom Letztziel der Gottesgemeinschaft lossagt. Sündhafte
Selbstliebe umfasst den Aspekt einer Selbstliebe, die das eigene Heil
gefährdet, und den einer im moralischen Sinn schuldigen Selbstliebe
(vgl. bei Fénelon Kapitel 9.3). Im Panorama wird sie vom Superbia-
und vom Concupiscentia-Komplex ausgedeutet. In der kantischen
Logik unterscheidet sich hingegen eine Selbstliebe, die sich als für
das eigene Glück schädlich erweist, grundsätzlich von der oben
dargelegten dritten Form, die als Schuldigwerden gegenüber sich
selbst zu fassen ist. Letzteres kann sich auch für das eigene Glück als
schädlich herausstellen, folgt aber einer anderen normativen Logik.
Eine Selbstliebe, die gefährlich für das eigene Glück ist, ist im kanti‐
schen Sinn, anders als in den normativ-holistischen Konzeptionen
des »Ordo amoris«, als solche nie unmoralisch. Die Achsen indif‐

1. Systematisierung nach Typenachsen der Selbstliebe

683

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ferent-aktiver, uniformiert-individuierender, beharrend-transforma‐
tiver, solitär-relationaler und immanent-transzendent-orientierter
Selbstliebe geben in ihrer Bipolarität eine Antwort darauf, welcher
Typ von Selbstliebe jeweils als für das Glück gefährlich erachtet
wird. Sie formulieren damit Optionen für die ethische Kernfrage der
Selbstliebe.

Den anderen Pol der Achse bildet die lebensförderliche Selbstliebe.
Während in der gefährlichen Selbstliebe die erste Form, also die
intersubjektive Schädigung, im Panorama dominiert, steht bei der
lebensförderlichen Selbstliebe die des eigenen Glücks im Vorder‐
grund. Im Folgenden werden ihre Formen umgekehrt zum Typ
gefährlicher Selbstliebe gereiht aufgeführt, ohne dass dabei eine für
die Moral förderliche Selbstliebe in den Blick kommt:

1. Die fundamentalste Form besteht in der invariant-praktischen
Selbstliebe, also im Streben nach eigenem Glück als allgemeine
Grundbedingung gelingenden Lebens. Dies kann immanent orien‐
tiert oder transzendent auf Gottesgemeinschaft hin ausgerichtet sein
(vgl. bei Kant und Thomas von Aquin Kapitel 13.1 und 4.2.1). Selbst‐
liebe ist insofern für die eigene Existenz förderlich. Bei Rousseau
ist Glück ohne Selbstliebe gar nicht als menschliches denkbar
(vgl. Kapitel 12.3). Die verschiedenen Achsen entfalten spiegelbild‐
lich zur gefährlichen Selbstliebe die Varianten einer lebensförderli‐
chen Selbstliebe, die hier nicht im Detail wiederholt werden. Bedin‐
gung einer entsprechenden lebensförderlichen Selbstliebe sind eine
realistische Selbstliebe und Anerkennungsstrukturen, die eine für die
eigene Existenz lebensförderliche Selbstliebe ermöglichen (vgl. bei
Erasmus, Nicole, Rousseau, Kant und Kristeva Kapitel 6.3, 10, 12.5,
13.2.3 und 18.4). Bedingtes Wohlgefallen und Wohltun gegenüber
sich selbst ist im sozio-kulturellen Raum ermöglicht, begrenzt und
normiert. Der nietzscheanische Typ solitärer Selbstliebe formuliert
hingegen die Vision einer lebensförderlichen Selbstliebe, in der das
dezentrierte Selbst zwar nie einen abgesicherten und autarken Sta‐
tus erreicht, sich aber gerade jenseits von Anerkennungsstrukturen
selbst bilden soll (vgl. Kapitel 15.3.1/15.3.3).

2. Lebensförderliche Selbstliebe kann sich auf die Förderung des
Guten im Überschreiten des eigenen Glücks beziehen. Dazu kann

III. Die Typologie der Selbstliebe

684

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie mit Kant in eine Dimension des Gefühls als »Amor compla‐
centiae« und eine der Praxis als »Amor benevolentiae« unterschie‐
den werden (vgl. Kapitel 13.2.3). Insofern das Gefühl die Praxis
begleitet, kann Selbstliebe verstanden als »Sich-selbst-Gutes-wollen«
als ethische Fundamentalbestimmung lebensförderlicher Selbstliebe
überhaupt aufgefasst werden. Dabei kann im kantischen Sinn unter‐
schieden werden, ob letzteres allein ein Klugheitsgebot oder eine
moralische Pflicht (gegen sich selbst) darstellt, ob es sich um be‐
dingtes oder unbedingtes Wohlwollen handelt. Eine für die eigene
Existenz lebensförderliche Selbstliebe kann folglich eine rein kluge
Selbstliebe der ersten Form oder eine geschuldete Selbstliebe sein.1676

Ihren normativen Grund hat sie dann nicht in einer glücksfördern‐
den Konsequenz, sondern im Guten selbst. »Lebensförderlich« als
»Sich-selbst-Gutes-wollen« schließt auch das moralisch Gute ein.
Ausgedeutet wird eine entsprechende Selbstliebe im Panorama oft
als tugendhafte Selbstkultivierung (vgl. bei Thomas von Aquin und
Kant Kapitel 4.1.2 und 13.4). Eine entsprechend lebensförderlich-
geschuldete Selbstliebe kann transzendent unterlegt sein (vgl. bei
Thomas von Aquin Kapitel 4.2.2) oder rein immanent konzipiert
sein (vgl. bei Pufendorf und Kant Kapitel 11 und 13.4). Daraus
ergibt sich die zunächst paradox anmutende Variante, dass eine
für die eigene Existenz lebensförderliche moralische Selbstliebe für
das aktuelle Wohlbefinden hinderlich sein und im Extremfall in
Konflikt mit einer lebensförderlichen Selbstliebe der ersten Form
geraten kann. Ansätze, die von einer grundsätzlich harmonisch ein‐
gerichteten Natur ausgehen, halten dies für unmöglich. Hier wird
vielmehr eine Konvergenz des eigenen Guten mit dem moralisch
Guten im praktischen Leben postuliert (vgl. bei Pufendorf, Shaf‐
tesbury, Butler und Campbell Kapitel 11)1677. Bei Rousseau ist der
Widerspruch hingegen Anknüpfungspunkt für die bleibende Tragik
geordneter Selbstliebe (vgl. Kapitel 12.5) und bei Kant einer für
das Gottespostulat (vgl. Kapitel 13.3.1). Für Scheler besteht auf noch
fundamentalerer Ebene eine Verpflichtung zur Selbstliebe, da sie

1676 Zu beachten ist, dass es für Kant keine Pflicht zur Selbstliebe gibt (vgl. Kap.
13.2.4). Die Formulierung im vorliegenden Kapitel gehen also über die kanti‐
schen hinaus und führt das weiter, was sich in der Logik seines moralphiloso‐
phischen Ansatzes als »moralische Selbstliebe« bezeichnen lässt.

1677 Zu allen vier Personen finden sich die Ausführungen in Kap. 11, vgl. v.a. die
FN 742 und FN 768.

1. Systematisierung nach Typenachsen der Selbstliebe

685

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Bedingung des Erschließens der individuellen Bestimmung ist
(vgl. Kapitel 16.2.2). Hier ist die Selbstliebe im existenziellen Sinn
notwendig lebensförderlich und vereint in sich beide Momente von
»Amor benevolentiae«.

Beide Varianten, also die lebensförderlich-kluge und die lebensför‐
derlich-moralische Selbstliebe, können sich als für die Gemeinschaft
gefährliche Selbstliebe erweisen. Die Achse harmonisch-anarchi‐
scher Selbstliebe bietet hierauf verschiedene Optionen an, wobei
der natürlich-harmonische Typ das Grundproblem negiert, der im‐
perativisch-geordnete Typ eine normativ hierarchisierte und der an‐
archische Typ eine antinormative Lösung vorschlägt und allein der
geordnet-tragische Typ am Dilemma der Konstellation miteinander
konfligierender berechtigter normativer Ansprüche des Selbst- und
Fremdverhältnisses festhält und eine Abwägung erfordert, was für
wen wie förderlich sein darf.

3. Selbstliebe kann sich als lebensförderlich für die Gemeinschaft
erweisen. Dies kommt insbesondere in den Debatten um die sozial‐
förderliche Wirkungen des »Amour-propre« (vgl. bei Nicole und
Mandeville Kapitel 10 und 11) und in allen Varianten einer natür‐
lich-harmonischen Selbstliebe, wie etwa der »vernünftigen Selbst‐
liebe«, zum Ausdruck. Der Gedanke einer für die Gemeinschaft
förderlichen Selbstliebe, die die richtige Ausrichtung zuvor erfah‐
ren hat, findet sich in einigen Szenerien des Panoramas (vgl. bei
Bonaventura, Meister Eckhart, Hobbes (hier als kluge Selbsterhal‐
tung) und Rousseau Kapitel 3, 5.2, 8.2 und 12.4.3). In der transzen‐
dent orientierten Version schließt dies die Gemeinschaft mit Gott
ein, die zugleich als Erfüllung eigener Existenz aufgefasst wird. Wie
auch in der für die eigene Existenz lebensförderlichen Selbstliebe
treten in der für die Gemeinschaft förderlichen Selbstliebe mögliche
Konfliktlinien auf. An erster Stelle steht hier eine Selbstliebe, die
als Selbsthingabe für die Gemeinschaft förderlich ist, sich aber als
für das Selbst gefährliche Selbstliebe herausstellt. Im kantischen
Verständnis kann eine solche Selbstliebe entweder nur unklug oder
sogar unmoralisch sein, wenn sie etwa die gebotene Selbstachtung
verletzt (vgl. Kapitel 13.3.2). Die verschiedenen Kritiken einer Selbst‐
hingabe einschließenden Nächstenliebe knüpfen daran an, dass es
sich um eine für das Selbst gefährliche, also schädigende Selbst‐

III. Die Typologie der Selbstliebe

686

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


liebe handelt (vgl. bei Rousseau, Stirner, Nietzsche und Foucault
Kapitel 12.6, 14.1, 15.1.1 und 17.3). Die christliche Perspektive ist dem‐
entgegen, dass eine Selbstliebe, die eine Haltung von Demut und
Hingabe einschließt, förderlich für das Selbst, die menschliche Ge‐
meinschaft und die Gottesbeziehung ist, da entsprechende Haltun‐
gen für die Erkenntnis und Realisierung des Guten notwendig sind
(vgl. in den biblischen Zeugnissen und bei Augustinus, Bonaventura
und Thomas von Aquin Kapitel 1.4, 2.1.2, 3 und 4.4 sowie ähnlich
bei Scheler Kapitel 16.2.4). In der möglichst harmonischen Gestal‐
tung der Beziehungspole liegt der Kerngedanke des »Ordo amoris«.
Selbstliebe als »Sich-selbst-Gutes-wollen« geht dabei von einem
Verständnis des Guten aus, das die Anderen nicht aus-, sondern
einschließt.

1.10. Tabellarische Übersicht der Typenachsen

Die neun Typenachsen werden im Folgenden in gebündelter Form
in einer Tabelle veranschaulicht. Diese vermag eine grobe Orientie‐
rung über den zentralen Gehalt der Achsen zu bieten, hat aber nicht
die Aufgabe, alle dargelegten Ausdifferenzierungen aufzunehmen,
geschweige denn die erarbeitete Pluralität an Deutungen und Wer‐
tungen zurückzunehmen. Für ein Verständnis der Typenachsen ist
sie allein nicht hinreichend, sondern bietet auf Grundlage obiger
Ausführungen eine übersichtliche Kurzfassung. Jede Achse wird in
zwei Spalten in fünf Zeilen präsentiert, wobei die zweite (b) entfal‐
len kann. Die Zeilen benennen:

a. Die beiden Pole der Achse
b. Untergliederungspunkte
c. Den systematischen Kerngehalt
d. Belegszenerien im Panorama
e. Problematische Aspekte

Bei der dritten und siebten Achse sind die Trennlinien der zweiten
Zeile gestrichelt, um den graduellen Aspekt zwischen den Unterglie‐
derungen hervorzuheben. Die problematischen Aspekte (e) benen‐
nen, soweit vorhanden, mögliche Kritikpunkte, die mit der jeweili‐
gen Vorstellung von Selbstliebe verbunden werden können. Um sie
von der Präsentation der Achsen abzuheben, sind sie kursiviert. Wie

1. Systematisierung nach Typenachsen der Selbstliebe

687

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erwartet werden kann, beinhaltet die Vorstellung des einen Pols
dabei häufig die Kritik am anderen und umgekehrt. Da die neun‐
te Achse vier Untergliederungspunkte hat, erfordert die graphische
Darstellung eine Auflistung von b1–e1 bis b4–e4.

Die Typenachsen der Selbstliebe

  Typenachsen der Selbstliebe

1 a Invariant Hervorgebracht

b Personal-invariant Praktisch-
invariant

Personal-
hervorgebracht

Praktisch-
hervorgebracht

c Selbstaffirmation:
Würdigkeit und
Achtung

Natürliches
Glücksstreben

Selbstaffirmation:
Selbstschätzung

Sozio-Kulturelles
Anerkennungs-
streben

d Thomas; Ficino; Rousseau; Kant Nicole; Rousseau; Kant; Kristeva

e Selbstrechtferti‐
gung

Streben als
Grundübel

Entfremdete Exis‐
tenz

Hochmut;
Dominanz

Illusion der Invarianz  

   

2 a Indifferent-ermöglicht Aktiv

c (Mystische) Gelassenheit;
Ego-Transzendenz

Aufgegebenheit der Existenz

d Bibel; Eckhart; Luther; Fénelon;
Nietzsche

Thomas; Hobbes; Rousseau; Nietzsche;
Foucault

e Verantwortungsverweigerung Wille als Wurzel des Übels;
Aktivitätspathos

   

3 a Harmonisch Anarchisch

b Natürlich-
harmonisch

Imperativisch-
harmisch

Geordnet-tragisch Anarchisch

c Gute Weltordnung Ordnungs-
einpassung

Ordnungs-
ambivalenz

Ordnungs-
abweisung

d Stoa; Pufendorf;
Brit. Moralphilo‐
sophie

Augustinus;
Luther; Hobbes;
Nicole; Kant

Fénelon;
Rousseau; Kristeva

Stirner; Nietzsche;
Foucault

e Mangelnder
Realismus

Glückshinderlich Überforderung Gescheinschafts‐
schädlich

   

Tabelle 2:

III. Die Typologie der Selbstliebe

688

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 a Uniformiert Individuierend

b Uniformiert (Uniformierend) (Individuiert) Individuierend

c Normative
Einhegung;
Charakterformung

(Ein-Bildung)
(Einordnend)

(Ermöglichung
von Selbstliebe)

Singuläres
Individuum
Gestaltungskraft

d Thomas; Hobbes;
Nicole; Kant;
Scheler

(Eckhart; Scheler) (Rousseau) Nietzsche; Scheler;
Foucault: Kristeva

e Heteronomie     Anarchie

   

5 a Beharrend Transformativ

c Das Gute ist im Selbst präsent Dynamik auf besseres Selbst hin

d Stoa; Thomas; Hobbes; Kant Alle außer Hobbes

e Narzissmus; Erhaltungsimperativ Verrat an der Würde; Optimierungs-
imperativ

   

6 a Solitär Relational

c Das souveräne Individuum; eigene
Wertung

Beziehungen als Ermöglichung und
Grenze

d Ficino; Rousseau; Nietzsche; Stirner;
Kristeva

Augustinus; Pufendorf; Rousseau; Kant;
Scheler

e Solipsismus; Egozentrismus Heteronomie; Entfremdung

   

7 a Immanent Transzendent

b Starke Form Schwache Form Schwache Form Starke Form

c Gutes ist allein
immanent

Gegenseitige
Ergänzung

Gegenseitige
Ergänzung

Gutes ist allein
transzendent

d Hobbes; Nietzsche Thomas; Kristeva Thomas; Ficino Luther; Fénelon

e Gottlosigkeit (Verrat der
Transzendenz)

(Verrat der
Immanenz)

Selbstverlust

   

8 a Realistisch Täuschend

c Werterkenntnis; Klugheit Selbstfixierte Perspektivierung

d Thomas; Kant; Nietzsche; Scheler;
Kristeva

Augustinus; Rousseau; Kant; Scheler

e Illusion von Selbstaufklärung Narzissmus; Hochmut; Selbstverachtung

   

1. Systematisierung nach Typenachsen der Selbstliebe

689

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9 a Lebensförderlich Gefährlich

b1 Für das Gemeinschaftsleben Für das Gemeinschaftsleben

c1 Prosozialität; Soziale Wirkungen Egoistische Vorteilssuche; Hochmut

d1 Stoa; Thomas; Hobbes; Nicole Luther; Hobbes; Rousseau; Kant,
Kristeva

e1 Selbstschädigend Selbstevident

 

b2   Für die moralische Welt

c2   Verletzung moralischer Ansprüche

d2   Thomas; Nicole; Kant

e2   Selbstevident

 

b3 Für sich selbst als moralische Person Für sich selbst als moralische Person

c3 Moralische Selbstbildung Schuldhafte Selbstschädigung

d3 Thomas; Kant; Scheler Augustinus; Thomas; Kant; Scheler

e3 Glückshinderlich und gemeinschafts‐
schädigend

Selbstevident

 

b4 Für das eigene Glück Für das eigene Glück

c4 Glücksstreben; Klugheit Entfremdung; Heilsverlust

d4 Augustinus; Thomas; Kant; Nietzsche;
Kristeva

Augustinus; Rousseau; Foucault;
Kristeva

e4 Gemeinschaftsschädigend Selbstevident

III. Die Typologie der Selbstliebe

690

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Systematisierung nach Kategorien ethischer
Theoriebildung

Die Systematisierung nach Typen-Achsen der Selbstliebe hat aufge‐
zeigt, wie derselbe Typus oft verschiedene Aspekte von Selbstliebe
zusammenbindet, die sich als differenzierte Kategorien ethischer
Theoriebildung erfassen lassen. In der Sprache der Ethik steht
Selbstliebe folglich für unterschiedliche Aspekte, wie etwa eine
Haltung, ein Gefühl oder eine Motivation. Die folgende Systema‐
tisierung der Selbstliebe ist eine Präzisierung der Typen in ethi‐
scher Hinsicht, indem die Rekonstruktionen des Panoramas gemäß
Grundbegriffen ethischer Theorie strukturiert werden. So lassen
sich insgesamt sechs Zuordnungen von Selbstliebe mit mehreren
Unterformen vornehmen. Sie unterscheiden sich hinsichtlich Häu‐
figkeit, Bedeutungsreichtum und theoretischer Ausarbeitung. Man‐
che stellen wiederkehrende Vorstellungen dar, andere formulieren
eine Sonderposition. In der Regel kann das vorliegende Kapitel nicht
auf explizite Ausführungen der Denkerinnen und Denkern des Pan‐
oramas zurückgreifen, da eine entsprechende Begriffsbestimmung
meist nicht vorgenommen wird. Die Systematisierung nach Katego‐
rien ethischer Theoriebildung ist eine weiterführende Interpretation
der »Ethik der Selbstliebe«.

Den Ausgangspunkt bildet das anthropologische Selbstverständ‐
nis (Kapitel 2.1). Dabei handelt es sich nicht um eine ethische Kate‐
gorie im eigentlichen Sinn, sondern um eine für die ethische Theo‐
riebildung relevante Kategorie. Als anthropologische Bestimmung
hat sie unmittelbare Bedeutsamkeit für ein Erschließen der Idee
der Selbstliebe aus ethischer Perspektive. An dieser Stelle zeigt sich
erneut die enge Verschränkung von Selbstverständnis und normati‐
vem Selbstverhältnis. Es folgt eine Kategorisierung von Selbstliebe
als Aufmerksamkeit (Kapitel 2.2), als Haltung (Kapitel 2.3) und als
Gefühl (Kapitel 2.4). Das anschließende Feld von Selbstliebe als
Praxis (Kapitel 2.5) unterteilt sich in die Aspekte des praktischen
Strebens (Kapitel 2.5.1), der Motivation (Kapitel 2.5.2), des Han‐
delns (Kapitel 2.5.3) und des Gebots (Kapitel 2.5.4). Den Abschluss
bilden die Darlegungen zu Selbstliebe als einer Existenzweise, als
einer Art zu leben (Kapitel 2.6). In ihr bündeln sich die Dimensio‐
nen der Aufmerksamkeit, der Haltung, des Gefühls und der Praxis.
Die Bestimmung von Selbstliebe als Existenzweise umfasst in ethi‐

2. Systematisierung nach Kategorien ethischer Theoriebildung

691

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scher Perspektive damit die Fragen nach einem guten Leben, einer
guten Person und einem guten Handeln. Sie ist jeweils Definition
eines bestimmten Selbstverständnisses und normativen Selbst- wie
Fremdverhältnisses.

Die Systematisierung nach Kategorien ethischer Theoriebildung
ist nicht identisch mit einer ethischen Bewertung der Selbstliebe
als solcher, sondern die Zuordnung zu den Kategorien liegt dieser
Ebene noch voraus. Selbstliebe als Praxis, als Haltung oder als Ge‐
fühl kann je nach Kontext als richtig oder falsch, angemessen oder
unangemessen ausgedeutet werden. Damit lässt sich auch ein Stück
weit erhellen, wie teils paradoxale Formulierungen, die Selbstliebe
als zugleich positiv und negativ auffassen, Sinn ergeben können,
indem ihnen eine Zuordnung zu unterschiedlichen Kategorien zu‐
grundeliegt, wenn etwa Selbstliebe als fundamentale Haltung der
Selbstbejahung positiv, als egozentrische Praxis aber negativ gewertet
wird. Alle Kategorien stehen unterschiedlichen Bewertungen offen.
Dies gilt auch für ein Verständnis von Selbstliebe als anthropologi‐
sche Basisbestimmung und als praktisches Streben. Denn zumindest
im Denkhorizont einiger Szenerien des Panoramas, insbesondere
den religiös grundierten, handelt es sich auch hierbei nicht einfach
um neutrale Vorfindlichkeiten, sondern um normativ imprägnierte
Daseinsweisen des Menschen, wenn etwa der faktische als der gefal‐
lene Mensch, also aus der Perspektive Gottes als der, der nicht so
sein soll, wie er ist, aufgefasst wird. Andererseits impliziert das Er‐
schließen von Selbstliebe mit Hilfe von Kategorien ethischer Theo‐
riebildung nicht notwendig eine normative Bewertung, sondern es
gibt durchaus Varianten, die bestimmte Formen von Selbstliebe als
ethisch neutral verstehen.

2.1. Selbstliebe als anthropologische Basisbestimmung

Einige Szenerien präsentieren eine Form von Selbstliebe als zentra‐
le, zum Teil auch die zentrale Idee, die definiert, was Menschsein
ausmacht. Selbstliebe firmiert als eine oder als die anthropologische
Basisbestimmung, ohne die die charakteristische menschliche Le‐
bensform nicht verständlich ist. Die Deutung des Menschen von
sich selbst rekurriert dann notwendig auf Selbstliebe. Die konkrete
Ausformung ist allerdings sehr verschieden. So kann Selbstliebe als

III. Die Typologie der Selbstliebe

692

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anthropologische Basisbestimmung für folgende Auffassungen ste‐
hen:

1. Selbstliebe bezeichnet eine ursprüngliche, selbstbejahende Grund‐
gestimmtheit. Dafür steht die Vorstellung eines Mit-sich-selbst-be‐
freundet-Seins (vgl. bei Thomas von Aquin in Rückgriff auf Aris‐
toteles Kapitel 4.1.1)1678. Die Ausdifferenzierung in selbstbejahende
Grundgestimmtheit, Selbstaufmerksamkeit als sich Gutes wollen,
Selbstsorge als sich Gutes tun, Selbstzufriedenheit und schließlich
Selbstübereinstimmung verweist auf die enge Verbindung dieser
anthropologischen Basisbestimmung mit den anderen explizit ethi‐
schen Momenten von Selbstliebe. Diesen liegt die schöpfungsgemäß
gegebene Selbstliebe als fundamental positive Grundgestimmtheit
einer selbstbejahenden Zufriedenheit mit sich zugrunde, die einen
existenziellen Selbsthass unmöglich macht. Sie findet sich neben
dem Strang der griechischen Philosophie ansatzweise auch in den
biblischen Zeugnissen vorausgesetzt (vgl. Kapitel 1.1) und spielt
eine bedeutende Rolle für die Entwicklung der renaissance-philoso‐
phischen Vorstellung der Erhabenheit oder Würde des Menschen
(vgl. bei Ficino Kapitel 6.1), wie sie auch in den anthropologisch op‐
timistisch grundierten neuzeitlichen Naturrechtsansätzen prägend
wird (vgl. bei Pufendorf Kapitel 11) und in der Figur eines unbeding‐
ten personalen Wohlgefallens an sich selbst gipfelt (vgl. bei Kant
Kapitel 13.2.3.).

2. Selbstliebe bezeichnet die sündhaft fixierte Existenz des gefallenen
Menschen, für die der Begriff der Selbstsucht zentral ist und für
die im Französischen später »Amour-propre« leitend wird, was ins
Deutsche meist mit »Eigenliebe« übertragen wird (vgl. bei Augusti‐
nus und die augustinische Tradition bei Luther, Fénelon und Nicole
Kapitel 2.2, 7.1, 9.2.1 und 10). Das Eingeschlossen-Sein in den »Amor
sui« beschreibt eine tragische und zugleich schuldhafte Grundbe‐
findlichkeit des Menschen, für die es keine selbstgewirkte Befreiung,
sondern nur gnadenhafte Erlösung gibt. Wesentlich ist hier der an‐
tipodisch strukturierte Selbst- und Gottesbezug als Grundmodus

1678 Es handelt sich keineswegs um eine Identifizierung der Kategorie mit der
Rede von Selbstliebe in der jeweiligen Szenerie. Auch hier sind die Verweise
auf die Kapitel des Panoramas nicht umfassend.

2. Systematisierung nach Kategorien ethischer Theoriebildung

693

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Menschsein, wie es zugleich anthropologisch universal und in
normativer Hinsicht als nicht-sein-sollend bestimmt wird.

3. Selbstliebe bezeichnet ein natürliches, jedem Leben eignendes
Grundstreben nach Erhaltung. Dies ist die anthropologische Ba‐
sisbestimmung der Oikeiosis-Tradition (vgl. Kapitel 1.2), die im
abendländischen Denken, etwa von Augustinus, Thomas von Aquin
und Ficino aufgenommen, und schließlich in Hobbes’ »Prinzip
der Selbsterhaltung« und von dort aus vielfach rezipiert wird
(vgl. Kapitel 2.1.3, 4.1.2, 6.1, 8.1). Als Basisbestimmung von Mensch‐
sein wird sie als vernünftige oder kluge selbsterhaltende Liebe aus‐
gedeutet. Während der Selbstfreundschaft ein eindeutig positiv wer‐
tender und der Selbstsucht ein negativ wertender Zug eigen ist, tritt
die Deutung von Selbstliebe als Selbsterhaltung häufig mit dem An‐
spruch auf, zunächst eine nüchterne Beschreibung von Menschsein
zu präsentieren. Dies gilt nicht weniger für ihre Ausdeutung als
Selbstinteresse bei Mandeville (vgl. Kapitel 11).

4. Selbstliebe bezeichnet eine psycho-soziale Leidenschaft im Stre‐
ben nach eigenem Wohlergehen, die als »Amour-propre« einen
Grundzug menschlicher Existenz des Geliebt-werden-Wollens dar‐
stellt, von dem die eigene Existenz abhängt (vgl. bei Nicole und
Rousseau Kapitel 10 und 12.3) und die als Ausdifferenzierung
in »Amour de soi« und »Amour-propre« die Grundverfassung
von Menschsein schlechthin erfasst und prägt (vgl. bei Rousseau
Kapitel 12.3). Aus dem Wechselspiel des invarianten und des her‐
vorgebrachten Moments ergeben sich im Kontext gesellschaftlicher
Anerkennungsverhältnisse die verschiedenen Formen menschlicher
Existenz, die zwischen Entfremdung und höchstem Glück, sozial‐
förderlichen und -feindlichen Ausprägungen changieren (vgl. bei
Rousseau Kapitel 12.2/12.5). Selbstliebe markiert eine Vor- und
Aufgegebenheit, deren jeweilige Ausgestaltung über ihre ethische
Bewertung entscheidet. Kant bindet dies unter dem »Prinzip der
Selbstliebe« zusammen, das das Streben nach dem zweiten, nicht-
moralischen Zweck des Menschen, nach Glückseligkeit bezeichnet
(vgl. Kapitel 13.1/13.3.1). Ihr Gelingen ist multifaktoriell, empirisch
bedingt und als Ganzes der menschlichen Verfügung, nicht aber der
vernünftigen Gestaltung entzogen. Sie kann keine sittliche Normati‐

III. Die Typologie der Selbstliebe

694

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vität begründen, ist damit für Menschsein aber als Bestimmung des
für das Subjekt Guten nicht weniger existenziell bedeutsam.

5. Selbstliebe bezeichnet den Akt des Werterschließens des individu‐
ellen »Ordo amoris«, womit sie den Weg zur Realisierung der eige‐
nen Bestimmung eröffnet (vgl. bei Scheler Kapitel 16.2.2). Damit
ist sie die fundamentale menschliche Ermöglichungsbedingung der
Selbstwerdung, die sich in der Überschreitung des gegenwärtigen
Zustands auf eine vollständige Erfassung und Realisierung seiner
selbst als singuläre Person hin realisiert. Stärker noch als die erste
Form ist dieses Verständnis von Selbstliebe per se im starken Sinn
normativ positiv, da Selbstliebe hier im Erschließen des Guten be‐
steht.

6. Selbstliebe bezeichnet die basale dual eingebettete tripolare psy‐
chische Struktur des Menschen (vgl. bei Kristeva Kapitel 18.1). An
ihrer Gesundheit hängt das Gelingen menschlicher Identität und
im Weiteren auch das von Kultur und Gesellschaft. Sie bildet eine
Vor- und Aufgegebenheit, die als anthropologische Basisbestimmung
einerseits ein Moment der Unbeliebigkeit markiert, andererseits
der kreativen, intersubjektiven Gestaltung bedarf. Die daraus resul‐
tierenden scheiternden oder gelingenden Existenzweisen sind ihrer‐
seits als pathologische oder gesunde Selbstliebe gefasst.

Diese verschiedenen Formen von Selbstliebe als einer anthropolo‐
gischen Basisbestimmung kommen darin überein, dass sie in der
Selbstliebe ein Moment ausmachen, das eine gewisse Invarianz oder
Unverfügbarkeit kennzeichnet und das zugleich für die Bestimmung
der charakteristischen menschlichen Lebensform zentral ist. Ein
korrektes Selbstverständnis kann es hier nicht ohne Selbstliebe ge‐
ben. Zugleich ist sie damit – auf unterschiedliche Weise – bedeutsam
für das Gelingen individueller Existenz, sei es auch, wie in der
zweiten Form, als ihre Negierung. Die sechs Formen müssen sich
nicht notwendig gegenseitig ausschließen. Vielmehr haben manche
Szenerien des Panoramas gezeigt, wie innerhalb eines denkerischen
Entwurfs verschiedene Formen, durchaus spannungsgeladen, ver‐
bunden werden können. Dies gilt etwa für eins und drei bei Thomas
von Aquin, für zwei und drei bei Augustinus, für eins, drei und vier
bei Rousseau und für drei, vier und sechs bei Kristeva. Insbesondere

2. Systematisierung nach Kategorien ethischer Theoriebildung

695

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Streben nach Selbsterhaltung und die auf Wohlergehen gerich‐
tete Leidenschaft sind häufig verknüpft. Zugleich verweisen die an‐
thropologischen Basisbestimmungen auf die weiteren Kategorien, da
Selbstliebe hier bereits differenzierend als Streben, Leidenschaft, Akt
oder Existenzweise bezeichnet wird. Von den weiteren Kategorien
unterscheidet sich die vorliegende durch ihren fundierenden Cha‐
rakter qualitativ. Diese Selbstliebe kann nicht aufgehoben, sondern
lediglich ausgestaltet werden und stellt eine grundsätzliche Aussage
über die charakteristische menschliche Lebensform dar. So geht
auch die augustinische Form davon aus, dass die sündhafte Selbstlie‐
be nicht vom Menschen, sondern nur von Gott aufgehoben werden
kann. Deswegen finden Szenerien keinen Eingang, die zwar Selbst‐
liebe als bedeutsam bestimmen, sie aber in Opposition zu einer
Vorstellung von anthropologischer Vorgegebenheit fassen (vgl. bei
Nietzsche Kapitel 15.3.1). Sie markiert dann eine bewusste Negie‐
rung anthropologischer Basisbestimmungen oder eine paradoxale
Form in der Vereinigung oder Aufhebung des Selbst (vgl. Bernhard
von Clairvaux und Meister Eckhart Kapitel 3 und 5.1).

2.2. Selbstliebe als Aufmerksamkeit

Selbstliebe kann eine Fokussierung der Wahrnehmung bezeichnen.
Diese vorpraktische Kategorie fragt danach, inwieweit die eigene
Aufmerksamkeit auf sich selbst oder auf anderes gerichtet ist. Dabei
stehen sich zwei Varianten gegenüber, wie Selbstliebe eine Aufmerk‐
samkeit bezeichnen kann:

1. Selbstliebe bezeichnet eine überzogene, kritikwürdige Aufmerk‐
samkeit auf sich selbst. Selbst- und objektive Sachbezogenheit bilden
einen Kontrast (vgl. bei Luther, Fénelon und Scheler Kapitel 7.1,
9.2.1 und 16.2.2/16.2.4), dem das Interesse zugrundeliegt, alle Dinge
nicht als solche, sondern nur in ihrer Selbstbezogenheit wahrzuneh‐
men. Selbstliebe bezeichnet diese, den angemessenen Selbst- und
Weltbezug verkennende Fokussierung. Diese Form kritisiert auch
die mystische Tradition, wenn sie der Selbstliebe die Selbst-Abschei‐
dung oder den reinen Willen (vgl. bei Meister Eckhart und Fénelon
Kapitel 5.3 und 9.2.2) gegenüberstellt, die einer entgrenzenden Fo‐
kussierung auf den Gottesbezug korrespondieren. Selbstliebe mar‐

III. Die Typologie der Selbstliebe

696

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kiert einen Kontrast zur Selbst- und Welterkenntnis. Auch der nega‐
tiv gewertete Solipsismus-Begriff gehört in diesen Zusammenhang,
insofern mit ihm eine realitäts- und objektivitätsverlierende Selbstfo‐
kussierung angefragt wird (vgl. bei Scheler Kapitel 16.2.4).

2. Demgegenüber kann Selbstliebe eine angemessene Aufmerksam‐
keit für sich selbst bezeichnen (vgl. bei Thomas von Aquin, Ficino
und Pufendorf Kapitel 4.1.1, 6.2 und 11). Dieses Moment ist für
Rousseau von großer Bedeutung, wenn er ein »exister hors de soi«
mit einer Fokussierung auf sich selbst und einem Bei-sich-Bleiben
kontrastiert (vgl. bei Rousseau Kapitel 12.2). Hier hängt es von der
richtigen Formung des »Amour-propre« ab, die mit dem »Amour de
soi« gegebene Selbstaufmerksamkeit nicht zu verlieren. Auch Nietz‐
sche und Foucault sprechen von einer positiven Aufmerksamkeit für
sich selbst, die sie mit dem identifizierten christlichen Imperativ des
Fremdprimats kontrastieren (vgl. Kapitel 15.2. und 17.4.2). Dem stellt
Foucault eine für ein gelingendes Leben notwendige Fokussierung
auf sich selbst entgegen, für die er indes nicht den Begriff »Selbst‐
liebe« verwendet. Auch ein positiv gewerteter Narzissmus-Begriff
beinhaltet eine entsprechende, fundamentale Aufmerksamkeit auf
sich selbst (vgl. bei Kristeva Kapitel 18.4/18.6).

Dass mit Selbstliebe sowohl eine abzulehnende als auch eine zu
bejahende Aufmerksamkeit für sich selbst bezeichnet werden kann,
zeigt, dass es sich um ein graduelles Verständnis von Selbst- und
Fremdfokussierung handelt, deren Verhältnis je nach umfassende‐
rem Deutungshorizont als angemessen zu bezeichnen ist. Prinzipiell
liegt dem eine antiproportionale Auffassung zugrunde, indem die
Verminderung des einen Pols mit einer Vermehrung des anderen
einhergeht. Als zunächst vorpraktische Kategorie bildet die jeweili‐
ge Bestimmung von Selbstliebe als Aufmerksamkeit eine zentrale
Grundlage für die praktische Gestaltung des normativen Selbstver‐
hältnisses, ohne gleichwohl direkte Ableitungen zu begründen. Denn
ohne Aufmerksamkeit für sich selbst ist eine bewusste und selbstbe‐
stimmte Gestaltung des Selbstverhältnisses unmöglich. In ethischer
Hinsicht weiterführend erweist sich die Frage, welchen Aspekten des
Selbst gerechtfertigt Aufmerksamkeit zu schenken ist. Dies setzt aller‐
dings die Annahme voraus, dass das Selbst über eigene Qualitäten
verfügt, die Aufmerksamkeit verdienen. Obige erste Form lehnt dies

2. Systematisierung nach Kategorien ethischer Theoriebildung

697

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in der radikalen Variante einer sündhaft korrumpierten menschli‐
chen Natur gerade ab.

2.3. Selbstliebe als Haltung

Selbstliebe steht für verschiedene Haltungen des Selbst- und Fremd‐
bezugs. Sie können wiederum negativ oder positiv gewertet sein.
Aus den Rekonstruktionen des Panoramas lassen sich folgende drei
Grundhaltungen interpretativ erheben:

1. Weit verbreitet ist die Vorstellung von Selbstliebe als einer Hal‐
tung der Anmaßung, indem eine ungerechtfertigte Position eigener
Überlegenheit eingenommen oder eine erforderliche Unterordnung
zurückgewiesen wird. Mit Hilfe der Begriffe Superbia, Hochmut
und Narzissmus erfolgt die Ausdeutung. Vier Vergleichspunkte der
Anmaßung lassen sich identifizieren:

a. Im christlichen Kontext steht Selbstliebe für eine Haltung der
Anmaßung gegenüber Gott, die die rechte Ordnung der Güter
und Zwecke verkennt (vgl. in der griechischen Patristik, bei
Augustinus, Bonaventura, Thomas von Aquin, Luther und Fé‐
nelon Kapitel 2, 2.2, 3, 4.2.2, 7.1 und 9.2.1). Zentral ist dabei
der Begriff der Superbia als Ausdeutung von Selbstliebe, die
dann ein, bisweilen das Hauptlaster bezeichnet, wenn die durch
die Transzendenzperspektive geforderte Relativierung irdischer
Absolutheitsansprüche keine Entsprechung findet. Die Domi‐
nanz dieser Bestimmung von Selbstliebe als »Selbstvergottung
des Menschen« hat in der abendländischen Tradition maßgeb‐
lich dazu beigetragen, ihr insgesamt den Anschein einer rein
negativen Bedeutung zu geben.

b. Selbstliebe als Haltung der Anmaßung gegenüber den Mitmen‐
schen ist ein im Panorama omnipräsenter Zug. Superbia be‐
zeichnet hier nicht nur den Hochmut gegenüber Gott, sondern
auch gegenüber den Mitmenschen. Sie kann im theologischen
Kontext an die Seite der Anmaßung gegenüber Gott treten,
wenn etwa die Gleichheit der Seele des Nächsten verkannt
wird (vgl. in den biblischen Schriften, in der griechischen Pa‐
tristik, bei Augustinus, Bonaventura und Thomas von Aquin
Kapitel 1.3, 2, 2.2, 3 und 4.2.2) oder eine Isolierung von ihm

III. Die Typologie der Selbstliebe

698

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erfolgt (vgl. bei Luther Kapitel 7.1). Eine hochmütige Haltung
ist einer der zentralen Merkmale des »Amour-propre« als
einer kritikwürdigen Selbstliebe (vgl. bei Fénelon, Nicole und
Rousseau Kapitel 9.2.1, 10 und 12.2). Sie wird in der Entwick‐
lung dabei aus dem religiösen Zusammenhang herausgelöst,
sodass der »Amour-propre« eine inakzeptable, die berechtig‐
ten Gleichheitsansprüche der Anderen missachtende Haltung
bezeichnet, indem sich für ein Wesen höherer Art gehalten
wird (vgl. bei Rousseau, Kant und Scheler Kapitel 12.4.3, 13.3.3
und 16.2.4).

c. Selbstliebe bezeichnet auch die Anmaßung gegenüber der mo‐
ralischen Ordnung als solcher. Im radikal Bösen manifestiert
sich eine Bereitschaft, sich im Zweifelsfall eine Ausnahme
vom Gesetz zu genehmigen (vgl. bei Kant Kapitel 13.1) und
eine Haltung der Selbstliebe als Selbstperspektivierung ver‐
kennt die Objektivität normativer Ansprüche (vgl. bei Scheler
Kapitel 16.2.2). Dieser Gedanke greift auf die Tradition des
»Ordo amoris« zurück (vgl. bei Augustinus und Thomas von
Aquin Kapitel 2.1.2. und 4.1.2/4.2.2) der vom Einzelnen eine
Anerkennung verlangt, die eine Selbstliebe als anmaßende Hal‐
tung verweigert. Die Anmaßung besteht hier wesentlich darin,
das Gute auf ein für einen selbst Gutes zu reduzieren.

d. Selbstliebe bezeichnet eine intrapersonale Anmaßung gegen‐
über der eigenen Körperlichtkeit. Ein kranker Narzissmus leug‐
net die Momente der Unbeliebigkeit und wertet gegenüber dem
geistigen Vermögen die Bedeutsamkeit leiblicher Existenz ab
(vgl. bei Nietzsche und Kristeva Kapitel 15.3.1 und 18.1/18.3).
Dies markiert einen Kontrast zum christlichen »Ordo amoris«,
insofern in diesem die Anmaßung umgekehrt verfasst ist: Kri‐
tikwürdige Selbstliebe bezeichnet die Anmaßung des Körpers
gegenüber der Seele, auch wenn dies selbst nicht als eine be‐
wusste Haltung bezeichnet werden kann (vgl. bei Thomas von
Aquin, Meister Eckhart und Ficino Kapitel 4.1.2, 5.2 und 6.2).
Diese besteht vielmehr darin, der körperlichen Anmaßung
Raum zu gewähren. Wie von Kristeva wird dies auch von Nietz‐
sche kritisiert, indem Selbstbejahung eine Haltung impliziert,
die den Primat des Geistigen zurückweist.

2. Systematisierung nach Kategorien ethischer Theoriebildung

699

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Selbstliebe bezeichnet eine Haltung selbstverehrender Würdigkeit,
die die eigene Größe als Mensch anerkennt (vgl. bei Ficino, Pu‐
fendorf und Kant Kapitel 6.2, 11 und 13.2.1/13.3.2/13.3.3). Kant ent‐
wickelt dafür den Begriff eines positiv zu verstehenden Stolzes
als Annahme seiner selbst, der sich vom anmaßenden Hochmut
abhebt. Damit korrespondiert eine dem Menschen angemessene
Haltung der Selbstachtung als Mensch, in der sich eine unbeding‐
te und fundamentale Selbstaffirmation zum Ausdruck bringt. Im
Zusammenhang mit der Analyse sozialer Anerkennungsverhältnis‐
se wird die Frage nach empirisch bedingter Selbstwertschätzung
und daraus resultierenden Selbstwertempfindens detailliert entfaltet
(vgl. bei Rousseau Kapitel 12.4.3/12.5). Selbstliebe bezeichnet dann
eine wertschätzende Haltung gegenüber eigenen Qualitäten. Wäh‐
rend dies in der Tradition französischer Moralistik allgemein als
Eitelkeit qualifiziert wird (vgl. bei La Rochefoucauld, Nicole und
Mandeville Kapitel 9.1, 10 und 11), differenzieren in ethischer Hin‐
sicht weiterführende Szenerien hier zwischen gerechtfertigter und
ungerechtfertigter Selbstwertschätzung (vgl. bei Rousseau, Kant und
Smith Kapitel 12.3, 13.3.3 und in den »Methodischen Grundlagen«
Kapitel 1.11). Im Gegensatz zu einem anthropologischen Pessimis‐
mus kann dann ein positives Verständnis von Selbstliebe entwickelt
werden, indem sie sich zu Recht auf wertzuschätzende Qualitäten
des Selbst bezieht. Der ethisch unproblematischste Fall liegt dann
vor, wenn es sich um eine selbstwertschätzende Haltung aufgrund
eigener Tugendhaftigkeit handelt. Auch Nietzsche stellt die Frage
nach gerechtfertigter Selbstwertschätzung. Er versteht darunter aller‐
dings die berechtigte Ehrfurcht der Wenigen vor sich selbst als große
Wesen (vgl. Kapitel 15.3.3).

3. Spiegelbildlich zur ersten Form bezeichnet Selbstliebe eine Hal‐
tung der Demut:

a. In der christlichen Tradition wird eine gute Selbstliebe ausge‐
deutet als eine Haltung, die den rechten Platz im Verhältnis
zu Gott einnimmt. Unter Aufgriff der biblischen Zeugnisse
(vgl. Kapitel 1.4) werden dafür die Begriffe der Demut und
des Gehorsams zentral (vgl. bei Augustinus und Bonaventura
Kapitel 2.2 und 3). Dies ist eine Selbstliebe in Anerkennung
des »Ordo amoris«, die sich in einer Haltung des Respekts
ihm gegenüber erweist. Sie geht einher mit einer Haltung des

III. Die Typologie der Selbstliebe

700

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gottvertrauens und der Sorglosigkeit (vgl. in den biblischen
Zeugnissen, bei Augustinus, Meister Eckhart und Martin Lu‐
ther Kapitel 1.2, 2.2, 5.2 und 7.2), wobei Selbstsorge im Umkehr‐
schluss als Ausdruck einer Haltung mangelnder Demut, also als
Anmaßung gegenüber Gott ausgedeutet wird. Eine Sonderform
stellt in diesem Kontext die Haltung der Abgeschiedenheit bei
Meister Eckhart dar, da sie, mit dem Gedanken von der Größe
des Menschen kombiniert, keine Demut gegenüber Gott bedeu‐
tet, sondern den Weg zu seiner Vergöttlichung, zur Ein-Bildung
in Gott bereitet. Die Selbstliebe als Haltung der Demut wird
von Nietzsche radikal kritisiert (vgl. Kapitel 15.2), indem sie als
verkapptes Ressentiment entlarvt und umgewertet werden soll.

b. Eine Selbstliebe als Haltung der Demut gegenüber den Mit‐
menschen wird von Nietzsche gleichermaßen kritisiert. Auch
bei Rousseau und Kant findet sich eine Kritik an einer dem
gerechtfertigten Stolz entgegenstehenden falschen Verdemüti‐
gung (vgl. Kapitel 12.4.3 und 13.3.3). Auch hierfür finden
sich in der christlichen Theologie ideengeschichtliche Wurzeln
(vgl. bei Augustinus und Thomas von Aquin Kapitel 2.1.2
und 4.2.2), obgleich sie ebenfalls Ressourcen für eine entgegen‐
stehende Haltung der Verdemütigung bereithält. Als zentraler
biblischer Beleg fungiert dabei eine Interpretation der Forde‐
rung der Nächstenliebe, die sie als radikale Proexistenz ausdeu‐
tet (vgl. Kapitel 1.4).

c. Demut gegenüber dem moralischen Gesetz wird von Kant als
angemessen bezeichnet, da dies die Achtung vor dem Gesetz
bedeute (vgl. Kapitel 13.3.3). Bei Scheler verweist die Selbstliebe
ähnlich auf eine Haltung der Demut gegenüber den Wertsphä‐
ren, die eine objektive Einstellung zur Wertewelt ermöglicht
(vgl. Kapitel 16.2.4). Dahingegen setzt für Nietzsche der Weg
der Selbstliebe über die drei Stadien eine Haltung voraus,
die sich gegenüber jedem Sollen erhebt (vgl. bei Nietzsche
Kapitel 15.2). Daran anknüpfend entfaltet Foucault Selbstsor‐
ge – nicht Selbstliebe – als eine antinormative, experimentell-
transformierende Haltung permanenter Neukreierung eines au‐
tonom-singulären »Quasi-Subjekts« (vgl. Kapitel 17.4.2).

d. Ein positiver Narzissmus als positive Selbstliebe impliziert eine
Haltung der Würdigung der Körperlichtkeit (vgl. bei Nietzsche
und Kristeva Kapitel 15.3.1 und 18.3/18.4). Dies wird jedoch

2. Systematisierung nach Kategorien ethischer Theoriebildung

701

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht als Demut bezeichnet. Selbstliebe markiert bei Nietzsche
vielmehr eine Haltung, die der Demut grundsätzlich kontrastiv
gegenübersteht; entgegengesetzt dazu ist Schelers Auffassung
(vgl. Kapitel 16.2.4).

Insgesamt offenbart Selbstliebe als Haltung ein komplexes relationa‐
les Gefüge, das mit den Bewertungen des »Zuviel«, des »Angemes‐
sen« und des »Zuwenig« der Annahme seiner selbst im Verhältnis
zu anderen kombiniert wird. Dem liegt eine graduelle Abwägung
zugrunde, für die nicht zuletzt das jeweilige Selbstverständnis vom
Menschen im Verhältnis zu seinen Bezugspolen ausschlaggebend ist.
Die Bewertungen können je nach Position durchaus gegensätzlich
erfolgen. Insgesamt lässt sich im Panorama in chronologischer Hin‐
sicht grob die Tendenz ausmachen, die Fokussierung auf die Bestim‐
mung von Selbstliebe als Gegensatz von Anmaßung und Demut hin
zu einer Haltung angemessener Selbstannahme zu verschieben, wo‐
bei »angemessen« die Frage nach den rechtfertigenden Qualitäten
im Selbst impliziert.

2.4. Selbstliebe als Gefühl

Selbstliebe bezeichnet ein Gefühl der Zufriedenheit mit sich selbst.
Dieses Gefühl begleitet die soeben dargelegten Haltungen:

1. Selbstliebe steht für ein prinzipiell schlechtes Gefühl der Zufrie‐
denheit mit sich als existenzielle Selbstaffirmation (vgl. bei Jacopone
da Todi und Luther Kapitel 3 und 7.1). Ihr steht das Gefühl eines
guten Selbsthasses gegenüber.

2. Selbstliebe bezeichnet ein kritikwürdiges Gefühl der Zufrieden‐
heit mit sich als unkritische Affirmation. Hierfür steht wie kein
anderer der Begriff des Narzissmus (vgl. bei Nicole und Kant
Kapitel 10 und 13.3.3). Es ist das Gefühl einer unkritischen und
uneingeschränkten Zufriedenheit mit dem gegenwärtigen Selbst, das
dieses mit dem optimalen Selbst identifiziert.

3. Selbstliebe bezeichnet ein Gefühl der Zufriedenheit mit sich als
existenziell-fundamentale Lebens- und Selbstbejahung. Diese Vorstel‐

III. Die Typologie der Selbstliebe

702

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lung tritt in sehr unterschiedlichen Varianten auf, etwa in der
Oikeiosis-Tradition, in Ansätzen in den biblischen Zeugnissen,
in der Selbstfreundschaft bei Thomas von Aquin, Pufendorf oder
Nietzsche (vgl. Kapitel 1.1f, 4.1.1, 11 und 15.2).

4. Selbstliebe bezeichnet ein Gefühl der Zufriedenheit mit sich als
moralfähiger Mensch, was aus einem Bewusstsein von der eigenen
Erhabenheit oder Würde hervorgeht (vgl. bei Ficino, Erasmus, Pu‐
fendorf und Rousseau Kapitel 6.1, 6.3, 11 und 12.4.3). Kant fasst
dies als ein Gefühl der Affirmation seiner selbst als moralische
Person in Form des unbedingten Wohlgefallens an sich auf anthro‐
pologisch-personaler Ebene (vgl. Kapitel 13.2.3). Es kann auch als
Gefühl der Selbstachtung bezeichnet werden. Dieses Gefühl ist je‐
dem Menschen als moralfähigem Vernunftwesen unabhängig von
empirischen Kontexten eigen.

5. Selbstliebe bezeichnet ein Gefühl der Zufriedenheit als moralisch
handelnde Person in Form des unbedingten Wohlgefallens, als er‐
folgreiche Person in Form des bedingten Wohlgefallens auf persona‐
ler Ebene und als erfolgreich handelnde Person in Form des beding‐
ten Wohlgefallens (vgl. bei Kant Kapitel 13.2.3). Es handelt sich um
Gefühle der Selbstaffirmation aufgrund von erworbenen Verdiens‐
ten. Diese wiederum hängen im Bereich des bedingten Wohlgefal‐
lens von Anerkennungsstrukturen ab. Selbstliebe bezeichnet hier ein
Gefühl des sozio-kulturell bedingten Selbstwertempfindens, das für
die Identität essentiell ist (vgl. bei Erasmus, Nicole und Rousseau
Kapitel 6.3, 10 und 12.5).

6. Selbstliebe bezeichnet ein Gefühl der Zufriedenheit mit sich
als singuläres Individuum, das sich gerade dadurch auszeichnet,
eine Existenz jenseits des Allgemeinen kreiert zu haben (vgl. bei
Rousseau und Nietzsche Kapitel 12.6 und 15.3.3). Sie ist das Ver‐
dienst von Erhabenheit und Selbstbestimmung.

7. Selbstliebe bezeichnet ein Gefühl der Zufriedenheit aus Überein‐
stimmung mit sich selbst, dem Fragmentierung und Entfremdung
entgegenstehen (vgl. bei Thomas von Aquin, Rousseau und Kristeva
Kapitel 4.1.1, 12.6 und 18.6). Die Momente einer inneren Harmonie

2. Systematisierung nach Kategorien ethischer Theoriebildung

703

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und der Selbstbestimmung sind leitend. Die Begrifflichkeit der Au‐
thentizität hat hier ihren Ort.

2.5. Selbstliebe als Praxis

Vor dem Hintergrund der bisherigen Ausführungen zu Selbstliebe
als anthropologischer Basisbestimmung, als Aufmerksamkeit, als
Haltung und als Gefühl erschließt sich ein Verständnis von Selbstlie‐
be als Praxis. Dieses wiederum kann unterteilt werden in Streben,
Motivation, Handeln und Gebot. Erst im Zusammenhang mit dieser
praktischen Ebene entfalten die mit der Selbstliebe verbundenen
normativen Kernfragen ihre volle Brisanz, weswegen dem Feld der
Praxis in den Szenerien des Panoramas meist auch eine besonders
breite Aufmerksamkeit geschenkt wird.

2.5.1. Selbstliebe als praktisches Streben

Eine im »Panorama der Selbstliebe« dominierende Kategorie ist die
von Selbstliebe als Streben. Als eine Form von anthropologischer
Basiskategorie ist das Streben bereits thematisiert worden, nun wird
es als praktisches Streben nach unterschiedlichen Gegenständen dif‐
ferenzierend entfaltet:

1. Selbstliebe bezeichnet das praktische Streben nach eigener Erhal‐
tung im allein bio-physischen Sinn, etwa mit Hilfe des Begriffs
des »Amour de soi« (vgl. bei Rousseau Kapitel 12.3), oder im um‐
fassenderen bio-psycho-sozialen Sinn, etwa mit Hilfe des Begriffs
des »Amour-propre« (vgl. bei Nicole und Rousseau Kapitel 10
und 12.3). Dies reicht von sehr basalen Bedürfnisbefriedigungen
wie Nahrungsaufnahme und Schlafen bis hin zur komplexen Regu‐
lation des Selbstwerts in sozialen Anerkennungsverhältnissen. Ein
derartiges Streben umfasst eine als triebhaft-gegeben aufgefasste
naturale Basisstufe, etwa formuliert in der »Anlage für die Tier‐
heit« (vgl. Kant Kapitel 13.2.2), und beim Menschen darüberhin‐
ausgehend eine kluge Gestaltung der Selbsterhaltung mit Hilfe der
Vernunft, etwa formuliert in der »Anlage für die Menschheit«
(vgl. Kant Kapitel 13.2.2). Das kluge Streben nach Selbsterhaltung
gipfelt im neuzeitlichen »Prinzip der Selbsterhaltung« (vgl. bei

III. Die Typologie der Selbstliebe

704

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hobbes Kapitel 8.2), das sich terminologisch von der Selbstliebe ab‐
löst, und grundiert die psychoanalytisch inspirierte Theoriebildung
rund um den Begriff des Narzissmus (vgl. bei Kristeva Kapitel 18.1).

2. Selbstliebe bezeichnet das Streben nach Glückseligkeit. Das von
der Oikeiosis-Tradition seinen Ausgang nehmende Streben nach
eigener Erhaltung war darin als Bewahrung des Seins, des Guten
aufgefasst worden. Daran knüpft ein Streben nach dem für einen
selbst noch nicht realisierten Guten an. Selbstliebe als Streben nach
Glückseligkeit fällt mit dem Streben nach Erhaltung nur dann zu‐
sammen, wenn das für einen selbst Gute mit der Erhaltung des
Vorhandenen identifiziert wird. In den meisten Szenerien des Pan‐
oramas ist dies nicht der Fall und wird von Nietzsche radikal kriti‐
siert (vgl. Kapitel 15.3.2). Vielmehr subsumieren sie das Streben nach
Erhaltung als eine spezifische Form unter das Streben nach Glückse‐
ligkeit. Jenes bleibt dabei gegenüber diesem, dem ein Moment der
Transzendierung des Gegenwärtigen innewohnt, zweitrangig. Selbst‐
liebe als Streben nach dem eigenen Glück ist ein Grundzug, der in
den meisten Szenerien prominent hervortritt und nach vernünftiger
Gestaltung verlangt. Thomas von Aquin formuliert dies als »Amor
concupiscentiae« (vgl. Kapitel 4.1), Rousseau als »Amour de soi«
und »Amour-propre«, die als eine Leidenschaft das individuelle
Wohlergehen anstreben (vgl. Kapitel 12.3), und Kant als »Prinzip
der Selbstliebe« (vgl. Kapitel 13.1). Hieraus ergeben sich die beiden
oben erörterten normativen Kernfragen nach der Bestimmung des
Gelingens der Glückseligkeit sowie der seiner intersubjektiven Be‐
züge. Für ein Verständnis von Selbstliebe als Streben nach Selbster‐
haltung stellen sie sich, insofern das Streben nicht naturalistisch
interpretiert wird, gleichermaßen. Die weiteren praktischen Bestim‐
mungen der Selbstliebe als Motivation, Handeln und Gebot sind in
ihrer Ausdifferenzierung maßgeblich als das Bemühen zu deuten, auf
diese beiden mit der Selbstliebe als Streben gegebenen normativen
Herausforderungen eine Antwort zu geben.
Es lassen sich vier bedeutsame Unterformen von Selbstliebe als
Streben nach Glückseligkeit ausführen, die eine Spezifizierung des
Glücksverständnisses vornehmen. Sie deuten durch ihre Konkreti‐
sierung eine Antworttendenz auf die beiden Kernfragen an. Wie
dargelegt, kann dem Verständnis einiger Ansätze nach, aber nicht

2. Systematisierung nach Kategorien ethischer Theoriebildung

705

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


generell, hier auch das Streben nach Selbsterhaltung als eine fünfte
Form eingereiht werden:

a. Selbstliebe bezeichnet das Streben nach einem Gegenglück. Aus‐
gehend von den biblischen Zeugnissen (vgl. Kapitel 1.2) wird
in der christlichen Theologie der Gedanke entfaltet, dass das
objektive Glück des Menschen in einer transzendenten Wirk‐
lichkeit besteht, die eine Kontrastwelt zum irdischen Glück
darstellt. Selbstliebe bezeichnet das Streben nach diesem Ge‐
genglück, dem Heil. Auf diese Weise ist Selbstliebe laut Augus‐
tinus Gottesliebe als Streben nach Gott, der die transzendente
Glückseligkeit für den Menschen ist (vgl. Kapitel 2.1.3). Dieses
Streben kann je nach theologischem Ansatz stärker als natür‐
liche Hinordnung, die gebildet werden muss, oder als gnaden‐
haftes Geschenk, für deren Empfang sich gegebenenfalls vorbe‐
reitet werden muss, konzipiert werden. In diesem Kontext kann
Selbstliebe zugleich das sündhafte Streben nach dem irdischen
Glück und das gnadenhaft erhöhte, mit der Gottesliebe identi‐
sche Streben nach dem transzendenten Glück bezeichnen. Die
ethische Normierung der Selbstliebe erfolgt vom erstrebten Ob‐
jekt her.

b. Selbstliebe bezeichnet das Streben nach Selbstüberwindung. Das
Erstreben des Gegenglücks als eine Transzendierung des Ge‐
gebenen erfährt eine immanentisierende Deutung im Streben
nach Selbstüberwindung (vgl. bei Nietzsche Kapitel 15.2). Die
ethische Bewertung erfolgt nicht vom Objekt, sondern vom
Modus des Strebens her. Eine umgewertete Selbstliebe, die die
Stadien des Kamels und Löwen durchlaufen hat und bei dem
des Kindes angekommen ist, vollzieht sich als ein derartiges
Streben nach permanenter Selbstüberwindung. Dieser Modus
der Transzendierung des Gegenwärtigen ist um der Überschrei‐
tung auf das Bessere hin auch für Scheler (vgl. Kapitel 16.2)
oder um der Abgrenzung vom Gegenwärtigen willen auch
für Foucault und Kristeva kennzeichnend (vgl. Kapitel 17.2
und 18.3). Ästhetische Projekte eigener Neuerfindung und Neu‐
formung sind häufige Beispiele für eine Form von Selbstliebe,
die ein kreatives Streben nach Selbstüberwindung bezeichnet.

c. Selbstliebe bezeichnet ein Streben nach Realisierung eigener In‐
teressen. Eine Identifizierung von Selbstliebe mit Selbstinteresse
ist im Panorama in den Szenerien des 17. und 18. Jahrhunderts

III. Die Typologie der Selbstliebe

706

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weit verbreitet (vgl. bei La Rochefoucauld, Helvétius, Fénelon
und Mandeville Kapitel 9.1, 9.1, 9.2.1 und 11 sowie bei Smith
in den »Methodischen Grundlagen« Kapitel 1.11). Das Streben
nach der Realisierung der eigenen Interessen markiert neben
der eigenen Erhaltung eine Alternative zur Ausdeutung des für
einen selbst Guten. Dieses Streben wird entweder aufgrund
der konstatierten sozialschädlichen Wirkung und unlauteren
Motivation grundsätzlich negativ bewertet oder als eine Ver‐
armung des Lebens gedeutet (vgl. bei Nietzsche und Scheler
Kapitel 15.3.2 und 16.4) oder aufgrund der sozialkompatiblen
oder gar sozialförderlichen Wirkung und der unlauteren Moti‐
vation ambivalent gesehen (vgl. bei Nicole Kapitel 10) oder
es wird als ein natürlich gegebenes, anthropologisches Grund‐
moment aufgefasst, das sozialförderliche Wirkungen entfalten
kann. Sofern nun das Eigeninteresse als die Grundbestimmung
menschlichen Strebens aufgefasst wird, ist analog zum neuzeit‐
lichen »Prinzip der Selbsterhaltung« von einem »Prinzip des
Selbstinteresses« zu sprechen. Tendenziell lässt sich dabei eine
Richtung, die auf der Basis einer optimistischen Anthropolo‐
gie ein entsprechendes Verfolgen des Selbstinteresses als natür‐
liche Gegebenheit ansieht, von einer solchen unterscheiden,
die auf der Basis einer eher pessimistischen Anthropologie in
der augustinischen Tradition die moralische Verdorbenheit des
Interesses akzentuiert. Letzteres ist gemeint, wenn in einigen
Szenerien der »Amour-propre« in kritischer Absicht als jedem
Handeln zugrundeliegende Wirklichkeit postuliert wird. Das
Streben der Selbstliebe impliziert dabei als kompetitives Stre‐
ben nach Dominanz und Überlegenheit über seine moralische
Fragwürdigkeit hinaus eine sozialschädliche Dimension. Zur
selben Logik einer Selbstliebe als Streben nach Realisierung
eigener Interessen zählt ein Streben nach Erfüllung eigener
Wünsche oder Befriedigung eigener Neigungen.

d. Selbstliebe bezeichnet ein Streben nach sozialer Anerkennung
(vgl. bei Erasmus, Nicole und Rousseau Kapitel 6.3, 10
und 12.2), da in der mit ihr einhergehenden Wertschätzung
eine zentrale Bedingung glücklichen Lebens, ja gelingender
Identität überhaupt festgemacht wird. Dies ist eine dominan‐
te Form von Selbstliebe seit der Neuzeit und hängt eng mit
den Reflexionen zum »Amour-propre« zusammen. Das Streben

2. Systematisierung nach Kategorien ethischer Theoriebildung

707

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nach Anerkennung kann einerseits als Kennzeichen sündhafter
Natur gedeutet und eine entsprechende Selbstliebe mit Eitelkeit
identifiziert und grundsätzlich zurückgewiesen werden (vgl. bei
Fénelon Kapitel 9.2.1). Andererseits kann differenzierend nach
gerechtfertigten Anerkennungen gefragt werden. Dann ist eine
Selbstliebe als Streben nach Anerkennung nicht per se mora‐
lisch abzulehnen. Dies spiegelt sich in der Diskussion um le‐
gitime Formen der (Selbst-)Wertschätzung wider. Zusätzliche
Brisanz gewinnt der Zusammenhang dadurch, dass das Streben
nach Anerkennung im Kontext der »Amour-propre«-Thematik
zugleich ein sozialschädliches, kompetitives Streben nach Über‐
legenheit beinhaltet. Rousseaus Kernfrage besteht darin, wie
sich eine solche Selbstliebe so gestalten lässt, dass einem Gelin‐
gen individueller Existenz und sozialem Miteinander gleicher‐
maßen Rechnung getragen werden kann (vgl. Kapitel 12.5). Wo
dies aufgrund der sozio-kulturellen Anerkennungsverhältnisse
nicht gelingt, ist von einer entfremdeten Existenz zu sprechen.

e. (Selbstliebe als Streben nach Selbsterhaltung.)

3. Selbstliebe bezeichnet das Streben nach dem Guten, das umfas‐
sender verstanden wird als das für einen selbst Gute. Die beiden
normativen Kernfragen sind in ihrer Schärfe Herausforderungen
modernen ethischen Denkens. Demgegenüber findet sich beispiels‐
weise bei Thomas von Aquin eine Konvergenz eines objektiv be‐
stimmbaren Guten mit dem für einen selbst Guten. Selbstliebe
als »Amor benevolentiae« umfasst den »Amor concupiscentiae«,
geht aber nicht in ihm auf (vgl. Kapitel 4.1.3). Eine Selbstliebe des
Sich-selbst-Gutes-wollen ist von daher nicht mit dem Streben nach
Glückseligkeit identisch, schließt letzteres aber auch nicht aus. Dies
ist auch der Grundimpetus stoisch inspirierter, religiös grundierter
Ansätze im 17. und 18. Jahrhundert (vgl. bei Pufendorf, Shaftesbury,
Butler und Campbell Kapitel 11). Eine entsprechende Vorstellung
von Selbstliebe als Streben nach dem Guten – im moralischen Sinn
– ist im kantischen Ansatz gerade nicht mehr möglich, wohingegen
sich die Vorstellung eines Strebens nach dem Guten bei Scheler in
der Idee von Selbstliebe als Erschließung des Wertekosmos fortsetzt
(vgl. Kapitel 16.2.2), das das für einen selbst Gute transzendiert. Als
Erschließen des »Ordo amoris« als dem Guten schlechthin bezeich‐
net Selbstliebe hier ein Streben nach dem Guten. Dies beinhaltet

III. Die Typologie der Selbstliebe

708

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Streben nach der eigenen Idealgestalt, also die Selbstwerdung.
Selbstliebe ist Selbstkultivierung im Sinne einer Liebe zum guten
Selbst, das noch der Realisierung harrt: Das gute Selbst ist das Gute
selbst. Hierbei wird die Selbstüberwindung gerade nicht um ihrer
selbst willen erstrebt.

4. Selbstliebe bezeichnet die Inversion des Strebens. Bisweilen wird
nicht nur die Ausgestaltung des Strebens nach dem eigenen Glück
problematisiert, sondern das Streben als solches kritisiert, da ihm
prinzipiell ein Selbstbezug eigen ist, der dem Glück und dem Gu‐
ten entgegensteht (vgl. bei Meister Eckhart, Luther und Fénelon
Kapitel 5.2, 7.1 und 9.2.2). Selbstliebe als Streben nach dem Guten
nimmt dann die paradoxale Form einer Verabschiedung vom Stre‐
ben an, die in der radikalen Form auch eine Verabschiedung vom
Selbst miteinschließt. Das Gute besteht im Aufgeben des Strebens.
In den religiösen Varianten korrespondiert damit die Annahme einer
gnadenhaften Erfüllung. Selbstliebe ist allerdings nur in einem sehr
weiten Sinn als Begriff geeignet, diesen Zusammenhang zu bezeich‐
nen.

2.5.2. Selbstliebe als Motivation

Wenn Handeln aus Selbstliebe erfolgt, steht die moralpsychologi‐
sche Frage der Motivierung im Hintergrund. Das Gute wird ange‐
strebt, weil es ein Gutes für einen selbst ist – in der radikalen Form
der »Selfish-hypothesis« (vgl. bei Mandeville Kapitel 11) gilt jedes
Handeln als allein auf Selbstliebe rückführbar. Eine entsprechende
Selbstliebe als Motivation kann einerseits als natürliche Gegebenheit
aufgefasst werden und im »Prinzip der Selbsterhaltung« oder im
»Prinzip des Selbstinteresses« ausgedeutet werden (vgl. bei Hobbes,
Helvétius, Mandeville und Smith Kapitel 8.2, 9.1, 11 und in den »Me‐
thodischen Grundlagen« Kapitel 1.11). Sofern hier das Moralische als
eigene Sphäre gewahrt wird, wird von seiner grundsätzlichen Kon‐
vergenz mit der Selbstliebe ausgegangen. Ein Handeln aus Selbstlie‐
be widerstreitet dann nicht dem tugendhaften Handeln. Andererseits
kann Selbstliebe für Moralität im starken Sinn (vgl. bei Fénelon
Kapitel 9.3) oder im schwachen Sinn (vgl. bei Kant Kapitel 13.1) als
Gefährdung und motivationaler Kontrastpunkt angesehen werden.
Sie ist in beiden letzteren Varianten in keiner Weise geeignet, mora‐

2. Systematisierung nach Kategorien ethischer Theoriebildung

709

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lisch-gutes Handeln zu bestimmen. Die problematische Motivation
kann durchaus mit einem äußerlich richtigen Handeln einhergehen
(vgl. bei Nicole und Kant Kapitel 10 und 13.1).

Eine vollkommen andere Bedeutung erhält Handeln aus Selbstlie‐
be, wenn damit nicht ein Handeln aus Eigeninteresse gemeint ist,
sondern Handeln aus Liebe zum Selbst, dem ein gewisser Wert oder
Würdigkeit innewohnt. Grundlage der Selbstliebe als Motivation
ist hier nicht das Interesse, sondern der Wert. Dieser kann auch
in einem potenziellen oder »wahren« Selbst festgemacht werden,
sodass in der Hervorbringung oder Ausbildung des entsprechenden
Bildes vom Selbst mit seinen Qualitäten eine Dynamik in Gang
gesetzt wird.

2.5.3. Selbstliebe als Handeln

Selbstliebe bezeichnet konkrete Praktiken, in denen sie sich greifbar
materialisiert. Das Handeln steht im Zusammenhang mit den an‐
deren Kategorien, baut also auf einem anthropologischen Selbstver‐
ständnis auf, erfordert eine gewisse Aufmerksamkeit für sich selbst,
geht mit einem bestimmten Gefühl einher und ist Ausdruck von
Haltung, Streben und Motivation. Daraus ergibt sich eine enorme
Vielfalt möglicher Praktiken der Selbstliebe. Im Verstehen der Selbst‐
liebe bilden sie gleichsam die sichtbare Spitze des Eisbergs. Aus dem
»Panorama der Selbstliebe« lassen sich folgende dominant hervor‐
tretende Formen erheben, die vor dem Hintergrund der erfolgten
Ausführungen der anderen Kategorien komprimiert präsentiert wer‐
den:

1. Selbstliebe bezeichnet ein Handeln, das abzielt auf Glück, Wohler‐
gehen, Heil, Erhaltung oder die eigenen Interessen, Wünsche oder
Neigungen. Entsprechende Handlungen können auch als Praktiken
der Selbstsorge bezeichnet werden (vgl. Foucault Kapitel 17.4.2). Ver‐
standen als Heilssorge impliziert dies bisweilen asketische Formen
der Selbstentsagung und der Selbstverleugnung unterschiedlicher
Schärfe (vgl. in den biblischen Zeugnissen, bei Augustinus, Jacopone
da Todi und Luther Kapitel 1.3f, 2.2, 3 und 7.1). Es können auch
Praktiken der Selbstüberwindung (vgl. bei Nietzsche Kapitel 15.2),
der charakterlichen Selbstformung (vgl. bei Bonaventura und
Thomas von Aquin Kapitel 3 und 4.1.1), der Realisierung eigener

III. Die Typologie der Selbstliebe

710

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erhabenheit (vgl. bei Ficino und Pufendorf Kapitel 6.2 und 11) oder
der kreativen Selbstgestaltung (vgl. bei Kristeva Kapitel 18.4) an die
Stelle derer der Selbsterhaltung und solche zur Distanzierung vom
Streben an die Stelle des Strebens treten (vgl. bei Meister Eckhart
und Fénelon Kapitel 5.2 und 9.2.2). Auch die Handlungen, die vom
Gefühl des Selbstwertempfindens begleitet werden und in intersub‐
jektiven Anerkennungsstrukturen verortet sind, zählen zu dieser ers‐
ten Form (vgl. bei Erasmus, Nicole, Rousseau und Kant Kapitel 6.3,
10, 12.5 und 13.3.3).

2. Selbstliebe bezeichnet im Panorama häufig ein Handeln, mit dem
sich ein Vorteil gegenüber anderen verschafft wird und das nur die
eigenen Zwecke beachtet. Hierzu zählen der Concupiscentia/Avari‐
tia-Komplex und daran anknüpfend die äußerst präsente Identifizie‐
rung von Selbstliebe mit Egoismus. Selbstliebe wird als eigennützi‐
ges, egozentrisches und eigeninteressiertes Handeln kritisiert (vgl. in
den biblischen Zeugnissen, in der griechischen Patristik, bei Augus‐
tinus, Thomas von Aquin, Meister Eckhart, Luther, Fénelon, Nicole,
Pufendorf, Rousseau, Kant, Nietzsche und Scheler Kapitel 1.4, 2, 2.2,
4.2.2, 5.2, 7.1, 9.2.1, 10, 12.2, 13.3.3, 15.3.2 und 16.2.4). Dies ist die sozi‐
algefährdende, bisweilen unmoralische Variante der Selbstliebe. Nur
eine Ausnahme begrüßt egoistisches Handeln als solches (vgl. bei
Stirner Kapitel 14.2), denn auch das »Prinzip des Selbstinteresses«
geht davon aus, dass die eigeninteressierte Motivation sozialförder‐
liche Praktiken hervorbringt (vgl. bei Mandeville Kapitel 11). Umge‐
kehrt kann auch ein Handeln, das aufgrund eines Verständnisses
von Selbstliebe als radikale Selbstzurücknahme die eigenen Zwecke
zu wenig beachtet, kritisiert werden (vgl. bei Rousseau, Kant und
Nietzsche Kapitel 12.6, 13.3.3 und 15.2.1). Auch in diesem praktischen
Kontext hängt die Bewertung der Selbstliebe davon ab, wie Selbst-
und Fremdverständnis sowie ebensolche Verhältnisse grundsätzlich
bestimmt werden. Im christlichen Kontext verweist darauf die Frage,
wie Praktiken der Nächsten- und Selbstliebe in einen Ausgleich zu
bringen sind. Die Antworten fallen sehr unterschiedlich aus (vgl. in
den biblischen Zeugnissen, bei Augustinus, Thomas von Aquin und
Luther Kapitel 1.1, 2.3, 4.4 und 7.1), wobei die praktische Hingabe
an den Nächsten eher selten als Höchstform gelungener Selbst- in
Gottesliebe gedeutet wird (vgl. bei Bonaventura und Meister Eckhart
Kapitel 3 und 5.2).

2. Systematisierung nach Kategorien ethischer Theoriebildung

711

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Selbstliebe bezeichnet ein Handeln, das der eigenen Würdigkeit
Ausdruck verleiht (vgl. bei Ficino, Pufendorf und Kant Kapitel 6.2, 11
und 13.2.1/13.3.2). Dies kulminiert im Begriff der Selbstachtung, die
neben einem Gefühl auch gewisse Praktiken erfordert. Im religiösen
Kontext folgt ein derartiges Handeln aus der Annahme des Gutseins
der Schöpfung, an dem der Einzelne partizipiert (vgl. bei Thomas
von Aquin Kapitel 4.2.2). Bei Nietzsche ist es hingegen die selbst
hervorgebrachte Größe (vgl. Kapitel 15.3.3).

4. Eine wichtige Sonderform versteht unter Selbstliebe Akte der
Werterschließung, der Eröffnung des Guten (vgl. bei Scheler
Kapitel 16.2.2).

5. Selbstliebe bezeichnet ein Handeln des Sich-selbst-Gutes-wollen-
und-tun (vgl. bei Thomas von Aquin und Kant Kapitel 4.1.3
und 13.2.3). Diese Bestimmung des »Amor benevolentiae« ist die
prägnanteste Definition von Praktiken der Selbstliebe und zugleich
die umfassendste, da alle anderen Formen unter diese subsumiert
werden können. Wichtig ist dabei zu beachten, dass das Gute nicht
im für einen selbst Guten aufgeht. Ein entsprechendes Handeln um‐
fasst folglich mehr als die in Punkt eins thematisierte Realisierung
eigener Glückseligkeit. Handlungen der Selbstliebe sind mehr als
Handlungen unter dem »Prinzip der Selbstliebe« (Kant), wie auch
die Formen drei und vier verdeutlichen. Die kritikwürdigen Varian‐
ten der zweiten Form sind hier so zu interpretieren, dass ihnen
entweder ein falsches Verständnis vom Guten zugrundeliegt – dies
ist die thomanische Variante – oder dass sie der moralischen Über‐
prüfung nicht standhalten – das ist die kantische Variante. Beidemal
verbietet das Sich-selbst-Gutes-wollen ein entsprechendes Handeln.

2.5.4. Selbstliebe als Gebot

Schließlich bezeichnet Selbstliebe ein Gebot. Anders als häufig ange‐
nommen wird, lässt sich dies nicht in den biblischen Zeugnissen
festmachen (vgl. Kapitel 1.1). Es lassen sich zwei Formen unterschei‐
den:

1. Selbstliebe bezeichnet eine moralische Pflicht. Diese Auffassung
stellt im Panorama eine Ausnahme dar. Thomas von Aquin be‐

III. Die Typologie der Selbstliebe

712

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gründet von der Caritas ausgehend eine Pflicht zur Selbstliebe
(vgl. Kapitel 4.2.2), da sich aus der Schöpfungsordnung Verpflich‐
tungen für das menschliche Selbstverhältnis ergeben. Scheler for‐
muliert eine Pflicht zur Selbstliebe als prinzipielle Verpflichtung
zur Vervollkommnung im Erschließen des größeren Wertreichs
(vgl. Kapitel 16.4). Auf der anderen Seite weist Kant eine Pflicht zur
Selbstliebe der Formulierung nach entschieden zurück, begründet
aber vollkommene und unvollkommene Pflichten gegen sich selbst,
Pflichten der Selbstachtung und solche der Förderung der eigenen
Vollkommenheit (vgl. Kapitel 13.3). Pflichten gegenüber sich selbst
spielen als naturrechtliche Fortschreibung der Selbstliebe-Praktiken
auch bei Pufendorf eine Rolle (vgl. Kapitel 11). Insgesamt kann
Selbstliebe dann als Pflicht verstanden werden, wenn im Rahmen
einer objektiven Theorie des Guten entsprechende Konsequenzen
für das normative Selbstverhältnis entwickelt werden.

2. Selbstliebe bezeichnet ein Gebot der Klugheit. Ein im Panorama
omnipräsenter Grundzug besteht in der Auffassung, dass sich weder
ein glückliches Leben noch das Gelingen von Identität automatisch
einstellen, sondern dass es dazu der klugen Gestaltung bedarf. Po‐
sitionen, die eine Ausrottung der Selbstliebe zum Erlangen eines
Gegenglücks fordern, stellen die Ausnahme dar. Selbstliebe markiert
nicht lediglich ein grundlegendes Streben nach Glück, sondern be‐
darf in der Variationsbreite ihrer Zuordnung zu den verschiedenen
ethischen Kategorien der Gestaltung. Anders formuliert: Glückliches
Leben und Gelingen von Identität sind weder ohne Selbstliebe
noch ohne ihre kluge Gestaltung denkbar. Insofern gibt es ein Klug‐
heitsgebot zur Beachtung, zur Bewahrung und zur Gestaltung der
Selbstliebe. Wie sich das in den verschiedenen Relationsbezügen
konkret auszugestalten hat, ist je nach Ansatz sehr verschieden.
Als Gebot der Klugheit formuliert Selbstliebe darüber hinaus eine
Reflexionsinstanz zweiter Ordnung, die die Einzelhandlungen derart
bewertet und ordnet, dass sich in ihrer Realisierung ein gelingendes
Leben einstellt. Selbstliebe bezeichnet dann nicht nur das praktische
Handeln im Verfolgen des für einen selbst Guten, also die Vorstel‐
lung, dass Selbstliebe von der Klugheit geboten ist, sondern sie
steht selbst für das Gebot der Klugheit (vgl. bei Kant und Butler
Kapitel 13.3.1 und in den »Methodischen Grundlagen« Kapitel 1.7)
– sie bezeichnet das »Prinzip der Glückseligkeit«. Dies kann auch

2. Systematisierung nach Kategorien ethischer Theoriebildung

713

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als existenzieller Imperativ der Selbstliebe bezeichnet werden. Dem
Gebot der Selbstliebe zu folgen kann dann einerseits einschließen,
von vermeintlich für einen selbst guten, lustvollen, aber unklugen
Handlungen abzusehen, und andererseits ein prosoziales Handeln
zu gebieten – dem kantischen Verständnis nach handelt es sich
freilich nicht um eine moralische Praxis, wenn es ausschließlich aus
einem Gebot der Klugheit resultiert.

2.6. Selbstliebe als Existenzweise

Die verschiedenen in den Kategorien ethischer Theoriebildung ge‐
nannten Vorstellungen von Selbstliebe bündeln sich in dieser letzten,
in der Selbstliebe eine bestimmte Existenzweise, einen Lebensstil
oder auch eine Lebenspraxis bezeichnet. Im Fokus steht, inwiefern
Selbstliebe eine spezifische Art zu leben formuliert. Selbstliebe mar‐
kiert, worin ein gutes Leben, ein guter Charakter und ein gutes
Handeln gesehen oder eben nicht gesehen werden. Daraus folgen
die normativen Bestimmungen von Aufmerksamkeit, Haltung, Ge‐
fühl und Praxis. Selbstliebe bezeichnet dabei nicht nur die realisierte
Existenzweise, sondern kann auch für den Prozess ihres Erwerbens
stehen. Dieser kann sich als Bildung, innere Revolution oder Bekeh‐
rung ereignen. Acht Existenzweisen lassen sich schematisierend aus
dem Panorama erheben:

1. Selbstliebe bezeichnet das Leben der Sünder, das einem Leben in
gnadengewirkter Rechtfertigung entgegensteht (vgl. bei Augustinus,
Luther und Fénelon Kapitel 2.2, 7.1 und 9.2.1), dem ein Akt der
Bekehrung vorausgeht. Selbstliebe kann zugleich auch für diese neue
Existenz in der Gottesliebe stehen (vgl. bei Augustinus Kapitel 2.2).

2. Selbstliebe bezeichnet einen lebenslangen mystischen Transforma‐
tionsprozess, an dessen Ende die paradoxale Figur des Sich-allein-in-
Gott-Liebens steht. Bei der angezielten Existenzweise handelt es sich
um eine, die kein eigenes Selbst mehr kennt (vgl. bei Bernhard
von Clairvaux und Meister Eckhart Kapitel 3 und 5.3). Der Weg
dorthin verläuft bei Bernhard von Clairvaux über vier Stufen einer
jeweils anders gelagerten Selbstliebe: Am Beginn steht die entweder
lustvoll-degenerierte oder die gemäßigte Selbstliebe. Es folgen eigen‐

III. Die Typologie der Selbstliebe

714

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nützige und dann dialogisch überformte Selbstliebe, um schließlich
in der paradoxalen Selbstliebe der Selbstaufgabe zu kulminieren
(vgl. Kapitel 3).

3. Selbstliebe bezeichnet eine tugendhafte, charakterliche Selbstfor‐
mung, die bei der Selbstfreundschaft ansetzt und in der Gottes‐
freundschaft kulminiert (vgl. bei Thomas von Aquin Kapitel 4.4).
Im Gegensatz zur ersten und zweiten Form kommt es dabei nicht zu
einer radikalen Umbildung des Selbstbezugs, sondern Selbstliebe be‐
zeichnet eine Transformation, an deren Ende Selbst und Selbstliebe
als solche weiterhin Bestand haben.

4. Selbstliebe bezeichnet eine Existenzweise, in der sich das Indivi‐
duum als Teil der Menschheitsgattung liebt und so seine Erhabenheit
und Würde realisiert und zum Ausdruck bringt (vgl. bei Ficino,
Pufendorf und Kant Kapitel 6.2, 11 und 13.2.1). Dafür steht auch der
Begriff der Selbstachtung.

5. Selbstliebe bezeichnet eine Existenzweise, die sich in Demut am
allgemeinen »Ordo amoris« ausrichtet, statt die Gegenstände auf sich
selbst zu perspektivieren und so die Werdung des Selbst in dessen
Selbsttranszendenz befördert (vgl. bei Scheler Kapitel 16.4). Im nega‐
tiven Sinn kann Selbstliebe zugleich für eine Existenzweise stehen,
die letzteres vollzieht, was wiederum positiv als eine dem Menschen
angemessene Existenzweise umgedeutet werden kann (vgl. Stirner
Kapitel 14.2).

6. Selbstliebe bezeichnet den elitär-heroischen Weg zur und die
Weise einer Existenz, die sich selbst bejaht und permanent selbst
überwindet (vgl. bei Nietzsche Kapitel 15.2/15.3). Eine sich selbst
liebende Existenz als selbstgewirkte uneingeschränkte Affirmation
des Selbst als Teil des Lebens stellt eine Auszeichnung dar. Fou‐
caults Existenz der Selbstsorge weist in eine ähnliche Richtung
(vgl. Kapitel 17.4.2/17.6).

7. Selbstliebe bezeichnet das Ringen um Identität und Bedeutung. Ihr
Gelingen kennzeichnet eine gesunde psychische Struktur in intakten
Beziehungen (vgl. bei Kristeva Kapitel 18.6). Es handelt sich um

2. Systematisierung nach Kategorien ethischer Theoriebildung

715

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine Existenzweise, in der das Leben des desintegrierten Subjekts der
Spätmoderne neuen Sinn und Orientierung gewinnt.

8. Selbstliebe bezeichnet die Existenzweise des Menschen schlechthin
(vgl. bei Rousseau Kapitel 12.3). Allen verschiedenen Lebensformen
und Charakteren liegt dann eine jeweils spezifische Ausformung von
Selbstliebe zugrunde.

III. Die Typologie der Selbstliebe

716

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Systematisierung nach ethisch informierten Idealtypen

Mit der Systematisierung nach Typenachsen und nach Kategorien
ethischer Theoriebildung sowie ihren jeweiligen Unterformen ist
nicht nur ein detailliertes und plurales Verständnis von Selbstliebe
aus ethischer Perspektive systematisch rekonstruiert worden, son‐
dern es ist zugleich gezeigt worden, wie Selbstliebe in der Ethik
verankert ist und dass sie ein zusammenhängendes Geflecht von Re‐
flexionen zur Strukturierung des Selbstverständnisses und normati‐
ven Selbstverhältnisses darstellt. Die pauschale Frage, ob Selbstliebe
in ethischer Hinsicht als solche positiv oder negativ zu bewerten ist,
erweist sich vor diesem Hintergrund als sinnlos. Ein wesentliches
Merkmal der Selbstliebe besteht gerade in der Ambivalenz ihrer
normativen Bewertung. Dies wurde in den beiden vorangehenden
Kapiteln deutlich. Gleichzeitig lässt sich nicht übersehen, dass in
den Szenerien im Panorama immer wieder von einer guten und
schlechten Selbstliebe die Rede ist. Auf der Basis der Kategorien
ethischer Theoriebildung wird im Folgenden eine Strukturierung
vorgenommen, die in Ergänzung zu den beiden ersten Kapiteln
Idealtypen formuliert, die als solche Selbstliebe bewerten. Wie ein
roter Faden zieht sich die Auffassung durch das Panorama, dass
Selbstliebe in negativer Hinsicht ein »zuviel« oder »zuwenig« und
in positiver ein »angemessen« anzeigt. Im geradezu tugendethischen
Sinn einer Bestimmung der richtigen Mitte ist eine anzustrebende
Selbstliebe zwischen den beiden zu vermeidenden Extremen situiert.
In Orientierung an den Strukturierungen von Rousseau und Kriste‐
va (vgl. Kapitel 12.5. und 18.2.) kann Selbstliebe dann als Indikator
einer Krise oder als Indikator des Gelingens von Identität fungieren.

Im Folgenden werden die drei Idealtypen herausgearbeitet. Sie
stellen die höchste Abstraktionsform und vereinheitlichende Sche‐
matisierung aus dem Panorama dar. Wichtig ist deshalb zu beachten,
dass diese drei Formen in keiner Weise beanspruchen, die Plurifor‐
mität der Szenerien mit ihren sehr unterschiedlichen Wertungen
von Selbstliebe vollumfänglich zu erfassen. Sie formulieren vielmehr
drei Idealtypen, die querschnittartig präsent sind, in ihrer jeweiligen
Ausgestaltung aber höchst divergent ausfallen. Die Systematisierung
nach kategorisch-ethisch informierten, wertenden Idealtypen der
Selbstliebe bildet mit den beiden vorangehenden Kapiteln die »Ty‐

3. Systematisierung nach ethisch informierten Idealtypen

717

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pologie der Selbstliebe« und baut die Brücke zum anschließenden
Teil eines »Konzepts der Selbstliebe«.

3.1. Selbstliebe als Egozentrik – Kritik an einem »zuviel«

Die negative Wertung der Idee der Selbstliebe wird im Panorama
von der Vorstellung dominiert, dass Selbstliebe eine auf einem fal‐
schen Selbstverständnis beruhende Verfehlung des Selbstverhältnis‐
ses darstellt, die darin ihre Sinnmitte hat, dass die Balance der Ver‐
hältnisbestimmung von Selbst und Anderen in ethisch zu kritisieren‐
der Weise zugunsten des Selbst aus dem Lot geraten ist. Dafür steht
der Begriff der Egozentrik. Sie bezeichnet eine Selbstliebe, die eine
Verfehlung von Selbst- und Fremdverhältnis auf mehreren Ebenen
anzeigt.

Selbstliebe als anthropologische Basisbestimmung wird nur äußerst
selten mit Egozentrik in Verbindung gebracht. Dies ist dann der Fall,
wenn die menschliche Lebensform als solche bereits als korrumpiert
aufgefasst wird, wie etwa in den theologischen Ausdeutungen der
augustinisch-lutherischen Linie. Dann bezeichnet Selbstliebe die Ur‐
sünde der Anmaßung gegenüber Gott schlechthin. Der gefallene
Mensch ist der »Homo incurvatus in se«. Egozentrik existiert nur als
theologisch-anthropologische Basisbestimmung.

Im Bereich der Aufmerksamkeit wird eine egozentrische Selbst‐
liebe als Solipsismus ausgedeutet. Er steht einer realistischen und
objektiven Wahrnehmung entgegen, indem die Welt vom Selbst auf
sich selbst perspektiviert wird. Dem liegt eine Selbstfixierung zu‐
grunde, die entweder Anderes nicht als Anderes oder in der stärke‐
ren Fassung Anderes gar nicht mehr in der Lage ist wahrzunehmen.

Im Bereich der Haltung wird eine egozentrische Selbstliebe als
Narzissmus ausgedeutet. Er steht für verschiedene Formen der
Überheblichkeit (Superbia) und der Anmaßung gegenüber den je‐
weiligen Bezugspunkten. Dabei fordert das Selbst für sich eine unge‐
rechtfertigte Höherrangigkeit ein.

Im Bereich des Gefühls wird eine egozentrische Selbstliebe eben‐
falls als Narzissmus ausgedeutet. Er bezeichnet hier eine Selbstgefäl‐
ligkeit, die Ausdruck ungerechtfertigter Selbstgenügsamkeit ist und
sich gegenüber Kritik immunisiert hat.

Im Bereich des Strebens wird eine egozentrische Selbstliebe als
Selbstsucht (Avaritia) ausgedeutet. Sie verfolgt nur die eigenen Zwe‐

III. Die Typologie der Selbstliebe

718

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


cke im selbstzentrierten Begehren. In dieses Feld gehört auch die
negative Interpretation des Concupiscentia-Komplexes.

Im Bereich der Motivation wird eine egozentrische Selbstliebe als
psychischer Egoismus ausgedeutet. Alles Handeln erfolgt ausschließ‐
lich im eigenen Interesse, ist selbstinteressiert. Eine entsprechende
Kritik der Selbstliebe setzt voraus, dass der psychische Egoismus
nicht als anthropologische Gegebenheit aufgefasst wird.

Im Bereich des Handelns wird eine egozentrische Selbstliebe als
praktischer Egoismus ausgedeutet. Das Handeln zielt darauf ab, sich
selbst Vorteile zu verschaffen und die eigenen Vorhaben zu realisie‐
ren. Die Belange und Ansprüche anderer werden nicht berücksich‐
tigt.

Im Bereich des Gebots spielt eine egozentrische Selbstliebe nur
dann eine Rolle, wenn das Gebot von Selbstliebe als Klugheit im
egoistischen Sinne ausgedeutet wird. Eine Kritik an einer solchen
Selbstliebe ist dann eine Kritik an einer egoistischen Klugheitsmaxi‐
me.

Im Bereich der Existenz wird eine egozentrische Selbstliebe zum
einen als schuldige oder sündhafte Existenz ausgedeutet. Dies ist
dann der Fall, wenn sie derart gegen moralische Ansprüche verstößt,
dass damit eine Korruption eigener Existenz als solcher einhergeht.
Zum anderen wird sie als entfremdete Existenz verstanden. Dies gilt
– vor allem bei Rousseau und Kristeva – wenn eine egozentrische
Selbstliebe das Gelingen eigener Identität verhindert.

 
Indem die egozentrische Selbstliebe mit Hilfe der Facetten der Ka‐
tegorien ethischer Theoriebildung entfaltet wird, zeigt sich, welche
zentralen im Zusammenhang mit der Selbstliebe immer wieder er‐
wähnten negativen Konnotationen zu diesem Idealtypus gehören:
Solipsismus, Narzissmus, Egoismus und Selbstsucht. Dies ist einer‐
seits als Indiz dafür zu werten, welche Prominenz der egozentrische
Idealtypus in der Idee der Selbstliebe aufweist, andererseits ist davor
zu warnen, Selbstliebe per se mit diesem Typ zu identifizieren. Im
vorliegenden Kapitel markiert die negativ gewertete Selbstliebe, die
das Selbst dafür kritisiert, dass es sich selbst in den verschiedenen
Bereichen zuviel zuspricht, denjenigen Typus, der im Panorama die
eindeutigste Konturierung vorweisen kann.

Die egozentrische Selbstliebe weist zwei Varianten an Ermögli‐
chungsbedingungen auf. Sie kann als eine durch sozio-kulturelle

3. Systematisierung nach ethisch informierten Idealtypen

719

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Strukturen hervorgerufene und geförderte Form erachtet werden,
indem Anerkennungsweisen beispielsweise ein Streben nach Über‐
legenheit fördern. Andererseits kann sie als eine Eigenart der cha‐
rakteristisch menschlichen Lebensform, sich tendenziell selbst zu
bevorzugen, angesehen werden. Letzteres kann religiös als Gefan‐
gensein der gefallenen Natur im »Amor sui« interpretiert werden.
Egozentrische Selbstliebe wird entsprechend stärker als kontingent
oder als invariant aufgefasst. Bis auf Ausnahmen geht dies in den
Szenerien des Panoramas jedoch nicht mit einer fatalistischen Ak‐
zeptanz einher, sondern mit dem Appell, sie und soweit möglich
ihre Ermöglichungsbedingungen zu überwinden oder abzumildern.
Die Kritik an einer egozentrischen Selbstliebe muss sich dabei nicht
auf alle oben dargelegten Kategorien beziehen. Vielmehr haben die
Szenerien des Panoramas deutlich gemacht, dass eine Fokussierung
häufig auf einen Aspekt erfolgt, etwa auf die Selbstsucht der Moti‐
vation oder auf ein egoistisches Handeln. Kritik an einer egozentri‐
schen Selbstliebe auf der einen Ebene kann sie bisweilen auch auf
einer anderen Ebene tolerieren. Dies ist etwa bei der »Selfish-Hypo‐
thesis« der Fall, wenn ein psychischer Egoismus der Motivation mit
einem sozialverträglichen Handeln zusammengedacht wird. Welche
Verständnisse von Selbstliebe welche Ebene des Egozentrismus ak‐
zentuieren und kritisieren oder gegebenenfalls tolerieren, ist im Pan‐
orama und in den beiden vorangehenden Kapiteln der Typologie re‐
konstruiert worden. Dabei hat sich auch gezeigt, dass die jeweiligen
Deutungen als egozentrische Selbstliebe kontingent sind und dem
Wandel unterliegen. Dies kann erstens heißen, dass zwar die negati‐
ve Wertung beibehalten, eine egozentrische Selbstliebe aber toleriert
wird. Zweitens kann eine entsprechende Selbstliebe den Charakter
ihrer Negativität verlieren und als menschliche Eigenschaft normali‐
siert werden. In diesen Zusammenhang zählen etwa Hobbes’ Exkul‐
pierung der egoistischen Klugheitsmaxime und Rousseaus Integrati‐
on des vormals rein negativ gedeuteten Strebens nach Überlegenheit.
Drittens können die Momente einer egozentrischen Selbstliebe auch
eine positive Wertung erfahren, dass sie aus der Deutung des »zu‐
viel« in ein »angemessen« überführt werden, indem etwa Stirner
den praktischen Egoismus bejaht und Nietzsche den Narzissmus der
egozentrischen Selbstliebe als Zeichen von Stärke und das »zuviel«
auf der Ebene der Existenz als den wenigen »souveränen Individu‐

III. Die Typologie der Selbstliebe

720

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


en« angemessen umdeutet. Dies sind die Umwertungen, denen die
Wertungen der Idealtypen der Selbstliebe unterliegen.

3.2. Selbstliebe als gelingendes Selbstverhältnis – Bejahung
eines »angemessen«

Der Idealtyp einer Selbstliebe, die ein in normativer Hinsicht zu
begrüßendes Phänomen darstellt, ist in den meisten Szenerien prä‐
sent. Wenn auch die jeweilige Ausdeutung sehr unterschiedlich ist,
so sind doch die Fälle selten, in denen Selbstliebe rein negativ be‐
stimmt wird. Zwar erscheint die Warnung vor einer egozentrischen
Selbstliebe oft dringlicher als die Betonung ihrer positiven Bedeu‐
tung. Nichtsdestotrotz wird aber meist erwähnt, dass es entgegen
der negativen Fassung von Selbstliebe auch ein Verständnis von ihr
gibt, das positiv ist. Selbstliebe steht dann in Form eines idealen
Grenzgedankens für ein gelingendes Selbstverhältnis, das ethisch
begrüßenswerte Fremdverhältnisse miteinschließt. Ist also von Be‐
kämpfen oder gar von Ausrottung der Selbstliebe die Rede, müsste
präzisierender gefasst werden, dass es bis auf wenige Ausnahmen
um die Beseitigung ihrer negativen Formen, nicht aber um die der
Selbstliebe als solche geht.

Die anthropologische Basisbestimmung ist im vorliegenden Ideal‐
typus gelingenden Selbstverhältnisses von viel größerer Bedeutung
als in den negativen Alternativen. Sie setzt an beim ontologischen,
epistemologischen und praktischen Primat des Selbst und entfaltet
diese Aspekte als grundlegende Selbstbejahung, Selbstfreundschaft
oder als fundamentales Streben nach dem Gelingen der eigenen
Existenz. Die beiden vorangehenden Kapitel der Typologie haben
die enorme Bandbreite an möglichen Facetten aufgezeigt. Auch
wenn bisweilen einige dieser Aspekte in der Forschung als »neutrale
Selbstliebe« gekennzeichnet werden, darf nicht übersehen werden,
dass ihr Vorhandensein in den jeweiligen Szenerien letztlich nicht
einfach nur neutral konstatiert wird. So geht beispielsweise Hobbes
davon aus, dass Streben nach Selbsterhaltung eine anthropologische
Normalität darstellt; das aber ist keine wertfreie Aussage, sondern
bejaht sie als notwendige Ermöglichungsbedingung des Gelingens
individueller Existenz. Dies gilt analog für Rousseaus Analysen zum
Verhältnis von »Amour de soi« und »Amour-propre« sowie für

3. Systematisierung nach ethisch informierten Idealtypen

721

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kristevas zum primären Narzissmus. Auch wenn das beschreibende
Moment der menschlichen Lebensform zunächst im Vordergrund
steht, schwingt in der Bestimmung dieser Selbstliebe als anthropo‐
logischer Basisbestimmung ein positiv wertender Zug mit. Noch ein‐
deutiger gestaltet sich die positive Wertung im Zusammenhang mit
der Selbstbejahung und Selbstfreundschaft.

Im Bereich der Aufmerksamkeit wird von einem Bei-sich-sein
ausgegangen, das eine angemessene Verhältnisbestimmung von
Selbst- und Weltfokussierung zum Ausdruck bringt. Entgegen den
negativen Fassungen meint dies eine Objektivität unter Einschluss
des Selbst. Sehr deutlich wird eine entsprechende Selbstliebe etwa
von Scheler herausgearbeitet, wenn er dem Solipsismus ein Bewusst‐
sein für die Objektivität der Welt entgegenstellt, die eine Aufmerk‐
samkeit für das Selbst nicht ausschließt, aber anders perspektiviert
und so von der (Selbst-)Täuschung zum Realismus führt.

Im Bereich der Haltung wird eine positive Selbstliebe als Selbst‐
annahme bestimmt. In ihr drückt sich eine Bejahung der eigenen
Existenz aus. Dem Selbstvorbehalt steht eine Schätzung sowohl der
konkreten Daseinsweise als auch dem Dasein des Selbst als solchem
entgegen. Dies drückt sich in einer Haltung selbstverehrender Wür‐
de aus. Als angemessen ist eine solche Selbstliebe in ihrem Verhältnis
zu den verschiedenen Bezugspunkten zu bestimmen, woraus eine
Hierarchisierung resultieren kann, die jedoch nie die Selbstannahme
als solche infrage stellt.

Im Bereich des Gefühls wird die Haltung der Selbstannahme
von einer grundsätzlichen Zufriedenheit mit der eigenen Existenz
begleitet, die auch als Selbstzufriedenheit im positiven Sinn gefasst
wird. Nach Kant ist hier das Wohlgefallen an sich selbst in seinen
verschiedenen Formen angesiedelt, die invariant oder bedingt sind.
Entscheidend ist, dass eine positiv gewertete Selbstliebe als Haltung
und Gefühl immer gerechtfertigtes Wohlgefallen voraussetzt. Das
unterscheidet sie von ihren beiden negativen Alternativen.

Im Bereich des Strebens wird eine positiv gewertete Selbstliebe als
angemessenes Streben nach angemessenen Zwecken bestimmt. Dies
ist die Frage nach dem Guten, in der sich die beiden normativen
Kernfragen bündeln und die in den Szenerien des Panoramas sehr
verschieden beantwortet wird. Es sind unterschiedliche Bestimmun‐
gen der Realisierung des Selbstverhältnisses, die davon abhängen,
wie das Gelingen von Identität im relationalen Gefüge gefasst wird.

III. Die Typologie der Selbstliebe

722

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für eine Konkretion der Formen sei auf die beiden vorangehenden
Kapitel verwiesen. In Abgrenzung zu den beiden negativen Idealfor‐
men kann festgehalten werden, dass es sich um Zwecke handeln
muss, die selbstbestimmt und stimmig als eigene aufgefasst werden
können, ohne dass sich das Streben im selbstzentrierten Begehren
erschöpft.

Im Bereich der Motivation meint der Idealtypus eine Willensbe‐
stimmung aus Liebe zum Selbst, was gerade nicht als Selbstsucht
aufzufassen ist, sondern auf den im Selbst verkörperten Wert gerich‐
tet ist. In dieser Form konvergiert das Gute mit dem für einen selbst
Guten, wohingegen die beiden Negativpole von einer Willensbestim‐
mung ausgehen, die sich entweder im Selbstinteresse des allein für
einen selbst Guten erschöpft oder umgekehrt, wie sich im Unterka‐
pitel des »zuwenig« zeigen wird, nicht in der Lage ist zu erfassen,
dass es auch ein für einen selbst Gutes ist.

Im Bereich des Handelns werden die vorangehenden Aspekte
einer positiv gewerteten Selbstliebe konkret praktisch realisiert. Dies
ist als Selbstsorge zu bezeichnen, die einerseits Praktiken der Selbst‐
achtung als Minimalbestimmung und andererseits solche der Selbst‐
vervollkommnung als Zielbestimmung einschließt. Beides bündelt
sich im Sich-selbst-Gutes-wollen-und-tun.

Im Bereich des Gebots kann der Idealtypus beide oben unterschie‐
denen normativen Formen umfassen. Prägnanter ist dabei Selbst‐
liebe als kluge Realisierung des Gelingens eigener Identität, wohin‐
gegen eine Formulierung von Selbstliebe als moralische Pflicht ge‐
genüber sich selbst stark von den moralphilosophischen Prämissen
abhängt.

Im Bereich der Existenz bezeichnet Selbstliebe grundsätzlich ein
gelingendes Selbstverhältnis als solches in seiner extensiven Bedeu‐
tung von gutem Leben, gutem Charakter und gutem Handeln sowie
dessen prozesshaftes Anstreben. Die materialen Bestimmungen des
guten Selbstseins und Selbstwerdens sind auch hier sehr varianten‐
reich. In Abgrenzung zu den negativen Polen des »zuviel« und »zu‐
wenig« kann das »angemessen« spezifiziert werden, indem es zwei
normativen Logiken Rechnung zu tragen hat: Zum einen muss es
sich um eine Existenz handeln, die nicht als schuldig oder sündhaft
zu bezeichnen ist, und zum anderen darf sie nicht entfremdet sein.
Beides schließt Selbstbestimmung notwendig ein, erschöpft sich aber
nicht in ihr.

3. Systematisierung nach ethisch informierten Idealtypen

723

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.3. Selbstliebe als Heterozentrik – Kritik an einem »zuwenig«

Spiegelbildlich zu einer Kritik an einer Selbstliebe, die dem Selbst
zuviel zuspricht, kann Selbstliebe auch für ein in normativer Hin‐
sicht defizitäres Phänomen stehen, das ein »zuwenig« markiert. Der
Kern der ethischen Kritik richtet sich dabei auf einen Mangel an po‐
sitiv bewerteter Selbstliebe. Diese Seite ist im Panorama weit weniger
ausgeprägt, was sich auch darin zeigt, dass gängige Begriffe, etwa
Egoismus, Selbstsucht oder Narzissmus, hier fehlen. Auch die Über‐
schrift »Heterozentrik« ist im Gegensatz zur »Egozentrik« weniger
geläufig und präsent. In entstehungsgeschichtlicher Hinsicht kann
sogar von einem sekundären Phänomen gesprochen werden, das auf
überzogene Kritik an der Egozentrik reagiert. Dies wird im Panora‐
ma darin ersichtlich, dass die Szenerien, die auf eine Kritik an einem
»zuwenig« fokussieren, jüngeren Datums sind und sich bisweilen
selbst, wie etwa bei Nietzsche und Foucault, als Reaktion auf eine
christlich grundierte Herabsetzung des Selbst verstehen. Während
also die Egozentrik für ein Übermaß im Selbstverhältnis steht, steht
die Heterozentrik für einen Mangel. Zusammen bilden sie innerhalb
der Idee der Selbstliebe die entgegengesetzten Idealtypen einer in
ethischer Hinsicht zu kritisierenden Krise des Selbst.

Eine Selbstliebe als anthropologische Basisbestimmung ist für den
Idealtyp der Heterozentrik eine leere Menge. Es gibt keine Position,
die davon ausgeht, dass die menschliche Lebensform als solche auf‐
grund einer zu kritisierenden Fremdüberhöhung korrumpiert sei.
Das ist insofern leicht einsichtig, als ihr negatives Pendant, die Ur‐
sünde des »homo incurvatus«, nur als theologisch-anthropologische
Basisbestimmung existiert, eine theologische Heterozentrik als an‐
thropologische Bestimmung – zumindest im christlichen Deutungs‐
horizont – aber nicht sinnvoll gedacht werden kann.

Im Bereich der Aufmerksamkeit wird eine heterozentrische Selbst‐
liebe als Fremdfixierung ausgedeutet. Es ist der Mangel, der, so
Rousseau, den Menschen bestimmt, der »hors de soi« lebt. Wie den
Solipsismus kennzeichnet auch ihn ein Mangel an Objektivität –
beides bedarf der Aufklärung.

Im Bereich der Haltung wird eine heterozentrische Selbstliebe als
Unterwürfigkeit ausgedeutet. Sie bezeichnet eine selbsterniedrigende
Demut. Die Bezugspole können variieren oder es kann grundsätz‐

III. Die Typologie der Selbstliebe

724

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lich um eine Haltung mangelnden Respekts gegenüber sich selbst
gehen.

Im Bereich des Gefühls steht eine heterozentrische Selbstliebe für
ein Empfinden von Minderwertigkeit oder gar Wertlosigkeit. Wäh‐
rend der Narzisst von Selbstgenügsamkeit bestimmt ist, ist es hier
ein Mangel an einem Empfinden eigener Existenz.

Im Bereich des Strebens bedeutet eine heterozentrische Selbstlie‐
be, sich ganz nach fremden Zwecken zu richten, ohne dass sie die
eigenen würden. Das Streben verfolgt die Zwecke anderer und ver‐
fügt über keine eigenen Wertungen. Auch dies ist der Mensch, der
»hors de soi« lebt.

Im Bereich der Motivation wird eine heterozentrische Selbstliebe
als Heteronomie ausgedeutet. Sie meint in erster Instanz, das eige‐
ne Handeln radikal zugunsten anderer auszurichten, was durchaus
aus eigenem Willen geschehen kann. In zweiter Instanz liegt eine
viel tiefreichendere Fremdbestimmung vor: In der heterozentrischen
Selbstliebe erfolgt die Bestimmung des Willens bereitwillig durch
eine fremde Autorität. Damit gerät nicht nur das für einen selbst
Gute aus dem Blick, sondern letztlich auch das Gute überhaupt, da
davon auszugehen ist, dass ein selbstbestimmter Wille notwendige
Bedingung für gutes Handeln ist.

Im Bereich des Handelns wird eine heterozentrische Selbstliebe
als Selbsterniedrigung ausgedeutet. In der Extremform impliziert
dies Praktiken, die selbstverachtenden Charakter annehmen. Das
Gegenteil zum praktischen Egoismus ist hier also nicht Altruismus,
sondern ein Handeln, in dem sich ein entwürdigendes »zuwenig«
des Selbst manifestiert.

Im Bereich des Gebots ist eine heterozentrische Selbstliebe denk‐
bar, wenn ein »zuwenig« des Selbst um eines höheren Gutes willen
eingefordert wird. Dies ist insbesondere in religiösen Fassungen
möglich, die es durchaus als Gebot der Klugheit formulieren, Selbst‐
gewinn durch Selbstverlust anzustreben.

Im Bereich der Existenz wird eine heterozentrische Selbstliebe
als schuldige Existenz ausgedeutet, wenn gegen grundlegende For‐
derungen der Selbstachtung verstoßen wird. Insbesondere im kanti‐
schen Kontext wird diskutiert, ob nicht nur einzelne Handlungen,
sondern die ganze Existenzweise, etwa des Sich-selbst-Herabsetzen‐
den, derart korrumpiert sein kann. Interessanterweise findet sich
in den religiös grundierten Szenerien dazu kein richtiges Pendant,

3. Systematisierung nach ethisch informierten Idealtypen

725

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern dort herrscht die Sorge vor der sündigen Existenz der
Egozentrik vor. Die theologischen Vorbehalte gegenüber Fénelons
Theorie der »reinen Liebe« können hingegen in eine entsprechende
Richtung gelesen werden. Zum anderen wird eine heterozentrische
Selbstliebe als entfremdete Existenz verstanden. Dies gilt – vor al‐
lem bei Rousseau und Kristeva – wenn sie das Gelingen eigener
Identität verhindert. Bei Rousseau steht dafür die Existenz »hors de
soi« schlechthin, die über keine eigenen Wertungen, keine Selbstbe‐
stimmung, letztlich kein Selbst verfügt. Insgesamt ist im Panorama
die Sorge vor einer Existenz, die sich in einem »zuwenig« selbst
verliert, ein mitlaufendes und zunehmend präsentes Thema. Neben
Rousseau und Kristeva kennen es auch Foucault, Stirner, Nietzsche,
Scheler und Kant. Zu wenig Selbstliebe ist dabei nicht nur Ausweis
eines defizitären Selbstverhältnisses, sondern verhindert auch das
Gelangen zu einem angemessenen Verständnis des eigenen Selbst.

3.4. Ertrag der wertenden Idealtypen

Werden die drei entwickelten wertenden Idealtypen der Selbstliebe
mit dem Variantenreichtum des Panoramas verglichen, fällt nicht
nur ihr stark schematisierender Charakter auf, sondern auch, dass
die Wertungen ihrer Gehalte in den verschiedenen Bereichen unter‐
schiedlich ausfallen. Was in der einen Szenerie als »zuviel« aufge‐
fasst wird, kann in der anderen als »angemessen« oder gar als »zu
wenig« erscheinen. Die Idealtypen unterliegen folglich nicht nur in
ihrem Bedeutungsgehalt, sondern auch in dessen Bewertung einer
Deutung und eines Wandels. Invariant sind lediglich ihr Vorhanden‐
sein als solches mit den sechs Unterkategorien. Daraus lässt sich ein
dreifaches Resümee ziehen:

1. Selbstliebe ist prinzipiell gewertet. Sie ist eine genuin ethische
Idee, die sich einem vermeintlich normativ neutralen Zugriff
entzieht. Wie Panorama und Typologie zeigen, schließt ein an‐
gemessenes Verständnis von Selbstliebe notwendig den Bezug
zum Guten ein.

2. Selbstliebe als gewertete Idee begleitet die Geschichte der Ethik.
Sie ist weder an eine spezifische Theorieform noch an einen
bestimmten weltanschaulichen Rahmen gebunden. Sie erweist
sich vielmehr als der Ebene theoretischer Konzeptionalisierun‐

III. Die Typologie der Selbstliebe

726

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen vorgelagert und hat auf diese, wie das Panorama aufzeigt,
an entscheidenden Schlüsselstellen prägend Einfluss genom‐
men.

3. Das Verstehen der Selbstliebe ist für das Erschließen der »mo‐
ralischen Topographie« keine Nebensächlichkeit, sondern sie
verweist direkt ins Herz der Frage gelingender Identität im
sozialen Miteinander. Das Erschließen der verschiedenen Deu‐
tungen und Wertungen menschlichen Selbstverständnisses und
normativen Weltverhältnisses haben Panorama und Typologie
als im innersten verschränkt mit den Klärungen der Fragen
nach dem guten Handeln, der guten Person und dem guten
Leben aufgewiesen.

Das vorliegende Kapitel hat die breiten Hauptstränge rekonstruiert,
wie sie sich aus dem Panorama erheben lassen, ohne das Verstehen
von Selbstliebe in drei Idealtypen »aufzuheben«. Vielmehr muss ein
angemessenes Verständnis von Selbstliebe ein dialektisches Verhält‐
nis von Typisierung und Einzelbestimmung wahren. In diesem Sinn
ergänzen sich das »Panorama der Selbstliebe« und die »Typologie
der Selbstliebe« notwendig gegenseitig, indem sie ein Überlegungs‐
gleichgewicht im Verstehen herstellen. Damit ist an dieser Stelle die
erste leitende Forschungsfrage der »Ethik der Selbstliebe« nach dem
Verständnis rekonstruierter Deutungen und Wertungen von Selbst‐
liebe beantwortet.

Für das Ringen um eine angemessene ethische Fassung der Selbst‐
liebe geben sowohl das Panorama als auch die Typologie Zeugnis.
Die drei Idealtypen des »zuwenig«, des »angemessen« und des
»zuviel« zeigen auf, dass es sich um eine graduelle Bestimmung
in der Suche nach der richtigen Mitte in der Verhandlung der mit
der Selbstliebe gegebenen anthropologischen, moralischen und ethi‐
schen Kernfragen handelt. Ein ethisches Konzept von Selbstliebe
stellt sich im Folgenden als Unterfangen dar, eine begründete und
gerechtfertigte Fassung von Selbstliebe als ethischer Idee zu formu‐
lieren, sodass in systematischer Hinsicht hieraus ethische Orientie‐
rung gewonnen werden kann.

3. Systematisierung nach ethisch informierten Idealtypen

727

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495992203-645 - am 19.01.2026, 20:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Systematisierung nach Typenachsen der Selbstliebe
	1.1. Invariante und hervorgebrachte Selbstliebe
	1.2. Indifferent-ermöglichte und aktive Selbstliebe
	1.3. Harmonische und anarchische Selbstliebe
	1.4. Uniformierte und individuierende Selbstliebe
	1.5. Beharrende und transformative Selbstliebe
	1.6. Solitäre und relationale Selbstliebe
	1.7. Immanent und transzendent orientierte Selbstliebe
	1.8. Realistische und täuschende Selbstliebe
	1.9. Gefährliche und lebensförderliche Selbstliebe
	1.10. Tabellarische Übersicht der Typenachsen

	2. Systematisierung nach Kategorien ethischer Theoriebildung
	2.1. Selbstliebe als anthropologische Basisbestimmung
	2.2. Selbstliebe als Aufmerksamkeit
	2.3. Selbstliebe als Haltung
	2.4. Selbstliebe als Gefühl
	2.5. Selbstliebe als Praxis
	2.5.1. Selbstliebe als praktisches Streben
	2.5.2. Selbstliebe als Motivation
	2.5.3. Selbstliebe als Handeln
	2.5.4. Selbstliebe als Gebot

	2.6. Selbstliebe als Existenzweise

	3. Systematisierung nach ethisch informierten Idealtypen
	3.1. Selbstliebe als Egozentrik – Kritik an einem »zuviel«
	3.2. Selbstliebe als gelingendes Selbstverhältnis – Bejahung eines »angemessen«
	3.3. Selbstliebe als Heterozentrik – Kritik an einem »zuwenig«
	3.4. Ertrag der wertenden Idealtypen


