
3. Kritiken politischer Gefühle

Lassen sich Gefühle kritisieren?Womöglich ist diese Fragemanchen eine widersin-

nige. Immerhin scheinen sich Gefühle entweder als Quell der Irrationalität einer

rationalen Kritik zu entziehen oder es haftet ihnen etwas Natürliches an, dem mit

Vernunft oder Logik nicht beizukommen ist.1 Vielleicht ahnen andere folgenschwe-

re Konsequenzen hinter dieser Frage: Was würde aus Liebe und Hoffnung, wenn

eine Kritik sie zu ihrem Objekt machte? Was würde aus dem Bauchgefühl, das uns

ein richtiges Handeln spüren lässt? Lassen sich Gefühle also kritisieren? Aus diesen

Perspektiven muss die Antwort offensichtlich unisono ›nein‹ lauten.

Mit ›ja‹ wird hingegen vermutlich eine andere Frage zum Zusammenhang von

Kritik undGefühl beantwortet: Ist Kritik durch Gefühle bedingt? Alltagsverständlich

scheint es evident, dass menschliches Handeln stets auch gefühlt wird – so eben

auch das Kritisieren. Plötzlich scheinen die Gefühle – wie noch in der ersten Ver-

wendung–für unserenVernunftgebrauchkeineZumutungmehr zu sein;2 derDua-

lismus zwischenRationalität und Irrationalität löst sichdannebenso schnell aufwie

der zwischenNatur und Kultur.Oder er wird dermaßen komplex, dass wir uns um-

fassender Definitionsbestrebungen zugunsten einer phänomenalen Beschreibung

entledigen.3

Kritik anGefühlenwirktwidersinnig,währendGefühle offensichtlich Kritik be-

dingen –beziehtman diese Feststellungen aufeinander, so scheinen sie sich gegen-

seitig zu negieren. Die Kritik an Gefühlen wird einerseits umso schwieriger, wenn

Gefühle zur Bedingung des Kritisierens selbst werden; andererseits erhält eine ›er-

folgreiche‹ Kritik an Gefühlen eine Konnotation rationaler Gefühllosigkeit. Was in

diesem widersprüchlichen Verhältnis zwischen Gefühl und Kritik nachwirkt, sind

geschichtsträchtige und diskursmächtige Auffassungen von Kritik – als rationaler

Urteilsfindung – und Gefühl, als stets störende, aber zutiefst menschliche Irratio-

nalität.4

1 Vgl. de Sousa 2011, S. 188.

2 Vgl. de Sousa 2016, S. 24.

3 Vgl. bspw. Ahmed 2014b; Cvetkovich 2012.

4 Vgl. unter anderem Penz, Sauer 2016, S. 21ff.; de Sousa 2016, S. 40ff.; Walzer, Wördemann

1999, S. 88.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


80 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Mit dem dritten Kapitel setze ich an diesem Widerspruch an, indem ich mich

dem Theorie- und Forschungsfeld der Kritiken der Gefühle5 widme. Diesem lassen

sich unterschiedliche Auffassungen einer möglichen Verbindung zwischen Kritik

und Gefühl entnehmen.6 In Rückbezug auf die Fragestellung dieser Arbeit inter-

essiert mich, welche Ansatzpunkte dieses Theorie- und Forschungsfeld für einen

kritischen Umgang mit politischen Gefühlen bietet. Hierzu untersuche ich sechs

Ansätze, die Gefühle in ihrer Politizität ernst nehmen,wodurch sie gewissermaßen

ein Subfeld zwischen den Kritiken der Gefühle bilden.7 Ich spreche daher bei den

sechs zu untersuchenden Ansätzen von Kritiken politischer Gefühle.

Als analytische Differenzierungshilfe meiner Untersuchung dient die Begriffs-

komposition Kritik der Gefühle, die zwei Lesarten nahelegt. Die Lesart im genitivus

objectivus verweist darauf, wie Gefühle – ob als leiblich gespürte Gefühlserfahrun-

gen oder abstraktes Narrativ – zum Objekt von Kritik werden. Es handelt sich da-

bei um eine Kritik an Gefühlen, auf die auch die erste der oberen Fragen anspielt.

Die komplementäre Lesart von Kritik der Gefühle im genitivus subjectivusmacht da-

gegen auf die zweite Frage aufmerksam und umfasst, wie Gefühle je nach Ansatz

motivational, modal oder auch performativ in Kritik zum Ausdruck kommen. Der

doppelte Genitiv hilft zu thematisieren, auf welche Weise ein Ansatz jeweils beide

Begriffe miteinander in Verbindung setzt und was er dadurch dem geschilderten

Widerspruch zwischen beiden Verbindungsweisen entgegenzuhalten vermag.We-

der die in diesem Kapitel versammelten Theorien noch mein eigenes Forschungs-

vorhaben zielen also darauf, Gefühle dadurch abzuwerten, dass sie lediglich zum

Objekt von Kritik werden. Stattdessen werde ich zeigen, dass Kritiken der Gefühle

5 Ich verwende hier bewusst den Plural Kritiken der Gefühle. Ich werde folgend ausführen,

dass sich verschiedene mögliche Verbindungen zwischen Kritik und Gefühl herstellen

lassen, wovon die hier zu untersuchenden Kritiken politischer Gefühle nur eine mögliche

Variante darstellen.

6 Die Voraussetzungen dazu wurden in den beiden vorherigen Kapiteln geschaffen: Ich habe

dargelegt, dass Gefühl – als vorgeschlagener Oberbegriff – seit der Antike entlang von drei

Dimensionen theoretisiert wird, die auch die zentralen Arbeitsfelder universitärer Philoso-

phie darstellen könnten. Demgegenüber differenzierte sich Kritik seit ihrer Renaissance

durch die Autor:innen der Aufklärung von einem intellektuellen Handwerk in verschiedene

Domänen bis in das Alltagsleben hinein aus. Vor diesem Hintergrund zeigen sich diverse

Differenzen, die sich in mindestens fünf Dimensionen von Kritik clustern lassen. Beide

Kapitel behandelten die Ambivalenz in der Theoretisierung von Gefühl und Kritik und stell-

ten dar, wie die beiden jeweiligen Begriffe als bedeutungsleere Zentren wissenschaftlicher

Ausdeutung und wechselseitiger Differenz fungieren. Die beiden Kapitel zeigen beispiel-

haft für den Rest dieser Schrift die theoretisch-terminologische Offenheit, durch die An-

sätze erschlossen werden können, die teils unterschiedlichen Logiken folgen.

7 Für eine weiterführende Eingrenzung dieses Subfeldes im Theorie- und Forschungsfeld der

Kritiken der Gefühle vgl. das nachfolgende Kapitel 3.1.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 81

von Bedeutung sind, gerade weil sie sich einer solchen Trennung konzeptionell wie

performativ entledigen oder sich sogar direkt gegen diese richten.8

Ichwerdewie folgt vorgehen: Zunächst umreiße ich die jeweiligeTheorie in we-

sentlichenZügen.Bei einigendieserDarstellungenhandelt es sichumtextnaheLek-

türen ausgewählter Schriften –wie beispielsweise bei den Unterkapiteln zu Eva Ill-

ouz’oderEvaK.SedgwicksAuffassungen.Andere sindhingegenDestillate verschie-

dener Schriften – wie im Fall von Michael Walzer oder Brigitte Bargetz. Am Ende

einer jeden Darstellung fasse ich die jeweiligeTheorie knapp zusammen und greife

dafür auf die Dimensionen zu Gefühl aus Kapitel 1. und denen zu Kritik aus Kapi-

tel 2. zurück. Auf jede Darstellung einer Theorie folgt eine Untersuchung, die sich

an vier Fragen orientiert (3.2 bis 3.7): Zum einen will ich die politisch-wissenschaft-

liche Aus- und Zielrichtung der jeweiligen Theorie eruieren, also fragen, was die je-

weiligeTheorie will (I). Diese Formulierung spielt bewusst nicht auf die Intention der

jeweiligen Autor:innen an, sondern auf die Eigenständigkeit undWirksamkeit von

Theorien – ein Akzent, das den Studien Sedgwicks und Vogelmanns entlehnt ist.9

Im Anschluss thematisiere ich entlang des doppelten Genitivs, wie ›Kritik‹ und ›Ge-

fühl‹ in dieser Theorie aufeinander bezogen werden (II). Nicht jede der angeführten Auf-

fassungen verwendet genau diese beiden Begriffe, es werden auch andere oder er-

weiterte Varianten genutzt.Beispielsweise sprichtDidier Eribon von kritischemDen-

ken undMichaelWalzer vonGesellschaftskritik.Wie in den beiden vorherigen Kapitel

begründet, nutze ich die BegriffeKritikundGefühl also bedeutungsoffen,umauf die

spezifischen Auslegungen der einzelnen Ansätze eingehen zu können.Drittens will

ich fragen,welcheWiderstände die jeweiligeTheorie als eine Kritik politischer Gefühle birgt

(III). MitWiderständenmöchte ich allerdings weniger auf den politisch-aktiven Ge-

brauch des Begriffes anspielen. Mir scheint,Widerstände beschreibt am besten die

Erfahrungen der Blockade, Irritation oder auch Renitenz, die mich im Verlauf der

Lektüren affizierten. Es handelt sich um Probleme,Widersprüche oder Lücken, die

sich mir in der Rezeption der Ansätze auftaten und an denen diese potenziell wei-

tergetriebenwerden können. Viertens erläutere ich,welche besonderen Anregungen die

jeweiligeTheorie als Kritik politischer Gefühle für die Entwicklung eines eigenen Ansatzes bie-

tet (IV). Dafür beziehe ich mich nicht nur auf die theoretisch-praktischen Stärken

eines Ansatzes, sondern auch auf einzelne Theoriebausteine, Fragen oder besagte

Widerstände.Die Erkenntnissemeiner Untersuchungenwerden schließlich imKa-

pitel 3.8 tabellarisch zusammengefasst.DieseÜbersicht soll derDiskussion von vier

Impulsen im viertenKapitel dienen,die aus der vergleichendenGesamtschauder be-

handeltenTheorien erwächst.

UmdasTheoriefeld der Kritiken politischer Gefühle zu untersuchen, gilt es aber

zunächst die Auswahl derUntersuchungsgegenstände zu erläutern.Wie ich folgend

8 Vgl. Neumayr 2007a, S. 14f.

9 Vgl. Vogelmann 2022, S. 540ff.; Sedgwick, Frank 2003.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


82 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

darlege, unterscheidet die sechs ausgewählten Theorien im Vergleich zu anderen

Verbindungsversuchen beider Begriffe, zu anderen Kritiken der Gefühle, ein spe-

zifischer Bezug zu Politik und dem Politischen.

3.1 Zu Auswahl und Eingrenzung des Theoriefeldes der Kritiken
politischer Gefühle

Bevor ich das Feld der Kritiken politischer Gefühle durch die Analyse ausgewählter

Theorien zusammentrage, will ich einige Eingrenzungen vornehmen und begrün-

den,warum ich vonKritiken politischer Gefühle spreche. Ichwerde also zunächst die

Auswahl der sechs Ansätze,die ich in diesemKapitel untersuche,begründenund sie

durch einen inhaltlichen Vorgriff von anderen Zugängen abgrenzen, die Kritik und

Gefühl aufeinander beziehen.Anschließendbeziehe ichdie herausgearbeitetenTen-

denzen auf die Politikbegriffe, die in radikalenDemokratietheorien diskutiert werden.

Die Auswahl der Ansätze sowie die vorliegende Arbeit in ihrer Gänze basieren

auf der Annahme, dass eine theoretische Verbindung zwischen Gefühl und Kritik

keinen Widerspruch darstellt, also theoretisch-konzeptionell möglich ist.10 Damit

grenzen sich die hier behandelten Ansätze von denjenigen ab, für die Gefühle

nicht durch Kritik zugänglich sind und in deren Vollzug sie eine Hürde darstellen,

beispielsweise indemGefühle eine logische respektive rationale Urteilsfindung qua

Kritik erschweren.11 Zudem habe ich die Beiträge ursprünglich danach ausgewählt,

dass sie eine Theoretisierung der Verbindung beider Begriffe erkennen lassen. Es

handelt sich also insofern um Theorien, konzeptionelle Vorschläge des Sprechens

über das Verhältnis von Kritik und Gefühl. Es ist mir wichtig, diesen Umstand zu

betonen, da eine Vielzahl von Analysen, Praktiken und Interventionen existieren,

die gefühlskritisch operieren und sich entsprechend verstehen, hier aber nicht

Thema sein werden.12

Die hier vorgestellten Ansätze stimmenmindestens in einer von zwei Aussagen

überein: ›Gefühle lassen sich kritisieren‹ oder ›Kritik vollzieht sich gefühlt.‹ Die-

se Arbeitshypothese einer einander nicht negierenden, konzeptionellen Verbind-

barkeit zwischen Kritik und Gefühl eröffnet den Raum sowohl für empirische For-

schungsarbeiten als auch,wie ich es folgend tunwerde, fürTheoriebildungen.Axio-

matischaufdieserArbeitshypothese aufbauendwerde ichuntersuchen,wiedie aus-

10 Vgl. de Sousa 2016, S. 56f.

11 Vgl. Vogelmann 2017b, S. 102; Stederoth 2011, S. 1346.

12 Insbesondere in feministischer Tradition ist die Verflechtung von Kritik und Gefühl

mehrfach indirekt Thema einzelner Studien geworden. Beispielsweise in: Mixa et al. 2016;

Penz, Sauer 2016; Ahmed 2014b; Baier et al. 2014; Cvetkovich 2012; Mixa, Vogl 2012; Berlant

2011; Huber et al. 2007a; Neumayr 2007b.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 83

gewähltenTheorien eine solche konzeptionelle Verbindung herstellen, welche Ziel-

richtung sie dabei verfolgen und welche immanenten Widerstände sie sich damit

einhandeln.

Ausgehend vonmeiner Arbeitshypothese habe ich sechs Ansätze ausgewählt. Es

handelt sich um zeitgenössische Theorien, die maximal bis in die 1980er Jahre zu-

rückreichen und von denen einigen in ihren Forschungsbereichen der Status ›mo-

derner Klassiker‹ zukommt.13 Konkret behandele ich die folgenden sechsTheorien:

• Die verbunden-interpretative GesellschaftskritikMichael Walzers,

• die postnormative Kritik authentischer Gefühle von Eva Illouz,

• das kritische DenkenDidier Eribons,

• die affirmative Kritik BrianMassumis,

• das Reparative Lesen Eve Kosofsky Sedgwicks und

• die kritischmachtsensible Affekttheorie von Brigitte Bargetz.

Über die Grundannahme einer theoretischen Plausibilität von Kritiken der Gefühle

hinaus zeichnen sich die sechs ausgewähltenTheorien durch zwei ihnen implizite,

diskursiv-konzeptionelleTendenzenaus,die sie zuunterschiedlichemGradprägen.

Durchdiese beidenTendenzenbilden sie imForschungsfeldderKritikenderGefüh-

le ein eigenes (Sub-)Theoriefeld,das ich in dieser Arbeit als das derKritikenpolitischer

Gefühle bezeichne:14

(I) Bei den nachfolgend untersuchten Kritiken der Gefühle handelt es sich um

politisch-sozialtheoretisch fundierteTheorien, was insbesondere in einer konzeptionel-

lenDistanz(-ierung) zu psychologischen Zugängen zuGefühl undKritik Ausdruck findet.

Diese Tendenz zeigt sich an den folgenden Faktoren:

Zunächst knüpften die sechs Ansätze ideengeschichtlich an Konzepte,Theorien

oder Diskurse an, die nicht in psychologischer Tradition stehen, folglich nicht mit

13 Dieser Vorzug jüngerer gegenüber älteren Ansätzen ist nicht nur meinem persönlichen In-

teresse geschuldet. Ein theoretisches Argument, welches im Verlauf meiner Untersuchung

an Schärfe gewinnen wird, liegt der Auswahl zugrunde. Es lässt sich gerafft auf die fol-

gende Überlegung bringen: Wenn Theorien nicht nur politische Gefühle zum Gegenstand

haben, sondern zugleich Produkte ebendieser affektiven, politischen und sozialen Imma-

nenzverhältnisse sind, dann liegt es um der Aktualität der Suche nach einem kritischen

Umgang mit politischen Gefühlen willen nahe, Kritiken der Gefühle zu untersuchen, die

sich auf zeitgenössische politische Gefühle beziehen.

14 Zur Identifikation und Eingrenzung anderer solcher Subfelder der Kritiken der Gefühle

bedarf es weiterer Forschungsbemühungen. Vermuten lassen sich eigenständige konzep-

tionelle Strömungen in anglosächsischen Moraltheorien (vgl. Brandt, Smith 2010) und der

klassischen Psychoanalyse (vgl. bspw. Freud 1900, S. 100–126). Zudem wäre zu eruieren,

inwiefern fiktionale und autofiktionale Textformen die Funktion einer Kritik der Gefühle

erfüllen können (vgl. bspw. Pessoa 2019).

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


84 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

entsprechender Theoriebildung oder Terminologie befasst sind. Darunter stehen

mit Michael Walzer und Eva Illouz die ersten beiden Autor:innen meiner Untersu-

chung in der sozialtheoretischen respektive soziologischenTraditionderKritischen

Theorie.Demgegenüber sinddieAnsätzeDidierEribonsundBrianMassumisdurch

die französische Theoriebildung des Poststrukturalismus beeinflusst, wobei Mas-

sumi zudem an die Affektenlehre Spinozas anschließt. Die kulturwissenschaftliche

Theorie Eve Kosofsky Sedgwicks und Brigitte Bargetz’ politikwissenschaftliche Per-

spektive sind schließlich stärker queer-feministisch beeinflusst.Keiner dieser sechs

Ansätze geht allerdings vollends in einer dieser (Sub-)Disziplinen auf oder wirkt al-

leinig in ihr. Die Rezeption der sechs Autor:innen weist stattdessen Referenzen aus

unterschiedlichen wissenschaftlichen Disziplinen auf.

Einige der Ansätze gehen zweitens gewollt auf Distanz zu ›der‹ Psychologie

respektive Psychoanalyse.15 So schließt Didier Eribon das Unbewusste und die sich

daraus ableitenden psychoanalytischen Konzepte grundlegend aus, da durch diese

die kollektiven und höchst heterogenen Prozesse gesellschaftlicher, historischer

und politischer Subjektwerdung individualisiert und universalisiert würden.16 Im

Gegensatz dazumacht Eva Illouz die wissenschaftliche und populärpsychologische

Arbeit an Gefühlen zu ihrem soziologischen Forschungsthema, in dem sie eine

15 Tatsächlich ist diese Abgrenzung nicht unproblematisch, da in ihr die Distanz zu Thera-

pie, zu Psychologie und zu Psychoanalyse fließend ineinander übergeht und deren jeweilige

innere Vielfalt an praktischen und theoretischen Zugängen zugunsten der Begründung

einer eigenen Position unberücksichtigt bleibt. Der Eindruck, demnach ›die Psychologie‹

ein konstitutives Anderes der Kritiken politischer Gefühle darstellt, liegt somit nicht fern

und wäre in einem weiterführenden Forschungsvorhaben zu untersuchen. Da eine um-

fassende Aufarbeitung dieser Abgrenzung ein noch ausstehendes Forschungsunternehmen

darstellt, will ich an dieser Stelle lediglich meine Skepsis gegenüber diesen teils undifferen-

zierten Distanzierungsbemühungen der behandelten Ansätze äußern. Im Sinne der jeweili-

gen Theorien möchte ich dennoch auf deren Vokabular zurückgreifen, aber nachdrücklich

die Unterscheidung zwischen Psychologie und Psychoanalyse hervorheben. Demnach lässt

sich letztere durch die konzeptionelle Erweiterung der ansonsten bewussten Psyche in der

Psychologie um das Unbewusste begreifen (vgl. Freud 1991, S. 264f.).

16 Vgl. Eribon 2018, S. 24–31. Eines seiner Beispiele soll Eribons Position nochmals unterstre-

ichen: »Eine psychoanalytische Theorie durch eine gesellschaftliche Theorie der Subjektiv-

ität zu ersetzen bedeutet also, den Ödipuskomplex durch das Schulsystem zu ersetzen. Um

die eigenen Beziehungen zu anderen, die Beziehungen der anderen zu sich selbst und die

eigenen Beziehungen zu sich selbst verstehen zu können, muss man all die Effekte rekon-

struieren, die dieses System auf die Beziehung zur Sprache, zur Kultur, zur Zeit und zu den

anderen ausübt – zu denen, die einen anderen Platz in der sozialen Welt einnehmen, und

deswegen auch zu sich selbst, insofern man sich positiv oder negativ zu den Hierarchien

der gesellschaftlichen, professionellen, kulturellen, linguistischen und politischen Legitim-

ität verortet (also als Träger_innen eines positiven oder negativen ›kulturellen Kapitals‹, wie

Bourdieu sagen würde)« (Eribon 2018, S. 31).

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 85

diskurshistorische Perspektive einnimmt.17 In diesem Zusammenhang stellt sie

beispielsweise hinsichtlich der Struktur therapeutischer Denkarten fest:

»Emotional ungesunde Verhaltensformen werden aus impliziten Bezügen zu und

Vergleichenmit demModell und Ideal des ›vollständigen selbstverwirklichten Le-

bens‹ abgeleitet. Würden wir dieses Ideal auf den Bereich physischer Gesundheit

übertragen, müßten wir in analoger Weise sagen, daß jemand, der das volle Po-

tential seinerMuskelkraft nicht ausspielt, krank ist, mit demUnterschied nur, daß

der psychologische Diskurs die Definition dessen, was als ›kräftiger Muskel‹ gilt,

im unklaren läßt und stets hin- und herbewegt.«18

Im Unterschied zum primären Interesse der Psychologie an der intrapersonalen

Konstitution eines Individuums steht bei allen sechs zu untersuchenden Kritiken

der Gefühle schließlich das Wechselverhältnis zwischen Strukturdetermination

und Subjektivität aus einer politisch-sozialtheoretischen Perspektive im Zentrum.

Ihre konzeptionelle Stärke liegt somit in der Sensibilität für die Arten undWeisen,

wie Gefühle (für und entgegen Kritik) organisiert und ausgerichtet werden. Wie

führen bestimmte Sozialstrukturen (Diskurse, Dispositive, Regime, Grammatiken,

Macht- undHerrschaftsverhältnisse) zu einer gewissenSubjektivität (und ihrenGe-

fühlen)?Wie lässt sich durch oder auch trotz Gefühlen qua Kritik eine Veränderung

in diesem Verhältnis zwischen Subjektivität und Sozialstruktur initiieren? Unbe-

nommen ist, dass auch die psychologischen Vertreter:innen der KritischenTheorie

oder der Psychoanalyse diese Fragen beschäftigen und eine fruchtbare Verknüp-

fung zwischen Psychologie und kritischer Gesellschaftstheorie generell möglich

ist.19 Jedoch wird eine psychologische Diagnostik im hier behandelten Theoriefeld

nicht auf gesellschaftliche Phänomene übertragen,20 sondern allenfalls als narrati-

ve Deskriptionsstütze verwandt –wie beispielsweise im Essay Sedgwicks.21 Zudem

stehen die folgend analysierten Kritiken der Gefühle der Idee soziokulturell-leib-

licher Subjektivierung und Einschreibung nahe oder argumentieren dezidiert für

diese.22

In der Gesamtschau stellt sich diese explizite oder implizite Distanznahme zur

Psychologie als eine Hinwendung zur politisch-sozialtheoretischen Perspektivie-

17 Vgl. Illouz 2015, S. 65ff.

18 Illouz 2015, S. 73.

19 So teilt die Kritische Theorie eine Auffassung des Verhältnisses zwischen Strukturdetermi-

nation und Subjektivität (vgl. dazu bspw. Horkheimer 1987, S. 202ff.).

20 Vgl. bspw. Adorno 1972, S. 114ff.

21 Vgl. bspw. Sedgwick 2003a, S. 129–143. An dieser Stelle ihres Essays schildert Sedgwick die

Charakteristika der Affekttheorie Paranoia.

22 Vgl. Bargetz 2014, S. 121–125; Sedgwick, Frank 2003, S. 93–95; Massumi, Manning, Weigel

2010, S. 25ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


86 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

rung des Verhältnisses zwischen Kritik und Gefühl dar. Diese Tendenz wird in der

anschließenden Untersuchung derTheorien verstärkt zutage treten.23

(II) Die Distanzierung zur Psychologie wird durch eine weitere Tendenz er-

gänzt – die eines emanzipativen Impetus, der allen sechs Kritikauffassungen implizit

ist. Wie ich in meiner folgenden Untersuchung verdeutliche, unterscheiden sich

die Auffassungen entlang der fünf in Kapitel 2. ausgearbeiteten Kritikdimensio-

nen sowie in ihrer Zielrichtung voneinander. Zugrunde liegt ihnen jedoch einer

Sozialstruktur immanente Urteile in Frage zu stellen und sich so von diesen zu

emanzipieren.24 Worin diese Sozialstruktur genau besteht, variiert entsprechend

mit denAnsätzen und reicht vonmoralischenKulturen (Walzer) überGefühlsdispo-

sitive (Illouz) und -politiken (Bargetz) bis hin zu sprachlich-diskursiven Deutungen

per se (Massumi). Diese Varianz zeigt sich gleichfalls hinsichtlich der anderen

Kritikdimensionen.

Die ausgewählten Kritiken der Gefühle unterscheiden sich damit gemeinsam

grundlegend von jenen, die der Stabilisierung einer normativen Ordnung dienen.

Die politischeTheorie Martha Nussbaums kann für eine solche Auffassung als Bei-

spiel gelten. In ihrem Buch Politische Emotionen untersucht sie, wie die Idee einer

liberal verfassten Gesellschaft, mit der einer emotionalen Kultur vereinbar ist, wie

sie Rousseaus Republikanismus vorschlägt.25 Sie unternimmt den Versuch, libera-

le Gefühlsskepsis mit republikanischer Gefühlsaffirmation in Einklang zu bringen.

Wie also könnenEmotionen eine liberale, politischeKultur stützen?Mit ihrer Arbeit

verfolgt sie das Ziel, einen Liberalismus zu begründen, der moralisch nicht neutral

sei, der »einen bestimmten moralischen Inhalt hat, wobei die gleiche Achtung vor

allen Menschen, Rede-, Vereinigungs- und Gewissensfreiheit sowie grundlegende

soziale und wirtschaftliche Rechte an erster Stelle stehen.«26

Um diese Freiheiten zu garantieren, bedarf es laut Nussbaum einer kritischen

politischenKultur. IndieserwerdendieRede-undFreiheitsprinzipien sowiediemit

diesen verbundenen Emotionen ständig der Prüfung qua Kritik unterzogen. Kritik

an Gefühlen wie etwa der Liebe zur Nation dient der Herstellung eines begrenzten

Dissenses um jene Gefühle. Eines Dissenses, der durch die gesellschaftliche Ord-

nung und ihre Stabilität beschränkt ist.27 Indem Nussbaum die liberale Moralvor-

stellung zumkategorial höchstenGut erhebt,macht sie ihre politische Kritik anGe-

23 Für die vorliegende Arbeit muss jedoch zunächst offen bleiben, inwiefern die zu un-

tersuchenden Ansätze – ihren ideengeschichtlichen Prägungen und Abgrenzungen zum

Trotz – theorieimmanent psychologisch arbeiten. Hierin besteht eine Aufgabe weiter-

führender Forschung.

24 Vgl. Eribon 2018, S. 8, 32ff.

25 Vgl. Nussbaum 2016, S. 34.

26 Nussbaum 2016, S. 33.

27 Vgl. Nussbaum 2016, S. 20.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 87

fühlen zu einem Instrument der Stabilisierung ebendieses liberalen Gesellschafts-

modells.28

Auch die sechs Theorien, die ich folgend untersuchen werde, beschäftigen sich

mit dem Initiieren von Dissens. Konzeptionell sind sie jedoch nicht auf den Erhalt

einer liberalen Gesellschaftsformation und der in diese eingebettetenMoralvorstel-

lungen ausgerichtet.29 Anstatt zur Stabilisierung einer vorherrschenden Ordnung

beizutragen, bieten die sechs Ansätze das Potenzial, eine solche in ihren fundamen-

talenGrundzügen in Frage zu stellen,wodurch ebendiese dempolitischenStreit zu-

gänglich wird. In unterschiedlicher Schwerpunktsetzung rufen die folgend behan-

delten Kritiken der Gefühle den Bruch mit der herrschenden Gefühlsordnung auf

den Plan oder zeigen, welche Rolle Gefühlen bei einem solchen Infragestellen zu-

kommt.

Das zu untersuchende Theoriefeld ist somit durch zwei Tendenzen gekenn-

zeichnet: durch eine Hinwendung zu einer politisch-sozialtheoretischen Per-

spektive auf Gefühle, die sich in einer Distanzierung gegenüber psychologischen

Auffassungen niederschlägt, sowie durch einen emanzipativen Impetus. Diese

beiden Tendenzen decken sich dabei mit einer Differenz, die in der modernen

politischen Philosophie breit diskutiert wird.30 In Anlehnung an die erste Tendenz

touchieren die ausgewähltenTheorien inBezug aufGefühle dasThemenfeld formier-

ter Strukturen,Handlungs- undWahrnehmungsmuster,was sich unter demBegriff

Politik (le politique) fassen lässt. Eine Kritik der Gefühle findet hierbei stets in Bezug

auf und in Abhängigkeit von bestehenden politischen, sozialen oder auch affektiven

Verhältnissen statt.31 Hingegen bezieht sich der emanzipative Impetus, die zweite

Tendenz, auf dasDurchbrechen, Infragestellen oderÜberwinden solcher Politikmit

und durch Gefühle. In dieser Hinsicht können wir von dem Politischen (la politique)

sprechen, der flüchtigen Ermöglichung von Alternativen gegenüber den etablier-

ten Verhältnissen.32 Schließlich würde es sich nicht um eine Differenz zwischen

28 So stellt Nussbaum dar, durch welche Pädagogik und welche Inhalte junge Menschen eine

patriotische Bildung erfahren können, die sie zugleich zu einer das Gesellschaftsmodell

stützenden Kritik befähigt (vgl. Nussbaum 2016, S. 378ff.).

29 Nussbaum 2016, S. 20.

30 Vgl. Comtesse et al. 2019; Agamben et al. 2012; Hebekus, Völker 2012, S. 9–28; Bedorf 2010.

31 Vgl. hierzu insbesondere Kapitel 4.2 sowie Kapitel 5.

32 Vgl. Martinsen 2019, S. 583f.; Wolin 1996, S. 31ff. Eine erste heuristische Annäherung bietet

Wolin, wenn er schreibt: »I shall take the political to be an expression of the idea that a

free society composed of diversities can nonetheless enjoy moments of commonality when,

through public deliberations, collective power is used to promote or protect the well-being

of the collectivity. Politics refers to the legitimized and public contestation, primarily by

organized and unequal social powers, over access to the resources available to the public

authorities of the collectivity. Politics is continuous, ceaseless, and endless. In contrast, the

political is episodic, rare« (Wolin 1996, S. 31 Herv. F.M.).

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


88 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Politik und dem Politischen – der Herausbildung politischer (Gefühls-)Struktu-

ren, Handlungs- und Wahrnehmungsmuster gegenüber deren gefühlspolitisch-

emanzipativer Infragestellung – handeln, wenn beide Begriffe nicht aufeinander

verweisen würden. Denn nur dann, wenn sich Politiken formieren, können diese

auch zur Disposition gestellt werden; und nur wenn diese zur Disposition gestellt

werden, können sich überhaupt Politiken gegenüber anderen etablieren. Mit der

Begriffskomposition politischeGefühle, wie ich sie in dieser Arbeit verwende,möchte

ich dieser janusköpfigen politischen Bedeutung von Gefühlen Rechnung tragen.

Kurzum:Die sechsTheorien lassen sichnichtunter einemgemeinsamenPolitik-

begriff versammeln. Dennoch erlauben sie es auf je unterschiedliche Weise und zu

unterschiedlichemGrad, Gefühle in ihrer Politizität ernst zu nehmen.Dieses Ernst-

nehmen zeigen einige der zu untersuchenden Ansätze dadurch, dass sie solche Ge-

fühle, die Politiken formieren, befördern oder stabilisieren, zumObjekt ihrer Kritik

machen. Andere fassen Gefühle hingegen im Sinne des Politischen auf, indem sie

thematisieren,wie Politikenmit und durchGefühle in Frage gestellt werden können.

InFortführungdessenwill ichdasnachfolgenduntersuchteSubfeldderKritikender

Gefühle, das durch die beiden geschilderten Tendenzenmarkiert ist, als das derKri-

tiken politischer Gefühle bezeichnen.33

3.2 Michael Walzer: verbunden-interpretative Gesellschaftskritik
mit Leidenschaft

Ein erster Ansatz der Kritiken politischer Gefühle findet sich bei dem US-amerika-

nischen Sozialphilosophen Michael Walzer, der sich in seinen Werken wiederholt

mit den Bedingungen von Gesellschaftskritik beschäftigt hat. Er schlägt eine Auf-

fassung von Gesellschaftskritik vor, die dieser Gesellschaft immanent operiert und

dennoch einen notwendigen Abstand zu dieser gewinnt, um sich nicht im heillosen

Subjektivismus zu verlieren.Walzer beansprucht damit, einenGegenentwurf zu ei-

ner anderen Auffassung zu bieten, der nach Gesellschaftskritik von einer sozial-ex-

ternen, objektiven Position zu betreiben sei. In einigen seiner Publikationen hält

diese Auffassung als Kontrastfolie für Walzers verbunden-interpretatives Theorem

her. Ich will diese Differenzierung zunächst übernehmen, um von Walzers Auffas-

sung von Gesellschaftskritik zu den Tugenden guter Kritiker:innen überzugehen.

33 Die Auswahl der Ansätze erfolgte entlang dieser beiden Tendenzen sowie anhand der offe-

nen, konzeptionellen Verbindung zwischen Kritik und Gefühl. Aufgrund des Umfangs kon-

nten weitere Ansätze nicht berücksichtigt werden, durch die das Theoriefeld zu erweitern

wäre; darunter die Arbeiten von Rainer Mühlhoff zur Immanenz der Macht (vgl. Mühlhoff

2018b, S. 451–476), Deborah B. Goulds Auffassung emotionaler Pädagogik (vgl. Gould 2009,

28ff.) oder Sara Ahmeds Ausführungen zu Feminist Attachments in The Cultural Politics of Emo-

tion (vgl. Ahmed 2014b, S. 168–190).

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 89

Vor diesem Hintergrund werde ich zusammenfassen, inwiefern sich bei Walzers

Auffassung von einer Kritik politischer Gefühle sprechen lässt.

3.2.1 Tugendhafte Gesellschaftskritik wider den radikalen Abstand

DieAuffassung,vonder sichWalzer abgrenzt,wirdvon ihmals »externe«,»asoziale«

oder auch »übliche« Position bezeichnet.34 Gesellschaftskritik solle –Walzers Inter-

pretation dieser Auffassung zufolge – aus einer Position radikalen Abstands zum

Objekt der Kritik erfolgen, also zu der Gesellschaft, aus der auch ebenjene Gesell-

schaftskritiker:innen ursprünglich stammen. Radikaler Abstand bedeutet zweierlei:

Einerseits sollenGesellschaftskritiker:inneneinengefühlsmäßigenAbstandzuMit-

menschen halten, also eine Position einnehmen, die Zugehörigkeit ebenso entbehrt

wie Intimität und Wärme; andererseits bedürfe es eines intellektuellen Abstandes,

in dem sich Gesellschaftskritiker:innen von der Selbstverherrlichung einer Gesell-

schaft freimachen können. Kritiker:innen sind dieser Auffassung zufolge, so Wal-

zer, unparteiisch, leidenschaftslos, vorurteilsfrei und objektiv,35 ziehen durchdach-

te Instrumente der Gesellschaftsanalyse und -theorie heran.36 Erst in einer solchen

Position größtmöglicher Distanz zur kritisierten Gesellschaft und dem eigenen so-

zialen Selbst ist ein Zugriff auf universelle Moralprinzipien37 möglich, die andern-

falls von der Involviertheit der Gesellschaftskritiker:innen verstellt würden.38

Walzer hält dieser Auffassung entgegen,dass es nurwenige empirischeBeispie-

le für solche Gesellschaftskritiker:innen gegeben habe und diese womöglich soziale

Distanz mit sozialer Ausgegrenztheit verwechseln.39 Solche hielten sich für objek-

tiv, seien aber eigentlich exkludiert.

Laut Walzers Auffassung verbundener Kritik befinden sich Gesellschaftskriti-

ker:innen nicht in einer Position jenseits einer Gesellschaft und ziehen auch keinen

Erkenntnisgewinn aus einem größtmöglichen emotionalen oder intellektuellen

Abstand. Stattdessen sind sie in eine Gesellschaft involviert und nutzen deren

34 Walzer 1990, S. 46–48.

35 Vgl. Walzer 1990, S. 46ff.

36 Vgl. Walzer 2000, S. 710.

37 An anderer Stelle seines Buches differenziert Walzer drei Pfade der Moralphilosophie: Dem

Pfad der Entdeckung zufolge sind Moralprinzipien bereits in der Welt angelegt und müssen

lediglich von uns entdeckt oder freigelegt werden. Auf dem Pfad der Erfindung schreitet man

in die entgegengesetzte Richtung. Moralprinzipien sind hier nicht irgendwo in der Welt zu

finden; wir als Menschen müssen sie uns selbst geben. Der Pfad der Interpretation, auf dem

Walzer zu gehen pflegt, verläuft gewissermaßen zwischen diesen beiden. Weder müssen

Moralprinzipien entdeckt noch erfunden werden. Walzer geht vielmehr davon aus, dass wir

als soziale und gemeinschaftliche Wesen immer schon über gewisse Moralvorstellungen

verfügen, die wir handhaben und verändern können (vgl. Walzer 1990, S. 11–43).

38 Vgl. Walzer 1990, S. 41, 61f.

39 Vgl. Walzer 1990, S. 48.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


90 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Moral respektive Maßstäbe als Kriterien ihres Kritisierens.40 Um universelle Mo-

ralprinzipien geht es Walzer damit also nicht, sondern darum, Moral als Produkt

zwischenmenschlichen Austauschs aufzufassen:

»Wir versuchen, uns zu rechtfertigen, aber wir können uns nicht durch uns selbst

rechtfertigen, und sonimmtdieMoralGestalt an alsGesprächmit bestimmtenan-

deren Menschen, unseren Verwandten, Freunden und Nachbarn; oder sie nimmt

die Form der Spekulation darüber an, welche Argumente dieseMenschen von un-

serer Aufrichtigkeit überzeugen könnten oder sollten.«41

Moral hängt in der Konsequenz von den soziokulturellen und historischen Ent-

wicklungen einer Gesellschaft ab, weshalb Walzer auch von moralischen Kulturen

spricht.42 Solche Kontexte manifestieren sich unter anderem in Gesetzestexten,

religiösen Schriften oder auch Gedichten. Jedenfalls werden diese moralischen

Kulturen stets neu ausgelegt.

Walzer nennt zwei Varianten einer solchen Interpretation: Bei der einenhandelt

es sich um Ideologie, der eindeutigen Moralinterpretation, die von Apologet:innen

in eine Gesellschaft gestreut wird. Allerdings handeln sich Ideologien das Problem

ein, dass reale Praktiken oft nicht zu den ausgerufenen Deutungen passen. In die-

ser Differenz liege dagegen die Stärke und Zielrichtung von Gesellschaftskritik, der

anderen Variante. Laut Walzer zeigt Gesellschaftskritik auf, dass eine Gesellschaft

nicht nach den selbstgesetzten Maßstäben lebt und dem eigenen Anspruch – zum

Beispiel an Freiheit, Gerechtigkeit oder Solidarität – nicht gerecht wird. In diesem

Sinne ist Gesellschaftskritik einer Gesellschaft sowohl immanent, gebraucht sie de-

ren Moral respektive Maßstäbe als Kriterien, als auch der Gesellschaft gegenüber

»wahrhaft kritisch«43, denn sie konfrontiert sie interpretativ mit den eigenen Idea-

len.44

Damit ist geklärt, dass Gesellschaftskritiker:innen ihre Kriterien aus variablen

gesellschaftlichen Kontexten beziehen und sie imModus interpretativer Kritik und

imVerbundmitMitmenschenzurAnwendungbringen.DiekonkretePraxisderKri-

tikbleibtderweilenoffen.45 Sicher ist nur,dasskritischeDistanzeineFragevonZen-

40 Gesellschaftskritiker:innen und die anwesenden Menschen, egal ob sie Objekt der Kri-

tik oder Dritte sind, müssen einen moralischen Minimalcode teilen (zum Beispiel die

Ablehnung von Mord). Erst dieser Minimalcode lässt die Kritik allen Beteiligten nachvol-

lziehbar werden. Andernfalls operiere Gesellschaftskritik von einer externen, fremden Po-

sition aus und drohe zur Bekehrung zu werden (vgl. Walzer 1990, S. 54ff.).

41 Walzer 1990, S. 58.

42 Vgl. Walzer 1990, S. 35ff.

43 Walzer 1990, S. 50.

44 Vgl. Walzer 1990, S. 60–74, 102.

45 Walzer zur Pluralität der Gesellschaftskritiken: »Sie [die Gesellschaftskritiker:innen; F.M.]

machen alles Mögliche; sie prüfen uns nach unterschiedlichen Maßstäben, unter unter-

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 91

timetern sei.46 In ideengeschichtlichemRekurs nenntWalzer zwei heuristische Ex-

treme, die Gesellschaftskritik verunmöglichen – entweder ein fehlenderWeltbezug

oder die Inkonsistenz im Einnehmen einer oppositionellen Position:47

»[D]er philosophische Abstand und das Engagement des ›Verräters‹, zurückzutre-

ten und überzulaufen. Das erste ist eine Vorbedingung zum zweiten; ein zu gerin-

ges Engagement für die eigene Gesellschaft führt zu einemÜber-Engagement für

eine theoretisch oder praktisch andere Gesellschaft (oder kann dazu führen).«48

Solchen Gesellschaftskritiker:innen bliebe damit nur die ideologische Stabilisie-

rung vorgefundener Kriterien, die entweder nur mit Gewalt oder überhaupt nicht

durchgesetzt werden können. Dieser Vorstellung hält Walzer entgegen, dass Ge-

sellschaftskritik nicht zu Gesellschaft als Ganzer auf Abstand gehen soll, sondern

lediglich zu den in einer solchen wirksamen Machtverhältnissen, zu gesellschafts-

immanenter Autorität und Herrschaft.49 Hierfür gibt Walzer dem kritisierenden

Subjekt zunächst drei Tugenden (oder auch Leidenschaften50, wie er schreibt) an

die Hand, die eine ›gute‹ Gesellschaftskritik ermöglichen.

Mut: »Die besten Kritiker sind […] Männer und Frauen, die sich davor scheu-

en, ihre Nächsten zu kritisieren, gerade auf Grund der Nähe, die es aber trotzdem

machen.«51 Kritiker:innen bedürfen vor allem des moralischen Mutes52, der die so-

zialen Risiken53 des Ärgers, der Wut oder auch der Ächtung von denjenigen Men-

schiedlichen Gesichtspunkten, in verschiedenen kritischen Sprachen, auf verschiedenen

Stufen der Spezialisierung, mit unterschiedlichen Absichten (Walzer 1991, S. 31).

46 Vgl. Walzer 1990, S. 74.

47 Vgl. Walzer 1990, S. 72–74.

48 Walzer 1990, S. 72.

49 Vgl. Walzer 1990, S. 72f.

50 »Ich habe mich nie zu essentialistischen Definitionen gleich welcher Art hingezogen

gefühlt« (Walzer, Wördemann 1999, S. 76). Walzer geht auf Distanz zu einer Klärung des

ontologischen oder epistemischen Status von Leidenschaften und affirmiert ein deskrip-

tives Vorgehen, in dem er Leidenschaften eine zentrale Rolle für Gesellschaftskritik zuweist.

Unbenommen ist, dass eine umgangssprachliche Verwendung von Gefühlsbegriffen mit

seiner Theorie insofern bündig ist, als dass diese übermäßige Theoretisierungen prob-

lematisiert, drohen diese von gesellschaftlichen Missständen abzulenken (vgl. Walzer

1991, S. 20ff.). Es bedarf also nicht notwendigerweise einer umfassenden Ontologie. Au-

tor:innen wie Brigitte Bargetz oder Sara Ahmed zeigen, dass eine bloße Deskription

gesellschaftlicher (Gefühls-)Zustände ein kritisches Vorgehen sein kann (vgl. bspw. Bargetz

2020, S. 40ff.; Ahmed 2014b, S. 4ff.).

51 Walzer 2000, S. 715.

52 Walzer sieht auch die Relevanz des physischen Mutes, hält aber die moralische Form für

die bedeutendere (vgl. Walzer 2000, S. 714).

53 Walzer betont allerdings, dass ganz unterschiedliche gesellschaftliche und politische Ver-

hältnisse zu anderen Risiken der Kritik führen können, die mittels Mutes zu überwinden

wären (vgl. Walzer 1991, S. 29).

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


92 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

schen in Kauf nehmen lässt, die den Kritiker:innen nahestehen; denn es sind die-

jenigen, die solche Machtverhältnisse mittragen, die an den idealen Vorstellungen

einermoralischenKultur einerGesellschaft vorbeigehen.Kritiker:innendürfen also

nicht damit rechnen, für ihre Tapferkeit belohnt zu werden.

Walzer grenzt dieseMutigen vondenRücksichtslosen ab,denen esmehr umdas

eigene Gesehenwerden, denn um eine besonnene Gesellschaftskritik gehe. Sie ver-

lieren die Gesellschaft aus ihrem kritischen Blick – scheinen von derNotwendigkeit

befreit, »die Menschen zu verstehen, die in dieser Gesellschaft leben«54 – und wid-

men sich nicht den Gründen der Verhältnisse, die sie kritisieren. Es sind solche, die

sich in der bloßen Provokation verlieren.55

Mitleid: Walzer stellt die These auf, dass nur jene Gesellschaftskritiker:innen

zur »kritischen Wahrheit über ihre eigene Gesellschaft«56 durchdringen können,

die aufgrund von Mitleid die Notwendigkeit zur Kritik spüren. Mitleiden bedeutet

dabei, mit den Leidtragenden gesellschaftlicher Verhältnisse zu sympathisieren –

»ob dies nun Opfer politischer Gewaltherrschaft, rassistischer, religiöser oder se-

xistischer Borniertheiten, von ideologischem Fanatismus, ökologischer Ausbeu-

tung oder von sozialem (oder intellektuellem) Snobismus sind.«57

Vor allem aber darf es keine Rolle spielen, ob diese Leidtragenden Einheimische

oder Fremde sind.Dieser Sinn für das Leid andererMenschen,welches von unseren

Mitmenschenmit verursachtwurde, ermögliche es, den daraus entstehendenÄrger

richtig auszurichten und auszudrücken.

Für Walzer sollte sich dieses Mitleid jedoch nicht aus Schuldgefühlen speisen

(diese seien genauso kontraproduktiv wie Fröhlichkeit), so könnten Gesellschafts-

kritiker:innen dazu neigen, eine Opferposition unkritisch hinzunehmen und sich –

wie aus Selbsthass – der Möglichkeit einer etwaigen Neupositionierung zu berau-

ben. Gefährlicher noch sei die Abwesenheit von Mitleid, die, so spekuliert Walzer,

entweder aus fehlender familiärer oder ethischer Beziehung zwischen Kritiker:in-

nen und Leidenden herrührt, oder daher, dass Kritiker:innen ihre Aufmerksamkeit

derTheorie, nicht aber den Leidenden zuwenden.58

Ein gutesAuge: »Sie [die Gesellschaftskritiker:innen; F.M.]müssen einen offenen

Blick auf dieWelt haben und berichten,was sie sehen.«59 Die dritte, lautWalzer sel-

tener angesprocheneTugendbetrifft denZugang zurWelt unddieBereitschaft, sich

von dieser ansprechen zu lassen.Es geht also nicht lediglich umdas Sehen, sondern

54 Walzer 2000, S. 715.

55 Vgl. Walzer 2000, S. 714f.

56 Walzer 2000, S. 714.

57 Walzer 2000, S. 715.

58 Vgl. Walzer 2000, S. 716.

59 Walzer 2000, S. 718.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 93

zugleich um das damit verbundene Urteil. Sie fallen laut Walzer in eins. Auch be-

schreibt er eingutesAugeals »eineArt intellektuellerDemut«60 oder alsMittel gegen

»intellektuelle Arroganz«61, womit er sich gegen eine weltentfremdete Übertheore-

tisierung ausspricht, wenngleich er den Wert von Theorien »zur Fixierung kontex-

tueller Grenzen«62 anerkennt.

Diese drei Tugenden machen für Walzer ›gute‹ Gesellschaftskritiker:innen aus.

Dochgeht es ihmnichtdarum,dieMenschenmit solchenTugendenzudenbesseren

zu erklären. AuchKritiker:innen seien keineHeiligen.Wie er eingesteht, führtWal-

zer diese Feststellung zu einer Anomalie in seiner eigenen Argumentation, durch

welche er seine Position genauer zu verorten sucht:

»Ich möchte Gesellschaftskritik, die präzise und rechtzeitig ist, und dies wird oft

eine radikale Kritik sein, aber ich misstraue ihr, wenn sie nicht das Produkt allge-

meiner Tugenden oder ganz gewöhnlicher Menschlichkeit ist.«63

Michael Walzer unterbreitet mit der verbunden-interpretativen Gesellschaftskritik

einenVorschlag, in dem ›gute‹ Kritiker:innen,diemenschlichen Subjekte derKritik64,

jene Gesellschaftsverhältnisse (Objekt der Kritik) kritisieren, die von den Kriterien ei-

ner moralischen Kultur abweichen und so Leiden hervorrufen. Kritik ist somit der

Hinweis auf die Ansprüche einer moralischen Kultur, aber zugleich ihre Interpre-

tation. Dies geschieht sozial rückgebunden und im Austausch mit Mitmenschen,

die – ebenso wie die Kritiker:innen – in eine Gesellschaft involviert sind (Modus).

Gesellschaftskritik ist somit einer Gesellschaft und ihrenmoralischen Kulturen im-

manent, hält aber eine minimale Distanz, die das Kritisieren ermöglicht (Kontext).

Leidenschaften sind Walzer auf dieser Grundlage allenfalls konzeptionell ein ethi-

scher Gegenstand, denn sie erfüllen die Funktion, eine verbundene und damit ›gute‹

Gesellschaftskritik zu definieren und zu ermöglichen. Die Gesellschaftskritik gibt

jedoch keine direkte Antwort zum Umgang mit Gefühlen. Wie sich etwas über Ge-

fühle erfahren lässt (epistemischer Status), scheint inWalzers Ansatz durch die gesell-

60 Walzer 2000, S. 717.

61 Walzer 2000, S. 717.

62 Walzer 2000, S. 717.

63 Walzer 2000, S. 718.

64 An dieser Stelle greife ich auf die Dimensionen der beiden vorangegangenen Kapitel zurück

(vgl. 1.2 bis 1.4 sowie 2.2). Für eine bessere Nachvollziehbarkeit will ich diese bei diesem

ersten Ansatz noch einmal aufführen. Gefühl habe ich anhand der folgenden drei Fragen

erläutert: zum ontologischen Status: ›Was ist das Wesen der Gefühle?‹; zum epistemischen

Status: ›Was lässt sich über Gefühle wissen?‹; zum ethischen Status: ›Wie umgehen mit

Gefühlen?‹ Kritik wurde von mir anhand der folgenden fünf Dimensionen skizziert: Subjekt:

›Wer oder was kritisiert?‹; Objekt: ›Was wird kritisiert?‹; Kriterium: ›Was ist ein Kriterium?‹;

Modus: ›Auf welche Art und Weise vollzieht sich Kritik?‹; und der Kontext: ›Wie ist Kritik

ausgerichtet?‹.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


94 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

schaftliche Immanenz und die Interpretation moralischer Kulturen beantwortet.

Der ontologische Status von Gefühlen ist fürWalzer hingegen nicht von Interesse.65

3.2.2 Walzers Gesellschaftskritik untersucht

(I)Waswill dieTheorieWalzers leisten?Mut,MitleidundeingutesAuge sinddiedreiTu-

genden, die Walzer in seiner Auffassung verbunden-interpretativer Gesellschafts-

kritik den kritisierenden Subjekten verleiht. Sie geben einer Gesellschaftskritik ih-

re theoretisch-praktische Stoßrichtung vor, die sich ebenso als Macht- und Herr-

schaftskritik auslegen lässt wie als innergesellschaftliches Korrektiv im Verfolgen

gemeinschaftlicher Ideale.Gesellschaftskritik inWalzers Sinne ist damit ein Instru-

ment, das seine Genese und seine Anwendungsbereiche stets in einer Gesellschaft

hat und von Kritiker:innen abverlangt, sich involvieren zu lassen und gar involviert

zu sein.

(II)Wie sind ›Gefühl‹ und ›Kritik‹ inWalzers verbunden-interpretativerGesellschaftskri-

tik aufeinander bezogen?Walzers Kritik der Gefühle hat ihre theoretische Stärke in ei-

ner genitiv-subjektiven Deutung (genitivus subjectivus). Sie widmet sich dezidiert

den leidenschaftlichen Voraussetzungen des Kritisierens, ohne dabei in essentia-

listische oder sozialpsychologische Tiefengewässer einzutauchen. Damit ist seine

Auffassung auf den ersten Blick für die Vielfalt und Widersprüchlichkeit von Ge-

fühlen offen. Das lässt erahnen, dass auch Gefühle, sofern sie Leiden hervorrufen,

Objekt der Gesellschaftskritik werden können (genitivius objectivus). Bei der fort-

gesetzten Lektüre zeigt sich jedoch, dassWalzer gewisse Leidenschaften gegenüber

anderen privilegiert. Es drängt sich die Frage auf, inwiefern auch die von Walzer

bevorzugten Gefühle – Mut und Mitleid, die in einer zunehmend unverbundenen

Gesellschaft Verbundenheit fördern sollen – zum Objekt einer Gesellschaftskritik

werden können. Grundsätzlich ist damit eine Kritik an Gefühlen Walzers Theorie

einer Gesellschaftskritik allenfalls implizit.

(III) Welche Widerstände birgt Walzers Theorie als Kritik politischer Gefühle? Wenn

Walzer Leidenschaften einen Platz in moralischen Kulturen und der Gesellschafts-

kritik als kulturelle Praxis einräumt, bleibt zum einen unklar, welchen Beitrag über

bloße zwischenmenschliche Nähe hinaus Leidenschaften eigentlich leisten.66 Es

wirkt gar so, als seien Leidenschaften – in Abgrenzung zu externenKritiker:innen–

ausschließlich zur Gewährleistung gesellschaftlicher Verbundenheit relevant. Auch

65 Vgl. Walzer, Wördemann 1999, S. 76.

66 Da sich die folgenden Punkte insbesondere auf die Verknüpfung von Kritik und Gefühl

beziehen, wird nicht weiter auf die Kritik an Walzers Auffassung verbundener Gesellschaft-

skritik eingegangen. Diese findet sich beispielsweise bei Illouz 2018b, S. 281ff.; Honneth

2002; Honneth 2000, S. 731ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 95

die vorgeschlagenen Tugenden scheinen auf diese Funktion reduziert und betref-

fen direkt oder indirekt sozialen Zusammenhalt.67 Diejenigen Leidenschaften, die

dieser Funktion nicht gerecht werden, scheinen genuin problematisch, schaden sie

der Immanenz, in der Walzers Gesellschaftskritik idealerweise verortet ist. Die-

ses Reduzieren von Leidenschaften auf ihre intersubjektiv-verbindende Funktion

wird an der einseitigen Auf- und Abwertung gewisser Leidenschaften deutlich.

Beispielsweise schreibt er:

»Sie [die Kritiker:innen; F.M.]müssen einWissen von oder einen Sinn fürmensch-

liche Leiden haben, die ihr Staat, ihre Gesellschaft oder einige ihrerMitbürger ver-

ursacht haben, damit ihr Ärger erstens richtig fokussiert ist und zweitens richtig

ausgedrückt wird.«

Und kurz darauf zur Abgrenzung:

»Schuldgefühle sind aber für das kritische Projekt genauso kontraproduktiv wie

Fröhlichkeit. In den meisten Fällen erzeugen sie eine radikal unkritische Hinnah-

me der Sichtweisen der Opfer.«68

Walzer bewertet Begriffe wieNähe,Mitgefühl oderMut positiv und nennt sie Tugen-

den ›guterMenschen‹,während Schuldgefühle oder Selbsthass seiner Ansicht nach ei-

ner verbundenen Gesellschaftskritik hinderlich sind. Dabei scheinen Leidenschaf-

ten einer Zwangsläufigkeit zu folgen, in der Mitgefühl automatisch in Ärger (nicht

aber in Überforderung, Verzweiflung, Ohnmacht und andere) mündet.

Hieraus folgt, dass Walzers Gesellschaftskritik zu einer exklusiven wird, die

gewisse Arten und Weisen des Fühlens affirmiert und andere ausschließt. Walzer

droht auf dieseWeise jenen eine gesellschaftskritische Tätigkeit abzuerkennen, die

nicht ›adäquat‹ affiziert sind. Sie werden affective aliens, wie Sara Ahmed schreibt,

»alienated […] by virtue of not being affected in the right way«.69 Zum anderen

scheint Walzer in der moralischen Aufwertung von Mut und Empathie außer Acht

67 Dieser Eindruck wird auch in Walzers Werk Vernunft, Politik und Leidenschaft geweckt. In

dessen drittem Kapitel untersucht er den sich ideengeschichtlich wandelnden Umgang lib-

eralen Denkens mit Leidenschaften und bezieht Stellung: »Die leidenschaftliche Energie

hat ihren legitimen Platz in der sozialen Welt, und zwar nicht nur dann, wenn es um das

›Geldverdienen‹ geht, sondern auch dann, wenn wir Bündnispartner wählen und Gegner

angreifen« (Walzer, Wördemann 1999, S. 66–94, hier S. 88).

68 Walzer 2000, S. 716.

69 Am Beispiel der national gefeierten Heirat im britischen Adel stellt Sara Ahmed dar, wie

es zur Exklusion derjenigen Subjekte kommt, die nicht den kollektiven Gefühlserwartun-

gen entsprechen: »Those who did not participate in this national happiness were certainly

positioned as killjoys or ›affect aliens‹, alienated from the nation by virtue of not being af-

fected in the right way« (Ahmed 2014a, S. 26). Ich greife diesen Gedanken erneut in Kapitel

5.2 dieser Arbeit auf.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


96 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

zu lassen, dass die durch Leidenschaften beförderte Verbundenheit autoritäre Züge

tragen könnte – beispielsweise die in rechtsnationalen Kreisen beschworene ›Liebe

für die Nation‹ oder der ›Mut für diese zu kämpfen‹.70

Hieranwird schließlichdeutlich,dassdie theoretisch-konzeptionelleArbeitund

die persönlichen Moralvorstellungen von Walzer ineinander übergehen, was Rezi-

pient:innen fragend zurücklässt, ob es sich um eine oder seine Auffassung von Ge-

sellschaftskritik handelt oder handeln soll. Walzer versteht seineTheorie jedenfalls

selbst als (s)einemögliche Interpretation von Gesellschaftskritik entsprechendmo-

ralischer Kultur, weshalb er an verschiedenen Stellen seine Überzeugung oder sei-

nen Glauben beteuert und der Gültigkeit seiner eigenen Ausführungen gegenüber

skeptisch zubleiben scheint.71 InsofernweistWalzersTheorie darauf hin,dass keine

Kritik ohne moralischen Fixpunkt auskommt.

Walzers Auffassung von Gesellschaftskritik ist auf eine spezifische moralische

Kultur beschränkt und folgt einem funktionalistischen Verständnis von Leiden-

schaften. Dabei begründet er selbst eine moralische Kultur der Gesellschaftskritik,

die sich dem ethischen Status derjenigen Gefühle nicht kritisch annähern kann,

die diese Kultur begründen – Mut, Wärme und Mitgefühl. Der unkritische und

potenziell herrschaftsstabilisierende blinde Fleck vonWalzers Auffassung liegt also

an denjenigen Gefühlen, die er gegenüber einem distanzierten Kritikverständnis

affirmiert.

(IV)Welche Anregungen bietet Walzers verbunden-interpretative Gesellschaftskritik als

Kritik politischer Gefühle für die Entwicklung eines eigenen Ansatzes? Zwei Aspekte will

ich zur Beantwortung der Frage herausgreifen, die deutlich machen, dass Walzers

Theorie trotz der genannten Kritikpunkte als Exempel herhalten kann:

Die Stärke der verbunden-interpretativen Gesellschaftskritik liegt erstens in ih-

rer generellenOffenheit gegenüberLeidenschaften,die sich voneiner–Walzerwohl

auch unhaltbaren – objektiv-rationalen Kritikvorstellung unterscheidet. Er löst die

Differenz zwischen Rationalität und Emotionalität in seinen Schriften performativ

aufund setzt konzeptionell eineVerquickungbeiderKategorien inmoralischenKul-

turen und ihren Interpretationsvarianten voraus. So scheinen auch die genannten

Tugenden respektive Leidenschaften diese Differenz hinter sich zu lassen.

Zweitens kommt Walzers Ansatz besondere Bedeutung hinsichtlich der leiden-

schaftlichen Bedingtheit von Kritiker:innen und ihren Kriterien zu. Für eine Kritik

70 Vgl. Ahmed 2014b, S. 122ff.

71 So erklärt Walzer beispielsweise: »Nichtsdestotrotz beharre ich auf meinem Glauben, dass

einige Leute eine größere Bereitschaft haben als andere, auf die Welt zu sehen und zur

Kenntnis zu nehmen, was sie sehen […]. Ich insistiere deshalb so darauf, weil mein eigener

Umgang mit Politik und Gesellschaft hierauf abzielt, und wahrscheinlich auch der Ihrige«

(Walzer 2000, S. 717).

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 97

politischer Gefühle ist also insbesondere seine genitiv-subjektive Position interes-

sant: Der moralische Mut, dessen es bedarf, um allen sozialen Konsequenzen zum

Trotz Kritik zu üben; dasMitleid, das eine Verbindung zu denOpfern gesellschaftli-

cherMissstände gewährleistet; sowie die Abgrenzung gegenüber negativenAusprä-

gungen wie der Rücksichtslosigkeit, dem Schuldgefühl oder der fehlgelenkten Auf-

merksamkeit.Walzer affirmiert alsoLeidenschaftnichtnur,er verfasst eineTheorie,

deren Grundbedingung das emotionale Berührtwerden ist. Das leidenschaftliche

Tugendenrepertoire wirkt motivational (Mut, Mitleid), handlungsleitend (Mitleid)

und zeigt Kritik verhindernde Abweichungen von den Tugenden auf (Rücksichtslo-

sigkeit, Schuldgefühl, Selbsthass und andere).

Von Walzers Auffassung lässt sich also zweierlei lernen: Das performative und

konzeptionelle Abstreifen des Dualismus zwischen Emotionalität und Rationalität

sowie das Berührtwerden als Bedingung (guter) Gesellschaftskritik.Dabei sind die-

se beiden Punkte für gefühlstheoretische Diskurse weniger neu als für diejenigen

zu Kritik.

3.3 Eva Illouz: eine postnormative Kritik authentischer Gefühle

Unter dem TitelWa(h)re Gefühle erschien im Jahr 2018 ein Band von der Soziologin

Eva Illouz, der sich der Rolle von Authentizität und Gefühlen im Konsumkapitalis-

mus zuwendet. Als Kritik politischer Gefühle ist vor allem das Fazit dieses Buches

von Interesse, das den vorangegangenen Einzelstudien zur »Koproduktion von Ge-

fühlen undWaren«72 einen theoretischen Rahmen gibt. Tatsächlich sind die Studi-

en und damit der Sammelband insgesamt ein Beispiel einer postnormativen Kri-

tik der Gefühle, die an die Tradition der Kritischen Theorie anschließen will. Eine

solche Kritik politischer Gefühle nimmt die warenförmigen, authentischen Gefüh-

le von Subjekten einer spätmodernen, kapitalistischen Gesellschaftsformation ins

Visier und zeichnet deren historische Entwicklung nach.73

3.3.1 Authentizität, postnormative Kritik & das Dilemma,

Gefühle zu kritisieren

Wer sich also der Studien annimmt und sich entschieden hat, Eva Illouz in ihren Ar-

gumenten für eine postnormative Kritik authentischer Gefühle zu folgen, wird zu-

nächst mit drei Beispielen konfrontiert, die zum Ausgangsproblem ihres Beitrags

und des Bandes insgesamt führen: Alle drei Beispiele eint eine Abkehr von fakti-

scher zugunsten von emotionalerWahrheit; einerWahrheit, die den authentischen

72 Illouz 2018a, S. 23.

73 Vgl. Illouz 2018a, S. 24; Illouz 2018b, S. 290.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


98 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Gefühlen eines jeden Subjektes entstammt – Roland Barthes, der die Wahrheit der

Literatur in einem gefühlsmäßigen Erdrutsch fasst; OprahWinfrey, welche ein nur

vorgeblich autobiografisches Buch, eine wahrhaft bewegende Geschichte erzählt;

Monique DeWael, eine Autorin, die sich als Jüdin fühle, ohne eine solche zu sein.74

Es sind gerade die letzten beiden Beispiele, die zeigen, wie Gefühle zu konsumier-

barenWaren wurden – zu Autobiografien und Talkshows, zu Stimmungen.75 Illouz

kondensiert den Ausgangspunkt ihrerTheorie aus diesen Beispielen auf die folgen-

de Frage:

»Wie sollen wir angesichts der Tatsache, dass die Kommodifizierung von Gefüh-

len so allgegenwärtig geworden ist, angesichts der Tatsache also, dass Gefühle in

Waren und Waren in Gefühle umgewandelt werden, emotionale Wahrheit und

Authentizität kritisch beurteilen?«76

Um auf diese Frage mit ihrem Ansatz einer postnormativen Kritik zu antworten,

widmet sich Illouz zunächst Authentizität und ihrer historischen Entwicklung. Im

Vergleich zu anderen kulturellen Auffassungen des Selbst verfüge das authentische

Selbst über eine eigene Ontologie, einen »seelischen Kern«: »Gefühle sind die Bau-

steine jener Ontologie, sie sind gleichermaßen das, was das Selbst ausmacht, und

was hilft es auszudrücken.«77

Diese Beschreibung sei allerdings eine neuartige, denn noch bis in das 18. Jahr-

hundert habe es keinen Begriff Authentizität gegeben, da es auch keine Vorstellung

eines autonomen Selbst mit entsprechenden Eigenschaften gegeben habe. Illouz

rekonstruiert in der Folge, wie sich diese Vorstellung seither herausgebildet habe

und nennt hierfür Rousseau, Kierkegaard und Nietzsche als ideengeschichtliche

Gewährsmänner. Das 19. Jahrhundert war von einer Entdeckung des authentischen

Selbst gekennzeichnet, das die Wahrheit oder innere Natur eines Selbst durch ver-

schiedene Techniken freilegen konnte, die unter gesellschaftlichen Konventionen

74 Vgl. Illouz 2018b, S. 268–271.

75 In der Analyse der Gefühlswaren (emodities) sieht Illouz die Ergänzung einer zentralen Leer-

stelle bisheriger Kapitalismusanalysen, die Gefühle zumeist als additive Komponente von

Waren, nie aber als eigenständige Waren untersucht haben: »Unsere Auffassung lautet

vielmehr, dass Waren daraufhin entworfen werden, Gefühle und Affekte hervorzurufen, seien diese

tief oder seicht, von vorübergehender oder langlebiger Natur, und dass diese Gefühlswaren auch als

solche konsumiert werden. Gefühle werden also nicht nur vermarktet und kommodifiziert,

sondern auch im Kontext bestimmter Konsumakte hervorgerufen und geprägt« (Illouz

2018a, S. 39 Herv. i. O.). Wichtig zu betonen ist, dass der Formierung solcher Gefühlswaren

ein Prozess kultureller Idealisierung vorausgeht. So kann Liebe erst dann in Form von ro-

mantischen Abendessen konsumiert werden, wenn Liebesgefühle begehrenswert sind (vgl.

Illouz 2018a, S. 23, 31ff.). Für eine Typologie von Gefühlswaren siehe die folgende Darstel-

lung unter dem Begriff Verständnis sowie Illouz 2018a, S. 40ff.

76 Illouz 2018b, S. 271f.

77 Illouz 2018b, S. 273.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 99

verschüttet lagen. Lässt sich Authentizität in dieser Zeit noch als gesellschafts-

kritisches Instrument zur Stärkung des Individuums lesen, wurde sie laut Illouz

im Verlauf des 20. Jahrhunderts in säkularen und psychologischen Diskursen auf-

genommen. Authentizität wurde zum Ziel von Therapie und dem Streben nach

geistiger Gesundheit. Infolgedessen fiel auch die Authentizität der Massenpsy-

chologisierung und deren Kommerzialisierung zum Opfer, geriet zu etwas, das

von Subjekten produziert und konsumiert wurde78 – durch Techniken der Wieder-

erlangungdes vergangenenSelbst,der Intensivierunggegenwärtiger authentischer

Gefühlserfahrungen und der künftigen Selbstverwirklichung und -entdeckung.79

Authentizität kommt hierbei eine strukturierende Funktion zu:

»Die Sphäre des Konsums verwandelt Authentizität in den kulturellen Rahmen,

der Gefühlswaren organisiert und die Frage beantwortet, wie ein Subjekt sich

selbst und sein Innenleben verstehen sollte.«80

Illouz stellt vor diesem Hintergrund fest, dass es genau ein solches authentisches

Selbst ist, andemauchderAusgangspunkt für eineKritik liegt,welchedieAuthenti-

zitätsproduktion und -konsumption zumObjekt hat. Dieses Dilemma zeichnet Ill-

ouz beispielhaft an Charles Taylors Vorschlag einer Kritik der Authentizität nach.

Taylor wolle aktuelle, egozentrische Selbstauffassungen durch eine Rekonstruktion

verlorengegangener Praktiken der Selbstauffassung kritisieren, inwelchen er einen

positiven, kollektiven Kern vermutet.Wie diese beiden Auffassungen des Selbst un-

terschieden werden sollen, bleibe er allerdings schuldig.81

78 Vgl. Illouz 2018b, S. 273ff. ; Illouz 2015, S. 65ff.

79 Illouz nennt drei zeitliche Dimensionen, entlang derer die Achse Konsummarkt/

Authentizität das Selbst und seine Emotionen organisiert. Die Erinnerungstechniken

beziehen sich beispielsweise auf den therapeutischen Markt biografischer Arbeit (Mem-

oiren, Talkshows und Therapiesitzungen). Gefühle der Gegenwart richten sich hingegen auf

die aktuell erlebte Authentizität in Form von Atmosphären (in Bars oder Restaurants),

Erlebnissen (Kloster oder Naturparks) oder objektiviert in Dingen (zum Beispiel ›Wodka

Gorbatschow, des Wodkas reine Seele‹). Zukunftsorientierte Projekte beschreiben die

Arbeit an Körper und Geist, für die Illouz vor allem die New-Age- und Selbsthilfekultur

exemplarisch ist (vgl. Illouz 2018b, S. 276f.).

80 Illouz 2018b, S. 277.

81 Vgl. Illouz 2018b, S. 277f.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


100 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Illouz widmet sich daraufhin den Auffassungen extern-normativer82 und im-

manenter Kritik83, um aus diesen Schlüsse für ihren Vorschlag einer postnormati-

ven Kritik authentischer Gefühle zu ziehen. Unter Rückbezug auf die Studien des

Sammelbandes hält sie fest, wie emotionale Authentizität zusammenfassend zu ver-

stehen ist:

»[Es] handelt […] sich bei emotionaler Authentizität um ein soziales dispositif,

eine Kette von Ritualen und Objekten, durch die Authentizität dargeboten wird.

Wenn gewisse Räume und Atmosphären sich für bestimmte Gefühle zuträglicher

anfühlen, dann ist dies Teil eines semiotischen, emotionalen, artefaktischen,

räumlichen Dispositivs, in dem Authentizität performativ produziert wird.«84

82 So seien normative Auffassungen problematisch, da diese eine Außenposition bedingen,

die hinsichtlich Emotionen nur schwer zu finden sei. Eine Reihe weiterer Probleme folgt:

Die kritische Normativität setze Ideale, die nur schwer zu verwirklichen sind und von den

sie betreffenden Subjekten nicht weniger erfordere als eine umfassende Umwandlung

des Selbst, wie Illouz pointiert schreibt. Doch blockiere sich eine solche Kritik nicht nur

durch eine zu große Distanz zwischen Ideal und emotionaler Trägheit. Normative Kritik

habe auch zu begründen, wie sie ein ideales Selbst gegenüber einem realen einfordern

kann, wenn doch niemandem ein Selbst völlig transparent ist – nicht einmal einem Sub-

jekt selbst. Illouz nennt diesen Einwand das Problem epistemischer Demokratie. Schließlich

setze sich eine solche Kritik dem von Latour vorgebrachten Vorwurf aus, Kritiker:innen

und Kritisierte mit zweierlei Maß zu messen, weshalb sie für die Anerkennung unter-

schiedlicher Meinungen und Positionen, für eine symmetrische Kritik plädiert (vgl. Illouz

2018b, S. 278–281).

83 Illouz widmet sich dem Ansatz einer immanenten Kritik, für den sie ebenfalls auf Michael

Walzer rekurriert. Trotz einer andauernden Sympathie für die immanente Kritik scheinen

einige Aspekte einer gefühlssoziologischen Perspektive nicht standzuhalten. Sie nennt

auch hier drei zentrale Kritikpunkte: Eine immanente Kritik der Gefühlswaren habe sich –

Walzer zufolge – der Sprache des kritisierten Objektes zu bedienen, also der Psychologie.

Illouz hält entgegen, dass jedoch gerade die Psychologie den kritisierten Gefühlsmarkt

mit hervorgebracht habe und daher für eine Kritik ungeeignet sei. Zweitens verwechsle

eine immanente Kritik die soziale Distanz mit der moralischen. Illouz argumentiert, dass

eine angestoßene, kritische Selbstprüfung sogar effektiver sei, wenn sie von einer Person

komme, deren Kriterien extern sind und somit nicht in eine vorherrschende moralische Kul-

tur passen. Illouz behauptet drittens, dass eine immanente Kritik der »heutigen soziologis-

chen Situation« unangemessen sei. Wirtschaft und Moral seien keine getrennten Sphären

mehr, habe erstere die Moral unterlaufen und geformt. Für Illouz fehlt es einer immanenten

Kritik an einer Selbstkritik ihrer kapitalistisch geprägten, moralischen Kriterien, aufgrund

derer Gefühle überhaupt erst zur Ware werden. Illouz schlussfolgert aus ihrer Walzer-Lek-

türe, dass es nicht die subjektive Lebenswelt sein kann, von der eine Kritik der authentis-

chen Gefühle ausgeht; denn es sind solche Lebenswelten und solche Subjektivitäten, die

auf den zu kritisierenden Gefühlsmärkten produziert werden (vgl. Illouz 2018b, S. 281–284).

84 Illouz 2018b, S. 285 Herv. i. O.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 101

Illouz skizziert vonhier aus ihreTheorie inmehrerenWiederholungsschleifen,wes-

halb ich die zentralen Punkte gerafft zusammentrage. Als Prämissen einer postnor-

mativen Kritik authentischer Gefühle lassen sich zunächst vier Punkte identifizie-

ren:

Immanenz: Illouz setzt einer postnormativen Kritik die Prämisse radikaler Im-

manenz. Demnach wird Subjektivität respektive subjektiver Sinn heute weniger in

kollektiven Deutungsschemata wie Ideologien oder Metanarrativen generiert, son-

dern in den situativen Relationen zwischen Objekten und Erfahrungen in besagten

Dispositiven. Drei Anforderungen leitet Illouz hieraus ab:85

Aufhebung der Subjekt-Objekt-Differenz:Wie anhand des Dispositivs deutlich wur-

de, lässt sich die Produktion von Authentizität und damit von Gefühlswaren nur

dann erfassen und kritisieren, wenn neben den subjektiven Erfahrungen unbeleb-

te Objekte gleichermaßen in die Betrachtung einbezogen werden. Objekte gelten

Illouz als Treff- und Transaktionspunkte emotionaler Interaktionen, die über emo-

tional-sinnliche Bedeutung verfügen, mit emotionaler Absicht konsumiert werden

und zwischen Menschen emotionale Atmosphären zu erschaffen vermögen.86 Für

Illouz besteht inderAufhebungdieserDifferenzder entscheidendeUnterschied zur

klassischen KritischenTheorie.87

Postnormativität: Eine postnormative Kritik soll auf die situativen Variationen

der Gefühlsproduktion eingehen. Sie verändert sich also mit den Anforderungen,

die ein zu kritisierendes Objekt an sie stellt. Kritik lässt damit normative Kriterien

hinter sich und gibt anstelle dessen »Strategien und Taktiken«88 an die Hand, um

den Modus einer Kritik flexibel zu halten. Eine solche Kritik entzieht sich perfor-

mativ also stets einer normativen Stabilisierung und bleibt ebenso dynamisch wie

das Dispositiv der Authentizität.89 Zudem erwehrt sich Illouz’ Ansatz so einer Ver-

einnahmung von Kritik, wie es beispielsweise Boltanski und Chiapello für Künst-

ler:innen- und Sozialkritik im Kapitalismus diagnostizierten.90

Akteurserfahrungen ernst nehmen: Eine Kritik authentischer Gefühle soll die emo-

tionalen Erfahrungen der Akteur:innen ernst nehmen – Barthes, Winfrey und De

Wael sind also ihre subjektiven Gefühle nicht abzusprechen. Angelehnt an Latour

plädiert Illouz für eine Symmetrie nicht nur zwischen Subjekt und Objekt, sondern

auch hinsichtlich der unterschiedlichen Selbstverhältnisse und Erwartungshori-

zonte der beteiligten Akteur:innen, ohne diesen jedoch unkritisch zu begegnen.91

85 Vgl. Illouz, S. 285, 289.

86 Vgl. Illouz 2018a, S. 21.

87 Vgl. Illouz 2018b, S. 286.

88 Illouz 2018b, S. 286.

89 Vgl. Illouz 2018b, S. 286, 288.

90 Vgl. Boltanski, Chiapello 2006.

91 Vgl. Illouz 2018b, S. 280, 286.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


102 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Diese vier Annahmen ergänzt Illouz in ihrem Fazit um zwei weitere methodi-

sche Hinweise zu Leitlinien einer postnormativen Kritik authentischer Gefühle.

Diese beiden Punkte basieren auf der Teilung zwischen Verständnis und Kritik.

Verständnis: Illouz führt an, dass der Kritik stets das Verständnis des Objektes

der Kritik vorausgeht. Unter Rückgriff auf Spinoza schlägt sie vor, die historischen

Kausalketten zurückzuverfolgen, die dazu führten, dass wir in einem bestimmten

Moment authentischeGefühle erfahren.Eine solche Rückverfolgung ist nicht durch

ein moralisches Vorurteil über Authentizität geprägt, wie es Illouz bei Taylor aus-

macht.92 Stattdessen ist dieses Vorgehen für die situative und historische Dynamik

offen, die eine Produktion undKonsumption der verschiedenen Typen vonGefühls-

waren mit sich bringt – Atmosphären generierende emotionale Erlebnisse und Stim-

mungen – wie Kinobesuche93 oder Stimmungsmusik94, relationale Gefühle sozialer

Bindungen,ausgedrückt inPraktikendes Schenkens oder desBeglückwünschens95,

sowie emotionale Selbstveränderungen, die typisch für die psychologisch-therapeuti-

sche Industrie96 sind.97 Diese Auffassung beansprucht folglich ein Verständnis von

Subjektivität, demnach sie ein Glied der gefühlskapitalistischen Kausalketten dar-

stellt, an der eine Rückverfolgung ansetzt.

Kritik: Illouz knüpft an diese historische Rückverfolgung die Art undWeise, wie

dasVerstandene aufbereitetwird. Illouz schlägt eineDarstellungderGeschichtlich-

keit von Subjektivität vor, die ihre Rezipient:innen erschüttert, indem gezeigt wird,

wie bestimmteDaseinsweisen als überwältigend oder unumgänglich erfahrenwer-

den.Kritik ist also nicht vorweg inder historischenArbeit angelegt, sondern vonder

Aneignung der Rezipient:innen abhängig.98 Hierfür bedienen sich die historischen

Neubeschreibungen einer gewissen Rhetorik. Axel Honneth schreibt beispielswei-

se im Vorwort des Sammelbandes, dass dieser bei ihm ein insgesamt »unangeneh-

mes Gefühl« wie aus einem zeitdiagnostischen »Schauerroman« hervorrufe.99 Ill-

ouznimmtdamitBezugzuFoucault undeinemdenaturalisierenden respektive ent-

mystifizierenden Effekt von Gegenerzählungen. Postnormative Kritik wird so zum

Counterpart normativerKritik.Während jenedieMehrdeutigkeit verhindere, eröff-

net Illouz’ Vorschlag gerade den Raum für alternative Erzählungen und Ambivalen-

zen.100

92 Vgl. Illouz 2018b, S. 287.

93 Vgl. bspw. Gilon 2018.

94 Vgl. bspw. Schwarz 2018.

95 Vgl. bspw. West 2018.

96 Vgl. bspw. Shachak 2018.

97 Vgl. Illouz 2018a, S. 40ff.

98 Vgl. Illouz 2018b, S. 289.

99 Honneth 2018, S. 11.

100 Vgl. Illouz 2018b, S. 288f.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 103

Mit der postnormativen Kritik authentischer Gefühle unterbreitet Eva Illouz

denVorschlag einer Sozialkritik,welche authentischeGefühle zumObjekt hat,die in

einem Authentizitätsdispositiv hergestellt und als Waren konsumierbar werden –

eine solche Kritik ist entsprechend durch die kapitalistische Gefühlsökonomie

kontextualisiert. Eine solche Sozial- respektive soziologische Kritik erfolgt durch

Sozialforscher:innen und drückt sich in ihren Schriften und Vorträgen aus (Subjekt

der Kritik), die historische Dispositivanalysen und (Gegen-)Geschichtsschreibun-

gen zugleich darstellen. Diese sind zwar aus einer distanziert-wissenschaftlichen

Position heraus verfasst, wollen aber durch eine gewisse Rhetorik Rezipient:innen

affizieren und ihre Gefühle ernst nehmen (Modus). Eine postnormative Kritik will

eine normativ aufgeladene Kritiker:innenposition hinter sich lassen und setzt die

mögliche emotionale Erschütterung der authentischen Gefühle von Rezipient:in-

nen als Kriterium. Folglich ergänzen sich in Illouz’ Ansatz zwei Thematisierungen

vonGefühlen: die der epistemisch-wahrheitsstiftenden Effekte authentischer Gefüh-

le und die des ethischen Umgangs mit diesen Gefühlen als gefühlskapitalistische

Produkte –wobei zu letzterer ihre Kritiktheorie bereits ein Vorschlag darstellt.Wie

auch Walzer vernachlässigt Illouz aber eine ontologische Fundierung von Gefühlen

und weist lediglich instrumentell auf Spinozas Affektverständnis hin.101

3.3.2 Illouz’ postnormative Kritik untersucht

(I)Was will die Theorie von Illouz leisten?Mit ihrer Theorie liefert Illouz eine konzep-

tionelle Klammer, welche die Studien des Sammelbandes in Perspektive setzt und

zusammenbringt. Illouz bietet damit einen Vorschlag zur Kritik kommodifizierter,

authentischer Gefühle. Lässt man ihr Fazit im Hinblick auf eine Kritik politischer

Gefühle Revue passieren, dann ist vor allem ein Punkt entscheidend: die Frage da-

nach,wie eineKritik andenwarenförmigen, authentischenGefühlen funktionieren

kann,wenn diese zugleich den Ausgangspunkt einer kritischen Unternehmung bil-

den. Illouz’ Vorschlag stellt eine Antwort auf dieses Dilemma dar.

(II)Wie werden ›Kritik‹ und ›Gefühl‹ in der postnormativen Kritik aufeinander bezogen?

Die Theorie von Illouz fluktuiert zwischen ganz unterschiedlichen Auffassungen

von Kritik und Gefühl, was der einordnenden Funktion eines Fazits zugeschrieben

werden kann. Eine postnormative Kritik hat im Sinne eines genitivus objectivus

natürlich scheinende, authentische Gefühle zum Objekt. Eine historische Gegen-

erzählung zeigt Authentizität respektive authentische Gefühle als ökonomische

Produkte und birgt damit mögliche kritische Effekte für die konsumierenden Rezi-

pient:innen: »Hier gleichenwir nicht Illusionen gegen Tatsachen ab, sondern lassen

die Geschichtlichkeit der Subjektivität in ihrem vollen Licht erscheinen.«102 Unklar

101 Vgl. Illouz 2018b, S. 287.

102 Illouz 2018b, S. 288.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


104 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

bleibt hingegen, ob sich Illouz mit ihren »Leitlinien«103 für ein übergreifendes,

historisches Forschungsprogramm imAnsinnen der KritischenTheorie ausspricht,

die sie zu erweitern beansprucht,104 oder aber für eine kritisch-wissenschaftliche

Praxis historischer Analyse, was sich beispielsweise aus der Immanenz oder der

Postnormativität ableiten ließe.105 Damit ist die Frage aufgeworfen, wie niedrig-

schwellig eine postnormative Kritik authentischer Gefühle ist – wenngleich sie in

beiden Fällen derWissenschaft vorenthalten bleibt.

Illouz löst ferner Termini wie Gefühl, wahre Gefühle oder auch Emotion im Be-

griff Authentizität auf, der eine Gefühlswaren produzierende Funktion zukommt.

Erst durch Authentizität werdenGefühle zu erstrebenswerten und konsumierbaren

Waren, da sie natürlich, richtig oder notwendig erscheinen. Zugleich macht diese

Eigenschaft Authentizität wiederum zum geeigneten Ansatz- und Ausgangspunkt

einer Kritik. Dies führt zum geschilderten Dilemma, was verdeutlicht, dass Illouz

die Relevanz einer genitiv-subjektivenKritik der Gefühle erkennt.Mit demErnstneh-

menderAkteur:innen sowieden rhetorischenEffekten,die beiRezipient:innenaus-

gelöstwerden können, versucht sie demDilemmakonzeptionell zu begegnen.106 Al-

lerdings dürfen diese Aspekte nicht darüber hinwegtäuschen, dass Illouz nicht aus-

führt, wie Gefühle in der historischen Analyse, dem Verstehen oder der Verschrift-

lichung zum Ausdruck kommen.

(III)WelcheWiderstände birgt der Ansatz einer postnormativenKritik politischer Gefüh-

le? Die Gefühle der Akteur:innen in Illouz’ Auffassung postnormativer Kritik ernst

zu nehmen bedeutet, diese als Ausgangspunkt zur Rückverfolgung der Kausalket-

te heranzuziehen. Dieses Vorgehen steht jedoch den rhetorisch-kritischen Effek-

ten unkritisch gegenüber, die eine Gegenerzählungmarkieren. Illouz spezifiziert –

mit Ausnahme eines Verweises auf Foucault – nicht, worin diese Rhetorik genau

besteht. Illouz scheint darauf aus, Rezipient:innen mit ihren historischen Darstel-

lungen in gewisser Weise affektiv in den Bann zu ziehen –mitunter dadurch, dass

es Geschichten sind, die nicht ins Bild passen und neben dem natürlich scheinen-

den Affektgeschehen wie Faszinosa wirken. Indem Illouz damit auf die irritieren-

deWirkungzweier konkurrierenderErzählungensetzt, einer authentischgefühlten

undeiner authentischeGefühle zeigenden,affirmiert sie unkritischdas,wasdieGe-

generzählungen affektiv bei den rezipierendenSubjekten auslösen. Illouz überträgt

103 Illouz 2018b, S. 289.

104 Vgl. bspw. Illouz 2018a, S. 29; Illouz 2018b, S. 273, 288.

105 Vgl. Illouz 2018b, S. 284.

106 Damit zeigt Illouz’ Ansatz, inwiefern sich die beiden Genitivdeutungen einer Kritik der

Gefühle auch gegenseitig blockieren können (wie wahre Gefühle kritisieren, wenn Gefühle

selbst der Ausgangspunkt dieser Gefühle sind?). Allerdings ist das Dilemma mit Vorsicht zu

genießen, da die zu kritisierenden Gefühle nicht notwendig dieselbe Qualität besitzen wie

jene, die eine Kritik antreiben. Womöglich muss nicht jede Kritik notwendig auf Grundlage

authentischer Gefühle geschehen.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 105

ihre postnormative Kritik nicht auf die Gefühlseffekte, die ein kritisch-spinozisti-

scher Umgangmit der eigenenHistorie hervorrufen kann, sondern affirmiert diese

unkritisch.

Manmagnuneinwenden,dass eine postnormativeKritik postnormativerKritik

Illouz’ Vorschlag jegliche kritische Kraft nehmen würde, da es ihr Konzept in einen

infinitenRegress führt.Eine Indienstnahmederkritischen InstrumentezurHinter-

fragung eben jener kritischen Instrumente ist allerdings eine klassische Forderung

KritischerTheorie, in deren Tradition sich Illouz verortet.107

Auch führte die Abkehr von normativen Kriterien (extern-normative Kritik)

ebenso wie von den variablen Kriterien subjektiver Lebenswelt (immanente Kritik)

Illouz zu einer gefühlswarenförmigenKritik: PostnormativeKritik unddie ihrmög-

lichen kritischen Effekte werden selbst zu Gefühlswaren, zu Büchern, Vorträgen

und Lesungen, die einwissenschaftliches Establishment aufgrund von spezifischen

Codes affizieren und somit am Konsumverhalten wissenschaftlicher Laien vorbei

geht. Eine postnormative Kritik authentischer Gefühle ist demnach dem Vorwurf

ausgesetzt, eine normative Position durch eine sozial privilegierte ersetzt zu ha-

ben108 und selbst die kapitalistischen Strukturen zu reproduzieren, gegen die sie

sich wendet.109 Eine Interpretation als kritisches Forschungsprogramm, das den

Strukturdynamiken der Subjektproduktion nachgeht, gedeiht Illouz’ Vorschlag

damit besser an als die einer individuellen, kritischen Praxis.

(IV)WelchebesonderenAnregungen liefert Illouz’TheoriealsKritikpolitischerGefühle für

die Entwicklung eines eigenen Ansatzes?Das Dilemma des affektiven Ausgangspunktes

einer Kritik an Gefühlen, das Ernstnehmen der Gefühlserfahrungen der beteilig-

ten Akteur:innen, das Affizieren von Rezipient:innen via rhetorischem Effekt, die

Differenz zwischen Verfahren und Praxis sowie die Gefahr der Kodifizierung eines

Kritikvorhabens – es sind solche Punkte, die sich in einem weiterführenden Theo-

rievorschlag aufgreifen lassen. Darüber hinaus bietet die Theorie Anregungen, die

sich auch in anderen der hier versammelten Ansätze finden lassen: Die Überwin-

dung einer Subjekt-Objekt-Differenz oder die Strukturbedingtheit von Gefühlen.

Vor allem drei Aspekte will ich hier aber hervorheben:

Zum einen Illouz’ Argument, dem nach Subjektivität weniger in Großerzäh-

lungen, sondern in situativer Immanenz hergestellt wird.110 Authentische Gefühle

sind also nicht Produkt einer Ideologie, sondern entstehen im Zusammenwirken

107 Vgl. Adorno 1979, S. 135ff.

108 Vgl. Kapitel 2.2.1.

109 Interessanterweise klingt in der Einleitung des Bandes an, dass Dokumentationen von

Gefühlserlebnissen selbst zur Gefühlsware werden. Illouz bezieht diese Einsicht jedoch

nicht explizit auf die Analysen des Sammelbandes im Allgemeinen und ihre Auffassung

postnormativer Kritik im Besonderen (vgl. Illouz 2018a, S. 22f.).

110 Vgl. Illouz 2018b, S. 285ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


106 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

von Räumen, artefaktischen Objekten, schwelenden Stimmungen und subjektiv-

leiblichen Vorgeschichten. Nicht nur scheint mir ein solcher Zugang für die situa-

tiveWechselhaftigkeit von Gefühlen plausibel, auch lässt Illouz damit erahnen, wie

abstrakte Diskursordnungen und situative Arrangements miteinander verzahnt

sind. Eine Kritik politischer Gefühle ist in der Konsequenz geprägt durch, richtet sich

auf und bedarf einer Sensibilität für solche affektiven Dynamiken.

Zumanderenundhieran anschließendmacht Illouz deutlich, dass einemSubjekt

Gefühle durch deren historische Untersuchung über ihr Erleben hinaus anders ver-

ständlichwerden können, indem es sich und seine Gefühle als Glieder einer histori-

schenKausalkette begreift.111 Ich bin skeptisch, ob Illouz ein solches Verstehen auch

als affektiven Prozess begreift. Immerhin ist nicht auszuschließen, dass ›Gefühle

etwas tun‹, wenn ein Subjekt sich oder seine Gefühle der historischen Determinati-

on überantwortet. Leider scheint sich Illouzmit den Gefühlen des Verstehens nicht

zubefassen,sondernbeziehthierzueinedistanziert-objektivierendeStellung.Den-

noch ist das historische Untersuchen ein erster Ansatzpunkt, der in weiterführen-

derTheoriebildung aufgegriffen werden kann.

Schließlich zieht sich ein Gedanke durch die Theorie von Illouz, und zwar die

Überwindung eines normativen, archimedischenPunktes, von demausKritiker:in-

nen operieren. Wie ich dargelegt habe, hat Illouz nur einen explizit normativen

Standpunkt durch einen implizit sozial privilegierten ausgetauscht. Für mich ist

diese Beobachtung eine wichtige Anregung, da sie darauf aufmerksammacht, dass

die Axiomatik einerTheorie nicht notwendig in einer ausformulierten, normativen

Setzung bestehenmuss.

3.4 Didier Eribon: Hontoanalyse112 und das kritische Denken der Scham

Mit seinem Werk Rückkehr nach Reims erlangte der französische Journalist und So-

ziologe Didier Eribon im deutschen SprachraumBekanntheit. Dieses autobiografi-

scheWerk, auf dasweitere folgen sollten, stellt einMusterbeispiel des kritischenDen-

kens im Allgemeinen sowie einer Selbst- oder auch Autoanalyse im Speziellen dar, wie

es Eribon in seinemVortragsband zusammenfasst.113 Eine solche Selbstanalyse ver-

111 Vgl. Illouz 2018b, S. 287ff.

112 Honto- bezieht sich auf die französische Vokabel für Schamgefühl und Schande, honte. Die

Bezeichnung der Hontoanalyse resultiert aus Eribons Analyse seiner Erfahrungen mit Stig-

mata, Schande und Scham.

113 Es ist darauf hinzuweisen, dass Eribon drei ineinandergreifende Vorgehen nennt, denen

das kritische Denken zugrunde liegt. Im vorliegenden Kapitel werde ich den Fokus auf eines

dieser drei legen, die Selbstanalyse. Wie in diesem Unterkapitel deutlich werden wird,

lässt sich diese als Verbindungsstück für die beiden anderen Vorgehen lesen. Neben der

Selbstanalyse nennt Eribon die »erneute Lektüre gewisser literarischer Texte, die uns kraftvoll,

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 107

schmilzt literarische und soziologisch-wissenschaftliche Betrachtungsweisen, was

in einen spezifisch kritischen Zugriff auf Gefühle resultiert.Damit steht die Auffas-

sung Eribons in diesem Unterkapitel stellvertretend für Werke, die ähnlich vorge-

hen und mit Namen wie Annie Ernaux, Édouard Louis oder Geoffroy de Lagasne-

rie verbunden sind.114Weniger aufgrund der Popularität seinerWerke fiel dieWahl

auf Eribon.Es ist vielmehr die fortgesetzte Reflexion dieses kritischenDenkens, die

Konturen einer Kritik politischer Gefühle erahnen lässt und für die vorliegende Ar-

beit von Interesse ist.

3.4.1 Scham kritisch Denken, Selbst analysieren

»Alles, was ich bin, lässt sich aus meiner Herkunft erklären.«115 Das Anliegen der

Selbstanalyse, ein Ansatz, den Eribon Pierre Bourdieu entlehnt,116 ist die Untersu-

chung der gegenwärtigen Verstrickungen zwischen einem Selbst und der sozialen

Welt durch eine historische Untersuchung ihrer Genese. Eine solche historische

Analyse des eigenen Selbst dient zu verstehen, wie man zu dem wurde, was man

heute ist.117 Insofern ist sie Intro- und Retrospektion zugleich. Sie ist eingebettet

in das, was Eribon als kritisches Denken bezeichnet. Dieses ist durch zwei Prinzipien

markiert:

Das Prinzip des Determinismus: Ein kritisches Denken widmet sich den histori-

schen und sozialen Strukturen, die eine individuelle oder kollektive Existenz (vor-

aus der erlebten Erfahrung geschöpfte Reflexionen über den Prozess der Unterwerfung

und der Erniedrigung bieten« und den »Rückblick auf die politischen Bewegungen, die durch

ihre Kämpfe auf dem Feld der rechtlichen Ordnung dazu beigetragen haben, jene am

tiefsten verwurzelten und verwurzelnden Normen aufzulösen, auf denen sich in unseren

Gesellschaften die Allianz- und Verwandtschaftssysteme begründen« (Eribon 2018, S. 7

Herv. F.M.).

114 Da sich diese Autor:innen gegenseitige als Referenz nutzen und eine miteinander verbun-

dene Popularität besitzen, habe ich sie namentlich aufgeführt. Mir ist es aber wichtig da-

rauf hinzuweisen, dass ähnliche biografisch-selbstkritische Zugänge auch bei Autor:innen

zu finden sind, die diesem Kreis nicht angehören. Verwiesen sei beispielsweise auf Audre

Lordes ZAMI Eine neue Schreibweise meines Names. Eine Mythobiografie (Lorde, Nölle 2012).

115 Eribon 2018, S. 80.

116 Vgl. Eribon 2017, S. 43–72; Bourdieu 2002.

117 Für Eribon geht ein Selbst allerdings nicht in einer Gegenwart auf: »Es handelt sich um

Diagnosen und Ontologien (im Plural!) unserer selbst. Die geschichtliche Zeitlichkeit lässt

sich nie in einer großen Synthese, die jeder von uns verkörpert oder die sich in jedem von

uns verkörpert, vereinen oder wiedervereinen: Es gibt vielmehr Gegenwarten, die für jeden

von uns verschieden sind« (Eribon 2018, S. 17f.). Ein Subjekt befindet sich also stets unter

dem Einfluss mehrerer sozialer Identitäten, die miteinander auch in Widerspruch geraten

können. Insofern ist eine Selbstanalyse ein intersektionales Vorgehen (vgl. Eribon 2018,

S. 52).

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


108 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

her)bestimmen.118 Damit beansprucht Eribon soziale Determinismen wie Klasse,

Race,Milieu,GenderoderSexualität119 zuanalysieren120,die einenLebenswegschon

vor der biologischen Geburt und damit intergenerationell ebnen.121 Für Eribon ist

ein Subjekt also ein Produkt der sich stets wandelnden, gesellschaftlichen Verhält-

nisse. Diese Verhältnisse sind es, die ungefragt über ein Subjekt urteilen:

»Man weiß nicht, warum und woher diese Urteile gesprochen werden. Aber man

entdeckt eines Tages, dass sie uns vorangehen, uns umgeben, uns begleiten, be-

werten und ohne irgendeine weitere Erklärung verurteilen. Gesellschaft als Ur-

teil.«122

Solchen Urteilen123 ist sich ein Subjekt nicht unbedingt bewusst. Aus diesemGrund

habe ein kritischesDenkendieses »gesellschaftlichUnbewusste«124 der sozialenDe-

termination systematisch zu erforschen.

Das Prinzip der Immanenz: Um es auf die aktuellen Geschehnisse der sozialen

Welt auszurichten, setzt Eribon voraus, dass ein kritisches Denken besagte De-

terminismen als »vollkommen historisch und gesellschaftlich« versteht.125 Ein

kritisches Denken verwehrt sich dagegen, Menschen unter universal erscheinende

politische, psychische oder logische Erklärungen zu ordnen oder ihnen bestimmte

Vermögen essenziell zu- oder abzusprechen.126

Die Selbstanalyse ist ein Vorgehen, was sich an diesen beiden Prinzipien orien-

tiert. Wie bereits anklang, handelt es sich vor diesem Hintergrund um ein histori-

sches Vorgehen. Selbstanalyst:innen untersuchen ihre Biografie und die zeitgenös-

sischen sozialenUrteile,durchwelchediese situiert ist.DenAusgangspunktderUn-

tersuchung bildet das gegenwärtige Selbst der Selbstanalyst:innen, ihr sozial deter-

miniertes Handeln und Sprechen127: Beispielsweise folgt Eribon den Schmähwör-

118 Vgl. Eribon 2018, S. 8.

119 Eribon 2018, S. 24–32, hier S. 32.

120 Vgl. Eribon 2018, S. 8ff.

121 Vgl. Eribon 2018, S. 33ff.; Eribon 2016, S. 31.

122 Eribon 2017, S. 147.

123 Solche Urteile bleiben nicht folgenlos, sondern belasten das verurteilte Subjekt mit Schuld.

Eribon macht das am Beispiel der schulischen Laufbahn deutlich: »Die Analyse des Schul-

systems zeigt, dass die schulischen Schuldsprüche (die Aussonderung, der vorprogram-

mierte Misserfolg der einen und der nicht minder vorprogrammierte Erfolg der anderen)

nichts anderes sind als im Vorhinein gefällte gesellschaftliche Urteile, die seit unserer

Geburt gefällt sind, in gewissem Sinn sogar schon vor unserer Geburt. Je nachdem, an

welchem Ort oder in welchem Milieu man zur Welt kommt, folgt man einer bestimmten

schulischen Laufbahn« (Eribon 2018, S. 162f.).

124 Eribon 2018, S. 10.

125 Vgl. Eribon 2018, S. 8ff.

126 Vgl. Eribon 2018, S. 78.

127 Vgl. Eribon 2018, S. 8ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 109

tern, deren »bloße Erwähnung inmir noch heute die nie vergessene Angst wachru-

fen«128 zurück zu den Gewalttaten gegen Homosexuelle auf den Straßen von Reims

bis hin zu der Schwulenfeindlichkeit von Familie und Freunden.129

Ein solcher Zugriff auf das eigene Selbst operiert unter Rekurs auf drei Typen an

Referenzen, die Eribon dabei helfen:

»das zu formulieren und zu denken, was man auszudrücken sucht, vor allem aber

gestatten sie, die emotionale Aufladung zu neutralisieren, die sicher zu stark wä-

re, würde man sich der Realität ohne einen solchen Schirm aussetzen.«130

Bei diesen sprachlich unterstützenden wie subjektiv schützenden Referenzen han-

delt es sich erstens umSozialtheorienundPhilosophien,darunter insbesondereBe-

züge zuSartre,Foucault undBourdieu,dieEribonsSelbstanalyseDeutungsschema-

ta bieten; zweitens aktuelle oder vergangene politische Entwicklungen, zu denen

sich Eribon in Beziehung setzt –wie den Aufstieg des Front National in Frankreich;

schließlich fallen literarische Referenzen auf, darunter Biografien und Selbstana-

lysen wie die von Annie Ernaux, die als Inspiration oder Vergleichsfolien herhal-

ten. Die Perspektivenvermischung, die aus diesen Referenzen resultiert, grenzt die

Selbstanalyse von klassischen Biografien ab.

Folgt man Eribon, dann vermittelt eine soziale Geschichte eines Subjektes die-

sem auch seine situativen Gefühlserfahrungen und anhaltende emotionale Dispo-

sitionen wie beispielsweise Depressionen oder Angst:

»[D]ieses Unternehmen der Selbstanalyse muss sich darum bemühen, all die

komplexen Affekte, die aus der Vergangenheit stammen, all das, mit dem man

sich in seiner alltäglichen Existenz mehr schlecht als recht arrangiert, immer

eingehender zu beschreiben und aufzuklären.«131

Eribon kommt mehrfach auf diese subjektkonstitutive Rolle von Gefühlen zu spre-

chen und interpretiert sie als Ausdruck der gesellschaftlichen Urteile, die über ihn

gefällt wurden. Eine besondere Rolle nimmt dabei das Schamgefühl ein, das er in

einigen seiner Bücher thematisiert: das ihn begleitet, wenn er im Milieu französi-

scher Intellektueller auf die Worte der Arbeiterklasse zurückgeworfen ist oder das

er gegenüber seiner Mutter empfand, als er ihr sein Buch schenkte und begriffen

habe, dass sie es nie würde verstehen können.132

»Wie kompliziert das mit der Scham ist! Ein Affekt, der sich überall einschleicht,

immerwieder in verschiedensten Formen auftaucht, sich gemäß den Situationen,

128 Eribon 2016, S. 194.

129 Vgl. Eribon 2016, S. 191ff.

130 Eribon 2016, S. 236.

131 Eribon 2018, S. 61.

132 Vgl. Eribon 2018, S. 84ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


110 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

den gesellschaftlichen und relationalen Räumen, in denenman sich befindet, ver-

schiebt (bis zu dem Punkt, an dem sie vollkommen umgekehrt wird: Scham für

das, was ich geworden bin, vor denen, die ich verlassen habe, um es zu werden,

weil ich mich für sie schämte).«133

Das Schamgefühl, aber auch andere Affekte wie Angst oderWut verstetigen die so-

ziale Herkunft eines Subjekts und werfen es situativ auf diese zurück, sie sind sta-

bilisierend. Dieser Umstand macht die Selbstanalyse insofern für Eribon zur Hon-

toanalyse, zu einer Analyse der Schande oder der Stigmata, die ein Subjekt mit sich

trägt und spürt.134

Allerdings bilden dieselben Gefühle für Eribon den Beginn und Antrieb der

Selbstanalyse, sie wirken motivational.135 Die Scham der Klassenzugehörigkeit, die

Ängste vor Homophobie oder ein Gefühl deplatziert zu sein initiieren die Selbst-

analyse. Das sie durchführende Subjekt folgt diesen Gefühlserfahrungen – vom

eigenen Alltag hin zur subjektiven Geschichte, dabei die sozialen Verhältnisse stets

im Blick, um sich das eigene Selbst verständlich zu machen. Eribons Selbstanalyse

stellt den Versuch dar, die eigenen Gefühle nachzuvollziehen und ihnen dabei

Ausdruck zu verleihen.136

Eine Selbstanalyse findet keinen Halt in Letztbegründungen oder Ideologien,

sondern nur in sich selbst.137 Eribon scheut daher nicht die Verabsolutierung des

Vorgehens, wenn es um das Vergegenwärtigen von Durchlittenem geht, weshalb

es sich bei Selbstanalysen um ein möglicherweise »verstörendes«138 Vorgehen han-

delt; denn das Vergegenwärtigen unterliegt einem Prinzip des unverhohlenen Blickes

auf sich selbst: »[M]anmuss alles sagen, oder zumindest versuchen.«139

133 Eribon 2018, S. 91.

134 Vgl. Eribon 2018, S. 156. Hiermit ist die weiterführende Frage aufgeworfen, wie sich Eribons

Selbstanalyse auf Subjekte übertragen lässt, für die beispielsweise Stolz, Selbstvertrauen

und Überlegenheit gegenüber anderen sozialistorisch prägender ist als Scham. Inwiefern

kann sie also an den spezifischen Gefühlsmustern eines privilegierten Milieus ansetzen,

um einem Subjekt zu ermöglichen, die eigene ›elitäre‹ Position kritisch zu bedenken? Ich

danke Andreas Eis für diesen spannenden Hinweis.

135 Vgl. Eribon 2018, S. 63, 140.

136 Vgl. Eribon 2018, S. 40f.

137 Vgl. Eribon 2018, S. 153.

138 Eribon 2018, S. 57.

139 Eribon 2018, S. 57. Es sind die angesprochenen Referenzen, die es ermöglichen, dieses

Prinzip des unverhohlenen Blickes aufrechtzuerhalten; denn einerseits machen die Ref-

erenzen ein sonst sprachlich nur schwer fassbares Selbst umgänglich und andererseits

scheinen sie ein Selbst vor überbordenden Gefühlen zu schützen. Sie fungieren damit

gewissermaßen als ein emotionaler Filter, der einen Zugang zum eigenen Selbst er-

möglicht, aber stets auch selektiert oder gar blockiert.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 111

Für Eribon ist es zudem wichtig, die erworbenen Einblicke zu fixieren, was die

Intro- und Retrospektion um das Schreiben als Modi der Selbstanalyse ergänzt.140

Eribon erklärt sich darin – ganz im juristisch-öffentlichen Sinne des Wortes – vor

sich selbst undder sozialenWelt.Eine solcheErklärung gehtmit einer gewissenGe-

walttätigkeit einher,werdees immer schwieriger,dasGeschriebenezuverändern.141

Sowird jeder verfasste Satz zu einem gefühlten, renitenten Rest, zu etwas, das wie-

derum noch nicht analysiert, über das noch nichts geschrieben wurde. Eine Selbst-

analyse kann an diesen schriftlichen Zeugnissen erneut ansetzen und endet deshalb

nie.142 Siemagdaher sogar in einenDrangumzuschlagen: »Wennmanzurückkehrt,

dann weil man nicht anders kann.«143

Ein solches Durchleuchten soll das eigene Selbst verstehen helfen. Hinsichtlich

der Gefühle erhofft Eribon aber etwas Weiteres: Die Umwidmung seiner Gefühle,

die Überwindung seiner Scham und der damit einhergehenden Sozialstruktur zu-

gunsten eines anderen Gefühls – Stolz.144 Eribon betreibt so etwas wie eine Ethik

der Gefühle: Indem er die Geschichte seiner Subjektkonstitution hinterfragt,meint

er, zu einem neuen Verhältnis zu sich und seinen Gefühlen in der Gegenwart zu ge-

langen. In dieser Figur steckt auch das kritischeMoment der Selbstanalyse und des

kritischenDenkens imAllgemeinen. Eribons Analyse der gesellschaftlichenUrteile,

die über seine Familie und ihngesprochenwurden, lässt ihndie herrschende soziale

Logik hinter den Urteilen erkennen und zurückweisen:

»Von den Transzendentalien befreit und auf die Immanenz verpflichtet, bleibt das

kritischeDenken imKernmit den Fragestellungen verbunden, die die sozialen Be-

wegungen und die politischen Setzungen aufwerfen.«145

Schließlich vermag eine Selbstanalyse auch Auswirkungen auf die Mitmenschen

derjenigen Person haben, die die Analyse durchführt: Eine der Konsequenzen der

Veröffentlichung von Rückkehr nach Reims bestand in Konflikten, die Eribon mit

seiner Familie hatte, über die das Buch unter anderem handelte. Seine Schilde-

rungen der Scham, des Kontaktabbruchs und der Flucht waren, wie er berichtet,

für seine Mutter und Brüder gänzlich unverständlich. Nicht nur die akademischen

Codes brachten ihn so in Distanz zu seinem Herkunftsmilieu, sondern auch eine

140 Es handelt sich hierbei nicht um ein einmaliges Herunterschreiben. Stattdessen erklärt Eri-

bon: »Wenn man ein Buch anfängt, hat man fast keine Vorstellung davon, was aus ihm wer-

den wird: Man hat keinen Begriff davon, was das Endprodukt sein wird, das man Schritt für

Schritt zu realisieren versucht – ganz im Gegenteil: Das Buch wird im Werden erfunden,

nach tausend Versuchen, tausend Zurücknahmen und viel Ausdauer« (Eribon 2018, S. 92f.).

141 Eribon 2018, S. 93.

142 Vgl. Eribon 2018, S. 56.

143 Eribon 2018, S. 57.

144 Vgl. Eribon 2018, S. 20, 75, 156.

145 Eribon 2018, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


112 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Darstellung, die sie als Herabwürdigung auffassenmussten,wie Eribon spekuliert.

Geringe Aufmerksamkeit schenkt er in diesem Zusammenhang hingegen dem Pri-

vileg, solche Spekulationen aus der Warte eines populären Akademikers anstellen

zu können. Zudem stieß das Buch auf eine Vielzahl von Leser:innen, die sich mit

Eribons Schilderungen identifizieren konnten und worin er – trotz physischer

Trennung – die Herausbildung eines Kollektivs vermutet.146

Diese theoretischen Aspekte von Eribons Auffassung der Selbstanalyse und des

kritischenDenkens sindmit einer gewissen Vorsicht aufzufassen.Wer Eribon liest,

wird feststellen,dassBücherwieRückkehrnachReimsoderGesellschaft alsUrteil in sich

äußerst different sind – zwischen biografischen Darstellungen und dem Anspruch

auf eine Subjekttheorie; zwischen der Rolle als bürgerlicher und der als subalter-

ner Autor, zwischen den Formalia und Stilen philosophischer Abhandlungen, Me-

moiren und Erzählungen. Eribon ist damit seiner eigenen Subjektauffassung per-

formativ treu. Inwiefern es sich aber um eine bündigeTheorie handelt,muss jedoch

auchhinsichtlich einerKritikpolitischerGefühle zwischen Interpret:innenumstrit-

ten bleiben.

Didier Eribons Selbstanalyse basiert auf den Prinzipien sozialer Determination

und Immanenz und damit den reflexiven Leitplanken eines kritischen Denkens.

Zusammengenommen handelt es sich hierbei um eine Selbst- und Sozialkritik,

deren Objekte die Subjektivität der Kritiker:innen (Subjekt der Kritik) sowie die in

dieser zum Ausdruck kommenden gesellschaftlichen Urteile sind. Anders gesagt:

Subjekt und Objekt einer Kritik kommen in Eribons Ansatz nahezu zur Deckung.

Die eigene Subjektivität zu verstehen und diese gegebenenfalls zu überwinden

oder doch zumindest umzuwidmen, stellt das leitende Kriterium dieser Kritik dar,

die sich im dreiteiligen Modus von gegenwärtiger und historischer Selbstanalyse

sowie im Schreiben entfaltet. Dabei trägt auch eine solche Kritik gesellschaftliche

Urteile (Kontext) in sich, die wiederum erneut zum Objekt einer Kritik werden,

wobei in dieser Kritik erneut Urteile aufscheinen und so fort – die kritisch den-

kende Selbstanalyse endet somit nie. Hinsichtlich Gefühle pendelt EribonsTheorie

zwischen dem ethischen Umgang mit jenen Gefühlen, die gesellschaftliche Urteile

zum Ausdruck bringen, und der epistemischen Frage, wie sich Gefühle anders wissen

und erfahren lassen.

3.4.2 Eribons kritisches Denken untersucht

(I) Was will Eribons Theorie leisten? Das Ziel eines kritischen Denkens – und damit

verbunden der Selbstanalyse – ist es zum einen, das eigene Selbst, dessen sozia-

le Determination sowie die diesem Selbst impliziten Gefühle zu verstehen. Damit

erhofft sich Eribon zum anderen einen anderen Zugang zu sich und der sozialen

146 Vgl. Eribon 2018, S. 92ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 113

Welt, gleich worin dieser besteht. Hierin liegt die zentrale Differenz zur postnor-

mativen Kritik von Eva Illouz –mag es doch an einigen Stellen wirken, als lese man

ihr Konzept wie von einem Zerrspiegel, wenn Eribon von Determinismus und Im-

manenz oder dem deontologischen Anspruch von Kritik schreibt. Im Vergleich zur

postnormativen Kritik widmen sich das kritische Denken und dessen Selbstanalyse

dem eigenen Selbst in der sozialenWelt und nicht anonymen Rezipient:innen einer

wissenschaftlichen Studie.

(II)Wie bezieht Eribon ›Kritik‹ und ›Gefühl‹ im kritischen Denken und in der Selbstana-

lyse aufeinander? Eribons kritisches Denken impliziert keine umfassende Gefühls-

oder Affekttheorie. Er greift zumeist auf die alltägliche Verwendung von Begriffen

wie Scham zurück, die als hartnäckige, biografische Effekte dargestellt werden. Ei-

ne Kritik an Gefühlen (gentitivus objectivus) bleibt somit deskriptiv: Gefühle werden

nur indirekt zumObjekt von Kritik, also nur, insofern diese soziale Determinismen

perpetuieren – wie zum Beispiel ein milieubedingtes Angstgefühl. Der gefühlskri-

tische Moment einer Selbstanalyse richtet sich also primär auf die soziale Welt, die

durch das Fühlen vermittelt ist.

Gefühle spielen eine bedeutendere Rolle, wenn es um das Hervorbringen kriti-

schen Denkens geht (genitivius subjectivus): Es sind die zuvor problematisierten Ge-

fühle, die denmotivationalen Ausgangspunkt eines kritischen Denkens bilden. Die

Gefühle gehen in denModus einer selbstanalytischenKritik ein, in dem sich das ge-

genwärtige Erfahren sozialer Urteile, das Analysieren ihrer historischen Genese so-

wie das Fixieren dieser Erkenntnisse in Schrift miteinander verbinden. Durch die-

sen Modus zieht sich die Vergegenwärtigung und Verständlichmachung von Erlit-

tenem. Die Beschäftigung mit sich und der sozialen Welt sowie der gemeinsamen

Geschichte birgt das Potenzial eines kritischen Effektes, der sich in einem anderen,

zuvor nicht möglichen Zugang zu sich selbst widerspiegelt. Anstatt Scham für die

eigene Biografie mag ein Subjekt so Stolz für diese empfinden, ein Gefühl, das es

fortan in die sozialeWelt trägt. Fragen lässt sich vor diesemHintergrund, ob Eribon

nicht womöglich der Hoffnung auf ein schamfreies Leben für sich als Klassengeflo-

hener folgt, die seiner Selbstanalyse als Kriterium dient.

Auch bei Eribon zeigt eine Kritik politischer Gefühle eine gewisse Asymmetrie

zugunsten des Einflusses von Gefühlen auf die kritische Unternehmung der Selbst-

analyse. Obwohl Gefühle nicht das primäre Objekt des kritischen Denkens sind, so

lassen sich diese doch letztlich nicht vom eigentlichen Objekt trennen, der sozialen

Welt und ihren Urteilen.

(III)Welche Widerstände impliziert Eribons Theorie als Kritik politischer Gefühle? Die

Schwierigkeiten, mit denen Eribons Selbstanalyse hinsichtlich einer Kritik politi-

scher Gefühle behaftet ist, lassen sich auf drei herunterbrechen: Zunächst ist Eribon

aufgrund seiner Biografie an den Erfahrungen von Scham, Angst und Deplatziert-

heit ausgerichtet. Eribons Schilderungen besitzen eine gewisse Vehemenz, und da

er sich dazu zwingt ›alles auszusprechen‹, bietet er Rezipient:innen – primär Intel-

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

lektuellen,die seineBücher lesen (können) und ähnlicheErfahrungenmachten–ei-

ne Identifikationsmöglichkeit. Allerdings macht Eribon so ein Verständnis sozialer

Herrschaft stark, dass über ›negative‹ Gefühle funktioniert. Aus dem Blick geraten

die sozialdeterminierende Rolle ›positiver‹ Gefühle147 und entsprechende affirmati-

ve Kritikformen148. Auf solche Gefühle kommt Eribon allenfalls als etwas, das ihm

verwehrt wurde.Damit drängt sich die Frage auf, inwiefern eine Selbstanalyse auch

Gefühle des Wohlbefindens, der Freude oder des von ihm affirmierten Stolzes the-

matisieren kann und muss – besonders dann, wenn solche Gefühle wiederum mit

sozialerDistinktion einhergehen.WelcheBedeutung kommt solchen ›positiven‹ Er-

fahrungen imVollzugder Selbstanalyse zu,beispielsweiseEuphorie oderNostalgie?

Kurz gesagt: Wie sähe eine Autoanalyse aus, die sich auf das Glück richtet und sich

durch dieses vollzieht?

Natürlich ließe sich dieser Kritikpunkt leicht beiseiteschieben, begründet man

den Fokus Eribons mit dessen Biografie. Immerhin hat er nun einmal die Erfah-

rungen der Klassenflucht gemacht. Allerdings setzt hier ein zweiter Punkt an: Es

mag sich der Eindruck aufdrängen, Eribon trage durch akribische Selbstbetrach-

tung sein eigenes Selbst und seine authentischen Gefühle an die Leser:innen, als

zeige er sich. Da das Schreiben Teil des kritischen Modus ist, der auf Eribon und

nicht auf die Leser:innen ausgerichtet ist, scheint sich hier eine doppelte Rezepti-

onsproblematik einzuschleichen: Einerseits entsteht einWiderspruch zwischender

dramatischenExpression vonGefühlen,die aufgrunddessen authentisch oder auch

originär erscheinen, und dem Anliegen ihrer Überwindung respektive ihrer Um-

widmung durch eine Selbstanalyse. Folglich lässt sich fragen, ob Eribon in seiner

Selbstanalyse womöglich die Gefühle (und die soziale Welt) stabilisiert, zu denen

er einen anderen Zugang anstrebt. Macht sich Eribon nicht noch mehr zum »Sohn

der Schande«,149 indem er sich immer wieder öffentlich als dieser identifiziert? Ze-

mentiert er nicht genau jene Gefühlsstrukturen und Klassenverhältnisse in Bezug

auf seine Familie und sein Herkunftsmilieu, die ihn ursprünglich zur Flucht trie-

ben? Problematisch wird dies vor allem dann, wenn ein kritischer Effekt, der in der

Selbstanalyse beiAutor:innen initiiertwerden soll, gegenüberder Leser:innenschaft

ins Unkritische zu kippen droht. Der Kipppunkt besteht darin, dass Eribons un-

geschönte und brutale Schilderungen, deren Analyse ja einen selbstkritischen Ef-

fekt bergen, für die Rezipient:innen genau das sind, was sie beim Lesen affizieren.

Während für Eribon also Kritik auf der vorangegangenen Identifikation mit seiner

Biografieberuht, identifizieren sichRezipient:innenmöglicherweiseunkritischmit

dem kritischen Vorgehen eines klassengeflüchteten Intellektuellen. In diesem Fall

147 Vgl. bspw. Berlant 2011, S. 23ff.; Ahmed 2008b.

148 Vgl. Massumi 2010, S. 338ff. sowie Kapitel 3.5.

149 Eribon 2016, S. 194.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 115

würde ein gefühlskritischer Zugang der Rezipient:innen zu Eribons geschilderten

Erfahrungen potenziell eher verhindert denn kultiviert.150

Ein dritter Widerstand in Bezug auf eine Kritik politischer Gefühle besteht im

Verschwimmen der Stile inWerken wie Rückkehr nach Reims. Zwar ermöglicht es ei-

ner Selbstanalyse, auf die Biografie eines Subjektes fokussiert zu bleiben, indem

diese nicht einseitig in wissenschaftliche oder literarische Codes überführt wird,

sondern diejenigen Einflüsse einbezogen werden, die Eribon als Person tatsächlich

prägen; allerdings müssen sich die so amalgierten Stile nicht notwendig stärken.

Vielmehr bleibt unklar, ob die Vermischung der Stile einen Zugang zu den eigenen

Gefühlen eher fördert oder verhindert. Dritten erschwert es die Rezeption womög-

lich sogar –will Eribon eine Subjekttheorie schreiben, eine Kritik sozialer Determi-

nismen, einen autobiografischenRoman, eine Literaturkritik oder gar eine Zeitdia-

gnose?Bezogenauf eineKritikpolitischerGefühledrückt sichdieserUmstanddarin

aus, dass oft nebulös bleibt, wann Eribon von sich und wann von einem Subjekt im

Allgemeinen spricht, ob es sich umein persönliches Erlebnis oder eine Komponente

seiner Subjekttheorie handelt.151

(IV)Welche Anregungen bietet EribonsTheorie als Kritik politischer Gefühle für die Ent-

wicklung eines eigenen Ansatzes? Zunächst nehmen das Selbst und die erfahrenen Ge-

fühle einen zentralen Platz im kritischen Denken Eribons ein. Seine Kritik der Ge-

fühle setzt diese jedoch nicht als abgeschlossene, gesetzte Entitäten voraus –wenn-

gleich sie nur schwer zu transformieren sind –, sondern sieht in ihnen Ausdruck

dynamischer undhistorisch gewachsener gesellschaftlicherVerhältnisse–wie auch

Illouz in ihrer postnormativen Kritik. Im Gegensatz zu Illouz und Walzer richtet

sich Eribons Kritik aber auf das eigene Selbst und damit die eigenen Gefühlserfah-

rungen. Insofern handelt es sich bei seiner Auffassung um eine Selbstkritik. Da-

mit zeigt Eribon, wie nicht nur die Gefühle der anderen beteiligten Akteur:innen,

sondern auch die eigenen in eine Kritik politischer Gefühle eingehen können, ohne

diese jedoch unkritisch zu affirmieren. Das noch von Illouz aufgeworfene Dilem-

ma, wie eine Kritik an authentischen Gefühlen auf Basis ebendieser Gefühle statt-

finden kann,wird vonEribon in einer unabgeschlossenen Selbstkritik aufgelöst, die

sich an den manifesten Determinismen der sozialen Welt abarbeitet. Gefühle sind

damit keinUntersuchungsgegenstand,der aus demsicherenAbstand sozialwissen-

schaftlicher Forschung untersuchtwird –außer es hilft,mit ihnen umzugehen.Der

Zugriff Eribons besteht vielmehr in einem emotional-biografischen Schreibstil, der

150 Zum Vergleich: In einer postnormativen Kritik findet die Identifikation der Rezipient:in-

nen durch eine bestimmte Gefühlsware (zum Beispiel Horrorfilme oder Urlaubserlebnisse)

statt, deren historische Aufarbeitung und affektive Gegenerzählung bei den Rezipient:in-

nen dann zu einem möglichen gefühlskritischen Effekt führen sollen (vgl. Illouz 2018b,

S. 286ff.).

151 Vgl. Eribon 2018, S. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

offenmitdeneigenensubjektivenGefühlenumgeht, sie in ihrerGenese rückverfolgt

und so hinterfragt. Zusammenmit Eva K. Sedgwick stellt Eribons Ansatz daher ein

Beispiel für ein gefühlskritisches Vorgehen im wissenschaftlichen Arbeiten dar.

ZweitensundabschließendaffirmierenEribonsSelbstanalyseund seinkritisches

Denken nicht nur subjektive Gefühlserfahrung. Er macht zudem zwei miteinander

verbundene Aspekte implizit deutlich: Zum einen haben auch Leidenserfahrungen

ihren Platz in einem kritischen Vorgehen, was affirmative Auffassungen von Kri-

tik kontrastiert, wie sie im folgenden Unterkapitel Thema sein werden. In dieser

Hinsicht können die beiden Ansätze Eribons und Massumis komplementär gele-

senwerden.Zumanderen aber zeigt Eribon,dass die Leidenserfahrungennicht nur

Ausdruck sozialerUrteile sind.SiekönnengleichfallsKritikendurchziehenoderAn-

trieb sein, zu gesprochenen Urteilen in Revision zu gehen.

3.5 Brian Massumi: affirmative Kritik wider die Kritik

Einer der meistzitierten Autor:innen des affective turns ist der kanadische Philosoph

Brian Massumi. Obwohl sich Massumi vorwiegend mit Themen um Emotion und

Affekt beschäftigte, bezog er in seinenArbeiten auchmehrfach Stellung zurwissen-

schaftlichen Auffassung von Kritik, der er einen eigenen affekttheoretischen Vor-

schlag entgegenhält. Für eine Versammlung verschiedener Kritiken politischer Ge-

fühle lohnt also ein Blick in dessen Schriften. Die Wahl fiel vor allem deshalb auf

Brian Massumi, da dessen Vorschlag einer Kritik politischer Gefühle im Vergleich

zu einem neuen feministischen Materialismus einer Karen Barad oder der critical post-

humanities Rosi Braidottis stärker an der Bedeutung von Affekten orientiert ist.152

3.5.1 Affekt – Emotion – Kritik

Um sich dem Vorschlag Massumis anzunähern, lohnt es, zunächst seine Differen-

zierung zwischen Affekt und Emotion näher zu betrachten. Inspiriert von der Spino-

za-Interpretation von Gilles Deleuze und Félix Guattari beschreibt der Begriff Affekt

152 Vgl. Braidotti 2019; Barad, Dolphijn, van der Tuin 2012. Karen Barads Auffassung eines

neuen feministischenMaterialismus werde ich im Zusammenhang mit der Theorie von Brigitte

Bargetz in 3.7 thematisieren.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 117

die Fähigkeit eines Körpers153 zu affizieren und affiziert zuwerden.154 Demnach be-

findet sich ein Körper – sagenwir zunächst einmenschlicher – in einemkomplexen

Affektgeflecht. In einemsolchenwirkt er auf alle ihnumgebendenElemente (andere

belebte und nicht-belebte Körper, aber auch Gerüche, Licht etc.) ein und empfängt

eine solche Wirkung zugleich von diesen. Massumi nennt diese Wirkungen auch

Mikroperzeptionen, die »jedenMoment unseres Lebens bevölkern.«155

Die in ein affektives Wirkungsgeflecht eingebunden Elemente sind in unter-

schiedlicher Weise aufeinander bezogen. Man stelle sich vor, durch einen Super-

markt zu laufen, in dem etliche Angebotemit bunten Farben oder appetitlichen Bil-

dern uns zu sich zu locken versuchen, während wir mit jedem Griff ins Regal Ein-

fluss auf die Kaufentscheidung anderer Kund:innen ausüben.Nicht nur Farben und

Gerüche, auch die Tageszeit und die Anordnung von Produkten bis hin zuMitmen-

schen und dem eigenen Hungergefühl haben hier Einfluss.156 Eine Differenzierung

dieses komplexen Geschehens ist für Massumi nachrangig, da epistemisch nicht

zugänglich. So lässt sich im Fall Massumis auch von einer ›flachen‹ Affektontolo-

gie sprechen, auf denen sich diskursive Ordnungen aufrichten. Festzuhalten ist je-

denfalls: Wenn sich das Affektgeflecht verändert, verändern sich die Körper in die-

semGeflecht; ebenso wie die Körper das Geflecht verändern.Mit dieser Auffassung

meint Massumi die Differenz zwischen Subjekt und Objekt zugunsten eines in all-

gegenwärtiger wechselseitiger Affektion begriffenen »Dazwischen« aufzulösen.157

Wann aber kommt es zu einer solchen Veränderung? Die Mikroperzeptionen

wirken kontinuierlich zwischen den unterschiedlichen Elementen im Affektge-

flecht. Es kommt niemals zur Ruhe, sondern ist unaufhörlich in Bewegung.158 Für

153 Aus Gründen der argumentativen Nachvollziehbarkeit spreche ich folgend von Mensch,

menschlichen Körper oder Körper. Damit hoffe ich sowohl der Materialität des Affektiven

als auch Massumis Subjektverständnis Rechnung zu tragen. Dazu schreibt er: »Genau

das Entstehen des Subjekts, seine primäre Konstitution beziehungsweise sein Wiederauf-

tauchen und die Rekonstruktion, werden […] in Frage gestellt. Das Subjekt einer Erfahrung

entsteht aus einem Bedingungsfeld, welches noch nicht subjektiv ist und in dem das Sub-

jekt erst zu sich selbst findet. Diese Bedingungen sind noch nicht einmal unbedingt in

einem herkömmlichen Sinne subjektiv. […] Noch ist es nicht die Ebene, wo sich Kategorien

wie Subjekt und Objekt herausgebildet haben« (Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 73).

154 Spinoza, der als referenzielle Ausgangsfigur affekttheoretischer Ideen dient, schreibt im

dritten Teil seiner Ethik: »Unter Affekt verstehe ich Affektionen des Körpers, von den die

Wirkungsmacht des Körpers vermehrt oder vermindert, gefördert oder gehemmt wird, und

zugleich die Idee dieser Affektionen. […] Wenn wir also die adäquate Ursache einer dieser

Affektionen sein können, dann verstehen ich unter dem Affekt eine Aktivität, im anderen

Fall eine Leidenschaft« (Spinoza 2015, S. 223).

155 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 74.

156 Vgl. Massumi 2002c, S. 30.

157 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 69ff.; hier 70.

158 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 75.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


118 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

einen menschlichen Körper bedeutet das, dass er ununterbrochen von einem Tä-

tigkeitsvermögen im Affektgeflecht zu einem anderen übergeht, in dem er ›anders

tätig zu sein vermag‹.159DieAusgangslage desmenschlichenKörpers verändert sich

minimal und ständig.Das Affektgeflecht ist damit dynamisch und dermenschliche

Körper ständig imWerden begriffen.160

Massumi behauptet, dass dieser Übergang von einem zum anderen Tätigkeits-

vermögendas ist,was gefühltwird.Da einmenschlicherKörper stets in das dynami-

sche Affektgeflecht verwoben ist, fühlt er kontinuierlich. Es handelt sich dabei um

ein körperliches Fühlen. Dementsprechend ist es einem Menschen zum Zeitpunkt,

zu dem dessen Körper affiziert wird, nicht bewusst. Sprachphilosophisch spricht

Massumi auch davon, dass das Fühlen vordiskursiv sei161 und begründet diesen Um-

stand mit der halbsekündigen physiologischen Verzögerung zwischen Körperakti-

vität und kognitiver Verarbeitung:

»It should be noted in particular that during the mysterious half second, what we

think of as ›free‹, ›higher‹ functions, such as volition, are apparently being perfor-

med by autonomie, bodily reactions occurring in the brain but outside conscious-

ness, and between brain and finger but prior to action and expression.«162

Jedes Affizieren und Affiziertwerden hinterlässt ein Residuum an Erfahrung im

menschlichen Körper, die Spur. Im Moment der Affektion werden einige dieser

vergangenen, körperlichen Erfahrungen eines Menschen – seine Gewohnheiten,

erworbenen Fähigkeiten,Vorlieben oder Begierden–aktiviert undwiederholt.Die-

ser Prozess ist relational: Jede dieser gegenwärtigen Wiederholungen kennzeichnet

eine einzigartige Erfahrungsqualität, die sich von vorangegangenen Erfahrungen

dadurch unterscheidet, dass die gegenwärtige Affektion den Zugang zur Vergan-

genheit tradiert und sich die Spur zugleich durch jede Erfahrung verändert, ganz

so, als ob ein Roman bei jedem Lesen etwas anders klingt als beimMal zuvor.

159 »Weil uns aber dieses Bestreben dazu treibt,« schreibt Deleuze über Bewusstsein in Spinozas

Denken, »je nach angetroffenen Gegenständen verschieden zu handeln, sind wir gezwun-

gen zu sagen, daß es in jedem Moment durch die von den Gegenständen herrührenden Af-

fektionen bestimmt wird. Diese bestimmenden Affektionen sind notwendig Ursache des Bewußt-

seins vom conatus [Selbsterhaltungsdrang; F.M.]. Und so wie die Affektionen untrennbar sind

von einer Bewegung, die uns zu einer größeren oder geringeren Vollkommenheit (Lust und

Unlust) übergehen lassen, je nachdem ob sich das Angetroffene mit uns zusammensetzt

oder ganz im Gegenteil versucht, uns zu zersetzen, erscheint das Bewußtsein wie das kon-

tinuierliche Gefühl eines solchen Übergangs von mehr zu weniger und von weniger zu

mehr – Zeuge der Variation und Bestimmungen des conatus im Dienst anderer Körper oder

anderer Ideen« (Deleuze 1988, S. 31f., Herv.i.O.).

160 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 72.

161 Vgl. Massumi 2002c, S. 28ff.

162 Massumi 2002c, S. 29.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 119

Dieser Analogie folgend, birgt jedes Lesen respektive jede Affektion neue Poten-

ziale für die Zukunft:163

»Die Bewegungsmuster werden durch diesen affektiven Übergang für einen be-

stimmten Körper oder für eine bestimmte Situation mehr oder weniger zugäng-

lich beziehungsweise mehr oder weniger bereit gemacht.«164

So sind einem Körper einerseits gewisse Tendenzen affektiv vorgegeben. Ein wer-

dender Körper ist eingebunden in eine Matrix möglicher Variationen, die von der

Spur und der gegenwärtigen Affektion abhängt. Andererseits eröffnet sich im

Moment der Affektion ein Raum potenzieller Abstraktion, den Massumi the virtual

nennt.

»[T]he virtual is unlivable even as it happens, it can be thought of as a form of

superlinear abstraction that does not obey the law of the excludedmiddle, that is

organizeddifferently but is inseparable from the concrete activity and expressivity

of the body.«165

Massumi zieht hieraus die Konsequenz, all das zu negieren, was solche Variations-

potenziale einschränkt und damit die Dynamik der Affekte ausbremst. Dabei han-

delt es sich um bewusstes Denken und sprachlich-diskursive Deutungen von Affek-

ten,die zwarErfahrungenkommunizierbarwerden lassen,die virtuellenPotenziale

jedoch auch verschlüsseln, tradieren und so ihres ereignishaften Charakters berau-

ben. Aus diesem Grund stellt ihm der Begriff Emotion einen unvollständigen Aus-

druck eines Affektes dar:

»[W]enn wir eine bestimmte Emotion empfinden oder einen bestimmten Gedan-

ken denken,wo sind all die anderen Erinnerungen, Gewohnheiten und Tendenzen

hin, die an diesem Punkt hätten aufkommen können? Und wo sind die körperli-

chen Vermögen des Affizierens und des Affiziert-zu-Werdens hin, die von ihnen

untrennbar sind?«166

Diese Differenz zwischen vordiskursivem Affekt und diskursiven Emotionen spie-

gelt sich in Massumis Skepsis gegenüber Kritik respektive ›kritischen Verfahren‹

wider, der ich mich folgend zuwenden will: Kritik ist für Massumi ein Urteilsin-

strument, das einem sprachlich-diskursivenReglement folgt und von einemStand-

punkt vermeintlich objektiver Distanz aus verfährt. Kritik dient dazu, etwas frei-

zulegen oder zu entlarven – eine verschollene oder bislang nicht erkannteWahrheit

163 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 71.

164 Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 71.

165 Massumi 2002c, S. 31.

166 Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


120 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

beispielsweise.167 Bei Kritikwürden bestimmteAttribute zugeschrieben,woraufhin

eine abschließende Bewertung erfolge. Auf diese Weise werde in Kritik »auf mora-

lischeWeise objektiviert.«168

Massumi bezeichnet diese Auffassung von Kritik, bei der er selbst kaum zwi-

schen Kritik als Urteilsbildung, emanzipativen oder politischen Kritikverständnis-

sen unterscheidet, als negative Kritik. Bei dieser handelt es sich um bloß rhetorische

Kritikverfahren, die vorhandene Erfahrungs- bzw. Zukunftspotenziale einer Situa-

tion blockieren. Kritik kommt damit derselbe Status wie Emotionen zu, der einer

diskursiven Deutung von Erfahrung. Er kritisiert zudem, dass negative Kritik oh-

nehin nicht zur Bildung von Urteilen beiträgt, sondern meist nur der Bestätigung

bereits getroffener Urteile und Positionen dient, sodass solche auch künftig reprä-

sentiert werden können.Damit ist in negativer Kritik auch eine potenzielle Stagna-

tion angelegt, die dann entsteht, wenn divergierende Positionen zur Selbstdarstel-

lungauf ihremUrteil beharren.169 Aufgrundder vermeintlichobjektivenDistanzder

Kritiker:innen wirken negative Kritikverfahren außerdem »as if it mirrored some-

thing outside itself with which it had no complicity, no unmediated processual in-

volvement, and thus could justifiably oppose.«170 Wie auch Walzer hält Massumi

dieser Vorstellung entgegen, dass Kritiker:innen bereits stets involviert sind,womit

er allerdings das Affektgeschehen und nicht moralische Kulturen meint. Massumi

will negative Kritik nicht gänzlich verwerfen. Kritik hänge schließlich von Strategie

ebenso wie von Zeit und Umfang ab, weshalb sich auch ein pragmatischer Platz für

negative Kritiken fände171 – direkt nebenMassumis Vorschlag affirmativer Kritik.

»Etwas von außen zu beurteilen heißt, es sich in einer unangreifbaren Position

gemütlich zu machen. Mikropolitische Kritik muss von innen heraus, von mitten-

drin, kritisch sein. Und das heißt, dass man sich die Hände schmutzig machen

muss. Es gibt keine Situation in der man außerhalb der Situation ist. Und keine

Situation kann einer tatsächlichen Kontrolle unterworfen werden.«172

Für Massumi ist es nicht das Gleiche, eine ›kritische Methode‹ anzuwenden und

›kritisch zu sein‹.173 Mit der affirmativen Kritik plädiert Massumi dafür, dass Kri-

tiker:innen sich wieder von der Welt affizieren lassen sollen. Sie können so Erfah-

rungenmachen und etwas (wenn auch nurwenig) zur Realität beitragen, anstatt sie

oder ihre diskursive Deutung zu verstetigen.174

167 Vgl. Massumi 2002a, S. 12f.

168 Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 37.

169 Vgl. Massumi 2010, S. 338.

170 Massumi 2002a, S. 12.

171 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 38; Massumi 2002a, S. 13.

172 Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 92.

173 Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 37.

174 Massumi 2002a, S. 12f.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 121

Affirmiert werden in der affirmativen Kritik also die potenziellen Erfahrungen

einer Situation, das Fühlen und damit die ontologische Dynamik des Affizierens

und des Affiziertwerdens.Nicht nur die kritischeDistanz, auch der allgegenwärtige

Verdacht, etwas durchKritik freizulegen,wird zugunstenderErschaffung vonNeu-

em fallen gelassen. Bei affirmativer Kritik geht es also zunächst umdas Affirmieren

des virtuellen Potenzials und damit des Affektgeschehens.

Das Kritische dieser Auffassung liegt für Massumi dagegen nicht in wissen-

schaftlichen Verfahren oder Techniken, denen er eine klare Absage erteilt:

»If you don’t enjoy concepts andwriting and don’t feel that when youwrite you are

adding something to the world, if only the enjoyment itself, and that by adding

that ounce of positive experience to the world you are affirming it, celebrating its

potential, tending its growth, in however small a way, however really abstractly –

well, just hang it up.«175

Entgegen negativer Kritik sind fürMassumi all jene Prozesse der Affektion kritisch,

die sichgegendiskursiveDeutungsmuster richten,welchedasAffektgeschehenein-

hegen. Am SenseLab, gegründet von ErinManning undmitgestaltet von BrianMas-

sumi, gingen Forscher:innen beispielsweise dazu über, nur noch unfertige Textar-

beiten zu besprechen und alternative Schreibmodi (Orte, Zeiten, Kleidungen etc.)

auszuprobieren. So ließe sich die kreative Prozessualität des Schreibens hervorkeh-

ren und zudem die Logiken wissenschaftlicher Textproduktion (indirekt) kritisie-

ren.176 Es wirkt allerdings zumeist so, als sei ein kritischer Effekt bloß Nebenpro-

dukt der Affirmation.

Anhand des Beispiels wird verständlich, weshalb Massumi affirmative Kritik

nicht für ein Verfahren oder Handwerk hält, sondern es darum gehe »kritisch zu

175 Massumi 2002a, S. 13.

176 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 94. Als weiteres Beispiel für alternative, kün-

stlerisch-politische Praktiken kann Massumis Schilderung einer Plenumssituation gelten:

»Die Frage, wie wir kleine Gruppen formen, haben wir versucht zu beantworten, indem wir

nach affektiven Mechanismen gesucht haben. So haben wir beispielsweise für das erste,

von uns organisierte Ereignis verschiedene Stoffe benutzt. Einige von diesen waren eher

Felle, andere zeichneten sich durch wunderschöne Farben oder Muster aus. Um die Teil-

nehmer in Gruppen aufzuteilen, haben wir sie einfach gebeten, ein Stück Stoff, dass sie

besonders ansprach, auszuwählen und dann dieses Stück Stoff dazu zu verwenden, ihren

eigenen Interaktionsraum damit zu schaffen. Entweder indem sie sich darauf oder darum

setzten oder indem sie sich darin einwickelten – was auch immer sie am meisten bewegte.

Noch bevor das erste Wort in der Gruppe ausgetauscht oder die erste Aufgabe angegangen

wurde, waren die Teilnehmenden bereits in einer kleinen Welt der Verbundenheit vereint,

die sich wie ein vorübergehendes Zuhause anfühlte« (Massumi, Manning, Weigel 2010,

S. 96f.).

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


122 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

sein«.177 »The critique is not an opinion or a judgment but a dynamic ›evaluation‹

that is lived out in situation.«178

Massumi tritt mit dieser Auffassung als Advokat der Dynamik und Prozessuali-

tät gegenüber jedweder Fixierung oder Statik vonBedeutung auf.UmBedeutungen

wieder in Bewegung zu versetzen und ihre affektive Beschränkung aufzuheben, af-

firmiert eine solche Kritik körperliche Erfahrungen und damit die virtuellen Poten-

ziale von Affektionen. Insofern handelt es sich für Massumi bei affirmativer Kritik

umeinmikropolitischesHandeln.179DasBeispiel derAntiglobalisierungsbewegung

verdeutlicht dies:

»Es ist sehr einfach, Schwächen in ihren Taktiken oder in ihren Kapitalismusana-

lysen aufzudecken. Wenn man darauf wartet, dass die Bewegung aufkommt, die

zu der eigenen Idee des richtigen Ansatzes passt, dann kann man ein Leben lang

warten. Nichts wird jemals so genau passen.«180

Kritik sollte also nicht auf adäquate Urteile oder passende Diagnosen warten. Eine

affirmativeKritik entzieht sich solchen leitendenPrinzipienund ihrenKriterien von

›richtig‹ und ›falsch‹.181 Stattdessen folgt sie denModi affektiver Verbindungen und

abduktiver Teilnahme182, um die Realität zu verändern:

»Doch zum Glück haben die Leute nicht gewartet. Sie haben sich mitten hinein-

begeben, haben angefangen, zu experimentieren und schrittweise Netzwerke

aufzubauen. Dadurch wurden neue Verbindungen zwischen Menschen geschaf-

fen und verschiedene Bewegungen arbeiten in vielen Gegenden auf der ganzen

Welt unter Verwendung verschiedenster Organisationsstrukturen auf unter-

schiedlichen politischen Ebenen […]. Wir sind weit entfernt von einer Lösung,

doch es ist ein Anfang. Es ist ein stetiger Prozess. Und das ist der Punkt: Immer

weitermachen!«183

Die von Brian Massumi vorgeschlagene affirmative Kritik macht die diskursiven

Deutungsschemata zu ihremObjekt, darunter Emotionenwie Angst,Mut oder Ekel.

Indem sich ein Subjekt auf experimentelle Praktiken und Kontexte einlässt, wird es

177 Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 37.

178 Massumi 2010, S. 338.

179 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 92.

180 Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 38.

181 Vgl. Massumi 2002a, S. 13.

182 Das Attribut abduktiv bezeichnet ein körperlich-reaktives Denken. Es handelt sich um »eine

Art unmittelbare Beurteilung des Affektes, durch eine Bewertung der potenziellen Entwick-

lungen und situationsbezogener Ergebnisse« (Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 33). In-

sofern lässt es sich als körperliches Empfinden gegenüber klassischen Vorstellungen kog-

nitiven Denkens begreifen.

183 Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 38f.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 123

diesemmöglich, sich ein vordiskursives Erfahren zu erschließen, dabei (anders) zu

fühlen (Modus) und so zum kritisierenden Subjekt zu werden. In einer solchen Affir-

mation des Erfahrens – und damit implizit des Affektgeschehens per se – vermu-

tet Massumi eine Freiheit von der Statik diskursiver Codes sowie dazu, anders zu

werden. Hierin liegt der kategoriale Angelpunkt seiner Auffassung. Massumis An-

satz basiert auf einerAffektontologie,die–zusammenmit dendarauf sich errichten-

den Diskursdeutungen – die affirmative Kritik kontextualisiert. Auf Grundlage des

ontologischen Status des Affektgeschehens bezieht Massumi die epistemische Posi-

tion, dass Affekte vorsozial, nicht erfassbar, aber in ihrer Veränderung körperlich

fühlbar sind. Das, was wir hingegen durch Emotionen erfahren, sind nur reduzier-

te Ausschnitte dessen, was im Affektgeschehen potenziell angelegt ist. In ethischer

Hinsicht spricht sich Massumi gegen alle kognitiven Begrenzungen der körperli-

chen Affekterfahrungen aus und sieht in der affirmativen Kritik die Möglichkeit ei-

ner kritischen Seinsweise.

3.5.2 Massumis affirmative Kritik untersucht

(I)Waswill die affirmativeKritikMassumis leisten?Massumi bietetmit affirmativerKri-

tik demFeld der Kritik politischer Gefühle einen Ansatz, der Kritik eng an situatives

Fühlen koppelt und sich gegen all die alltäglich gewordenen,manifestenDeutungen

aufbäumt, die Erfahrungen verschleiern. In gewisser Weise ist Massumi – ähnlich

wie Eribon – an einem anderen Zugang zu sich und der Welt interessiert. Affirma-

tive Kritik würde gegenüber einem kritischen Denken jedoch einwenden, dass es

nie darauf ankommt, welche Urteile uns eine Gesellschaft aufbürdet, sondern nur

darauf,welcheWeisenesgibt,uns anders als verurteilt zu erfahren. InderPraxis be-

deutet affirmative Kritik die Affirmation all dessen, was uns aus bestehenden Deu-

tungen heraus in das situative Wirken der Affekte führt. Sie ist kritisch gegenüber

diskursivenDeutungen in demMaße,wie sie vordiskursiveErfahrungen affirmiert.

(II) Wie werden ›Kritik‹ und ›Gefühl‹ in Massumis Theorie aufeinander bezogen? Zwei

Beziehungsweisen lassensichausmachen, jenachdem,obGefühl alsEmotionoderAf-

fekt interpretiert wird. Ichwidmemich zunächstEmotion: Emotionen sind eines der

zentralen Objekte einer affirmativen Kritik (genitivius objectivus), da sie die Affekter-

fahrungenbegrifflich codierenundsobeschränken.Befinde ichmichbeispielsweise

in einer gewissen affektiven Disposition gegenüber einer anderen Person, könnte

ich sie unter Zuhilfenahme von emotionalem Vokabular auf den BegriffWut brin-

gen.Allerdingswürde ich danndieQualität der situativenErfahrung einerDeutung

unterordnen, die sich aus vorherigen körperlichen Erfahrungen speist, die ich mit

Wut verbinde. Eine affirmative Kritik richtet sich gegen eine solche Verengung. Sie

bejaht hingegen das Potenzial abseits der diskursiven Deutung alsWut und damit

die möglichen körperlichen Erfahrungen, die ›nicht in Worte zu fassen sind‹. Ein

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


124 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

affirmativ-kritisches Verhalten könnte beispielsweise darin bestehen, mit den Er-

fahrungen von Nähe und Distanz zur besagten Person zu experimentieren.

Vor diesem Hintergrund lässt sich erahnen, dass Emotionen theorieimmanent

kein genitiv-subjektiver Platz in einer affirmativen Kritik zukommen kann (genitivus

subjectivus). Emotionen wie Liebe, Hass oder Ekel würden das Potenzial der Erfah-

rungenbegrenzen,das ja gerade konstitutiv für eine solcheKritik ist. Folgtmandie-

semGedanken,wird jedochdiskutabel, obnicht die Philosophie vonMassumi selbst

zum Schema wird, das solche affektiven Potenziale begrenzt.

Deute ich Gefühl hingegen als Affekt, dann verhält sich die Kritik politischer

Gefühle nahezu umgekehrt. Affekte können nach Massumis Auffassung nicht

zum Objekt affirmativer Kritik (genitivus objectivus) werden, da sie auf einer vor-

sozialen, ontologischen Ebene lokalisiert sind – vergleichbar wäre es wohl damit,

Kritik an Molekülen oder Neuronen zu üben. Affekte unterliegen einer komplexen

Eigendynamik und entziehen sich deshalb einer umfänglichen menschlichen Be-

wusstwerdung in einer Situation ebenso wie einer retrospektiven Analyse. Kritik

kann sich deshalb nicht auf das Affektgeschehen richten, sondern lediglich auf das,

was es begrenzt und seine freie Entfaltung unterbindet.

Zudem ist das Affektgeschehen das, was eine affirmative Kritik begründet und

antreibt (genitivus subjectivus): Erstens wirken Affekte aufgrund ihres ontologischen

Status initial und motivational, setzen sie Menschen und Körper in der Welt über-

haupt erst miteinander in Relation. Massumi vermutet in den möglichen Relatio-

nen, also den Affizierungspotenzialen, so etwas wie Freiheit von den diskursiven

Begrenzungen des Affektgeschehens.184 Zweitens ist diese Kritik politischer Gefüh-

le auf die Affirmation hin ausgerichtet. An welchen Kontexten, Objekten, Subjek-

ten undPraktiken auch immer neueAffizierungsweisen entdeckt,Erfahrungen ver-

mehrt undEngführung in diskursive Codes gesprengtwerden können, lässt sich af-

firmative Kritik vermuten. In der Konsequenz wird es so schwer festzustellen, wo

affirmative Kritik nicht möglich ist. Insofern wäre es möglicherweise theoretisch

konsequenter, von kritischer Affirmation,denn von affirmativer Kritik zu sprechen.

Massumis affirmative Kritik ließe sich damit für das Anliegen dieses Kapitels

wie folgt auf den Punkt bringen: als eine Kritik der Affektgeschehen an den sie be-

grenzenden Emotionen.

(III) Welche Widerstände kennzeichnen Massumis Theorie als Kritik politischer Gefüh-

le? Ich will zwei Widerstände herausgreifen, denen hinsichtlich einer Kritik politi-

scherGefühlebesondereAufmerksamkeit gebührt:Zumeinen impliziertdie affirma-

tive Kritik eine ›positive‹ Aufwertung all dessen, was sie affirmiert – beispielsweise

verbindende Affekte, die sich in körperlichen Erfahrungen von Gemeinschaft und

Freundschaft ausdrücken.Mit diesen ließe sich wieder an der Realität teilnehmen,

184 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 29.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 125

anstatt dem Skeptizismus über sie zu verfallen.185 ›Negative‹ Erfahrungen – Angst,

Streit, Verurteilung oder (negative) Kritik – werden dagegen nicht in Betracht ge-

zogen, mangelt es hier an einem verbindenden Impetus.186 Es ist das antithetische

Problem zu Eribons Selbstanalyse. Stellt diese das subjektive Leiden über vermeint-

lich ›positive‹ Erfahrungen, scheint Massumi umgekehrt individuelle wie kollekti-

ve Leidenserfahrungen auszulassen, da es diesen an verbindenden Effekten man-

gelt. Theorieimmanent ist diese Wertung nicht nachvollziehbar: Sollte es Massumi

um affektive Verbindungen gehen, entzieht sich, warum diese nicht durch Leiden

entstehen können. Sollte es ihm wider Erwarten nicht um affektive, sondern dis-

kursive Verbindungen gehen, setzt er sich der Frage aus, wie er seine asymmetri-

sche Bewertung zugunsten ›positiver‹ Erfahrungen gegenüber Leidenserfahrungen

rechtfertigt. Aufgrund einer solchen Tendenz zu ›positiven‹ Erfahrungen inTheorie

und politisch-künstlerischen Praktiken, aber wohl auch aufgrund des deleuziani-

schen Schreibstils mutet Massumis Philosophie teils wie populäre New-Age-Esote-

rik an.187 Dabei wäre es doch eine spannende Unternehmung, verbindende Erfah-

rungen kollektiver Frustration in eine affirmative Kritik zu integrieren und so zu

erweitern. Unvermeidbar ist auch dann eine ethische Positionierung.

Der zweiteWiderstand ist noch vor dieser Bewertung einzelner Erfahrungen an-

gesiedelt. Er besteht in der Aufwertung der vordiskursiven Ontologie des Affizie-

rens und Affiziertwerdens gegenüber diskursiven Deutungen.188 Dieser Umstand

hat zweierlei zur Konsequenz: Erstens löst sichKritik in der Affirmation der virtuel-

lenPotenzialeundneuerErfahrungenauf.Kritik ist damitnichtmehralsdiegefühl-

te Differenz zwischen einer diskursiv codierten und einer nicht-codierten Erfah-

rung. Da solche Differenzen jedoch genuin im Affektgeschehen eingewoben sind,

bleibt von der affirmativen Kritik womöglich nicht mehr als das vage Gefühl, dass

185 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 66f.

186 An diesem Punkt sind Michael Walzer und Brian Massumi nahe beieinander, argumen-

tieren beide, dass verbindende Gefühle für Kritik förderlich sind (vgl. Massumi, Manning,

Weigel 2010, S. 33; Walzer 1990, S. 54ff.). Allerdings argumentiert Massumi weniger instru-

mentell als Walzer und würde keine konkreten Leidenschaften ›guter‹ Kritik zur Vorausset-

zung machen; denn dies wäre bloß eine erneute Codierung und Methodologisierung der

Erfahrungen, die eine affirmative Kritik erst fördern.

187 Vgl. Slaby 2018, S. 63.

188 Generell bleibt es begründungsbedürftig, warum körperliche Erfahrungen diskursiven Deu-

tungen vorzuziehen seien – sofern diese Differenz überhaupt plausibel ist. Mit diesem

Problem steht die Axiomatik von Massumis Ansatz zur Disposition. Die Gründe für eine

solche Aufwertung lassen sich aus den Kontexten der Theoriebildung ableiten. Faktoren

können das zeitgenössische Wuchern der Kritik- und Gefühlsdiskurse in immer neue

Lebensbereiche hinein sein, das Massumi zu einer Rückkehr zur Erfahrung veranlasst.

Ideengeschichtlich spiegelt es das Bemühen wider, sich mit Hilfe einer flachen Affek-

tontologie von einem poststrukturalistisch-sprachlichen Subjektverständnis freizumachen

(vgl. Mühlhoff 2018b, S. 17).

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


126 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

etwas anders ist als sonst. Zweitens folgt aus einer solchenRomantik für das vordis-

kursiveAffektgeschehen,dass dieseswiederumnicht zumObjekt vonKritikwerden

kann. Affekte sind laut Massumi nicht kritisierbar, da sie sich epistemisch entzie-

hen und keine eigene Qualität besitzen.189 Massumi lässt aber auch ein kritisches(-

affirmatives) Betrachten derjenigen Erfahrungen vermissen, die den Potenzialen

des Affektgeschehens Ausdruck verleihen. Mit anderen Worten: Er wendet die af-

firmative Kritik nicht gegen sie selbst. Das Resultat ist nicht nur eine Aufwertung

›positiver‹ Erfahrung, sondern der Erfahrung per se – von alternativen Präsentati-

onsformaten über erstmalige Auslandsreisen bis hin zumProbieren neuer Speisen.

Dabei böte eine affirmative Kritik theoretisch das Potenzial, diejenigen Erfahrun-

gen zu affirmieren, die sich der Privilegierung der Erfahrung gegenüber dem Dis-

kurs entziehen.

(IV)WelcheAnregungenbietetMassumisTheorie als eineKritik politischerGefühle für die

Entwicklungeines eigenenAnsatzes?DreiAspekte scheinenmirhier vonbesondererRe-

levanz: Zumeinen ist es der Fokus auf Erfahrungen.Dieser ist anders gelagert als bei

Eribon, der die Erfahrung durch eine Analyse der eigenen Subjektivität anregenwill

und dafür auf Codes zurückgreift, die ihm vertraut sind – die der Literatur, der So-

zialphilosophie und der Politik.Wo Eribons Kritik also zwischen Diskursen situiert

bleibt, strebt Massumi von diesen weg oder über sie hinaus. Ob manmit seiner Af-

fektontologie übereinstimmtoder nicht, eine affirmativeKritik entfaltet ihre Stärke

in dem Versuch, der von Illouz und Eribon hochgehaltenen Immanenz zugunsten

einer puristischen Erfahrung zu entkommen, indem sich ein menschlicher Körper

demAffektgeschehen neuer Kontexte und Praktiken hingibt.Massumis Auffassung

begründet damit eine Kritik politischer Gefühle, die im prozessualen Fühlen, ge-

nauer im anders Fühlen, denModus der Kritik sieht. Für spannend halte ich diesen

Gedanken, da er auf die Grenzen diskursiver Immanenz aufmerksammacht.

Genau das ermöglicht zweitens eine Hinwendung zu Alltagspraktiken undmini-

malen, situativenErfahrungen.Waszuvor alsAuflösungderKritik imAffektgesche-

henangeführtwurde,hatdie vorteilhafteKehrseite,dass affirmativeKritiknicht auf

aufwändige Verfahren oder exponierte Positionen angewiesen ist – jeder Mensch

kann sich potenziell dem Affektgeschehen hingeben. Die affirmative Kritik ist, so-

fern sie noch als Kritik zu bezeichnen ist, eine niedrigschwellige.

Drittens und letztens ist mit Massumis Auffassung, sich affizieren zu lassen,

auch die Idee einer körperlich-affektiven Offenheit verbunden. Massumi scheint

offensichtlich davon auszugehen, dass es eine Seinsweise gibt, aus der heraus sich

ein Subjekt von diskursiven Deutungen distanzieren und auf das Affektgeschehen

einlassen kann. Auch diese Gedanken werde ich in Verknüpfung mit dem Konzept

der Immanenz von Illouz und Eribon an späterer Stelle wieder aufgreifen.

189 Massumi 2002b, S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 127

3.6 Eve Kosofsky Sedgwick: reparatives Lesen von und mit Paranoia

»Your’re So Paranoid, You probably ThinkThis Essay Is About You«. Mit diesem Ti-

tel spricht die US-amerikanische Feministin und Sozialtheoretikerin Eve Kosofsky

Sedgwick ihre Leser:innen direkt an.190 Ironisch-provokant lädt sie all jene zum Le-

sen ihres Essays ein, die in ihrem politischen undwissenschaftlichenHandeln allzu

paranoid agieren.191 In puncto einer Kritik politischer Gefühle stellt Sedgwicks Bei-

trag einen Klassiker dar, der problematisiert, wie Paranoia zur definierenden affek-

tiven Lesart kritischer Theorie wurde. Mit dem reparativen Lesen unterbreitet sie

nicht nur einen Vorschlag für eine ergänzende Lesart kritischer Theorie; sie argu-

mentiert zudem für eine Vielfalt affektbasierter Kritiken, »to put one’s attachments

back intoplay and intopleasure, into knowledge, intoworlds«,192wieLaurenBerlant

schreibt. Diesbezüglich hat ihr Essay nichts von seiner Aktualität eingebüßt.Meine

folgenden Ausführungen werden sich also primär auf dieses Essay Sedgwicks be-

ziehen, es rekonstruieren und für das hiesige Vorhaben untersuchen.

3.6.1 Von der paranoiden zur reparativen Lesart und zurück

Sedgwick beginnt ihr Essay mit einer persönlichen Begebenheit. In Anbetracht der

Ausbreitung und öffentlichenDiskussion vonHIV schildert sie eine Diskussionmit

der befreundeten Forscherin Cindy Patton anlässlich der derzeit kursierenden Ge-

rüchte über den Ursprung der Erkrankung. Demnach wurde spekuliert, ob es sich

beiHIVumein aus denFugen geratenesExperiment desUS-Militärs handelt.Hier-

auf reagierte Patton mit einer Frage: »[W]hat would we know then that we don’t al-

ready know?«193 Ob es sich umeinenRegierungskomplott handele oder nicht –Afri-

kaner:innen, Afroamerikaner:innen, schwule Männer und Drogenabhängige wür-

den ohnehin systematisch diskriminiert und Opfer von Gewalt. Diese Reaktion lie-

fert Sedgwick den Ausgangspunkt ihres Essays. Anstatt sich der Frage zu verschrei-

ben, ob ein spezifisches Wissen wahr oder falsch sei, richtet sie ihre Aufmerksam-

keit den Fragen zu, was Wissen tut, wie dieses performativ wirkt und wie man sich

am besten zwischen dessen Gründen und Effekten bewegt.194

Sedgwick gesteht ein, dass diese Fragen nicht neu sind. Jedoch scheinen sie

kaum Anwendung auf die kritischen Theorien selbst zu finden, was sie zur folgen-

den Ausgangsüberlegung führt:

190 Eine deutsche Übersetzung des Textes findet sich in Baier et al. 2014, S. 355–400. Den fol-

genden Ausführungen dient die englische Originalfassung als Grundlage.

191 Vgl. Love 2010, S. 236.

192 Berlant 2011, S. 123.

193 Sedgwick 2003a, S. 123.

194 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 124.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


128 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

»[I]t is possible that the very productive critical habits embodied in what Paul

Ricœur memorably called the ›hermeneutics of suspicion‹ – widespread critical

habits indeed, perhaps by nownearly synonymouswith criticism itself –may have

had an unintentionally stultifying side effect: they may have made it less rather

than more possible to unpack the local, contingent relations between any given

piece of knowledge and its narrative/epistemological entailments for the seeker,

knower, or teller.«195

Sedgwick diagnostiziert der amerikanischen kritischen Theorie ihrer Zeit, dass

Ricœurs Hermeneutik des Verdachtes, obwohl von diesem so nicht intendiert,196

zum Imperativ wurde. Kritische Forschung ist im übertragenen Sinn auf den

Verdacht verpflichtet. Anstatt diese kritische Lesart als eine neben anderen zu

begreifen, duldet kritische Forschung keine andere neben sich, schränkt die Per-

spektive epistemologisch ein, anstatt sie zu erweitern.197

Diese kritische Lesart ist eine paranoide. Sedgwick folgt damit einer Fest-

stellung Freuds und Ricœurs, dass die nach Demystifizierung und Enthüllung

strebende Haltung von Philosophen Ähnlichkeit mit Paranoia habe. Durch ideen-

geschichtliche FigurenwieMarx,Nietzsche und Freud habe sich, so stellt Sedgwick

mit Ricœur fest, diese Paranoia-Diagnose allerdings zu einemMittel gewandelt:

»In a world where no one need be delusional to find evidence of systemic oppres-

sion, to theorize out of anything but a paranoid critical stance has come to seem

naïve, pious, or complaisant.«198

Sedgwick zeichnet am Beispiel der queer studies nach, wie eine solche paranoide Les-

art (Paranoid Reading)199 bis in die 1980er Jahre hinein zum privilegierten Gegen-

stand antihomophoberTheorie wurde, und entfaltet daran die Frage, wie es passie-

ren konnte, dass eine solche Lesart zu einer derart orthodoxen werden konnte.

195 Sedgwick 2003a, S. 124.

196 In seiner Untersuchung von Freud, Marx und Nietzsche stellt Paul Ricœur eine gemeinsame

Grundhaltung des Verdachtes bei den drei Autoren fest (vgl. Ricoeur, Savage 1977, S. 32–36).

Insofern hat die später in der Rezeption aufgenommene Zuschreibung einer Hermeneu-

tik des Verdachtes vor allem beschreibenden Charakter. Zum Verhältnis von Kritik und

Hermeneutik des Verdachts vgl. Felski 2015, S. 14–51; Felski 2012.

197 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 125f.

198 Sedgwick 2003a, S. 125f. Herv. i. O.

199 Ich will an dieser Stelle darauf hinweisen, dass Sedgwick eine von ihr nicht explizit

angesprochene Unterscheidung zwischen Paranoia als Affekttheorie und einer paranoiden

Lesart tätigt. Mit letzterer spricht sie sowohl eine epistemische Präfiguration als auch einen

Modus von Kritiken an, die durch Paranoia informiert sind. Eine paranoide Kritik scheint zu-

dem folglich dann vorzuliegen, wenn die Kritikdimensionen dominant durch Paranoia or-

ganisiert werden. Eine analoge Unterscheidung betrifft den Begriff Reparation respektive

das reparative Lesen.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 129

Sie stellt dreiGründeheraus,die unter anderendazubeitrugen: zumeinendieEi-

genschaft von Paranoia, der nach sie ansteckend sei, indem sie symmetrische Episte-

mologien herstellt. Jedes paranoide Lesen induziert ein paranoides Lesen dieses Le-

sens (welcheswiederumein paranoides Lesen dieses Lesens des Lesens auf denPlan

ruft und so fort). Denn erst im paranoiden Lesen wird das paranoide Lesen selbst

verständlich.200 Sedgwick dazumetaphorisch: »It sets a thief (and, if necessary, be-

comes one) to catch a thief.«201 Zweitens vermutet Sedgwick, dass – angenommen,

dass Paranoia undPhobiennahe beieinander liegen–eine paranoide Lesart deshalb

ein fruchtbares Vorgehen antihomophober Arbeiten sein konnte.Drittens und in Er-

weiterungaufkritische,abernichtnotwendigqueereForschungvermutetSedgwick

bei der Baby-Boomer-Generation ein Axiom. Demnach glauben die Angehörigen

dieser Generation, über den besonderen Einblick zu verfügen, dass alle Menschen

über Feinde verfügen. Deshalb gelte: »[Y]ou can never be paranoid enough.«202

Die Ausbreitung der paranoiden Lesart impliziert für Sedgwick jedoch nicht,

dass diese in epistemologischer Hinsicht anderen gegenüber überlegen sei oder die

anderen Lesarten Realität oder Oppressionen ausschließen. Sich auf Melanie Klein

beziehend, versteht sie die kritisch-paranoide Position nicht als eine gewisse theo-

retische Ideologie oder als Persönlichkeitstyp, sondern als einen sich wandelnden,

heterogenen und relationalen Standpunkt (stance)203 und damit als einen mögli-

chen neben anderen.204 An einen dieser anderen Standpunkte ist Sedgwick in Ab-

grenzung zu einer paranoiden Lesart besonders interessiert, der reparativen Lesart

(Reparative Reading).Wie folgend deutlich wird, ist diese engmit einer paranoiden

Lesart verbunden, und beide besitzen Einfluss auch auf nicht-paranoide Äußerun-

200 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 126.

201 Sedgwick 2003a, S. 126f.

202 Sedgwick 2003a, S. 127.

203 Heather Love skizziert in Auseinandersetzung mit Sedgwicks Position den paranoiden

Standpunkt als »both aggressive and wounded, knowing better but feeling worse, lashing

out from a position of weakness« (Love 2010, S. 237).

204 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 127f. Ich übersetze in meiner Lektüre Sedgwicks den englischen

Begriff stance mit Standpunkt ins Deutsche und folge damit explizit nicht der Übersetzung

ihres Begriffs in Haltung. Hierfür gibt es zwei Gründe: Erstens betont Sedgwick in ihrem

Essay die Relationalität von Affekttheorien wie Paranoia, wobei sie auch auf Melanie Kleins

position zurückgreift. Mit Standpunkt scheint mir dieser Akzent relationaler Konstitution von

Affekttheorien besser zur Geltung zu kommen. Zweitens verwende ich in Kapitel 5. den Be-

griff Haltung in einer anderen Weise als Sedgwicks stance.Meine Begriffsverwendung lehnt

sich am altgriechischen Begriff des Ethos an und geht auf eine Rezeption Michel Foucaults

zurück. Konzeptionell besteht der primäre Unterschied in einer vorausgesetzten Intention-

alität eines Subjektes im Einnehmen einer Haltung, wobei unbenommen ist, dass dieses

Einnehmen auf Grundlage und in Beziehung zu relationalen Standpunkten geschieht.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


130 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

gen.205 Sedgwick greift zu einer ersten Differenzierung auf die Ausführungen von

Melanie Klein zurück:

»[T]he paranoid position – understandably marked by hatred, envy, and anxiety –

is a position of terrible alertness to the dangers posed by the hateful and envious

part-objects that one defensively projects into, carves out of, and ingests from the

world around one.«206

Demgegenüber ist diemit einer reparativen Lesart verbundene depressive Position:

»[A]n anxiety-mitigating achievement that the infant or adult only sometimes,

and often only briefly, succeeds in inhabiting: this is the position from which it

is possible in turn to use one’s own resources to assemble or ›repair‹ the murde-

rous part-objects into something like a whole – though, I would emphasize, not

necessarily like any preexisting whole.«207

Einem Subjekt ist es möglich, sich mit diesem reparierten Objekt zu identifizieren

oder sich durch dieses, um sich selbst zu sorgen.

Sedgwick richtet ihre Aufmerksamkeit von diesen anfänglichen Erläuterungen

aus auf die Merkmale einer kritisch-paranoiden Lesart, ohne dieser damit einen

epistemischen Wert absprechen zu wollen. Sie will Paranoia mit ihren Ausführun-

gen vielmehr von ihrer orthodoxen Geltung abheben, um sie der Diskussion um ih-

renWahrheitswert zugänglich machen. Mit diesem Anliegen verfasst sie einen Ab-

riss von Paranoia als starker Theorie negativer Affekte:

1) Paranoia ist antizipatorisch: »The first imperative of paranoia is There must

be no bad surprises.«208 Für Sedgwick ist die Vermeidung böser Überraschungen

grundlegend für Paranoia und das, was sie mit demWissen verbindet; denn solche

bösen Überraschungen lassen sich dadurch verhindern, dass bereits vorweg das

Schlimmste angenommen wird. Diese Antizipation weist Sedgwick als paradoxes

Zeitverhältnis aus, denn sie ist einerseits auf die Vergangenheit gerichtet (das

bereits Geschehene und daher Unabwendbare) als auch auf die Zukunft (das Nahen

eines befürchteten Ereignisses).209 »[P]aranoia requires that bad news be always

already known.«210

2) Paranoia ist reflexiv undmimetisch: Einerseits ist Paranoia Erkenntnisobjekt, et-

was, über das sich etwas wissen lässt, indemman sie übernimmt (Reflexion); ande-

rerseits ist sie Erkenntnisprozess, eine Art zu wissen und die Welt zu lesen, indem

205 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 129.

206 Sedgwick 2003a, S. 128.

207 Sedgwick 2003a, S. 128 Herv. i. O.

208 Sedgwick 2003a, S. 130 Herv. i. O.

209 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 130f.

210 Sedgwick 2003a, S. 130.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 131

Erwartetes imitiert und einverleibt wird (Mimese). Wie Sedgwick betont, ist Para-

noia stets beides, Erkenntnisobjekt und -prozess, ohne in einem der beiden völlig

aufzugehen.211 Diese Verschränkung erklärt ihren expansiven Charakter:

»It seems no wonder, then, that paranoia, once the topic is broached in a nondia-

gnostic context, seems to grow like a crystal in a hypersaturated solution, blotting

out by sense of the possibility of alternative ways of understanding or things to

understand.«212

Für die Mimese führt Sedgwick das Beispiel des feministischen und queeren Ge-

brauchs der Psychoanalyse an, die zwar instrumentell übernommen wird, jedoch

unter dem anhaltenden, paranoiden Verdacht steht, sexuelle Differenz zu reprodu-

zieren – selbst dann, wenn diese vorab konzeptionell vermieden wurde. »In a para-

noid view, it is more dangerous for such reification ever to be unanticipated than

often to be unchallenged.«213

3) Paranoia ist eine starkeTheorie: Sedgwick rekurriert an dieser Stelle auf eine ka-

tegoriale Beschreibung von Silvan Tomkins hinsichtlich Affekttheorie.214 Demnach

unterscheide Tomkins im BegriffTheorie nicht zwischen einem wissenschaftlichen

oder philosophischen Gebrauch und einem alltagsverständlichen Gebrauch, dem-

nach alle Menschen über ihre und die Affekte anderer theoretisieren, um sich diese

verständlich zu machen. Sedgwick folgt Tomkins in der Annahme, dass das men-

tale Leben eines Menschen aus einem Konglomerat verschiedener Affekttheorien

unterschiedlicher Stärken besteht. Paranoia sei demnach das Paradebeispiel einer

starkenTheorie gegenüber einer schwachen.

Starke Theorien (strong theories) organisieren ein breiteres Spektrum an Phä-

nomenen, die zwar unzusammenhängend erscheinen, aber einen Zusammenhang

aufweisen. Demgegenüber besitzen schwache Theorien (weak theories) eine ge-

ringe Reichweite und sind nicht vielmehr als die Beschreibung eines Phänomens.

Entsprechend besitzen schwacheTheorien eine größere Erklärungskraft, tendieren

deshalb aber auchauf anderePhänomeneausgeweitet zuwerden,was siewiederum

zu einer stärkeren Theorie werden lässt. Insofern ist es schwer für eine schwache

Theorie, schwach zu bleiben.215

211 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 130f.

212 Sedgwick 2003a, S. 131 Herv. i. O.

213 Sedgwick 2003a, S. 133.

214 Für eine vertiefte Auseinandersetzung mit Silvan Tomkins Auffassung von Affekttheorie

vgl. Tomkins 2008; Sedgwick, Frank 2003.

215 Sedgwick folgend will ich darauf hinweisen, dass diese Differenz eine deskriptive ist und

auf keine Wertung der beiden Theorieformen abzielt.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


132 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Affekttheorien wie Paranoia sind für SedgwickModi selektiven Lesens und Ver-

stärkens, die tautologischwirken,wenn sie das bestätigen,was zuvor bereits als an-

tizipierte schlechte Nachricht vermutet wurde:

»[I]t can’t help or can’t stop or can’t do anything other than prove the very same

assumptions with which it began, may be experienced by the practitioner as a tri-

umphant advance towards truth and vindication.«216

Aufgrund ihrer Erklärungsreichweite sind starke Theorien wie Paranoia nicht nur

tendenziell mehr von Tautologien betroffen, es wird mit zunehmender Reichweite

auch schwerer, diese Tautologien zu identifizieren. Denn starke Theorien eröffnen

eher einenMöglichkeitsraum für Nuancen, Attribute und performative Paradoxien

und verschleiern, wer an ihnen konzeptionell Anteil hat und worin dieser Anteil be-

steht.217

4) Paranoia ist eine Theorie negativer Affekte: Auch hier bezieht sich Sedgwick auf

Tomkins und dessen Auffassung, dass in einem Menschen zwei einander wider-

strebende affektive Ziele miteinander in Konflikt stehen, die Minimierung negati-

ver Affekte und die Maximierung positiver Affekte. Was Paranoia zu einer Theorie

negativer Affekte macht, ist die Antizipation solch negativer Affekte. Das kann laut

TomkinswiederumzurFolgehaben,dassdieMaximierungpositiverAffekte vonder

Vermeidung negativer Affekte blockiert wird. Diese Tendenz kann durch eine repa-

rative Lesart unterbrochen werden, indem die Lesenden hier nach positiven Affek-

ten streben, sichmit diesen versorgenund so ›reparieren‹.Es handelt sich damit um

eine Lesart der Hoffnung.

Sedgwick hält fest, dass keine der beiden Lesarten realistischer oder tautolo-

gischer ist als die andere, sie sogar beide einen gemeinsamen pessimistischen Ur-

sprung haben. Die daraus resultierenden Zielsetzungen unterscheiden sich jedoch

grundlegend.218 Schließlich erklärt Sedgwick:

»Of the two, however, it is only paranoid knowledge that has so thoroughapractice

of disavowing its affective motives and force and masquerading as the very stuff

of truth.«219

NurParanoia verschleiert ihren affektivenCharakter,umAnspruch aufWahrheit zu

erheben. Ein reparatives Lesen lässt hingegen das Affektgeschehen ungeachtet der

Konsequenzen zu.220

216 Sedgwick 2003a, S. 135.

217 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 134–136.

218 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 136–138.

219 Sedgwick 2003a, S. 138.

220 Vgl. Love 2010, S. 237–239.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 133

5) Paranoia glaubt an die Enthüllung: Paranoia charakterisiert schließlich ein au-

ßergewöhnlich starkerGlaube (faith) andieEnthüllung.DieserGlaube verbindet sie

mit demWissen per se. Nietzsche, Marx und Freud stehen Sedgwick als Gewährs-

männer für dieses paradoxerweise unhinterfragteVertrauen in enthüllendeundde-

mystifizierende Verfahren, die ein zuvor unzugängliches Wissen freilegen. Dieses

paranoide Vertrauen geht so weit, dass – egal ob die Verfahren effektiv waren oder

nicht – sie stets als Schritt in die richtige Richtung bewertet werden.221

Sedgwick wendet dagegen ein, dass dieser Glaube an die Enthüllung, wie er im

neuenHistorismuskritischerTheorienausgeprägt sei, selbst einehistorischeSpezi-

fik darstelle. Die Anhänger:innen einer paranoiden Lesart begeben sich auf die fast

kanonische Suche nach problematischen liberalen Subjekten. In ihrem orthodoxen

Glauben an die Enthüllung ihrer versteckten Gewalt ignorieren sie die bereits prä-

sente Gewalt in bestimmten kulturellen Kontexten, wie sie kritisch kommentiert:

»Why bother exposing the ruses of power in a country where, at any givenmoment,

40 percent of young black men are enmeshed in the penal system?«222

Eine enthüllungsgläubige, paranoide Lesart bleibt außerdem schuldig, wie mit

den Fällen umgegangen werden kann, in denen Sichtbarkeit zum Ausgangspunkt

von Gewalt wird –wie beispielsweise bei öffentlichen Hinrichtungen. Zudem setze

eine solche Lesart ein ›unendliches Reservoir der Naivität‹ jener voraus, die Rezipi-

ent:innen solcher Enthüllungen sind.223 Dabei zeigen sichmanche dieser Verfahren

als äußerst, andere dagegen als überhaupt nicht effektiv.

Auch wenn Paranoia für Sedgwick nur eine Theorie neben anderen darstellt,

die kompetitiv die mentale Ökologie vonMenschen konstituieren, Paranoia expan-

diertmit jeder schlechtenNachricht.Denn sie führt zur Vorahnung, es könnte noch

schlimmer werden. »You can never be paranoid enough.«224 Auf diese Weise habe

sich Paranoia bis in die 1980er Jahre über das gesamte politische Spektrum aus-

gebreitet und sei für ›Links‹ wie für ›Rechts‹ und bis in die Mitte der amerikani-

schen Gesellschaft zur Norm geworden. Paranoia zeigt sich hier tendenziell auch

als schwacheTheorie, als ein alltäglicher, inkohärenter Zynismus vonMenschen,die

sich über ihr falsches, durch Verhüllung geprägtes Bewusstsein im Klaren sind.225

Mit diesen fünf Merkmalen bietet Sedgwick einen Abriss der Paranoia, um sie

ihrer Orthodoxie zu entheben und ihre Kontingenz zu unterstreichen. In einem

letzten argumentativen Schritt leitet Sedgwick die Folgen dieser Lesart ab und

stärkt im selben Zug nochmals Alternativen wie die reparative Lesart.226

221 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 138f.

222 Sedgwick 2003a, S. 140.

223 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 139–141.

224 Sedgwick 2003a, S. 142.

225 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 141ff.

226 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 143f., 147.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


134 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Hierzu konkretisiert sie zunächst, dass eine mögliche Gefahr der paranoiden

Lesart darin besteht, dass sie zu einer unhinterfragtenmethodologischen Überein-

kunft wird, die vorgibt, was sich auf welcher Weise verstehen lässt. Dadurch drohe

sie ihre Flexibilität einzubüßen,mit der sie auf neue Anforderungen und politische

Veränderungen reagieren kann.227

Ein alternativer Bezug zur Gegenwart besteht dagegen in einer reparativen Les-

art, dessenMotive durch eine verallgemeinerte, paranoide Lesart systematisch blo-

ckiert werden. Dabei teilen beide Lesarten die Motive der Lust (pleasure) und der

Verbesserung (amelioration). Allerdings bedingt die enthüllende Funktion von Pa-

ranoia einen exklusiven Zugang zum Verhüllten, der suggeriert, das Verstehen des

Schmerzes und die große Demaskierung stünden kurz bevor.228

Sedgwick macht deutlich, dass gewisse Phänomene im lokalen Radius schwa-

cher Theorien besser angegangen werden können als mit spekulativen, starken

Theorien wie Paranoia. Auch hier scheint sie die lokalen Veränderungen anzuden-

ken, die eine reparative Lesart ausmacht. Daran schließt Sedgwicks Überlegung

an, Paranoia als Theorie negativer Affekte nicht auf diese per se zu reduzieren.

Stattdessen sollte ausdifferenziert werden, welche negativen Affekte in Paranoia

wie zum Tragen kommen. In diesem Zug kritisiert sie diejenigen Ansätze, die sich

– in Tendenz zu einer starkenTheorie – auf ein oder zwei Affekte beschränken.229

In einer reparativen Lesart sieht Sedgwick außerdem die Möglichkeit, der an-

dauerndenAntizipation vonParanoia zu entkommen, indem sie dasUnvorhergese-

hene,dieÜberraschung,gegenüberderVermutungkonzeptionell aufwertet. »[T]o a

reparatively positioned reader, it can seem realistic andnecessary to experience sur-

prise.«230 Reparatives Lesengesteht zu,dassUnerwartetes schlecht,aber ebensogut

sein kann. Sie eröffnet den Leser:innen so einerseits die Einsicht, dass die Zukunft

anders sein könnte als die Vergangenheit (Hoffnung). Auf dieseWeise bricht siemit

der tautologischen Prophezeiung der Paranoia, der zufolge immer allesmindestens

so schlimmkommtwie erwartet. ImHinblick aufdieVergangenheit ermöglicht die-

se Aufwertung des Unerwarteten sogar einen reparativen Effekt:

227 Sedgwick 2003a, S. 144.

228 »[O]nly its cruel and contemptuous assumption that the one thing lacking for global rev-

olution, explosion of gender roles, or whatever, is people’s (that is, other people’s) having

the painful effects of their oppression, poverty, or deludedness sufficiently exacerbated

to make the pain conscious (as if otherwise it wouldn’t have been) and intolerable (as if

intolerable situations were famous for generating excellent solutions)« (Sedgwick 2003a,

S. 144).

229 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 145ff.

230 Sedgwick 2003a, S. 146.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 135

»[I]t is […] possible for her to entertain such profoundly painful, profoundly relie-

ving, ethically crucial possibilities as that the past, in turn, could have happened

differently from the way it actually did.«231

Ein reparatives Lesen der eigenen Vergangenheitmag auf dieseWeise beispielswei-

se helfen, die Pfadabhängigkeiten generationaler Lebensweisen hinter sich zu las-

sen und die klaffendeWunde einer Klassenflucht zu versorgen.232

Sedgwick schließt ihr Essay mit dem Beispiel des Camps – hier verstanden als

Konglomerat übertreibender, anti-heteronormativer Identitätspraktiken–, an dem

sie darlegt, dass reparative Praktiken tief in die Kulturen schwuler, lesbischer und

queerer Intersexualität eingelassen sind; denn Camp stellt für Sedgwick nicht nur

eine performative Aneignung gegenüber einer heteronormativen Herrschaftsord-

nung im Sinne Judith Butlers dar. Es seien Praktiken der Selbstsorge, in denen ein

Subjekt Elemente versammelt, um die Lücke zu füllen, die dessen Umwelt ihm zu-

vor verursacht hat. Sie macht deutlich, dass es nicht darum gehen kann, zwischen

paranoider und reparativer Lesart zu unterscheiden, sondern sich darüber klar zu

werden, dass beide eine Geschichte, Gemeinschaften und Diskurse teilen, aber un-

terschiedliche Reichweiten,Risiken undAmbitionen implizieren.DieHerausforde-

rung des reparativen Lesens besteht nicht in den Motiven oder im Mangel an Bei-

spielen, sondern im fehlenden theoretischenVokabular einer paranoiden kritischen

Theorie.233

Eve Kosofsky Sedgwicks Essay ist eines der vielen Ebenen: Sie formuliert aus

einer queer-feministischen Perspektive eine Kritik an kritisch-paranoider Wissen-

schaft, zugleich aber auch an sich selbst als kritisch-paranoide Wissenschaftlerin.

Ihr Essay ist ein reparatives Lesen von Paranoia und zugleich ein paranoides Lesen,

231 Sedgwick 2003a, S. 146. Dieses Argument führt Sedgwick dahin zu fragen, was eine solche

Darstellung von Paranoia aus ihrem affekttheoretischen Umfeld heraus für das Projekt

queeren Lesens bedeutet. Sie hält fest, dass es die Begründung einer transhistorischen,

privilegierenden Perspektive erschwert. Andererseits ermöglicht es einer solchen Perspek-

tive, den zahlreichen, kulturell variierenden Praktiken Rechnung zu tragen, die queere Pro-

jekte überhaupt prägen (vgl. Sedgwick 2003a, S. 146f.).

232 Es liegt nahe, Eribons Selbstanalyse als ein Beispiel einer solchen reparativen Lesart zu

lesen. Allerdings scheint mir im Fall Eribons die Paranoia schlussendlich die konzep-

tionelle Oberhand zu gewinnen. Das zeigt sich einerseits am nie enden wollenden und

damit expansiven Charakter seines autoanalytischen Vorgehens. Zudem kennzeichnen

seine Schilderungen vorwiegend die ›negativen‹ Affekte seiner Sozialisation, die stets

wiederkehren. Eribon verfolgt also ein reparatives Anliegen gegenüber sich selbst. Allerd-

ings liest er dieses Bestreben wiederum paranoid, indem er dessen wiederholtes Misslin-

gen im Wiederkehren seiner negativen Affekte schildert. Eribon scheint am Scheitern der

Reparation paranoid zu werden. Es ist gewissermaßen das gegenläufige Vorgehen zu dem

Sedgwicks (vgl. Kapitel 3.4).

233 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 149–151.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


136 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

denn reparatives Lesen bedeutet für Sedgwick das Annehmen des ›mörderischen

Teilobjektes‹ Paranoia. Ihr Essay durchzieht damit eine unauflösbare Differenz, die

ichmit demTitel dieses Unterkapitels (Reparatives Leses von undmit Paranoia) her-

ausstellen will.

Eine solch vielfältiges Bild ihrer Auffassung entsteht auch, bezieht man

Sedgwicks Essay auf die Dimensionen der vorangegangenen Kapitel, wobei sich

zwischen einer Interpretation als allgemeine Theorie kritischer Affekte und einer

persönlichen Paranoialektüre unterscheiden lässt:

Auf Ebene einer allgemeinen Theorie kritischer Affekte scheinen alle mensch-

lichen Subjekte auch Kritiker:innen werden zu können (Subjekt der Kritik). Zudem

ist eine allgemeine Theorie affektiver Kritiken nicht an denModus reparativer oder

paranoider Kritik gebunden, sondern ist über das Spektrum konkurrierender Af-

fekttheorien variabel. Insofern hängt auch das Kriterium von Subjekt, Objekt und

vor allem dem Modus ab. Kontextualisiert sind diese affektiven Kritiken durch die

konkurrierenden Affekttheorien, die gesellschaftlichen und politischen Verhältnis-

se sowie die sozialen Resonanzräume, in denen kritisiert wird.

Auf der Ebene von Sedgwicks konkreter Paranoialektüre stellt sie hingegen

selbst das kritisierende Subjekt dar, das seine Kritik auf die Paranoia kritischer

Theorie richtet (Objekt der Kritik). Kontextualisiert ist ihr kritisches Essay in den

feministischen, politischen und wissenschaftlichen Diskursen zu Kritik ihrer Zeit.

In diese Diskurse interveniert Sedgwick mit der Paranoiadiagnose, am Kriterium

der Pluralisierung ausgerichtet, und kontrastiert die orthodoxe Affekttheorie im

Modus reparativen Lesens.

In Bezug auf die Status der Gefühle thematisiert ihr Essay die Probleme, die

kritischer Forschung durch eine paranoide Lesart entstehen, sowie Paranoia und

Depression, die sie nicht als psychologische Diagnosen, sondern als epistemische

Theorien begreift. Anstatt also zu fragen, wie wir etwas über Gefühle wissen kön-

nen, zeigt sie, was wir durch verschiedene Affekttheorien bereits wissen. Sedgwick

schlägt mit dem reparativen Lesen zudem einen ethischen Umgang mit Paranoia

vor. Doch auch Sedgwick widmet sich nicht dem Wesen der Gefühle (ontologischer

Status), sondern beschreibt diese anhand ihrer Effekte und Funktionsweisen.

3.6.2 Sedgwicks Lesarten untersucht

(I)Waswill dieTheorie vonSedgwick leisten? EveKosofsky Sedgwicks Essay stellt keinen

Bruch mit der Paranoia kritischer Theorie dar, sondern mit ihrer politischen und

wissenschaftlichenOrthodoxie, die sie zu einemder Schleiermacht, die sie beiseite

zu schieben anstrebt. Sedgwick bricht nicht, da sie die Probleme einer paranoiden

Lesart oder die Vorzüge einer reparativen Lesart nicht einseitig betont. Stattdessen

zeigt sie ihr Ineinandergreifen, die Eigenheiten beider. Auf diese Weise bietet sie

all denen, die der orthodoxen paranoiden Lesart anheimfallen – und dazu zählt sie

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 137

sich selbst234 – eine Alternative, indem sie Paranoia selbst reparativ liest. Oder um

esmit Sedgwicks eigenenWorten zu fassen, sie nutzt ihre »own resources to assem-

ble or ›repair‹ the murderous part-objects [der tautologischen Paranoia; F.M.] into

something like a whole.«235

Dieses reparative Lesen bedeutet nicht, paranoide Persönlichkeitszüge und

Praktiken zu blockieren, sondern sie anzunehmen. So zeigt Heather Love, dass

Sedgwicks Essay selbst persönliche, paranoide Textstellen und – trotz aller Kritik –

eine gewisse Anerkennung für die Paranoia birgt. In der Gesamtschau ergibt sich

damit das Bild eines Essays, dass sich weder gänzlich reparativ noch paranoid

liest.236 Auf diese Weise wird Paranoia zu einer Lesart unter vielen, ohne ihre

inhärenten Probleme gänzlich zu verwerfen – »Paranoia knows some things well

and others poorly.«237 Insofern lässt sich Sedgwicks Essay als ein Anliegen der

theoretisch-affektiven und praktischen Pluralisierung verstehen.

(II)Wiewerden ›Kritik‹ und ›Gefühl‹ inSedgwicksEssayaufeinander bezogen? EineKri-

tik politischerGefühle ist SedgwicksEssay zurparanoidenund reparativenLesart in

beiderlei genitiver Hinsicht. Sie macht zum einen Paranoia zum Objekt ihrer Kri-

tik, indem sie diese reparativ liest (genitivius objectivus). Nicht die affektive Erfah-

rung, sondern ihr Status als exklusive Lesart kritischer Forschung steht dabei zur

Disposition.238 Sedgwick will Paranoia also nicht verwerfen, sondern als eine mög-

liche Variante kritischen Lesens rehabilitieren. Allerdings bleibt die Orthodoxie von

Paranoia ein anhaltendes Problem, da ihr ein exklusiver und somit exkludierender

Zugang zuWissen eigen ist. Insofern Paranoia also den dominanten affektivenMo-

dus moderner Kritik darstellt, richtet sich Sedgwicks Kritik im genitiv-objektiven

Sinne direkt auf diese Affekttheorie und implizit auf die akademisch-wissenschaft-

liche Kritik überhaupt.239

Grundlegender ist inSedgwicksEssaydie genitiv-subjektiveRolle unddamit die

Weise, auf die Gefühle in ihrer Kritik wirken (genitivus subjectivus). In Anlehnung an

Tomkins setzt sie voraus, dass dasmenschliche Bewusstsein aus einer Vielzahl teils

konkurrierender Affekttheorien formiert ist.240 Diese Annahme schließt also aus,

dass Lesarten oder Praktiken affektfrei sein können. Indem sie die Affekttheorien

234 Vgl. Love 2010, S. 238.

235 Sedgwick 2003a, S. 128.

236 Vgl. Love 2010, S. 238f.

237 Sedgwick 2003a, S. 130.

238 Vgl. Berlant 2011, S. 123f.

239 Heather Love bringt diese implizite Kritik qua reparativen Lesens auf den Punkt: »This kind

of reading contrasts with familiar academic protocols like maintaining critical distance, out-

smarting (and other forms of one-upmanship), refusing to be surprised (or if you are, then

not letting on), believing the hierarchy, becoming boss« (Love 2010, S. 236).

240 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 133ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


138 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

lediglich entlang der Achsen von starker und schwacher sowie positiver und nega-

tiver Affekttheorie markiert, zeigt sie sich offen für die Variabilität und Vielfalt von

Affekten und leitet aus diesen ihr Anliegen ab.241 Im Vergleich zu Walzer plädiert

Sedgwick somit nicht für konkrete Leidenschaften ›guter‹ Kritik, sondern eine Viel-

falt, Variabilität und Bewusstwerdung der affekttheoretischen Bedingtheit von Kri-

tik per se.

Über dieseAnnahmenhinaus sindAffekte für SedgwicksKritik anParanoiamo-

tivational. Sie arbeitet darin die um sich greifende politische und wissenschaftlich-

akademische Paranoia auf, von der sie auch persönlich vereinnahmt ist. Beispiel-

sweise schreibt sie:

»I am also suggesting that the mutual inscription of queer thought with the topic

of paranoia may be less necessary, less definitional, less completely constitutive

than earlier writings on it, very much including my own, has assumed.«242

Sedgwick scheint ihr eigenes, gebrochenes Verhältnis zur Paranoia kritischerTheo-

rie wiederherstellen zu wollen. Gebrochen ist es, denn sie erkennt einerseits die zu

kritisierende Problematik der Orthodoxie;243 andererseits ist die paranoide Lesart

eine der ihren, die auch ihr Essay durchzieht und die sie nicht gänzlich verwerfen

will oder gar kann. Ihr Essay ist damit konzeptionell wie performativ beides, para-

noid und reparativ. Ihr kritisches Essay wird daher von der grundlegenden Hoff-

nung getragen, sich selbst und die kritische Theorie im Allgemeinen mit der Para-

noia auszusöhnen – paranoides Lesen weder völlig zu negieren noch völlig zu affir-

mieren.

(III)WelcheWiderstände kennzeichnen SedgwicksTheorie als Kritik politischer Gefühle?

Ich möchte zwei Widerstände nennen, die meine Lektüre des Essays begleiteten:

Zum einen die einer theoretischen Verengung. Die Unterscheidung, die Sedgwick

zwischen paranoidem und reparativem Lesen tätigt, ist eine unscharfe. Beide Les-

arten teilen einerseits Motive wie Lust an der Kritik und sind in der Empirie al-

lenfalls graduell voneinander zu unterscheiden.244 An keinem Punkt wird die Dif-

ferenz so deutlich wie an der Hoffnung. Denn wo die Paranoia auf immer schlim-

mere Vorahnung verweist und sich so der Hoffnungslosigkeit preisgibt, impliziert

die Reparation die Hoffnung auf einen annehmbaren Ausgang. Da einem Subjekt

die eigene mentale Ökologie der Affekttheorien nicht vollends verständlich ist, ver-

schwimmt diese Differenz in der Praxis. Beispielsweise mag ich hoffen, ohne mir

darüber im Klaren zu sein oder es mir einzugestehen. Das Problem besteht aller-

dings nicht im Verhältnis dieser beiden Lesarten zueinander, sondern in der Tatsa-

241 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 134–138.

242 Sedgwick 2003a, S. 146.

243 Vgl. Love 2010, S. 238.

244 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 144.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 139

che,dass Sedgwick lediglich diese beidenbehandelt.245DasResultat ist eine etwaige

Polarisierung; das zeigt auch die Lagerbildung in den Debatten, die auf Sedgwicks

Essay folgten.246 Die Komplexität der mentalen Ökologie und das pluralisierende

Anliegen Sedgwicks geraten so in den Hintergrund, weshalb ein erweiterndes An-

liegen darin bestehen könnte, andere kritisch-affektive Lesarten der Paranoia und

der Reparation zur Seite zu stellen.247

Ein zweites Problem erwächst, lässt man sich auf die unscharfe Trennung zwi-

schen Paranoia und Reparation ein; denn sie wirft in der Konsequenz die Frage auf,

ob die Ausgangsproblematik orthodoxer Paranoia treffend ist. Inwiefern handelt es

sich bei der orthodoxen Lesart um eine paranoide? Handelt es sich dabei nicht viel-

mehr umein ununterscheidbares Amalgamparanoider, reparativer undwomöglich

weiterer Lesarten? Es lässt sich nicht ausschließen, dass manche paranoide Kriti-

ker:innen darauf hoffen, dass ihre schlechtenNachrichten eintreffen – insbesondere

dann, wenn diese einen reparativen Effekt haben und sie sich wieder ›ganz‹ fühlen

können. Zwei Konsequenzen leiten sich hieraus ab: Zum einen stellt sich die Fra-

ge, ob und anhand welcher normativer Kriterien Paranoia überhaupt ein Problem

kritischerTheorie darstellt, so evident es einemwissenschaftlichen Alltagsverstand

auch scheinen mag; zum anderen lassen Sedgwicks Ausführungen offen, wie sich

245 Auch Lauren Berlant kritisiert diese Verengung auf zwei Lesarten bei Sedgwick. Obwohl

Berlant die Idee reparativen Lesens als Praxis äußerst genauer Kuriosität liebt, wider-

spricht sie jedweder Idealisierung von Programmen besserer Theorie oder besseren Lesens.

Hieraus leitet Berlant ab: »I’m suggesting that the overvaluation of reparative thought

(beispielsweise durch einen vermeintlichen ›reparative turn‹; F.M.) is both an occupational

hazard and part of a larger overvaluation of a certain mode of virtuously intentional, self-

reflective personhood« (Berlant 2011, S. 124).

246 Vgl. Koivunen 2010, S. 22ff.

247 Zwei Folgefragen ergeben sich hieraus: zum einen die, woran sich Kritik noch festmachen

lässt, wenn es unterschiedliche, affekttheoretische Modi von Kritik gibt. Eine mögliche

Antwort mag darin bestehen, dass – auch wenn es unterschiedliche, affekttheoretische

Modi gibt, die Subjekt, Objekt und Kriterium miteinander in Beziehung setzen (und so

tradieren) – eine Kritik dennoch einen teilenden respektive beurteilenden Effekt bergen

muss, um kritisch zu sein. Eine Affekttheorie der Kritik lässt sich also durch den kritischen

Effekt identifizieren. Zum anderen drängt es sich auf zu fragen, welche anderen Lesarten

neben der paranoiden und der reparativen noch existieren können. Meiner Ansicht nach

antworten die anderen fünf in diesem Kapitel zusammengetragenen Ansätze auf diese

Frage. Doch gibt es weitere, wobei ich beispielsweise an bell hooks’ Auffassung von Liebe

(vgl. hooks 2001) oder Audre Lordes Beschreibung von Erotik denke. So schreibt Letztere:

»The erotic functions form me in several ways, and the first is in providing the power which

comes from sharing deeply any pursuit with another person. The sharing of joy, whether

physical, emotional, psychic, or intellectual, forms a bridge between the sharers which can

be the basis for understanding much of what is not shared between them, and lessens the

threat of their difference« (Lorde 2019, S. 46).

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


140 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Affekttheorien nicht nur in Konkurrenz, sondern auch in konstruktiver Symbiose

entfalten können.

(IV) Welche Anregungen bietet Sedgwicks Theorie als Kritik politischer Gefühle für die

Entwicklung eines eigenen Ansatzes? Von den verschiedenen Anregungen, die sich aus

Sedgwicks Essay ziehen lassen, will ich drei Punkte herausgreifen: Zum einen sensi-

bilisiert Sedgwickmit ihremAnsatz für die affektiv-modaleVielfaltmöglicherKriti-

ken der Gefühle. Eswird deutlich, dass es nicht darumgehen kann, eine Auffassung

vonKritik zuentwickeln,dieGeltungüber anderebeansprucht.248 Eine solcheKritik

wäre dann unkritisch gegenüber sich selbst – eineÜberlegung, die ich bereits zuvor

anhand eines Zitates von Roland Barthes thematisiert habe.249 Anregend ist vor al-

lemaberderGedanke,dass dies nicht nur fürKritik, sondern auch fürdie damit ver-

bundenen Affekttheorien gilt. Will Kritik also nicht affektiv ins Unkritische fallen,

gilt es, ihreaffektiveAmbivalenzundVielfalt zuhinterfragenund–sofernmöglich–

aufrechtzuerhalten.Kurzum: Ebensowenigwie es eine einheitliche Kritik gibt, gibt

es ein einheitliches Gefühl der Kritik und des Kritisierens.Mit Sedgwick ist also von

einem Variantenreichtum an Kritiken politischer Gefühle auszugehen. Es ist diese

Einsicht, die ich – im Vorgriff auf diese Ausführung – dem vorliegenden, dritten

Kapitel zugrunde gelegt habe.

Zweitens und damit zusammenhängendmacht Sedgwicks Essay nicht nur deut-

lich, wie Gefühle im subjektiv-genitiven Sinne Kritik formieren. Sie weist darauf

hin, wie Gefühle eine gewisse Auffassung von Kritik ins Unkritische kippen und

zu einem herrschaftlichen Narrativ machen können. Gefühle lassen sich also nicht

auf einenmotivationalenEffekt reduzieren, sondern siewerden zu einer intensivie-

renden Dimension des Kritisierens. Erst durch Spannung, Furcht und Aggression,

von denen eine paranoide Antizipation begleitet ist, konnte sich diese so rasch ver-

breiten und andere Zugänge zumWissen negieren. Daraus folgt, wie ich es bereits

bei Walzer, Illouz und Massumi anmerkte, dass auch Kritik und die sie formieren-

den Gefühle wiederum nicht von Kritik freizusprechen sind. Diese Kritik der Kri-

tik der Gefühle besteht bei Sedgwick jedoch nicht in derselben Lesart – paranoides

Lesen wird nicht auf das paranoide Lesen angewandt. Stattdessen hebt Sedgwick

auf die mentale Ökologie der Affekttheorien ab, in der unterschiedliche Kritiken

derGefühle aufeinander bezogenwerden–reparatives Lesen auf paranoides Lesen.

Meine Darstellung ist hier heuristisch gemeint, immerhin hat Sedgwick gezeigt,

wie paranoides und reparatives Lesen ineinander verschränkt sind.Gleichwohl lässt

sich erahnen,wie verschiedeneAffekttheorienmentalerÖkologien–trotz ihrerVer-

schränkung – in widersprechenderWeise aufeinander bezogen sein können und in

ihrer Arbeit als Forscherin Ausdruck finden.250

248 Vgl. Fawaz 2019, S. 14–18, 24ff.

249 Siehe hierzu die Ausführungen in Kapitel 2.

250 Vgl. Berlant, Edelman 2019, S. 46.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 141

Drittens, und auch das leitet sich aus den vorherigen beiden Punkten ab, zeigt

Sedgwick performativ, wie beide Lesarten ineinandergreifen. Dabei beschreibt sie

dasZulassen vonAffektenwieHoffnungals einCharakteristikumreparativer Lesart

und im Gegensatz dazu das Maskieren von Affekten als Charakteristikum von Pa-

ranoia.251 Für mich stellt sich die Frage, inwiefern dieses Zulassen lediglich an eine

reparative Lesart gebunden ist, ob sie nicht auch selbst eine eigene Kritikform der

Offenheit sein könnte. Es ist dieser Gedanke, den ich im folgenden Kapitel wieder

aufgreifen werde.

3.7 Brigitte Bargetz: eine politische Grammatik der Gefühle

Die sechste und letzte Kritik politischer Gefühle, die ich in diesem Kapitel behan-

delnwerde,entstammtderForschungderPolitikwissenschaftlerinBrigitteBargetz.

Wie ich folgend deutlichmachen werde, tat sich diese in den letzten Jahren wieder-

holt durch die Verknüpfung queerer, feministischer, antiklassistischer, antirassisti-

scher und postkolonialer Auffassungen kritischer Sozialforschungmit einer Affekt-

und Emotionsforschung hervor, die auf eine queer-feministische Tradition zurück-

blickt. In ihrenBeiträgen lotet sie eineGrammatikderGefühle aus, inder sieAffekte

nicht nur in ihrer phänomenalen Vielfalt darstellt, sondern diese anhand ihrer Po-

litizität begreift. Es handelt sich um eine politischeGrammatik der Gefühle, der eine

kritisch machtsensible Affekttheorie zugrunde liegt.

DieWahl fiel aus zwei Gründen auf die Forschung von Brigitte Bargetz: Zum ei-

nen hatte ich bei meinen Recherchen den Eindruck, dass Kritik und Gefühl bei Bar-

getz nicht nur implizit aufeinander bezogenwerden. Ihre politischeGrammatik der

Gefühle bezieht beide Begriffe explizit-theoretisch aufeinander, womit sie das auf

Konzepte ausgerichtete Raster des vorliegendenKapitels trifft. Zumanderen schien

mir Bargetz’ Forschung einen guten Kontrast zu Sedgwicks Position und die daran

anknüpfenden Debatten zu bilden.Wie zuvor werde ich einige Beiträge kursorisch

lesen und so einen Einblick in die Forschung von Bargetz geben, um aus dieser eine

gewisse Auffassung einer Kritik politischer Gefühle zu destillieren.

3.7.1 Grundrisse einer kritisch machtsensiblen Affekttheorie

UmsichdenaffekttheoretischenAuffassungenvonBrigitteBargetz zunähern,wäre

es zu kurz gegriffen, mit Definitionen von Gefühlen oder ontologischen Verortun-

gen zubeginnen; denn ihre Forschung ist zunächst eine politische: Sie folgt demAn-

liegen, vergeschlechtlichende, rassisierende und klassisierende Machtverhältnisse

zum Forschungsgegenstand zu machen, um deren Gewaltförmigkeit zu erfassen

251 Vgl. Love 2010, S. 239ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


142 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

undHandlungsoptionen gegen sie aufzuzeigen.Es handelt sich bei ihrer Forschung

also um eine kritische Intervention, die für die affektiven Wirkungsweisen gesell-

schaftlicher Machtverhältnisse sensibel ist und sensibilisiert.252

Von diesen Verhältnissen ist auch der vorwiegend weiße, heteronormati-

ve Wissenschaftsbetrieb ein Teil, der den Arbeiten queerer, feministischer und

postkolonialer Wissenschaftler:innen referenziell nur geringe bis hin zu keiner

Aufmerksamkeit schenkt.253 Dieser Umstand zeigt sich am Beispiel des affective

turns und dem allmählich wachsenden politikwissenschaftlichen Interesse für die

Bedeutung von Gefühlen.254 Die im aufflammenden Interesse entwickelten For-

schungsansätze rezipierten die vorangegangenen, queer-feministischen Arbeiten

zur politischen Rolle von Gefühlen allenfalls sporadisch255 und/oder übergingen

konzeptionell wirksameMachtverhältnisse um class, race und gender.256

Beispielsweise zeigten Birgit Sauer257 – und einige Jahre später zusammenmit

dieser auch Brigitte Bargetz – an der liberalen Teilung zwischen Öffentlichkeit und

Privatheit die politische Relevanz von Gefühlen.258 Beide vertreten die Auffassung,

dass die Trennung zwischen Rationalität respektive Vernunft und Emotionalität in

einem liberalen Trennungsdispositiv mit der geschlechtlichen Trennung sowie der

zwischen Öffentlichkeit und Privatheit zur Deckung kommt. Die dispositive Funk-

tionslogik verweise die ›emotionale Frau‹ ins Private, da sie imVergleich zum ›ratio-

nalen Mann‹ zu hysterisch sei, um an den politischen Prozessen der Öffentlichkeit

teilzunehmen. Die Autorinnen schlussfolgern, dass Gefühle gesellschaftliche, dar-

unter geschlechtliche, aber auch klassisierte und rassisierte Herrschaftspositionen

fortschreiben.259

An diesem kurzen Exkurs lässt sich bereits erahnen, mit was für einem Ver-

ständnis von Gefühl Bargetz in ihrer Forschung operiert. Für sie sind Gefühle ge-

nuin politisch, weshalb sie die Idee vorsozialer Affekte, wie sie beispielsweise Brian

Massumi vorschlägt, ablehnt.260 So definiert sie in einem ihrer Artikel:

252 Vgl. Bargetz 2020, S. 37f.

253 Vgl. Bargetz 2015a, S. 82ff.; Bargetz 2015b, S. 589; Bargetz 2014, S. 132.

254 Vgl. Penz, Sauer 2016, S. 29ff.

255 Für ein prominentes Beispiel eines solchen Ausblendens in der Anfangszeit des

deutschsprachigen politikwissenschaftlichen affective turns vgl. bspw. Marchart 2013,

S. 437–442.

256 Bargetz, Sauer 2015, S. 100f.

257 Vgl. Sauer 1999.

258 Vgl. Bargetz, Sauer 2015; Bargetz, Sauer 2010.

259 Vgl. Bargetz, Sauer 2015, S. 95ff.

260 Vgl. Kapitel 3.5 sowie Massumi 2002a, S. 12ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 143

»I understand feelings, affect, and emotion as deeply imbricated in the political

and the social, and emphasize the bodily, psychic, and cognitive dimensions of

affect.«261

EsgehtBargetz alsonicht darum,Gefühl auf eineunumstößlicheDefinition zubrin-

gen. Gefühle sind – ebenso wie die Bemühungen ihrer Fixierung und Auslegung –

politische Streitobjekte. Sich auf Sara Ahmed beziehend geht es auch Bargetz dar-

um, was Gefühle politisch tun (können).262 Aus diesem Grund nutzt sie Termini wie

Affekt, Emotion, Fühlen, Sentimentalität oder Gefühl zum einen deskriptiv. Sie analy-

siert in ihren Beiträgen Organisation, Ausrichtung, Verteilung, kurz: die Logiken,

die Gefühle und Politik miteinander verbinden;263 zum anderen operiert Bargetz

diskursstrategisch. Sie verwendet beispielsweise je nach Stoßrichtung eines Beitrags

den Begriff Affekt, um die Körperlichkeit und die Handlungsfähigkeit durch Gefüh-

le hervorzuheben, oderGefühl, um »die feministische und postkoloniale Genealogie

auch begrifflich [zu] markieren.«264

Was aber bedeutet es, von politischen Gefühlen auszugehen? Eine erste Antwort

liegt in einerGrundannahmeder Forschung vonBrigitte Bargetz.Demnach ist Poli-

tik nicht auf das vermeintlich rationale Staatshandeln beschränkt. Stattdessen folgt

Bargetz einemweiten Begriff des Politischen, und dieser:

»[V]erweist auf die Frage politischer Kämpfe, auf den ge- und belebten Alltag, auf

Ungleichheits-,Macht- undAusbeutungsverhältnisse, auf ihre Entstehungsbedin-

gungen und ihre Effekte, ebenso wie auf die Frage, wie diese Verhältnisse affektiv

hervorgebracht, fortgeschrieben, aber auch verändert werden können.«265

Demnach sind nicht manche Gefühle politisch und andere sind es nicht, denn für

Bargetz sind Gefühle »zugleich Ausdruck, Effekt und Ziel des Politischen.«266

Um diese Vielfalt zum Ausdruck zu bringen, verwendet sie den beschreiben-

den Begriff der Grammatik. Dieser soll nicht vorgeben, eine abgeschlosseneTheorie

der Gefühle zu umfassen. Vielmehr bündeln sich in diesem deskriptiv die unter-

schiedlichen, sich teils verstärkenden, teils ausschließenden Logiken, aufgrund de-

rer Gefühle gerade nicht eindeutig sind.267 Diese AnnahmederUneindeutigkeit wird

an zweimiteinander verbundenen, analytischen Perspektiven erkennbar, durch die

261 Bargetz 2015b, S. 582, vgl. auch Bargetz 2020, S. 40.

262 Vgl. Bargetz 2020, S. 40; Ahmed 2014b, S. 4.

263 Vgl. Bargetz 2015b, S. 590ff.

264 Bargetz 2020, S. 41.

265 Bargetz 2020, S. 41.

266 Bargetz 2014, S. 130.

267 Vgl. Bargetz 2014, S. 131ff. Auf diese Weise bezieht Bargetz auch Stellung gegen eine Affek-

tontologie oder eine Romantisierung von Gefühlen als Ausgangspunkt von Gesellschafts-

theorie.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


144 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Bargetz eine politische Grammatik der Gefühle vorschlägt – Politik der Gefühle und

Politik fühlen.

Am Beispiel von Lauren Berlants Forschung zur affektiven Politik in den USA

seit dem 19. Jahrhundert stellt Bargetz dar, wie die Organisation, Ausrichtung und

Idealisierung von Gefühlen zu einem politischenMittel (insbesondere liberalen po-

litischen Denkens) wurden. Politik agiert und regiert durch Gefühle, findet durch

sie gewissermaßen erst statt. Am Beispiel der nationalen Sentimentalität die Ber-

lant skizziert, bedeutet das für Bargetz:

»Mit Berlants Konzept nationaler Sentimentalität will ich […] die Regierbarkeit

über das Persönliche und Emotionale thematisieren und darlegen, dass affektive

Politiken mitunter eine (neo-)liberale Logik des Politischen bedienen – und zwar

insofern, als darüber Privatisierung, Individualisierung und Ent-Solidarisierung

evoziert und abgefedert werden.«268

Eine Politik der Gefühle vermag benachteiligende, diskriminierende und subalter-

nisierende Sozialstrukturen zu stabilisieren, aber auch emanzipativ zu destabilisie-

ren.269

Politik fühlen meint dagegen »einen Modus, worüber sich Macht- und Aus-

beutungsverhältnisse in verkörperte Alltagspraxen übersetzen lassen.«270 Es geht

Bargetz um Praktiken, in denen politische und ökonomische Verhältnisse affek-

tiv aufgenommen und reproduziert werden. Dem liegt die Annahme zugrunde,

dass solche auch rassistische und vergeschlechtlichte Verhältnisse Gefühle nicht

bloß organisieren, sondern, dass sie selbst gefühlt werden.271 Beispielsweise argu-

mentiert Ann Cvetkovich, dass es sich bei Depression um ein wiederkehrendes,

politisches Phänomen handelt, das qua Praktiken affektiv in die Körper betroffener

Subjekte eingeschrieben wird und auf dieser Weise Kollektivbildung potenziell

möglich macht.272 Schließlich bedeutet die Perspektive Politik fühlen auch, Gefühle

268 Bargetz 2014, S. 120.

269 Brigitte Bargetz nimmt in ihrem Beitrag Der sentimentale Vertrag. Eine Politische Theorie der

Affekte und das unvollendete liberale Projekt eine politiktheoretische Adaption von Berlants

Konzept nationaler Sentimentalität vor, indem sie es auf die kontraktualistische Metapher

des Gesellschaftsvertrages bezieht. Der Beitrag scheint mir ein gutes Beispiel dafür zu sein,

wie eine Politik der Gefühle ihre staats- und gesellschaftskonstitutive Wirkung entfalten

kann (vgl. Bargetz 2018, S. 46ff.). Weniger theoretisch voraussetzungsreich, dafür mit all-

tagspolitischen und medialen Beispielen verdeutlichend zeigt Bargetz in ihrem Beitrag

Welche Politik der Gefühle? Affektive Fakten und feministische Kritik unterschiedliche Ausdrucks-

formen einer liberalen Politik der Gefühle, zu der sie nach feministischen Umgangsweisen

fragt (vgl. Bargetz 2019b).

270 Bargetz 2014, S. 129.

271 Vgl. Bargetz 2014, S. 129.

272 Vgl. Bargetz 2014, S. 121–125; Cvetkovich 2012.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 145

als Wahrnehmungs-, Erkenntnis- und Handlungspotenzial zu betrachten, um

aus diesen mögliche individuelle oder strukturelle Veränderungsmöglichkeiten zu

gewinnen.273

Diese beiden komplementären Perspektiven in Bargetz’ Forschung zu einer po-

litischen Grammatik der Gefühle ermöglichen es, die verstärkt durch queer-femi-

nistische Forscher:innenkritisiertenDualismenweiterführend zuuntersuchenund

analytisch-konzeptionell zu überwinden. Sie problematisiert auf dieseWeise eben-

so die politischen und ökonomischen Hierarchien, die sich durch Gefühle versteti-

gen, wie die affektiven Alltagspraktiken, in denen diese Hierarchien qua Gefühls-

skripten und -normen verfestigt werden. Eine solche Perspektivierung vermeidet

es, affektive Politiken auf abgeschlossene Diskurse zu reduzieren, indem sie den

Blick auf innerpolitischeWidersprüche und denWiderstreitmit anderen affektiven

Politiken scharf stellt. Schließlich wird es durch die Abkehr von rigiden Dualismen

möglich, das Fühlen (von Depression, Einsamkeit oder auch Liebe) als Effekt poli-

tisch-gesellschaftlicherMachtverhältnisse zudeuten,um inderKonsequenz queer-

feministischen, postkolonialen und antirassistischen Kritiken neue Handlungsop-

tionen zu eröffnen.274

Mirwar bis hierhinwichtig, das politiktheoretische Anliegen der Forschung von

Brigitte Bargetz zu umreißen, da dieses ihre Auffassung vonKritik grundlegend in-

formiert. Auch klangen einige kritische Züge ihrer Arbeit bereits an, die aufs Engs-

te mit ihrer Deutung des Politischen verwoben sind und folgend weiter expliziert

werden.Hinsichtlich einer queer-feministischenKritik brachte sichBargetz in zwei

miteinander zusammenhängende Debatten ein: in Beschäftigung mit einem neuen

feministischenMaterialismus zum einen zur Frage der Überwindung von (›negativer‹)

Kritik hin zur Postkritik; zum anderen zum reparative turn275, also der Diskussio-

nen um paranoide und reparative Lesarten kritischer Theorie, die in der Nachfolge

von Sedgwicks Essay aufkamen. Ich gehe davon aus, dass sich die Auffassung einer

Kritik politischerGefühle,wie sieBargetz vertritt, anhanddieser ihrerDebattenbei-

träge zeigt – inAbgrenzungnach außenhin zu einer ›benachbarten‹Denkströmung

des neuen feministischenMaterialismus sowie nach innen zu queer-feministischenDe-

batten zu reparativer Kritik.276

InBeschäftigungmit denArbeitenKarenBarads interpretierenBrigitte Bargetz

undSandrine Sanos das Aufkommen eines neuen feministischenMaterialismus als eine

Reaktion auf die Debatten zwischen klassischen und affirmativen Kritikauffassun-

gen. Barads Position kennzeichnet in diesem Zusammenhang eine Abkehr von dis-

273 Vgl. Bargetz 2014, S. 129.

274 Vgl. Bargetz 2014, S. 131ff.

275 Vgl. Wiegman 2014, S. 13.

276 Reparative Kritik bezieht sich an dieser Stelle auf jene Kritiken und kritische Theorien, die

sich im Anschluss an Sedgwick einer reparativen Lesart verschreiben.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


146 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

kursiven Symbol- oderNarrativsystemenhin (oder zurück) zurwirklichkeitskonsti-

tutiven Rolle vonMaterie. Dabei beansprucht ein feministischerMaterialismus wie

der Barads die cartesianische Teilung zwischen Geist und Körper ebenso zu über-

winden wie die zwischen Natur und Kultur und die zwischen Diskurs undMaterie.

In diesemZuge soll auch eine paranoide und sich auf Geschichte beziehendeKritik-

form revidiert werden:277

»I am not interested in critique. Inmy opinion, critique is over-rated, over-empha-

sized, and over-utilized, to the detriment of feminism. […] Critique is all too often

not a deconstructive practice, that is, a practice of reading for the constitutive ex-

clusions of those ideas we can not do without, but a destructive practice meant to

dismiss, to turn aside, to put someone or something down—another scholar, ano-

ther feminist, a discipline, an approach, et cetera. So this is a practice of negativity

that I think is about subtraction.«278

Barad hält dem eine andere Form entgegen, die in Addition undKreativität besteht,

sowie auf mögliche Zukünfte hin ausgerichtet ist. Sie nennt dieseDiffraction.279

Bargetz undSanos lesendieseHinwendung zu affirmativenund zukunftsorien-

tierten Zugängen zeitdiagnostisch und attestieren einem neuen feministischen Mate-

rialismusReaktion auf die derzeitige affektive Landschaft kritischerTheorie zu sein.

Diese sei, wie Autor:innen wie Sedgwick oder Wendy Brown darlegen, durch Me-

lancholie, Paranoia und Verzweiflung gekennzeichnet. Hieraus entspringe ein mo-

tivationalesGefühl, eine affektiveSehnsuchtneuer feministischerMaterialist:innen

nach Handlungsfähigkeit (Agency), die in theoretischen Vorschlägen wie der affir-

mativen Überwindung von Kritik oder Ideen postsouveräner Agency münden.280

Zusammen mit Sandrine Sanos problematisiert Bargetz die theorieimmanen-

ten und politischen Folgen einer solchen Überwindung von Kritik am Beispiel ei-

nes neuen feministischen Materialismus: Sie kritisieren, dass die Abkehr von ›negati-

ven‹ oder auch paranoiden Kritiken bedingt, auch ihre Erfolge, Weiterentwicklun-

gen und hart erkämpften Siege qua Kritik hinter sich zu lassen. Eine affirmative

(Post-)Kritik wie die Barads basiere somit auf der »Amnesie« einer politischen und

277 Vgl. Bargetz 2019a, S. 186.

278 Barad, Dolphijn, van der Tuin 2012, S. 49.

279 Als diffractive methodology bezeichnet Barad »a method of diffractively reading insights

through one another, building new insights, and attentively and carefully reading for dif-

ferences that matter in their fine details, together with the recognition that there intrinsic

to this analysis is an ethics that is not predicated on externality but rather entanglement.

Diffractive readings bring inventive provocations; they are good to think with. They are

respectful, detailed, ethical engagements« (Barad, Dolphijn, van der Tuin 2012, S. 50; vgl.

weiterführend Bargetz, Sanos 2020, S. 3ff.).

280 Vgl. Bargetz, Sanos 2020, S. 503ff.; Bargetz 2019a, S. 184f.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 147

wissenschaftlichen Genealogie postkolonialer und queer-feministischer Arbeit.281

Zudem scheint die Gewichtung von Materialität als gleichwertiger Dimension von

Wirklichkeitskonstitution jene Gesellschaftsverhältnisse zu verschleiern, die (post-

humane)Handlungsfähigkeit von vornherein verstellen.282 EinBeispiel dafür sehen

Bargetz und Sanos in der langanhaltenden Vernachlässigung neuer feministischer

Materialist:innen, sich mit den Diskussionen zu race auseinanderzusetzen.283 Bar-

getz undSanos sehen–zusammenfassend–mit der konzeptionellenÜberwindung

vonKategorienwieMacht,WiderstandundKritikdieGefahr einerDepolitisierung im

neuen feministischen Materialismus angelegt.284 Dieses Problem wird durch wei-

tere theorieimmanente Probleme konterkariert: So blockiere ein solcher Materia-

lismus den eigenen Anspruch auf Zukunftsorientierung und (posthumane) Agency,

indem Veränderbarkeit und historische Entwicklung letzten Endes auf die Dyna-

mik von Materie zurückgeführt werden. Diesen Umstand steigernd pflichtet Bar-

getz unter anderen Sara Ahmed bei,285 wenn diese fragt, wie ein solcher Materia-

lismus vor der Fetischisierung einer quasi metaphysischen Materialität gefeit sein

soll.286 Außerdem sieht Bargetz einen performativen Widerspruch in dieser Denk-

strömung verankert, beansprucht sie zwar, anthropozentrische Auffassungen von

Agency zu überwinden, scheitert jedoch in ihrer Theoriebildung und Wissenspro-

duktion an diesem, da sie hier durchaus anthropozentrisch argumentiert.287

Allerdings ist Bargetz nicht daran interessiert, den neuen feministischen Materia-

lismus gänzlich zu verwerfen, sondern schlägt dagegen vor, diesen als politische In-

terventionundErfindung zu lesen,die sich gegen eine rückbesinnendeMelancholie

oder paranoide Kritiken wendet. Insofern verkörpert der neue feministische Mate-

rialismus das politische Anliegen, den ›negativen‹ Status quo für alternative Auffas-

sungen zu öffnen. Bargetz identifiziert also eine Kritik im neuen feministischenMate-

rialismus, die weder einseitig durch Affirmation noch durchDissonanz operiert. Sie

fasst ihre Beobachtung wie folgt zusammen:

»[I]t suggests an understanding of critique, which always interrogates the condi-

tions of possibility of the political. This understanding requires to move beyond a

merely reparative or optimistic view and takes the ambivalences of political agen-

cy into account. […] new materialisms’ optimistic theoretical endeavour should

281 Bargetz, Sanos 2020, S. 509.

282 Vgl. Bargetz 2019a, S. 189.

283 Vgl. Bargetz, Sanos 2020, S. 509ff.

284 Vgl. Bargetz 2019a, S. 188.

285 Vgl. Ahmed 2008a, S. 32ff.

286 Vgl. Bargetz, Sanos 2020, S. 510.

287 Vgl. Bargetz 2019a, S. 188ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


148 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

not lead us to turn away from critique, but should entail both moments of affir-

mation and moments of dissonance.«288

Anhand des Zitates wird ersichtlich, dass Bargetz auch Kritik in der politischen

Grammatik der Gefühle verortet, in der unterschiedliche Logiken nicht nur Gefühle

orchestrieren und politisch fühlbar werden lassen, sondern auch Kritiken in unter-

schiedlichen affektiven Modi. Kritik und Gefühl – als abstrakte Gegenstände wie als

gelebte Praxis – sind also genuin gebunden an politische und historische Kontexte.

Bei Bargetz’ Beiträgen zum neuen feministischen Materialismus handelt es sich

nicht bloß um eine positionelle Abgrenzung, denn sie zeigt auch, wie ihre kri-

tisch machtsensible Affekttheorie am Beispiel dieser wissenschaftlich-politischen

Debatte operiert.

Das Zitat weist außerdem auf Bargetz’ Position zwischen den Diskussionsla-

gern paranoider und reparativer Kritik hin. Bargetz erwehrt sich dabei einer blo-

ßen Befürwortung einer der beiden Positionen. Sie folgt einerseits Sedgwick in ih-

rer Kritikdiagnose, lehnt aber andererseits ein einseitiges Affirmieren reparativer

Affekttheorie als Heilsversprechen ab. Zudem merkt sie an, dass Sedgwick – wie

auch Barad – in der Debatte oft auf eine affirmativ-reparative Lesart verkürzt wer-

den.289 Bargetz »moves away from either reparation or paranoia«290 und hält es für

irreführend, Gefühle auf eine ›positive‹ oder ›negative‹ Deutung zu reduzieren, zu

romantisieren oder zu delegitimieren.

Sie spricht sich hingegendafür aus,denBlick auf die ambivalente und sichwan-

delndeVerteilung291 vonGefühlen zu richten,ander ihreKritikauffassung ihrenAn-

satzpunkt findet:292

»Speaking of the distribution of emotions accentuates emancipation as a possi-

bility for criticizing and for interrupting the police’s disempowering and unequal

mode of governing, which appears in at least twofold way: in terms of differenti-

ally distributing emotions but also in terms of governing through emotions.«293

288 Bargetz 2019a, S. 191.

289 Vgl. Bargetz, Sanos 2020, S. 506; Bargetz 2015b, S. 581.

290 Bargetz 2015b, S. 585.

291 In Lektüre der Philosophie von Jacques Rancière entwickelt Bargetz das Konzept einer

Verteilung von Gefühlen, die sie wie folgt zusammenfasst: »The distribution of emotions

introduces a relation between politics and emotions that show how affect and emotions

are neither merely enabling nor simply an instrument of power relations. The distribution

of emotions can take into account how emotions are involved in governing those who have

no part, which has been (and still is) common (though differently) for devaluations and dis-

criminations related explicitly to gender, sexuality, class, nationality, and/or race« (Bargetz

2015b, S. 592).

292 Vgl. Bargetz 2015b, S. 581, 590.

293 Bargetz 2015b, S. 591.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 149

Indem Bargetz die politische Grammatik der Gefühle auf ihre gefühlte und durch
Gefühle operierenden Machtverhältnisse befragt, eröǲfnet sie die Möglichkeit, die-
se zu kritisieren und zu unterbrechen.Das Projekt einer politischenGrammatik der
Gefühle läuǼt so in Bargetz’ Forschungsansatz einer kritischmachtsensiblen AǱfekttheo-
rie294 zusammen, um »aǲfektive Mobilisierungen und Aǲfizierungen sowohl in ih-
rer Einbettung in Machtverhältnisse als auch als kritische und emanzipative Kräf-
te kenntlich zu machen.«295 Anstatt Gefühle entlang bekannter Dualismen zu be-
werten, besteht die kritischeUnternehmung für Bargetz darin, die politischenWir-
kungsweisen vonGefühlen aufzuzeigenund so für die vielfältigenErscheinungsfor-
men kritischer Alltagspraktiken oǲfen zu sein.296 Odermit Bargetz’ eigenenWorten:

»I suggest a queer feminist theory of aǳfective politics that considers the creative
moments of aǳfect as a means of solidarity and political mobilization while never
losing sight of how aǳfect is woven into the political and economic fabric and, thus,
how emotions are used to politically mobilize gender, sexuality, race, and class.«297

Bargetz’ kritisch machtsensible Aǲfekttheorie setzt voraus, dassȃeorie nicht auf
eine deskriptive Funktion reduziert ist, sondern eineWeise ist, sichmit Gegenwart
zu befassen.298 Eine solche kritische respektive Kritik ermöglichende Forschung ist
politisch und trägt derGeschichte feministischerKritikRechnung,ohne sich jedoch
auf diese oder gewisse Kritikmodi zu versteifen. Insofern handelt es sich um eine
queer-feministischeȃeorie aǲfektiver Politik.299 Sie schließt damit an das Lager af-
firmativerKritik an,die sie imKernals einePositionierunggegenüber einemmänn-
lich-westlichen, auf rationale Urteilsfindung reduzierten Kritikverständnis deutet,
das Kritik als gelebte Praxis ignoriert. Allerdings will sie die traditionsreiche Kritik
anMachtverhältnissendamit nicht aufgebenoder gar überwinden, sondern sie dar-
auǴhin befragen, was sie einem politisch-emanzipativen Projekt zu bieten hat.300

294 Bargetz weist darauf hin, dass sie bewusst nicht von einer ›machtkritischen‹ Theorie spricht,
da sie durch Machtsensibilität die Gleichzeitigkeit von Macht und Handlungsfähigkeit zum
Ausdruck bringen will. Zudem verweist sie so »auf einen Kritik- und Wahrnehmungsmodus
[…], der weder auf Macht noch auf Ermächtigung beschränkt ist« (Bargetz 2020, S. 36).

295 Bargetz 2020, S. 39.
296 Vgl. Bargetz 2020, S. 37–40.
297 Bargetz 2015b, S. 584.
298 Vgl. Bargetz 2019a, S. 185.
299 Vgl. Bargetz, Sanos 2020, S. 511; Bargetz 2015b, S. 593. Bargetz betont, dass es sich bei

ihrer Forschung nicht um eine Theorie queer-feministischer, aǳfektiver Politik handelt und
erhebt so einen aǳfekt- und politiktheoretisch weitreichenderen Anspruch (vgl. Bargetz
2015b, S. 593).

300 Vgl. Bargetz 2020, S. 39f.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


150 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Brigitte Bargetz bietet mit ihrer kritisch machtsensiblen Affekttheorie einen

Zugang, die komplexe politische Grammatik der Gefühle zu analysieren und in ih-

ren gewaltförmigenMachtverhältnissen zu hinterfragen. In diesem Fall ist Bargetz

auch das kritisierende Subjekt, das ihre Kritik im Modus des Fragens, Analysierens

und Politisierens auf die vergeschlechtlichten, rassistischen und klassistischen

Strukturen richtet, die sich durch Gefühle entfalten und zugleich gefühlt werden

(Objekt der Kritik). Dieser Kritik liegt eine Auffassung des Politischen zugrunde, in

der sich gewisse Machtordnungen qua Gefühl durchsetzen und in emanzipativen

Politiken hinterfragt werden (Kontext). Für Bargetz scheinen damit die impliziten

Kriterien ihrer Kritik in der Politisierung depolitisierter Machtverhältnisse, der

Sichtbarmachung diskriminierender Politiken und der Emanzipation Leidtragen-

der zu liegen. Dementsprechend thematisiert ihre Theorie Gefühle sowohl unter

ethischen Gesichtspunkten, fragt sie nach den politischen Umgangsweisen mit und

durch Gefühle in der Stabilisierung und Destabilisierung von Machtverhältnissen,

als auch unter epistemischen, denn sie rückkoppelt das Erfahren und Verstehen von

Gefühlen an ihre politische Bedeutung. Insofern operiert auch Brigitte Bargetz

in Distanz zu einer ontologischen Fundierung von Gefühlen, blickt anstelle dessen

darauf, was Gefühle politisch tun (können)301 undweist so auf ihre Uneindeutigkeit

hin.

3.7.2 Bargetz’ kritisch machtsensible Affekttheorie untersucht

(I) Was will die Theorie von Brigitte Bargetz leisten? Das Anliegen von Brigitte Bargetz

ist über einige Eckpunkte zusammenzufassen: Ihre politiktheoretische Forschung

ist eine, die zum einen selbst politisch ist; denn sie zielt darauf, bestehendeMacht-

verhältnisse darzulegen und so Möglichkeiten von emanzipativen Gegenpolitiken

zu eröffnen. Insofern zeigt sich das politische Anliegen einer Kritik an Macht- und

daraus folgendenHerrschaftsverhältnissen, die durch race, class und gender und den

in diesen kodierten Dualismen wirksam werden. Es handelt sich zudem um eine

politischeTheorie, die sich nicht in den Abstrakta wissenschaftlicherTheoreme ver-

lieren will, sondern Theorie als immer schon im menschlichen Alltag verortet be-

greift.302 Insofern ist ihre politischeTheorie eine wissenschaftskritische sowie eine

die Lebenspraxis affirmierende. Schließlich ist es eineTheorie, die Gefühle als poli-

tisch und uneindeutig exponiert, womit sie – zusammenmit anderen der hier ver-

sammelten Beiträge – an den Grundfesten einer alltagsverständlichen Auffassung

von Gefühlen rüttelt. Kritik stellt sich vor diesem Hintergrund als eine Praxis der

Befragung und Sichtbarmachung der eigenen affektiv-politischen Grenzen dar.

301 Vgl. Bargetz 2020, S. 40.

302 Vgl. Bargetz 2015a, S. 13–37.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 151

(II)Wiewerden ›Kritik‹ und ›Gefühl‹ in Bargetz’Theorie aufeinander bezogen? Eine Kri-

tik politischerGefühle liegt inmehrfacherHinsicht vor: BargetzmachtGefühle zum

Objekt ihrer kritischen, queer-feministischen Affektforschung (genitivus objectivus),

indemsie einerseits analysiert,wieGefühle zum Instrument derDurchsetzungund

des Erhaltens gewisser Macht- und Herrschaftsansprüche werden (Politik der Ge-

fühle). Bargetz befragt respektive kritisiert Gefühle also alsMittel oder Instrument,

was eine gewisseNähe zur Forschung von Illouz erahnen lässt.Gefühlserfahrungen

wie Euphorie oder Paranoia sind auch in der komplementären Perspektive (Politik

fühlen) Objekt von Kritik, wie die zeitdiagnostische Deutung des neuen feminis-

tischen Materialismus beispielhaft zeigt. Gefühle werden aus beiden Perspektiven

heraus zum Objekt, da Bargetz sie auf ihre ambivalente, teils uneindeutige politi-

sche Bedeutung hin befragt und so alternative Deutungen sichtbar macht. Ein sol-

ches genitiv-objektives Verständnis einer Kritik politischer Gefühle bedingt, dass

Gefühle nicht losgelöst von politischen Verhältnissen zu begreifen sind. Eine Kritik

an Gefühlen verweist demzufolge immer auf eine Kritik an den Machtverhältnis-

sen, mit denen die Gefühle untrennbar verbunden sind. Aus diesem Grund ist eine

Kritik politischer Gefühle nicht willkürlich hinsichtlich der Auswahl der kritisierten

Gefühle, sondern politisch motiviert.

Bargetz bezieht jedoch auch ein, dass ihre Kritik politischer Gefühle motivatio-

nal und modal durch Gefühle geprägt ist (genitivus subjectivus). Zum einen ist sie als

politische Forscherin selbst in die gesellschaftlichen Verhältnisse eingebunden, in

denen Gefühle in gewisser Weise verteilt sind und sich in sie als Subjekt einschrei-

ben. Sie ist –mit anderenWorten – selbst fühlende Forscherin. Zum anderen zeigt

Bargetz’ Beschäftigung mit dem reparative turn, dass sie nicht nur voraussetzt, dass

Kritik grundlegend affektiv geprägt ist, sondern auch, dass es nicht nur einen Mo-

dus gibt –geschweige denn, dass dieser klar definierbarwäre.Die Kritik politischer

Gefühle von Bargetz sensibilisiert somit – wie auch Sedgwick – für die Vielfalt an

Kritiken sowie die Vielfalt affektiver Modi jeder dieser Kritiken. Zudem macht sie

deutlich, dass ein solcher affektiver Modus auch ambivalent oder widersprüchlich

sein kann, dass Kritik, so sehr sie sich auch der Emanzipation verschreibt, dieser

nicht unbedingt förderlich sein muss.

(III)WelcheWiderstände birgt Bargetz’Theorie als Kritik politischerGefühle? Auch hier

will ich zwei Aspekte herausgreifen: Zumeinen besteht eine der Stärken vonBargetz’

Auffassung darin, verschiedene mögliche Kritiken der Gefühle in ihren Untersu-

chungen einer politischen Grammatik der Gefühle zu berücksichtigen. So themati-

siert sieGefühlewieWut undAblehnung in den emanzipativenPolitiken derGefüh-

le sozialer Bewegungen303 oder feministischer Kritik.304 Allerdings macht sie ihre

eigene Forschung zwar zum politischen Gegenstand, thematisiert jedoch nicht die

303 Vgl. Bargetz 2012, S. 181ff.

304 Vgl. Bargetz, Sanos 2020, S. 512.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


152 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

affektivenModi,die in ihrer kritischen respektiveKritik ermöglichendenForschung

bedeutsam sind. Es mag deshalb so wirken, als halte sie eine wissenschaftlich-ent-

emotionalisierte Distanz zu ihrem Forschungsgegenstand aufrecht. Folgt man ih-

remAnsatz, ließe sich dagegen allenfalls einwenden,dass es sich– insbesondere bei

einem langjährigen Forschungsvorhaben – weder um eine einzelne, affektive Dis-

position wie Paranoia oderWut handeln kann noch um eine affirmative Exhibition

von Gefühlen. Als Forscherin und Kritikerin ist Bargetz selbst in die Logiken einer

politischenGrammatikderGefühle verwoben.AusdiesemGrundmacht sie ihr poli-

tisches, queer-feministisches Anliegen an verschiedenen Stellen deutlich. Politisch

involviert sein bedeutet entsprechend auch emotional involviert zu sein (und umge-

kehrt).

Ein zweiterWiderstand schließt hier an: Ich fragemich hinsichtlich Bargetz’ kri-

tischer Befragung, ob, und falls, was für Veränderungs- und/oder Gestaltungsmög-

lichkeiten daraus erwachsen, dass Gefühle politisch erklärt werden. IndemBargetz

Gefühle auf ihre politische Bedingtheit zurückführt, ermöglicht ihre gefühlspoli-

tische Analyse gewisse Gefühlserfahrungen von Delegitimierung zu befreien oder

deren Kontingenz darzulegen. Erst durch die Intervention in die politischen Ver-

hältnisse erlangt ein Subjekt also einen anderen Zugang zu den eigenen Gefühlen.

Dieser Verbindung Ausdruck zu verleihen ist eine der Stärken ihres Ansatzes. Aller-

dingsbleibt unberücksichtigt, inwiefernesderArbeit andenGefühlen selbst bedarf,

um überhaupt in politische Verhältnisse zu intervenieren. Ich denke hier an politi-

sche Gefühle, denen gegenüber sich ein Subjekt als handlungsunfähig begreift, die

ihm authentisch scheinen oder eine hohe affektive Trägheit aufweisen – Depressi-

on, Einsamkeit, Angst, aber auch Hoffnung oder Liebe etc. Solche Gefühle mögen

politische Verhältnisse stabilisieren oder verhindern, dass sich Menschen mitein-

ander solidarisieren. Welche Bedeutung kommt einer Kritik der Gefühlserfahrun-

gen zu, die es erst ermöglicht, politische Verhältnisse zu erfassen und zu gestalten?

Im Hinblick auf ein mögliches ›Umfühlen‹ als Bedingung politischer Intervention

bedarf Bargetz’ Kritik politischer Gefühle einer Ergänzung, auf die ich im fünften

Kapitel dieser Arbeit zu sprechen kommen will.

(IV)Welche Anregungen bietet Bargetz’Theorie als Kritik politischer Gefühle für die Ent-

wicklung eines eigenenAnsatzes? Von den verschiedenen Anregungen, diemir Bargetz’

Theorie bietet, will ich an dieser Stelle zwei hervorheben: Zum einen die Bedeu-

tung, die Gefühlen im und durch das Politische zukommt. Das soll nicht heißen,

dass Bargetz die erste wäre, die diese Bedeutung anführt;305 doch zeigt ihr Ansatz

mehr als die zuvor angeführten Auffassungen in diesem Kapitel, dass eine Kritik

politischer Gefühle nicht notwendig eine abstrakte theoretische Spielerei oder eine

selbstreferenzielle Gefühlsbearbeitung darstellen muss. Eine Kritik politischer Ge-

fühle kann für verschiedene Subjekte einer Gesellschaft politisch relevant sein und

305 Vgl. bspw. Penz, Sauer 2016, S. 47ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 153

den Ausgangspunkt für queer-feministische, antirassistische, wissenschaftliche

oder lebenspraktische Politiken bilden. Kritiken politischer Gefühle setzen also

dort an – und hier würde Walzer wohl Bargetz zustimmen –, wo sich die Macht-

und Herrschaftsverhältnisse einer Gesellschaft entfalten. Wenn politische Gefühle

Menschen also in ihrem alltäglichen Leben betreffen, dann stellen Kritiken an und

durch Gefühle ein Instrument dar, jene Verhältnisse zu verändern und so ggf. einen

anderen Zugang zur eigenen Affektivität zu entwickeln.

Eine zweite Anregung betrifft den Vielfaltsgedanken, den ich bereits als Anre-

gung zu Sedgwicks Essay erläuterte. Sedgwick tritt in ihrem Essay für eine plura-

le Auffassung von Affekttheorien ein, die in dermentalen Ökologie einesMenschen

konkurrieren.AusdiesemGrundkonterkariert und ergänzt sie die paranoide Lesart

durch eine reparative. Eine solche Pluralisierung macht auch Bargetz mit ihrer po-

litischenGrammatik derGefühle stark.306 Gefühle sind dabei nicht nur als intraper-

sonale Affekttheorien vielfältig und uneindeutig, sondern auch als gesellschaftlich

wirksamepolitischeGrammatik,diemenschlichesLebenorganisiert.DieVielfalt an

Ansätzen zu Kritiken der Gefühle ist dementsprechend kein Zeichen mangelnder

theoretischer Anstrengungen, sondern ein konstitutives Merkmal der politischen

und phänomenalen Vielfalt von Gefühl und Kritik. Die Frage, die sich damit wieder-

holt an den einzelnen Sätzen und Regeln der politischen Grammatik aufwirft, ist

diese: Welcher Kritiken politischer Gefühle bedarf es hier?

3.8 Kritiken politischer Gefühle: eine vergleichende Übersicht

306 Vgl. Koivunen 2010, S. 9, 23; Love 2010, S. 236.

307 Ich beziehe mich hierbei auf die Ausführungen des ersten Kapitels, in dem ich entlang der

folgenden Fragen Gefühl skizziert habe: Zum ontologischen Status: ›Was ist das Wesen der

Gefühle?‹; zum epistemischen Status: ›Was lässt sich über Gefühle wissen?‹; zum ethischen

Status: ›Wie umgehen mit Gefühlen?‹.

308 Hier greife ich auf die fünf Dimensionen des zweiten Kapitels zurück, anhand derer ich

einen Einblick in Kritik gegeben habe: Subjekt: ›Wer oder was kritisiert?‹; Objekt: ›Was wird

kritisiert?‹; Kriterium: ›Was ist ein Kriterium?‹ Modus: ›Auf welche Art und Weise vollzieht

sich Kritik?‹; Kontext: ›Wie ist Kritik ausgerichtet?‹.

Am Ende meiner Untersuchung von sechs unterschiedlichen Kritiken politischer

Gefühle möchte ich die Ergebnisse zugunsten der Nachvollziehbarkeit und eines

kurzweiligen Überblicks zusammenfassen. Ein solcher Überblick ist jedoch – wie

zuvor bereits erwähnt –mit einer gewissenVorsicht zu genießen, reduziert er kom-

plexe Argumentationsketten auf wenige Stichpunkte. Eine Lektüre der Originaltex-

te empfiehlt sich daher.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


154 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

T
h
e
o
ri
e
/A
n
sa
tz

V
e
rb
u
n
d
e
n
-i
n
te
rp
re
ta
ti
ve
G
e
se
ll
sc
h
a
ft
sk
ri
ti
k
(M

ic
h
a
e
lW

a
lz
e
r)

P
o
st
n
o
rm

a
ti
ve
K
ri
ti
k
a
u
th
e
n
ti
sc
h
e
r
G
e
fü
h
le
(E
va
Il
lo
u
z)

A
n
a
ly
ti
sc
h
e
r

S
ch
w
e
rp
u
n
k
t

G
e
se
ll
sc
h
a
ft
sk
ri
ti
k
,M

a
ch
t-
u
n
d
H
e
rr
sc
h
a
ft
sk
ri
ti
k
.

S
o
zi
o
lo
g
is
ch
e
K
ri
ti
k
,S
o
zi
a
lk
ri
ti
k
.

G
e
fü
h
l(
si
e
h
e
K
a
p
it
e
l

1.
)3
0
7
:T
h
e
m
a
ti
si
e
rt
…

…
d
e
n
e
th
is
ch
e
n
S
ta
tu
s
vo
n
G
e
fü
h
le
n
.

…
g
e
ri
n
g
fü
g
ig
d
e
n
e
p
is
te
m
is
ch
e
n
S
ta
tu
s
vo
n
G
e
fü
h
le
n
.

…
d
e
n
e
th
is
ch
e
n
u
n
d
e
p
is
te
m
is
ch
e
n
S
ta
tu
s
vo
n
G
e
fü
h
le
n
.

K
ri
ti
k
(s
ie
h
e
K
a
p
it
e
l

2
.)
30
8
:D
im

e
n
si
o
n
a
li
tä
t

d
e
r
T
h
e
o
ri
e
n

S
u
bj
ek
t:
›g
u
te
‹K
ri
ti
ke
r:
in
n
e
n

O
bj
ek
t:
M
a
ch
t-
u
n
d
H
e
rr
sc
h
a
ft
sv
e
rh
ä
lt
n
is
se
u
n
d
d
a
s
V
e
rh
a
lt
e
n

D
ri
tt
e
r,
d
a
s
d
ie
V
e
rh
ä
lt
n
is
se
re
p
ro
d
u
zi
e
rt
.

K
ri
te
ri
u
m
:e
n
ts
p
re
ch
e
n
d
d
e
n
m
o
ra
li
sc
h
e
n
K
u
lt
u
re
n
.

M
od
u
s:
in
te
rp
re
ta
ti
v,
so
zi
a
lk
o
m
m
u
n
ik
a
ti
v
u
n
d
in
vo
lv
ie
rt
.

K
on
te
xt
:K
ri
ti
k
a
u
f
u
n
d
d
u
rc
h
d
ie
g
e
se
ll
sc
h
a
ft
li
ch
e
Im

m
a
n
e
n
z

(a
u
s)
g
e
ri
ch
te
t.

S
u
bj
ek
t:
S
o
zi
a
lf
o
rs
ch
e
r:
in
n
e
n
,i
n
d
ir
e
k
t
d
ie
(G
e
g
e
n
-)
G
e
sc
h
ic
h
te
vi
a

M
e
d
iu
m
.

O
bj
ek
t:
a
u
th
e
n
ti
sc
h
e,
w
a
h
re
,u
n
u
m
st
ö
ß
li
ch

sc
h
e
in
e
n
d
e
G
e
fü
h
le
a
ls

G
e
fü
h
ls
w
a
re
n
so
w
ie
d
e
re
n
P
ro
d
u
k
ti
o
n
sb
e
d
in
g
u
n
g
e
n

(A
u
th
e
n
ti
zi
tä
ts
d
is
p
o
si
ti
v)
.

K
ri
te
ri
u
m
:V
e
rs
te
h
e
n
u
n
d
In
fr
a
g
e
st
e
ll
e
n
vo
n
G
e
fü
h
le
n
a
ls
m
ö
g
li
ch
e
r

E
ff
e
k
t
e
in
e
r
(G
e
g
e
n
-)
G
e
sc
h
ic
h
te
.

M
od
u
s:
h
is
to
ri
sc
h
e
D
is
p
o
si
ti
va
n
a
ly
se
u
n
d

(G
e
g
e
n
-)
G
e
sc
h
ic
h
ts
sc
h
re
ib
u
n
g
,w

is
se
n
sc
h
a
ft
li
ch

d
is
ta
n
zi
e
rt
;z
u
g
le
ic
h

rh
e
to
ri
sc
h
a
ffi
zi
e
re
n
d
u
n
d
G
e
fü
h
le
d
e
r
R
e
zi
p
ie
n
t:
in
n
e
n

e
rn
st
n
e
h
m
e
n
d
.

K
on
te
xt
:K
ri
ti
k
d
u
rc
h
ka
p
it
a
li
st
is
ch
e
G
e
fü
h
ls
ö
ko
n
o
m
ie
a
u
sg
e
ri
ch
te
t.

W
a
s
w
il
ld
ie
T
h
e
o
ri
e

le
is
te
n
?

E
in
e
in
te
rp
re
ta
ti
ve
G
e
se
ll
sc
h
a
ft
sk
ri
ti
k
,d
ie
a
u
f
Tu
g
e
n
d
e
n

g
rü
n
d
e
t,
d
ie
M
e
n
sc
h
e
n
m
it
e
in
a
n
d
e
r
ve
rb
in
d
e
n
u
n
d
e
in
e
n

ra
d
ik
a
le
n
A
b
st
a
n
d
ü
b
e
rb
rü
ck
e
n
.

D
a
s
D
il
e
m
m
a
,d
e
m
n
a
ch

a
u
th
e
n
ti
sc
h
e
G
e
fü
h
le
zu
g
le
ic
h
O
b
je
k
t
u
n
d

V
o
ra
u
ss
e
tz
u
n
g
e
in
e
r
K
ri
ti
k
d
a
rs
te
ll
e
n
,i
n
e
in
e
m
e
ig
e
n
st
ä
n
d
ig
e
n

K
o
n
ze
p
t
a
u
fl
ö
se
n
.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 155

W
ie
w
e
rd
e
n
›K
ri
ti
k
‹u
n
d

›G
e
fü
h
l‹
in
d
e
r

je
w
e
il
ig
e
n
T
h
e
o
ri
e

a
u
fe
in
a
n
d
e
r
b
e
zo
g
e
n
?

g
e
n
it
iv
u
s
o
b
je
ct
iv
u
s:
K
ri
ti
k

a
n
G
e
fü
h
le
n
in
W
a
lz
e
rs

A
n
sa
tz
a
ll
e
n
fa
ll
s
im

p
li
zi
t
(d
a

m
o
ra
li
sc
h
e
K
u
lt
u
re
n

h
yp
o
th
e
ti
sc
h
a
u
ch

G
e
fü
h
ls
k
u
lt
u
re
n
se
in

kö
n
n
e
n
).

g
e
n
it
iv
u
s
su
b
je
ct
iv
u
s:
Fo
k
u
s

a
u
f
e
in
e
r
G
e
se
ll
sc
h
a
ft
sk
ri
ti
k

fö
rd
e
rl
ic
h
e

Tu
g
e
n
d
e
n
/L
e
id
e
n
sc
h
a
ft
e
n

(M
u
t,
M
it
le
id
,e
in
g
u
te
s
A
u
g
e
)

u
n
d
h
in
d
e
rl
ic
h
e
(S
ch
u
ld
,

S
e
lb
st
h
a
ss
u
n
d
a
n
d
e
re
).

g
e
n
it
iv
u
s
o
b
je
ct
iv
u
s:

K
ri
ti
k
a
n
n
a
tü
rl
ic
h

sc
h
e
in
e
n
d
e
n
,

a
u
th
e
n
ti
sc
h
e
n
G
e
fü
h
le
n
,

G
e
fü
h
ls
w
a
re
n
u
n
d

A
u
th
e
n
ti
zi
tä
ts
d
is
p
o
si
ti
v.

g
e
n
it
iv
u
s
su
b
je
ct
iv
u
s:

K
ri
ti
kd
il
e
m
m
a
P
ro
b
le
m
a
ti
si
e
ru
n
g
vo
n

a
u
th
e
n
ti
sc
h
e
n
G
e
fü
h
le
n
a
ls

A
u
sg
a
n
g
sp
u
n
k
t
vo
n
K
ri
ti
k
.

›R
h
e
to
ri
sc
h
e
r
E
ff
e
k
t‹
u
n
d

›E
rn
st
n
e
h
m
e
n
d
e
r
G
e
fü
h
le
b
e
te
il
ig
te
r

A
k
te
u
r:
in
n
e
n
‹a
ls
Le
it
li
n
ie
n

p
o
st
n
o
rm

a
ti
ve
r
K
ri
ti
k
.

W
ie
G
e
fü
h
le
g
e
n
a
u
im

K
ri
ti
si
e
re
n

w
ir
ke
n
,b
le
ib
t
u
n
k
la
r.

W
e
lc
h
e
W
id
e
rs
tä
n
d
e

b
ir
g
t
d
ie
je
w
e
il
ig
e

T
h
e
o
ri
e
a
ls
K
ri
ti
k

p
o
li
ti
sc
h
e
r
G
e
fü
h
le
?

G
e
fü
h
le
a
u
f
e
in
e
ve
rb
in
d
e
n
d
e
Fu
n
k
ti
o
n
re
d
u
zi
e
rt
.

A
u
f-
u
n
d
A
b
w
e
rt
u
n
g
sp
e
zi
fi
sc
h
e
r
G
e
fü
h
le
:N

u
r
d
ie
G
e
fü
h
le
,d
ie

M
e
n
sc
h
e
n
ve
rb
in
d
e
n
,s
in
d
d
e
r
G
e
se
ll
sc
h
a
ft
sk
ri
ti
k
fö
rd
e
rl
ic
h
.

U
n
k
ri
ti
sc
h
g
e
g
e
n
ü
b
e
r
d
e
m
A
ffi
zi
e
ru
n
g
sg
e
sc
h
e
h
e
n
,d
a
s
in

G
e
g
e
n
e
rz
ä
h
lu
n
g
e
n
a
u
sg
e
lö
st
w
e
rd
e
n
so
ll
(r
h
e
to
ri
sc
h
e
r
E
ff
e
k
t)
.

A
n
st
a
tt
e
in
e
r
n
o
rm

a
ti
ve
n
P
o
si
ti
o
n
b
e
g
rü
n
d
e
t
Il
lo
u
z
e
in
e
so
zi
a
l

p
ri
vi
le
g
ie
rt
e
P
o
si
ti
o
n
d
is
ta
n
zi
e
rt
e
r
W
is
se
n
sc
h
a
ft
le
r:
in
n
e
n
.

P
o
st
n
o
rm

a
ti
ve
K
ri
ti
k
w
ir
d
b
e
iI
ll
o
u
z
se
lb
st
g
e
fü
h
ls
w
a
re
n
fö
rm

ig
.

W
e
lc
h
e
b
e
so
n
d
e
re
n

A
n
re
g
u
n
g
e
n
b
ie
te
t
d
ie

je
w
e
il
ig
e
T
h
e
o
ri
e
a
ls

K
ri
ti
k
p
o
li
ti
sc
h
e
r

G
e
fü
h
le
fü
r
d
ie

E
n
tw
ic
k
lu
n
g
e
in
e
s

e
ig
e
n
e
n
A
n
sa
tz
e
s?

G
e
n
e
re
ll
e
O
ff
e
n
h
e
it
g
e
g
e
n
ü
b
e
r
Le
id
e
n
sc
h
a
ft
e
n
p
e
r
se
a
ls

G
e
g
e
n
p
o
si
ti
o
n
zu

e
in
e
r
o
b
je
k
ti
v-
ra
ti
o
n
a
le
n
K
ri
ti
ka
u
ff
a
ss
u
n
g
.

W
a
lz
e
r
ve
rd
e
u
tl
ic
h
t
d
ie
le
id
e
n
sc
h
a
ft
li
ch
e
B
e
d
in
g
th
e
it
vo
n

K
ri
ti
ke
r:
in
n
e
n
u
n
d
ih
re
n
K
ri
te
ri
e
n
.

Im
m
a
n
e
n
z:
A
u
th
e
n
ti
sc
h
e
G
e
fü
h
le
e
n
ts
te
h
e
n
im

Z
u
sa
m
m
e
n
w
ir
ke
n

vo
n
R
ä
u
m
e
n
,a
rt
e
fa
k
ti
sc
h
e
n
O
b
je
k
te
n
u
n
d
su
b
je
k
ti
v-
le
ib
li
ch
e
n

V
o
rg
e
sc
h
ic
h
te
n
;e
in
e
K
ri
ti
k
p
o
li
ti
sc
h
e
r
G
e
fü
h
le
is
t
d
u
rc
h
a
ff
e
k
ti
ve

D
yn
a
m
ik
ge
pr
äg
t,
au
f
d
ie
se
ge
ri
ch
te
t
u
n
d
be
da
rf
d
ie
se
r
in
so
fe
rn
.

H
is
to
ri
sc
h
e
U
n
te
rs
u
ch
u
n
g
:K
ri
ti
k
p
o
li
ti
sc
h
e
r
G
e
fü
h
le
a
ls

(G
e
g
e
n
-)
G
e
sc
h
ic
h
ts
sc
h
re
ib
u
n
g
.

D
ie
Fr
a
g
e
d
e
s
a
rc
h
im

e
d
is
ch
e
n
P
u
n
k
te
s
e
in
e
r
K
ri
ti
k
p
o
li
ti
sc
h
e
r

G
e
fü
h
le
.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


156 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

T
h
e
o
ri
e
/A
n
sa
tz

K
ri
ti
sc
h
e
s
D
e
n
ke
n
u
n
d
S
e
lb
st
a
n
a
ly
se
(D
id
ie
r
E
ri
b
o
n
)

A
ffi
rm

a
ti
ve
K
ri
ti
k
(B
ri
a
n
M
a
ss
u
m
i)

A
n
a
ly
ti
sc
h
e
r

S
ch
w
e
rp
u
n
k
t

S
e
lb
st
-
u
n
d
S
o
zi
a
lk
ri
ti
k
.

D
is
k
u
rs
k
ri
ti
k
,e
xp
e
ri
m
e
n
te
ll
e
K
ri
ti
k
.

G
e
fü
h
l(
si
e
h
e
K
a
p
it
e
l1
.)
:

T
h
e
m
a
ti
si
e
rt
…

…
d
e
n
e
th
is
ch
e
n
u
n
d
e
p
is
te
m
is
ch
e
n
S
ta
tu
s
vo
n
G
e
fü
h
le
n
.

…
d
e
n
o
n
to
lo
g
is
ch
e
n
S
ta
tu
s
vo
n
G
e
fü
h
le
n
.D
a
ra
u
s
a
b
g
e
le
it
e
t,
d
e
n

e
p
is
te
m
is
ch
e
n
u
n
d
e
th
is
ch
e
n
S
ta
tu
s
vo
n
G
e
fü
h
le
n
.

K
ri
ti
k
(s
ie
h
e
K
a
p
it
e
l2
.)
:

D
im

e
n
si
o
n
a
li
tä
t
d
e
r

T
h
e
o
ri
e
n

S
u
bj
ek
t:
e
in
S
u
b
je
k
t
(h
ie
r
E
ri
b
o
n
).

O
bj
ek
t:
d
ie
S
u
b
je
k
ti
vi
tä
t
(i
n
k
l.
G
e
fü
h
le
n
)
d
e
s
k
ri
ti
si
e
re
n
d
e
n

S
u
b
je
k
te
s
so
w
ie
d
ie
d
a
ri
n
zu
m
A
u
sd
ru
ck
ko
m
m
e
n
d
e
n

g
e
se
ll
sc
h
a
ft
li
ch
e
n
U
rt
e
il
e.

K
ri
te
ri
u
m
:S
e
lb
st
ve
rs
te
h
e
n
,g
g
f.
H
o
ff
n
u
n
g
a
u
f

Ü
b
e
rw
in
d
u
n
g
/U
m
w
id
m
u
n
g
d
e
r
e
ig
e
n
e
n
S
u
b
je
k
ti
vi
tä
t.

M
od
u
s:
S
u
b
je
k
ti
vi
tä
ts
a
n
a
ly
se
,h
is
to
ri
sc
h
e
S
e
lb
st
a
n
a
ly
se
u
n
d

S
ch
re
ib
e
n
.

K
on
te
xt
:K
ri
ti
k
d
u
rc
h
g
e
se
ll
sc
h
a
ft
li
ch
e
U
rt
e
il
e
a
u
sg
e
ri
ch
te
t.

S
u
bj
ek
t:
e
in
S
u
b
je
k
t.

O
bj
ek
t:
d
is
k
u
rs
iv
e
D
e
u
tu
n
g
ss
ch
e
m
a
ta
,d
a
ru
n
te
r
E
m
o
ti
o
n
e
n
.

K
ri
te
ri
u
m
:F
re
ih
e
it
im

p
ro
ze
ss
u
a
le
n
A
ff
e
k
tg
e
sc
h
e
h
e
n
.

M
od
u
s:
e
xp
e
ri
m
e
n
te
ll
e
E
rf
a
h
ru
n
g
e
n
.

K
on
te
xt
:K
ri
ti
k
d
u
rc
h
g
e
se
ll
sc
h
a
ft
li
ch
-d
is
k
u
rs
iv
e
D
e
u
tu
n
g
ss
ch
e
m
a
ta

u
n
d
A
ff
e
k
tg
e
sc
h
e
h
e
n
a
u
sg
e
ri
ch
te
t.

W
a
s
w
il
ld
ie
T
h
e
o
ri
e

le
is
te
n
?

D
a
s
e
ig
e
n
e
S
e
lb
st
in
se
in
e
r
so
zi
a
le
n
D
e
te
rm

in
a
ti
o
n
u
n
d
d
e
n

d
a
ri
n
im

p
li
zi
te
n
G
e
fü
h
le
n
ve
rs
te
h
e
n
.

D
a
s
A
ff
e
k
tg
e
sc
h
e
h
e
n
s
a
ffi
rm

ie
re
n
u
n
d
d
a
d
u
rc
h
vo
n
d
is
k
u
rs
iv
e
n

O
rd
n
u
n
g
e
n
b
e
fr
e
ie
n
.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 157

W
ie

w
er

de
n

›K
rit

ik
‹u

nd
›G

ef
üh

l‹
in

de
r

je
w

ei
lig

en
Th

eo
rie

au
fe

in
an

de
rb

ez
og

en
?

ge
ni

tiv
us

ob
je

ct
iv

us
:

de
sk

rip
tiv

;K
rit

ik
an

Ge
fü

hl
en

in
di

re
kt

,d
a

di
es

e
le

di
gl

ic
h

Au
sd

ru
ck

ge
se

lls
ch

aǽ
tli

ch
er

U
rt

ei
le

si
nd

.

ge
ni

tiv
us

su
bj

ec
tiv

us
:

ge
ge

nw
är

tig
es

Ge
fü

hl
se

rle
be

n
al

sm
ot

iv
at

io
na

le
r

Au
sg

an
gs

pu
nk

te
in

er
Se

lb
st

an
al

ys
e;

Ge
fü

hl
e

be
gl

ei
te

n
de

n
M

od
us

de
rS

el
bs

ta
na

ly
se

un
d

w
er

de
n

al
ss

ol
ch

e
w

ie
de

rz
u

ih
re

m
Ge

ge
ns

ta
nd

.

ge
ni

tiv
us

ob
je

ct
iv

us
:E

m
ot

io
ne

n
al

sA
ǳfe

kt
er

fa
hr

un
ge

n
be

gr
en

ze
nd

e
D

eu
tu

ng
ss

ch
em

a
si

nd
O

bj
ek

ta
ǳfi

rm
at

iv
er

Kr
iti

k.

Aǳ
fe

kt
e

si
nd

vo
rs

oz
ia

l,
on

to
lo

gi
sc

h
un

d
ep

is
te

m
is

ch
en

tz
og

en
,w

es
ha

lb
si

e
ge

ne
re

ll
ni

ch
tz

um
O

bj
ek

tv
on

Kr
iti

k
w

er
de

n
kö

nn
en

.

ge
ni

tiv
us

su
bj

ec
tiv

us
:

Em
ot

io
ne

n
be

gr
en

ze
n

da
s

Po
te

nz
ia

la
ǳfi

rm
at

iv
er

Kr
iti

k
un

d
w

er
de

n
ko

nz
ep

tio
ne

ll
ge

ge
nü

be
rd

em
Aǳ

fe
kt

ge
sc

he
he

n
ne

gi
er

t.

Aǳ
fe

kt
e

be
gr

ün
de

n
aǳ

fir
m

at
iv

e
Kr

iti
k

un
d

ko
m

m
en

in
ih

rz
um

Au
sd

ru
ck

.

W
el

ch
e

W
id

er
st

än
de

bi
rg

td
ie

je
w

ei
lig

e
Th

eo
rie

al
sK

rit
ik

po
lit

is
ch

er
Ge

fü
hl

e?

Re
du

kt
io

n
au

f›
ne

ga
tiv

e‹
Ge

fü
hl

e
un

d
Le

id
en

se
rf

ah
ru

ng
en

.

Re
ze

pt
io

ns
pr

ob
le

m
at

ik
:

•
W

id
er

sp
ru

ch
zw

is
ch

en
Ex

pr
es

si
on

vo
n

Ge
fü

hl
en

un
d

ih
re

r
Ü

be
rw

in
du

ng
/U

m
w

id
m

un
g.

•
Ge

fa
hr

de
r

un
kr

iti
sc

he
n

Id
en

tifi
ka

tio
n

de
r

Re
zi

pi
en

t:i
nn

en
m

it
ei

ne
m

kr
iti

sc
he

n
Pr

oj
ek

td
er

Se
lb

st
an

al
ys

e.

U
nk

la
re

rS
til

de
rS

el
bs

ta
na

ly
se

er
sc

hw
er

tN
ac

hv
ol

lz
ie

hb
ar

ke
it.

Re
du

kt
io

n
au

f›
po

si
tiv

‹-a
ǳfi

rm
at

iv
e

Er
fa

hr
un

ge
n.

Au
fw

er
tu

ng
ei

ne
rv

or
di

sk
ur

si
ve

n
Aǳ

fe
kt

on
to

lo
gi

e:

•
Re

du
kt

io
n

vo
n

Kr
iti

k
au

f
di

e
ge

fü
hl

te
D

iǳf
er

en
z

zw
is

ch
en

D
is

ku
rs

un
d

ni
ch

t-
di

sk
ur

si
ve

n
Er

fa
hr

un
ge

n.
Kr

iti
k

w
ird

zu
m

va
ge

n
Ge

fü
hl

,d
as

et
w

as
an

de
rs

is
ta

ls
so

ns
t.

•
M

as
su

m
il

ie
st

di
e

aǳ
fir

m
at

iv
e

Kr
iti

k
ni

ch
ta

ls
Er

fa
hr

un
g

be
gr

en
-

ze
nd

en
D

is
ku

rs
,w

en
de

ts
ie

al
so

ni
ch

tg
eg

en
si

e
se

lb
st

.

W
el

ch
e

be
so

nd
er

en
An

re
gu

ng
en

bi
et

et
di

e
je

w
ei

lig
e

Th
eo

rie
al

s
Kr

iti
k

po
lit

is
ch

er
Ge

fü
hl

e
fü

rd
ie

En
tw

ic
kl

un
g

ei
ne

s
ei

ge
ne

n
An

sa
tz

es
?

Se
lb

st
kr

iti
k

al
sk

rit
is

ch
e

Be
fr

ag
un

g
de

re
ig

en
en

Ge
fü

hl
e

be
di

ng
t

ke
in

e
st

ar
ke

no
rm

at
iv

e
od

er
no

tw
en

di
g

so
zi

al
-p

riv
ile

gi
er

te
Kr

iti
ke

r:i
nn

en
po

si
tio

n.

Em
ot

io
na

l-b
io

gr
afi

sc
he

rS
ch

re
ib

st
il

st
el

lt
ra

tio
na

l-
ob

je
kt

iv
ie

re
nd

e
Au

ǳfa
ss

un
ge

n
w

is
se

ns
ch

aǽ
tli

ch
en

Vo
rg

eh
en

si
n

Fr
ag

e
(ä

hn
lic

h
w

ie
Se

dg
w

ic
k)

.

En
tt

ab
ui

si
er

un
g

vo
n

Le
id

en
se

rf
ah

ru
ng

en
;s

ie
si

nd
ni

ch
t›

ne
ga

tiv
‹,

so
nd

er
n

st
oß

en
Kr

iti
ke

n
an

un
d

ko
m

m
en

in
ih

ne
n

zu
m

Au
sd

ru
ck

.

D
er

Vo
rs

ch
la

g
m

it
aǳ

fir
m

at
iv

er
Kr

iti
k

de
rI

m
m

an
en

zd
is

ku
rs

iv
er

D
eu

tu
ng

zu
en

tk
om

m
en

un
d

so
ei

n
(a

nd
er

es
)F

üh
le

n
zu

er
m

ög
lic

he
n.

D
ie

H
in

w
en

du
ng

zu
Al

lta
gs

pr
ak

tik
en

ge
ge

nü
be

ra
uf

w
än

di
ge

n
Kr

iti
kv

er
fa

hr
en

.

Aǳ
fe

kt
iv

-k
ör

pe
rli

ch
e

O
ǳfe

nh
ei

t,
si

ch
aǳ

fiz
ie

re
n

zu
la

ss
en

.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


158 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

T
h
e
o
ri
e
/A
n
sa
tz

R
e
p
a
ra
ti
ve
s
Le
se
n
vo
n
u
n
d
m
it
P
a
ra
n
o
ia
(E
ve
K
.S
e
d
g
w
ic
k
)

E
in
e
k
ri
ti
sc
h
m
a
ch
ts
e
n
si
b
le
A
ff
e
k
tt
h
e
o
ri
e
(B
ri
g
it
te
B
a
rg
e
tz
)

A
n
a
ly
ti
sc
h
e
r

S
ch
w
e
rp
u
n
k
t

Q
u
e
e
r-
fe
m
in
is
ti
sc
h
e
K
ri
ti
k
,K
ri
ti
k
a
m
w
is
se
n
sc
h
a
ft
li
ch
e
n
D
is
k
u
rs
.

Q
u
e
e
r-
fe
m
in
is
ti
sc
h
e
K
ri
ti
k
,M

a
ch
t-
u
n
d
H
e
rr
sc
h
a
ft
sk
ri
ti
k
.

G
e
fü
h
l(
si
e
h
e
K
a
p
it
e
l

1.
):
T
h
e
m
a
ti
si
e
rt
…

…
d
e
n
e
th
is
ch
e
n
u
n
d
e
p
is
te
m
is
ch
e
n
S
ta
tu
s
vo
n
G
e
fü
h
le
n
.

…
d
e
n
e
th
is
ch
e
n
u
n
d
e
p
is
te
m
is
ch
e
n
S
ta
tu
s
vo
n
G
e
fü
h
le
n
.

…
n
a
ch
ra
n
g
ig
d
e
n
o
n
to
lo
g
is
ch
e
n
S
ta
tu
s
vo
n
G
e
fü
h
le
n
.

K
ri
ti
k
(s
ie
h
e
K
a
p
it
e
l2
.)
:

D
im

e
n
si
o
n
a
li
tä
t
d
e
r

T
h
e
o
ri
e
n

S
u
bj
ek
t:
e
in
S
u
b
je
k
t
(h
ie
r:
S
e
d
g
w
ic
k
).

O
bj
ek
t:
so
zi
a
le
-
u
n
d
g
e
se
ll
sc
h
a
ft
li
ch
e
V
e
rh
ä
lt
n
is
se
,i
n
sb
e
so
n
d
e
re

g
e
sc
h
le
ch
tl
ic
h
e
u
n
d
ra
ss
is
ti
sc
h
e
(h
ie
r:
P
a
ra
n
o
ia
k
ri
ti
sc
h
e
r
T
h
e
o
ri
e
).

K
ri
te
ri
u
m
:a
b
h
ä
n
g
ig
vo
m
M
o
d
u
s
(h
ie
r:
P
lu
ra
li
si
e
ru
n
g
d
e
r

A
ff
e
k
tt
h
e
o
ri
e
n
).

M
od
u
s:
va
ri
a
b
e
l(
h
ie
r:
re
p
a
ra
ti
v
u
n
d
d
a
m
it
im

p
li
zi
t
p
a
ra
n
o
id
).

K
on
te
xt
:K
ri
ti
k
d
u
rc
h
ko
n
k
u
rr
ie
re
n
d
e
A
ff
e
k
tt
h
e
o
ri
e
n
,

g
e
se
ll
sc
h
a
ft
li
ch
e
u
n
d
p
o
li
ti
sc
h
e
V
e
rh
ä
lt
n
is
se
so
w
ie
su
b
je
k
ti
ve

R
e
so
n
a
n
zr
ä
u
m
e
a
u
sg
e
ri
ch
te
t
(h
ie
r:
fe
m
in
is
ti
sc
h
e,
p
o
li
ti
sc
h
e
u
n
d

w
is
se
n
sc
h
a
ft
li
ch
e
D
is
k
u
rs
e
zu

K
ri
ti
k
).

S
u
bj
ek
t:
e
in
S
u
b
je
k
t.

O
bj
ek
t:
ve
rg
e
sc
h
le
ch
tl
ic
h
te
,r
a
ss
is
ti
sc
h
e,
k
la
ss
is
ti
sc
h
e

M
a
ch
tv
e
rh
ä
lt
n
is
se
,d
ie
si
ch

d
u
rc
h
G
e
fü
h
le
e
n
tf
a
lt
e
n
u
n
d
g
e
fü
h
lt

w
e
rd
e
n
.

K
ri
te
ri
u
m
:P
o
li
ti
si
e
ru
n
g
,S
ic
h
tb
a
rm

a
ch
u
n
g
,E
m
a
n
zi
p
a
ti
o
n
.

M
od
u
s:
fr
a
g
e
n
d
,a
n
a
ly
ti
sc
h
,p
o
li
ti
si
e
re
n
d
.

K
on
te
xt
:d
a
s
P
o
li
ti
sc
h
e
a
ls
R
a
u
m
g
e
se
ll
sc
h
a
ft
li
ch
e
n
D
is
se
n
s.

W
a
s
w
il
ld
ie
T
h
e
o
ri
e

le
is
te
n
?

E
in
re
p
a
ra
ti
ve
s
Le
se
n
p
a
ra
n
o
id
e
r
k
ri
ti
sc
h
e
r
T
h
e
o
ri
e
so
w
ie
e
in
e

P
lu
ra
li
si
e
ru
n
g
a
ff
e
k
tt
h
e
o
re
ti
sc
h
e
r
Le
sa
rt
e
n
.

U
n
te
rs
u
ch
u
n
g
d
e
r
B
e
zi
e
h
u
n
g
zw

is
ch
e
n
M
a
ch
tv
e
rh
ä
lt
n
is
se
n
u
n
d

p
o
li
ti
sc
h
e
n
G
e
fü
h
le
n
zu
g
u
n
st
e
n
m
ö
g
li
ch
e
r
e
m
a
n
zi
p
a
ti
ve
r

G
e
g
e
n
p
o
li
ti
ke
n
.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 159

W
ie
w
e
rd
e
n
›K
ri
ti
k
‹

u
n
d
›G
e
fü
h
l‹
in
d
e
r

je
w
e
il
ig
e
n
T
h
e
o
ri
e

a
u
fe
in
a
n
d
e
r
b
e
zo
g
e
n
?

g
e
n
it
iv
u
s
o
b
je
ct
iv
u
s:
P
a
ra
n
o
ia

(a
ls
st
a
rk
e
T
h
e
o
ri
e
n
e
g
a
ti
ve
r

A
ff
e
k
te
u
n
d
Le
sa
rt
)
so
w
ie
ih
r

E
in
fl
u
ss
a
u
f
k
ri
ti
sc
h
e
T
h
e
o
ri
e

u
n
d
Fo
rs
ch
u
n
g
.

g
e
n
it
iv
u
s
su
b
je
ct
iv
u
s:

m
e
n
sc
h
li
ch
e
s
B
e
w
u
ss
ts
e
in
(u
n
d

so
m
it
a
u
ch

K
ri
ti
k
)
b
a
si
e
rt
a
u
f

V
ie
lz
a
h
lv
o
n
A
ff
e
k
tt
h
e
o
ri
e
n
;

A
ff
e
k
te
si
n
d
m
o
ti
va
ti
o
n
a
lu
n
d

m
o
d
a
li
n
ih
re
p
a
ra
n
o
id
-

re
p
a
ra
ti
ve
K
ri
ti
k
in
vo
lv
ie
rt
.

g
e
n
it
iv
u
s
o
b
je
ct
iv
u
s:
P
o
li
ti
k
fü
h
le
n

u
n
d
P
o
li
ti
ke
n
d
e
r
G
e
fü
h
le
a
ls

A
n
a
ly
se
-
u
n
d
K
ri
ti
ko
b
je
k
te
,d
ie
a
u
f

h
in
te
rg
rü
n
d
ig
e
M
a
ch
tv
e
rh
ä
lt
n
is
se

h
in
w
e
is
e
n
.A
u
sw
a
h
ld
e
r

U
n
te
rs
u
ch
u
n
g
sg
e
g
e
n
st
ä
n
d
e

p
o
li
ti
sc
h
m
o
ti
vi
e
rt
.

g
e
n
it
iv
u
s
su
b
je
ct
iv
u
s:

G
e
fü
h
le
si
n
d
vi
e
lf
ä
lt
ig
u
n
d

u
n
e
in
d
e
u
ti
g
;g
e
h
e
n

m
o
ti
va
ti
o
n
a
lu
n
d
m
o
d
a
l

in
e
in
e
k
ri
ti
sc
h

m
a
ch
ts
e
n
si
b
le

A
ff
e
k
tt
h
e
o
ri
e
e
in
.

W
e
lc
h
e
W
id
e
rs
tä
n
d
e

b
ir
g
t
d
ie
je
w
e
il
ig
e

T
h
e
o
ri
e
a
ls
K
ri
ti
k

p
o
li
ti
sc
h
e
r
G
e
fü
h
le
?

P
o
la
ri
si
e
ru
n
g
d
e
r
T
h
e
o
ri
e
d
u
rc
h
B
e
sc
h
rä
n
k
u
n
g
a
u
f
zw

e
iL
e
sa
rt
e
n
,

w
o
d
u
rc
h
d
ie
V
ie
lf
a
lt
m
e
n
ta
le
r
A
ff
e
k
tt
h
e
o
ri
e
n
ve
rs
te
ll
t
w
ir
d
.

Is
t
d
ie
A
u
sg
a
n
g
sd
ia
g
n
o
se
d
e
r
O
rt
h
o
d
o
xi
e
e
in
e
r

p
a
ra
n
o
id
e
n
Le
sa
rt
vo
r
d
e
m
H
in
te
rg
ru
n
d
d
e
s
in
e
in
a
n
d
e
r
Ü
b
e
rg
e
h
e
n
s

d
e
r
b
e
id
e
n
b
e
h
a
n
d
e
lt
e
n
Le
sa
rt
e
n
p
la
u
si
b
e
l?

•
A
n
h
a
n
d
w
e
lc
h
e
r
K
ri
te
ri
e
n
is
t
P
a
ra
n
o
ia
e
in
P
ro
b
le
m
?

•
W
ie
kö
n
n
e
n
si
ch

A
ff
e
k
tt
h
e
o
ri
e
n
in
ko
n
st
ru
k
ti
ve
r
S
ym

b
io
se
e
n
t-

fa
lt
e
n
?

A
ff
e
k
ti
ve
M
o
d
id
e
r
k
ri
ti
sc
h
m
a
ch
ts
e
n
si
b
le
n
A
ff
e
k
tt
h
e
o
ri
e
si
n
d

ü
b
e
r
d
ie
g
e
n
a
n
n
te
n
p
o
li
ti
sc
h
e
n
M
o
d
ih
in
a
u
s
u
n
k
la
r.

W
e
lc
h
e
V
e
rä
n
d
e
ru
n
g
s-
u
n
d
/o
d
e
r
G
e
st
a
lt
u
n
g
sm

ö
g
li
ch
ke
it
e
n

e
rg
e
b
e
n
si
ch

ko
n
k
re
t
a
u
s
e
in
e
r
p
o
li
ti
sc
h
e
n
A
u
ff
a
ss
u
n
g
vo
n

G
e
fü
h
le
n
(i
n
sb
e
so
n
d
e
re
im

Fa
ll
vo
n
G
e
fü
h
le
n
m
it
h
o
h
e
r

a
ff
e
k
ti
ve
r
Tr
ä
g
h
e
it
w
ie
zu
m
B
e
is
p
ie
lD

e
p
re
ss
io
n
)?

W
e
lc
h
e
b
e
so
n
d
e
re
n

A
n
re
g
u
n
g
e
n
b
ie
te
t
d
ie

je
w
e
il
ig
e
T
h
e
o
ri
e
a
ls

K
ri
ti
k
p
o
li
ti
sc
h
e
r

G
e
fü
h
le
fü
r
d
ie

E
n
tw
ic
k
lu
n
g
e
in
e
s

e
ig
e
n
e
n
A
n
sa
tz
e
s?

S
e
n
si
b
il
is
ie
ru
n
g
fü
r
d
ie
a
ff
e
k
ti
v-
m
o
d
a
le
V
ie
lf
a
lt
vo
n
K
ri
ti
k
fo
lg
l.

V
ie
lf
a
lt
a
n
K
ri
ti
ke
n
p
o
li
ti
sc
h
e
r
G
e
fü
h
le
.

G
e
fü
h
le
kö
n
n
e
n
K
ri
ti
k
u
n
k
ri
ti
sc
h
w
e
rd
e
n
la
ss
e
n
,w

ie
d
a
s
B
e
is
p
ie
ld
e
r

P
a
ra
n
o
ia
ze
ig
t.

W
id
e
rs
p
rü
ch
li
ch
e
s
Z
u
sa
m
m
e
n
sp
ie
lu
n
te
rs
ch
ie
d
li
ch
e
r

A
ff
e
k
tt
h
e
o
ri
e
n
.

O
ff
e
n
h
e
it
re
p
a
ra
ti
ve
r
Le
sa
rt
fü
r
Ü
b
e
rr
a
sc
h
u
n
g
e
n
.

S
e
n
si
b
il
is
ie
ru
n
g
fü
r
d
ie
p
o
li
ti
sc
h
e
R
e
le
va
n
z
vo
n
K
ri
ti
ke
n

p
o
li
ti
sc
h
e
r
G
e
fü
h
le
.

(K
ri
ti
ke
n
p
o
li
ti
sc
h
e
r)
G
e
fü
h
le
si
n
d
n
ic
h
t
n
u
r
in
d
iv
id
u
e
ll
vi
e
lf
ä
lt
ig

u
n
d
u
n
e
in
d
e
u
ti
g
,s
o
n
d
e
rn
a
u
ch

im
g
e
se
ll
sc
h
a
ft
li
ch
-s
tr
u
k
tu
re
ll
e
n

K
o
n
te
xt
d
e
r
p
o
li
ti
sc
h
e
n
G
ra
m
m
a
ti
k
d
e
r
G
e
fü
h
le
.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839467480-005 - am 14.02.2026, 03:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

