
Rezensionen

Ahmad, Imtiaz, and Helmut Reifeld (eds.): Lived
Islam in South Asia. Adaptation, Accommodation, and
Conflict. Delhi: Social Science Press, 2004. 308 pp.
ISBN 81-87358-15-7. Price: Rs 695

Der vorliegende Sammelband mit Aufsätzen, die
auf eine von der Konrad Adenauer Stiftung im Jahre
2002 in Goa organisierte Konferenz zurückgehen, be-
handelt die Diversität des gelebten Islam in Südasien.
Das hauptsächliche Augenmerk liegt auf der empiri-
schen Realität gegenwärtiger religiöser Erscheinungsfor-
men synkretistischen und liminalen Charakters. In seiner
Einführung erörtert Imtiaz Ahmad zunächst das bekann-
te Modell der Dichotomie eines normativen, textualen
Islam der Elite und eines pragmatischen, “praktizierten
und gelebten” Islam in lokalen Kontexten. Die Tota-
lität des Islam mit seinen Interdependenzen und Ver-
flechtungen verschiedener Ebenen lässt sich allerdings
nicht auf diese beiden Positionen einer formalen und ei-
ner volkstümlichen Theologie reduzieren. Ahmad macht
deutlich, dass die lokalen Traditionen das Konstrukt
einer einzigen, absoluten Realität des Islam, d. h. einer
privilegierten und puristischen Ausdrucksform, in Frage
stellen.

In den nachfolgenden 14 ethnographischen Beiträgen
geht es um die Begegnung von Muslimen mit anderen
religiösen Gruppen in Südasien. Die Beispiele zeigen,
dass die religiöse Praxis – etwa im Rahmen der in-
tensiven Devotion an Heiligenschreinen – durch sym-
biotische Beziehungen und Gemeinsamkeiten gekenn-
zeichnet ist. Erst in den letzten Jahrzehnten ist eine
konfliktreiche Tendenz zu strengeren und exklusivisti-
schen Denominationen festzustellen, bei denen – anders
als in den lebenszugewandten Volksreligionen – der
Puritanismus im Vordergrund steht.

Der erste Teil des in vier Sektionen gegliederten
Bandes ist mit “Concepts and Interpretations” über-
schrieben: Peter Gottschalk analysiert zunächst in sei-
nem Aufsatz “Mapping Muslims: Categories of Evolu-
tionary Differences and Interaction in South Asia” die
spezifischen Unterschiede in der Evolution des Islam in
Südasien und im Vorderen Orient. Er zeigt eindrück-
lich, dass die lokalen kulturellen Verwurzelungen re-
levanter sind als die ursprüngliche arabische Herkunft
muslimischer Gruppen. Die Gemeinsamkeiten religiöser
Traditionen auf dem Subkontinent sind auch das Thema
in Shail Mayarams Beitrag “Beyond Ethnicity? Being
Hindu and Muslim in South Asia”. Charakteristisch

für die komplexen Interaktionen von Muslimen und
Hindus sind einander überschneidende Identitäten, die
Zugehörigkeit zu mehr als einer religiösen Tradition.
Die enorme Flexibilität dieser Beziehungen mit ihren
wechselseitigen sozialen, ökonomischen und rituellen
Anpassungen diskutiert Jackie Assayag in ihrem Text
“Can Hindus and Muslims Coexist?”.

Teil II, “Lived Islam and Its Historical Context”, ver-
einigt wiederum drei Aufsätze: In “The Rishi Tradition
and the Construction of Kashmiriyat” zeigt Mohammad
Ishaq Khan, wie die Bewegung der muslimischen Rishi-
Mystiker seit Jahrhunderten das religiöse und politische
Leben Kashmirs geprägt hat. Aparna Rao (“Debating
Religious Practice in Cyberspace: Lived Islam and An-
tinomian Identities in a Kashmiri Muslim Community”)
problematisiert die Diskrepanz zwischen der Normati-
vität des skripturalen Islam und der gelebten Religiosität
des populären Sufismus anhand von Diskussionen unter
Gläubigen im Zeitalter neuer Kommunikationsmedien.
Sudhindra Sharma (“Lived Islam in Nepal”) beschreibt
den religiösen Pluralismus in Nepal.

In Teil III, “Conflict and Accommodation”, analysiert
Mariam Abou-Zahab zunächst “The Sunni-Shia Conflict
in Jhang (Pakistan)”, der sich insbesondere seit Mitte
der 1980er Jahre in gewaltsamen Formen verstärkt hat.
Sie weist dabei nach, dass die religiöse Dimension nur
ein Vorwand ist im Kampf um die politische Macht
zwischen ländlichen schiitischen Feudalfamilien und
Angehörigen der urbanen, weitgehend sunnitischen Mit-
telschicht. In “Languages as a Marker of Religious Dif-
ference” untersucht Asha Rani die Rolle des Hindustani
als potentielle synkretistische Kategorie im kolonialen
Nordindien. Yoginder Sikands Beitrag “Shared Hindu-
Muslim Shrines in Karnataka: Challenges to Liminality”
verdeutlicht treffend das Ineinanderfließen verschiede-
ner religiöser Traditionen an liminalen Schreinen, deren
Sufi-Heilige eine duale Identität verkörpern. Jüngst re-
klamieren allerdings militante Hindutva-Organisationen
viele dieser Schreine als reine Hindu-Orte der Verehrung
und verfolgen zielstrebig ihre Brahmanisierung. Limi-
nale Traditionen stehen heute in Indien unter beträchtli-
chem Druck entweder aufgrund Hindu-nationalistischer
Ideologien oder von Seiten puristischer islamischer Re-
formbewegungen. Die transformative, Frauen ermächti-
gende Kraft von Votivritualen behandelt Diane D’Souza
anschließend in ihrem Aufsatz “Devotional Practices
among Shia Women in South India”.

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-581 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 07:10:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-581


582 Rezensionen

In Teil IV des vorliegenden Bandes wird die her-
ausgehobene Rolle der islamischen Mystik auf dem
indo-pakistanischen Subkontinent thematisiert: In “Lim-
inality and Legality: A Contemporary Debate among
the Imamshahis of Gujarat” untersucht Dominique-Sila
Khan die wenig bekannte Tradition der Imamshahis
(ursprünglich ein Zweig der Nizari-Ismailiten), bei de-
nen Muslime und Hindus fast völlig verschmolzen sind.
Helene Basu (“Ritual Communication: The Case of the
Sidi in Gujarat”) analysiert Liminalität in ihren ver-
schiedenen Kontexten am Hauptschrein der Sidi, die
von ostafrikanischen Sklaven, Seeleuten und Händlern
abstammen. Auch hier zeigt sich, dass in der Gegenwart
liminale Bewegungen und Identitäten immer weniger
akzeptiert werden. In “The Islamic Mystic Tradition in
India: The Madari Sufi Brotherhood” geht Ute Falasch
auf eine der größten Bruderschaften des indischen Islam
ein, die – wie die ähnlich bedeutsame Qalandariyya –
vornehmlich in den unteren sozialen Schichten verwur-
zelt ist. Im letzten Beitrag, “Jailani: A Sufi Shrine in Sri
Lanka”, beschreibt Dennis B. McGilvray die populäre
Devotion an einem muslimischen Schrein innerhalb ei-
ner buddhistisch geprägten Umgebung.

Der Gesamteindruck dieses Sammelbandes, der fast
ausnahmslos Beiträge von beachtlicher wissenschaftli-
cher Relevanz vereinigt, leidet darunter, dass die Texte
offensichtlich kaum redigiert wurden: Die Umschrift
von Termini aus verschiedenen Islam-Sprachen ist un-
heitlich und dabei oft seltsam und fehlerhaft. So findet
man, um nur gröbste Schnitzer herauszugreifen, auf
S. 115 einen “Masaud Gazi” aus “Bahariach” genannten
Heiligen (anstatt Sayyid Salar Mas‘ud aus Bahraich)
und auf S. 261 (sowie 264 ff.) die falsche persische
izafe-Verbindung pir-i muridi (anstatt piri-muridi oder
pir-murid). Bedauerlicherweise sind dem Werk keinerlei
Kartenskizzen und Fotos beigefügt. Fragwürdig bleibt
schließlich die deutliche Indien-Zentriertheit des Ban-
des. Ein Land wie Pakistan, das in der muslimischen
Welt demographisch, politisch und religiös eine führen-
de Rolle spielt, ist lediglich mit einem einzigen Beitrag
vertreten. Jürgen Wasim Frembgen

Allen, Catherine J.: The Hold Life Has. Coca
and Cultural Identity in an Andean Community. 2nd
ed. Washington: Smithsonian Institution Press, 2002.
296 pp. ISBN 1-58834-032-5. Price: £ 15.50

“The Hold Life Has” basiert auf Feldforschungen
in der Quechua-Gemeinde Sonqo (Paucartambo, Peru)
zwischen 1975 und 1985 und wurde erstmals 1988 pu-
bliziert. Eine zweite Auflage erschien 2002. Der Haupt-
text blieb gegenüber der ersten Ausgabe unverändert,
mit Ausnahmen von Korrekturen, weiteren Fussnoten
und bliographischen Ergänzungen. Durch das Nachwort
“No somos indios ahora” (Wir sind keine Indios mehr),
das aufgrund von Beobachtungen während zweier Kurz-
besuche in den Jahren 1995 und 2000 geschrieben wur-
de und in dem von einem tiefgehenden Kulturwandel
berichtet wird, gewinnt das Buch an Aktualität.

Die Schilderung des andinen Alltags und der Leute

ist so lebendig und wirklichkeitsgetreu, dass ich mich
in meine eigene Feldforschungszeit in Peru versetzt sah.
Catherine J. Allen distanziert sich nicht von den Men-
schen; sie sind keine blossen Informationslieferanten,
sondern werden als Persönlichkeiten mit ihren Freuden
und Nöten, mit ihren Stärken und Schwächen wahrge-
nommen und geschildert. Die andine Kultur wird dem
Leser auf lebhafte Weise nähergebracht, ohne dass der
ethnographische Hintergrund vernachlässigt wird. Koka,
die nicht nur wegen ihrer stimulierenden Wirkung in der
andinen Kultur eine herausragende Bedeutung besitzt,
ist der rote Faden, an dem entlang die andine Kultur
aufgerollt wird.

Koka besitzt sowohl religiöse wie soziale Dimensio-
nen. Ohne Koka ist die Kommunikation mit der Pacha-
mama (Erde, weiblich) und den Tirakuna (Heilige Orte,
männlich) nicht möglich: Opfer in Form von Koka-
Blättern im Austausch für Gesundheit, Wohlgedeihen der
Haustiere und Nutzpflanzen sowie für das gute Gelingen
der Arbeiten. Geben und Nehmen, Reziprozität, ist
ein zentrales andines Kulturelement, sowohl zwischen
Menschen und Gottheiten wie zwischen Menschen.

Traditionellerweise wird das Koka-Opfer fünfmal am
Tag dargebracht, anschliessend werden die Blätter unter
Zugabe von gepresster Asche, die das Alkaloid, ver-
antwortlich für die stimulierende Wirkung, herauslöst,
gekaut. Das Anbieten von Koka im sozialen Kontext
ist eine Einladung zum freundschaftlichen Austausch
zwischen ayllu-Mitgliedern (Individuen, die am gleichen
Ort wohnen und/oder ihre Abstammung von einem ge-
meinsamen Vorfahren herleiten) und zur Aufnahme von
sozialen Beziehungen mit Fremden. Durch die Koka-
Zeremonie wird täglich die Zugehörigkeit zur Quechua-
Kultur erneuert und die kulturelle Identität als runa
(Quechua, Angehöriger der andinen Kultur) bestätigt.
Wenn ein runa sich entscheidet ein Mestizo zu werden,
zeigt die Aufgabe des Koka-Kauens, dass der Identitäts-
wechsel vollzogen ist; sonst ist er zwar äusserlich nicht
von einem Mestizen zu unterscheiden, aber im Herzen
bleibt er ein runa.

Bei ihrem Besuch im Jahre 2000 beobachtete Cather-
ine J. Allen neben vielen anderen mehr ins Auge ste-
chenden Änderungen, dass das Koka-Opfer nicht mehr
zur täglichen Routine gehört; doch nicht aus eigenem
Willen, sondern weil der Nachschub schwierig und
kostspielig ist.

In den vergangenen 15 Jahren hat sich Sonqo
drastisch verändert: autogängige Strasse, Aufgabe der
Subsistenzwirtschaft und Hinwendung zu einer markt-
orientierten Landwirtschaft mit den entsprechenden Aus-
wirkungen auf Kollektivbesitz und Reziprozität, Geld,
Konsumgüter, zweistöckige und ziegelgedeckte Häuser,
Latrinen, Brunnen mit fliessendem Wasser, westliche
Kleidung, Alkoholismus, häusliche Gewalt, Frustration/
Depression, Konvertierung zum Protestantismus.

Noch wird das Koka-Opfer dargebracht, wenn auch
vielfach nur noch im rituellen Kontext. Sogar in pro-
testantischen Kreisen wird Koka noch gekaut, aber
losgelöst von der traditionellen Bedeutung, da die zu-
gehörigen Anrufungen nicht mehr gesprochen werden.

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-581 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 07:10:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-581

