Rezensionen

Ahmad, Imtiaz, and Helmut Reifeld (eds.): Lived
Islam in South Asia. Adaptation, Accommodation, and
Conflict. Delhi: Social Science Press, 2004. 308 pp.
ISBN 81-87358-15-7. Price: Rs 695

Der vorliegende Sammelband mit Aufsitzen, die
auf eine von der Konrad Adenauer Stiftung im Jahre
2002 in Goa organisierte Konferenz zuriickgehen, be-
handelt die Diversitit des gelebten Islam in Siidasien.
Das hauptsichliche Augenmerk liegt auf der empiri-
schen Realitit gegenwirtiger religioser Erscheinungsfor-
men synkretistischen und liminalen Charakters. In seiner
Einfiihrung erortert Imtiaz Ahmad zunichst das bekann-
te Modell der Dichotomie eines normativen, textualen
Islam der Elite und eines pragmatischen, “praktizierten
und gelebten” Islam in lokalen Kontexten. Die Tota-
litdt des Islam mit seinen Interdependenzen und Ver-
flechtungen verschiedener Ebenen lédsst sich allerdings
nicht auf diese beiden Positionen einer formalen und ei-
ner volkstiimlichen Theologie reduzieren. Ahmad macht
deutlich, dass die lokalen Traditionen das Konstrukt
einer einzigen, absoluten Realitit des Islam, d. h. einer
privilegierten und puristischen Ausdrucksform, in Frage
stellen.

In den nachfolgenden 14 ethnographischen Beitrigen
geht es um die Begegnung von Muslimen mit anderen
religiosen Gruppen in Siidasien. Die Beispiele zeigen,
dass die religiose Praxis — etwa im Rahmen der in-
tensiven Devotion an Heiligenschreinen — durch sym-
biotische Beziehungen und Gemeinsamkeiten gekenn-
zeichnet ist. Erst in den letzten Jahrzehnten ist eine
konfliktreiche Tendenz zu strengeren und exklusivisti-
schen Denominationen festzustellen, bei denen — anders
als in den lebenszugewandten Volksreligionen — der
Puritanismus im Vordergrund steht.

Der erste Teil des in vier Sektionen gegliederten
Bandes ist mit “Concepts and Interpretations” iiber-
schrieben: Peter Gottschalk analysiert zunichst in sei-
nem Aufsatz “Mapping Muslims: Categories of Evolu-
tionary Differences and Interaction in South Asia” die
spezifischen Unterschiede in der Evolution des Islam in
Siidasien und im Vorderen Orient. Er zeigt eindriick-
lich, dass die lokalen kulturellen Verwurzelungen re-
levanter sind als die urspriingliche arabische Herkunft
muslimischer Gruppen. Die Gemeinsamkeiten religioser
Traditionen auf dem Subkontinent sind auch das Thema
in Shail Mayarams Beitrag “Beyond Ethnicity? Being
Hindu and Muslim in South Asia”. Charakteristisch

Anthropos 100.2005

fir die komplexen Interaktionen von Muslimen und
Hindus sind einander iiberschneidende Identititen, die
Zugehorigkeit zu mehr als einer religiosen Tradition.
Die enorme Flexibilitdt dieser Beziehungen mit ihren
wechselseitigen sozialen, okonomischen und rituellen
Anpassungen diskutiert Jackie Assayag in ihrem Text
“Can Hindus and Muslims Coexist?”.

Teil II, “Lived Islam and Its Historical Context”, ver-
einigt wiederum drei Aufsitze: In “The Rishi Tradition
and the Construction of Kashmiriyat” zeigt Mohammad
Ishaq Khan, wie die Bewegung der muslimischen Rishi-
Mystiker seit Jahrhunderten das religitse und politische
Leben Kashmirs geprigt hat. Aparna Rao (“Debating
Religious Practice in Cyberspace: Lived Islam and An-
tinomian Identities in a Kashmiri Muslim Community”)
problematisiert die Diskrepanz zwischen der Normati-
vitit des skripturalen Islam und der gelebten Religiositét
des populdren Sufismus anhand von Diskussionen unter
Gldubigen im Zeitalter neuer Kommunikationsmedien.
Sudhindra Sharma (“Lived Islam in Nepal”) beschreibt
den religiosen Pluralismus in Nepal.

In Teil III, “Conflict and Accommodation”, analysiert
Mariam Abou-Zahab zunéchst “The Sunni-Shia Conflict
in Jhang (Pakistan)”, der sich insbesondere seit Mitte
der 1980er Jahre in gewaltsamen Formen verstirkt hat.
Sie weist dabei nach, dass die religiose Dimension nur
ein Vorwand ist im Kampf um die politische Macht
zwischen ldndlichen schiitischen Feudalfamilien und
Angehorigen der urbanen, weitgehend sunnitischen Mit-
telschicht. In “Languages as a Marker of Religious Dif-
ference” untersucht Asha Rani die Rolle des Hindustani
als potentielle synkretistische Kategorie im kolonialen
Nordindien. Yoginder Sikands Beitrag “Shared Hindu-
Muslim Shrines in Karnataka: Challenges to Liminality”
verdeutlicht treffend das Ineinanderfliefen verschiede-
ner religioser Traditionen an liminalen Schreinen, deren
Sufi-Heilige eine duale Identitédt verkorpern. Jiingst re-
klamieren allerdings militante Hindutva-Organisationen
viele dieser Schreine als reine Hindu-Orte der Verehrung
und verfolgen zielstrebig ihre Brahmanisierung. Limi-
nale Traditionen stehen heute in Indien unter betréchtli-
chem Druck entweder aufgrund Hindu-nationalistischer
Ideologien oder von Seiten puristischer islamischer Re-
formbewegungen. Die transformative, Frauen erméchti-
gende Kraft von Votivritualen behandelt Diane D’Souza
anschliefend in ihrem Aufsatz “Devotional Practices
among Shia Women in South India”.

IP 21673.216111, am 12.01.2026, 07:10:48. © Urheberrechtiich geschitzter Inhat
m

mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-581

582

In Teil IV des vorliegenden Bandes wird die her-
ausgehobene Rolle der islamischen Mystik auf dem
indo-pakistanischen Subkontinent thematisiert: In “Lim-
inality and Legality: A Contemporary Debate among
the Imamshahis of Gujarat” untersucht Dominique-Sila
Khan die wenig bekannte Tradition der Imamshahis
(urspriinglich ein Zweig der Nizari-Ismailiten), bei de-
nen Muslime und Hindus fast vollig verschmolzen sind.
Helene Basu (“Ritual Communication: The Case of the
Sidi in Gujarat”) analysiert Liminalitdt in ihren ver-
schiedenen Kontexten am Hauptschrein der Sidi, die
von ostafrikanischen Sklaven, Seeleuten und Hindlern
abstammen. Auch hier zeigt sich, dass in der Gegenwart
liminale Bewegungen und Identititen immer weniger
akzeptiert werden. In “The Islamic Mystic Tradition in
India: The Madari Sufi Brotherhood” geht Ute Falasch
auf eine der grofiten Bruderschaften des indischen Islam
ein, die — wie die dhnlich bedeutsame Qalandariyya —
vornehmlich in den unteren sozialen Schichten verwur-
zelt ist. Im letzten Beitrag, “Jailani: A Sufi Shrine in Sri
Lanka”, beschreibt Dennis B. McGilvray die populire
Devotion an einem muslimischen Schrein innerhalb ei-
ner buddhistisch gepriagten Umgebung.

Der Gesamteindruck dieses Sammelbandes, der fast
ausnahmslos Beitrdge von beachtlicher wissenschaftli-
cher Relevanz vereinigt, leidet darunter, dass die Texte
offensichtlich kaum redigiert wurden: Die Umschrift
von Termini aus verschiedenen Islam-Sprachen ist un-
heitlich und dabei oft seltsam und fehlerhaft. So findet
man, um nur grobste Schnitzer herauszugreifen, auf
S. 115 einen “Masaud Gazi” aus “Bahariach” genannten
Heiligen (anstatt Sayyid Salar Mas‘ud aus Bahraich)
und auf S.261 (sowie 264 ff.) die falsche persische
izafe-Verbindung pir-i muridi (anstatt piri-muridi oder
pir-murid). Bedauerlicherweise sind dem Werk keinerlei
Kartenskizzen und Fotos beigefiigt. Fragwiirdig bleibt
schliefilich die deutliche Indien-Zentriertheit des Ban-
des. Ein Land wie Pakistan, das in der muslimischen
Welt demographisch, politisch und religios eine fiihren-
de Rolle spielt, ist lediglich mit einem einzigen Beitrag
vertreten. Jiirgen Wasim Frembgen

Allen, Catherine J.: The Hold Life Has. Coca
and Cultural Identity in an Andean Community. 2nd
ed. Washington: Smithsonian Institution Press, 2002.
296 pp. ISBN 1-58834-032-5. Price: £ 15.50

“The Hold Life Has” basiert auf Feldforschungen
in der Quechua-Gemeinde Sonqo (Paucartambo, Peru)
zwischen 1975 und 1985 und wurde erstmals 1988 pu-
bliziert. Eine zweite Auflage erschien 2002. Der Haupt-
text blieb gegeniiber der ersten Ausgabe unverindert,
mit Ausnahmen von Korrekturen, weiteren Fussnoten
und bliographischen Ergénzungen. Durch das Nachwort
“No somos indios ahora” (Wir sind keine Indios mehr),
das aufgrund von Beobachtungen wihrend zweier Kurz-
besuche in den Jahren 1995 und 2000 geschrieben wur-
de und in dem von einem tiefgehenden Kulturwandel
berichtet wird, gewinnt das Buch an Aktualitit.

Die Schilderung des andinen Alltags und der Leute

Rezensionen

ist so lebendig und wirklichkeitsgetreu, dass ich mich
in meine eigene Feldforschungszeit in Peru versetzt sah.
Catherine J. Allen distanziert sich nicht von den Men-
schen; sie sind keine blossen Informationslieferanten,
sondern werden als Personlichkeiten mit ihren Freuden
und Noten, mit ihren Stdrken und Schwéchen wahrge-
nommen und geschildert. Die andine Kultur wird dem
Leser auf lebhafte Weise nédhergebracht, ohne dass der
ethnographische Hintergrund vernachlissigt wird. Koka,
die nicht nur wegen ihrer stimulierenden Wirkung in der
andinen Kultur eine herausragende Bedeutung besitzt,
ist der rote Faden, an dem entlang die andine Kultur
aufgerollt wird.

Koka besitzt sowohl religiose wie soziale Dimensio-
nen. Ohne Koka ist die Kommunikation mit der Pacha-
mama (Erde, weiblich) und den Tirakuna (Heilige Orte,
ménnlich) nicht mdoglich: Opfer in Form von Koka-
Blittern im Austausch fiir Gesundheit, Wohlgedeihen der
Haustiere und Nutzpflanzen sowie fiir das gute Gelingen
der Arbeiten. Geben und Nehmen, Reziprozitit, ist
ein zentrales andines Kulturelement, sowohl zwischen
Menschen und Gottheiten wie zwischen Menschen.

Traditionellerweise wird das Koka-Opfer fiinfmal am
Tag dargebracht, anschliessend werden die Blétter unter
Zugabe von gepresster Asche, die das Alkaloid, ver-
antwortlich fiir die stimulierende Wirkung, herauslost,
gekaut. Das Anbieten von Koka im sozialen Kontext
ist eine Einladung zum freundschaftlichen Austausch
zwischen ayllu-Mitgliedern (Individuen, die am gleichen
Ort wohnen und/oder ihre Abstammung von einem ge-
meinsamen Vorfahren herleiten) und zur Aufnahme von
sozialen Beziehungen mit Fremden. Durch die Koka-
Zeremonie wird tiglich die Zugehorigkeit zur Quechua-
Kultur erneuert und die kulturelle Identitdt als runa
(Quechua, Angehoriger der andinen Kultur) bestitigt.
Wenn ein runa sich entscheidet ein Mestizo zu werden,
zeigt die Aufgabe des Koka-Kauens, dass der Identitéts-
wechsel vollzogen ist; sonst ist er zwar dusserlich nicht
von einem Mestizen zu unterscheiden, aber im Herzen
bleibt er ein runa.

Bei ihrem Besuch im Jahre 2000 beobachtete Cather-
ine J. Allen neben vielen anderen mehr ins Auge ste-
chenden Anderungen, dass das Koka-Opfer nicht mehr
zur tiglichen Routine gehdrt; doch nicht aus eigenem
Willen, sondern weil der Nachschub schwierig und
kostspielig ist.

In den vergangenen 15 Jahren hat sich Sonqo
drastisch verdndert: autogingige Strasse, Aufgabe der
Subsistenzwirtschaft und Hinwendung zu einer markt-
orientierten Landwirtschaft mit den entsprechenden Aus-
wirkungen auf Kollektivbesitz und Reziprozitit, Geld,
Konsumgiiter, zweistockige und ziegelgedeckte Héuser,
Latrinen, Brunnen mit fliessendem Wasser, westliche
Kleidung, Alkoholismus, hdusliche Gewalt, Frustration/
Depression, Konvertierung zum Protestantismus.

Noch wird das Koka-Opfer dargebracht, wenn auch
vielfach nur noch im rituellen Kontext. Sogar in pro-
testantischen Kreisen wird Koka noch gekaut, aber
losgelost von der traditionellen Bedeutung, da die zu-
gehorigen Anrufungen nicht mehr gesprochen werden.

Anthropos 100.2005

IP 21673.216111, am 12.01.2026, 07:10:48. © Urheberrechtiich geschitzter Inhat
m

mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-581

