
Fragiles Subjekt und Gnade

Magnus Striet

In seinen aus dem Nachlass edierten Vorlesungen aus Die Regierung der Lebenden

aus den Jahren 1979-1980 äußert Michel Foucault die Vermutung, dass der »An-

trieb, sich von der Macht frei zu machen«, »als Indikator für die Veränderungen

des Subjekts und der Beziehung« diene, »die es zur Wahrheit unterhält«1. Ich er-

öffne deshalb meine Überlegungen zu Judith Butlers Subjektdenken mit diesem

Hinweis auf Foucault, weil bis heute zu hören ist, dass Foucault kein Subjekt ken-

ne. Die Explizitheit, mit der er in diesen späten Vorlesungen am Collège de France

den Subjektbegriff nutzt, ist eindrücklich, und: Sie ist auch nicht überraschend.

Und ebenso selbstverständlich ist, dass auch Butler ein Subjekt kennt. Sie verkör-

pert ein solches, und zwar mit Gewicht.

Dass das Subjekt nicht so begriffen werden darf, wie es René Descartes noch

tat2, sollte auch nicht Anlass geben, so paradox dies klingen mag, das Konzept

»Subjekt« aufzugeben. Entscheidend ist, welches Konzept von Subjekt vertreten

wird. Denn soll nicht eine deterministische oder naturalistische Philosophie des

Geistes vertreten werden, so ist nicht nur darauf zu bestehen, dass es eine um

sich wissende Subjektivität gibt, sondern dass es eine in den Alltagspraktiken ge-

genseitig unterstellte Aktivität gibt, die als die Aktivität von Subjekten bestimmt

wird. Es war Kant, der gegen alle theoretischen Aufhebungsprogramme dessen,

was im Subjektbegriff gedacht wird, und damit zur Ehrenrettung der Wirklich-

keit von Freiheit, das entscheidende Argument lieferte: Es darf gar nicht erst ver-

sucht werden, die Aktualität von menschlicher Freiheit und damit ihre Wirksam-

keit durch eine Kausalität zu erklären, die nicht sie selbst wäre (auch nicht eine

göttliche im Übrigen).3 Faktisch folgt Butler in diesem Punkt Kant, ohne ihn an

1 Foucault, Michel: Die Regierung der Lebenden. Vorlesungen amCollège de France 1979-1980.

Aus dem Französischen von Michael Hamburger, Berlin: 2020 (2014), S. 113.

2 Vgl. Descartes, René: Meditationen über die erste Philosophie. Auf Grund der Ausgabe von

Artur Buchenauhg. vonErichCh. Schröder (= PhB, Band250),Hamburg: 1956, S. 137:Descartes

meint zeigen zu können, dass das Ich von seinem»Körperwirklich verschieden« sei »undohne

ihn existieren könne«.

3 Vgl. Kant, Immanuel: Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft B 216 (=Werk-

ausgabe. Hg. von WilhelmWeischedel, Band 7), Frankfurt: 1977, S. 810.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-008 - am 14.02.2026, 19:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 Magnus Striet

dieser Stelle ausdrücklich aufzurufen. Ihr Gesprächspartner ist Theodor W. Ador-

no. Selbstverständlich gibt es keinen Nullpunkt für ein Subjekt, von dem aus es

sich die Welt und mit ihr sich selbst vollständig durchsichtig machen könnte. Es

gibt kein ›Ich‹, das »außerhalb der herrschendenMatrix ethischer Normen und wi-

derstreitender moralischer Rahmenvorgaben« existiert. Aber es ist auch nicht aus

»diesen Normen kausal ableitbar«, »ganz einfach die Wirkung oder Werkzeug ei-

nes vorhergehenden Ethos oder eines zugrunde liegenden Feldes widerstreitender

oder diskontinuierlicher Normen«4 sei. Was bei Butler, aber auch bei Adorno oder

aber auch bei Michel Foucault zu studieren ist, ist, dass dann, wenn die immer

wieder aufbrechenden Kontroversen um den Begriff des Subjekts, sollte in ihm

die Möglichkeit von Eigenaktivität von Individuen aus Freiheit gedacht sein, die-

se schlicht unsinnig sind. Jedenfalls dann, wenn die Debatte als eine um das Erbe

Kants geführt wird. Es gilt, mit Kant über Kant hinauszudenken.

Entscheidend ist zu beschreiben, wie groß der tatsächliche Freiheitsraum von

Menschen ist. Jedoch Subjekte als vermachtet zu begreifen und Veränderungen

der realen Verhältnisse für möglich zu halten, ist gleichbedeutend damit, mit Sub-

jekten zu rechnen, die Veränderungen von Ordnungen registrieren, sich dazu ins

Verhältnis setzen können, indem sie diese normativ bewerten (woher sie auch im-

mer ihre Kriterien nehmen) und sich politisch einsetzen können. Foucault hat sei-

ne Antrittsvorlesung am Collège über Kant gehalten.5 Bei Kant meint Kritik, das

Geschäft der Selbstkritik der Vernunft zu betreiben, um so die Möglichkeit und

Grenzen des Vernunftgebrauchs bestimmen zu können. Dabei ist Kants kritisches

Sondierungsunternehmen stark darauf konzentriert, einerMetaphysik ihr Ende zu

bereiten, die nicht die Grenzen des menschlichen Vernunftvermögens beachtet.

Foucault denkt Kritik komplexer. Er sucht zwar den deutlichen Anschluss an

Kants kritisches Unternehmen, radikalisiert ihn aber zugleich, indem er Vernunft

nicht mehr ahistorisch und als apriorisches Vermögen begreift. Es gibt für ihn

nicht die, von Empirie unbelastete oder sich von dieser befreien könnende Ver-

nunft. Vielmehr sind immer bereits Episteme wirksam, die im historischen Pro-

zess erzeugt wurden und damit auch veränderbar sind.6

Bei Butler taucht Kant nur relativ selten als unmittelbarer Gesprächspartner

auf. Das scheut mich nicht, sie als eine Denkerin zu beschreiben, die insofern Auf-

klärungsphilosophie in der Tradition Kants betreibt, als dieser sich strikt gewei-

gert hatte, das Phantasma zu akzeptieren, dass es jemals ein aufgeklärtes Zeitalter

geben könnte. Was möglich und zugleich notwendig ist, ist das Projekt der Auf-

4 Butler, Judith: Kritik der ethischen Gewalt. Erweiterte Auflage, Frankfurt: 2007, S. 14f.

5 Foucault,Michel: Einführung inKantsAnthropologie. Aus demFranzösischen vonUte Friesch.

Mit einem Nachwort von Andrea Hemminger, Frankfurt: 2010.

6 Vgl. exemplarisch Foucault, Michel: Was ist Kritik?, Berlin: 1992, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-008 - am 14.02.2026, 19:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fragiles Subjekt und Gnade 139

klärung auf Dauer zu stellen7, was bedeutet – dieses Projekt hat Kant nicht mehr

verfolgt, deshalb schließt Butler auch an Hegel und das im 19. Jahrhundert mit

Friedrich Nietzsche einsetzende Projekt einer Genealogie von Vernunft und Moral

an –: den Prozess der Reflexion darüber, welche Ordnungen der Macht subjekti-

vierend wirken, immer wieder neu anlaufen zu lassen. Wer dies will, verfolgt aber

ein Interesse – und zwar das Interesse eines »Ich«, das nicht nur bestimmt sein

will, durch die es vermachtenden und zugleich ermöglichenden Ordnungen, son-

dern das sich in ein Verhältnis zu diesen bringen will, das – frei sein will, und: für

das Selbstbestimmungsrecht anderer, der Übersehenen und der unter den herr-

schenden Ordnungen Leidenden eintreten will. Ein Ich kann sich dazu bestimmen,

diesen unvertretbar in der Instanz einer ersten Person übernommenen Willen zu

einem ethischen Universalismus als den eigenen zu identifizieren. Einen solchen

Universalismus zu vertreten bedingt aber gerade, das Kantische Vermächtnis des

Aufklärungsprojekts zu verstetigen.Deshalb verortet sich Butler auch ausdrücklich

in den Aufklärungstraditionen, die die Grenze der Vernunft als »Zeichen unserer

Humanität«8 anerkennen.

1. Subjektivation

In Theologiekontexten hat die Rezeption von Theoriefiguren und -konzepten But-

lers in den letzten Jahren insgesamt zwar deutlich zugenommen. Dies gilt ins-

besondere für religions- bzw. theologieaffine Kreise, die auf die Ablösung einer

schöpfungstheologisch begründeten essentialistischen Anthropologie drängen und

auf eine Implementierung von Genderdiskursen in die theologische Theoriebil-

dung drängen. Dasselbe gilt für Ethikdiskurse.Werden die Vulnerablität des Men-

schen beziehungsweise Externalisierungen von Menschen aus gesellschaftlicher

Normalität als Themen zentral gestellt, entwickelt Butler eine hohe Attraktions-

kraft. An ihrer Rezeption beziehungsweise strikten Ablehnung auf dem religiösen

Feld ist abzulesen, wie sich die Protagonisten zu einer in einer reflexiven Weise

darum wissenden Moderne stellen, die um die historische Genealogie von sozialen

Praktiken, Ethiken etc. weiß.9

7 Vgl. Kant, Immanuel: Was ist Aufklärung? (= Werkausgabe. Hg. von W. Weischedel, Bd. 11),

S. 59: »Wenn denn nun gefragt wird: Leben wir jetzt in einem aufgeklärten Zeitalter? so ist

die Antwort: Nein, aber wohl in einem Zeitalter der Aufklärung«.

8 J. Butler: 2007, S. 113.

9 Zur Rezeption und Auseinandersetzung mit Butler in Religionsdiskursen beziehungsweise

Theologie vgl. Werner, Gunda: » Relational und vulnerabel. Die Subjektphilosophie Judith

Butlers im theologischenDiskurs«, in: TheologischeRevue 114 (2018), S. 179-203. Vgl. zumFol-

genden meine Überlegungen: Striet, Magnus: »Freiheit und Subjektivationsprozesse. Oder:

https://doi.org/10.14361/9783839447420-008 - am 14.02.2026, 19:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 Magnus Striet

Einen deutlichen Nachholbedarf gibt es jedoch bezogen auf die christlich-

theologische Anthropologie. Dies gilt insbesondere für die Frage, was es bedeutet,

dass Menschen subjektiviert werden – eine Einsicht, die Butler immer wieder im

Anschluss an Foucault und Louis Althusser herausgearbeitet hat. Der weitgehend

negative Befund sollte deshalb in theologischen Kreisen deutlich irritieren, weil

das Theoriekonzept »Subjektivation« beziehungsweise »Subjektivierung« in der

Soziologie und der philosophischen Anthropologie inzwischen mehr oder weniger

selbstverständlich akzeptiert wird.

Butlers Augenmerk liegt nicht, wie bereits gesehen, auf einer weiteren Ausar-

beitung eines Subjektbegriffs in der Tradition der klassischen, zumal durch Kant

eröffneten Philosophietradition, auch wenn die Gemeinsamkeiten beziehungswei-

se die faktische Verwendung beziehungsweise Beanspruchung des Subjektkon-

zepts nicht zu übersehen ist. Ihr, so Paula-Irena Villa, »Hauptaugenmerk richtet

sich zunächst auf die Frage, wie das Subjekt produziert wird, und weniger, wenn

überhaupt darauf, einen neuen Subjektbegriff zu entwickeln«10. Jedes Subjektden-

ken steht bei ihr unter dem Generalverdacht, abstrahierend und damit unwahr,

unpolitisch beziehungsweise, weil es keinen politikfreien Raum gibt, ideologisch

zu sein. Butler denkt über reale, Repressionen ausgesetzte Subjekte nach. Und dar-

über, dass es keine repressionsfreien Räume gibt. Wer dies behauptet, verkennt,

wie Menschsein zustande kommt, oder aber unterschlägt, wie Menschen zu Men-

schen werden. Ob Butler schon deshalb, weil sie arbeitsprogrammatisch nicht dar-

an interessiert ist, in der Tradition der klassischen Freiheitsphilosophie weiter am

Subjektbegriff zu laborieren, nicht gleichwohl an den praktischen Grundüberzeu-

gungen, die im Subjektkonzept wirksam sind, festhält, wird noch gesehen werden

müssen. Man kann auch Hegel stark machen, Objektivationen von Geist wie Staat,

Gesellschaft, Recht, Religion etc. zum Ausgangspunkt des Nachdenkens machen,

sich an Desillusionierungstheoretikern wie Nietzsche und Freud abarbeiten, wenn

es darum geht, die Behauptung einer absoluten Selbstdurchsichtigkeit als Illusi-

on zu entlarven, ohne die im Subjektbegriff behauptete Aktualität von Freiheit zu

verneinen.

Von Subjektivation zu reden, bedeutet anzuerkennen, dass Menschen gemacht

werden, bevor sie zu Subjekten ihrer eigenen Biographie werden. Bereits im his-

torischen Prozess generierte, gesellschaftlich und sozial wirksame Normsysteme

und Werte, kulturelle Praktiken etc. formatieren Menschen, aber: Diese subjekti-

vierenden Faktoren sind zugleich auch die Bedingung dafür, dass Menschen über-

haupt zu Subjekten werden können. »Subjektivation«, so Butler, »bezeichnet den

Über die Rede von Gnade im Horizont einer reflexiven Moderne«, in: Cardo 11 (2013), S. 27-33

(auch online erreichbar).

10 Villa, Paula-Irene: Judith Butler, Frankfurt: 2003, S. 41.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-008 - am 14.02.2026, 19:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fragiles Subjekt und Gnade 141

Prozeß des Unterworfenwerdens durch Macht und zugleich den Prozeß der Sub-

jektwerdung«11.Weil alle subjektivierenden Faktoren in ihrer objektivierten Gestalt

im historischen Prozess generiert, und d.h. zugleich durchgesetzt wurden, ist der

Raum, in dem Menschen subjektiviert werden, zugleich als ein vermachteter zu

begreifen. Macht gibt es nur in Relationen, und deshalb existieren auch subjek-

tivierte Subjekte relational – und umgekehrt. Wird dies reflexiv ins Bewusstsein

gehoben, so ist auch noch der ebenfalls keineswegs einfach feststehende Begriff

des Subjekts als ein im diskursiven Prozess erzeugter zu begreifen.Was wiederum

bedeutet, dass dieses Reflexivmachen bereits wieder als eine diskursive, soziale

Wirklichkeit herstellende und damit subjektivierende Praxis zu begreifen ist. Es

gibt demnach überhaupt keinen theoretischen Begriff des Subjekts, der nicht auch

bereits wieder einen Menschen subjektivierender und damit vermachtender wäre.

Kritik kann bisherige Machtstrukturen und hegemoniale Diskurse kennzeichnen,

sie – begrenzt – in ihrer Genealogie aufklären. Dass es jedoch machtfreie Räume

geben könnte, ist als Vorstellung bereits wieder Ideologie.

Umgekehrt betont Butler auch mit Nachdruck, dass das Subjekt sich »nicht auf

die Macht zurückführen« lasse, der »es seiner Entstehung« verdanke. Und genauso

wenig ließe sich »die Macht auf das Subjekt reduzieren«12. »Die Bedingungen der

Macht« müssten »ständig wiederholt werden, um fortzubestehen«. Das Subjekt

sei »der Ort dieser Wiederholung, einer Wiederholung, die niemals bloß mecha-

nischer Art«13 sei. Das Subjekt wird damit zum Reproduktionsort sozial und ge-

sellschaftlich wirksamer Werte und Normen, sozialer Praktiken etc., aber: Es wird

bei Butler nicht auf einen Reproduktionseffekt reduziert, weil es in der Lage ist,

diese zumindest in relativer Weise kritisch zu distanzieren, abzulehnen oder aber

auch zu bejahen. Das konkrete existierende Subjekt ist damit immer auch als ein

politisches zu begreifen. Es moduliert die Wirklichkeit neu, indem es sich auf die

auf die in ihm bereits wirksamen Faktoren bezieht. Dies gilt dann auch für den

Begriff des Menschen, der als historisch hervorgebrachter wirksam ist.

2. Theologische Konsequenzen? Das subjektiviertes Subjekt
als Subjekt im Singular

Welche theologischen Konsequenzen ergeben sich aus dem Bisherigen?

Theologisches Denken neigt dazu, in überzeitlich gültigen Ordnungen zu den-

ken. Dies ist selbst dann zu beobachten, wenn mit einem Gott gerechnet wird,

11 Butler, Judith: Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt: 2001, S. 8.

12 Ebd., S. 20.

13 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-008 - am 14.02.2026, 19:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 Magnus Striet

dem sich diese Weltwirklichkeit und aufzufindenden Ordnungen deshalb verdan-

ken, weil er sie so wollte, wie sie existieren. Die Möglichkeit, dass existierende

Ordnungen unkalkulierbaren Veränderungen dadurch ausgesetzt sind, weil Gott

absolut frei ist, versuchte man durch die Denkfigur auszuschalten, dass Gott not-

wendig das seinemWesen Entsprechende tut, sprich das Gute. Erst im historischen

Nominalismus des 14. Jahrhunderts wird man den Akzent auf die Freiheit Gottes

radikal anders setzen. Allein den Gedanken zu riskieren, Gott könnte jede Mög-

lichkeit realisieren, ist bis heute theologisch geächtet. So viel Unkalkulierbarkeit

ist nicht gewollt, wenn es um Gott geht.

Stattdessen wurde und wird ein Gott angesetzt, der die Welt deshalb so ein-

gerichtet hat, wie sie existiert, weil jede andere Weltwahl seiner Vollkommenheit

widersprochen hätte. Dies führt in der Konsequenz dazu, dass auch anthropolo-

gisch stabile Verhältnisse angesetzt werden. Es gibt in diesem Denken nur eine

Ordnung, die aus Freiheit hervorgegangen ist, die göttliche Ordnung; wenn der

Mensch ihr entspricht, so entspricht er der wahren und guten Ordnung. Eine Evo-

lution des menschlichen Selbstverständnisses, eine Veränderung im Begriff des

Menschen von sich selbst ist in diesemDenken nicht vorgesehen. Es ist derMensch,

der theologisch als Mensch von Gott erschaffen wurde und nun vor diesem exis-

tiert. Aber kannman dies im 21. Jahrhundert noch sagen? Steht eine solche Aussage

nicht konträr zum Wissen um die nicht nur biologische, sondern auch kulturelle

Evolution »des« Menschen?

Wenn künftig vom Menschen im Singular gesprochen wird, so ist dies der es-

sentialisierenden Wirkweise von Sprache und der Notwendigkeit diskursiver Ver-

ständigungen geschuldet. Diskursive Prozesse bringen generalisierende Begriffe

hervor, ja mehr noch: sie setzen solche voraus. Begriffe bleiben, wenn das Kon-

krete zumMaßstab genommen werden, immer hinter diesem zurück. In gewisser

Weise betreiben sie eine anthropologisch notwendige Komplexitätsreduktion da-

durch, dass sie in einer essentialisierenden Weise verallgemeinern.

Nominalistisch zu denken, was bedeutet: darum zu wissen, dass Begriffe nie

mit dem konkreten Sachverhalt identisch sind, Begriffe wie Mensch, Individuum,

Person oder auch Subjekt immer verallgemeinernde Begriffe sind, die deshalb, weil

sie verallgemeinern, nie den konkreten Menschen erfassen können –, ist deshalb

gleichbedeutend damit, Ideologiekritik zu betreiben. Das ohnehin schon in seiner

Körperlichkeit vulnerable Individuum soll vor dem Zugriff des verallgemeinernden

und deshalb leicht verletzenden Begriffs geschützt werden. Zugleich bleibt aber ei-

ne solche Reduktion, der Gebrauch von Allgemeinbegriffen notwendig, wenn über-

haupt Diskurs und Verstehenmöglich sein sollen. Undwas grundsätzlich gilt, kann

theologisch nicht anders sein. Ein theologisches Nachdenken über den Menschen

hat in der Logik der bisherigen Überlegungen historisch dimensioniert zu sein und

in Rechnung zu stellen, dass der Begriff des Menschen aus diskursiven Praktiken

hervorgeht, die immer vermachtet sind und zugleich bereits wiederMenschen sub-

https://doi.org/10.14361/9783839447420-008 - am 14.02.2026, 19:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fragiles Subjekt und Gnade 143

jektivieren. Daraus ergibt sich, dass theologisch-anthropologische Begrifflichkei-

ten aus ethischenGründen einemProzess dauerhafter Infragestellung auszusetzen

sind. Menschlich sein zu wollen, heißt, die eigene Fehlbarkeit anzuerkennen, weil

sich selbst undurchsichtig zu sein in einer grundlegenden Weise das Menschsein

bestimmt. Sie ist »ein fester Bestandteil unserer Selbstformierung«, und zugleich

geht derMensch in »seiner Undurchschaubarkeit für sich selbst einige seiner wich-

tigsten ethischen Bindungen«14 ein.

Wenn die begriffliche Explikation des Menschen relational zu anderen Tieren

erfolgt, ist zwar auch mit Konstanzen in dieser Selbstexplikation zu rechnen. Sich

selbst in die Objektstellung des Denkens zu bringen und sich selbst bestimmen zu

können, gehört zu einer solchen Rahmenbeschreibung von Menschsein, aber: So

auf sich aufmerksam zu werden, hat auch bereits wieder eine Genealogie und ver-

ändert als reflexives Wissen nicht nur den Begriff des Menschen von sich selbst,

sondern auch dessen praktisches Selbst- undWeltverhältnis. Noch drastischer ver-

ändert sich der Selbstbegriff des Menschen in dem Moment, da dem Menschen in

einer reflexiven Weise bewusst wird, dass die bereits subjektivierend wirksam ge-

wesenen Weltausdeutungen, Normsysteme etc. im historischen Prozess erzeugt

wurden. Wenn aber der Begriff des Menschen aus diskursiven Prozessen hervor-

geht, dann zwar stabile Strukturen aufzeigen mag, aber ansonsten dem histo-

rischen Prozess ausgesetzt ist und sich faktisch auch Wandlungen im Selbstver-

ständnis zeigen – ja mehr noch: der Singular in der Rede vom Menschen sowohl

in diachroner als auch in synchroner Perspektive problematisch ist, so kann dies

theologisch nicht ignoriert werden. Dies betrifft auch zentrale theologische Be-

grifflichkeiten, die sich allesamt in der Vorstellung konzentrieren, der Mensch sei

das Ebenbild Gottes. Ist auch diese Vorstellung nur historisch?

Zunächst einmal ja. Es gibt denMenschen nicht, wenn es den Menschen nicht

ohne einen Begriff von sich selbst gibt und das diskursiv erzeugte Selbstverständ-

nis des Menschen, das nicht nur dem historischen Wandel unterliegt, sondern zu-

dem plural ausgeformt ist und zugleich wieder subjektivierend wirksam ist. Je-

denfalls gibt es dann keinen Begriff des Menschen, der aus einer Quelle ableitbar

ist, die nicht mit dem Menschen und damit seiner Vernunft identisch wäre. Sta-

bil wirksam ist lediglich, dass der Mensch das »nicht festgestellte Thier«15 ist, was

wiederum damit zusammenhängt, dass das Mensch genannte Tier zwar wie alle

anderen Organismen und Tiere auch aus biologisch-evolutiven Prozessen hervor-

gegangen ist, aber – was seine faktische Sonderstellung im Reich des Lebendigen

ausmacht – in einer eigentümlichen Bewusstseinsspaltung existiert: Es weiß in ei-

ner auf sich zurückgewendeten Weise um sich, kann sich in einer reflexiven Weise

14 J. Butler: 2007, S. 30-31.

15 Nietzsche, Friedrich: Jenseits von Gut und Böse. 2., durchgesehene Auflage (= KSA, Band 5),

München: 1988, S. 81.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-008 - am 14.02.2026, 19:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 Magnus Striet

zum Objekt des Nachdenkens machen. Dies geschieht solitär, aber auch in einer

sozialisierten Weise. Deshalb gibt es nicht nur Natur und biologische Evolution,

sondern Kultur, die wiederum ständigen Transformationsprozessen ausgesetzt ist

und derenWertesysteme,normativeOrdnungsmuster und sozial geteilte Praktiken

durchgesetzt wurden, d.h.: die das Ergebnis von machtförmigen Prozessen sind.

Es gibt dann auch kein Subjekt, das unabhängig von den diskursiven Praktiken

existieren würde, in denen darüber befunden wird, was Menschen sind. Weil dem

so ist, ist die Geschichte eine Geschichte des Grauens. Auch der ethische Universa-

lismus führt den Index historischer Kontingenzmit sich, er hat eine Geburtsstunde

erlebt, wenn nicht gar mehrere – und ist stets gefährdet.

Ein theologisches Denken wird über diese Einsichten in eine, vorsichtig gesagt,

unbequeme Lage versetzt. Sie kann als unbequem oder gar als prekär beschrieben

oder aber auch in ihren Möglichkeiten wahrgenommen werden. Theologisch ge-

bräuchliche Begriffe wie imago dei, Natur des Menschen, Sünder etc. sind keine

in ihrer Bedeutung feststehenden Begriffe, sondern sie werden diskursiv seman-

tisiert, durchgesetzt und sind dann wiederum als semantisierte Begriffe subjekti-

vierendwirksam. Es ist nicht lohnend, nachwahren Ursprungsbedeutungen dieser

Begriffe zu suchen. Sie sind genealogisch in ihrer faktischen normativen subjek-

tivierenden Wirksamkeit aufzuklären, um sie dann einer kritischen Überprüfung

zu unterziehen. Ethische Praxis verlangt, wenn sie verantwortet sein will, nach ei-

ner immer wieder neu einsetzenden Kontrolle ihrer normativen Grundlage. Dass

die ethische Praxis eines Menschen, der sich als gläubig beschreibt, keine ande-

re sein wird und sein darf als die Praxis anderer Menschen, die eine Menschen

mögliche Menschlichkeit praktizieren wollen, sollte keiner Diskussion bedürfen.

Theologie als Reflexion auf den gelebten Glauben wiederum hat diese Kontrolle

so zu praktizieren, dass sie theoretische Einsichten anderer Wissenschaften in ih-

re Theoriebildung einbindet. Subjektivationstheoretische und ethische Einsichten

Butlers fruchtbar zu machen, kann nur humanisierend sein.

3. Meditation der »Kritik der ethischen Gewalt«: säkulare Gnade?

Die erweiterte Ausgabe der Kritik der ethischen Gewalt endet mit fast schon medita-

tiven Ausführungen, die mich bereits seit einigen Jahren nachdenklich stimmen.

ButlersTheorie von Subjektivation als vermachtendem und zugleich freiheitseröff-

nendem Faktum ist auch für diese grundlegend.

Sie beschreibt hier eine eigentümliche Überforderung des Subjekts, die sie ih-

rerseits nochmals als den Effekt einer sozialen Formung und damit als ethische

Gewalt beschreibt. Sie spricht von »Versionen selbstversunkener moralischer Be-

fragung«, die auf einen »Narzissmus« hinausliefen. In der Frage von »Selbstannah-

me oder Vergebung« kenne diese Gewalt »keine Gnade«, will sagen: Es gibt aufge-

https://doi.org/10.14361/9783839447420-008 - am 14.02.2026, 19:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fragiles Subjekt und Gnade 145

zwungene Formen der Selbstdisziplinierung auch in Fragen der Ethik, die endliche

Subjekte gnadenlos überfordern. Zugleich identifiziert Butler in der ethischen Pra-

xis die Chance, »menschlich zu werden«, indem das »selbstgenügsame, als Besitz

verstandene ›Ich‹ hinter sich« gelassen werden könne. Butler spricht bezogen auf

solche ethischen Situationen von »Momenten unseres Unwissens«, in denen wir

uns »aufs Spiel« zu setzen hätten.16 Es sind bisher ethische Positionierungen, die

in diesen Momenten fraglich werden – und: sich auf Ungewissheiten einlassen zu

müssen, wenn ich mich zum Handeln veranlasst sehe, weil ich als soziales Wesen

dazu aufgefordert werde. Solche Momente sind risikobehaftet. Entscheidungssi-

tuationen sind unklar, und dennoch muss auf eine nur begrenzt kalkulierbare Zu-

kunft hin entschieden werden. Zudem vermag das Ich nie ganz durchsichtig zu

werden. Nie ist damit restlos abzuschätzen, welche Faktoren und Motive mögli-

cherweise auch noch wirksam sind und unter welchen Bedingungen und mit wel-

chenmöglichen Folgen ein solchesHandeln geschieht. Verantwortungsvoll handeln

zu wollen, ist nicht gleichbedeutend damit, auch tatsächlich verantwortungsvoll zu

handeln. Oder besser gesagt: Verantwortung zu übernehmen bedeutet immer, als

subjektiviertes Ich-Subjekt dies nur in einer relativen Weise bezogen auf die im-

mer bereits subjektivierend wirksamen Faktoren tun zu können, die diesem Ich

aber nie ganz durchsichtig werden können. Weder ist der Wille mit der Apriorizät

in Reinform zu bestimmen, wie Kant es um der Moral willen gefordert hatte, noch

kann man sich gewiss sein, dass das Wissen um mögliche Handlungsfolgen hin-

reichend so zur Verfügung steht, dass Negativfolgen auszuschließen sind.

Aber: Ich muss handeln, wenn ich mich überhaupt ethisch beanspruchen las-

sen und so menschlich werden will. Butler lässt ihre Ausführungen mit einem

hoffnungslosen Satz enden: »Wenn wir von hier aus sprechen und Rechenschaft

zu geben versuchen«, und damit meint Butler: von einem Standpunkt aus, der

kein selbstgenügsames Ichmehr kennt, sondern eines, das sich selbst nur begrenzt

durchsichtig ist und sich ins Offene, ebenfalls nur begrenzt Durchschaubare hinein

riskiert, »werden wir nicht verantwortungslos sein, und wenn doch, so wird man

uns bestimmt vergeben«17.

Faktisch verantwortungslos, wie sich retrospektiv betrachtet zeigen kann,

und zwar deshalb, weil ich Verantwortung übernommen, mich ausgesetzt und

gehandelt habe. Es gibt ein Schuldigwerden jenseits eines moralischen Versagens.

Sprachlich drückt sich dies Phänomen in der Redewendung aus, einem anderen

Menschen etwas schuldig geblieben zu sein, obwohl ich ihm nichts schuldig

bleiben wollte. Nicht genügend tun zu können, gehört zu den grundlegenden

Erfahrungen von Menschen. Aber wer verantwortet dies? Muss ich nicht entschei-

16 J. Butler: 2007, S. 180.

17 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-008 - am 14.02.2026, 19:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146 Magnus Striet

den und handeln, wenn ich menschlich werden will? Wenn menschlich zu werden

heißt, Verantwortung zu übernehmen?

Der Satzschluss so wird man uns bestimmt vergeben berührt mich deshalb so, weil

er von einer unerschütterlichen Gewissheit gestimmt ist. Niemand, so scheint But-

ler sagen zu wollen, wird mich doch auf das fixieren, was ich angerichtet habe,

wenn ich mich redlichen Gewissens so entschieden habe, wie ich mich entschie-

den habe. Woher nimmt Butler die Gewissheit, dass Vergebung gewährt werden

wird, wenn Menschen ethische Verantwortung übernehmen und fehlgehen in ih-

ren Annahmen?

Ich weiß es nicht, aber: Der Abschluss ihrer Adorno-Lectures löst in mir ein ähn-

liches Gefühl aus wie der der Kritik der praktischen Vernunft Kants. Zwei Dinge, so

äußert sich Kant, erfüllten das Gemütmit immer neuer und zunehmender Bewun-

derung und Ehrfurcht, der »bestirnte Himmel übermir, und dasmoralische Gesetz

in mir«18. Eine metaphysische Gottesgewissheit kennt Kant nicht mehr, nur – aber

was heißt schon ›nur‹ angesichts der Größe dieses Glaubens, schließlich gründet

er auf Moral: eines praktischen Vernunftglauben. Gottes Dasein sei notwendig zu

postulieren.19 Will sagen: Ohne Gott laufen die dem Menschen möglichen Sehn-

süchte, dass da noch jemandGerechtigkeit schafft und das Ärgernis des Todes nicht

das letzte Wort über den Menschen sein lässt, ins Leere. Wie gewiss dieser Glaube

Kant war, weiß ich nicht; am Ende tut es auch nichts zur Sache. Ich kann auch

nicht entscheiden, ob Butler, wenn sie den Begriff Gnade in ihre Überlegungen

aufnimmt, ein theologisches Konzept von Gnade aufruft, das sich zu leben lohnt.

Aber es wäre darüber nachzudenken, ob angesichts der fragilen Situation subjek-

tivierter Subjekte, die verantwortlich handeln und so menschlich werden wollen,

sich jedoch niemals gewiss sein können, was aus ihrer Übernahme ethischer Ver-

antwortung folgt, von grundsätzlichen Überforderungsmomenten endlicher Frei-

heit ganz zu schweigen –, das Bewusstsein, in der Gnade eines ganz Anderen,

nein nicht eines ganz Anderen: eines Gottes, der es unendlich gut mit dem Men-

schen meint, leben zu dürfen, nicht eine ganz eigentümliche Dynamik entwickeln

kann. Und zwar ein Gefühl von Freiheit und Verantwortungsbewusstsein, das nicht

überfordert, weil es am Ende auf die immer noch größeren Möglichkeiten Gottes

vertraut. Kierkegaard lässt an dieser Stelle grüßen. Aber warum der eine Mensch

so menschlich werden kann und ein anderer wiederum nicht, ist auch wiederum

nicht restlos aufzuklären. Auch in dieser Frage spielen Subjektivationsfaktoren ei-

ne entscheidende Rolle.

Irrational ist ein solches Gnadenerleben nicht, solange die Möglichkeit eines

solchen Gottes nicht ausgeschlossen werden kann. Und mit einer Dispension ethi-

18 Kant, Immanuel: Kritik der praktischen Vernunft (Werkausgabe. Hg. vonW.Weischedel; Bd.

VII), A 289.

19 Ebd., A 226.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-008 - am 14.02.2026, 19:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fragiles Subjekt und Gnade 147

scher Autonomie hat ein solcher Gottglaube ganz gewiss nichts zu tun.Wenn man

nicht den ethischen Monotheismus eines kantianischen Judentums ablehnt zu-

gunsten eines Gnadenabsolutismus eines Augustinus, der in allen Selbstregungen

des Menschen nur noch die Ursprungssünde sich austoben sieht.

Ichmuss leider noch hinzufügen, dass auch ein solches, sich in einemGott fest-

machenden Gnadenerleben aus diskursiven Selbstverständigungspraktiken sub-

jektivierter Subjekte hervorgeht.Über Gott zu reden, hieß aber immer bereits, über

den Menschen zu reden, den es nicht gibt. Wer er ist, muss sich das seltsame Ge-

schöpf oder aber auch Nicht-Geschöpf Mensch selbst sagen. Jedoch gibt es gute

und schlechte Gründe dafür, sich so oder anders zu begreifen und zu wollen. Die

Differenz zu vergangenen Generationen liegt lediglich darin, dass dies nun reflexiv

bewusst sein könnte.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-008 - am 14.02.2026, 19:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839447420-008 - am 14.02.2026, 19:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

