Fragiles Subjekt und Gnade

Magnus Striet

In seinen aus dem Nachlass edierten Vorlesungen aus Die Regierung der Lebenden
aus den Jahren 1979-1980 duflert Michel Foucault die Vermutung, dass der »An-
trieb, sich von der Macht frei zu machenc, »als Indikator fiir die Verinderungen
des Subjekts und der Beziehung« diene, »die es zur Wahrheit unterhilt<'. Ich er-
6ffne deshalb meine Uberlegungen zu Judith Butlers Subjektdenken mit diesem
Hinweis auf Foucault, weil bis heute zu horen ist, dass Foucault kein Subjekt ken-
ne. Die Explizitheit, mit der er in diesen spiten Vorlesungen am Collége de France
den Subjektbegriff nutzt, ist eindriicklich, und: Sie ist auch nicht tiberraschend.
Und ebenso selbstverstindlich ist, dass auch Butler ein Subjekt kennt. Sie verkor-
pert ein solches, und zwar mit Gewicht.

Dass das Subjekt nicht so begriffen werden darf, wie es René Descartes noch
tat®, sollte auch nicht Anlass geben, so paradox dies klingen mag, das Konzept
»Subjekt« aufzugeben. Entscheidend ist, welches Konzept von Subjekt vertreten
wird. Denn soll nicht eine deterministische oder naturalistische Philosophie des
Geistes vertreten werden, so ist nicht nur darauf zu bestehen, dass es eine um
sich wissende Subjektivitit gibt, sondern dass es eine in den Alltagspraktiken ge-
genseitig unterstellte Aktivitit gibt, die als die Aktivitit von Subjekten bestimmt
wird. Es war Kant, der gegen alle theoretischen Aufhebungsprogramme dessen,
was im Subjektbegrift gedacht wird, und damit zur Ehrenrettung der Wirklich-
keit von Freiheit, das entscheidende Argument lieferte: Es darf gar nicht erst ver-
sucht werden, die Aktualitit von menschlicher Freiheit und damit ihre Wirksam-
keit durch eine Kausalitit zu erkliren, die nicht sie selbst wire (auch nicht eine
gottliche im Ubrigen).> Faktisch folgt Butler in diesem Punkt Kant, ohne ihn an

1 Foucault, Michel: Die Regierung der Lebenden. Vorlesungen am Collége de France 1979-1980.
Aus dem Franzosischen von Michael Hamburger, Berlin: 2020 (2014), S. 113.

2 Vgl. Descartes, René: Meditationen tber die erste Philosophie. Auf Grund der Ausgabe von
Artur Buchenau hg. von Erich Ch. Schréder (= PhB, Band 250), Hamburg: 1956, S. 137: Descartes
meintzeigen zukdnnen, dass das Ich von seinem »Kdrper wirklich verschieden«sei»und ohne
ihn existieren kdnne«.

3 Vgl. Kant, Immanuel: Die Religion innerhalb der Grenzen der blofien Vernunft B 216 (= Werk-
ausgabe. Hg. von Wilhelm Weischedel, Band 7), Frankfurt: 1977, S. 810.

14.02.2026, 19:14:14.



https://doi.org/10.14361/9783839447420-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138

Magnus Striet

dieser Stelle ausdriicklich aufzurufen. Thr Gesprichspartner ist Theodor W. Ador-
no. Selbstverstindlich gibt es keinen Nullpunkt fiir ein Subjekt, von dem aus es
sich die Welt und mit ihr sich selbst vollstindig durchsichtig machen konnte. Es
gibt kein>Ich¢, das »aufierhalb der herrschenden Matrix ethischer Normen und wi-
derstreitender moralischer Rahmenvorgaben« existiert. Aber es ist auch nicht aus
»diesen Normen kausal ableitbar«, »ganz einfach die Wirkung oder Werkzeug ei-
nes vorhergehenden Ethos oder eines zugrunde liegenden Feldes widerstreitender
oder diskontinuierlicher Normen«* sei. Was bei Butler, aber auch bei Adorno oder
aber auch bei Michel Foucault zu studieren ist, ist, dass dann, wenn die immer
wieder aufbrechenden Kontroversen um den Begriff des Subjekts, sollte in ihm
die Moglichkeit von Eigenaktivitit von Individuen aus Freiheit gedacht sein, die-
se schlicht unsinnig sind. Jedenfalls dann, wenn die Debatte als eine um das Erbe
Kants gefiihrt wird. Es gilt, mit Kant iiber Kant hinauszudenken.

Entscheidend ist zu beschreiben, wie grof3 der tatsichliche Freiheitsraum von
Menschen ist. Jedoch Subjekte als vermachtet zu begreifen und Verinderungen
der realen Verhiltnisse fiir moglich zu halten, ist gleichbedeutend damit, mit Sub-
jekten zu rechnen, die Verinderungen von Ordnungen registrieren, sich dazu ins
Verhiltnis setzen kénnen, indem sie diese normativ bewerten (woher sie auch im-
mer ihre Kriterien nehmen) und sich politisch einsetzen kénnen. Foucault hat sei-
ne Antrittsvorlesung am Collége iiber Kant gehalten.’ Bei Kant meint Kritik, das
Geschift der Selbstkritik der Vernunft zu betreiben, um so die Méglichkeit und
Grenzen des Vernunftgebrauchs bestimmen zu kénnen. Dabei ist Kants kritisches
Sondierungsunternehmen stark darauf konzentriert, einer Metaphysik ihr Ende zu
bereiten, die nicht die Grenzen des menschlichen Vernunftvermégens beachtet.

Foucault denkt Kritik komplexer. Er sucht zwar den deutlichen Anschluss an
Kants kritisches Unternehmen, radikalisiert ihn aber zugleich, indem er Vernunft
nicht mehr ahistorisch und als apriorisches Vermogen begreift. Es gibt fiir ihn
nicht die, von Empirie unbelastete oder sich von dieser befreien konnende Ver-
nunft. Vielmehr sind immer bereits Episteme wirksam, die im historischen Pro-
zess erzeugt wurden und damit auch verinderbar sind.®

Bei Butler taucht Kant nur relativ selten als unmittelbarer Gesprachspartner
auf. Das scheut mich nicht, sie als eine Denkerin zu beschreiben, die insofern Auf-
klirungsphilosophie in der Tradition Kants betreibt, als dieser sich strikt gewei-
gert hatte, das Phantasma zu akzeptieren, dass es jemals ein aufgeklirtes Zeitalter
geben konnte. Was moglich und zugleich notwendig ist, ist das Projekt der Auf-

4 Butler, Judith: Kritik der ethischen Gewalt. Erweiterte Auflage, Frankfurt: 2007, S. 14f.

5 Foucault, Michel: Einfiihrung in Kants Anthropologie. Aus dem Franzésischen von Ute Friesch.
Mit einem Nachwort von Andrea Hemminger, Frankfurt: 2010.

6 Vgl. exemplarisch Foucault, Michel: Was ist Kritik?, Berlin: 1992, S.15.

14.02.2026, 19:14:14.



https://doi.org/10.14361/9783839447420-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fragiles Subjekt und Gnade

klirung auf Dauer zu stellen’, was bedeutet — dieses Projekt hat Kant nicht mehr
verfolgt, deshalb schliefdt Butler auch an Hegel und das im 19. Jahrhundert mit
Friedrich Nietzsche einsetzende Projekt einer Genealogie von Vernunft und Moral
an —: den Prozess der Reflexion dariiber, welche Ordnungen der Macht subjekti-
vierend wirken, immer wieder neu anlaufen zu lassen. Wer dies will, verfolgt aber
ein Interesse — und zwar das Interesse eines »Ich«, das nicht nur bestimmt sein
will, durch die es vermachtenden und zugleich erméglichenden Ordnungen, son-
dern das sich in ein Verhiltnis zu diesen bringen will, das - frei sein will, und: far
das Selbstbestimmungsrecht anderer, der Ubersehenen und der unter den herr-
schenden Ordnungen Leidenden eintreten will. Ein Ich kann sich dazu bestimmen,
diesen unvertretbar in der Instanz einer ersten Person itbernommenen Willen zu
einem ethischen Universalismus als den eigenen zu identifizieren. Einen solchen
Universalismus zu vertreten bedingt aber gerade, das Kantische Vermichtnis des
Aufklirungsprojekts zu verstetigen. Deshalb verortet sich Butler auch ausdriicklich
in den Aufklirungstraditionen, die die Grenze der Vernunft als »Zeichen unserer
Humanitit«<® anerkennen.

1. Subjektivation

In Theologiekontexten hat die Rezeption von Theoriefiguren und -konzepten But-
lers in den letzten Jahren insgesamt zwar deutlich zugenommen. Dies gilt ins-
besondere fiir religions- bzw. theologieaffine Kreise, die auf die Ablgsung einer
schépfungstheologisch begriindeten essentialistischen Anthropologie dringen und
auf eine Implementierung von Genderdiskursen in die theologische Theoriebil-
dung dringen. Dasselbe gilt fiir Ethikdiskurse. Werden die Vulnerablitit des Men-
schen beziehungsweise Externalisierungen von Menschen aus gesellschaftlicher
Normalitit als Themen zentral gestellt, entwickelt Butler eine hohe Attraktions-
kraft. An ihrer Rezeption beziehungsweise strikten Ablehnung auf dem religiésen
Feld ist abzulesen, wie sich die Protagonisten zu einer in einer reflexiven Weise
darum wissenden Moderne stellen, die um die historische Genealogie von sozialen
Praktiken, Ethiken etc. weif3.’

7 Vgl. Kant, Immanuel: Was ist Aufklarung? (= Werkausgabe. Hg. von W. Weischedel, Bd. 11),
S.59: »Wenn denn nun gefragt wird: Leben wir jetzt in einem aufgekldrten Zeitalter? so ist
die Antwort: Nein, aber wohl in einem Zeitalter der Aufklarung«.

8 ]. Butler: 2007, S.113.

9 Zur Rezeption und Auseinandersetzung mit Butler in Religionsdiskursen beziehungsweise
Theologie vgl. Werner, Gunda: » Relational und vulnerabel. Die Subjektphilosophie Judith
Butlersim theologischen Diskurs, in: Theologische Revue 114 (2018), S. 179-203. Vgl. zum Fol-
genden meine Uberlegungen: Striet, Magnus: »Freiheit und Subjektivationsprozesse. Oder:

14.02.2026, 19:14:14.

139


https://doi.org/10.14361/9783839447420-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Magnus Striet

Einen deutlichen Nachholbedarf gibt es jedoch bezogen auf die christlich-
theologische Anthropologie. Dies gilt insbesondere fiir die Frage, was es bedeutet,
dass Menschen subjektiviert werden — eine Einsicht, die Butler immer wieder im
Anschluss an Foucault und Louis Althusser herausgearbeitet hat. Der weitgehend
negative Befund sollte deshalb in theologischen Kreisen deutlich irritieren, weil
das Theoriekonzept »Subjektivation« beziehungsweise »Subjektivierung« in der
Soziologie und der philosophischen Anthropologie inzwischen mehr oder weniger
selbstverstindlich akzeptiert wird.

Butlers Augenmerk liegt nicht, wie bereits gesehen, auf einer weiteren Ausar-
beitung eines Subjektbegriffs in der Tradition der klassischen, zumal durch Kant
erdffneten Philosophietradition, auch wenn die Gemeinsambkeiten beziehungswei-
se die faktische Verwendung beziehungsweise Beanspruchung des Subjektkon-
zepts nicht zu tibersehen ist. Ihr, so Paula-Irena Villa, »Hauptaugenmerk richtet
sich zunichst auf die Frage, wie das Subjekt produziert wird, und weniger, wenn
iiberhaupt darauf, einen neuen Subjektbegriff zu entwickeln«°. Jedes Subjektden-
ken steht bei ihr unter dem Generalverdacht, abstrahierend und damit unwahr,
unpolitisch beziehungsweise, weil es keinen politikfreien Raum gibt, ideologisch
zu sein. Butler denkt iiber reale, Repressionen ausgesetzte Subjekte nach. Und dar-
tiber, dass es keine repressionsfreien Riume gibt. Wer dies behauptet, verkennt,
wie Menschsein zustande kommyt, oder aber unterschligt, wie Menschen zu Men-
schen werden. Ob Butler schon deshalb, weil sie arbeitsprogrammatisch nicht dar-
an interessiert ist, in der Tradition der klassischen Freiheitsphilosophie weiter am
Subjektbegriff zu laborieren, nicht gleichwohl an den praktischen Grundiiberzeu-
gungen, die im Subjektkonzept wirksam sind, festhilt, wird noch gesehen werden
miissen. Man kann auch Hegel stark machen, Objektivationen von Geist wie Staat,
Gesellschaft, Recht, Religion etc. zum Ausgangspunkt des Nachdenkens machen,
sich an Desillusionierungstheoretikern wie Nietzsche und Freud abarbeiten, wenn
es darum geht, die Behauptung einer absoluten Selbstdurchsichtigkeit als Illusi-
on zu entlarven, ohne die im Subjektbegriff behauptete Aktualitit von Freiheit zu
verneinen.

Von Subjektivation zu reden, bedeutet anzuerkennen, dass Menschen gemacht
werden, bevor sie zu Subjekten ihrer eigenen Biographie werden. Bereits im his-
torischen Prozess generierte, gesellschaftlich und sozial wirksame Normsysteme
und Werte, kulturelle Praktiken etc. formatieren Menschen, aber: Diese subjekti-
vierenden Faktoren sind zugleich auch die Bedingung dafiir, dass Menschen tiber-
haupt zu Subjekten werden kdnnen. »Subjektivationg, so Butler, »bezeichnet den

Uber die Rede von Gnade im Horizont einer reflexiven Moderne, in: Cardo 11 (2013), S. 27-33

(auch online erreichbar).
10 Villa, Paula-Irene: Judith Butler, Frankfurt: 2003, S. 41.

14.02.2026, 19:14:14.



https://doi.org/10.14361/9783839447420-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fragiles Subjekt und Gnade

Prozef} des Unterworfenwerdens durch Macht und zugleich den Prozef der Sub-
jektwerdung«™. Weil alle subjektivierenden Faktoren in ihrer objektivierten Gestalt
im historischen Prozess generiert, und d.h. zugleich durchgesetzt wurden, ist der
Raum, in dem Menschen subjektiviert werden, zugleich als ein vermachteter zu
begreifen. Macht gibt es nur in Relationen, und deshalb existieren auch subjek-
tivierte Subjekte relational — und umgekehrt. Wird dies reflexiv ins Bewusstsein
gehoben, so ist auch noch der ebenfalls keineswegs einfach feststehende Begriff
des Subjekts als ein im diskursiven Prozess erzeugter zu begreifen. Was wiederum
bedeutet, dass dieses Reflexivmachen bereits wieder als eine diskursive, soziale
Wirklichkeit herstellende und damit subjektivierende Praxis zu begreifen ist. Es
gibt demnach iiberhaupt keinen theoretischen Begriff des Subjekts, der nicht auch
bereits wieder einen Menschen subjektivierender und damit vermachtender wire.
Kritik kann bisherige Machtstrukturen und hegemoniale Diskurse kennzeichnen,
sie — begrenzt — in ihrer Genealogie aufkliren. Dass es jedoch machtfreie Riume
geben konnte, ist als Vorstellung bereits wieder Ideologie.

Umgekehrt betont Butler auch mit Nachdruck, dass das Subjekt sich »nicht auf
die Macht zuriickfiihren« lasse, der »es seiner Entstehung« verdanke. Und genauso
wenig lieRe sich »die Macht auf das Subjekt reduzieren<’*. »Die Bedingungen der
Macht« miissten »stindig wiederholt werden, um fortzubestehen«. Das Subjekt
sei »der Ort dieser Wiederholung, einer Wiederholung, die niemals blofy mecha-
nischer Art« sei. Das Subjekt wird damit zum Reproduktionsort sozial und ge-
sellschaftlich wirksamer Werte und Normen, sozialer Praktiken etc., aber: Es wird
bei Butler nicht auf einen Reproduktionseffekt reduziert, weil es in der Lage ist,
diese zumindest in relativer Weise kritisch zu distanzieren, abzulehnen oder aber
auch zu bejahen. Das konkrete existierende Subjekt ist damit immer auch als ein
politisches zu begreifen. Es moduliert die Wirklichkeit neu, indem es sich auf die
auf die in ihm bereits wirksamen Faktoren bezieht. Dies gilt dann auch fiir den
Begriff des Menschen, der als historisch hervorgebrachter wirksam ist.

2. Theologische Konsequenzen? Das subjektiviertes Subjekt
als Subjekt im Singular

Welche theologischen Konsequenzen ergeben sich aus dem Bisherigen?
Theologisches Denken neigt dazu, in iiberzeitlich giiltigen Ordnungen zu den-
ken. Dies ist selbst dann zu beobachten, wenn mit einem Gott gerechnet wird,

11 Butler, Judith: Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt: 2001, S. 8.
12 Ebd., S.20.
13 Ebd.

14.02.2026, 19:14:14.



https://doi.org/10.14361/9783839447420-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Magnus Striet

dem sich diese Weltwirklichkeit und aufzufindenden Ordnungen deshalb verdan-
ken, weil er sie so wollte, wie sie existieren. Die Moglichkeit, dass existierende
Ordnungen unkalkulierbaren Verinderungen dadurch ausgesetzt sind, weil Gott
absolut frei ist, versuchte man durch die Denkfigur auszuschalten, dass Gott not-
wendig das seinem Wesen Entsprechende tut, sprich das Gute. Erst im historischen
Nominalismus des 14. Jahrhunderts wird man den Akzent auf die Freiheit Gottes
radikal anders setzen. Allein den Gedanken zu riskieren, Gott kénnte jede Mog-
lichkeit realisieren, ist bis heute theologisch geichtet. So viel Unkalkulierbarkeit
ist nicht gewollt, wenn es um Gott geht.

Stattdessen wurde und wird ein Gott angesetzt, der die Welt deshalb so ein-
gerichtet hat, wie sie existiert, weil jede andere Weltwahl seiner Vollkommenheit
widersprochen hitte. Dies fiihrt in der Konsequenz dazu, dass auch anthropolo-
gisch stabile Verhiltnisse angesetzt werden. Es gibt in diesem Denken nur eine
Ordnung, die aus Freiheit hervorgegangen ist, die gottliche Ordnung; wenn der
Mensch ihr entspricht, so entspricht er der wahren und guten Ordnung. Eine Evo-
lution des menschlichen Selbstverstindnisses, eine Verinderung im Begriff des
Menschen von sich selbst ist in diesem Denken nicht vorgesehen. Es ist der Mensch,
der theologisch als Mensch von Gott erschaffen wurde und nun vor diesem exis-
tiert. Aber kann man dies im 21. Jahrhundert noch sagen? Steht eine solche Aussage
nicht kontrir zum Wissen um die nicht nur biologische, sondern auch kulturelle
Evolution »des« Menschen?

Wenn kiinftig vom Menschen im Singular gesprochen wird, so ist dies der es-
sentialisierenden Wirkweise von Sprache und der Notwendigkeit diskursiver Ver-
stindigungen geschuldet. Diskursive Prozesse bringen generalisierende Begriffe
hervor, ja mehr noch: sie setzen solche voraus. Begriffe bleiben, wenn das Kon-
krete zum Maf3stab genommen werden, immer hinter diesem zuriick. In gewisser
Weise betreiben sie eine anthropologisch notwendige Komplexititsreduktion da-
durch, dass sie in einer essentialisierenden Weise verallgemeinern.

Nominalistisch zu denken, was bedeutet: darum zu wissen, dass Begriffe nie
mit dem konkreten Sachverhalt identisch sind, Begriffe wie Mensch, Individuum,
Person oder auch Subjekt immer verallgemeinernde Begriffe sind, die deshalb, weil
sie verallgemeinern, nie den konkreten Menschen erfassen konnen -, ist deshalb
gleichbedeutend damit, Ideologiekritik zu betreiben. Das ohnehin schon in seiner
Korperlichkeit vulnerable Individuum soll vor dem Zugriff des verallgemeinernden
und deshalb leicht verletzenden Begriffs geschiitzt werden. Zugleich bleibt aber ei-
ne solche Reduktion, der Gebrauch von Allgemeinbegriffen notwendig, wenn iiber-
haupt Diskurs und Verstehen moglich sein sollen. Und was grundsitzlich gilt, kann
theologisch nicht anders sein. Ein theologisches Nachdenken iiber den Menschen
hat in der Logik der bisherigen Uberlegungen historisch dimensioniert zu sein und
in Rechnung zu stellen, dass der Begriff des Menschen aus diskursiven Praktiken
hervorgeht, die immer vermachtet sind und zugleich bereits wieder Menschen sub-

14.02.2026, 19:14:14.



https://doi.org/10.14361/9783839447420-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fragiles Subjekt und Gnade

jektivieren. Daraus ergibt sich, dass theologisch-anthropologische Begrifflichkei-
ten aus ethischen Griinden einem Prozess dauerhafter Infragestellung auszusetzen
sind. Menschlich sein zu wollen, heift, die eigene Fehlbarkeit anzuerkennen, weil
sich selbst undurchsichtig zu sein in einer grundlegenden Weise das Menschsein
bestimmt. Sie ist »ein fester Bestandteil unserer Selbstformierung«, und zugleich
geht der Mensch in »seiner Undurchschaubarkeit fiir sich selbst einige seiner wich-
tigsten ethischen Bindungen«* ein.

Wenn die begriffliche Explikation des Menschen relational zu anderen Tieren
erfolgt, ist zwar auch mit Konstanzen in dieser Selbstexplikation zu rechnen. Sich
selbst in die Objektstellung des Denkens zu bringen und sich selbst bestimmen zu
konnen, gehort zu einer solchen Rahmenbeschreibung von Menschsein, aber: So
auf sich aufmerksam zu werden, hat auch bereits wieder eine Genealogie und ver-
indert als reflexives Wissen nicht nur den Begriff des Menschen von sich selbst,
sondern auch dessen praktisches Selbst- und Weltverhiltnis. Noch drastischer ver-
andert sich der Selbstbegriff des Menschen in dem Moment, da dem Menschen in
einer reflexiven Weise bewusst wird, dass die bereits subjektivierend wirksam ge-
wesenen Weltausdeutungen, Normsysteme etc. im historischen Prozess erzeugt
wurden. Wenn aber der Begrift des Menschen aus diskursiven Prozessen hervor-
geht, dann zwar stabile Strukturen aufzeigen mag, aber ansonsten dem histo-
rischen Prozess ausgesetzt ist und sich faktisch auch Wandlungen im Selbstver-
stindnis zeigen — ja mehr noch: der Singular in der Rede vom Menschen sowohl
in diachroner als auch in synchroner Perspektive problematisch ist, so kann dies
theologisch nicht ignoriert werden. Dies betrifft auch zentrale theologische Be-
grifflichkeiten, die sich allesamt in der Vorstellung konzentrieren, der Mensch sei
das Ebenbild Gottes. Ist auch diese Vorstellung nur historisch?

Zunichst einmal ja. Es gibt den Menschen nicht, wenn es den Menschen nicht
ohne einen Begriff von sich selbst gibt und das diskursiv erzeugte Selbstverstind-
nis des Menschen, das nicht nur dem historischen Wandel unterliegt, sondern zu-
dem plural ausgeformt ist und zugleich wieder subjektivierend wirksam ist. Je-
denfalls gibt es dann keinen Begrift des Menschen, der aus einer Quelle ableitbar
ist, die nicht mit dem Menschen und damit seiner Vernunft identisch wire. Sta-
bil wirksam ist lediglich, dass der Mensch das »nicht festgestellte Thier«<” ist, was
wiederum damit zusammenhingt, dass das Mensch genannte Tier zwar wie alle
anderen Organismen und Tiere auch aus biologisch-evolutiven Prozessen hervor-
gegangen ist, aber — was seine faktische Sonderstellung im Reich des Lebendigen
ausmacht - in einer eigentiimlichen Bewusstseinsspaltung existiert: Es weifd in ei-
ner auf sich zuriickgewendeten Weise um sich, kann sich in einer reflexiven Weise

14 J.Butler: 2007, S. 30-31.
15 Nietzsche, Friedrich: Jenseits von Gut und Bose. 2., durchgesehene Auflage (= KSA, Band 5),
Miinchen: 1988, S. 81.

14.02.2026, 19:14:14.

143


https://doi.org/10.14361/9783839447420-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M

Magnus Striet

zum Objekt des Nachdenkens machen. Dies geschieht solitir, aber auch in einer
sozialisierten Weise. Deshalb gibt es nicht nur Natur und biologische Evolution,
sondern Kultur, die wiederum stindigen Transformationsprozessen ausgesetzt ist
und deren Wertesysteme, normative Ordnungsmuster und sozial geteilte Praktiken
durchgesetzt wurden, d.h.: die das Ergebnis von machtférmigen Prozessen sind.
Es gibt dann auch kein Subjekt, das unabhingig von den diskursiven Praktiken
existieren wiirde, in denen dariiber befunden wird, was Menschen sind. Weil dem
so ist, ist die Geschichte eine Geschichte des Grauens. Auch der ethische Universa-
lismus fithrt den Index historischer Kontingenz mit sich, er hat eine Geburtsstunde
erlebt, wenn nicht gar mehrere — und ist stets gefihrdet.

Ein theologisches Denken wird iiber diese Einsichten in eine, vorsichtig gesagt,
unbequeme Lage versetzt. Sie kann als unbequem oder gar als prekir beschrieben
oder aber auch in ihren Moglichkeiten wahrgenommen werden. Theologisch ge-
brauchliche Begriffe wie imago dei, Natur des Menschen, Siinder etc. sind keine
in ihrer Bedeutung feststehenden Begriffe, sondern sie werden diskursiv seman-
tisiert, durchgesetzt und sind dann wiederum als semantisierte Begriffe subjekti-
vierend wirksam. Es ist nicht lohnend, nach wahren Ursprungsbedeutungen dieser
Begriffe zu suchen. Sie sind genealogisch in ihrer faktischen normativen subjek-
tivierenden Wirksamkeit aufzukliren, um sie dann einer kritischen Uberpriifung
zu unterziehen. Ethische Praxis verlangt, wenn sie verantwortet sein will, nach ei-
ner immer wieder neu einsetzenden Kontrolle ihrer normativen Grundlage. Dass
die ethische Praxis eines Menschen, der sich als gliubig beschreibt, keine ande-
re sein wird und sein darf als die Praxis anderer Menschen, die eine Menschen
mogliche Menschlichkeit praktizieren wollen, sollte keiner Diskussion bediirfen.
Theologie als Reflexion auf den gelebten Glauben wiederum hat diese Kontrolle
so zu praktizieren, dass sie theoretische Einsichten anderer Wissenschaften in ih-
re Theoriebildung einbindet. Subjektivationstheoretische und ethische Einsichten
Butlers fruchtbar zu machen, kann nur humanisierend sein.

3. Meditation der »Kritik der ethischen Gewalt«: sakulare Gnade?

Die erweiterte Ausgabe der Kritik der ethischen Gewalt endet mit fast schon medita-
tiven Ausfithrungen, die mich bereits seit einigen Jahren nachdenklich stimmen.
Butlers Theorie von Subjektivation als vermachtendem und zugleich freiheitseroft-
nendem Faktum ist auch fir diese grundlegend.

Sie beschreibt hier eine eigentiimliche Uberforderung des Subjekts, die sie ih-
rerseits nochmals als den Effekt einer sozialen Formung und damit als ethische
Gewalt beschreibt. Sie spricht von »Versionen selbstversunkener moralischer Be-
fragungc, die auf einen »Narzissmus« hinausliefen. In der Frage von »Selbstannah-
me oder Vergebung« kenne diese Gewalt »keine Gnade«, will sagen: Es gibt aufge-

14.02.2026, 19:14:14.



https://doi.org/10.14361/9783839447420-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fragiles Subjekt und Gnade

zwungene Formen der Selbstdisziplinierung auch in Fragen der Ethik, die endliche
Subjekte gnadenlos tiberfordern. Zugleich identifiziert Butler in der ethischen Pra-
xis die Chance, »menschlich zu werden«, indem das »selbstgeniigsame, als Besitz
verstandene »>Ich< hinter sich« gelassen werden konne. Butler spricht bezogen auf
solche ethischen Situationen von »Momenten unseres Unwissens«, in denen wir
uns »aufs Spiel« zu setzen hitten.' Es sind bisher ethische Positionierungen, die
in diesen Momenten fraglich werden — und: sich auf Ungewissheiten einlassen zu
miissen, wenn ich mich zum Handeln veranlasst sehe, weil ich als soziales Wesen
dazu aufgefordert werde. Solche Momente sind risikobehaftet. Entscheidungssi-
tuationen sind unklar, und dennoch muss auf eine nur begrenzt kalkulierbare Zu-
kunft hin entschieden werden. Zudem vermag das Ich nie ganz durchsichtig zu
werden. Nie ist damit restlos abzuschitzen, welche Faktoren und Motive mogli-
cherweise auch noch wirksam sind und unter welchen Bedingungen und mit wel-
chen moglichen Folgen ein solches Handeln geschieht. Verantwortungsvoll handeln
zu wollen, ist nicht gleichbedeutend damit, auch tatsichlich verantwortungsvoll zu
handeln. Oder besser gesagt: Verantwortung zu itbernehmen bedeutet immer, als
subjektiviertes Ich-Subjekt dies nur in einer relativen Weise bezogen auf die im-
mer bereits subjektivierend wirksamen Faktoren tun zu kénnen, die diesem Ich
aber nie ganz durchsichtig werden konnen. Weder ist der Wille mit der Apriorizit
in Reinform zu bestimmen, wie Kant es um der Moral willen gefordert hatte, noch
kann man sich gewiss sein, dass das Wissen um mogliche Handlungsfolgen hin-
reichend so zur Verfiigung steht, dass Negativfolgen auszuschliefRen sind.

Aber: Ich muss handeln, wenn ich mich iiberhaupt ethisch beanspruchen las-
sen und so menschlich werden will. Butler lisst ihre Ausfithrungen mit einem
hoffnungslosen Satz enden: »Wenn wir von hier aus sprechen und Rechenschaft
zu geben versuchen«, und damit meint Butler: von einem Standpunkt aus, der
kein selbstgentigsames Ich mehr kennt, sondern eines, das sich selbst nur begrenzt
durchsichtig ist und sich ins Offene, ebenfalls nur begrenzt Durchschaubare hinein
riskiert, »werden wir nicht verantwortungslos sein, und wenn doch, so wird man
uns bestimmt vergeben«".

Faktisch verantwortungslos, wie sich retrospektiv betrachtet zeigen kann,
und zwar deshalb, weil ich Verantwortung tibernommen, mich ausgesetzt und
gehandelt habe. Es gibt ein Schuldigwerden jenseits eines moralischen Versagens.
Sprachlich driickt sich dies Phinomen in der Redewendung aus, einem anderen
Menschen etwas schuldig geblieben zu sein, obwohl ich ihm nichts schuldig
bleiben wollte. Nicht geniigend tun zu konnen, gehért zu den grundlegenden
Erfahrungen von Menschen. Aber wer verantwortet dies? Muss ich nicht entschei-

16  J.Butler: 2007, S.180.
17 Ebd.

14.02.2026, 19:14:14.

145


https://doi.org/10.14361/9783839447420-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146

Magnus Striet

den und handeln, wenn ich menschlich werden will? Wenn menschlich zu werden
heifdt, Verantwortung zu iitbernehmen?

Der Satzschluss so wird man uns bestimmt vergeben berithrt mich deshalb so, weil
ervon einer unerschiitterlichen Gewissheit gestimmt ist. Niemand, so scheint But-
ler sagen zu wollen, wird mich doch auf das fixieren, was ich angerichtet habe,
wenn ich mich redlichen Gewissens so entschieden habe, wie ich mich entschie-
den habe. Woher nimmt Butler die Gewissheit, dass Vergebung gewihrt werden
wird, wenn Menschen ethische Verantwortung iibernehmen und fehlgehen in ih-
ren Annahmen?

Ich weifd es nicht, aber: Der Abschluss ihrer Adorno-Lectures 16st in mir ein ihn-
liches Gefiihl aus wie der der Kritik der praktischen Vernunft Kants. Zwei Dinge, so
juflert sich Kant, erfiillten das Gemiit mit immer neuer und zunehmender Bewun-
derung und Ehrfurcht, der »bestirnte Himmel iiber mir, und das moralische Gesetz
in mir«*®. Eine metaphysische Gottesgewissheit kennt Kant nicht mehr, nur — aber
was heifdt schon >nur< angesichts der GroRe dieses Glaubens, schliefilich griindet
er auf Moral: eines praktischen Vernunftglauben. Gottes Dasein sei notwendig zu
postulieren.” Will sagen: Ohne Gott laufen die dem Menschen méglichen Sehn-
siichte, dass da noch jemand Gerechtigkeit schafft und das Argernis des Todes nicht
das letzte Wort itber den Menschen sein lisst, ins Leere. Wie gewiss dieser Glaube
Kant war, weif$ ich nicht; am Ende tut es auch nichts zur Sache. Ich kann auch
nicht entscheiden, ob Butler, wenn sie den Begriff Gnade in ihre Uberlegungen
aufnimmt, ein theologisches Konzept von Gnade aufruft, das sich zu leben lohnt.
Aber es wire dariiber nachzudenken, ob angesichts der fragilen Situation subjek-
tivierter Subjekte, die verantwortlich handeln und so menschlich werden wollen,
sich jedoch niemals gewiss sein kénnen, was aus ihrer Ubernahme ethischer Ver-
antwortung folgt, von grundsitzlichen Uberforderungsmomenten endlicher Frei-
heit ganz zu schweigen -, das Bewusstsein, in der Gnade eines ganz Anderen,
nein nicht eines ganz Anderen: eines Gottes, der es unendlich gut mit dem Men-
schen meint, leben zu diirfen, nicht eine ganz eigentiimliche Dynamik entwickeln
kann. Und zwar ein Gefiihl von Freiheit und Verantwortungsbewusstsein, das nicht
tiberfordert, weil es am Ende auf die immer noch gréfieren Méglichkeiten Gottes
vertraut. Kierkegaard lisst an dieser Stelle griiRen. Aber warum der eine Mensch
so menschlich werden kann und ein anderer wiederum nicht, ist auch wiederum
nicht restlos aufzukliren. Auch in dieser Frage spielen Subjektivationsfaktoren ei-
ne entscheidende Rolle.

Irrational ist ein solches Gnadenerleben nicht, solange die Moglichkeit eines
solchen Gottes nicht ausgeschlossen werden kann. Und mit einer Dispension ethi-

18 Kant, Immanuel: Kritik der praktischen Vernunft (Werkausgabe. Hg. von W. Weischedel; Bd.
VII), A 289.
19  Ebd., A226.

14.02.2026, 19:14:14.



https://doi.org/10.14361/9783839447420-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fragiles Subjekt und Gnade

scher Autonomie hat ein solcher Gottglaube ganz gewiss nichts zu tun. Wenn man
nicht den ethischen Monotheismus eines kantianischen Judentums ablehnt zu-
gunsten eines Gnadenabsolutismus eines Augustinus, der in allen Selbstregungen
des Menschen nur noch die Ursprungssiinde sich austoben sieht.

Ich muss leider noch hinzufiigen, dass auch ein solches, sich in einem Gott fest-
machenden Gnadenerleben aus diskursiven Selbstverstindigungspraktiken sub-
jektivierter Subjekte hervorgeht. Uber Gott zu reden, hiefy aber immer bereits, iiber
den Menschen zu reden, den es nicht gibt. Wer er ist, muss sich das seltsame Ge-
schopf oder aber auch Nicht-Geschdpf Mensch selbst sagen. Jedoch gibt es gute
und schlechte Griinde dafiir, sich so oder anders zu begreifen und zu wollen. Die
Differenz zu vergangenen Generationen liegt lediglich darin, dass dies nun reflexiv
bewusst sein konnte.

14.02.2026, 19:14:14.

147


https://doi.org/10.14361/9783839447420-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 19:14:14.



https://doi.org/10.14361/9783839447420-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

