II. Kapitel - Wille und Wahrheit

Geschopfe gemacht: nimlich so lange die Welt zurecht gelegt, zurecht gedacht, zu-
recht gedichtet, bis sie dieselbe brauchen konnten, bis man mit ihr »rechnen«konnte.
(KSA11, § 40[36])

Auch Mathematik ist nur Verstindlichkeit und keine Wahrheit, wie es Nietzsche am
Beispiel der einfachsten Tautologie A=A illustriert, »deren Leugnung [noch immer] dem
Wahnsinne gleichkommt« (PHG, § 10). Doch es bleibt reine »Illusion, daf etwas erkannt
sei, wo wir eine mathematische Formel fiir das Geschehene haben: es ist nur bezeichnet,
beschrieben: nichts mehrl« (WZM: 424). Hingegen eine Interpretation zuzulassen, also
bereits >eine« zweite Moglichkeit in Augenschein zu nehmen (allein diesen Begriff schon
ernsthaft wahrzunehmen), grenzt eigentlich schon an wissenschaftliche Blasphemie,
riecht bereits anstofig nach Toleranz und Weltoffenheit, gar nach Polytheismus. Man
schaut vom Einen zum Multiplen, vom Idealen zum >Realen¢, vom Absoluten zum
Relativen, vom Abstrakten zum Konkreten. Und doch ist die abstrakte Simplifikation
der komplexen realen Welt unsere Uberlebensbedingung. Die wirkliche Einsicht die-
ser allzumenschlichen Menschlichkeit entspricht aber schon fast der Akzeptanz der
Unwahrheit als Lebensbedingung.

Sonderbar das Nebeneinander von Conception und Abstraktion. Bedeutung fiir die
Kultur. (KSA7, § 19[72])

10. Die Mutter aller Kiinste

Der Glaube an die Wahrheit. Das Ausschweifende und Krankhafte an Vielem, was sich
bisher»Wille zur Wahrheit« nannte. Mit schreckhaftem Ernste haben die Philosophen
vor den Sinnen und dem Trug der Sinne gewarnt. Der tiefe Antagonismus der Philoso-
phen und der Freunde des Trugs, der Kiinstler, geht durch die griechische Philosophie:
»Plato gegen Homer«—ist die Parole der Philosophen! Aber Keiner hatauch die Kehrsei-
te, die Untauglichkeit der Wahrheit zum Leben und die Bedingtheit des Lebens durch
perspektivische Illusion begriffen. — Es ist eine der gefihrlichsten Ubertreibungen, das Er-
kennen nicht im Dienste des Lebens, sondern ansich, umjeden Preis, zu wollen. (KSA11,
§26(334])

Trotz des ihr regelmiflig zugewiesenen Platzes unter den neun etablierten Kiinsten wird
die Architektur eher mit der etwas abgenutzten Definition der Mutter aller Kiinste be-
zeichnet. Sie bildet im klassischen Kunstverstindnis eher »den Rahmen und die Basis«*
der wahrhaftigen Kiinste (als Haus der Kunst), ist aber eigentlich nicht selbst Kunst oder
gar »die erste der Kiinste« (Deleuze/Guattari**). Diese gesonderte, wenn auch ambiva-
lente Rolle und fadenscheinige Stellung der Architektur ist natiirlich richtig nach heuti-

33 »Wie dort, so bildet auch hier die Architektur den Rahmen und die Basis, durch welche sich
die hohere poetische Sphare sichtbar gegen die Wirklichkeit abschlieRt« (A. Feuerbach, in: MD,
KSA1:518).

34  »DieKunst beginnt nicht mitdem Leib, sondern mit dem Haus; deshalbist die Architektur die erste
der Kiinste«. (Deleuze 10: 222)

https://dol.org/10.14361/9783839470725-014 - am 13.02.2026, 21:47:53. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839470725-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Nietzsches Architektur der Erkennenden

ger Auffassung der Kunst als verfremdende Transposition der Realitit (Platons berithm-
te Darlegung der Malerei als Kopie der Kopie des »gottlichen Konzeptes« [Platon 3, 10.
Buchy)), als Schein, Illusion, Formalismus, Symbolismus, Expressionismus oder als reine
Asthetik im Sinne der Kallistik (Lehre der Schonheit). Der Architekt ist kein Kiinstler im
herkémmlichen Verstindnis der Kunst. Architekten verstehen sich aber auch nicht als
Ingenieure. Sie sind also dazwischen (etwas fadenscheinige und ambivalente Fachleute)
oder im besten (bzw. schlimmsten) Fall >autonoms, also Vertreter einer eigenstindigen
Disziplin mit interdisziplinirer Haltung (Generalisten).

»Wille zur Wahrheit«—als Ohnmacht des Willens zum Schaffen. (KSA12, § 9[60])

Dieses klassische Kunstverstindnis ist, wenn auch indirekt, noch stark vom Glauben
an die Wahrheit gepragt (vgl. Kapitel 8) und verurteilt aus anthropologischer Sicht die
Kunst im Sinne einer »dsthetischen Produktivitit« der Kultur zu einer »funktionshisto-
risch« irrelevanten Rolle im Leben und fithrt schliefilich zu unserer klaren »Trennung von
Kunst und Leben« (Neumann: 40). Der einzig verbleibende relevante Bezug der Kunst auf
das (soziale) Leben ist die aus dieser Trennung entstehenden Verwendung der Kunst als
Machtmittel im sozialen Klassenkampf (vgl. »Asthetische Einstellung entsprechend Bil-
dungskapital« [Bourdieu 1: 70]). Mit diesem Verstindnis ist es also ganz offensichtlich,
dass Architektur nicht das Geringste mit Kunst zu tun hat und selbst eine Konfrontation
zwischen diesen gesonderten Disziplinen kann durchaus fraglich sein.>® Provokativ ge-
sagtist Kunst heute reine Friedhofskunst (d.h. Kunst fiirs Museum, fiirs Mausoleum, fiir
Wallfahrtsorte und allerhand neue Konsumtempel) oder auch Spezialeffekt, Mode, De-
sign und Dekoration, steht fiir alles, was uns vom Alltag >erlést« und eine voriibergehende
entspannende Kontemplation erméglicht. All das hat wenig mit Architektur zu tun, all
das zeigt aber auf das Problem der Kunst heute, die zur >Kunst fiir die Kunst< oder zur
Kunst als Selbstzweck verkommt, die eben nicht mehr kann (auch die Architektur ver-
kommt oft zu diesem Selbstzweck, vor allem dann, wenn sie nicht mehr aus dem Innen
heraus entwickelt wird - insbesondere im Wohnungsbau, wenn der Schein nicht mehr
Ergebnis, sondern Ausgangspunkt der Entwicklung ist [Le Corbusier 3: 44]).

Aber auch die untergeordnete (irrelevante) Rolle der Kunst wird ihr vom (heutigen)
Denken zugewiesen, genauso wie die Position der Architektur (irgendwo zwischen
Kunst und Wissenschaft oder auch aufierhalb jener Bereiche) vom modernen Denken
und der Ohnmacht des Willens bestimmt wird. Die Aufgabe dieser herkommlichen
Kunst ist vielleicht noch eine andere: hinterfragen, schockieren, warnen. Das Problem,
das entsteht, wenn man (kritische) Kunst und Architektur >verwechselt:, zeigt sich z.B.
in der Umsetzung der Bilder Giorgio de Chiricos in rationalistische Architektur.>® Die
Architektur sollte eher eine Antwort auf Chiricos Infragestellung geben und nicht die
Frage selber nochmals stellen, noch weniger das Festhalten einer Emotion des Malers

35  N.Fostersagte beispielsweise einmal sinngemafs, Kunst am Bau sei wie Lippenstift auf einem Go-
rilla.

36 P Peters: Giorgio de Chirico als unfreiwilliger Ahnherr rationalistischer Architektur, in: Baumeister, Janu-
ar1983,S. 6.

https://dol.org/10.14361/9783839470725-014 - am 13.02.2026, 21:47:53. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839470725-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Kapitel - Wille und Wahrheit

im stidtebaulichen Kontext anstreben. Hier miisste man zu Recht Platons Kunstkritik
bemithen, und die Architektur als unniitze Kopie der Kopie schelten.

Einstmals mufd die Kunst der Kiinstler ganz in das Festebediirfnif der Menschen auf-
gehen: der einsiedlerische und sein Werk ausstellende Kiinstler wird verschwunden
sein: sie stehen dann in der ersten Reihe derer, welche in Bezug auf Freuden und Feste
erfinderisch sind. (KSA9, §1[81])

Das Problem liegt eben nicht im (Selbst-)Verstindnis der Architektur als Kunst, son-
dern im Verstindnis der Kunst selbst. Ein »neuer Begriff der Kunst (gegen die Kunst der
Kunstwerke)« (KSA10, § 16[14]) hat einzig deren Relevanz fiir das Leben in den Vorder-
grund zu stellen. Es gibe dann vielleicht noch die marginale »Kunst der Kunstwerke«
innerhalb der Kunst, innerhalb der Metaphysik der Kunst (vgl. Kapitel 12) als iibergeord-
nete bzw. immanente Lebensbedingung (konkrete Abstraktion, scheinbar, unwahr etc.,
als dsthetische Rechtfertigung des Daseins und jeglichen Denk-Systems). Die erste al-
ler Kiinste (und das die Entfaltung des Lebens ermdglichende Haus) befindet sich also
nicht zwischen zwei gegensitzlichen oder komplementiren Kulturbereichen, der Kunst
und der Wissenschaft, da diese dialektische Unterscheidung im philosophischen und ko-
gnitiven Sinne Nietzsches nicht existiert. Sie befindet sich ganz einfach auf demselben
Niveau (oder Immanenzebene) wie alle anderen Disziplinen der menschlichen Kultur:
»die Kunst fafdt ein Stiick Chaos in einen Rahmen, um daraus ein komponiertes Chaos
zu bilden« (Deleuze 10: 244). Denken heifst das »Chaos schneiden«*’. Auch das Bauen ist
immer Bau am Haus des Seins. Der bauende Geist, das Denken, ist das ewige Spiel zwi-
schen Werden, Sein und Filter. Es ist eine Frage der Dosis, ein mehr oder weniger pordses
Haus des Seins zu bauen. Die >organische Kunst«, die Lebenskunst, bedient sich auch in
den grauen Zellen der Osmose (bedingt durch den Filter, die semipermeable Membran).
Der von Guattari erfundene Begriff der »Chaosmose« (Guattari 1) eignet sich vorziiglich
fiir diese symbiotisch-osmotische Beziehung zum Chaos, zur Schaffung des Chaosmos,
der kein (stabiler) Zustand ist, sondern immer ein (offener) Prozess, ein Werden. Sein als
Provisorium, als Differenz, als Offenheit zum Werden. Aus dieser physiologischen Kon-
stitution kénnen wir nicht raus, das ist die Tragik, die tragische Erkenntnis: Wir sind
zum Kiinstlersein verurteilt!

Der Philosoph der tragischen Erkenntnif3. Er bandigt den entfesselten Wissenstrieb, nicht
durch eine neue Metaphysik. Er stellt keinen neuen Glauben auf. [...] Er baut an einem
neuen Leben: der Kunst giebt er ihre Rechte wieder zuriick. (KSA7, § 19[35])

Der bauende Geist findet in der Architektur den Ausdruck par excellence des Willens zur
Macht als Wille zur Kunst. Hier erginzen sich Mathematik und Architektur in gewisser
Weise, in den verschiedenen Mitteln der Darstellung dieser sinngebenden Reduktion des

37  »Ein Begriffist folglich ein chaoider Zustand par excellence; er verweist auf ein konsistent gemach-
tes und zum Denken, zum mentalen Chaosmos gewordenes Chaos. [..] Chaoiden werden jene Rea-
lititen genannt, die sich auf Ebenen, die das Chaos schneiden, herstellen.« (Deleuze 10: 247)

https://dol.org/10.14361/9783839470725-014 - am 13.02.2026, 21:47:53. /de/e - [

121


https://doi.org/10.14361/9783839470725-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Chaos, vom scheinbar Abstraktesten zum offensichtlich Konkretesten. Letztere ist viel-
leicht in ihrer privilegierten Stellung zum Willen zur Macht die Mutter aller Kiinste (die
Mathematik und alle anderen Wissenschaften miteingeschlossen), sie ist aber bestimmt
deren anschaulichstes Vorbild zu aller slogisch« gebauten neuen Welt, zu allem Artefakt
und ersonnenen System.

Die Architektur, als >bildende« Kunst, ist die erste gestalterische Erschlieffung unse-
res Lebensraumes und die erste Abstraktion des Himmels (als Ursprung aller Theorie);
sie, diese erste und exemplarische Emanzipation des Menschen von der Mutter Erde,
ermoglicht den Auszug aus der Hohle. Mit der Hohlenmalerei war noch die Erde selbst
die Mutter aller Kiinste, mit der langsam entstehenden Architektur fand ein epochaler
Rollenwechsel statt. Die Architektur iibernahm die Rolle der ersten Kunst, des Schaf-
fens eines ersten Rahmens des Lebens (Deleuze 10: 222) und dessen kiinstlerischen Di-
versifikation (mit den verschiedenen bildenden und darstellerischen Kiinsten). Wie wir
es schon in Kapitel 9 andeuteten und in Kapitel 16 noch weiterentwickeln werden, ent-
sprechen sich das >Wesen« der Architektur und das unserer Denkstruktur (wie konnte es
auch anders sein!): Das unser Denken auszeichnende Abstraktionsvermégen des noch
jagenden Menschen, sein >wildes¢, d.h. extrem effizientes und das Uberleben bedingen-
de Denken (Lévi-Strauss), entspricht selbstverstindlich der (identischen) Fahigkeit der
wilden Abstraktionen des Himmels und der Schaffung eines ersten artifiziellen Him-
mels (eines mafistiblicheren Dachs der Welt, einer menschlichen Sphire, eines redu-
zierten Rahmens der Kultur bzw. Kunst). Das sich langsam verfeinernde philosophische
Abstraktionsvermdgen (das Ausschneiden, Vereinfachen, Konzeptualisieren, kurz, das
Ordnen der den Menschen iiberwiltigenden Erscheinungen in einer rekonstruierten,
konzeptualisierten Welt) findet seinen Ursprung im erstaunenden Lesen des Himmels.
Im zweiten Teil werden wir auf den fundamentalen Zusammenhang des Denkens und
der Erscheinung des Himmels noch ausfithrlicher zuriickkommen.

»Der Glaube an das Seiende« (KSA12, § 9[60]), an die Wahrheit, reprasentiert zum ei-
nen die Ohnmacht des passiven Menschen, zum anderen den gefihrlichen Gedanken
authentischer Gesetze, die als eine Art Naturalismus noch bis in die (politische) Sozio-
logie iibertragen werden. Die berithmteste, genialste und fir den Rest der Menschheit
fatalste Ubertragung entwickelte Platon in seinem Stadtstaat als Grundsteinlegung al-
ler zukiinftigen Historizismen (Popper 2: 104—120) und anderer abgeleiteter Fabeln einer
wahren Welt. Nahern wir uns hiermit der Schaffung eines Seins, das die Abschaffung der
unniitzen wahren Welt bedeutet (GD: 99f.).

https://dol.org/10.14361/9783839470725-014 - am 13.02.2026, 21:47:53. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839470725-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

