
II. Kapitel – Wille und Wahrheit 119

Geschöpfe gemacht: nämlich so lange die Welt zurecht gelegt, zurecht gedacht, zu-

recht gedichtet, bis sie dieselbe brauchen konnten, bis man mit ihr »rechnen« konnte.

(KSA11, § 40[36])

Auch Mathematik ist nur Verständlichkeit und keine Wahrheit, wie es Nietzsche am

Beispiel der einfachstenTautologie A =A illustriert, »deren Leugnung [noch immer] dem

Wahnsinne gleichkommt« (PHG, § 10). Doch es bleibt reine »Illusion, daß etwas erkannt

sei, wo wir eine mathematische Formel für das Geschehene haben: es ist nur bezeichnet,

beschrieben: nichts mehr!« (WZM: 424). Hingegen eine Interpretation zuzulassen, also

bereits ›eine‹ zweiteMöglichkeit in Augenschein zu nehmen (allein diesen Begriff schon

ernsthaft wahrzunehmen), grenzt eigentlich schon an wissenschaftliche Blasphemie,

riecht bereits anstößig nach Toleranz und Weltoffenheit, gar nach Polytheismus. Man

schaut vom Einen zum Multiplen, vom Idealen zum ›Realen‹, vom Absoluten zum

Relativen, vom Abstrakten zum Konkreten. Und doch ist die abstrakte Simplifikation

der komplexen realen Welt unsere Überlebensbedingung. Die wirkliche Einsicht die-

ser allzumenschlichen Menschlichkeit entspricht aber schon fast der Akzeptanz der

Unwahrheit als Lebensbedingung.

Sonderbar das Nebeneinander von Conception und Abstraktion. Bedeutung für die

Kultur. (KSA7, § 19[72])

10. Die Mutter aller Künste

Der Glaube an die Wahrheit. Das Ausschweifende und Krankhafte an Vielem, was sich

bisher »Wille zurWahrheit« nannte. Mit schreckhaftem Ernste haben die Philosophen

vor den Sinnen und dem Trug der Sinne gewarnt. Der tiefe Antagonismus der Philoso-

phen und der Freunde des Trugs, der Künstler, geht durch die griechische Philosophie:

»Plato gegenHomer« – ist die Parole der Philosophen! Aber Keiner hat auchdieKehrsei-

te, die Untauglichkeit der Wahrheit zum Leben und die Bedingtheit des Lebens durch

perspektivische Illusion begriffen. – Es ist eine der gefährlichsten Übertreibungen, das Er-

kennen nicht imDienste des Lebens, sondern an sich, um jeden Preis, zuwollen. (KSA11,

§ 26[334])

Trotz des ihr regelmäßig zugewiesenenPlatzes unter denneun etabliertenKünstenwird

die Architektur eher mit der etwas abgenutzten Definition der Mutter aller Künste be-

zeichnet. Sie bildet im klassischenKunstverständnis eher »denRahmenund die Basis«33

derwahrhaftigen Künste (als Haus der Kunst), ist aber eigentlich nicht selbst Kunst oder

gar »die erste der Künste« (Deleuze/Guattari34). Diese gesonderte, wenn auch ambiva-

lente Rolle und fadenscheinige Stellung der Architektur ist natürlich richtig nach heuti-

33 »Wie dort, so bildet auch hier die Architektur den Rahmen und die Basis, durch welche sich

die höhere poetische Sphäre sichtbar gegen die Wirklichkeit abschließt« (A. Feuerbach, in: MD,

KSA1: 518).

34 »Die Kunst beginnt nichtmit demLeib, sondernmit demHaus; deshalb ist die Architektur die erste

der Künste«. (Deleuze 10: 222)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-014 - am 13.02.2026, 21:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Nietzsches Architektur der Erkennenden

ger Auffassung der Kunst als verfremdende Transposition der Realität (Platons berühm-

te Darlegung der Malerei als Kopie der Kopie des »göttlichen Konzeptes« [Platon 3, 10.

Buch]), als Schein, Illusion, Formalismus, Symbolismus, Expressionismus oder als reine

Ästhetik im Sinne der Kallistik (Lehre der Schönheit). Der Architekt ist kein Künstler im

herkömmlichen Verständnis der Kunst. Architekten verstehen sich aber auch nicht als

Ingenieure. Sie sind also dazwischen (etwas fadenscheinige und ambivalente Fachleute)

oder im besten (bzw. schlimmsten) Fall ›autonom‹, also Vertreter einer eigenständigen

Disziplin mit interdisziplinärer Haltung (Generalisten).

»Wille zur Wahrheit« – als Ohnmacht des Willens zum Schaffen. (KSA12, § 9[60])

Dieses klassische Kunstverständnis ist, wenn auch indirekt, noch stark vom Glauben

an die Wahrheit geprägt (vgl. Kapitel 8) und verurteilt aus anthropologischer Sicht die

Kunst im Sinne einer »ästhetischen Produktivität« der Kultur zu einer »funktionshisto-

risch« irrelevanten Rolle im Leben und führt schließlich zu unserer klaren »Trennung von

Kunst und Leben« (Neumann: 40). Der einzig verbleibende relevante Bezug der Kunst auf

das (soziale) Leben ist die aus dieser Trennung entstehenden Verwendung der Kunst als

Machtmittel im sozialen Klassenkampf (vgl. »Ästhetische Einstellung entsprechend Bil-

dungskapital« [Bourdieu 1: 70]). Mit diesem Verständnis ist es also ganz offensichtlich,

dass Architektur nicht das Geringstemit Kunst zu tun hat und selbst eine Konfrontation

zwischen diesen gesonderten Disziplinen kann durchaus fraglich sein.35 Provokativ ge-

sagt ist Kunst heute reine Friedhofskunst (d.h.Kunst fürsMuseum, fürsMausoleum, für

Wallfahrtsorte und allerhand neue Konsumtempel) oder auch Spezialeffekt, Mode, De-

signundDekoration, steht für alles,wasuns vomAlltag ›erlöst‹ undeine vorübergehende

entspannende Kontemplation ermöglicht. All das hat wenig mit Architektur zu tun, all

das zeigt aber auf das Problem der Kunst heute, die zur ›Kunst für die Kunst‹ oder zur

Kunst als Selbstzweck verkommt, die eben nicht mehr kann (auch die Architektur ver-

kommt oft zu diesem Selbstzweck, vor allem dann, wenn sie nicht mehr aus dem Innen

heraus entwickelt wird – insbesondere imWohnungsbau, wenn der Schein nicht mehr

Ergebnis, sondern Ausgangspunkt der Entwicklung ist [Le Corbusier 3: 44]).

Aber auch die untergeordnete (irrelevante) Rolle der Kunst wird ihr vom (heutigen)

Denken zugewiesen, genauso wie die Position der Architektur (irgendwo zwischen

Kunst und Wissenschaft oder auch außerhalb jener Bereiche) vom modernen Denken

und der Ohnmacht des Willens bestimmt wird. Die Aufgabe dieser herkömmlichen

Kunst ist vielleicht noch eine andere: hinterfragen, schockieren, warnen. Das Problem,

das entsteht, wenn man (kritische) Kunst und Architektur ›verwechselt‹, zeigt sich z.B.

in der Umsetzung der Bilder Giorgio de Chiricos in rationalistische Architektur.36 Die

Architektur sollte eher eine Antwort auf Chiricos Infragestellung geben und nicht die

Frage selber nochmals stellen, noch weniger das Festhalten einer Emotion des Malers

35 N. Foster sagte beispielsweise einmal sinngemäß, Kunst am Bau sei wie Lippenstift auf einem Go-

rilla.

36 P. Peters: Giorgio de Chirico als unfreiwilliger Ahnherr rationalistischer Architektur, in: Baumeister, Janu-

ar 1983, S. 6.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-014 - am 13.02.2026, 21:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Kapitel – Wille und Wahrheit 121

im städtebaulichen Kontext anstreben. Hier müsste man zu Recht Platons Kunstkritik

bemühen, und die Architektur als unnütze Kopie der Kopie schelten.

Einstmals muß die Kunst der Künstler ganz in das Festebedürfniß der Menschen auf-

gehen: der einsiedlerische und sein Werk ausstellende Künstler wird verschwunden

sein: sie stehen dann in der ersten Reihe derer, welche in Bezug auf Freuden und Feste

erfinderisch sind. (KSA9, § 1[81])

Das Problem liegt eben nicht im (Selbst-)Verständnis der Architektur als Kunst, son-

dern imVerständnis der Kunst selbst. Ein »neuer Begriff der Kunst (gegen die Kunst der

Kunstwerke)« (KSA10, § 16[14]) hat einzig deren Relevanz für das Leben in den Vorder-

grund zu stellen. Es gäbe dann vielleicht noch die marginale »Kunst der Kunstwerke«

innerhalb der Kunst, innerhalb derMetaphysik der Kunst (vgl. Kapitel 12) als übergeord-

nete bzw. immanente Lebensbedingung (konkrete Abstraktion, scheinbar, unwahr etc.,

als ästhetische Rechtfertigung des Daseins und jeglichen Denk-Systems). Die erste al-

ler Künste (und das die Entfaltung des Lebens ermöglichende Haus) befindet sich also

nicht zwischen zwei gegensätzlichen oder komplementären Kulturbereichen, der Kunst

undderWissenschaft,dadiesedialektischeUnterscheidung imphilosophischenundko-

gnitiven Sinne Nietzsches nicht existiert. Sie befindet sich ganz einfach auf demselben

Niveau (oder Immanenzebene) wie alle anderen Disziplinen der menschlichen Kultur:

»die Kunst faßt ein Stück Chaos in einen Rahmen, um daraus ein komponiertes Chaos

zu bilden« (Deleuze 10: 244). Denken heißt das »Chaos schneiden«37. Auch das Bauen ist

immer Bau amHaus des Seins. Der bauende Geist, das Denken, ist das ewige Spiel zwi-

schenWerden,SeinundFilter.Es ist eineFragederDosis,einmehroderwenigerporöses

Haus des Seins zu bauen. Die ›organische Kunst‹, die Lebenskunst, bedient sich auch in

den grauen Zellen der Osmose (bedingt durch den Filter, die semipermeableMembran).

Der von Guattari erfundene Begriff der »Chaosmose« (Guattari 1) eignet sich vorzüglich

für diese symbiotisch-osmotische Beziehung zumChaos, zur Schaffung des Chaosmos,

der kein (stabiler) Zustand ist, sondern immer ein (offener) Prozess, einWerden.Sein als

Provisorium, als Differenz, als Offenheit zumWerden. Aus dieser physiologischen Kon-

stitution können wir nicht raus, das ist die Tragik, die tragische Erkenntnis: Wir sind

zum Künstlersein verurteilt!

Der Philosoph der tragischen Erkenntniß. Er bändigt den entfesseltenWissenstrieb, nicht

durch eine neue Metaphysik. Er stellt keinen neuen Glauben auf. […] Er baut an einem

neuen Leben: der Kunst giebt er ihre Rechte wieder zurück. (KSA7, § 19[35])

Der bauendeGeist findet in der Architektur den Ausdruck par excellence desWillens zur

Macht als Wille zur Kunst. Hier ergänzen sich Mathematik und Architektur in gewisser

Weise, indenverschiedenenMittelnderDarstellungdieser sinngebendenReduktiondes

37 »Ein Begriff ist folglich ein chaoider Zustand par excellence; er verweist auf ein konsistent gemach-

tes und zumDenken, zummentalen Chaosmos gewordenes Chaos. […] Chaoidenwerden jeneRea-

litäten genannt, die sich auf Ebenen, die das Chaos schneiden, herstellen.« (Deleuze 10: 247)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-014 - am 13.02.2026, 21:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Chaos, vom scheinbar Abstraktesten zum offensichtlich Konkretesten. Letztere ist viel-

leicht in ihrer privilegierten Stellung zumWillen zur Macht die Mutter aller Künste (die

Mathematik und alle anderenWissenschaftenmiteingeschlossen), sie ist aber bestimmt

deren anschaulichstes Vorbild zu aller ›logisch‹ gebauten neuen Welt, zu allem Artefakt

und ersonnenen System.

Die Architektur, als ›bildende‹ Kunst, ist die erste gestalterische Erschließung unse-

res Lebensraumes und die erste Abstraktion des Himmels (als Ursprung aller Theorie);

sie, diese erste und exemplarische Emanzipation des Menschen von der Mutter Erde,

ermöglicht den Auszug aus der Höhle. Mit der Höhlenmalerei war noch die Erde selbst

die Mutter aller Künste, mit der langsam entstehenden Architektur fand ein epochaler

Rollenwechsel statt. Die Architektur übernahm die Rolle der ersten Kunst, des Schaf-

fens eines ersten Rahmens des Lebens (Deleuze 10: 222) und dessen künstlerischen Di-

versifikation (mit den verschiedenen bildenden und darstellerischen Künsten). Wie wir

es schon in Kapitel 9 andeuteten und in Kapitel 16 noch weiterentwickeln werden, ent-

sprechen sich das ›Wesen‹ der Architektur und das unserer Denkstruktur (wie könnte es

auch anders sein!): Das unser Denken auszeichnende Abstraktionsvermögen des noch

jagendenMenschen, sein ›wildes‹, d.h. extrem effizientes und das Überleben bedingen-

de Denken (Lévi-Strauss), entspricht selbstverständlich der (identischen) Fähigkeit der

wilden Abstraktionen des Himmels und der Schaffung eines ersten artifiziellen Him-

mels (eines maßstäblicheren Dachs der Welt, einer menschlichen Sphäre, eines redu-

zierten Rahmens der Kultur bzw.Kunst). Das sich langsam verfeinernde philosophische

Abstraktionsvermögen (das Ausschneiden, Vereinfachen, Konzeptualisieren, kurz, das

Ordnen der den Menschen überwältigenden Erscheinungen in einer rekonstruierten,

konzeptualisierten Welt) findet seinen Ursprung im erstaunenden Lesen des Himmels.

Im zweiten Teil werden wir auf den fundamentalen Zusammenhang des Denkens und

der Erscheinung des Himmels noch ausführlicher zurückkommen.

»Der Glaube an das Seiende« (KSA12, § 9[60]), an die Wahrheit, repräsentiert zum ei-

nen die Ohnmacht des passiven Menschen, zum anderen den gefährlichen Gedanken

authentischer Gesetze, die als eine Art Naturalismus noch bis in die (politische) Sozio-

logie übertragen werden. Die berühmteste, genialste und für den Rest der Menschheit

fatalste Übertragung entwickelte Platon in seinem Stadtstaat als Grundsteinlegung al-

ler zukünftigenHistorizismen (Popper 2: 104–120) und anderer abgeleiteter Fabeln einer

wahrenWelt.Nähernwir uns hiermit der Schaffung eines Seins,das dieAbschaffungder

unnützen wahrenWelt bedeutet (GD: 99f.).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-014 - am 13.02.2026, 21:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

