
 

3. Semantiken und visuelle Repräsentationsformen –  
Der Effekt des Heroischen 

In den vorangegangenen skizzierten Ikonographien und Semantiken wurden be-
reits einige Ausprägungen des ‚Kunsthelden‘-Themas vorgestellt. Dabei ist deutlich 
geworden, dass das Begriffsfeld ‚heroisch‘ im 17. Jahrhundert keineswegs im Sinne 
einer konkreten Heldenvorstellung einzugrenzen ist. Wie Martin Disselkamp kon-
zise und materialreich erläutert hat, orientierten sich die Heroismuskonzepte des 
Barock vornehmlich an moralischen Bestimmungen. Herrschaft hingegen gerät 
durch die staatsphilosophischen Reflexionen Machiavellis, mit der Staatsräsonlehre 
und der Souveränitätstheorie zu einer vermehrt von der Moral entfernten Politik, 
deren Legitimation wiederum in eine Begründungskrise gerät. Dabei entstehen 
Konkurrenzen von Heroismen, die jedoch alle die „Beglaubigung der staatlichen 
Autorität und in der Vermittlung staatskonformer anthropologischer Modelle“1 
Akzeptanz leisten bzw. schaffen sollen. 

Diese Diversität an Heldenbildern und -konstruktionen führte dazu, dass „die 
Aufmerksamkeit sich von mehr oder weniger stabilen und traditionsgestützten 
Spezifika der heroischen Größe auf ihren mit Kunstmitteln erzeugenden Effekt 
verlagert“2 und damit zugleich an inhaltlicher Spezifizität verlor. Die Wirkmäch-
tigkeit des Heroischen wurde in zunehmendem Maße in die Darstellung und 
Repräsentation verlegt und weniger in der konkreten Handlung abverlangt. He-
roische Kategorien wie Größe, Glanz, Magnifizenz vermitteln sich insbesondere 
durch ihre Momenthaftigkeit, nicht so sehr durch eine Handlung. Vor allem die 
Perspektive, die Größenverhältnisse sowie Lichteinfall und Farbwahl dienen als 
rhetorische Mittel der Ansprache des Betrachters und geben eine entsprechende 
Rezeptionshaltung vor. Ebenso werden Tugenden und Charaktereigenschaften 
im Modell des ‚Kunsthelden‘ durch Personifikationen oder Göttergestalten attri-
butiv oder in der Darstellung des im Herrscher inkarnierten Helden oder Gott 
präsentiert, ohne eine Bewährung durch eine Tat vorführen zu müssen, auch 
wenn innerbildlich Personifikationen als Akteure fungieren.3 

Diese tendenzielle Statik der visuellen ‚Kunsthelden‘-Figuration, die Heraus-
hebung des Helden, seine Auratisierung und sein triumphaler Habitus können 
jedoch mit der Dynamik bewegter Göttergestalten und Personifikationen und ih-
rem Hereinbrechen des Überirdischen verbunden werden. Auch darin lassen die-
se Heldendarstellungen in ihrer Monumenthaftigkeit zugleich eine Momenthaf-

                                                                                          
1 Disselkamp 2002, S. 20–21. 
2 Ebd., S. 21. 
3 Kirchner weist zu Recht darauf hin, dass die Parallelisierung eines modernen Herrschers 

mit einem Gott oder einer mythologischen Figur zwar auf der Verweisebene von Tugenden 
und Eigenschaften funktioniert, jedoch kein politisches Programm formulieren kann 
(Kirchner 2001, S. 105). 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-79 - am 13.01.2026, 10:22:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 80 

tigkeit und damit potentielle Fragilität aufscheinen. Andererseits erzeugen sie 
aber auch eine „ereignishafte Präsenz“.4 

Disselkamp beklagt dementsprechend den inflationären Gebrauch, der nun nicht 
mehr allein politische oder militärische Sphären umfasst, sondern neue Werte und 
Fähigkeiten miteinschließt: „Die Tätigkeiten des Feldherrn oder des Architekten 
können mit demselben Recht heroische Größe beanspruchen wie die des Dichters, 
des Naturwissenschaftlers und des Philosophen.“5 Somit ist das Heroische insbe-
sondere in seiner Qualität als Reservoir für Kombinatoriken von Werten, Hand-
lungsfeldern und Heldenfiguren, von Konstruktionselementen, Legitimierungspa-
radigmen und Habitusmustern bestimmbar – eine inhaltliche Neubestimmung 
oder -justierung unter Beibehaltung des Vokabulars. Zumal für eine Kunstfigur wie 
den ‚Kunsthelden‘ erscheint es sinnvoll, Disselkamps Ansatz zu übernehmen, der 
weniger den Helden als vielmehr das Heroische, nicht Heldenbilder, sondern he-
roische Größe in den Blick nimmt.6 Das Heroische wird nicht allein durch ein be-
stimmtes Handeln definiert, sondern es bedient ein Darstellungsinteresse: „Der 
Akzent wandert vom Wesen des Heroischen, wie es die Virtus-heroica-Literatur 
bestimmen will, auf seine Darstellbarkeit und seine Funktionen.“7 Hieraus resul-
tiert auch, dass das Heroische inhaltlich vergleichsweise offen und unbestimmt 
bleibt und vor allem durch seine Effekte erkennbar und dadurch wirkungsvoll sein 
muss. 

Die Inszenierung als Held, die am Körper bzw. der Bildfigur des Fürsten vorge-
nommen wird, wird meist verstärkt durch Attribute wie Lorbeerkranz oder Famas 
Siegestrompete. Auch eine spezielle Lichtinszenierung, die den Herrscher ins hel-
le Zentrum rückt oder ihn sogar zum Ausgangspunkt des Lichts macht, dient der 
Glorifizierung, die stark mit sakralen Inszenierungsmitteln visualisiert wird.8 Die 

                                                                                          
4 So in Bezug auf Symbole deklariert von Hans-Georg Soeffner, Symbolische Präsenz: Un-

mittelbare Vermittlung – zur Wirkung von Symbolen, in: Jürgen Raab et al. (Hrsg.), Phä-
nomenologie und Soziologie. Theoretische Positionen, aktuelle Problemfelder und empirische Umset-
zungen, Wiesbaden 2008, S. 53–64; Ders.: Symbolische Formung. Eine Soziologie des Symbols 
und des Rituals, Frankfurt am Main 2010. 

5 Disselkamp 2002, S. 17. 
6 Ebd., S. 18. Der ‚Kunstheld‘ hat somit Anteil am „Topos ‚De virtute heroica‘ als ein Bau-

satz, aus dessen Elementen unterschiedliche und in Einzelpunkten einander widerspre-
chende Muster zusammengesetzt werden können“ (ebd., S. 51). 

7 Ebd., S. 21. 
8 Umgekehrt gilt dies auch für die theatrale Inszenierung von Glaubensinhalten durch 

Schaufassaden, Festkulissen, Altäre, Fresken und anderes: „Die Regulierung und Steigerung 
der Rezeption durch sinnliche, ästhetische, rationale, rhetorische Momente erlaubte dem 
Betrachter durch konkrete Veranschaulichung die Gewißheit des Mysteriums“ (Andrea M. 
Kluxen, Theatralisierung und Inszenierung als barockes Prinzip, in: Dieter J. Weiss, (Hrsg.), 
Barock in Franken (Bayreuther Historische Kolloquien; 17), Dettelbach 2004, S. 1–32, hier 
S. 22). 

 Eine „Verschränkung zwischen Hagiographie und Dynastie“ stellt Werner Telesko in der 
Verherrlichung Kaiser Ferdinands II. durch die Kreuzessymbolik fest – eine Tendenz, „die 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-79 - am 13.01.2026, 10:22:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 81 

Vorstellung des Gottesgnadentums rückt den Herrscher auch staatstheoretisch in 
die Nähe der Götter, die Lehre der zwei Körper des Königs lässt Spielraum, ihn 
als Menschen mit charakterlichen Eigenschaften oder als Amtsträger mit einer 
bestimmten Haltung darzustellen. Alle diese Formen der bildlichen Repräsenta-
tion sind Teil der Herrscherheroisierung.9 Sie wirken als Verhüllung der Wahrheit 
im Sinne von Polysemantik und Multiperspektivität – in Adaption dieses Verfah-
rens der Verhüllung nutzen Künstler den Mythos als „vorgefunden Fiktionales“ 
zur eigenen Bildsetzung, die damit als eine legitimierte Konstruktion erscheint.10 

Damit wird der durch die Kunst vermittelte Glanz des Herrschers wie andere 
Formen der Heroisierung relational fassbar, bleibt als Strukturmerkmal aber 
zugleich eine Differenzkategorie. Herrschaftsrepräsentation liegt somit, wie von 
Rouven Pons beschrieben, in der „Sichtbarmachung der Bedeutung von Herr-
schaft und von gesellschaftlichen Positionen mit Hilfe stellvertretender Mittel 
wie Aufwand, Zeremoniell, Literatur und Kunst durch politische und gesell-
schaftliche Eliten (staatstragende Schichten) zum Zwecke der Selbstvergewisse-
rung und der Abgrenzung gegen andere“.11 

                                                                                                                                                                                                                          

unter Leopold I. im Leopoldkult kulminieren sollte und die ‚Heiligenverehrung in den 
Dienst des höfischen Repräsentationsbedürfnisses‘ stellte“: Werner Telesko, Die Verherrli-
chung Kaiser Ferdinands II. (1578–1637) in einem Flugblatt des Jahres 1636. Zur Bedeu-
tung von Wort-Bild-Relationen in der Graphik des konfessionellen Zeitalters, in: Mitteilun-
gen des Instituts für Österreichische Geschichtsforschung 119, 2011, S. 331–348, hier S. 342 mit 
Verweis auf Stefan Samerski, Hausheilige statt Staatspatrone. Der mißlungene Absolutis-
mus in Österreichs Heiligenhimmel, in: Petr Mat‘a (Hrsg.), Die Habsburgermonarchie 1620 
bis 1740. Leistungen und Grenzen des Absolutismusparadigmas (Forschungen zur Geschichte 
und Kultur des östlichen Mitteleuropa; 24), Stuttgart 2006, S. 251–278. 

 Hinzuweisen ist diesbezüglich auch auf die „sakralen Identifikationsporträts“ der Habsbur-
ger in Bildfiguren von Heiligen, vgl. Friedrich Polleroß, Das sakrale Identifikationsporträt, 
Wien 1988. 

 Zur sakralen Kategorie der Präsenz, die Heiligen- und Eliteporträts teilen und im barocken 
Herrscherkult entsprechende Rezeptionsbedingungen vorfanden, vgl. Philipp Zitzlsperger, 
Distanz und Präsenz. Das Porträt in der Frühneuzeit zwischen Repräsentation und Real-
präsenz, in: Mark Hengerer (Hrsg.), Abwesenheit beobachten. Zu Kommunikation auf Distanz 
in der Frühen Neuzeit (Vita curialis. Form und Wandel höfischer Herrschaft; 4), Zü-
rich/Berlin 2013, S. 41–78. 

9 Die besondere Bedeutung des Körpers, die sich in seinem vielfältigen Bezug zur Heldenfi-
gur niederschlägt, war auch im zeitgenössischen Staatsverständnis verankert. Am berühm-
testen dürfte dies in der Formulierung von Thomas Hobbes zum Ausdruck gebracht wor-
den sein, wenn der Staat als „the body politic“ bezeichnet wird (Thomas Hobbes, Levia-
than, or the Matter, Forme, and Power of a Commonwealth Ecclesiasticall and Civil, London 
1651). 

10 Vgl. Jörg Jochen Berns, Mythographie und Mythenkritik in der Frühen Neuzeit. Unter be-
sonderer Berücksichtigung des deutschsprachigen Raumes, in: Herbert Jaumann (Hrsg.), 
Diskurse der Gelehrtenkultur in der Frühen Neuzeit. Ein Handbuch, Berlin/New York 2011, 
S. 85–155, hier S. 148. 

11 Pons 2001, S. 33. Vgl. auch Aloys Winterling, Der Hof der Kurfürsten von Köln, 1688–1794. 
Eine Fallstudie zur Bedeutung absolutistischer Hofhaltung, Bonn 1986, S. 154; Volker Bauer, Die 
höfische Gesellschaft in Deutschland von der Mitte des 17. bis zum Ausgang des 18. Jahrhunderts. 
Versuch einer Typologie (Frühe Neuzeit; 12), Tübingen 1993; Thomas W. Winkelbauer, Fürst 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-79 - am 13.01.2026, 10:22:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 82 

Der Jesuit Andreas Brunner sieht in der Kunst- und Wissenschaftspflege „das 
einzige Mittl, so die Fürsten berüehmbt machet bei denen außländern“.12 Spe-
ziell plädiert er für eine Nachahmung Ludwigs XIV. durch das Hause Wittels-
bach. Brunner erkennt eine politische Wirkung der magnanimitas, über dessen 
„politische Zweckbindung des Mäzenatentums […] in der staatstheoretischen Li-
teratur der Zeit Einigkeit“13 bestehe. Kunst vermittelt somit in der Darstellung 
des Herrschers immer auch politischen Anspruch; glanzvolle Kulturpflege kann 
dementsprechend als Strategie der Sozialdisziplinierung eingesetzt werden. Ganz 
in diesem Duktus beschreibt 1688 Gregorio Leti die Sammlung in Dresden als 
eine Überwältigung der Sinne: 

Certo è che nell’entrare in ciascuna Cammera l’occhio s’abbaglia, e nel gran numero, e 
nella pretiosità, e nella maraviglia degli Artifici, e nella qualità di tante Opere differenti, 
e nella ricchezza di tanti Tesori, di modo che il cervello si trova confuso, e la memoria 
non può resistere, poiche gli ogetti sono cosi infiniti, cosi pretiosi, e cosi ammirabili 
all’occhio che la quantità, e la qualità di quel che si vede in un momento fà scordare 
quanto s’era visto nell’altro.14 

Bezogen auf die Sammlung von Gemälden und Skulpturen operiert Leti dann 
gezielt mit dem Begriff der Magnifizenz: 

Qual Mignificenza più heroica, il sentir che questi Elettori sono stati sempre in invaghiti 
della Scultura, e sempre della Pittura innamorati, havendo col loro Capo sensato fatto 
un Capitale più grande delle Pitture più antiche, e più moderne, cosi bene animate da’ 
Pennelli che sembra che voglino parlare le Tele à chi le mira15. 

Die besagte Offenheit des Heroischen im 17. Jahrhundert und die Dominanz 
seines Effektes überstrahlen auch die Bedingung einer heroischen Tat, die in 
Grunddispositionen (Tugend, Stärke, Magnifizenz) verlagert werden kann. Die 
‚heroische‘ Struktur der überwiegenden Zahl der ‚Kunsthelden‘-Darstellungen 
formiert sich dementsprechend nicht über eine Handlung, sondern wird durch 
architektonische Rahmung, Attribute und kompositorische Verteilung der Bildfi-
guren erreicht. Hierin ähneln die Kompositionen dem barocken Theater, das 
ebenfalls nicht auf eine (wenn auch ausgestaltete) Handlung fokussiert, sondern 
über gesteigerte Ästhetisierung und Inszenierung als Kommunikationsmittel 

                                                                                                                                                                                                                          

und Fürstendiener. Gundaker von Liechtenstein, ein österreichischer Aristokrat des konfessionellen 
Zeitalters (Mitteilungen des Instituts für Österreichische Geschichtsforschung; Ergänzungs-
band 34), Wien 1999, S. 354–355. 

12 Andreas Brunner, Annales virtutis et fortunae Boiorum, München 1626–1637, hier BStB cgm 
3009, fol. 81r, zit. nach Alois Schmid, Der Hof als Mäzen. Aspekte der Kunst- und Wis-
senschaftspflege der Münchner Kurfürsten, in: Venanz Schubert (Hrsg.), Rationalität und 
Sentiment. Das Zeitalter Johann Sebastian Bachs und Georg Friedrich Händels (Wissenschaft und 
Philosophie. Interdisziplinäre Studien; 5), St. Ottilien 1987, S. 185–268, hier S. 208. 

13 Ebd., S. 209. 
14 Gregorio Leti, Ritratti Historici, Politici, Chronologici e Genealogici, Della Casa Serenissima & 

Elettorale di Sassonia 2, Amsterdam 1688, S. 547, zit. nach Digitalisat München, Bayerische 
Staatsbibliothek, 4 Germ. Sp. 199-2, urn:nbn:de:bvb:12-bsb10002944-5, 10.06.2014. 

15 Ebd., S. 592.  

https://doi.org/10.5771/9783956503474-79 - am 13.01.2026, 10:22:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 83 

wirkt.16 Die Rolle des Theaters als Bühne zur Aushandlung, Bestimmung und Ar-
tikulation von Erwartungen zwischen Heldenfigur und Publikum kann bis zu ei-
nem gewissen Grad in andere Medien übertragen werden, die den theatralen 
Aufführungscharakter durch Architekturelemente, Kostümierungen oder Pathos-
formeln alludieren.17 Nur aus der Gesamtaussage der Figuren und Motive oder 
durch Kleidung, Attribute und Platzierung des Herrschers selbst kann das Heroi-
sche erfasst werden.18 Durch den Huldigungsbezug, der allen Glorifizierungsstra-
tegien innewohnt, erhält auch die Kunst Anteil an dieser Ehrerbietung, meist 
eingebunden in die Parameter von Tugenden, Moral, Frieden und guter Herr-
schaft. Da die Heroisierung des Herrschers in der Kunst eine in hohem Maße 
persuasive Kraft entfalten soll, muss das Heldenbild, das vorgeführt wird, ent-
sprechend glaubwürdig vermittelt werden. 

3.1. Der Körper des Helden und seine Einkleidung 

Die im Bild des Herrschers, das heißt im Medium der Kunst, verhandelte The-
matik von Krieg und Frieden wird in ihrer Pluralität besonders an einem Ele-
ment sichtbar: der Rüstung. Diese wandelt sich vom militärischen Attribut auf 
dem Schlachtfeld zum Kunstwerk, das zwar noch im Rückgriff auf ritterliche Ide-
ale und Tugenden als Prunk- und Repräsentationsharnisch getragen wird,19 vor al-
lem aber als Sammlungsobjekt dient. Als solchem sind der Rüstung sowohl dy-
nastische als auch künstlerische Bedeutungen inhärent, und auch die kriegeri-
schen Aspekte des Beutestücks bleiben virulent.20 

                                                                                          
16 Vgl. zu diesem Aspekt Kluxen 2004, S. 9 sowie Bolzoni 1994 im Zusammenhang der ars 

memoriae, die ebenfalls mit der Theatermetapher operiert bzw. im Falle von Giambattista 
della Portas Physiognomietraktat De humana physiognomonia (1586) durch dessen Illustrati-
onen ein „Repertorium bietet, dessen man sich bei der Konstruktion der Schauspieler des 
kleinen Theaters des Gedächtnisses bedienen kann“ (Lina Bolzoni, Das Sammeln und die 
ars memoriae, in: Grote 1994, S. 129–168, hier S. 152). 

17 Büttner 1972, S. 61. 
18 Wobei Symbole, Allegorien, Farbbedeutungen oder Lichtinszenierungen als Strategien der 

visuellen Bedeutungserzeugung in der Kunsttheorie des 15. und 16. Jahrhunderts nicht 
thematisiert werden. Vgl. Rimmele 2011, S. 3. 

19 Bis in die 1680er Jahre werden noch eigens Harnische zur Repräsentation der Herrscher 
angefertigt, später ist es hingegen der gemalte Harnisch, der frühere Prunkrüstungen be-
wusst rekonstruiert (Leopold I. – Rudolf II., Karl VI. – Karl V.); vgl. Christian Beaufort-
Spontin, Der höfische Prunkharnisch im Zeitalter des Absolutismus, in: Jahrbuch der Kunst-
historischen Sammlungen in Wien 77 (N.F. XLI), 1981, S. 163–188, besonders S. 181–182. 

20 Etwa im Palazzo Vecchio die Rüstung des Herzogs Bernhard von Sachsen-Weimar aus der 
Schlacht bei Nördlingen sowie Karls V., in Ambras Waffen Franz’ I. aus der Schlacht von 
Pavia sowie Beutestücke der Türken; vgl. Michaela Völkel, in: Berthold Heinecke et al. 
(Hrsg.), Residenz der Musen. Das barocke Schloss als Wissensraum (Schriften zur Residenzkul-
tur; 7), Berlin 2013, S. 135. 

 Die Analyse eines konkreten Herrscherbildes, das durch Kunst und Krieg geprägt ist und in 
einem speziellen Sammlungstypus repräsentiert wird, hat die Autorin anhand der Rüst-
kammer Erzherzog Ferdinands II. von Tirol vorgenommen. Die medialen Formen der 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-79 - am 13.01.2026, 10:22:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 84 

Der Typus des Herrschers in Rüstung ist ein üblicher Modus der Herrscher- 
repräsentation, doch stand die militärische Komponente als Anzeige der Macht 
und Sieghaftigkeit nicht unbedingt im Mittelpunkt. Zudem konnte sie durch  
andere Attribute und Bildfiguren thematisch ergänzt werden. Ebenso wie der  
triumphale Gestus nicht in jedem Falle rein militärisch bestimmt ist, kann auch 
das Motiv der Rüstung – anknüpfend an die im zeitgenössischen Verständnis 
verankerte Bedeutung von arma et litterae sowie durch die Gestaltung als Antiken-
referenz – mehrdeutiges Bildzeichen sein. 

Neben der häufig anzutreffenden räumlichen Nähe von Kunst und Kriegsgerät 
in den Wunder- und Rüstkammern, die häufig in demselben Trakt untergebracht 
waren, lässt sich generell eine Umnutzung des militärischen Attributs im Kontext 
von Festen und Zeremoniell beobachten. Der Träger der Rüstung wird zugleich 
zu seinem Abbild mit antiker Bezugnahme und territorialer Einschreibung. Ent-
sprechende Darstellungen auf dem Brustpanzer oder Schild zeigen mythologi-
sche Szenen und Schlachtendarstellungen, deren Bedeutungspotential auf den 
Träger appliziert wurde.21 

Eine andere Signalwirkung der Einkleidung erhält die wiedererkennbare persön-
liche Rüstung eines Herrschers. In Porträts lassen sich in strategischer Bezugnahme 
absichtsvolle Zitate alter Harnische als politische Aussage deuten: Ferdinand II. 
ließ sich zu Beginn des Dreißigjährigen Krieges im Harnisch seines Großvaters 
Ferdinand I. darstellen, den dieser bei dem Sieg 1547 in Mühlberg getragen hatte – 
eine deutliche Kampfansage an die Protestanten, deren frühere Unterlegenheit auf-
gerufen und mit einem zukünftigen Sieg verbunden wurde.22 Eine ähnliche pro-
spektive Signalwirkung lässt sich im Konflikt der Habsburger mit den Türken in 
einem weiteren geharnischten Bildnis annehmen: Kaiser Leopold I. trägt im Porträt 

                                                                                                                                                                                                                          

Verbreitung werden dabei mit der Frage untersucht, welches Heldenbild damit erzeugt wird 
und welche wissenschaftlich-systematischen Überlegungen Sammlung und Repräsentation 
miteinander verbinden; vgl. Christina Posselt-Kuhli, Kunst und Krieg – Semantiken der 
Inszenierung des „Kunsthelden“ am Beispiel des Armamentarium heroicum, in: helden. heroes. 
héros. E-Journal zu Kulturen des Heroischen 3.2, 2015, S. 45–57, urn:nbn:de:bsz:25-freidok-
107922, 13.10.2016. 

21 „Der Träger der Rüstung wurde durch seine Gewandung in die Bilder antiker und mythologi-
scher Helden, Historien und Allegorien mit deren Ruhm eingekleidet.“ (Welzel 2000, S. 131); 
zusammenfassend Matthias Pfaffenbichler, Harnische all’antica, in: Sabine Haag (Hrsg.), 
All’Antica. Götter & Helden auf Schloss Ambras, Ausst.-Kat. Kunsthistorisches Museum Wien, 
Schloß Ambras, Innsbruck, 23.06.–25.09.2011, Wien 2011, S. 124–125. Siehe auch das 2010–
2013 unter der Leitung von Christian Beaufort-Spontin durchgeführte Projekt an der Wiener 
Hofjagd- und Rüstkammer „Die Dekoration deutscher Rüstungen der Renaissance“ mit Pub-
likationen von Stefan Krause (https://www.khm.at/erfahren/forschung/forschungsprojekte/ 
hofjagd-und-ruestkammer/die-dekoration-deutscher-ruestungen-der-renaissance/?back=% 

 2Ferfahren%2Fforschung%2Fforschungsprojekte%2F&open=2157&cHash=b3133a4fdf0462f 
 6e4c50ec678406735, 22.03.2016). 
22 Unbekannter Maler, Ferdinand II. (Erzherzog) in der Rüstung Ferdinands I., Öl auf Lein-

wand, 132 cm × 97 cm, um 1614, Wien, Kunsthistorisches Museum, Inv.-Nr. GG_3407. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-79 - am 13.01.2026, 10:22:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 85 

Benjamin Blocks 1672 den Harnisch, in dem sich Rudolf II. als Türkensieger prä-
sentiert hatte.23 

Zudem bildet das Porträt in Rüstung eine Spannung zwischen „Person und Amt, 
Individuum und Rolle“ und „zwischen individueller Physiognomie und politi-
scher Ikonografie“24, wie Andreas Beyer ausgeführt hat. Die Rüstung ist somit 
nicht nur symbolische Referenz von Herrschaft, sie verleiht ihrem Träger die 
Möglichkeit zur Demonstration von Stärke. Individuelle Form und Ikonographie 
der Rüstung machen diese zu einem bedeutsamen Objekt der herrscherlichen 
Handlungsmacht, dessen Zeichencharakter in der Frühen Neuzeit allgemein ver-
ständlich war.25 

Diese vielfältigen Bezüge verliehen der Rüstung als Kunstwerk besondere Bedeu-
tung, die zudem den Mäzen und seine Sammlung miteinander identifiziert.26 
Ähnliches gilt im Übrigen auch für Geschütze, die ebenfalls künstlerisch gestaltet 
wurden und denen man im 17. Jahrhundert vorherrschend Namen von antiken 
Göttern, von Tugend- und Lasterpersonifikationen, von Monaten oder Erdteilen 
verlieh.27 Als eine spezifische Paarung innerhalb des Rahmens von Arte et Marte 
konnten somit Bildhauerei und Artillerie in einem Produkt miteinander in Ver-
bindung treten. 

3.2. Max Emanuel von Bayern: Kunst statt Krieg? –  
Möglichkeiten der Heldenbilder 

Die im Barock notwendige Repräsentation des Herrschers ist, wie oben erläutert, 
eng verbunden mit Prachtentfaltung. Diese diente im Kampf um Rang und Hie-
rarchien und ihrer stetigen Neujustierung auch dazu, konkurrierende Fürsten zu 
beeindrucken. Dies vermittelt der aus dem Umfeld des Freiherrn Kaspar von 
Schmid anonym publizierte handschriftliche Fürstenspiegel Mundus Christiano-
bavaro-politicus oder allerhand politische Anmerckhungen, Reflexiones […] aus dem 

                                                                                          
23 Benjamin Block, Kaiser Leopold I., Öl auf Leinwand, 139 × 110 cm, um 1672, Wien, 

Kunsthistorisches Museum, Inv.-Nr. GG_6745; Beaufort-Spontin 1981, S. 174. 
24 Andreas Beyer, Die Rüstung als Körperbild und Bildkörper, in: Beate Wyss / Markus 

Buschhaus (Hrsg.), Den Körper im Blick. Grenzgänge zwischen Kunst, Kultur und Wissenschaft. 
Symposium Quadriennale 06, München 2008, S. 51–64, hier S. 52. 

25 Vgl. hierzu Christina Posselt-Kuhli, Die Hüllen des Helden – Rüstungen und die Verän-
derbarkeit der Dinglichkeit, in: helden. heroes. héros. E-Journal zu Kulturen des Heroischen 4.1, 
2016, S. 79–90. 

26 Naïma Ghermani, D’une pratique au symbole politique: les armures dans les cours prin-
cières allemandes, in: Kirsten Dickhaut et al. (Hrsg.), Soziale und ästhetische Praxis der höfi-
schen Fest-Kultur im 16. und 17. Jahrhundert, Wiesbaden 2009, S. 235–252, hier S. 243–245. 

27 Sven Lüken, „Iohann Iacobi goss mich in Berlin“. König Friedrich I. in Preußen, Andreas 
Schlüter, Johann Jacobi und der Berliner Geschützguß, in: Ausst.-Kat. Andreas Schlüter und 
das barocke Berlin, 2014, S. 186–196, besonders S. 186–187. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-79 - am 13.01.2026, 10:22:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 86 

Jahr 1711.28 Das Widmungsexemplar für Kurfürst Max Emanuel, das in Rein-
schrift überliefert ist, legt dem Fürsten in „Andere Anmerkung von dem Pracht, 
Magnifizenz und Herrlichkeit eines fürstlichen Hofs“ (die zweite von insgesamt 
29 Anmerkungen des Einleitungsbandes) nahe, zur Steigerung seines Ansehens 
und Festigung seiner Machtposition von der überwältigenden Inszenierung sei-
ner Herrlichkeit durch Zurschaustellung von Pracht Gebrauch zu machen: 

[A]ber die angemerckte zwai Stück nemblich das vornembe Geschlecht und die Tugend 
scheinen alleinig zur Hoheit nit genug bey zutragen, und werden die fürsten nit für groß 
gehalten, außer sye mögen auch größere ding wircken als andere: dahero die Magnifi-
zenz und der Pracht die mehrigste Zierde der Herrlichkeit einem fürstlichen Hof 
enthailt, und ist solches das einzige Mittel, so die Fürsten berümbt machen bey denen 
außländern und auch bey denen unterthanen einen mehreren gehorsamb und Respect 
verursacht: die Pholosophi sagen omnes actiones debere esse proportionatas secundam 
qualitatem subiecti, quod ilas producit…29 

Dies entsprach durchaus der tagespolitischen Maxime. Die Entstehungszeit des 
Mundus fällt in die Zeit des politischen Exils Max Emanuels nach der verlorenen 
Schlacht bei Höchstädt 1704 in den spanischen Niederlanden und in Frankreich 
bis 1715, in der die „Hofkultur als kompensatorischer Ersatz für die politische 
Realität“30 eingesetzt wurde. Dennoch wird im Mundus auf ein Ideal von kriegeri-
schem Ruhm, Politik und Kulturförderung verwiesen, auch wenn die Kulturpfle-
ge der Kriegsführung überlegen scheint: „Sunt duo, quae faciunt, ut quis sit No-
bilis: ars, Mars. Maior ab arte venit gloria, Marte minor.“31 

Der Mundus „belegt die Modifizierung des unverändert andauernden Groß-
machtanspruches des Kurfürsten, der seine Ziele nun aber nicht mehr mit den 
Mitteln des Krieges und der Diplomatie, sondern der Kulturpflege durchsetzen 
wollte“.32 Auch die oben beschriebene sakrale Aufladung durch die Gotteseben-
bildlichkeit wird im Mundus unterstrichen: 

                                                                                          
28 Alois Schmid, Der „Mundus Christiano-Bavaro-Politicus“. Zur Theorie des Hofes der bay-

erischen Wittelsbacher im Zeitalter des höfischen Absolutismus, in: Klaus Malettke /  
Chantal Grell (Hrsg.), Hofgesellschaft und Höflinge an europäischen Fürstenhöfen in der Frühen 
Neuzeit (15.–18. Jh.) (Forschungen zur Geschichte der Neuzeit. Marburger Beiträge; 1), 
Münster [u.a.] 2001, S. 125–213, besonders S. 127–128. 

29 1. Band fol. 81, MS München, Bayerische Staatsbibliothek, Cod. germ. 3009, zit. nach 
Barbara Kutscher, Paul Deckers „Fürstlicher Baumeister“ (1711/1716). Untersuchungen zu Bedin-
gungen und Quellen eines Stichwerks. Mit einem Werkverzeichnis (Europäische Hochschulschrif-
ten; 28), Frankfurt am Main 1995, S. 78–79. Auch abgedruckt in von Kruedener 1973, 
S. 81. Vgl. auch Schnitzer 1999, S. 24. Zum Aspekt der representatio majestatis vgl. auch 
Schmid 2001, S. 125–137, besonders S. 132–133. 

30 Ebd., S. 129. 
31 München, Bayerische Staatsbibliothek, Handschriftenabteilung Cgm 4006b, fol. 2r, zit. 

nach Schmid 2001, S. 134. 
32 Ebd., S. 137. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-79 - am 13.01.2026, 10:22:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 87 

Weillen Gott gleichsamb selbsten sein Ebenbilt an die Stirn der Regenten getruckhet, 
Ihnen etwas mehreres als was Menschlich mitgtheillet.33 

Pracht und Herrlichkeit als spezifische Charakteristika der Repraesentatio majestatis 
erscheinen wiederum als Faktor der Sozialdisziplinierung.34 Der strategische und 
kunstvolle Einsatz des höfischen Zeichensystems spricht allerdings deutlich von 
seiner Bedeutung als Kompensation, insbesondere in den Jahren des Exils. Doch 
ging diese Taktik auf, wie Hubert Glaser zeigen konnte: Bereits eine Ausstellung 
1976 in München führte vor Augen, „dass der höfisch-kulturelle Abstand Max 
Emanuels zu den europäischen Monarchen wesentlich kleiner war als der macht-
politische Unterschied“.35 Hierin zeigt sich das Potential und die Attraktivität des 
‚Kunsthelden‘-Profils, das vordergründig von realer politischer Macht abgekop-
pelt wirken kann, zugleich aber durch die Inszenierung des idealen – das heißt 
immer auch mächtigen – Herrschers machtpolitische Aussagen vermittelt. 

Militärisch konnte Max Emanuel im Krieg gegen die Türken zwar Triumphe er-
ringen, doch entsprach sein Ideal des Helden nicht dem aufkommenden Fürs-
tenbild des honnête homme, das Feldherrntugenden auf maßvoll vernünftige Akti-
onen gründete.36 Auch dies mag neben dem rückwärtsgewandten auch einen 
kompensatorischen Aspekt beinhalten. 

Wie bei Leopold Wilhelm war jedoch auch bei Max Emanuel bereits zu seiner 
Zeit als Generalstatthalter der spanischen Niederlande 1691–1706 eine Paralleli-
tät von Kriegsmann und Kunstsammler eingetreten. Max Emanuel förderte die 
Akademie in Antwerpen und war um eine institutionalisierte Organisation der 
Künste an seinem Hof bedacht; zudem erkannte und nutzte er die Dynamik des 
Antwerpener Kunstmarktes.37 

                                                                                          
33 Cgm 3009, fol. 87r, zit. nach Schmid 2001, S. 136. 
34 Hier muss allerdings differenziert werden, wer die Adressaten dieser Disziplinierung waren. 

Meist kann von der ‚höfischen Öffentlichkeit‘ ausgegangen werden sowie dem Adel. Doch 
in Württemberg etwa war der Adel im 17. Jahrhundert allein dem Kaiser untertan, so dass 
eine herzogliche Autorität hier kaum wirken konnte; vgl. T. C. W. Blanning, Das Alte Europa 
1660–1789. Kultur der Macht und Macht der Kultur, Oxford University Press 2002, S. 63–64. 

35 Johannes Arndt, Herrschaftskontrolle durch Öffentlichkeit. Die publizistische Darstellung politischer 
Konflikte im Heiligen Römischen Reich 1648–1750 (Veröffentlichungen des Instituts für Europä-
ische Geschichte Mainz, Abteilung für Universalgeschichte; 224), Göttingen 2013, S. 342. 
Vgl. Hubert Glaser (Hrsg.), Kurfürst Max Emanuel. Bayern und Europa um 1700, München 
1976.  

36 Damit setzt Kunisch Max Emaunel von der Entwicklung des Heldenbildes ab, das sich „in 
der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts ‚zum kämpferischen Gegenbild der bloßen Würde 
herrscherlichen Seins, zum Inbegriff von Energie, Tatkraft, Selbstentfaltung, von kriegeri-
schem Ruhm und staatsmännischem Erfolg‘ gewandelt hatte“ (Johannes Kunisch, Kurfürst 
Max Emanuel als Feldherr, in: Glaser 1976, S. 321–329, hier S. 328 mit Verweis auf Stephan 
Skalweit, Das Herrscherbild des 17. Jahrhunderts, in: Wolfgang Hubatsch (Hrsg.), Absolutis-
mus (Wege der Forschung; 314), Darmstadt 1973, S. 248–267, besonders S. 256–257). 

37 Tillmann 2009, S. 34. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-79 - am 13.01.2026, 10:22:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 88 

 

Abb. 12: Gaspard Bouttats nach Godfried Maes, Allegorie auf den Empfang 
Max Emanuels in Antwerpen, Radierung, 1693, Paris, Bibliothèque Nationa-
le, Cabinet des Estampes. 

Bereits 1693, nach seinem festlichen Einzug in die Stadt, besuchte Max Emanuel 
die Sankt-Lukas-Gilde der Maler und Bildhauer.38 In einer Aufführung der 
Schauspielkammer Olyftak wurde er als Erretter der Niederlande gefeiert. Eine 
Radierung von Gaspard Bouttats nach Godfried Maes fasst den Inhalt des Stücks 
De Vereenigde Kunsten in einem Bild zusammen (Abb. 12).39 Ein Vertreter der 

                                                                                          
38 Lorenz Seelig, in: Ausst.-Kat. Kurfürst Max Emanuel 2 1976, S. 117, Kat.-Nr. 279. 
39 Ebd., S. 116–117 Kat.-Nr. 279. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-79 - am 13.01.2026, 10:22:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 89 

Bildhauerei vollendet eine Porträtbüste Max Emanuels mit dem Orden des Gol-
denen Vlieses, während ein Maler letzte Pinselstriche an ein Gemälde anlegt, in 
dem sich Fama mit Siegestrompete und Lorbeerkranz vor einem Zeltlager und 
einem heranreitenden Feldherrn in die Lüfte erhebt. Eine Flagge mit Halbmond 
dient als eindeutiger Hinweis, dass hiermit auch Max Emanuel als Türkensieger 
verherrlicht wird. Die komplementär gedachte Beziehung von Ars und Mars 
wurde für seine Inszenierung stetig so eingesetzt. Hinter dem Maler steht Apoll, 
der sich zu der Personifikation der Stadt Antwerpen beugt und sie auf die Reprä-
sentationen Max Emanuels hinweist. Er wird damit als Befreier der Niederlande 
und damit auch ihrer Stadt gekennzeichnet. Das bekannte Bildschema des durch 
ein Porträtmedaillon repräsentierten Herrschers, das von Göttern und Personifi-
kationen erhoben wird und damit die Person des Dargestellten zusätzlich charak-
terisiert (und zugleich innerbildlich eine angemessene distanzierte Haltung der 
Verehrung vorführt), ist hier adaptiert gemäß dem Entstehungskontext, dem Be-
such der Gilde. 

Das Verhältnis von Krieg und Kunst, das hier eher spielerisch und ohne Anlass 
zum bipolaren Widerstreit aufgerufen wird, lässt sich in der Ikonographie Max 
Emanuels jedoch auch anders geartet ausmachen. Beispielsweise bildet die Ausma-
lung der heute nicht mehr in ihrer ursprünglichen Gestalt erhaltenen Alexander-
zimmer in der Münchner Residenz (1680–1685)40 eine deutliche Ausrichtung der 
herrscherlichen Tugenden ab. Hier wurde der makedonische Herrscher nicht so 
sehr aufgrund seiner militärischen Siege zum Vorbild gewählt, sondern es wurden 
vielmehr seine Qualitäten als guter Regent zur Heroisierung Max Emanuels vor-
geführt.41 Kommen hier Arte et Marte unweigerlich als Ausweis einer ruhmvollen 

                                                                                          
40 Im Jahr der Fertigstellung der Räume erschien auch eine Beschreibung von Schmid 1685 

(zit. nach dem Digitalisat http://www.mdz-nbn-resolving.de/urn/resolver.pl?urn=urn:nbn: 
de:bvb:12-bsb10334344-6, 12.11.2014). 

41 Lorenz Seelig, Aspekte des Herrscherlobs – Max Emanuel in Bildnis und Allegorie, in: 
Glaser 1976, S. 1–29, besonders S. 8; Henriette Graf, Die Residenz in München. Hofzeremo-
niell, Innenräume und Möblierung von Kurfürst Maximilian I. bis Kaiser Karl VII. (Forschungen 
zur Kunst- und Kulturgeschichte; 8), München/Regensburg 2002, S. 70–71. Siehe auch die 
ausführliche Beschreibung und Rekonstruktion bei Bauer-Wild 1989, S. 280–291. 

 Ein Vorbild darf sicherlich in Charles LeBruns unvollendetem Alexander-Zyklus in Versail-
les gesehen werden, der jedoch die Auswahl der Episoden in die Glorifizierung des militä-
rischen Helden überführt: „[…]; die Nebenhandlungen beschreiben seine übrigen Tugen-
den, die seine Bedeutung unterstreichen, nicht aber deren Grundlage bilden“ (Kirchner 
2001, S. 310). Die seit 1681 in der Bildergalerie des Louvre aufbewahrten Gemälde waren 
durch eine Gobelin- und Stichserie bekannt. Folgt man der Annahme Birkenholz’, dass die 
Alexander-Folge ursprünglich als Wanddekoration für die Galerie d’Apollon im Louvre 
vorgesehen waren, käme allerdings auch eine Überblendung der Thematik von Kriegsheld 
und Förderer der Künste als einer Beziehung zwischen Alexander und Apoll in Betracht, 
die beide für die Herrscherikonographie Ludwigs zu diesem Zeitpunkt wichtig waren; vgl. 
Alescha-Thomas Birkenholz, Die Alexander-Geschichte von Charles Le Brun. Historische und sti-
listische Untersuchungen der Werkentwicklung (Ars faciendi. Beiträge und Studien zur Kunstge-
schichte; 11), Frankfurt am Main 2002, S. 173–189. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-79 - am 13.01.2026, 10:22:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 90 

Regierung zur Sprache, wird das kriegerische Moment, das dem Fürsten durch  
militärische Siege und Triumphe zugestanden wird und mit Rangerhöhung, 
Machterweiterung und Ruhm als positiv konnotiert dargestellt wurde, durch die 
Staatsräson in friedvolle, gemäßigte Bahnen gelenkt. In Audienzzimmer, Großem  
Kabinett und Schlafzimmer werden dabei Sieg, Huldigung und Geburt als pan- 
egyrische Historienszenen mit mythologischem Personal aufgeführt. Die bereits 
in anderen Zimmern des Appartements thematisierten Siege Alexanders erhalten 
im Audienzzimmer ihre Bestimmung durch die Gebundenheit an den Frieden: 
Die Personifikation des Sieges wird von der Großmut gekrönt.42 

Diese visuell-allegorische Herrschaftsbeschreibung ist Bedingung und Aus-
gangspunkt der weiteren sie umgebenden Deckenbilder – „Fruchtbarkeit und Ge-
deihen, blühende Wissenschaften und Künste, ‚Reue beweint die versäumte Gele-
genheit‘, die ‚Wohltaten überwinden die Zeit‘, die ‚Wahrheit besiegt die Lüge‘“.43 
Die Huldigung an Alexander und freiwillige Unterwerfung, das zentrale Deckenbild 
des Großen Kabinetts, bringt panegyrische Elemente (die Huldigung der Fürsten 
samt Darbringung kostbarer Schätze) mit allegorischen und mythologischen Figu-
ren zur Glorifizierung des bildlich abwesenden Kurfürsten zusammen: Amalthea, 
Fama, Fortuna und Geometria personifizieren Glück und Ruhm.44 Im Olymp mit 
Jupiter und weiteren Göttern erhält die Alexanderreferenz im Schlafzimmer ihren 
glorifizierenden Höhepunkt. Der neugeborene Prinz war hier mit Mars und Mi-
nerva, Augurium und Nobilitas umgeben, die gleichermaßen seine prädisponier-
ten Eigenschaften wie die seinem Stand angemessenen Herrschaftsqualitäten per-
sonifizieren.45 Die Grazien und Parzen weisen diese als lebensbegleitende Befähi-
gungen aus, die jedoch mit dem Olymp als Ausgangs- und Zielpunkt in einer 
überzeitlichen und damit auch übermenschlichen Sphäre aufgehoben sind. Das 
Verhältnis zwischen Max Emanuel und Alexander drückt sich in diesem Bildpro-
gramm durch eine Bezugnahme aus, wie sie den Exempla in Fürstenspiegeln ge-
geben waren: Es werden prospektive Ereignisse und Regierungsmaximen in einem 
Heldenvorbild ausgedrückt, das die mit ihm verbundenen Allegorien und mytho-
logischen Figuren als die einem Fürsten angemessene Repräsentationsgruppe vor-
führt. 

Die Konstellation der drei genannten Raumprogramme wird in der Ikono- 
graphie der Sommerzimmer ebenfalls aufgenommen. Hier werden die Tugenden 
des guten Herrschers ohne die Figur des Alexanders aufgerufen, die Glorifizierung 
Max Emanuels somit als eine Heroisierung ohne Heldenvorbild erzählt. Ein Mo-
duswechsel findet aber insofern nicht statt, als auch in den Alexanderzimmern die 
Bezugnahme auf den antiken Heros als didaktisches Programm funktioniert, in-

                                                                                          
42 Eine Zusammenfassung des ikonographischen Programms der einzelen Bildfelder bei Bau-

er-Wild 1989, S. 280–291. 
43 Graf 2002, S. 72. 
44 Ebd., S. 73. 
45 Ebd., S. 74. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-79 - am 13.01.2026, 10:22:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 91 

dem Tugenden dieses anerkannten Herrschervorbildes in ihren Taten und Wirkun-
gen vor Augen geführt werden.46 Dieses Heldenideal erfüllte Max Emanuel schließ-
lich ab 1683 mit seinen Siegen über die Türken. Kunst und Wissenschaft erhalten 
ihren Platz bereits zu Beginn des Zyklus’, wo der Regierungsbeginn des jungen 
Max Emanuel thematisiert wird. Neben Gerechtigkeit, Gnade, Freigebigkeit, Mag-
nifizenz und der Gottesfurcht ist vor allem Virtus die inhaltlich bedeutsame Figur 
der vorbildlichen Regierungskunst „als Sinnbild der Fähigkeit und Bereitschaft des 
Fürsten, sich im Krieg ebenso sehr durch die Waffen auszuzeichnen als im Frieden 
Wissenschaften und Künste zu fördern: Dann schmückt Jupiter den Fürsten mit 
dem Ehrenkranz“.47 

Auffällig ist bei den Deckengemälden der Alexanderzimmer ebenso – beson-
ders im Vergleich zum Appartement der Kurfürstin Henriette Adelaide – der 
Modus der Darstellungen. Die einzelnen Szenen (auch der Sommerzimmer) sind 
auf Eindeutigkeit und das Raumprogramm jeweils auf Steigerung angelegt. Diese 
Rezeptionsvorgabe wird durch eine Aufteilung in Haupt- und Nebenbilder er-
reicht: Die zentrale Szene wird durch die sie umgebenden Allegorien und my-
thologischen Referenzen in ihrer Aussage präzisiert, erweitert und zu einem um-
fassenden Panorama der guten Regierung zusammengefügt.48 

Max Emanuels unbestrittenes Interesse an Kunst liefert ihm zwar ein will-
kommenes Feld der kompensatorischen Inszenierung. Doch liegt die Kompensa-
tion womöglich stärker in der Heroisierung begründet, denn dieser Modus soll 
das politische Defizit überdecken. Den ‚Kunsthelden‘ braucht er nicht erst als 
Äquivalent zum Kriegshelden zu etablieren. Vielmehr liegt die Ambition darin, 
die Heroisierungsmechanismen überhaupt für seine eigene Repräsentation in 
Anspruch zu nehmen. 

 
 

                                                                                          
46 Bauer-Wild 1989, S. 290. 
47 Graf 2002, S. 79. Interessanterweise wurde das zweite Sommerzimmer, das adelige Tugen-

den wie Ratio, Milde und Gerechtigkeit im Bildprogramm veranschaulicht, zur Gemälde-
galerie gewählt und nicht das dritte Sommerzimmer, das thematisch mit Freigebigkeit und 
Magnifizenz stattdessen durch Prunktische und Spiegel dem herrschaftlichen Selbstver-
ständnis entsprach. 

48 Dieses bildliche Verfahren, durch ergänzende Nebenbilder Ähnlichkeiten, Vergleiche und 
Analogien zum Hauptthema herzustellen, entspricht der rhetorischen Figur der collatio, die 
bereits die antiken Rhetoriker Cicero und Quintilian empfehlen. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-79 - am 13.01.2026, 10:22:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783956503474-79 - am 13.01.2026, 10:22:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	3.1.  Der Körper des Helden und seine Einkleidung
	3.2.  Max Emanuel von Bayern: Kunst statt Krieg? – Möglichkeiten der Heldenbilder

