Rezensionen

by the German participants and a number of non-Indig-
enous West Coast based curators and specialists, but no
contributions or commentary from the artists and commu-
nity members involved in the project. This is especially
problematic considering Konig’s stated goal “to incorpo-
rate the voices of First Nation cultural experts and art-
ists” in the rebuilt Humboldt-Forum (13). Tellingly, the
book’s “Introduction” thanks numerous participants but
no one from the source communities. The stark realities
of German methodologies and the economic limitations
of working at a distance are underlined by Andreas Etges
who says that the “majority of the curators will not come
from the source communities, and the respective exhibi-
tions cannot be curated in close cooperation” with those
communities (8). Some issues, raised in essays like Duf-
fek’s, such as contested ground and institutional presence
on unceded territory are not relevant to these far-flung
collections, but queries on the function of cultural collec-
tions, the effect of the ethnographic gaze, and the conse-
quences of terminology (such as traditional vs. modern or
a move to “canonical” and “non-canonical,” as posed by
Jonaitis on p. 175) are essential as European museums re-
think their collections access, storage, databases, and ex-
hibits in light of the needs and priorities of the communi-
ties whose history is in their care.

There are both remarkable contrasts and some com-
mon ground between the European perspectives and the
Northwest Coast-based contributors. Echoed throughout
the essays is Black’s assertion that “the museum record
can be a platform on which ancestral knowledge builds
links between past and present hereditary owners, and
past and present meanings” (140). But certain statements
stand out as insensitive to current language or terminol-
ogy. For instance, Konig’s use of the word “potlatch” to
describe an exhibit celebration in Dresden in 2011 is a
reductive gloss on the function of a potlatch in tying fam-
ily rights and privileges to territory (17) and this reduc-
tion is underlined in a footnote defining “potlaches” as
simply “celebrations in which presents were distributed”
(25). The exhibits planned for the Humboldt-Forum are
presented as being exempt from the complexities of mate-
rial collected under colonial auspices since Germany has
“a colonial past, but none in which North America was
involved” (8). This is especially troubling since Museum
Island, the home of the Humboldt-Forum seems in many
ways a tribute to colonization.

What is now a basic starting point of curation — com-
munity consultation, and the less-common but growing
case of shared curatorial authority — is only just begin-
ning in Europe (see C. Krmpotich and L. Peers, This Is
Our Life. Haida Material Heritage and Changing Museum
Practice. Vancouver 2013). Tina Briiderlin, who trained
in Germany but spent two years at the American Muse-
um of Natural History, notes that working with source
communities “[is] not yet established within the curatori-
al practice in Europe” (99). Conversations with members
of source communities changed her perspective on how
a history could be written — that an understanding of the
collection, and its potentials, had to include perspectives
of current communities and their understanding of “ma-

Anthropos 111.2016

251

terial culture, notions of heritage, time, space and mem-
ory” (98). Her community visits drove home the lessons
on the relationships that stay in place between people and
objects, despite the time and distance of their separation.
The volume as a whole attests to the power and im-
portance of historical collections to communities of origin
as well as to contemporary artists and museums. It also
shows the great distance both geographically and in meth-
odology between Europe and the Northwest Coast. This
is not necessarily a detriment to the volume as it outlines
the learning process for museums with cultural collec-
tions, the essential guidance needed from the communi-
ties whose collections they hold, and points to current and
future directions in best practices for curation and exhibi-

tions based on relationships and respect.
Kathryn Bunn-Marcuse

Fabietti, Ugo E.M.: Materia sacra. Corpi, oggetti,
immagini, feticci nella pratica religiosa. Milano: Raffael-
lo Cortina, 2014. 306 pp. ISBN 978-88-6030-717-0. Prez-
zo: €29.00

“Wir suchen iiberall das Unbedingte und finden doch
nur Dinge”, steht bei Novalis. Das ist an sich natiirlich
noch keine Religionstheorie, aber verbunden mit der hier
durch Ugo Fabietti ventilierten Uberzeugung von Clifford
Geertz, dass, wer wissen will, erst einmal glauben muss,
lasst sich immerhin die Unableitbarkeit des Religiosen
und damit sein enger Bezug zum Vorfindlichen: zu den
Dingen, zur Materie schlussfolgern. Im zweiten Kapitel
des vorliegenden Buches bereitet der Autor die Legitimi-
tdt der Autoritdt Agamemnons auf, der in einem Gerichts-
prozess seine Unschuld beweisen muss und dies durch die
Worte tut: “Wenn ich die Unwahrheit sage, soll mich der
Blitz treffen”. Die Zusammenziehung der gottlichen mit
der menschlichen Autoritit erfolgt dabei tiber das mythi-
sche Zepter, das er in Hidnden hilt. Dem gottlichen Ur-
sprung dieses Zepters gilt der Glaube, und wegen dieses
Glaubens kann Agamemnon eine unmittelbare Entschei-
dungssituation herbeirufen. Fabietti erinnert daran, dass
religiose Rede, (religiose) Autoritét und heilige Dinge in-
trikat miteinander verbunden sind und die Rede ohne ein
materielles Substrat haltlos wiirde.

Es ist Fabiettis Anliegen, in einer Art Lehrbuch dem
Gegenstindlichen in den Religionen Gewicht zu verschaf-
fen — auch wenn der Begriff der “materia” dem des aus
ihm erst zu formenden Dinges vorausgeht. Dies gelingt
ihm zum Teil. Wie man es von einem durch die italieni-
sche Ficherkultur umfassend gebildeten Religionsanthro-
pologen erwarten darf, geht es fiir Fabietti nicht ohne
Reflektion auf den Religionsbegriff (dessen historische
Semantik hinsichtlich von “Lesen” und “Binden”, mit al-
len daraus folgenden eurozentrischen Konstruktionen der
“anderen” Religionen und eines generdsen Scheinpluralis-
mus klar und deutlich herausgearbeitet wird), und es geht
fiir eine vorgeblich vorurteilsbefreite Religionswissen-
schaft schon gar nicht ohne Phdnomenologie. Merleau-
Pontys Argumentation, wonach dem Menschen anhand
seiner Leiblichkeit seine eigene Alteritét (und die Vermitt-
lungskraft dieser Alteritiit: die eine Hand, die die andere

1P 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:42:18.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-251

252

beriihrt) eingeschrieben ist, miindet eher unterschwellig in
die Idee von Religion als Feld einer Selbsterkundung des
konstitutionell auf Transzendenz angelegten Menschen,
der sich in seinem Transzendenzverhalten mit anderen
vermitteln muss. Insofern als wir uns “materiell” oder
besser “vorfindlich” wahrnehmen, und uns somit die In-
teraktion mit uns selbst und mit anderen stets dann, wenn
wir sie uns am besten “auslegen”, entzogen ist, sind Din-
ge die pradestinierten Tréager des Heiligen als des “ganz
Anderen” (Lacan), als des ganz Nahen. Nirgendwo sonst
wird diese Ambivalenz erfahrbarer und nirgendwo sonst
gibt es vergleichbare Epiphanien. Ohne dies jedes Mal
herausstreichen zu miissen, bleibt Fabietti dieser phino-
menologischen Spur treu, die in den Mittelpunkt der Ar-
gumentation die unhintergehbare Leiblichkeit riickt, die
das Scharnier bildet zwischen Materialitdt und Diskurs.

Symptomatisch wird diese Scharnierfunktion in ei-
ner sehr dichten Ausfithrung zum religiosen Status von
Selbstmordattentitern. Dafiir zitiert Fabietti Strenskis
Darlegung “Why Politics Can’t Be Freed from Religion”
(New York 2010), wonach hier zwei Logiken gleichzei-
tig aktiviert wiirden — die der Sakralisierung und die der
Gabe. Die rituelle Vorbereitung des Selbstmordattenté-
ters, sein Fasten, sein Beten, seine Lektiire. bestimmten
ihn zum “konsakrierten Leben”, aus dem sich seine Auto-
ritdt speisen werde, wihrend sein Selbstopfer eine “Ver-
mehrung durch Verminderung” bewirke und sich zunéchst
an die Mitglieder der eigenen Gemeinschaft richte: die-
ser hat sein “konsakriertes” Leben gegeben, es besteht
nunmehr eine Pflicht etwas zuriickzuerstatten — vor allem
es in seiner Selbstlosigkeit anzuerkennen. Wie bei ande-
ren Techniken des religiosen Diskurses wird laut Fabietti
auch hier vor allem Autoritit etabliert, und dies geschieht
zwischen den Religionsangehorigen selbst, als eine Wei-
se der Zuschreibung, die nicht zuletzt anderweitig arbitrir
anmutende politische Biindnisse als existenzielle, mit-
hin als religiose ausgibt (Fabietti scheint vor allem eine
irgendwie aus eigenem Recht erfolgende Autorisierung
als Proprium von Religionen anzunehmen; sie wird von
ihm indes nicht von dsthetischen Praktiken unterschie-
den, die genau dasselbe vorgeben — iiberzeugender wire
deshalb eine Darstellung von Liminalitéit als Machtquelle
gewesen, die gerade den Akt einer unvordenklichen, ei-
nem Wagnis gleichkommenden Autorisierung fixiert). Es
ist Fabiettis Uberzeugung, dass der hochste Zurechnungs-
punkt der Religion, insofern sie ein soziales Faktum ist,
der Korper ist, der zugleich ein “natural symbol” (Mary
Douglas) der Gesellschaft darstellt. Religion ist damit im-
mer schon Teil der Biopolitik, zugleich das, was Biopoli-
tik iiberhaupt erméglicht. Im Fall der Selbstmordatten-
titer — aber nicht nur nur dort — bereitet der Umweg iiber
das Andere der Gesellschaft (die Initiation, die Konsa-
kration) den fremden Korper als den eigenen auf, weil
die Gesellschaft selbst sich im Anderen — in ihren Erfah-
rungen der Liminalitét, ihren Verwiistungen, ihrem Ur-
sprungsmythos — gegriindet sieht. Der durch die geziinde-
te Bombe ganz und gar enteignete Korper wird dann zur
Verkorperung der Gesellschaft selbst.

Der phidnomenologische (von Merleau-Ponty analy-
sierte) Korper kommt mit den sozialen Korperschaften

Rezensionen

hinsichtlich seiner Inkomplettheit iiberein. Der Korper
bleibt der Ort, an dem die “Anthropogenese” (Francesco
Remotti) augenfillig werden muss. Aus diesem Grund ist
er Gegenstand einer Disziplinierung, die das kosmologi-
sche Vorverstindnis sinnenhaft werden ldsst. Der Korper
ist allezeit gefdhrdet, und er gefihrdet den, dessen Die-
ner er eigentlich sein soll (und zeigt somit laut Augusti-
nus dem Geist, dass beide einem hoheren Herrn gehor-
chen miissen). Die Anthropogenese muss durch die in
zwei gelehrten Kapiteln aufbereiteten Felder von “Vio-
lenza” (Gewalt) und “Sacrificio” (Opfer) hindurch — ange-
sichts seiner Gewihrsménner ist Fabietti tiberzeugt, dass
“Gewalt in den Religionen ... konstitutiv” sei (90f.): Sei
es in der Zelebration des Blutes als Ausdruck einer zur
sogenannten Totem- oder Jagergesellschaft verbundenen
Menschengruppe (wobei angesichts des getoteten Tie-
res oder anhand der “Blutreliquie” die Ambivalenz von
Totungshemmung und -notwendigkeit geformt werde,
die der Mensch als innerhalb seiner Art selten aggressi-
ves Wesen erfahre, vgl. Konrad Lorenz und Walter Bur-
kert), sei es als Erinnerung an das Opfer des Uberlebens,
das den Wechsel vom Gejagten zum Jiger ermoglichte
(in den evolutionistischen Theorien von Ehrenreich und
Eliade), oder in der Kontemplation des Opfers, das den
Kreislauf der Gewalt unterbrechen soll (in René Girards
Apologie des Christentums). “Gewalt”, meint der Autor,
gehore zur Religion auch dort, wo diese wie von Maurice
Bloch als Dispositiv zur Affirmation des Kontinuierlichen
im Leben verstanden wird, eine Kontinuitit, die einerseits
den hermeneutischen Horizont bildet (in der Kosmologie,
z.B. der Wiederkehr der Lebenden aus dem Reich der
Toten), andererseits hergestellt werden muss — und das
heif3t, der Unterbrechung und Wiedereingliederung be-
darf, die durch Rituale geleistet werden. Die Kontinuitét
erfordert den Eintritt in die “andere Welt”, indem die In-
itianden in “dieser Welt” sterben, und macht sich gewalt-
sam geltend, sobald die nunmehr Initiierten zurtickkeh-
ren und ihre Identitdt — z. B. mit einem bestimmten Tier
— nicht mehr iiber ihr Erleiden, sondern ihr Einverleiben
ausdriicken. Fabietti geht hier auf Blochs Uberlegungen
zur “rebouncing violence” in der dritten Phase eines In-
itiationsritus der Orokaiva ein, allerdings dekontextuali-
siert er ihre Funktion fiir einen durch den Passagenritus
ausgedriickten Statuswechsel, wodurch diese Form der
Gewalt eben nicht sozialanthropologisch, sondern onto-
logisch — fiir “Religion” als Opfergeschehen — und evo-
lutionistisch — auf dem Weg vom Kult zur Kultur — lesbar
wird. Deren je nach ritueller Lebendigkeit als “Reserven”
oder “survivals” zu klassifizierende Zeugnisse lassen sich
dann in den Reliquienkammern unserer Kirchen oder am
Grab des Unbekannten Soldaten finden.

Damit ist nun ein grundsitzliches Problem angeris-
sen, dass dieses Buch wie auch andere betrifft, die sich
fur die Materialitdt und den Stoff des religiosen Lebens
interessieren. Dass der Religionsbegriff in einem solchen
diachronen und synchronen Panorama unscharf bleiben
muss, versteht sich von selbst. Dass man stattdessen eine
Art von Familiendhnlichkeiten zwischen bestimmten kul-
turellen Praktiken aufstellen muss, die etwa in einer Fami-
liendhnlichkeit ihrer Begriindungen (oder deren Abwesen-

Anthropos 111.2016

1P 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:42:18.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-251

Rezensionen

heit), oder in einer Irreduzibilitit auf andere Quellen von
Macht und Prestige bestehen (dann aber moglicherweise
nur zu einer Theorie von Liminalitit, nicht aber von “Re-
ligion” als ihrer Gestaltung fithren wiirden), scheint da-
bei notwendig. Ein Problem aber ist, dass unter der Hand
der eurozentrische Begriff von Religion durch die Klassi-
ker-Referate (von Frazer bis Agamben) wieder eingefiihrt
und aufgrund der Verfahrenslogik selbst dort, wo Kriti-
ker zu Wort kommen, normativiert wird. Anders miisste
die Studie tatsdchlich von den Dingen, vom Materiellen,
ausgehen. Dies wiirde dann aber eben nicht einen Zugang
iiber “Religion” implizieren, sondern vielmehr iiber jene
Praktiken, durch die Heilkraft oder das, was Hocart ein-
mal “Lebenskraft” genannt hat, in verschiedenen Kultu-
ren angeeignet oder zirkuliert wird. Damit sei keineswegs
behauptet, dass man geldufigen Aporien komparativer Be-
trachtung ganz entkommt, bei denen ein heuristischer An-
satz dazu fiihrt, alles mit allem zu vergleichen, wéihrend
ein typologischer Ansatz hiufig mit Typologien operiert,
die nur wenig mit lokalen Auspridgungen und sozialer
Praxis vor Ort zu tun haben. Dennoch scheint der Weg
iber Konzepte, wie etwa den “Segen”, die rituelle Pra-
xis, soziale Bewegung und Personen- bzw. Bildkult zu
vereinen, vielversprechender, weil hier die Materialitit
von Religion nicht das evolutionistische Problem einer
idealiter vergeistigten Ambivalenz der “Anthropogenese”
bezeichnet, sondern die medialen Bedingungen von Re-
ligion bzw. Religion als Medium, das einige seiner Be-
dingungen hervorhebt als auch andere zum Verschwinden
bringt, durchsichtig gemacht werden konnen.

Ulrich van Loyen

Fernando, Mayanthi L.: The Republic Unsettled.
Muslim French and the Contradictions of Secularism.
Durham: Duke University Press, 2014. 313p. ISBN 978-
0-8223-5748-3. Price: £ 16.99

Mayanthi Fernando’s “The Republic Unsettled. Mus-
lim French and the Contradictions of Secularism” is a
kind of dual ethnography. On the one hand, it is an em-
pirically rich ethnography of those she refers to as “Mus-
lim French.” A purposefully awkward moniker to reflect
the awkward fit of Muslim French in dominant national
narratives, this category includes “women and men com-
mitted to practicing Islam as French citizens and to prac-
ticing French citizenship as pious Muslims” (13). On the
other hand, “The Republic Unsettled” is an ethnography
of secularism and the contested notion of Frenchness.
Fernando interrogates dominant French political narra-
tives by studying them obliquely, looking at their force-
ful enactment on the Muslim French who resist, question,
and reimagine the limits of the Republic. The result is a
masterful analysis of the inconsistencies and tensions that
live at the heart of secularism and dominant articulations
of French national identity.

Moreover, Fernando’s anthropological approach —
open-ended interviews, the inclusion of gripping and
deeply meaningful field notes, even direct participation
in public French education and Muslim French organi-
zational life — anchors sometimes slippery postmodern

Anthropos 111.2016

253

discussions about neoliberalism and governmentality in
the concrete predicament of Muslim French in today’s
France. The result is a happy marriage of generalizable
conclusions about secularism and context-specific thick
description of contestation over the meaning of French-
ness.

Drawing on critics of secularism like Hussein Agrama
and Talal Asad, Fernando focuses on tensions within the
logic of secularism. It is grounded in bounded under-
standings of the nature of religion that are derived from
the Christian experience and the particular history of Eu-
rope; it claims to sweep religion from a public sphere that
has supposedly been severed from the private, but it ac-
tually aims to identify religion and regulate the behav-
ior of its practitioners in both public and private; and far
from limiting state power, secularism actually enhances
the governing power of the state.

Chapter one introduces the reader to the Muslim
French. Fernando observes that Muslim French are “self-
confident” in their claims to Frenchness and their belief
that it is possible to be both French and Muslim (53).
Chapter two examines Muslim French claims for “indif-
ference” and offers a critique of the politics of recogni-
tion: according to Fernando, it continually reproduces an
insider/outsider dichotomy. Fernando writes that “the pol-
ity envisaged by many Muslim French refuses any stable,
essential, or unified political formations ... they imagine
France as a future-oriented space where politics is the do-
main of the unpredictable” (98 f.). This is not the politics
of Rawlsian overlapping consensus, but of an Arendtian
embrace of creating anew.

Chapter three traces state efforts to simultaneously be
open to difference and to “Frenchify” Islam. Fernando
powerfully demonstrates that there is a politics of recog-
nition at the heart of secularism, but such recognition is
often for the purposes of regulation. What is more, Fer-
nando suggests that attempts to recognize difference with-
in secular societies may merely serve the majority’s desire
to be recognized as good, tolerant liberals.

Chapter four interrogates Muslim French understand-
ings of freedom and autonomy, which involve “turning
obligation into desire through self-discipline” (158). Pro-
ductively drawing on the trope of legibility, Fernando
notes that this is a vision of freedom and autonomy that
literally cannot be read within European human rights
law, which imagines freedom and autonomy as the prod-
ucts of purely voluntary association by atomized individ-
uals. After identifying how these narratives clash, she then
deconstructs the European legal narrative: highlighting
the disciplinary edge within Durkheim and Locke (and
Rousseau, who is explored to a lesser extent), Fernando
observes that “These parallels make the common secular-
republican critique of Muslim French piety — the critique
of submission to normative authority — somewhat con-
founding” (178). Of course, we should not be complete-
ly confounded: foundational ideas profoundly shape the
parameters of debate, but we must always attend to how
they are interpreted, reworked, and selectively remem-
bered in order to endorse contemporary political values
and projects.

1P 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:42:18.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-251

