
Rezensionen

Anthropos  111.2016

251

by the German participants and a number of non-Indig-
enous West Coast based curators and specialists, but no  
contributions or commentary from the artists and commu-
nity members involved in the project. This is especially 
problematic considering König’s stated goal “to incorpo-
rate the voices of First Nation cultural experts and art
ists” in the rebuilt Humboldt-Forum (13). Tellingly, the 
book’s “Introduction” thanks numerous participants but 
no one from the source communities. The stark realities 
of German methodologies and the economic limitations 
of working at a distance are underlined by Andreas Etges 
who says that the “majority of the curators will not come 
from the source communities, and the respective exhibi-
tions cannot be curated in close cooperation” with those 
communities (8). Some issues, raised in essays like Duf-
fek’s, such as contested ground and institutional presence 
on unceded territory are not relevant to these far-flung 
collections, but queries on the function of cultural collec-
tions, the effect of the ethnographic gaze, and the conse-
quences of terminology (such as traditional vs. modern or 
a move to “canonical” and “non-canonical,” as posed by 
Jonaitis on p. 175) are essential as European museums re-
think their collections access, storage, databases, and ex-
hibits in light of the needs and priorities of the communi-
ties whose history is in their care.

There are both remarkable contrasts and some com-
mon ground between the European perspectives and the 
Northwest Coast-based contributors. Echoed throughout 
the essays is Black’s assertion that “the museum record 
can be a platform on which ancestral knowledge builds 
links between past and present hereditary owners, and 
past and present meanings” (140). But certain statements 
stand out as insensitive to current language or terminol-
ogy. For instance, König’s use of the word “potlatch” to 
describe an exhibit celebration in Dresden in 2011 is a 
reductive gloss on the function of a potlatch in tying fam-
ily rights and privileges to territory (17) and this reduc-
tion is underlined in a footnote defining “potlaches” as 
simply “celebrations in which presents were distributed” 
(25). The exhibits planned for the Humboldt-Forum are 
presented as being exempt from the complexities of mate-
rial collected under colonial auspices since Germany has 
“a colonial past, but none in which North America was 
involved” (8). This is especially troubling since Museum 
Island, the home of the Humboldt-Forum seems in many 
ways a tribute to colonization.

What is now a basic starting point of curation – com-
munity consultation, and the less-common but growing 
case of shared curatorial authority – is only just begin-
ning in Europe (see C. Krmpotich and L. Peers, This Is 
Our Life. Haida Material Heritage and Changing Museum 
Practice. Vancouver 2013). Tina Brüderlin, who trained 
in Germany but spent two years at the American Muse-
um of Natural History, notes that working with source 
communities “[is] not yet established within the curatori-
al practice in Europe” (99). Conversations with members 
of source communities changed her perspective on how 
a history could be written – that an understanding of the 
collection, and its potentials, had to include perspectives 
of current communities and their understanding of “ma-

terial culture, notions of heritage, time, space and mem-
ory” (98). Her community visits drove home the lessons 
on the relationships that stay in place between people and 
objects, despite the time and distance of their separation.

The volume as a whole attests to the power and im-
portance of historical collections to communities of origin 
as well as to contemporary artists and museums. It also 
shows the great distance both geographically and in meth-
odology between Europe and the Northwest Coast. This 
is not necessarily a detriment to the volume as it outlines 
the learning process for museums with cultural collec-
tions, the essential guidance needed from the communi-
ties whose collections they hold, and points to current and 
future directions in best practices for curation and exhibi-
tions based on relationships and respect.

Kathryn Bunn-Marcuse

Fabietti, Ugo E. M.: Materia sacra. Corpi, oggetti, 
immagini, feticci nella pratica religiosa. Milano: Raffael-
lo Cortina, 2014. 306 pp. ISBN 978-88-6030-717-0. Prez-
zo: € 29.00

“Wir suchen überall das Unbedingte und finden doch 
nur Dinge”, steht bei Novalis. Das ist an sich natürlich 
noch keine Religionstheorie, aber verbunden mit der hier 
durch Ugo Fabietti ventilierten Überzeugung von Clifford 
Geertz, dass, wer wissen will, erst einmal glauben muss, 
lässt sich immerhin die Unableitbarkeit des Religiösen 
und damit sein enger Bezug zum Vorfindlichen: zu den 
Dingen, zur Materie schlussfolgern. Im zweiten Kapitel 
des vorliegenden Buches bereitet der Autor die Legitimi-
tät der Autorität Agamemnons auf, der in einem Gerichts-
prozess seine Unschuld beweisen muss und dies durch die 
Worte tut: “Wenn ich die Unwahrheit sage, soll mich der 
Blitz treffen”. Die Zusammenziehung der göttlichen mit 
der menschlichen Autorität erfolgt dabei über das mythi-
sche Zepter, das er in Händen hält. Dem göttlichen Ur-
sprung dieses Zepters gilt der Glaube, und wegen dieses 
Glaubens kann Agamemnon eine unmittelbare Entschei-
dungssituation herbeirufen. Fabietti erinnert daran, dass 
religiöse Rede, (religiöse) Autorität und heilige Dinge in-
trikat miteinander verbunden sind und die Rede ohne ein 
materielles Substrat haltlos würde. 

Es ist Fabiettis Anliegen, in einer Art Lehrbuch dem 
Gegenständlichen in den Religionen Gewicht zu verschaf-
fen – auch wenn der Begriff der “materia” dem des aus 
ihm erst zu formenden Dinges vorausgeht. Dies gelingt 
ihm zum Teil. Wie man es von einem durch die italieni-
sche Fächerkultur umfassend gebildeten Religionsanthro-
pologen erwarten darf, geht es für Fabietti nicht ohne 
Reflektion auf den Religionsbegriff (dessen historische 
Semantik hinsichtlich von “Lesen” und “Binden”, mit al-
len daraus folgenden eurozentrischen Konstruktionen der 
“anderen” Religionen und eines generösen Scheinpluralis-
mus klar und deutlich herausgearbeitet wird), und es geht 
für eine vorgeblich vorurteilsbefreite Religionswissen-
schaft schon gar nicht ohne Phänomenologie. Merleau-
Pontys Argumentation, wonach dem Menschen anhand 
seiner Leiblichkeit seine eigene Alterität (und die Vermitt-
lungskraft dieser Alterität: die eine Hand, die die andere 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-251 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:42:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-251


252 Rezensionen

Anthropos  111.2016

berührt) eingeschrieben ist, mündet eher unterschwellig in 
die Idee von Religion als Feld einer Selbsterkundung des 
konstitutionell auf Transzendenz angelegten Menschen, 
der sich in seinem Transzendenzverhalten mit anderen 
vermitteln muss. Insofern als wir uns “materiell” oder 
besser “vorfindlich” wahrnehmen, und uns somit die In-
teraktion mit uns selbst und mit anderen stets dann, wenn 
wir sie uns am besten “auslegen”, entzogen ist, sind Din-
ge die prädestinierten Träger des Heiligen als des “ganz 
Anderen” (Lacan), als des ganz Nahen. Nirgendwo sonst 
wird diese Ambivalenz erfahrbarer und nirgendwo sonst 
gibt es vergleichbare Epiphanien. Ohne dies jedes Mal 
herausstreichen zu müssen, bleibt Fabietti dieser phäno-
menologischen Spur treu, die in den Mittelpunkt der Ar-
gumentation die unhintergehbare Leiblichkeit rückt, die 
das Scharnier bildet zwischen Materialität und Diskurs. 

Symptomatisch wird diese Scharnierfunktion in ei-
ner sehr dichten Ausführung zum religiösen Status von 
Selbstmordattentätern. Dafür zitiert Fabietti Strenskis 
Darlegung “Why Politics Can’t Be Freed from Religion” 
(New York 2010), wonach hier zwei Logiken gleichzei-
tig aktiviert würden – die der Sakralisierung und die der 
Gabe. Die rituelle Vorbereitung des Selbstmordattentä-
ters, sein Fasten, sein Beten, seine Lektüre. bestimmten 
ihn zum “konsakrierten Leben”, aus dem sich seine Auto-
rität speisen werde, während sein Selbstopfer eine “Ver-
mehrung durch Verminderung” bewirke und sich zunächst 
an die Mitglieder der eigenen Gemeinschaft richte: die-
ser hat sein “konsakriertes” Leben gegeben, es besteht 
nunmehr eine Pflicht etwas zurückzuerstatten – vor allem 
es in seiner Selbstlosigkeit anzuerkennen. Wie bei ande-
ren Techniken des religiösen Diskurses wird laut Fabietti 
auch hier vor allem Autorität etabliert, und dies geschieht 
zwischen den Religionsangehörigen selbst, als eine Wei-
se der Zuschreibung, die nicht zuletzt anderweitig arbiträr 
anmutende politische Bündnisse als existenzielle, mit-
hin als religiöse ausgibt (Fabietti scheint vor allem eine 
irgendwie aus eigenem Recht erfolgende Autorisierung 
als Proprium von Religionen anzunehmen; sie wird von 
ihm indes nicht von ästhetischen Praktiken unterschie-
den, die genau dasselbe vorgeben – überzeugender wäre 
deshalb eine Darstellung von Liminalität als Machtquelle 
gewesen, die gerade den Akt einer unvordenklichen, ei-
nem Wagnis gleichkommenden Autorisierung fixiert). Es 
ist Fabiettis Überzeugung, dass der höchste Zurechnungs-
punkt der Religion, insofern sie ein soziales Faktum ist, 
der Körper ist, der zugleich ein “natural symbol” (Mary 
Douglas) der Gesellschaft darstellt. Religion ist damit im-
mer schon Teil der Biopolitik, zugleich das, was Biopoli
tik überhaupt ermöglicht. Im Fall der Selbstmordatten
täter – aber nicht nur nur dort – bereitet der Umweg über 
das Andere der Gesellschaft (die Initiation, die Konsa-
kration) den fremden Körper als den eigenen auf, weil 
die Gesellschaft selbst sich im Anderen – in ihren Erfah-
rungen der Liminalität, ihren Verwüstungen, ihrem Ur-
sprungsmythos – gegründet sieht. Der durch die gezünde-
te Bombe ganz und gar enteignete Körper wird dann zur 
Verkörperung der Gesellschaft selbst. 

Der phänomenologische (von Merleau-Ponty analy-
sierte) Körper kommt mit den sozialen Körperschaften 

hinsichtlich seiner Inkomplettheit überein. Der Körper 
bleibt der Ort, an dem die “Anthropogenese” (Francesco 
Remotti) augenfällig werden muss. Aus diesem Grund ist 
er Gegenstand einer Disziplinierung, die das kosmologi-
sche Vorverständnis sinnenhaft werden lässt. Der Körper 
ist allezeit gefährdet, und er gefährdet den, dessen Die-
ner er eigentlich sein soll (und zeigt somit laut Augusti-
nus dem Geist, dass beide einem höheren Herrn gehor-
chen müssen). Die Anthropogenese muss durch die in 
zwei gelehrten Kapiteln aufbereiteten Felder von “Vio-
lenza” (Gewalt) und “Sacrificio” (Opfer) hindurch – ange-
sichts seiner Gewährsmänner ist Fabietti überzeugt, dass 
“Gewalt in den Religionen … konstitutiv” sei (90 f.): Sei 
es in der Zelebration des Blutes als Ausdruck einer zur 
sogenannten Totem- oder Jägergesellschaft verbundenen 
Menschengruppe (wobei angesichts des getöteten Tie-
res oder anhand der “Blutreliquie” die Ambivalenz von 
Tötungshemmung und -notwendigkeit geformt werde, 
die der Mensch als innerhalb seiner Art selten aggressi-
ves Wesen erfahre, vgl. Konrad Lorenz und Walter Bur-
kert), sei es als Erinnerung an das Opfer des Überlebens, 
das den Wechsel vom Gejagten zum Jäger ermöglichte 
(in den evolutionistischen Theorien von Ehrenreich und 
Eliade), oder in der Kontemplation des Opfers, das den 
Kreislauf der Gewalt unterbrechen soll (in René Girards 
Apologie des Christentums). “Gewalt”, meint der Autor, 
gehöre zur Religion auch dort, wo diese wie von Maurice 
Bloch als Dispositiv zur Affirmation des Kontinuierlichen 
im Leben verstanden wird, eine Kontinuität, die einerseits 
den hermeneutischen Horizont bildet (in der Kosmologie, 
z. B. der Wiederkehr der Lebenden aus dem Reich der 
Toten), andererseits hergestellt werden muss – und das 
heißt, der Unterbrechung und Wiedereingliederung be-
darf, die durch Rituale geleistet werden. Die Kontinuität 
erfordert den Eintritt in die “andere Welt”, indem die In-
itianden in “dieser Welt” sterben, und macht sich gewalt-
sam geltend, sobald die nunmehr Initiierten zurückkeh-
ren und ihre Identität – z. B. mit einem bestimmten Tier 
– nicht mehr über ihr Erleiden, sondern ihr Einverleiben 
ausdrücken. Fabietti geht hier auf Blochs Überlegungen 
zur “rebouncing violence” in der dritten Phase eines In-
itiationsritus der Orokaiva ein, allerdings dekontextuali-
siert er ihre Funktion für einen durch den Passagenritus 
ausgedrückten Statuswechsel, wodurch diese Form der 
Gewalt eben nicht sozialanthropologisch, sondern onto-
logisch – für “Religion” als Opfergeschehen – und evo-
lutionistisch – auf dem Weg vom Kult zur Kultur – lesbar 
wird. Deren je nach ritueller Lebendigkeit als “Reserven” 
oder “survivals” zu klassifizierende Zeugnisse lassen sich 
dann in den Reliquienkammern unserer Kirchen oder am 
Grab des Unbekannten Soldaten finden.

Damit ist nun ein grundsätzliches Problem angeris-
sen, dass dieses Buch wie auch andere betrifft, die sich 
für die Materialität und den Stoff des religiösen Lebens 
interessieren. Dass der Religionsbegriff in einem solchen 
diachronen und synchronen Panorama unscharf bleiben 
muss, versteht sich von selbst. Dass man stattdessen eine 
Art von Familienähnlichkeiten zwischen bestimmten kul-
turellen Praktiken aufstellen muss, die etwa in einer Fami-
lienähnlichkeit ihrer Begründungen (oder deren Abwesen-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-251 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:42:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-251


Rezensionen

Anthropos  111.2016

253

heit), oder in einer Irreduzibilität auf andere Quellen von 
Macht und Prestige bestehen (dann aber möglicherweise 
nur zu einer Theorie von Liminalität, nicht aber von “Re-
ligion” als ihrer Gestaltung führen würden), scheint da-
bei notwendig. Ein Problem aber ist, dass unter der Hand 
der eurozentrische Begriff von Religion durch die Klassi-
ker-Referate (von Frazer bis Agamben) wieder eingeführt 
und aufgrund der Verfahrenslogik selbst dort, wo Kriti-
ker zu Wort kommen, normativiert wird. Anders müsste 
die Studie tatsächlich von den Dingen, vom Materiellen, 
ausgehen. Dies würde dann aber eben nicht einen Zugang 
über “Religion” implizieren, sondern vielmehr über jene 
Praktiken, durch die Heilkraft oder das, was Hocart ein-
mal “Lebenskraft” genannt hat, in verschiedenen Kultu-
ren angeeignet oder zirkuliert wird. Damit sei keineswegs 
behauptet, dass man geläufigen Aporien komparativer Be-
trachtung ganz entkommt, bei denen ein heuristischer An-
satz dazu führt, alles mit allem zu vergleichen, während 
ein typologischer Ansatz häufig mit Typologien operiert, 
die nur wenig mit lokalen Ausprägungen und sozialer 
Praxis vor Ort zu tun haben. Dennoch scheint der Weg 
über Konzepte, wie etwa den “Segen”, die rituelle Pra-
xis, soziale Bewegung und Personen- bzw. Bildkult zu 
vereinen, vielversprechender, weil hier die Materialität 
von Religion nicht das evolutionistische Problem einer 
idealiter vergeistigten Ambivalenz der “Anthropogenese” 
bezeichnet, sondern die medialen Bedingungen von Re-
ligion bzw. Religion als Medium, das einige seiner Be-
dingungen hervorhebt als auch andere zum Verschwinden 
bringt, durchsichtig gemacht werden können. 

Ulrich van Loyen

Fernando, Mayanthi L.: The Republic Unsettled. 
Muslim French and the Contradictions of Secularism. 
Durham: Duke University Press, 2014. 313p. ISBN 978-
0-8223-5748-3. Price: £ 16.99

Mayanthi Fernando’s “The Republic Unsettled. Mus-
lim French and the Contradictions of Secularism” is a 
kind of dual ethnography. On the one hand, it is an em-
pirically rich ethnography of those she refers to as “Mus-
lim French.” A purposefully awkward moniker to reflect 
the awkward fit of Muslim French in dominant national 
narratives, this category includes “women and men com-
mitted to practicing Islam as French citizens and to prac-
ticing French citizenship as pious Muslims” (13). On the 
other hand, “The Republic Unsettled” is an ethnography 
of secularism and the contested notion of Frenchness. 
Fernando interrogates dominant French political narra-
tives by studying them obliquely, looking at their force-
ful enactment on the Muslim French who resist, question, 
and reimagine the limits of the Republic. The result is a 
masterful analysis of the inconsistencies and tensions that 
live at the heart of secularism and dominant articulations 
of French national identity.

Moreover, Fernando’s anthropological approach  – 
open-ended interviews, the inclusion of gripping and 
deeply meaningful field notes, even direct participation 
in public French education and Muslim French organi-
zational life – anchors sometimes slippery postmodern 

discussions about neoliberalism and governmentality in 
the concrete predicament of Muslim French in today’s 
France. The result is a happy marriage of generalizable 
conclusions about secularism and context-specific thick 
description of contestation over the meaning of French-
ness.

Drawing on critics of secularism like Hussein Agrama 
and Talal Asad, Fernando focuses on tensions within the 
logic of secularism. It is grounded in bounded under-
standings of the nature of religion that are derived from 
the Christian experience and the particular history of Eu-
rope; it claims to sweep religion from a public sphere that 
has supposedly been severed from the private, but it ac-
tually aims to identify religion and regulate the behav-
ior of its practitioners in both public and private; and far 
from limiting state power, secularism actually enhances 
the governing power of the state.

Chapter one introduces the reader to the Muslim 
French. Fernando observes that Muslim French are “self-
confident” in their claims to Frenchness and their belief 
that it is possible to be both French and Muslim (53). 
Chapter two examines Muslim French claims for “indif-
ference” and offers a critique of the politics of recogni-
tion: according to Fernando, it continually reproduces an 
insider/outsider dichotomy. Fernando writes that “the pol-
ity envisaged by many Muslim French refuses any stable, 
essential, or unified political formations … they imagine 
France as a future-oriented space where politics is the do-
main of the unpredictable” (98 f.). This is not the politics 
of Rawlsian overlapping consensus, but of an Arendtian 
embrace of creating anew.

Chapter three traces state efforts to simultaneously be 
open to difference and to “Frenchify” Islam. Fernando 
powerfully demonstrates that there is a politics of recog-
nition at the heart of secularism, but such recognition is 
often for the purposes of regulation. What is more, Fer-
nando suggests that attempts to recognize difference with-
in secular societies may merely serve the majority’s desire 
to be recognized as good, tolerant liberals.

Chapter four interrogates Muslim French understand-
ings of freedom and autonomy, which involve “turning 
obligation into desire through self-discipline” (158). Pro-
ductively drawing on the trope of legibility, Fernando 
notes that this is a vision of freedom and autonomy that 
literally cannot be read within European human rights 
law, which imagines freedom and autonomy as the prod-
ucts of purely voluntary association by atomized individ-
uals. After identifying how these narratives clash, she then 
deconstructs the European legal narrative: highlighting 
the disciplinary edge within Durkheim and Locke (and 
Rousseau, who is explored to a lesser extent), Fernando 
observes that “These parallels make the common secular-
republican critique of Muslim French piety – the critique 
of submission to normative authority – somewhat con-
founding” (178). Of course, we should not be complete-
ly confounded: foundational ideas profoundly shape the 
parameters of debate, but we must always attend to how 
they are interpreted, reworked, and selectively remem-
bered in order to endorse contemporary political values 
and projects.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-251 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:42:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-251

