
424

Nachwort

In der Dialektik der Aufklärung findet sich die folgenreiche Aussage: 
»Wie die Mythen schon Aufklärung vollziehen, so verstrickt Aufklärung 
mit jedem ihrer Schritte tiefer sich in Mythologie.«1 Folgenreich deshalb, 
weil die Autoren sich damit zumindest dem ersten Anschein nach gegen 
die Tradition des aufklärenden Denkens positionieren, das sein Selbst-
verständnis aus dem einfachen Gegensatz zum Mythos herleitete. Zwar 
verweisen auch die beiden Hauptvertreter der älteren Kritischen Theorie 
auf den unwahren und blutigen Charakter des mythischen Denkens und 
heben ausdrücklich hervor, »dass die Freiheit in der Gesellschaft vom 
aufklärenden Denken unabtrennbar ist«2. Allerdings – und darin liegt die 
provokante Absicht – ist die traditionelle Aufklärung ihrer Auffassung 
nach auch über sich selbst aufzuklären, da das Denken in einfachen Ge-
gensätzen den Blick für widersprüchliche Dynamiken und Zusammen-
hänge verstellt. Anstatt also das Wahre »in der Leerheit des Absoluten«3 
aufzuheben, sprechen sich die Autoren dafür aus, das Falsche zum Index 
seiner selbst sowie des Wahren zu nehmen.4 Folgt man dieser Denkfigur, 
so lässt sich das Falsche als solches bezeichnen, ohne dass ein positiver 
Begriff von Wahrheit erforderlich wäre. Adorno hat dies im Hinblick auf 
den Prozess der Aufklärung folgendermaßen zum Ausdruck gebracht:

»Was immer Aufklärung an Entzauberung vollbringt, will dem eige-
nen Sinn nach die Menschen vom Bann befreien; von dem der Dämo-
nen einst, heute von dem, welchen die menschlichen Verhältnisse über 
sie ausüben. Aufklärung, die das vergisst, desinteressiert es beim Bann 
belässt und sich in der Herstellung brauchbarer begrifflicher Appara-
turen erschöpft, sabotiert sich selbst (...). Im emphatischen Begriff der 
Wahrheit ist die richtige Einrichtung der Gesellschaft mitgedacht, so 
wenig sie auch als Zukunftsbild auszupinseln ist. Die reductio ad ho-
minem, die alle kritische Aufklärung inspiriert, hat zur Substanz jenen 
Menschen, der erst herzustellen wäre in einer ihrer selbst mächtigen Ge-
sellschaft. In der gegenwärtigen jedoch ist ihr einziger Index das gesell-
schaftliche Unwahre.«5

1	  	 Horkheimer/Adorno 1972, S. 18.
2	  	 Ebda., S. 3.
3	  	 Vgl. dazu Hegel 1999, S. 38.
4	  	 »Denn der Begriff Ideologie ist sinnvoll nur im Verhältnis zur Wahrheit 

oder Unwahrheit dessen, worauf er geht; von gesellschaftlich notwendi-
gem Schein kann einzig im Hinblick auf das gesprochen werden, was kein 
Schein wäre und was freilich im Schein seinen Index hat.« Adorno 1977 
a, S. 198.

5	  	 Adorno 1972 c, S. 565.

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424 - am 19.01.2026, 22:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


425

Demnach stehen sich Wahr und Falsch nicht unvermittelt gegenüber, 
sondern erst im Widerspruch mit sich selbst gibt sich das Falsche als sol-
ches zu erkennen. In diesem Sinne werden Widersprüche nicht etwa als 
fehlerhaft aufgefasst, sondern als Momente der Wahrheit begriffen, die 
– mit Hegel ausgedrückt – »aus der Unmittelbarkeit des substanziellen 
Lebens«6 herauszuarbeiten ist. Folgt man diesem Gedanken, so offen-
bart sich Wahrheit vorzugsweise in negativen Abgrenzungen und Wider-
sprüchen, die schon dem Alltagsbewusstsein anzeigen, dass »irgendetwas 
nicht stimmt«. Während das emphatische Denken an einem allgemei-
nen Verständnis von Wahrheit festhält, das der Wirklichkeit entgegenge-
halten wird, verweist das kritische Denken ausdrücklich auf besondere 
Zwänge, akute Nöte und konkrete Opfer, die der objektive Idealismus 
im »Positiv-Vernünftigen«7 überwunden sieht:

»An Ideologiekritik ist es, über den Anteil von Subjekt und Objekt und 
seine Dynamik zu urteilen. Sie dementiert falsche Objektivität, den Fe-
tischismus der Begriffe, durch die Reduktion aufs gesellschaftliche Sub-
jekt; falsche Subjektivität, den zuweilen bis zur Unsichtbarkeit verhüll-
ten Anspruch, was ist, sei Geist, durch den Nachweis des Betrugs, seines 
parasitären Unwesens ebenso wie seiner immanenten Geistfeindschaft.«8

Nicht also wird alles unterschiedslos unter Ideologieverdacht gestellt, 
sondern im Sinne der Negativen Dialektik geht es darum, gegensätzliche 
Bedeutungen – immanente und transzendente – zusammenzubringen, 
indem das Besondere und Allgemeine als konstitutive Momente eines 
Phänomens gefasst werden. Erst ihre gedankliche Vermittlung stellt den 
Zusammenhang her, der jedoch nicht als identisch vorauszusetzen ist, 
sondern sich als widersprüchlich erweist. Adorno spricht in diesem Zu-
sammenhang von der »Doppelschlächtigkeit des Gedankens«, der glei-
chermaßen »in der Sache und außerhalb der Sache sein muss«9, um das 
erkennende Subjekt und seinen Gegenstand zusammenzubringen. An-
statt also in traditionellen Wahr-Falsch-Gegensätzen zu verharren, bietet 
das dialektische Denken den Vorteil, anstelle vorschneller Versöhnungen 
und Synthesen, die Spannungen zwischen den Momenten als »Erschei-
nungsformen der Wahrheit«10 zu begreifen.

Überträgt man diesen Gedanken auf die Konzeption der Dialektik der 
Aufklärung, dann wird deutlich, dass die Kritik der Aufklärungstradition 
nicht gleichzusetzen ist mit dem Versuch ihrer einfachen Überwindung. 
Der Bruch mit den kollektiven Mächten des mythischen Denkens wird, 
wie angedeutet, auch von den Kritikern der Aufklärung vorbehaltlos 

6	  	 Hegel 1999, S. 11.
7	  	 Der Autor zitiert hier Hegel. Adorno 1972 a, S. 27.
8	  	 Vgl. ebda., S. 198.
9	  	 Vgl. Adorno 2010, S. 219.
10	 	 Vgl. ebda. Dort unter vorgeblicher Bezugnahme auf Hegel.

NACHWORT

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424 - am 19.01.2026, 22:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


426

geteilt. Allerdings liegt das weitergehende Interesse darin, die Aufklärung 
über sich selbst aufzuklären, das heißt die kollektiven Mächte der Ver-
gangenheit und der Gegenwart in ihrer »heimlichen Komplizenschaft«11 
zu entlarven. Nur unter dieser Voraussetzung ist es überhaupt möglich, 
von einem Rückfall der »Aufklärung in Mythologie« zu sprechen, die 
»in Furcht vor der Wahrheit«12 erstarrt. Schließlich lassen sich Aufklä-
rung und Mythos nur dann in ihrem widersprüchlichen Zusammenhang 
begreifen, wenn beide nicht radikal voneinander geschieden sind.

Von diesem Standpunkt aus deuten Horkheimer und Adorno den My-
thos als Urgeschichte der Subjektbildung, die durch die Figur des Odys-
seus prominent verkörpert wird. Der antike Held ist gezwungen, die 
Übermacht der göttlichen und natürlichen Gewalten anzuerkennen, in-
dem er sein Schicksal erträgt und die ihm abverlangten Opfer erbringt. 
Zugleich jedoch widersetzt er sich der göttlichen Ordnung, indem er 
durch List und Betrug sich den mythischen Gewalten entzieht, um sich 
und seine Gefährten zu retten. So wie seit jeher im Opferritus die Göt-
ter durch menschliche Gaben besänftigt wurden, so erkannte Odysseus 
frühzeitig, dass er nur überleben konnte, wenn er bereit war, sich selbst 
aufzuopfern. Allerdings – und darin liegt für Horkheimer und Ador-
no eine Grundbestimmung jeder Subjektbildung – war schon dem anti-
ken Helden klar, dass die Anerkennung göttlicher Übermacht zugleich 
die Chance bot, auch den eigenen Selbstbehauptungswillen durchzuset-
zen. Da jedes Opfer immer nur eine symbolische Gabe war, deren Grö-
ße und Umfang das Überleben der Menschen nicht gefährden durfte, 
boten sich zahlreiche Optionen, die Götter zu beeinflussen. Odysseus 
verstand es nicht nur, die Götter zu beschwichtigen, indem er ihnen das 
Ihre gab, sondern es gelang ihm, die schicksalhaften Mächte durch klu-
ges Taktieren zu übervorteilen und für eigene Interessen zu nutzen. Be-
zeichnend ist, dass der antike Held hierfür seine Identität verleugnen 
musste, indem er nur unter Verwendung eines falschen Namens – »Nie-
mand« (outis) – sich vor dem Zugriff des gefräßigen Polyphem retten 
konnte.13 Erst dieser symbolische Akt der Selbstverleugnung sicherte ihm 
das Überleben. Zugleich verhöhnte er damit den geblendeten Sohn des 
Poseidon, der für den an ihm verübten Frevel tatsächlich »Niemand« 
zur Rechenschaft ziehen konnte. In Szenen wie diesen erweist sich der 
Sterbliche den antiken Ursprungsmächten bereits als überlegen, die den 
Widerstand und Spott der Menschen ertragen mussten. Für den anti-
ken Protagonisten sowie seine Nachfolger schienen damit jedoch auf 

11	 	 So Habermas 1989, S. 131.
12	 	 Vgl. Horkheimer/Adorno 1972, S. 3–4. An anderer Stelle heißt es dem-

entsprechend: »Aufklärung ist die radikal gewordene, mythische Angst«. 
Ebda., S. 22.

13	 	 Vgl. Homer 1962, Odyssee, S. 118–130 (IX. Gesang, 103–566).

NACHWORT

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424 - am 19.01.2026, 22:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


427

verhängnisvolle Weise Selbstverleugnung und Selbstbehauptung dauer-
haft aneinander gebunden.

Nicht also verkennen Horkheimer und Adorno die emanzipative 
Kraft, die der listige Odysseus den feindseligen Göttern und Schicksals-
mächten entgegensetzt. Allerdings verhehlen sie ebenso wenig die Opfer, 
die das Ich erbringen muss, um sich gegen alle Widerstände behaupten zu 
können. Die Abenteuer des Irrfahrers stehen somit stellvertretend für den 
Hauptwiderspruch jeder Subjektbildung, die nur für den Preis der eige-
nen Maskierung, Verhärtung und Entsagung erfolgen kann.14 Horkhei-
mer und Adorno deuten den Vorgang der Identitätsentwicklung in zwei 
Richtungen, indem sie die Beherrschung der äußeren Natur mit der Re-
pression der eigenen, inneren Natur vergleichen: 

»Die Herrschaft des Menschen über sich selbst, die sein Selbst begrün-
det, ist virtuell allemal die Vernichtung des Subjekts, in dessen Dienst sie 
geschieht, denn die beherrschte, unterdrückte und durch Selbsterhaltung 
aufgelöste Substanz ist gar nichts anderes als das Lebendige, als dessen 
Funktion die Leistungen der Selbsterhaltung einzig sich bestimmen, ei-
gentlich gerade das, was erhalten werden soll.«15

Odysseus ist sich dieses Zusammenhangs wohl bewusst. Ihm gelingt es 
weit besser als seinen Gefährten, sich selbst zu bezwingen und den Verlo-
ckungen der Natur16 zu widerstehen. Aufgrund seines gehärteten, männ-
lichen Charakters scheint er berufen, die Gefährten zu führen, um die 
unaufhörlichen Gefahren möglichst unversehrt oder wenigstens verlust-
arm bewältigen zu können. Doch wurde diese Härte erkauft mit der Ent-
fremdung vom Glück, das im Gesang der Sirenen zum Ausdruck kommt. 
Der an den Mastbaum gefesselte Odysseus »realisiert, dass er, wie sehr 
auch bewusst von Natur distanziert, als Hörender ihr verfallen bleibt«17. 
Dem Abenteuer bleibt nur die Sehnsucht, dem einst »fluktuierenden Zu-
sammenhang mit der Natur«18 aus der Ferne beizuwohnen, während die 
Gefährten, die Ohren mit Wachs verstopft, rudern müssen, um den be-
törenden Liedern der Halbgöttinnen schon vor ihrer Wahrnehmung zu 
entgehen. Je stärker und mächtiger das Subjekt, so könnte man dieses 
Bild aufnehmen, desto schmerzhafter wirkt der Verlust natürlicher Nähe 

14	 	 Darin spiegelt sich die Erkenntnis der Freud’schen Psychoanalyse, wonach 
das Opfer eine Form der Kanalisierung und Zivilisierung der Gewalt er-
möglicht, sofern im Opferritual die Gemeinschaft den unmittelbaren Ver-
zicht auf das begehrte Objekt einübt und damit eine frühe Form der Trieb
ablenkung praktiziert. Vgl. dazu Freud 2000, S. 323–324.

15	 	 Horkheimer/Adorno 1972, S. 62.
16	 	 Zu Episode des Sirenengesangs siehe weiter oben Anm. 222 in Kap. 2 

(Bd. I).
17	 	 Horkheimer/Adorno 1972, S. 66.
18	 	 Ebda., S. 58.

NACHWORT

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424 - am 19.01.2026, 22:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


428

und naiver Hingabe. Je weiter sich der aufgeklärte Held von überwun-
denen Zuständen und Vorstellungen entfernt, desto stärker brennt die 
unerfüllbare Sehnsucht nach ihrer Rückgewinnung. Odysseus ginge am 
Gesang der Sirenen zugrunde, würde er nicht Abstand halten und seine 
Lust bezwingen. Da er sich dessen bewusst ist, überlistet er sich selbst. 
Im Ritual des Selbstopfers entgeht er dem unmittelbar drohenden Tod. 
Als Preis für das eigene Überleben verwandelt sich seine Lust in ein ver-
gebliches Verlangen.

Auch wenn die Rede von Verzicht, Betrug und Opfer bei Horkheimer 
und Adorno den Schluss nahe legt, als ließe sich das im homerischen 
Epos beschworene »Glück des archaischen Einsseins mit der Natur, der 
äußeren wie der inneren«19 gegebenenfalls wiederherstellen, spricht für 
die Autoren der Dialektik der Aufklärung nichts für diese Annahme. 
Gegen die Hoffnung auf innere Umkehr (metanoia) steht der Einwand, 
dass das Opfer im Glauben der Opfergemeinschaft seit jeher fest veran-
kert war: »Während der Totemismus schon zu seiner Zeit Ideologie war, 
markiert er doch einen realen Zustand, wo die herrschende Vernunft der 
Opfer bedurfte.«20 Odysseus bestätigt auf seine Weise den auch zu sei-
ner Zeit fest etablierten Glauben an das Opfer der Entsagung, indem er 
die Last auf sich nimmt, um sich selbst zu retten und dabei zugleich der 
»herrschenden Vernunft« so viel als möglich abzuringen. Für Horkhei-
mer und Adorno kündigt sich hier bereits die »gesellschaftliche Not« des 
erst später sich entfaltenden »ungleichen und ungerechten Tausch(s)«21 
an, der ebenso wenig in der Macht des Einzelnen liegt. So entwickelt 
sich – mit Marx gesprochen – die gesellschaftliche Warenzirkulation im 
Kapitalismus erklärtermaßen »hinter dem Rücken der Produzenten«22. 
Auch hier liegt die Entscheidung über den Umgang mit gesellschaftli-
chen Zwängen nicht beim jeweiligen Produzenten oder Konsumenten, 
sondern beide agieren als »ökonomische Charaktermasken«, das heißt 
als »Personifikationen der ökonomischen Verhältnisse (...), als deren Trä-
ger sie sich gegenübertreten«23. Selbst wenn der einzelne Akteur durch 
besondere Motive geleitet ist, unterliegt er dennoch den sozialen Bedin-
gungen des Warentauschs. Das Ziel der Selbsterhaltung orientiert sich 
hier am größtmöglichen Gewinn – unter stillschweigender Konzession 
entsprechender Verluste der anderen Seite. Auch hier gilt, dass die inne-
re Umkehr (metanoia) Einzelner am Gesamtzustand selbst wenig ändert, 
solange die »gesellschaftliche Not« fortbesteht und ein gerechter Waren-
tausch utopisch bleibt. Opfer und Betrug wirken demnach fort.

19	 	 So Habermas 1988, S. 133.
20	 	 Horkheimer/Adorno 1972, S. 59.
21	 	 Vgl. ebda., S. 62.
22	 	 Vgl. Marx 1975, S. 59.
23	 	 Vgl. ebda., S. 100.

NACHWORT

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424 - am 19.01.2026, 22:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


429

Obgleich die Unterschiede zwischen archaischen und modernen Ge-
sellschaften offensichtlich sind, wird laut Horkheimer und Adorno der 
Prozess der Aufklärung seit Beginn von den Nöten der Selbsterhaltung 
bestimmt, welche die Vernunft auf zweckrationale Formen instrumen-
teller Natur- und Triebbeherrschung einschränken. Die Bezwingung my-
thischer Gewalten führt nicht etwa zur Befreiung, sondern stattdessen 
wirkt auf jeder neuen Stufe der Aufklärung das ungelöste Verhältnis zwi-
schen beständigem Naturzwang und blindem Schicksal weiter. Damals 
wie heute bezeichnet »Herrschaft die eitle Lüge (...), die anstelle der Ver-
söhnung der Natur deren Überwindung setzt«24.

Jeder Beschäftigung mit mythischen Überlieferungen stellt sich die 
Frage nach verlässlichen Quellen, deren Deutung philologische Einsprü-
che provoziert, da wachsende Zeiträume sich dem Urteil immer mehr 
entziehen. Für ihr Anliegen sehen Horkheimer und Adorno freilich kein 
Problem, da das zugrunde gelegte Material die von ihnen herauszuarbei-
tende Dialektik der Aufklärung buchstäblich bestätigt: 

»In den Stoffschichten Homers haben die Mythen sich niedergeschla-
gen; der Bericht von ihnen aber, die Einheit, die den diffusen Sagen ab-
gezwungen ward, ist zugleich die Beschreibung der Fluchtbahn des Sub-
jekts von den mythischen Mächten.«25

Die homerischen Epen, so die Beobachtung, bekräftigen die Annahmen 
über die frühen Anfänge der Subjektbildung, die im widersprüchlichen 
Zusammenhang zwischen Selbsterhaltung und Selbstverleugnung be-
gründet ist. Anstatt sich in den antiken Irrgängen der griechischen Sa-
gen und Göttergeschichten zu verlieren, bietet der epische Stoff deutli-
che Belege dafür, dass schon in den frühen Überlieferungen Momente der 
Emanzipation sichtbar werden. Für die mit den beiden hier vorgelegten 
Bänden verfolgte Absicht, dem »Schicksal der durch Zivilisation ver-
drängten und entstellten menschlichen Instinkte und Leidenschaften«26 
nachzuspüren, war es wichtig, den Interpretationsrahmen zu erweitern, 
indem die Auswirkungen der allmählichen Ablösung mythischer Vorstel-
lungen durch rationale Erklärungen am Beispiel des Körpergebrauchs in 

24	 	 Horkheimer/Adorno 1972, S. 79. Dort unter Hinweis auf die »Verfüh-
rerin« als »Rätselbild von Unwiderstehlichkeit«. Ebda. In einem frühen 
geschichtsphilosophischen Exkurs zur Odyssee von Adorno finden sich 
Hinweise auf mythische Mehrdeutigkeiten und Zeichen des Glücks im ho-
merischen Epos, die jedoch im weiteren Geschichtsverlauf nahezu vollstän-
dig den Erfordernissen der instrumentellen Rationalität geopfert wurden. 
Vgl. dazu Adorno 1998. In der Dialektik der Aufklärung erinnert vor al-
lem der Begriff der »Mimesis« an die einst vorhandene Nähe zum Objekt. 
Vgl. Horkheimer/Adorno 1972, S. 17.

25	 	 Ebda., S. 53.
26	 	 Siehe dazu weiter oben Anm. 31 in der »Einleitung« (Bd. I).

NACHWORT

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424 - am 19.01.2026, 22:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


430

den Blick genommen wurden.27 In diesem Zusammenhang wurde deut-
lich, dass die Entzauberung des Götterglaubens, Heroismus sowie der 
Opfermythen nicht nur durch die Kritik falscher Objektivitätsansprü-
che bestimmt war, sondern ebenso durch die Entwicklung veränderter 
Selbstverhältnisse – von der ungebändigten Entäußerung bis zum aske-
tischen Zweikampf mit sich selber – erfolgte. Auffällig sind die Paralle-
len zwischen den Vernunftansprüchen einerseits sowie den Willens- und 
Affektäußerungen andererseits: Während der logos Begriffe entwickel-
te, die eine gegen den herrschenden Aberglauben gerichtete Objektivität 
beanspruchten, dominierten in den Poliswelten apollinische Ordnungs-
vorstellungen, die das thymotische Verlangen Einzelner nicht mehr als 
von den Göttern gelenkt, sondern als Aufgabe der Staatsgewalt ansahen. 
Die Polis galt demnach als kollektive Kraftquelle und der erfolgreiche 
Athlet als ihre ikonische Verkörperung. Der Schritt zur praktischen Tu-
gendbildung durch die planmäßige Erziehung des Körpers erscheint vor 
diesem Hintergrund kaum verwunderlich. Die Wettkämpfe und gymnas-
tischen Übungen dienten nicht allein der Kriegsvorbereitung, sondern 
waren längst Mittel der politischen Herrschaft, um die widerstreiten-
den Willenskräfte der Polisbürger in die erwünschte Richtung zu lenken. 
Vernunft (logos) und Lebenskraft (thymos), so könnte man diesen Ge-
danken grob zusammenfassen, wurden beide darauf trainiert, die als ver-
nunftwidrig klassifizierten Energien und Begierden gefügig zu machen.

Ein gravierender Einschnitt bedeutete die hier so genannte »Entfesse-
lung des Individuums«28 im Übergang vom europäischen Mittelalter zur 
Neuzeit. Während Luther noch davon predigte, der weltlichen Obrigkeit 
und ihren Gesetzen zu gehorchen, um im festen Glauben sein irdisches 
Dasein führen zu können, zeigten sich die Humanisten gegenüber reli-
giösen Lebensvorschriften und Wahrheitsansprüchen deutlich reservier-
ter. Vor allem in den norditalienischen Republiken entwickelte sich eine 
spürbare Abneigung gegen kirchliche Einschränkungen und orthodoxe 
Hierarchien, begleitet von einer wachsenden Neugier und Aufgeschlos-
senheit gegenüber weltlichen Dingen: 

»Diese modernen Menschen, die Träger der Bildung des damaligen Ita-
liens sind religiös geboren wie die Abendländer des Mittelalters, aber 
ihr mächtiger Individualismus macht sie darin wie in anderen Dingen 
völlig subjektiv, und die Fülle von Reiz, welche die Entdeckung der 
äußern und der geistigen Welt auf sie ausübt, macht sie überhaupt vor-
wiegend weltlich.«29

27	 	 Siehe dazu weiter oben Teil I. Eine Kurzbeschreibung des Inhalts beider 
Bände findet sich ebenfalls in der »Einleitung« (Bd. I).

28	 	 Hier in Anlehnung an eine Formulierung Nietzsches. Siehe dazu weiter 
oben Anm. 11 in Teil II (Bd. I).

29	 	 Burckhardt 2009, S. 398–399 (Hervorhebungen im Original).

NACHWORT

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424 - am 19.01.2026, 22:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


431

Der hier angedeuteten innerweltlichen Befreiung folgte sogleich der Ap-
pell, an die Stelle dogmatischer Glaubenssätze eigene Ziele und Werte zu 
setzen, die von keiner geistigen Autorität vorgegeben waren. Diese Auf-
gabe wurde schließlich von vielseitig interessierten Gelehrten, erfolgrei-
chen Staatsmännern, geschickten Kriegsherren, einfallsreichen Erfindern, 
kreativen Künstlern und anderen Virtuosen übernommen, die dafür 
Sorge trugen, günstige Bedingungen für die Bürger der Stadtstaaten zu 
schaffen. Der Glaube büßte seinen absoluten Wahrheitsanspruch und le-
bensbestimmenden Stellenwert immer weiter ein, wodurch zugleich sub-
jektive Vernunftvorstellungen an Bedeutung gewannen: 

»Dieser Begriff von Vernunft war zweifellos humaner, aber zugleich 
schwächer als der religiöse Begriff der Wahrheit, herrschenden Interes-
sen nachgiebiger, anpassungsfähiger an die Wirklichkeit, wie sie ist, und 
daher von Anbeginn in Gefahr, vor dem ›Irrationalen‹ zu kapitulieren.«30

Der Übergang von christlich zu humanistisch geprägten Vernunftvor-
stellungen wurde hier im Hinblick auf das sich damit zugleich wan-
delnde Körperverständnis an zwei Beispielen verdeutlicht: Während 
Petrarcas Besteigung des Mont Ventoux in der Literatur als bedeuten-
des Beispiel einer neuartigen Naturästhetik gilt, wurde der Protagonist 
hier als Grenzgänger zwischen mittelalterlichen Ordnungsvorstellungen 
(ordo universi) und neuzeitlichen Subjektansprüchen (secum esse) vor-
gestellt.31 Die von Petrarca meisterhaft skizzierte »Landkarte seelischer 
Affektorte«32 betraf vor allem die Frage spiritueller Selbsterkenntnis. In 
diesem Zusammenhang wurde der Körper, wie alles Irdische, noch als 
hinderlich angesehen – ohne dass sich Petrarca von den weltlichen Din-
gen einfach hätte lossagen können. Hiervon geben insbesondere die un-
erfüllten Sehnsüchte des Dichters ein reichhaltiges Zeugnis.

Anders als bei Platon, bei dem die menschliche Natur ganz in den 
Dienst der lenkenden Vernunft (hegemonikon) gestellt wurde33, führte 
die fortschreitende »Entdeckung des Menschen«34 in der Renaissance 
schließlich dazu, den Weg nach außen zu bahnen. Nachdem Petrarcas 
reflektiertes Ich-Verständnis zwar die Grundlage zur Entfesselung des In­
dividuums legte, ohne sie jedoch im weltlichen Sinne zu öffnen, drängten 
die Bürger der prosperierenden Stadtstaaten immer stärker auf die öf-
fentlichen Bühnen. Vor allem in den jungen norditalienischen Republiken 
entstand eine öffentliche Spiel- und Festkultur, die ideelle Selbstbegrün-
dungen durch praktische Welterfahrungen ergänzte, bei denen das Ich als 
Teil der sozialen Wirklichkeit vor allem körperlich in Erscheinung trat. 

30	 	 Horkheimer 1986, S. 24.
31	 	 Siehe dazu weiter oben Kap. 8 in Teil II (Bd. I).
32	 	 Siehe ebda. Anm. 154.
33	 	 Siehe dazu weiter oben Kap. 7 in Teil I (Bd. I).
34	 	 Burckhardt 2009, S. 243.

NACHWORT

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424 - am 19.01.2026, 22:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


432

Auffällig ist, dass gerade die Anfänge öffentlicher Volksfeste – Ballspie-
le, Turniere, Umzüge, Straßentheater –, die häufig spontan angeregt wur-
den, den friedlichen Wetteifer sowie den sozialen Zusammenhalt unter 
den Teilnehmenden bestärkte. Es scheint zumindest, dass der ungebän-
digte Ausdruck lebendigen Überschwangs die Spiele noch nicht zu jener 
Erstarrung führte, die schon bald darauf bestimmend werden sollte, als 
die Fürsten den volkstümlichen Charakter der Spiele aufgriffen und zur 
Demonstration eigener Macht und Stärke nutzten. Im Rahmen fürstli-
cher Feste und höfischer Aufführungen waren die Spiele längst eingebun-
den in den gesellschaftlichen Konkurrenzkampf um Status- und Prestige-
chancen. Die anarchische Lust am Spiel und an körperlicher Bewegung 
bezog sich lediglich auf die flüchtigen Augenblicke ihres Anfangs. Als 
Schauzeremonien höfischer Herrschaft verloren die Spiele sehr schnell 
ihren zweckfreien Charakter und reihten sich nahtlos ein in die opulen-
ten Formate fürstlicher »Propaganda«35. Die Zunahme autokratischer 
Herrschaft in den zentralen Dynastien verwandelte die Spiele schließlich 
zu einem höfischem Machtsymbol, das unter Bezugnahme auf antike 
Zeichen und Figuren erneut den Fürsten in den Mittelpunkt stellte. Die 
Absicht bestand darin, die Sehnsüchte des Volkes auf den Herrscher zu 
konzentrieren, um im Bündnis mit den Mythen der Vergangenheit das Ir-
dische den himmlischen Mächten anzunähern. Die von Horkheimer be-
schworene »Gefahr« subjektiver Vernunftvorstellungen, »vor dem ›Irra-
tionalen‹ zu kapitulieren«36, zeigt sich hier in drastischer Weise.

Die weitere Entwicklung gestaltete sich ebenso nüchtern wie stringent. 
In der Dialektik der Aufklärung beziehen sich Horkheimer und Adorno 
auf Kant, der die Vernunft »als die Idee systematischer Einheit« bestimmt 
und »die formalen Elemente festen begrifflichen Zusammenhangs« he
rausgearbeitet habe.37 Der Preis hierfür bestand darin, dass damit alle spe-
kulativen Annahmen und Erklärungsgründe, die in der Formenlehre des 
Bewusstseins nicht aufgehen, in den Bereich der Metaphysik abgedrängt 
wurden. Gleichwohl bleibt auch bei diesem Autor ein »metaphysischer 
Rest«, da die formale Einheit der Vernunft ihren Gegenstand nicht selbst 
hervorbringen kann, sondern auf vorgegebene Inhalte angewiesen bleibt. 
Das Denken selbst hat hierauf keinen direkten Zugriff. Das Mannigfal-
tige sinnlicher Vorstellungen bleibt dementsprechend vage, zufällig und 
unverfügbar. Im Sinne von Kant lässt es sich jedoch durch die Formen 
des Denkens und der Anschauung organisieren, das heißt begrifflich zu-
sammenfassen und unter logische Gesetze bringen:

35	 	 Zur »Luxuspropaganda« der höfischen Festkultur siehe weiter oben Anm. 
245 in Kap. 9 (Bd. I).

36	 	 Siehe dazu weiter oben Anm. 30.
37	 	 Vgl. Horkheimer/Adorno 1972, S. 89.

NACHWORT

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424 - am 19.01.2026, 22:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


433

»Denken ist im Sinn der Aufklärung die Herstellung von einheitlicher, wis-
senschaftlicher Ordnung und die Ableitung von Tatsachenerkenntnis aus 
Prinzipien, mögen diese als willkürlich gesetzte Axiome, eingeborene Ideen 
oder höchste Abstraktionen gedeutet werden. (...) Jedes inhaltliche Ziel, auf 
das die Menschen sich berufen mögen, als sei es eine Einsicht der Vernunft, 
ist nach dem strengen Sinn der Aufklärung Wahn, Lüge, ›Rationalisierung‹, 
mögen die einzelnen Philosophen sich auch die größte Mühe geben, von 
dieser Konsequenz hinweg aufs menschenfreundliche Gefühl zu lenken.«38

Folgt man dieser Einschätzung, so richten sich die formalen Ansprüche 
der Vernunft darauf, die Natur zu beherrschen und verfügbar zu ma-
chen; alle weitergehenden Ansprüche stehen demgegenüber im Verdacht, 
bloß hypothetisch zu gelten. Obwohl Kant den Primat der praktischen 
Vernunft kategorisch festlegt, sind nicht alle Teile seiner Ich-Philosophie 
hiervon gleicherweise betroffen. Auch die Ideenlehre nimmt Abstand 
von einem substanziellen Vernunftverständnis, bei dem die Trennung 
in theoretische, praktische und metaphysische Fragestellungen aufge-
hoben wäre. Horkheimer und Adorno ziehen hieraus den Schluss, dass 
die formalistische Vernunft sich in den dogmatischen Dienst der Selbst-
erhaltung stellt und an die jeweils vorherrschenden Machtverhältnisse 
anpasst. Sofern im Sinne der Kant’schen Vernunftkritik metaphysische 
Annahmen, wissenschaftliche Erkenntnisse und normative Ansprüche 
sich nicht gleichartig aus einheitlichen Vernunftgründen herleiten las-
sen, wird als Konsequenz hieraus auch die Idee objektiver Wahrheit sus-
pendiert.39 Horkheimer und Adorno sehen deutlich die sich daraus er-
gebende Schwierigkeit, indem sie auf die theoretische »Unmöglichkeit« 
verweisen, »aus der Vernunft ein grundsätzliches Argument gegen den 
Mord vorzubringen«40. Bezeichnet wird damit die formale Selbstbegren-
zung der Vernunft, deren humanitäre Grundlegung und Ausrichtung 
nurmehr als allgemeine Forderung erhoben werden kann:

»Vernunft als das transzendentale überindividuelle Ich enthält die Idee 
eines freien Zusammenlebens der Menschen, in dem sie zum allgemei-
nen Subjekt sich organisieren und den Widerstreit zwischen der rei-
nen und empirischen Vernunft in der bewussten Solidarität des Ganzen 
aufheben. Es stellt die Idee der wahren Allgemeinheit dar, die Utopie. 

38	 	 Ebda., S. 88–89.
39	 	 Kant bestimmt auch die Urteile der teleologischen Urteilskraft als ein sub-

jektives Vermögen, das heißt ihre Erkenntnisse besitzen keinen objektiven 
oder absoluten Wahrheitswert. Dass damit noch nicht das letzte Wort über 
metaphysische Fragestellungen gesprochen war, zeigt die weitere Entwick-
lung des deutschen Idealismus – von der Vernunftkritik (Kant), über die 
Wissenschaftslehre (Fichte) und Naturphilosophie (Schelling), bis zur Phi­
losophie des Geistes (Hegel).

40	 	 Vgl. Horkheimer/Adorno 1972, S. 127. Dort unter Bezugnahme auf Nietz-
sche und de Sade.

NACHWORT

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424 - am 19.01.2026, 22:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


434

Zugleich jedoch bildet Vernunft die Instanz des kalkulierenden Denkens, 
das die Welt für die Zwecke der Selbsterhaltung zurichtet und keine an-
deren Funktionen kennt als die Präparierung des Gegenstandes aus blo-
ßem Sinnenmaterial zum Material der Unterjochung.«41 

Indem die Vernunft sich ihrer inhaltlichen Zwecke immer weiter entle-
digt, wird sie zunehmend instrumentell. An die Stelle dessen, was »für 
jedes vernunftbegabte Wesen überhaupt gelten soll«42, tritt die Aufgabe 
der Erfassung, Einrichtung und Verwertung des materiell Gegebenen. 
Alle weiteren Ziele fallen entweder in den Bereich des ethisch Allgemei-
nen oder des pragmatisch Nutzbaren – ein »Drittes« scheint es nicht zu 
geben. Kants regulative Ideen – Gott, Freiheit und Unsterblichkeit – sind 
für Fragen der Erkenntnis und Beherrschung des sinnlich Mannigfalti-
gen weder konstitutiv noch relevant.

Am Beispiel der philanthropischen Pädagogik und Gymnastik wurde 
deutlich, wie das »kalkulierende Denken« den Körper systematisch be-
einflusst, um ihn für die Anforderungen der bürgerlichen Gesellschaft 
mit ihren neuen Freiheitsrechten und Arbeitsformen zum »Wohle des 
Ganzen«43 zu ertüchtigen. Zwar denken die philanthropischen Erzieher 
noch darüber nach, wie das Glück der Zöglinge zu befördern sei, indem 
man die »Lust an der Arbeit« möglichst früh »durch Gewöhnung« an-
reizt.44 Allerdings trat das Interesse am Einzelnen immer stärker zurück, 
als es darum ging, die Philanthropinisten auf den Arbeitsmarkt vorzu-
bereiten und für Manufakturtätigkeiten zu qualifizieren. Um ihre gesell-
schaftliche »Brauchbarkeit« auszubilden, war es wichtig, die natürlichen 
Anlagen der Schützlinge zu vervollkommnen. Die Frage, ob dies auch ih-
rer Glückseligkeit zuträglich war, rückte zusehends in den Hintergrund.

Ein auffälliges Beispiel für »Präparierung des Körpers« im Sinne des 
selbsterhaltenden Vernunftgebrauchs bietet die philanthropische Gym-
nastik. Anstatt, wie noch Rousseau, auf das »lange Wirken« der Natur 
und die Offenheit menschlicher Vervollkommnungsfähigkeit (perfectibi­
lité) zu setzen, verlegte sich die philanthropische Nützlichkeitserziehung 
darauf, die erwünschten Ziele durch sorgfältig geplante Übungen zur 
Hebung individueller Kräfte und Leistungen (Perfektion) zu erreichen. 
Ähnlich wie schon bei Descartes das logisch-mathematische Denken auf 
alles anwendbar sein sollte, »was verglichen, verknüpft, geschieden und 
gezählt werden kann«45, griffen die philanthropischen Leibeserzieher auf 

41	 	 Ebda., S. 90.
42	 	 Kant 1981 a, BA 34.
43	 	 Zur Gleichsetzung des individuellen sowie des gemeinschaftlichen Wohls 

in der philanthropischen Erziehung siehe weiter oben Anm. 131 in Kap. 
11 (Bd. I).

44	 	 Siehe dazu weiter oben Anm. 157 in Kap. 11 (Bd. I).
45	 	 Siehe dazu weiter oben Anm. 234 in Kap. 12 (Bd. I).

NACHWORT

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424 - am 19.01.2026, 22:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


435

das physikalische Wissen ihrer Zeit zurück, um die Vorherrschaft des 
»kalkulierenden Denkens«46 praktisch durchzusetzen:

»Das im Erkenntnisakt Natur auf Begriffe und Gesetze bringende Ver-
nunft-Wissen ist also ein Wissen von der Natur: Ein Natur–Wissen, das 
in die unbekannte, ungeordnete, chaotische Mannigfaltigkeit des dif-
fusen Körpers Ordnung und Struktur bringt; ›Wildheit‹ wird zur Kon
trollierbarkeit, ›Barbarei‹ zu Kultiviertheit, ›Willkür‹ zur Berechenbar-
keit und ›Unvorhersehbarkeit‹ zu Prognostizierbarkeit. An die Stelle von 
Zufall tritt Regelmäßigkeit und Notwendigkeit, und so kann durch Wis-
sen aus einem ›An sich‹ des Körpers das ›Für uns‹ werden.«47

Um dieses Erkenntnisprogramm konkret ausführen und wirksam umset-
zen zu können, war es wichtig, das »Natur-Wissen« direkt auf den Kör-
per anzuwenden. Ähnlich wie Kant etwa zur gleichen Zeit programma-
tisch ausführt: »der Verstand schöpft seine Gesetze (a priori) nicht aus 
der Natur, sondern schreibt sie dieser vor«48, setzten die Philanthropen 
auf das Prinzip der »Elementarisierung«49, um Körper, Bewegungen und 
Räume nach denselben Naturgesetzen umgestalten zu können. Im Er-
gebnis führte die mechanische Methode der funktionalen Zergliederung 
und Zusammensetzung nicht nur zu einer Verbesserung der individuel-
len Leistungsfähigkeit, sondern auch zur Herausbildung effektiver Dis-
ziplinierungsformen, die zur selben Zeit auch in anderen Bereichen der 
Gesellschaft bestimmend wurden.

Die »Herstellung wissenschaftlicher Ordnung« durch die »Ableitung 
von Tatsachenerkenntnis aus Prinzipien«50 erwies sich als wichtiger Ein-
schnitt in die Zivilisierung des Körpers und der Leidenschaften. Der Kör-
pertechnologisierung waren fortan keine Grenzen mehr gesetzt, zumal 
jeder Appell an die Selbstbeschränkung des »rechnenden Denkens« nur-
mehr als »frommer Wunsch« verstanden werden konnte. Ebenso wichtig 

46	 	 Heidegger spricht in diesem Zusammenhang vom »rechnenden Denken«: 
»Das rechnende Denken kalkuliert. Es kalkuliert mit fortgesetzt neuen, mit 
immer aussichtsreicheren und zugleich billigeren Möglichkeiten. Das rech-
nende Denken hetzt von einer Chance zur nächsten. Das rechnende Den-
ken hält nie still, kommt nicht zur Besinnung.« Heidegger 1991, S. 13.

47	 	 König 1989, S. 79.
48	 	 Kant 1976, S. 79 (im Original hervorgehoben). Die Prolegomena erschien 

1783 in erster Auflage als Erläuterungsschrift der Kritik der reinen Ver­
nunft.

49	 	 Zur theoretischen Bedeutung der »Elementaranalyse« siehe weiter oben 
Anm. 232 in Kap. 12 (Bd. I). Kennzeichnend für diese Methode ist, die je-
weiligen Gegenstände – Körperregionen, Organsysteme, Bewegungsabläu-
fe, Übungsformen, Übungsräume – zu zergliedern und anschließend wie-
der zusammenzusetzen, um funktionale Zusammenhänge herstellen und 
möglichst effizient nutzen zu können. 

50	 	 Siehe dazu weiter oben Anm. 38.

NACHWORT

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424 - am 19.01.2026, 22:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


436

wie der Hinweis auf die Schwäche moralisch begründeter Einwände ist 
der Hinweis darauf, dass bei Kant das empirische Ich dem transzenden-
talen Subjekt nicht einfach entgegengesetzt wird, sondern diesem nach-
strebt und sich dabei seiner eigenen Beschränkung bewusst wird. Die 
»formale Einheit der Erfahrung« wird dem endlichen Subjekt zur Auf-
gabe – und zwar nicht, weil sie als Objekt oder »Ding an sich« unend-
lich ist, sondern weil sie Objekt eines »unendlichen Subjekts« ist, das 
darauf abzielt, die »Gegenstände der Erfahrung in einer so weit erstreck-
ten Reihe vorzustellen, dergleichen gar keine Erfahrung fassen kann«51. 
Kant selbst weist darauf hin, dass die Vernunft mit dem »eingeschränk-
ten Erfahrungsgebrauche der Verstandesregeln« nicht »völlig befriedigt 
sein kann« und folglich darüber hinausstrebt. Diese »Haltung« findet 
ihr Muster in den »transzendentalen Ideen«52, die als unendliche Aufga-
benstellung dem Handeln Richtung geben sollen, ohne jedoch angeben 
zu können, wohin der Weg führt und wann er durchlaufen ist. Das Bei-
spiel der philanthropischen Gymnastik ist ein gutes Beispiel dafür, dass 
das transzendental begründete »Streben ins Unendliche« mangels inhalt-
licher Orientierung sich darauf verlegt, die »Grenzen der Erfahrung«53 
zum Zwecke der Selbsterhaltung unentwegt zu überschreiten und soweit 
als möglich auszudehnen. Kant war sich der damit verbundenen Gefah-
ren durchaus bewusst, wenn er darauf hinweist, dass die »unbegrenzte 
Erweiterung des Erfahrungsgebrauchs (...) nur durch wissenschaftliche 
Belehrung und mit Mühe in Schranken gebracht werden kann«54. Dass 
Wissenschaft über sich selbst nicht nachdenken kann, da sie ihre jeweili-
gen Gegenstände nur mit eigenen Mitteln untersucht55, wurde angesichts 
der Aufklärungseuphorie und des Fortschrittsglaubens jener Zeit kaum 
bedacht – obschon die Periode ruhelosen Strebens und rastloser Arbeit 
sich bereits machtvoll ankündigte.

Die deutsche Nationalbewegung, die ebenfalls besonderen Wert auf 
die Entwicklung körperlicher Fertigkeiten legte, bildete eine weitere Epi-
sode bei der Herausbildung bürgerlicher Verhältnisse. Nachdem Kant 
die Formalisierung der Vernunft im aufklärerischen Sinne begründet 

51	 	 Kant 1976, S. 95.
52	 	 Ebda.
53	 	 Vgl. ebda.
54	 	 Ebda.
55	 	 Hier in dem Sinne, dass die Wissenschaften außerstande sind, »mit den 

Mitteln ihrer Theorie und durch die Verfahrensweisen der Theorie jemals 
sich selber als Wissenschaften vor-zustellen«. Heidegger 2001, S. 60. Der 
Autor führt hierfür vergleichbare Beispiele an: »Die Physik kann als Phy-
sik über die Physik keine Aussagen machen. Alle Aussagen der Physik spre-
chen physikalisch. Dasselbe gilt von der Philologie. Als Theorie der Spra-
che und Literatur ist sie niemals ein möglicher Gegenstand philologischer 
Betrachtung. Das Gesagte gilt für jede Wissenschaft.« Ebda. 

NACHWORT

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424 - am 19.01.2026, 22:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


437

hatte und der Philanthropismus pädagogische und gymnastische Anwen-
dungsbeispiele realisieren konnte, verlangten die politischen Rahmen-
bedingungen jener Zeit nach neuen Antworten auf die Frage nach dem 
»Warum« beziehungsweise »Wozu« körperlicher Übungen und Diszipli-
nierungen. Fichtes Plädoyer für die Einrichtung einer »vaterländlichen 
Körpererziehung«56, die darauf abzielte, die deutsche Selbstständigkeit 
zu retten, wurde von Jahn schon bald in die Tat gesetzt. Das »deutsche 
Turnen« richtete sich nicht nur gegen die französische Fremdherrschaft, 
sondern gegen alles »Fremdländische«, das als Gefahr für das deutsch-
sinnige Gemeinschaftsleben angesehen wurde. Das Turnen ist als gesell-
schaftlicher Gegenentwurf zur philanthropischen Gymnastik anzusehen, 
sofern es die dunklen Schulmauern hinter sich ließ und die öffentliche 
Bühne suchte. Doch waren hierfür nicht nur politische Gründe bestim-
mend. Nachdem der Begriff der Nation in den bürgerlichen Revoluti-
onen des 18. Jahrhunderts noch eng an substanziell gefasste Vernunft-
vorstellungen geknüpft worden war, orientierten sich in Deutschland 
einflussreiche Kreise an romantisch beseelten Visionen über Volk und 
Nation. Ursprungsdenken, Geniekult, Naturverklärung und Deutsch-
tümelei – das waren einige Motive, die dem nüchternen Aufklärungs-
denken entgegengehalten wurden. Das Turnen Jahn’scher Prägung bot 
hierfür zahlreiche Anknüpfungsmöglichkeiten. Während der aufgeklärte 
Liberalismus einräumen musste, dass die bürgerliche Idee der Toleranz 
im anbrechenden Industriezeitalter den wachsenden Selbstinteressen der 
gesellschaftlichen Akteure ausgesetzt war, verfielen selbst die freisinnigs-
ten Anhänger romantischer Vorstellungen einem irrationalen Volksge-
meinschaftsglauben, der bewusst darauf verzichtete, Formen des gesell-
schaftlichen Zusammenlebens aus Gründen der Vernunft abzuleiten. Die 
Widersprüche des deutschen Nationalismus und der frühen Turnbewe-
gung lassen sich nicht nur aus den damaligen politischen Umständen 
rekonstruieren oder gar an auffälligen Verhaltensmerkmalen einzelner 
Protagonisten festmachen.57 Vielmehr sind sie Ausdruck ungelöster Kon-
flikte zwischen rationalen Vernunftansprüchen einerseits und romanti-
schen Gemeinschaftsvorstellungen andererseits. Während die Ideale der 
bürgerlichen Revolutionen – Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit – mit 
den ökonomischen Notwendigkeiten der Selbstbehauptung konfrontiert 
wurden, wurden die irrationalen Schreckgespenster nicht etwa verjagt, 
sondern hielten sich im Hintergrund, um bei späterer Gelegenheit ihre 

56	 	 Siehe dazu weiter oben Anm. 355 in Kap. 13 (Bd. I).
57	 	 Vor allem in der Sportgeschichtsschreibung finden sich gegensätzliche 

Charakterisierungen von Jahn, die nicht zuletzt von einer gewissen Zu- 
oder Abneigung gegenüber dem Turnen geprägt zu sein scheinen. Doch 
auch in der allgemeinen Geschichtsschreibung gibt es stark polarisierende 
Darstellungen, wie am Beispiel von Treitschke gesehen. Vgl. dazu weiter 
oben Anm. 382 und Anm. 384 in Kap. 13 (Bd. I).

NACHWORT

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424 - am 19.01.2026, 22:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


438

inzwischen auch technologisch aufgerüstete Ideologie der Volksgemein-
schaft wieder aufleben zu lassen.

Mit der deutlichen Akzentverschiebung des Vernunftgebrauchs zum 
Zweck der Selbsterhaltung, die in der Beherrschung des Menschen und 
der Natur ihren konkreten Ausdruck findet, war die Grundlage für die 
Entwicklung neuer Weltbilder und Bewusstseinsstrukturen gelegt. Die 
etwa zeitgleich einsetzende Entfesselung der ökonomischen Produktiv-
kräfte verstärkte diesen Prozess:

»Gerechtigkeit, Gleichheit, Glück, Toleranz, alle die Begriffe, die (...) in 
den vorhergehenden Jahrhunderten der Vernunft innewohnen oder von 
ihr sanktioniert sein sollten, haben ihre geistigen Wurzeln verloren. Sie 
sind noch Ziele und Zwecke, aber es gibt keine rationale Instanz, die 
befugt wäre, ihnen einen Wert zuzusprechen und sie mit einer objekti-
ven Realität zusammenzubringen.«58

Diese nüchterne Feststellung reagiert auf die Folgen gesellschaftlicher Mo-
dernisierungen, die auch vor den Rationalitätsansprüchen der Vernunft 
nicht Halt machten. Doch anders als Max Weber, für den der Prozess der 
Entzauberung der Welt »die Ablehnung jeder Betrachtungsweise« begüns-
tigt, »welche überhaupt nach einem ›Sinn‹ des innerweltlichen Gesche-
hens fragt«59, beschäftigen sich Horkheimer und Adorno mit den Konse-
quenzen des Verlustes innerweltlicher Sinnbezüge und Geltungsansprüche.

Eine Folge betrifft den Aufstieg der positiven Wissenschaften im 19. 
Jahrhundert. Wie am Beispiel des Philanthropismus gesehen, wurden in 
Anlehnung an die Formalisierung der Vernunft jene Erkenntnisse be-
günstigt, die ohne subjektive Annahmen auszukommen scheinen60 und 
berechenbare beziehungsweise empirisch überprüfbare Ergebnisse her-
vorbringen. Die positivistische Durchdringung des Körpers unter Aus-
nutzung seiner mechanischen Gesetzmäßigkeiten wurde in diesem Sinne 
vorangetrieben. Im weiteren Verlauf richtet sich das Erkenntnisinteres-
se zudem auf innere Zustände und biologische Zusammenhänge des 

58	 	 Horkheimer 1986, S. 32.
59	 	 Weber 1963, S. 564.
60	 	 In den Ausführungen Zu Subjekt und Objekt zeigt Adorno, dass die Tren-

nung beider zugleich »real und Schein« ist: »Wahr, weil sie im Bereich der 
Erkenntnis der realen Trennung, der Gespaltenheit des menschlichen Zu-
standes, einem zwangvoll Gewordenen Ausdruck verleiht; unwahr, weil 
die gewordene Trennung nicht hypostasiert, nicht zur Invarianten ver-
zaubert werden darf. (...) Einmal radikal vom Objekt getrennt, reduziert 
Subjekt bereits das Objekt auf sich; Subjekt verschlingt Objekt, indem es 
vergisst, wie sehr es selber Objekt ist.« Adorno 1978, S. 742. Um den je-
weiligen Anteil des Objekts am Subjekt und des Subjekts am Objekt auf-
zuklären, sind die wechselseitigen Beziehungen in ihrer Genese zu berück-
sichtigen

NACHWORT

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424 - am 19.01.2026, 22:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


439

Menschen, der bezeichnenderweise als »lebendiger Motor«61 bestimmt 
wurde. Um die physiologischen Grenzen des lebenden Organismus er-
mitteln und ausweiten zu können, entstanden im Übergang zum 20. 
Jahrhundert neue Disziplinen, wie die Psychophysik, die Psychophysio-
logie und die Hochleistungsmedizin. Das Ziel, die Leistungsfähigkeit des 
menschlichen Körpers zu erhöhen beziehungsweise seinen Ermüdungs-
erscheinungen etwas entgegenzusetzen, diente sowohl arbeitsökonomi-
schen als auch sportbezogenen Interessen. Anders als noch zur Zeit des 
Philanthropismus ging es jedoch nicht nur darum, den Körper zu dis-
ziplinieren, sondern man hatte inzwischen erkannt, dass sich die mess-
baren Leistungen erhöhen ließen, wenn die nervlichen und mentalen 
Beanspruchungen durch allseitig stimulierende Maßnahmen und indivi-
duell angepasste Anreize ausgeglichen wurden. Gerade im so genannten 
»nervösen Zeitalter« wurde »nervous power«62 zur wichtigen Human-
ressource und ökonomischen Produktionskraft. Zugleich avancierte der 
erfolgreiche und durchtrainierte Sportler zum Exempel des modernen 
selfmade man, dem es offensichtlich gelang, mit den zunehmend kom-
plexer werdenden Anforderungen des modernen Lebens nicht nur Schritt 
zu halten, sondern die gesetzten Normen überzuerfüllen.

Der Körper wurde durch die Anwendung physiologischer und psycho-
physiologischer Konzepte nicht mehr nur äußerlich, sondern jetzt auch 
innerlich durchmustert. Waren die überkommenen Bilder der Romantik 
noch Gegenstand einer undeutlichen Seelenkunde, so richtete sich das 
diagnostische Interesse nunmehr auf inwendige Impulse, Regulationen 
und Lebenskräfte, um sie mit wissenschaftlichen Mitteln aufzuklären. 
Zunächst ging es darum, die verborgenen Regionen des menschlichen 
Körpers zu entschlüsseln, die in den Zellen, Nerven und Muskeln loka-
lisiert wurden. Ebenso wichtig war jedoch, dass die hierbei erzielten Er-
kenntnisse sogleich zweckmäßig angewendet wurden, um mittels opti-
mierter experimenteller Anordnungen, technischer Apparaturen sowie 
innovativer Produkte weitere Anwendungsbereiche und Absatzmärkte 
zu erschließen. Die Relevanz pragmatischer Verwertungsinteressen nahm 
deutlich zu, so dass auch die Forschungsaktivitäten sich eher unregelmä-
ßig an theoretischen Erfordernissen ausrichteten, um angemessener auf 
externe Erwartungen, öffentliche Meinungen und wechselnde Bedürf-
nisse reagieren zu können.63 Je stärker »das Urteil der Menschen durch 
Interessen aller Art manipuliert«64 wurde, desto bereitwilliger wurde die 

61	 	 Siehe dazu weiter oben Anm. 142 in Kap. 14.
62	 	 Siehe dazu weiter oben Anm. 115 in Kap. 14.
63	 	 Zur künstlichen Herstellung von Bedürfnissen im Rahmen der »Konsum-

revolution« ab Mitte des 19. Jahrhunderts siehe weiter oben Anm. 1217 
in Kap. 18.

64	 	 Vgl. Horkheimer 1986, S. 39.

NACHWORT

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424 - am 19.01.2026, 22:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


440

Majorität zum objektiven Maßstab erstrebenswerter Ziele erklärt. Die 
keineswegs triviale Frage, ob der Mensch als »lebendiger Motor« noch 
eine individuelle Würde besitze oder als Gegenstand unter anderen Ge-
genständen aufzufassen sei, wurde nicht mehr im Lichte der Vernunft 
entschieden. Stattdessen begünstigte der Aufschwung von Arbeit und 
Sport die Etablierung gesellschaftlicher »Dressur-Systeme«65, in denen 
spezifische körperliche Fertigkeiten bestimmend wurden, so dass im Ver-
hältnis dazu andere Eigenschaften und Besonderheiten in den Hinter-
grund rückten.

Zwar würde kaum jemand versucht sein, einem Athleten seine Wür-
de abzusprechen, sofern es im sportlichen Wettkampf ausschließlich um 
Sieg und Niederlage geht. Jedoch stellt sich umgekehrt durchaus die 
Frage, ob die hierfür notwendigen Einsätze und Aufwendungen mit der 
Würde des Athleten zu vereinbaren sind. Während ein Bekenntnis zur 
Menschenwürde einfach abzugeben ist, solange hieraus keine Konse-
quenzen zu ziehen sind, die den Erfolg im sportlichen Wettkampf gefähr-
den, böte eine substanzielle Deutung, die nicht mit dem reinen Willen 
sich begnügte, durchaus Anlass für Kritik an den gegebenen Verhältnis-
sen. Als allgemeine Forderung (Kant) bleibt die Dualität des moralischen 
Subjekts und der unqualifizierten Objektwelt bestehen; spürt man hinge-
gen der Moralität im Weltlauf (Hegel) nach, dann öffnet sich zumindest 
die Option, die Wirklichkeit selbst an moralischen Maßstäben zu be-
messen. Dagegen spricht, dass sportliche Wettkämpfe nicht an vernünf-
tigen, sondern an zweckrationalen Kriterien ausgerichtet sind, weshalb 
der Begriff der Würde hier nicht in konkreter Gestalt, sondern als kon-
trafaktische Forderung seine – entsprechend eingeschränkte – Wirkung 
entfalten kann. Die Kritik an bestehenden gesellschaftlichen Institutio-
nen wird dadurch nicht verhindert; allerdings bleibt sie im moralischen 
Sinne »abstrakt« beziehungsweise »weltfremd«.

Als Folge hieraus bleibt festzuhalten, dass Moralität und Sittlichkeit 
in konkurrenzorientierten Zusammenhängen, in denen der Stärkere sich 
durchsetzen soll, relativ machtlos bleiben. Orientiert sich das Handeln 
und die Bereitschaft zur Kooperation ausschließlich am eigenen Erfolg, 
sind weiter reichende Vernunftkriterien weitestgehend suspendiert. Die 
Rede von der »Würde des Menschen« wirkt in diesem Fall wie eine 
Floskel, deren Substanzlosigkeit sich zeigt, wenn es darum geht, ihre 
konkrete Relevanz aufzuzeigen. Der nur an der eigenen Selbstbehaup-
tung orientierte Vernunftgebrauch kommt schließlich ohne übergeord-
nete Zielsetzungen aus. Die Frage, wohin die ungehinderte Entfaltung 
menschlicher Kräfte führt, bleibt damit freilich unbeantwortet. Um so 
bemerkenswerter ist, dass gerade der Sport als Projektionsfläche für gro-
ße Versprechungen und hehre Ziele sich als besonders geeignet erweist.

65	 	 Vgl. dazu Sloterdijk 2009, S. 424.

NACHWORT

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424 - am 19.01.2026, 22:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


441

Die bürgerliche Idee des Selbstinteresses, die im Sinne der Aufklärung 
nur einen Aspekt der Vernunft bezeichnete und sich mit anderen Ideen 
– etwa der Gerechtigkeit, Verantwortung oder Wohltätigkeit – messen 
sollte, errang mit dem Aufkommen der industriellen Gesellschaft und der 
damit einhergehenden Ausweitung der gesellschaftlichen Arbeitssteilung 
eine einseitige Vorrangstellung. Für den Wettkampfsport, der sich schritt-
weise zu einem idealtypischen Ausdruck geregelter Formen zur Durch-
setzung körperlicher Überlegenheit entwickelt hatte, boten sich seit dem 
letzten Drittel des 19. Jahrhunderts neue Möglichkeiten und Konstella-
tionen. Zu dieser Zeit ergaben sich vor allen in England direkte Anknüp-
fungsoptionen an ökonomische und politische Entwicklungen, die sich 
vorteilhaft auf die gesellschaftliche Etablierung des Sports auswirkten. 
Die Ausweitung der Industrie und des Imperialismus sorgten zuerst in 
England dafür, dass sich der Sport bald zu einem Massenphänomen ent-
wickeln konnte. Nur wenig später, nach dem Ersten Weltkrieg, kam es 
zu ähnlichen Entwicklungen auch in anderen – vor allem europäischen 
und amerikanischen – Ländern. Auffällig ist, dass der Sport in seiner 
langen Geschichte ganz unterschiedliche soziale Funktionen erfüllte, die 
mit verschiedenartigen und zum Teil gegensätzlichen Bedeutungszuwei-
sungen einhergingen.

Kennzeichnend für den »englischen Sonderweg in die Moderne«66 wa-
ren unter anderem vergleichsweise früh ausgebildete Geld- und Mark-
beziehungen, die dafür sorgten, dass vor allem an Markt- und Handels-
tagen so genannte popular games als beliebte Ablenkung zum Zwecke 
des geselligen Austauschs ausgetragen wurden. Im 14. Jahrhundert er-
freuten sich Spiele und Wettbewerbe auch in den Städten einer wach-
senden Beliebtheit. Die new class of burghers schlossen sich in Gilden, 
Burschenschaften und Zünften zusammen und nutzten sportliche Akti-
vitäten – blood sports, fight battles, ball games –, um den Zusammen-
halt untereinander zu stärken und um soziale Konflikte in zumindest an-
satzweise geregelten Formen auszutragen. Der wachsende Einfluss der 
Puritaner veranlasste den englischen König James I. im Jahr 1617 dazu, 
eine erstmals schriftliche Declaration of Sports zu verfassen.67 Mit dieser 
Schrift wurde die Einhaltung des Sonntagsgebots angemahnt, da zahl-
reiche sporting pastimes am Lord’s Day ausgetragen wurden. So ge-
nannte harmless beziehungsweise useful recreations waren dagegen aus-
drücklich erlaubt, um den Zusammenhalt zwischen den Menschen zu 
stärken. Zur gleichen Zeit verzeichnete der Pferdesport großen Zulauf 
und es wurden erste Renntage veranstaltet, die dazu beitrugen, dass in 
der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts der neue Berufstand des Jo­
ckeys entstand. In den Städten wurden die ersten commercial spectacles 

66	 	 Siehe dazu weiter oben Anm. 167 in Kap. 15.
67	 	 Siehe dazu weiter oben Anm. 221 in Kap. 15.

NACHWORT

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424 - am 19.01.2026, 22:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


442

veranstaltet, die es den Bewohnern ermöglichten, den Verlust gewachse-
ner Sozialbeziehungen durch kommerziell angebotene sports and pasti­
mes auszugleichen. Auf dem Land sorgten vor allem adlige Grundbesit-
zer dafür, dass Vertreter der upper- und lower-class mittels sportlicher 
Aktivitäten zusammengeführt wurden. Bis weit ins 17. Jahrhundert hin-
ein übernahm der Sport damit vor allem die Funktion der geselligen Ab-
lenkung sowie des sozialen Ausgleichs.

Nach dem Ende der Puritanerherrschaft, das heißt in der Restaura-
tionsphase ab 1660, erfreuten sich Sportwetten einer wachsenden Be-
liebtheit. Neben der Aussicht auf finanziellen Gewinn veränderte sich 
zugleich die Rolle der Zuschauer, die als Wettende stärker in das Umfeld 
der Wettkämpfe eingebunden wurden. Direkte Einflussnahmen durch 
Wettmanipulationen waren keine Seltenheit, denen man durch entspre-
chende Ausweitungen des Regelwerks entgegenwirkte. Insgesamt stieg 
das Interesse an öffentlichen Veranstaltungen, so dass neben materiellen 
Anreizen auch andere Ziele, wie Aufmerksamkeitsgewinne durch sport-
liche Erfolge, angestrebt wurden. Zu dieser Zeit waren die English sports 
ein nützliches Hilfsmittel im »Konkurrenzkampf um Status- und Pres-
tigechancen«68. Doch die erst im 19. Jahrhundert einsetzende Verselb-
ständigung des Sports lag damals noch fern. Im 17. und 18. Jahrhun-
dert wurde die Bedeutung sportlicher Aktivitäten und Wettbewerbe vor 
allem darin gesehen, dem sozialen Geltungsstreben der Beteiligten Aus-
druck zu verleihen. Dies galt insbesondere für die nachgeborenen eng-
lischen Adelssöhne, die aufgrund der speziellen Rechtslage in England 
vom gesellschaftlichen Abstieg bedroht waren und sich selbst darum 
bemühen mussten, ihre ökonomische Stellung und ihr soziales Ansehen 
zu sichern.69 Der Sport bot hier zumindest die Chance, entweder über 
hohe Wetteinsätze finanzielle Gewinne zu erzielen oder aber als gentle­
man sportsman aufzutreten, ohne seine nicht selten prekäre soziale Lage 
preisgeben zu müssen. Bevor der im 18. Jahrhundert sich bereits abzeich-
nende Prozess der Kommerzialisierung an Bedeutung gewann, diente 
der Sport bis weit in das 19. Jahrhunderts hinein vor allem dem Zweck 
der Stabilisierung sozialer Distinktionen, der in der Unterscheidung zwi-
schen amateurs und professionals seinen geregelten Ausdruck fand.70

Im »langen 19. Jahrhundert« erhielt nicht nur der gesellschaftliche 
Modernisierungsprozess in England durch die sich dynamisch entwi-
ckelnde Industrialisierung neue Impulse, sondern zur selben Zeit wur-
de auch die Entwicklung des Sports entscheidend beschleunigt. Auffällig 

68	 	 Siehe dazu weiter oben Anm. 248 in Kap. 15.
69	 	 Zur Primogenitur siehe weiter oben Anm. 185 in Kap. 15.
70	 	 Wichtig hierbei waren nicht nur Fragen des Gelderwerbs, sondern ebenso 

Fragen der sozialen Stellung und Einstellung. Siehe dazu weiter oben Anm. 
303 in Kap. 15.

NACHWORT

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424 - am 19.01.2026, 22:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


443

ist, dass die English sports für sich genommen immer eigenständiger und 
gesellschaftlich gesehen immer stärker eingebunden wurden. Anfänglich 
gewannen nicht nur die working-class sports an Bedeutung, sondern 
auch die so genannten exclusive sports fanden weiteren Zulauf, so dass 
sich zunächst der Eindruck eines wachsenden Klassengegensatzes auch 
im Sport stabilisierte. Dies änderte sich erst im letzten Drittel des 19. 
Jahrhunderts, als die Zahl der Sportvereine sowie der Sporttreibenden 
deutlich anstieg und immer mehr Zuschauer den inzwischen regelmäßig 
ausgetragenen Wettkämpfen beiwohnten. Für diese Entwicklung gab es 
keinen bestimmten Auslöser. Eher ist davon auszugehen, dass mehrere 
Faktoren zusammenwirkten und sich gegenseitig bestärkten. Während 
sich die ökonomischen Gegensätze in England ausweiteten, bot der Sport 
klassenübergreifende Ablenkungs- und Unterhaltungsmöglichkeiten, die 
im Bewusstsein einer wachsenden Zahl von Menschen Defizite im sozi-
alen Austausch und Zusammenhalt auszugleichen vermochten. Vereine 
schlossen sich zusammen und gründeten Sportorganisationen, die über 
die Einhaltung von Regelwerken und Wettkampfterminen wachten. Mit 
steigenden Zuschauerzahlen expandierte das Interesse der Medien, die 
als neue Gattung die Sportberichterstattung einführten. Parallel zur An-
gleichung unterschiedlicher Regelwerke erweiterte sich ihr Geltungsbe-
reich, und in einigen Sportarten schritt die Professionalisierung unauf-
hörlich voran. Je mehr Geld im Umlauf war, desto höher entwickelten 
sich sowohl die Preisgelder als auch die Wettgewinne. Für zahlreiche 
Sportler öffneten sich dadurch bisher versperrte Aufstiegsmöglichkeiten. 

Getragen wurde diese Entwicklung insbesondere von den Mitgliedern 
der stetig anwachsenden englischen Mittelschicht.71 Unterschiedliche ge-
sellschaftliche Akteure – politische Parteien, liberale Wohlfahrtsverbän-
de, erfolgreiche Unternehmer, moderne Bildungseinrichtungen und sogar 
die altehrwürdige Church of England – beteiligten sich mit je eigenen 
Interessen und Schwerpunkten an der Implementierung der so genann-
ten rational recreation, die auf die wachsenden Anforderungen der sich 
im Umbruch befindlichen Gesellschaft reagierte und darauf abzielte, den 
Einzelnen in mentaler und körperlicher Hinsicht auf die neuen Heraus-
forderungen vorzubereiten.72 Der Sport wurde vor diesem Hintergrund 
als ein geeignetes Mittel angesehen, um den Fortschritt der Gesellschaft 
als Ganzes voranzutreiben. Aufgrund seiner organisatorischen Verselb-
ständigung war er inzwischen jedoch selbst in der Lage, die günstigen 
gesellschaftlichen Rahmenbedingungen für eigene Zwecke zu nutzen. 

71	 	 Zur heterogenen Zusammensetzung der middle-class in England siehe wei-
ter oben Anm. 307 in Kap. 15.

72	 	 Zum bereits in den 1820er Jahren entwickelten public health-Konzept als 
ein erster Mosaikstein dieser Entwicklung siehe weiter oben Anm. 311 in 
Kap. 15. 

NACHWORT

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424 - am 19.01.2026, 22:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


444

Nachdem das Wettkampfgeschehen durch einheitliche Regelwerke so-
wie die Normierung von Sportgeräten und Wettkampfanlagen weitge-
hend angepasst worden war, konnten die sportlichen Leistungsvergleiche 
zur Erbringung von Höchstleistungen genutzt werden, deren Ergebnisse 
in Rekordlisten festgehalten und als Referenzgrößen für neue Superlati-
ve herangezogen wurden. Sportliche Höchstwerte und Rekordmarken, 
die keinen außersportlichen Zwecken oder Verwendungsweisen unter-
stellt wurden, waren um die Jahrhundertwende in einigen Sportarten be-
reits so weit etabliert, dass sie sich allmählich zum »harten Kern«73 der 
Sportkultur entwickelten. Statistische Angaben über erzielte Leistungen 
und Erfolge gehörten schon bald zum gewohnten Repertoire der Sport-
berichterstattung. Zumindest darin ähnelten die English sports der im 
Königreich besonders stark ausgeprägten »Ökonomie und Gesellschafts-
form«, in der laut Marx alles mit allem vergleichbar und verrechenbar 
war.74 Dass damit zugleich die Voraussetzung gegeben war, nicht nur 
die Produktivität in unterschiedlichen gesellschaftlichen Bereichen zu 
erhöhen, sondern auch einen gemeinsamen Vergleichsmodus festzule-
gen, nach dem alle Produkte menschlicher Tätigkeit als Waren mitein-
ander ausgetauscht werden konnten – dieser Gedanke war freilich für 
den Sport zu dieser Zeit noch nicht maßgeblich. Bis zur vollständigen 
Kommerzialisierung einzelner Sportarten waren noch einige Zwischen-
stufen zu durchlaufen.

Eine dieser Zwischenstufen betrifft den modernen Olympismus, 
der von Pierre de Coubertin im Übergang zum 20. Jahrhundert als ein 
»Hochamt des Sports« konzipiert worden war. Der Vergleich zum reli-
giösen Gottesdienst ist nicht vermessen, da Coubertin ausdrücklich da
rauf abzielte, die Olympischen Spiele unter Verwendung ritueller Formen 
und wiederkehrender Symbole mit quasi-religiösen Bedeutungen aufzu-
laden. In diesem Zusammenhang griff die religio athletae75 auf antike 
Traditionen der Olympischen Spiele zurück, um sie im Sinne der Wag-
nerischen Auffassung vom Gesamtkunstwerk neu zu inszenieren. Eine 
wichtige Aufgabe sah Coubertin darin, der aus seiner Sicht zerrissenen 
modernen Gesellschaft mitsamt ihren Krisenszenarien das weihevolle 
Bild Olympias als ästhetisch versöhnende Idee entgegenzuhalten, um we-
nigstens die Illusion einer besseren Welt aufrechtzuhalten. Sofern hierbei 
nicht besondere Inhalte oder Dogmen bestimmend sein sollten, sondern 
vor allem das »religiöse Empfinden«76 angesprochen wurde, verwundert 

73	 	 Siehe dazu weiter oben Anm. 353 in Kap. 15.
74	 	 Siehe dazu weiter oben Anm. 355 in Kap. 15.
75	 	 Siehe dazu weiter oben Anm. 391 in Kap. 16.
76	 	 Siehe dazu weiter oben Anm. 398 in Kap. 16. Es fällt auf, dass beim Pariser 

Kongress für die Wiedereinsetzung der Olympischen Spiele im Jahr 1894 
vor allem organisatorische Bestimmungen für ihre künftige Austragung 

NACHWORT

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424 - am 19.01.2026, 22:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


445

es nicht, dass in der Geschichte der Olympischen Spiele entsprechende 
Regungen und festliche Stimmungen vor allem durch externe Einfluss-
nahmen konkretisiert wurden. 

Am Beispiel der Olympischen Spiele 1936 in Berlin sowie 1972 in 
München77 wird deutlich, dass das sportliche Ideal der Selbstverbesse-
rung und Leistungssteigerung für ganz unterschiedliche politische Ab-
sichten und ideologische Interessen eingesetzt werden kann. Während 
die Olympischen Spiele 1936 vonseiten des Nationalsozialismus dazu 
genutzt wurden, die antike griechische Kultur als Errungenschaft der 
indogermanischen Rasse zu preisen und Hellenen- sowie Germanentum 
symbolisch miteinander zu verbinden, zeigte sich die Olympische Bewe-
gung bezüglich dieses abenteuerlichen Ansinnens ungerührt. Solange die 
ungestörte Durchführung der Spiele gewährleistet war, sorgte sich Cou-
bertin kaum um ideologische Beweggründe und politische Verhältnis-
se. Dem Begründer der modernen Olympischen Bewegung war vor al-
lem daran gelegen, den festlichen Charakter der Spiele zu wahren und 
einen gefälligen Gesamteindruck zu hinterlassen.78 Auf diese Weise ge-
lang es den NS-Machthabern, die Spiele für propagandistische Zwecke 
zu nutzen und die Massen, die vor allem »am Sieg als solchem, am Erfolg 
überhaupt«79 interessiert waren, zu begeistern. Während das olympische 
Spektakel zur festlichen Kulisse der NS-Herrschaftspolitik avancierte, 
trat der Arier als vermeintlich natürlicher Nachfahre antiker Wettkämp-
fer auf die sportpolitische Bühne.

In München verfolgte man gegensätzliche Absichten. Nichts sollte an 
die ersten Olympischen Spiele in Deutschland sechsunddreißig Jahre zu-
vor erinnern. Ziel war es, die Olympischen Spiele als Mittel einzusetzen, 
um das Bild der Bundesrepublik als eines demokratischen, modernen 
und weltoffenen Staates in der öffentlichen Wahrnehmung zu veran-
kern. Anstelle von antikem Pomp und Pathos setzte man auf das Kon-
zept der »heiteren Spiele«80, das allen Teilnehmern eine unbeschwerte 
und stimmungsvolle Abwechslung von den Routinen des Alltags bie-
ten sollte. Dass dieser nur mit erheblichen Anstrengungen und künstli-
chem Aufwand herzustellende Eindruck durch einen unerwarteten Ter-
roranschlag vereitelt wurde, passte nicht zur geplanten Choreografie der 
Spiele. Jedoch setzte sich die Olympische Bewegung nach einer kurzen 

festgelegt wurden. Eine Ausnahme bildete die Herausstellung des Prinzips 
der pax olympica.

77	 	 Siehe dazu weiter oben Exkurs I und II in Kap. 17.
78	 	 Zu den entsprechenden Aussagen Coubertins über die bevorstehenden 

Spiele in Berlin kurz vor seinem Tod siehe weiter oben Anm. 488 in Kap. 
17.

79	 	 Zum fiktionalen Charakter totalitärer Propaganda siehe weiter oben Anm. 
542 in Kap. 17.

80	 	 Siehe dazu weiter oben Anm. 494 in Kap. 17.

NACHWORT

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424 - am 19.01.2026, 22:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


446

Unterbrechung über diesen »Zwischenfall« hinweg und folgte der pro-
grammatischen Formel ihres damaligen Präsidenten Avery Brundage: 
»The games must go on!«81 

Trotz aller inhaltlichen Unterschiede und Gegensätze stimmen die 
beiden hier herausgestellten Beispiele zumindest darin überein, dass die 
mit der Austragung der Spiele jeweils verfolgten politischen Absichten 
nahezu problemlos durchgesetzt werden konnten. Die Olympische Idee 
erwies sich 1936 wie auch 1972 als äußerst gefügig und flexibel ge-
genüber den Versuchen, sie mit politisch zweckdienlichen Bedeutungen 
aufzuladen. Diese auffällige Indifferenz ist nicht auf die – offiziell – un-
politische Haltung des IOC und seine Programmatik zurückzuführen. 
Gerade die Berliner und Münchener Spiele zeigen, wie hochpolitisch das 
IOC tatsächlich agiert. Die unverhohlene Gleichgültigkeit beziehungs-
weise Engstirnigkeit rührt vielmehr daher, dass die Olympische Bewe-
gung für sich in Anspruch nimmt, den »sportlichen Kern« der modernen 
Leistungskultur möglichst unabhängig von äußeren Einflüssen zu be-
wahren. Während in anderen gesellschaftlichen Bereichen Kompromisse 
geschlossen werden, um erfolgreich zu sein, biete der Sport ein Refugi-
um, in dem »Leistung überhaupt«82 – unter Vernachlässigung sonstiger 
Gesichtspunkte – erbracht werden könne. Um die vorgebliche Autono-
mie des Sports nicht zu gefährden, verbiete sich jede inhaltliche Positio-
nierung. Der Blick in die Geschichte der modernen Olympischen Spiele 
führt freilich zu einer anderen Schlussfolgerung: Wer den Fortschritt – 
citius, altius, fortius – um seiner selbst willen anstrebt, muss sich nicht 
wundern, wenn der eigene Autonomieanspruch zur bloßen Farce er-
starrt und anderen ideologischen Zielen unterstellt wird. 

Als Konsequenz hieraus hat sich die Olympische Bewegung inzwischen 
auch von den eigenen Traditionen weitgehend verabschiedet. Heute geht 
es vor allem darum, die Austragung der Spiele und ihre mediale Verwer-
tung bestmöglich zu organisieren. Aktuell zählt »Olympia« zu den welt-
weit bekanntesten Marken, die ihren säkularen Überbau hauptsächlich 
dafür einsetzt, um die eigenen Erlöse zu steigern. Die olympischen Ri-
tuale und Symbole – Einzug der Athleten, Flagge, Hymne, Friedenstau-
ben, Eid und Flamme – wurden zu unverwechselbaren Markenzeichen, 
die sich bei jeder neuen Aufführung tiefer in das Bewusstsein der Konsu-
menten einschreiben. Die damit verbundene Botschaft zielt vor allem auf 
die Exklusivität des Angebots. Religiöse Empfindungen und kollektive 

81	 	 Siehe dazu weiter oben Anm. 991 in Kap. 17. Es ist bezeichnend, dass 
die gravierenden Versäumnisse der Veranstalter während des Terroran-
schlags bis heute nicht angemessen aufgearbeitet wurden. Vgl. dazu Ge-
bauer 2022.

82	 	 Zur Verwendung dieser Begrifflichkeit siehe weiter oben Anm. 336 in Kap. 
15.

NACHWORT

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424 - am 19.01.2026, 22:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


447

Hochgefühle, die für Coubertin noch handlungsleitend waren, sind heute 
willkommene Ergänzungen zum eigentlichen Geschäftsmodell. 

Am Beispiel der Olympischen Spiele wird deutlich, wie eine anfäng-
lich als Ersatzreligion konzipierte Bewegung ihre ideologischen Wurzeln 
preisgibt, um sich in einen global player der Massenkultur zu verwan-
deln. Der unwiderrufliche Einstieg in die ökonomische Zirkulations-
sphäre erfolgte in den 1980er Jahren, als der IOC-Amateurstatus of-
fiziell aufgehoben wurde. Seitdem wurden die Spiele für Unternehmen, 
Sponsoren und Medienanstalten nachhaltig geöffnet, um Zugriff auf das 
»große Geld« zu erhalten.83 Neben den günstigen Aussichten auf finan-
ziellen Gewinn für die Vertragspartner rückte für die stetig wachsende 
Zahl der Zuschauer der Aspekt der Unterhaltung immer stärker in den 
Vordergrund.

Das Unterhaltungsbedürfnis der Massen ist in ähnlicher Weise bestim-
mend für moderne »Heldenmythen«, die ein Bedürfnis anzusprechen 
scheinen und dabei zunehmend anachronistische Züge annehmen. Hegel 
hatte hierfür ein feines Gespür, als er in seinen zwischen 1817 und 1829 
gehaltenen Vorlesungen über die Ästhetik bereits auf die widersprüch-
liche Stellung des Heroentums unter den »gegenwärtigen prosaischen 
Zuständen«84 verwies. Zwar konzediert er ein allgemeines Interesse an 
»einer wirklichen, individuellen Totalität und lebendigen Selbständig-
keit«, die »uns nie verlassen« kann, jedoch stellt er ebenso nüchtern 
fest, dass »jeder Einzelne (...), wie er sich wenden und drehen möge, ei-
ner bestehenden Ordnung der Gesellschaft« angehöre. Selbst bedeuten-
de und heldenhaft auftretende Individuen – Hegel erwähnt in diesem 
Zusammenhang Richter, Monarchen und Generäle – erscheinen »nicht 
als selbständige, totale und zugleich individuell lebendige Gestalt dieser 
Gesellschaft selber, sondern nur als ein beschränktes Glied derselben«.85 
Ein weitere Spitze setzt der Autor gegen die nur beschränkte Bedeutung 
des modernen Heldentums, das im Unterschied zur Antike sich im Be-
sonderen erschöpft:

»Denn am Ende beschränkt es (das Interesse; F.B.) sich immer darauf, 
zu sehen, wie es diesem Individuum ergehe, ob es seinen Zweck glück-
lich erreiche, welche Hindernisse, Widerwärtigkeiten sich entgegenstel-
len, welche zufällige oder notwendige Verwicklungen den Ausgang hem-
men und herbeiführen usf.«86

Man muss nicht die Ansicht Hegels teilen, dass im »eigentlichen He-
roenzustande das Dasein des Rechts, der Sitte, der Gesetzlichkeit über-
haupt« im Einzelnen verkörpert wurde. Schließlich beruhten die Taten 

83	 	 Siehe dazu weiter oben Anm. 1015 in Kap. 17.
84	 	 Vgl. dazu die entsprechende Überschrift in Hegel 1976, S. 192.
85	 	 Vgl. ebda., S. 193-194.
86	 	 Ebda., S. 194.

NACHWORT

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424 - am 19.01.2026, 22:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


448

der antiken Helden nicht zuletzt auf Unfreiwilligkeit und Zwang.87 Um-
gekehrt ist dem Weltbürger und Freiheitsphilosophen jedoch abzulesen, 
dass das moderne Heroentum inzwischen von entmachteten Subjekten 
vertreten wird, die den gesellschaftlich vorgegeben Regeln und Gesetzen 
ebenso unterworfen sind, wie alle anderen auch. Hegels Feststellung, 
die Individuen in Schillers Kabale und Liebe quälten sich »unter drü-
ckenden, widerwärtigen Verhältnissen mit ihren kleinen Partikularitäten 
und Leidenschaften herum«88, ließe sich ebenso gut auf die Geschich-
ten über »Stars und Sternchen« innerhalb der gegenwärtigen medialen 
Öffentlichkeit übertragen. Die hervorgerufenen Regungen und Leiden-
schaften erscheinen vielleicht groß und drängend. Angesichts ihrer tat-
sächlichen Bedeutung für »das substanzielle Allgemeine« erweist sich 
jedoch nahezu jede »Besonderung« als »eine Einseitigkeit« beziehungs-
weise »harmlose Bestimmtheit«89. Selbst künstlich erzeugte Situationen, 
die das Individuum herausfordern, aus seiner »Strenge und Gewalt der 
Selbständigkeit in sich« herauszutreten, um sich bestimmten Widerstän-
den und Gefahren auszusetzen, werden von Hegel als »harmlos« be-
ziehungsweise »lächerlich« bezeichnet, da sie »in ihrer Unbefangenheit 
durch sich selbst schon fertig und vollendet« sind:

»Hierher gehören diejenigen Situationen, welche im Ganzen als ein Spiel 
zu betrachten sind, insofern in ihnen etwas vor sich geht oder getan 
wird, womit es eigentlich kein Ernst ist. Denn der Ernst des Tuns und 
Handelns kommt überhaupt erst durch Gegensätze und Widersprüche 
hervor, die zur Aufhebung und Beseitigung der einen oder der anderen 
Seite hindrängen.«90 

Die Abenteuer des Herakles oder Odysseus mögen nach diesem Urteil den 
nötigen Ernst besessen haben, weshalb die Protagonisten dem Anspruch 
des Heroischen genügten. Allerdings gründete die Haltung, »allen voran 
der Beste zu sein und der Erste«91, noch im mythischen Denken, das den 
herrschaftlichen Göttern Überlegenheit, den Helden hingegen Opferbe-
reitschaft sowie ein kurzes Leben zuwies. Zwar dienten die heroischen 
Taten als Vorbilder für die überlebenswichtige Einübung einer »mann-
haften Lebensführung«. Ihre Wirkung entfalteten sie freilich »hinter dem 
Rücken« der Betroffenen, die sich angesichts der »Erweiterung des Ago-
nalen zu einem Wettstreit im ganzen Leben«92 gezwungen sahen, den 
Halbgöttern nachzueifern, um göttlichen Beistand auch für sich selbst 

87	 	 Dies wurde u.a. an den zwölf Taten des Herakles ausgeführt. Siehe dazu 
weiter oben Anm. 297 in Kap. 10 (Bd. I).

88	 	 Hegel 1976, S. 194.
89	 	 Vgl. ebda., S. 198.
90	 	 Ebda., S. 200.
91	 	 Siehe dazu weiter oben Anm. 329 in Kap. 4 (Bd. I). 
92	 	 Siehe dazu weiter oben Anm. 62 in der Einführung zu Teil I (Bd. I).

NACHWORT

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424 - am 19.01.2026, 22:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


449

zu gewinnen. Dass mit Einführung der panhellenischen Wettkämpfe die 
Darstellung männlichen Mutes, körperlicher Vortrefflichkeit und schick-
salhafter Opferbereitschaft nunmehr als Athleten–Heldentum in Erschei-
nung trat, veränderte den »Ernst der Lage«, da es fortan darum ging, 
die Zeichen des Sieges im agonalen Wettstreit als Ausweis eigener Größe 
nach außen zu tragen. Die Sieger in Olympia, Delphi oder Korinth wuss-
ten die Götter auf ihrer Seite; jedoch suchten sie vermehrt die Öffentlich-
keit, da sie ihrem Einfluss immer öfter misstrauten. 

Die neuzeitlichen Helden, auf der Suche nach »Wahrhaftigkeit« (se­
cum esse) und »Vollendung« (l’uomo universale)93, wählten ebenfalls 
die öffentlichen Bühnen, um Anerkennung zu gewinnen und sich ihrer 
Vortrefflichkeit zu vergewissern. Anfangs richteten sich die volkstümli-
chen Spiele noch gegen politische Repressionen und religiöse Formen 
der Weltverachtung. Für eine kurze Frist entstand somit zumindest der 
Eindruck, Ballspiele (calcio, pallone), Wettläufe (corsa) und Pferderen-
nen (palio) leisteten einen kollektiven Beitrag zur Entfesselung des Indi-
viduums. Doch schon bald erkannten die fürstlichen Mächte und Auto-
ritäten die Wirkmacht spielerischer Aufführungen und nutzten sie, um 
sich im Rahmen höfischer Feste, Turniere und Triumphzüge selbst in ein 
heroisches Licht zu setzen. Die Verwendung antiker Motive, Symbole, 
Metaphern und Heldenfiguren diente allein dem Zweck, die behauptete 
»Selbstvollendung«94 als notwendige Folge historischer Zusammenhän-
ge auszuweisen. Auf diese Weise wurden die Feste der Renaissance im-
mer mehr zu Demonstrationen herrschaftlicher Größe beziehungsweise 
zu Instrumenten der Macht.

Die modernen Heldenmythen reagierten auf die »Entzauberung der 
Welt«, die von Hegel zum Ausgangspunkt seiner Beobachtungen über 
die Beschränkung des Subjekts »in unserem gegenwärtigen Weltzustan-
de«95 gemacht wurde. Auf den ersten Blick scheint es, als hätten Helden 
hier keinen Platz, da »Recht, Gesetz und Sittlichkeit« unabhängig vom 
Willen des Einzelnen bereits gegeben seien: »Der Einzelne ist jetzt nicht 
mehr der Träger und die ausschließliche Wirklichkeit dieser Mächte wie 
im Heroentum.«96 Gleichwohl – oder gerade deshalb – bleibe das Ver-
langen nach Helden und Heldengeschichten bestehen. Ein Grund dafür 
ist in der zunehmenden Komplexität moderner Verhältnisse angelegt:

93	 	 Siehe dazu weiter oben Anm. 1031 in Kap. 18.
94	 	 Siehe dazu weiter oben Anm. 1061 in Kap. 18.
95	 	 Vgl. Hegel 1976, S. 193.
96	 	 Ebda., S. 194. Dass Hegel gleichwohl davon überzeugt war, dass eine welt-

geschichtliche Figur wie Napoleon, dessen Einzug in Jena am 13. Oktober 
1806 er selbst erlebt hatte, als zeitgenössischer Held anzusehen sei, ist ein 
Beleg dafür, dass dieser Denker des Widerspruchs vor eigenen Widersprü-
chen nicht gefeit war.

NACHWORT

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424 - am 19.01.2026, 22:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


450

»Wie nun aber im Heroenzustande das Subjekt mit seinem gesamten 
Wollen, Tun, Vollbringen im unmittelbaren Zusammenhange bleibt, so 
steht es auch ungeteilt für das in, was irgend an Folgen aus diesem Tun 
entspringt. Wenn wir dagegen handeln oder Handlungen beurteilen, so 
fordern wir, um dem Individuum eine Handlung imputieren zu können, 
dass es die Art seiner Handlung und die Umstände, unter welchen die-
selbe vollbracht ist, gewusst und erkannt habe.«97 

Zu ergänzen ist, dass der Überblick über die »Art« und »Umstände« 
einer Handlung mit dem Fortschreiten der Gesellschaft immer stärker 
eingeschränkt wird, so dass das »Ganze einer Tat« der »ganzen Indivi-
dualität«98 nicht mehr zugerechnet werden kann. Hegel beschreibt hier 
recht anschaulich die Auswirkungen gesellschaftlicher Modernisierun-
gen, die das Individuum einerseits von subjektiven Pflichten und Ver-
antwortungen entbinden, andererseits jedoch seine eigene Aufspaltung 
begünstigen, da die fraglose Identität der Herkunftswelt nicht mehr ge-
geben ist. Um den Zusammenhang zwischen »Wollen« und »Tun« wie-
der herstellen und dem Subjekt zusprechen zu können, so dass der Ein-
zelne mit dem »Ganzen seiner Tat« versöhnt wird, werden vorzugsweise 
künstliche Helden erschaffen, die mit ihren Taten Zustände herbeifüh-
ren, »welche nur ihre Sache und ihr Werk zu sein scheinen«99. Zu beach-
ten ist in diesem Zusammenhang die Verwendung des Konjunktivs, da 
Hegel keinen Zweifel aufkommen lässt, dass die moderne Wirklichkeit 
keine Helden »unbegrenzter Art«100 hervorzubringen vermag. Allein als 
ästhetische Figuren und Imaginationen – in Literatur, bildender Kunst 
sowie im Theater – entfalten sie ihren unzeitgemäßen Charakter und ver-
mitteln den Zuschauern das klassisch-utopische Bild »einer wirklichen, 
individuellen Totalität«101. 

Es ist wichtig, die von Hegel vorgebrachten Beschränkungen zu be-
rücksichtigen, um die modernen Heldenfiguren auch des Sports als Ver-
suche zu verstehen, »innerhalb der vorgefundenen Verhältnisse der 
neueren Zeit die verlorene Selbständigkeit der (heroischen; F.B.) Gestal-
ten wiederzugewinnen«102. Nachdem in England bereits Mitte des 19. 

97	 	 Ebda., S. 187.
98	 	 Vgl. ebda.
99	 	 Vgl. Hegel 1837, S. 38 (Hervorhebungen im Original).
100	 Vgl. Hegel 1976, S. 192.
101	 Siehe dazu weiter oben Anm. 85. »Denn die Kunst und ihr Ideal ist eben 

das Allgemeine, insofern es für die Anschauung gestaltet und deshalb mit 
der Partikularität und deren Lebendigkeit noch in unmittelbarer Einheit 
ist.« Für die »sonstige Wirklichkeit des geistigen Daseins« ist laut Hegel 
»die Scheidung von Allgemeinheit und Individualität« hingegen notwen-
dig. Vgl. dazu Hegel 1976, S. 185.

102	 Ebda., S. 194. Dort unter Bezugnahme auf »Schillers und Goethes poeti-
schen Jugendgeist«. Vgl. ebda. 

NACHWORT

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424 - am 19.01.2026, 22:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


451

Jahrhunderts der Gedanke der Heldenverehrung ideologisch aufgegrif-
fen und mit missionarischem Eifer in den »besseren Kreisen« verbreitet 
worden war103, dauerte es nicht lange, bis die romantische Verklärung 
von heroes and great men auch in anderen gesellschaftlichen Bereichen 
Fuß fassen konnte. Den men of action – Eroberern, Abenteurern und Sol-
daten des British Empire – am nächsten kamen die sportsmen, die in neu 
gegründeten Sportjournalen und Gazetten einem stetig wachsenden Pu-
blikum vorgestellt wurden. Der Warencharakter des Sports, der in Eng-
land schon früh durch Wettgeschäfte (betting, gambling) sowie die Be-
zahlung zahlreicher Akteure (professionalism) eingeleitet worden war, 
erhielt durch die wachsende mediale Aufmerksamkeit (media attention) 
weitere Impulse. Neben den upper- und middle-class heroes gerieten im 
letzten Drittel des 19. Jahrhunderts vermehrt auch working-class heroes 
in den Blick der Öffentlichkeit. Football und rugby players, die für ihre 
Härte und Durchsetzungsfähigkeit bewundert wurden, sorgten für eine 
Neujustierung der sporting values und erschienen dementsprechend ge-
eignet, in nationalen und internationalen Wettkämpfen Britain’s pride zu 
repräsentieren. Während die gentlemen sportsmen ihre Distinktions- und 
Geltungsbedürfnisse noch durch großmütige Haltungen und faire Ver-
haltensweisen im Geiste des sportsmanship durchzusetzen versuchten, 
verloren klassenspezifische Unterscheidungen zu Beginn des 20. Jahr-
hunderts im Sport immer mehr an Bedeutung, und es kam zu einer Auf-
wertung subjektiver Gewinninteressen und Aufstiegsambitionen. Die-
se Veränderungen begünstigten zugleich den Eintritt in die Sphäre der 
Massenkultur.

Die weiteren Entwicklungen folgten klassischen Mustern, die zeit-
lich versetzt auch in anderen Bereichen der Kulturindustrie – Musik, 
Architektur, Design, Kino, Propaganda, Unterhaltung, Reklame etc. 
– festzustellen waren. In den 1920er Jahren verstärkte sich das allge-
meine Interesse an unterhaltenden Kulturgütern auch in Deutschland. 
Verantwortlich hierfür war die expandierende »Angestelltenkultur«104. 
Das Angebot an Sportwettkämpfen vor Ort, Rundfunkübertragungen, 
Wochenschau- sowie Presseberichten nahm deutlich zu, so dass ein-
zelne erfolgreiche Sportler eine ähnliche Popularität erlangten wie be-
kannte Film- oder Revuestars. Die »Massenseele«105 wurde durch die 
Erfolgsgeschichten von Abenteurern, Unterhaltungskünstlern und Aus-
nahmesportlern beflügelt, das zu bewundern, was sie bei sich selbst am 
meisten vermisste. Auch wenn die heroisch inszenierten Vorbilder nur 

103	 Vgl. dazu die vielbeachteten und öffentlich kommentierten Vorlesungen 
über »Helden, Heldenverehrung und das Heldenhafte in der Geschichte« 
von Thomas Carlyle. Siehe dazu weiter oben Anm. 1076 in Kap. 18.

104	 Siehe dazu weiter oben Anm. 1134 in Kap. 18.
105	 Siehe dazu weiter oben Anm. 1163 in Kap. 18.

NACHWORT

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424 - am 19.01.2026, 22:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


452

in den künstlichen Welten des Theaters, Varietés, Kinos oder Sportpa-
lastes zu bewundern waren, entfalteten sie dennoch ihre Wirkung. In 
bewusster Abgrenzung zur »Depotenzierung des Individuums in der 
Massengesellschaft«106 gelang es, anstelle überkommener Ständetypen 
der Vorkriegsära – Geheimräte, Offiziere, Fabrikanten – nunmehr er-
folgreiche Sportler als »neue Leitbilder einer leibseelischen Synthese« 
vorzustellen und »aus dem Sport endlich einen wahren Kulturfaktor 
zu machen«107.

Die anfänglich noch ablehnend gegenüber dem englischen Sport ein-
gestellten Nationalsozialisten nutzten die allgemeine Sportbegeisterung 
sowie die hohe Identifikationsbereitschaft des Publikums für ihre Zwe-
cke, indem sie erfolgreiche Athleten zu politischen Helden machten. Zu-
gute kam ihnen hierbei, dass sportliche Siege ohne großen Aufwand zur 
nationalen Angelegenheit überhöht werden konnten. Die Boxkämpfe 
zwischen Max Schmeling und Joe Louis in den 1930er Jahren sind ein 
aufschlussreiches Beispiel dafür, wie sportliche Ereignisse zu Propagan-
dazwecken genutzt und mit unterschiedlichen Bedeutungen aufgeladen 
werden konnten. Sowohl in Deutschland als auch in den USA boten die 
»heroischen Leistungen« der Kämpfer Anlass für grobe Vereinfachun-
gen und haltlose Übertreibungen. Dass beide Sporthelden schon bald 
nach ihrer aktiven Karriere in Ungnade fielen (Schmeling) beziehungs-
weise in Vergessenheit gerieten (Louis), ist ein weiteres Indiz für ihre po-
litische Instrumentalisierung. Sportpolitisches Heldentum war niemals 
von Dauer, sondern beschränkte sich auf die Zeit der Brauchbarkeit sei-
ner Protagonisten. 

In der Nachkriegszeit war man zunächst darum bemüht, den geschei-
terten Überhöhungen heldenhafter Taten und Figuren mit gebotener Zu-
rückhaltung zu begegnen. Den »Helden von Bern«, denen es gelungen 
war, durch den überraschenden Gewinn der Fußballweltmeisterschaft 
im Jahr 1954 Deutschland wieder einen Platz im Weltsport zu sichern, 
begegnete man noch mit verhaltenem Stolz und dezenter Freude. Es 
dauerte noch ein gutes Jahrzehnt, bis die ersten unbeschwerten Nach-
kriegshelden die Sportbühne betraten, die mit ihrem Publikum zwar die 
gleiche Herkunft teilten, aufgrund ihrer besonderen Fähigkeiten jedoch 
eine gewisse Distanz zu ihren Bewunderern aufbauten. Fußballspieler 
wie Beckenbauer, Netzer oder Breitner wurden zu Figuren der »Popu-
lärkultur«108, die bezeichnenderweise als »Kaiser«, »Rebell« und »Re-
voluzzer« verehrt wurden, obwohl keines dieser Attribute ihrer Men-
talität entsprach. Das öffentliche Bild orientierte sich an zuerkannten 
Eigenschaften selbstbewusst auftretender selfmade men, die nicht nur im 

106	 Siehe dazu weiter oben Anm. 1164 in Kap. 18.
107	 Vgl. Hermand/Trommler 1978, S. 79.
108 	 Siehe dazu weiter oben Anm. 1230 in Kap. 18.

NACHWORT

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424 - am 19.01.2026, 22:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


453

Sport reüssierten, sondern aufgrund vielseitig erprobter Ich-Stärke sich 
auch im Alltag durchzusetzen wussten. Die Medien trugen entscheidend 
dazu bei, das öffentliche Image populärer Sporthelden so zu akzentuie-
ren, dass die Bewunderer auf Distanz gehalten wurden und dennoch eine 
gewisse Vertrautheit empfanden. Die massentauglichen Sporthelden der 
1970er Jahre waren somit nah und fern zugleich.

Für die hieran anschließende Produktion von Heldenimages, -kli-
schees und -spektakel waren die Medien ebenfalls von entscheidender 
Bedeutung. Durch neue mediale Vermarktungs- und Verwertungsbedin-
gungen erhöhte sich die wirtschaftliche Bedeutung des Sports und da-
mit auch die Nachfrage nach Sporthelden. In den 1990er Jahren wuchs 
der Handel mit Übertragungsrechten vor allem im Automobilrennsport, 
Boxen und Fußball. Damit veränderte sich auch die Sportberichterstat-
tung. Um das Unterhaltungsbedürfnis der für kostenpflichtige Übertra-
gungen nunmehr zahlenden Zuschauer zufrieden zu stellen und sich ge-
genüber anderen Sportmedien durchsetzen zu können, bedurfte es immer 
neuer Anreize und Präsentationsformen. Dementsprechend wurden etwa 
nachgeordnete Sportwettbewerbe zu Großereignissen erklärt – »die bes-
te 2. Liga aller Zeiten« – und selbst triviale Nachrichten in Eilmeldun-
gen übersetzt.

Dieser Trend wurde durch digitale Sportangebote weiter verstärkt. Die 
Kommerzialisierung und interaktive Nutzung des Internets führten An-
bieter und Nutzer noch enger zusammen. Parallel zur technischen Auf-
rüstung und ökonomischen Ausweitung des Sportmedienmarkts wuchs 
der allgemeine Hunger nach Helden. Den Hauptprotagonisten war es 
dadurch möglich, ihren Einflussbereich zu vergrößern und als role model 
für digital vernetzte lifestyles in Erscheinung zu treten. Sporthelden, wie 
die Fußballer David Beckham oder später auch Megan Rapinoe, nutzen 
ihre Popularität, um sich als erfolgreiche businesspeople und personal 
brands zu etablieren.109 Mode, Frisuren, Parfüms und Luxus-Uhren ge-
hören inzwischen zum gängigen Marken-Portfolio erfolgreicher Sport-
ler und erweisen sich als ähnlich profitabel wie Tore, Punkte und Pokale. 

Da das natürliche Angebot an Sporthelden limitiert ist, werden sie 
inzwischen künstlich erzeugt. Marktbeobachter ermitteln die aktuellen 
und potenziellen Bedürfnisse der Konsumenten als Ausgangspunkt für 
die Suche nach Sportlern mit entsprechenden Eigenschaften. Bieten sie 
Material für good stories, müssen sie nicht erfolgreich sein, um als Held 
zu figurieren. Michael Edwards, der als erster Skispringer für Großbri-
tannien bei Olympischen Winterspielen an den Start ging und als Eddie 

109	 Zu Beckham siehe weiter oben Anm. 1271 in Kap. 18. Zur US-amerikani-
schen Fußballerin Rapinoe, die als icon of women’s football und style icon 
u.a. eine eigene Modemarke unterhält, vgl. www.edition.cnn.com vom 
15.1.2020.

NACHWORT

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424 - am 19.01.2026, 22:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.edition.cnn.com
https://doi.org/10.5771/9783748943846-424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.edition.cnn.com


454

the Eagle bekannt wurde, erreichte als »tapferer Versager«110 einen be-
sonderen Heldenstatus. Andere Sportler, wie der Turner Andreas Toba, 
der bei den Olympischen Spielen 2016 trotz einer schweren Verletzung 
den Wettkampf fortsetzte, um seiner Mannschaft den Einzug ins Teamfi-
nale zu ermöglichen111, werden aufgrund ihrer besonderen Opferbereit-
schaft zu Helden erklärt. Besonders faire Sportler, wie die Leichtathletin 
Katrin Green, die sich bei den Paralympischen Spielen 2011 erfolgreich 
dafür einsetzte, dass ihre größte Konkurrentin mit ihren von den Schieds-
richtern beanstandeten Schuhen laufen durfte, werden ebenso als Sport-
helden gefeiert.112 Die Liste ließe sich leicht erweitern und schließt ganz 
unterschiedliche Heldenfiguren ein, die nicht notwendig erfolgreich sein 
müssen. Wichtig ist vor allem ihr Heldenpotenzial, das öffentliche Auf-
merksamkeit und entsprechend hohe Einnahmen verspricht.

Besonders erfolgreiche Athleten, die im zähen Ringen um Sieg und 
Niederlage regelmäßig triumphieren, besetzen im inoffiziellen Helden-
ranking nach wie vor die ersten Plätze. Doch auch hier gilt, dass sport-
liches Talent allein nicht ausreicht. Um sich in der Welt der Marken als 
personal brand durchzusetzen, bedarf es der Zusammenarbeit mit an-
deren Markenunternehmen, um ein für alle Beteiligten nützliches »Co-
Branding«113 zu erreichen. Nur durch akribisch geplante und perfekt 
inszenierte Marketingoffensiven ist es schließlich möglich, dass Sport-
ler – ähnlich wie andere Superstars der Kulturindustrie – einen welt-
weiten Bekanntheitsgrad erreichen, der dazu beiträgt, dass ihr Einfluss 
über den Sport deutlich hinausweist. Die Grenzen zwischen dem Wett-
kampfsport und anderen Bereichen der Unterhaltungsindustrie werden 
auf diese Weise immer durchlässiger. Wie das Beispiel des US-amerika-
nischen Basketballers Michael Jordan zeigt, fällt es zunehmend schwer, 
zwischen Sportdarbietungen, Werbemaßnahmen, Unterhaltungselemen-
ten sowie anderen Vergemeinschaftungsformen zu unterscheiden, die al-
lesamt darauf abzielen, die »Magie der Marke«114 zu erhöhen.

Das Zusammenwirken von »Markennamen-Menschen«, »Marken-
namen-Produkten« und »Markennamen-Medien«115 ist längst eine not-
wendige Voraussetzung für den Erfolg von Person, Produkt und Publi-
city. Zumindest darin unterscheiden sich Sportler kaum von anderen 

110	 Die Geschichte dieses Sportlers wurde sogar verfilmt und gelangte in die 
Kinos. Vgl. Bette 2019, S. 74-75. Dort finden sich weitere Beispiele für Ver-
lierer, die als »Parasiten der Gewinner (...) eine Sonderform des Helden-
tums ausprägen«. Ebda., S. 74.

111	 Vgl. www.sueddeutsche.de vom 7.8.2016. 
112	 Im Jahr 2011 wurde der Sportlerin hierfür der Fair Play Preis des Deut-

schen Sports verliehen.
113	 Siehe dazu weiter oben Anm. 1279 in Kap. 18.
114	 Vgl. dazu Hellmann 2003, S. 428.
115	 Siehe dazu weiter oben Anm. 1321 in Kap. 18.

NACHWORT

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424 - am 19.01.2026, 22:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.sueddeutsche.de
https://doi.org/10.5771/9783748943846-424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.sueddeutsche.de


455

Helden der Kulturindustrie. Da heute bereits kleinste Anzeichen von 
Besonderheit frühzeitig aufgespürt werden, um sie in den allgemeinen 
Verwertungsbetrieb einzubeziehen, wird die Rede vom Heldentum ins-
gesamt fragwürdig. Selbst wenn einzelne Protagonisten als einzigartig 
oder unnachahmlich in Erscheinung treten, dauert es nicht lange, bis sie 
den Schematismen der Heldenproduktion unterworfen werden. Hegel 
hatte wohl Recht, wenn er behauptet, dass unter modernen Verhältnis-
sen das »Ganze einer Tat« nurmehr »künstlichen Helden« zugerechnet 
werden kann.116 Hierfür spricht außerdem, dass Helden heutzutage aus-
tauschbar sind. Die Erinnerung gewährt ihnen zwar eine gewisse Dauer. 
Ebenso gewiss ist jedoch, dass die von ihnen hinterlassene Lücke rasch 
ausgefüllt wird. »Die Figuren wandeln sich, doch für Nachschub ist wei-
ter gesorgt.«117

Der Sport passt perfekt ins Schema der Massenkultur, da er – an-
ders als die Kunst – nicht den Anspruch erhebt, das notwendige »Schei-
tern der leidenschaftlichen Anstrengung zur Identität«118 zu themati-
sieren. Dementsprechend werden die zahllos hervorgebrachten Opfer 
verschämt verschwiegen beziehungsweise der fragwürdigen Einheit von 
Leistung und Erfolg unterstellt. Fragwürdig deshalb, weil in der künst-
lichen Unterscheidung zwischen Sieg und Niederlage sich das Falsche 
nicht mehr als solches zu erkennen gibt, sondern hinter den glänzenden 
Fassaden »wildgewordener Selbsterhaltung«119 verschwindet. Der Sport, 
so scheint es, hat sich mit der Wirklichkeit bestmöglich arrangiert. Die 
bedingungslose Verklärung seiner Protagonisten verweist indes auf einen 
Mangel an Subjektivität. Da dieser Mangel sich mit »der Idee der rich-
tigen Allgemeinheit«120 versöhnt hat, bleibt er in der Regel unbeachtet. 
Im Rückblick auf die »durch Zivilisation verdrängten und entstellten 
menschlichen Instinkte und Leidenschaften«121 steht jedoch zu befürch-
ten, dass mit dem Zerfall der Vernunft auch das Individuum zerfällt.

116	 Siehe dazu weiter oben Anm. 98.
117	 Bröckling 2020, S. 118.
118	 Vgl. Horkheimer/Adorno 1972, S. 139.
119	 Vgl. dazu Habermas 1988, S. 137.
120	 Horkheimer/Adorno 1972, S. 138.
121	 Vgl. ebda., S. 246.

NACHWORT

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424 - am 19.01.2026, 22:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943846-424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

