9 Homo Donator und die Politik der Gabe

Frank Adloff wihlt in seinem Buch Politik der Gabe. Fiir ein anderes Zusammenleben
(Adloff, 2018) einen anderen Ansatz als die bisher referierten Autoren.' Adloff ist
seit langem eine der aktivsten deutschen Stimmen im ansonsten eher franzgsisch
geprigten Gabendiskurs. Er mischte sich als Autor und Herausgeber vielfach in
die Debatte ein und machte als Ubersetzer des Werkes Anthropologie der Gabe von
Alain Caillé (Caillé, 2008) eine der wichtigsten Mauss-Rezeptionen und das darin
entwickelte Paradigma der Gabe auch einem deutschsprachigen Publikum zu-
ginglich. Adloff, der eng mit Caillé und dessen M.A.U.S.S.-Bewegung verbunden
ist, orientiert sich an deren anti-utilitaristischer Lesart und Weiterentwicklung
der Gabe. In seinen eigenen Publikationen untersuchte er bisher unter ande-
rem philanthropisches Engagement mithilfe einer Gabenperspektive (siehe bspw.
Adloft, 2009, Adloff, 2010, Adloff und Sigmund, 2005) und schlug eine Briicke
zwischen der Gabe und radikaldemokratischen Theorieansitzen (Adloff, 2016).

In Politik der Gabe greift er diese verschiedenen Ansitze auf und betrachtet mit
dem Prinzip der Gabe menschliches Zusammenleben, Wirtschaft, Politik, Zivilge-
sellschaft und den Umgang der Menschen mit ihren natiirlichen Lebensgrundla-
gen. Dazu arbeitet er heraus, welche Bedeutung dem Mauss’schen Prinzip der Ga-
be gegeniiber anderen gesellschaftlichen Ordnungs- und Organisationsprinzipien
zukommt. So wird die Gabe besonders mit dem Prinzip der Hierarchie (Staat)
und dem des eigennutzorientierten Tausches (Markt) kontrastiert, die moderne
Gesellschaften zu dominieren scheinen.

Adloff kniipft auflerdem an einen weiteren Diskurs an, der in den letzten
Jahren an Bedeutung gewonnen hat. Die Kritik am bekanntesten der wirtschafts-
wissenschaftlichen Menschenbilder, dem Homo oeconomicus, fithrte zur Entwick-

1 Die Uberlegungen dieses Abschnitts beruhen auf meiner Besprechung des Buches Politik der
Gabe. Fiir ein anderes Zusammenleben (Adloff 2018), die im Dezember 2019 unter dem Titel
»Rezension: Vom Ritus des Gabentausches zu realen Utopien. Frank Adloffs Entwurf einer
Politik der Gabe« (Frick, 2019) in der Zeitschrift »Ethik und Gesellschaft«veréffentlicht wurde.
Ich greife im Folgenden auch in wértlichen Ubernahmen auf diese Rezension zuriick. Mein
Dank gilt an dieser Stelle den Herausgebern der Zeitschrift fiir die Erlaubnis zur erneuten
Verwendung.

- am 12.02.2026, 17:04:28.


https://doi.org/10.14361/9783839456613-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Teil lI: Interpretationen und Potentiale der Gabe - von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

lung von zahlreichen, sich teilweise erginzenden und teilweise alternativ gegen-
iberstehenden Menschenbildern. Homo sustinens, Homo sociologicus, Homo religiosus,
Homo biologicus oder Homo politicus sind nur ein paar Beispiele, die hier genannt
werden konnen. Mithilfe von vielfiltigen Verweisen auf Marcel Mauss selbst, die
Rezeptionsgeschichte des Gaben-Essays und Ergebnisse aus anderen Disziplinen,
entwickelt Adloff ein neues Menschenbild der Gabe, das er Homo donator nennt. Er
gibt damit die Vorstellung des methodologischen Individualismus auf und kon-
zipiert den Menschen als ein von Beginn an in ein Netz aus Akten des Gebens,
Nehmens und Erwiderns verstricktes Wesens; ein Wesen, dessen Unabhingigkeit
und Freiheit sich nur in Anerkennung seiner vielschichten Abhingigkeiten (von
Mitmenschen und der Natur) denken lisst und dessen beste Handlungsoption
daher in der Kooperation mit anderen liegt.

Auf der Grundlage dieses Menschenbildes erarbeitet Adloff schlieflich seine
politische Vision oder das, was er titelgebend die Politik der Gabe nennt. In Aner-
kennung der Abhingigkeit muss Politik nach Wegen der Gestaltung des Miteinan-
ders suchen, die den Individuen innerhalb des Abhingigkeitsgeflechts moglichst
grofde Freiriume erdffnen und ein Zusammenleben im Sinne eines harmonischen,
immer wieder neu ausgehandelten Wir ermoglichen.

9.1 Das Menschenbild des Homo Donator

Adloff nimmt die Uberlegungen von Marcel Mauss zum Ausgangspunkt, um iiber
die Implikationen der Gabe fiir das Verstindnis des Menschen und des Zusam-
menlebens in menschlichen Gemeinschaften nachzudenken. Er verkniipft ethno-
logische, kognitionswissenschaftliche, evolutionsbiologische und demokratietheo-
retische Erkenntnisse zu einem Menschenbild des Homo donator. Mithilfe von John
Dewey, Georg Herbert Mead, Francisco J. Varela und Michael Tomasello charak-
terisiert Adloff den Menschen als ein prosoziales Wesen, fiir das die Kooperation
zu einem Grundprinzip des gelingenden menschlichen Zusammenlebens erho-
ben wird. Gabenpraktiken werden zum Ausdruck und zentralen Modus dieser
Prosozialitit (vgl. Adloff, 2018, 75-96):

»Wir befinden uns schon immer in Assoziation miteinander, das nichtsoziale We-
sen Mensch ist eine blofie Fiktion. Allerdings gilt es, sich die Assoziation anzueig-
nen und zu einem individuellen Mitglied einer Gemeinschaft zu werden, das die
Beitrage anderer zur Kooperation schitzt und dessen Beitrage reziprok von den
anderen wertgeschatzt werden. Ein wechselseitiges Geben und Nehmen verleiht
den Individuen einerseits einen Sinn fir die Gemeinschaft und andererseits fir
dieindividuellen Beitrage zum Gelingen des Gemeinschaftslebens« (Adloff, 2018,
96).

- am 12.02.2026, 17:04:28.



https://doi.org/10.14361/9783839456613-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9 Homo Donator und die Politik der Gabe

Im Menschenbild des Homo donator wendet sich Adloff auf Grundlage des Phi-
nomens der Gabe vom methodologischen Individualismus ab und konzipiert den
Menschen als ein Wesen, das sich in einem Netz von Abhingigkeiten entwickelt,
sich darin seiner selbst bewusst wird und handelt. Zur Unabhingigkeit und damit
zur Freiheit entwickeln konne sich ein Mensch iiberhaupt erst dann, wenn ihm
von seinen Mitmenschen und der ihn umgebenden Natur die dafiir notwendigen
Bedingungen gegeben werden.

Die Erkenntnis dieser Abhingigkeit, der Tatsache, dass es neben dem eigenen
Geben immer auch darauf ankomme, zu bekommen und zu nehmen, fithre zur
Abkehr von der Vorstellung, die Abhingigkeit von anderen jemals itberwinden
zu konnen (Adloff, 2018, 224). Dies zu verstehen heiflt dann, die Bedingungen zu
erkennen, unter denen die eigene Entfaltung méglich wird, und die Bedeutung zu
begreifen, die die eigenen Gaben (beispielsweise der Fiirsorge) fiir die Entfaltung
anderer haben (ebd.).

Von dieser Erkenntnis ausgehend erarbeitet Adloff eine politische Utopie, ei-
ne Politik der Gabe, die darauf ausgerichtet ist, den Menschen trotz dieser Ab-
hingigkeiten und gerade im Anschluss an deren Anerkennung méglichst grofie
Freirdume zu erdffnen und ein gelingendes Leben innerhalb einer friedlichen,
harmonischen Gemeinschaft zu erméglichen.

9.2 Eine politische Utopie der Gabe

Gleich zu Beginn des Buches fithrt Adloff die Gabe als »Dreh- und Angelpunkt«
(Adloft, 2018, 10) dieser Suche nach einem »anderen Umgang der Menschen un-
tereinander und mit der Natur« (ebd.) ein. Er macht deutlich, dass fiir ihn die
Krisenhaftigkeit der gegenwirtigen Gesellschaftsform in der Dominanz des uti-
litaristischen Denkens und Handelns begriindet liegt. Auflerdem kritisiert er die
Annahme eines Zusammenhangs zwischen dem guten Leben und wirtschaftli-
chem Wachstum (ebd.). Diesen beiden folgenschweren Fehlschliissen miisse, ganz
im Sinne des Mauss’schen Anliegens, entgegengetreten werden.

Adloff zeigt eine Vision auf, in der sich Menschen nicht hauptsichlich auf
berechenbare wirtschaftliche Wohlstandsfaktoren konzentrieren, sondern auf ei-
ne Form des Zusammenlebens, in der die Lebensqualitit mithilfe der Qualitit
der sozialen Beziehungen und dem Verhiltnis des Menschen zur Natur gemes-
sen wird (ebd.). Ein solches Zusammenleben beruht fiir ihn auf dem bereits von
Mauss beschriebenen Dreischritt des Gebens, Nehmens und Erwiderns (ebd.).
Das Menschenbild des Homo donator mache dabei deutlich, dass Selbsterfahrung
und Selbstreflexion fiir den Menschen nur innerhalb einer Gemeinschaft und in
der Interaktion mit anderen moglich seien.

- am 12.02.2026, 17:04:28.

103


https://doi.org/10.14361/9783839456613-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Teil lI: Interpretationen und Potentiale der Gabe - von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

Mithilfe des radikaldemokratischen Ansatzes von John Dewey argumentiert
Adloff, dass der Mensch auf Kooperation ausgerichtet sei und deshalb, im Haber-
mas’schen Sinne, die »Demokratie der menschlichen Lebensform als Telos inne-
wohnt« (ebd., 91). Wichtig ist ihm dabei, dass diese Ausrichtung des Menschen
auf Kooperation und demokratisches Zusammenwirken sich einerseits evolutio-
nir erklart, andererseits aber auch normativ verstanden und eingefordert werden
konne und die entsprechenden Motive dem Menschen nicht fernliegen (vgl. ebd.,
92).

Die Perspektive der Gabe zeige, dass Menschen in allen kulturellen Kontex-
ten und zu allen Zeiten dazu in der Lage waren und sind, mit Blick auf das
Wohl anderer miteinander zu kooperieren, und dass die Logik der individuellen
Nutzenmaximierung nicht notwendigerweise eine dominante Stellung innehabe.
Gabenbeziehungen und Gabenpraktiken sind entsprechend auch in modernen
Gesellschaften unverzichtbar, obgleich sie in der Regel unsichtbar bleiben:

»In diesem Sinne ist auch das vorliegende Buch zu verstehen: Es geht um eine
Archidologie der Gabe, die die Gabe schon immer in den modernen normativen
Rahmen von Freiheit, Gleichheit und Briiderlichkeit stellt. Es geht um eine Theorie
der Gabe im Kontext radikaler Demokratievorstellungen« (Adloff, 2018, 95).

Adloffs Argument, das Prinzip der Gabe sei auch in der Moderne noch wirk-
michtig und bilde die Grundlage fir ein anderes Zusammenleben, stiitzt sich
auf die Tatsache, dass selbst in Gesellschaften, in denen Mirkte und struktur-
gebende Organisationen wie etwa Behdrden, Firmen oder die Institutionen des
Wohlfahrtsstaates dominieren und individuelle Aushandlungsprozesse im Sinne
der Gabe in die Sphire des Privaten verdringt werden, gabenférmige Interaktio-
nen nur scheinbar aus der 6ffentlichen Sphire verschwunden sind. Er zeigt im
Gegenteil, dass ihnen auch weiterhin existentielle Bedeutung fiir das Zusammen-
wirken der Menschen zukommt. So sind innerhalb von hochgradig strukturierten,
formellen Organisationen zwischen den einzelnen Mitarbeitern informelle Bezie-
hungen und kollegiale Hilfeleistungen unverzichtbar (ebd., 121). Und jenseits von
Mirkten und Organisationen ist es fiir Adloff vor allem die Sphire der Zivilge-
sellschaft, die von der Gabe getragen wird. In ihr werden ganz unterschiedliche
Ressourcen wie Zeit, Geld und Ideen (vgl. ebd., 240) eingebracht, ohne dass das
Erzielen von Profiten dabei eine Rolle spielt. Zivilgesellschaftliche Vereinigungen
basieren weder auf einer hierarchischen Struktur, wie das in staatlichen Organi-
sationen der Fall ist, noch auf einem symmetrischen Austausch von Giitern und
Leistungen, wie er auf dem Markt geschieht. Vielmehr herrscht hier das dritte
Paradigma von »gleichzeitiger Freiwilligkeit und Verpflichtung, Spontaneitit und
Bindung« (ebd., 240), das Adloff im Anschluss an Caillé, 2008 als Paradigma der
Gabe einfithrt.

- am 12.02.2026, 17:04:28.



https://doi.org/10.14361/9783839456613-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9 Homo Donator und die Politik der Gabe

In diesem Sinne versteht er die funktionierende Zivilgesellschaft als beispiel-
haft fur das Wirken des Prinzips der Gabe. In ihr gelinge es, gleichzeitig das
Individuum in seiner Besonderheit, das geschaffene Gemeinsame und das »ver-
mittelnde Prinzip der egalitiren Reziprozitit« (ebd., 240f.) zu verwirklichen. In-
dem innerhalb der Zivilgesellschaft das »freie Spiel der Gabe« (ebd., 241) zur Ent-
faltung kommt, konstituiert sich eine Gemeinsambkeit, die nicht wie im Bereich
der Familie auf engste personliche Bindungen zuriickzufithren ist, sondern auf
die in der Gabe deutlich werdenden wechselseitigen Abhingigkeiten (vgl. ebd.).
Auch an anderer Stelle finden sich, so Adloff, Beziehungen, die auf dem Prinzip
der Gabe beruhen. Mutter-Kind-Beziehungen, die eine Entwicklung der Kinder
zu selbststindigen und selbstbewussten Menschen iiberhaupt erst ermoglichen,
nennt er ebenso wie die grofe Zahl von Careworkern, die sich unbezahlt um
eigene Angehorige oder zu geringen Lohnen um fremde Menschen kiimmern.
Als weitere Beispiele fithrt er das Verhiltnis von ehemaligen Kolonialmichten zu
ihren Kolonien und das Verhiltnis zwischen Mensch und Natur an.

In beiden Fillen handelt es sich um ein Gabenverhiltnis und nicht um einen
symmetrischen Austausch. Diese Tatsache wird jedoch nicht anerkannt oder be-
wusst verschleiert, weshalb ein Ausbeutungsverhiltnis entsteht, in dem eine, fir
die Entwicklung von Wohlstand und Reichtum relevante Leistung nicht entspre-
chend gewiirdigt wird. Adloff macht dabei deutlich, dass im Unsichtbarbleiben
dieser Gaben eine Ungerechtigkeit liegt, die im Privaten ebenso problematisch
sei wie auf der Ebene des Umgangs zwischen Nord und Siid oder zwischen dem
Mensch und seinen natiirlichen Lebensbedingungen. Indem von symmetrischen
Tauschbeziehungen als dem Normalfall ausgegangen werde, wiirden Gabenbezie-
hungen und deren Leistungen nicht (an-)erkannt und ein (teilweise) unsichtbares
Ausbeutungsverhiltnis perpetuiert (vgl. ebd., 20).

Die Erkenntnisse iiber die Bedeutung von Gabenbeziehungen und die freige-
legten Gabenpraktiken interpretiert Adloff als gegenhegemoniale Projekte, die er
mit Erik Olin Wright (Wright, 2017) als »reale Utopien« (Adloff, 2018, 251) bezeich-
net, und verkniipft sie auf originelle Weise mit Projekten wie der sogenannten
Commons-Bewegung,” der lateinamerikanischen Vorstellung des guten Lebens Buen
Vivir* und den Argumenten der Postwachstumsbewegung. Adloff méchte im Sin-
ne von Wright zeigen, wie sich in gewissen gesellschaftlichen »Nischen« Riume
er6ffnen, in denen Menschen so handeln, »wie man es sich utopisch ersehnt, und

2 Silke Helfrich und David Bollier beschreiben die Anliegen der Commons-Bewegung wie folgt:
»Die Welt als Commons zu denken und zu gestalten bedeutet, unsere Kooperationsfahigkeit
so zu nutzen, dass sich niemand (iber den Tisch gezogen fiihlt, aber auch niemandem ein
Platz am Tisch verweigert wird« (Helfrich und Bollier, 2019, 18).

3 Vgl. z.B. Acosta, 2015.

- am 12.02.2026, 17:04:28.

105


https://doi.org/10.14361/9783839456613-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Teil lI: Interpretationen und Potentiale der Gabe - von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

dadurch die Wahrscheinlichkeit steigern, dass sich Alternativen ausbreiten, die
umsetzbar und attraktiv erscheinen« (ebd.).

9.3 Politik der Gabe und Konvivialismus

Adloffs Buch folgt in seinem Aufbau einer Argumentation, die vom Gabentausch
bei Mauss ausgeht, die gewonnenen Erkenntnisse zu dem Menschenbild des Ho-
mo donator verdichtet und auf diesem basierend eine eigene politische Vision, die
titelgebende Politik der Gabe, entwirft. Diese ist eng an die Bewegung der Kon-
vivialisten* angelehnt und fufit auf der These, dass mit der Gabe gezeigt worden
sei, wie Kooperation, ein Miteinander statt eines Gegeneinanders, strukturell in
die »menschlichen Interaktionsordnungen« (ebd., 243) eingeschrieben sei. Wenn
von dieser Prosozialitit ausgegangen werden kann, verschiebt sich der Fokus poli-
tischer Uberlegungen auf die Erméglichung von sozialen Beziehungen und deren
qualitative Verbesserung. Soziale Beziehungen sind dann nicht linger ein Mittel
zum Zweck (der individuellen Bediirfnisbefriedigung), sondern werden zum Ziel
und Selbstzweck (vgl. ebd., 244).

Im Anschluss an Mauss, Caillé und die M.A.U.S.S.-Bewegung argumentiert
Adloff, dass Politik und Gesellschaft normativ auf eine »psychologische und kul-
turelle Disposition zur Grofdziigigkeit und Solidaritit« (ebd., 245) bauen kénnen,
die sich bei Menschen kulturiibergreifend und zu allen Zeiten finden lasse. Die-
ses positive anthropologische Menschenbild wird dem Menschenbild des Libe-
ralismus entgegengesetzt, das von einem eigenniitzigen Menschen ausgeht und
die auf diesen Grundlagen aufbauende Gesellschaft »aller normativen Strukturen
beraubt« (ebd., 245). Tugendhaftigkeit ist, so Adloff, im Sinne des Homo donator
im Menschen angelegt und muss nicht, wie im Totalitarismus oder Liberalismus,
gewissermafien mit Zwang oder Anreizen »von auflen an den Menschen heran-
getragen« (ebd., 246) werden. Aufbauend auf dieser Vorstellung lasst sich eine
Gesellschaft denken, die an die vielfachen Praktiken der Konvivialitit, des groR-
ziigigen Umgangs miteinander, ankniipft, die in Familien- und Freundschafts-
beziehungen sowie in zahlreichen zivilgesellschaftlichen Projekten bereits gelebt
werden (ebd., 246f.).

Mit dem Bekenntnis zum Konvivialismus buchstabiert Adloff fiir die Gegen-
wart aus, was Mauss am Ende seines Essays als Hoffnung fiir das Frankreich

4 Die Bewegung der Konvivialisten zielt auf eine Politik, »die sich auf das Prinzip einer gemein-
samen Menschheit, einer gemeinsamen Sozialitat, der Individuation und der Konfliktbeherr-
schung beruft« (Les Convivialistes, 2014, 60). Frank Adloff ist, wie Alain Caillé und andere
prominente Sozialwissenschaftlerinnen und Sozialwissenschaftler (so zum Beispiel Daron
Acemoglu, Serge Latouche, Edgar Morin und Chantal Mouffe), ein Teil dieser Bewegung.

- am 12.02.2026, 17:04:28.


https://doi.org/10.14361/9783839456613-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9 Homo Donator und die Politik der Gabe

der 1920er Jahre formulierte. Adloff zeigt, an wie vielen Stellen gegenhegemo-
niale Projekte verfolgt werden, die unter der Chiffre der Gabe in eine positive
Vision eingebunden werden kénnen. Damit aktualisiert und konkretisiert er die
Mauss’sche Hoffnung mit Blick auf gegenwirtige Gesellschaften.

- am 12.02.2026, 17:04:28.

107


https://doi.org/10.14361/9783839456613-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 12.02.2026, 17:04:28.


https://doi.org/10.14361/9783839456613-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

