
—35—

Methodus Nº 5 (2010)Kant con y contra Leibniz y Newton

Kant con y contra Leibniz y Newton 
El Principio de Coexistencia y 

la cuestión de la unidad del mundo en 
la Nova Dilucidatio de 1755

Gastón Robert T.
Universidad Andrés Bello, Chile

gastonrobert@gmail.com

Resumen

En este artículo se analiza y discute el principio de Coexistencia en 
relación al problema de la unidad metafísica del mundo. Argumentaré 
que la posición de Kant ocupa un lugar intermedio entre algunos de 
los principios más importantes de la mecánica newtoniana (en parti-
cular la ley de atracción universal y la realidad de las relaciones inter-
substanciales), y algunos principios de la metafísica de Leibniz.

Palabras claves: fuerza, interacción, atracción universal, armonía pre-
establecida.

Abstract

This paper analyzes and discusses the principle of Coexistence in rela-
tion to the problem of the metaphysical unity of the world. I shall ar-
gue that Kant’s position occupies a middle place between some of the 
most important tenets of Newtonian mechanics (in particular, the law 
of universal attraction and the reality of inter-substantial relations), 
and some principles of Leibniz’s metaphysics.

Keywords: force, interaction, universal attraction, pre-established har-
mony.

Si el mundo se concibe como una suerte de colección de entes di-
versos pero de uno u otro modo conectados, entonces resulta natural 
preguntarse por el fundamento y la naturaleza de su conexión. El 
presente escrito busca proveer una explicación del principio kantiano 
de Coexistencia (coexistentiae), formulado en la Sección Tercera de 
la Principiorum primorum cognitionis metaphysicae Nova Diluci-
datio1, a la luz del problema de la unidad del mundo. Según pre-

1	 Las siguientes abreviaturas son empleadas a lo largo del escrito: GwS = Gedanken 

ArtículosMethodus Nº 5 (2010) pp. 35 - 67

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35


—36—

Methodus Nº 5 (2010) Gastón Robert T.

tendo mostrar, la argumentación de Kant en favor de este principio 
se presenta como la culminación de un proyecto de justificación de 
la interacción real de las sustancias cuyo referente crítico principal 
lo constituye la doctrina leibniziana de la armonía preestablecida y, 
más concretamente, el tipo de unidad cosmológica que según dicha 
doctrina media entre las sustancias que conforman el mundo. 

En su intento por proveer una alternativa a los sistemas cartesiano 
y espinozista, la doctrina leibniziana de la armonía preestablecida había 
acabado con la unidad real del mundo. En el universo leibniziano, en 
efecto, cada sustancia creada es causalmente independiente de las otras, 
pero Dios, en su infinita sabiduría y por libre elección, las ha programa-
do internamente ab initio según un plan de desarrollo tan perfecto que, 
pese a que no interactúan externamente, parecen relacionarse entre sí: 
su interconexión recíproca no es más que la apariencia generada a partir 
de la concomitancia preestablecida por Dios entre sus estados (vid. GP 
IV, 439, 510; VI, 607-08; C, 521). Cada mónada se percibe a sí misma y, 
en este autopercibirse, representa desde sí al universo entero del mismo 
modo en que lo haría si existiese sólo ella y su creador (vid. GP VI, 608, 
440). Así, mundus no significa para Leibniz otra cosa que un conjunto 
de entes idealmente vinculados, pero carentes de toda interconexión 
real2. En oposición a esta concepción, y bajo el influjo de la emergente 
ciencia mecánica de la naturaleza, Kant asume la doctrina de la atrac-
ción universal como modelo explicativo de la unidad entre las sustan-
cias, afirmando abiertamente la realidad de la acción externa entre ellas. 

von der wahren Schätzung der lebendige Kräfte (Ak I: 1-182); ND = Principium 
primorum cognitionis metaphysicae Nova Dilucidatio (Ak I: 385-415); MPh = 
Metaphysicae cum geometria iunctae usus in philosophia naturalis, cuis speci-
men I. continet monadologiam physicam (Ak I: 473-87); VH = Metaphysik Herder 
(Ak XXVIII: 5 ss); Dissertatio = De mundi sensibilis atque intelligibilis forma 
et principiis (Ak II: 389-419); KrV = Kritik der reinen Vernunft; Cosmologia = 
Cosmologia generalis methodo scientifica pertractata, qua ad solidam, imprimis 
Dei atque naturae, cognitionem via sternitur; Ontologia = Philosophia Prima sive 
Ontologia; VG = Vernünftige Gedancken von Gott, der Welt und der Seele des 
Menschen, auch allen Dingen überhaupt (Deutsche Metaphysik); PM = Philoso-
phiae Naturalis Principia Mathematica. 

	 Para las referencias a obras de Kant y Leibniz he seguido los modos convenciona-
les de citación: Ak I: 21, 35 = Kant’s gesammelte Schriften, vol. I, página 21, línea 
35; GP VII, 188 = G. W. Leibniz. Die philosophischen Schriften, vol. VII, p. 188. 

2	 Vid. GP VI, 615: «...dans les substances simples ce n’est qu’une influence 
ideale d’une Monade sur l’autre».

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35


—37—

Methodus Nº 5 (2010)Kant con y contra Leibniz y Newton

Pero Kant no se distancia de Leibniz tanto como en un principio 
podría pensarse. Su posición, en efecto, va desde los inicios tomando 
la forma de un intento por conciliar los logros teóricos de la mecáni-
ca de Newton con la metafísica leibniziana3. Así, pese a que suscribe 
la doctrina newtoniana de la atracción universal, sin embargo, desde 
un punto de vista metodológico, y en un gesto marcadamente leib-
niziano, Kant no vacila en otorgar a la ciencia mecánica un alcance 
restringido, circunscribiéndola dentro de un campo limitado de com-
petencia y negándole, con ello, la prerrogativa irrestricta de hacer de 
piedra de toque en las investigaciones de la naturaleza: la metafísica 
se ocupa de nociones más básicas y primitivas que la mecánica y se 
posiciona, por lo mismo, como base teórica sobre la cual ésta y todo 
intento de teorización del mundo natural deberán erigirse. Como ex-
plícitamente señala Kant ya en su primer escrito de 1746, en orden 
a dar una explicación satisfactoria de toda cuestión concerniente a 
la filosofía natural «debemos asociar las leyes de la metafísica con 
las reglas de la matemática», ya que «esto llenará mejor los vacíos y 
satisfará mejor los propósitos de la sabiduría divina». (GwS, § 98, 
[Ak I: 107, 27-30]). En particular, el tratamiento kantiano del pro-
blema de la unidad del mundo se monta sobre la base de un concep-
to de fuerza (vis, Kraft) de carácter estrictamente metafísico, lo cual 
constituye una revitalización explícita del espíritu del dinamicismo 
metafísico de Leibniz y, más todavía, una reivindicación de un tipo de 
consideración del mundo natural que por la época en que Kant escri-
be se encontraba casi completamente sepultado bajo la sombra de los 
grandes sistemas mecánico-matematizantes cartesiano y newtoniano. 

En primer lugar, centraré brevemente mi atención en la teoría 
de la fuerza elaborada por Kant en GwS, la cual constituye el primer 
eslabón en la cadena argumentativa desarrollada en vistas de justifi-
car su idea de mundo como sistema de interconexiones reales. Luego, 
en un segundo momento, pasaré directamente a analizar el principio 
de Coexistencia y las implicancias que posee, si mi interpretación es 

3	 Sobre la orientación unitaria y conciliadora de la filosofía kantiana precrí-
tica vid. esp. Schönfeld, M. (2000), pp. 3-16. Un ejemplo paradigmático a 
este respecto es la MPh de 1756, escrito explícitamente destinado a con-
ciliar la tesis metafísica –defendida por los leibnizianos– de la simplicidad 
de las sustancias individuales con la tesis geométrica –propugnada por los 
newtonianos– de la infinita divisibilidad del espacio. Vid. Ak I: 473 ss.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35


—38—

Methodus Nº 5 (2010) Gastón Robert T.

correcta, como instancia de oposición a la teoría leibniziana. Final-
mente, a modo de conclusión, explicaré cuál es exactamente, a la luz 
de la discusión precedente, la relación entre la posición de Kant, por 
un lado, y las enseñanzas de Leibniz y Newton, por el otro. Dentro 
del contexto de análisis de este último punto, resultará de especial 
relevancia constatar cómo la teoría de Kant, pese a asumir como ele-
mentos centrales algunos de los más importantes logros de la mecá-
nica newtoniana –concretamente, la teoría de la atracción universal–, 
no constituye sin embargo una mera redescripción de la posición de 
Newton, sino que, antes bien, se sitúa en un nivel metafísico que, 
en cuanto tal, posee un carácter y alcance fundantes en relación a 
aquella. En este sentido, intentaré mostrar que el principio de Coexis-
tencia constituye, a la vez que una crítica al concepto leibniziano de 
mundo, un intento de fundamentación metafísica de la teoría newto-
niana de la atracción universal. 

I. Fuerza activa, espacio, interacción real de las sustancias y uni-
dad del mundo en el primer escrito de Kant.

Desde un punto de vista sistemático, la teoría kantiana de la interco-
nexión se elabora a partir de un concepto de fuerza desarrollado en 
GwS, a la vez que por referencia a ciertas consideraciones relativas a 
la naturaleza y estructura del espacio físico. En el contexto de análi-
sis de ambos conceptos, resulta de especial importancia notar cómo 
Kant procede a partir de premisas esencialmente leibnizianas, dis-
tanciándose de él, no obstante, en algunos puntos fundamentales. En 
acuerdo con Leibniz, Kant sostiene en los primeros §§ de GwS que 
los cuerpos, al contrario de lo que pensaban los cartesianos, no son 
sin más reducibles a extensión, sino que, más originariamente (exten-
tione prius), están dotados de una fuerza esencial (wesentliche Kraft) 
(vid. Ak I: 17, 20-23)4. La notificación de esta noción de fuerza –que 
4	 Según Kant, los cartesianos se habrían erradamente ocupado sólo de la fuer-

za impresa, mas no de la ínsita. En su referencia al leibnizianismo, es proba-
ble que Kant tenga aquí en vistas un pasaje de Leibniz tomado del Specimen 
dymanicum (1695), que en su versión completa reza así: «In rebus corporeis 
esse aliquid praeter extentionem, imo extentione prius; alibi admonuimus 
nempe ipsam vim naturae ubique ab Autore inditam, que non in simplice 
facultate consistit, que Scholae contentae fuisse videntur, sed praetera conatu 
sive nisu instruitur, effectum plenum habituru, nisi contrario conatu impedia-
tur» (GM VI, 235). Vid. dos lugares paralelos en GP VII, 314 y GP IV, 444

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35


—39—

Methodus Nº 5 (2010)Kant con y contra Leibniz y Newton

siguiendo nuevamente a Leibniz Kant denomina activa (activa, ����wir-
kende)– no puede determinarse satisfactoriamente, aclara además, a 
partir de su efecto más evidente, a saber, el movimiento, pues dicha 
explicación resulta tan vana como pretender esclarecer el fenómeno 
de la presencia de calor por recurso a una vis calorifica o del frío a 
partir de una vis frigifaciente (vid. Ak I: 18, 6-16). La conexión entre 
movimiento y fuerza pasa así a un segundo plano y ésta, en su noti-
ficación esencial, debe entenderse como algo simplemente activo, sin 
especificación de la naturaleza de los efectos que genere5.

El carácter metafísico de la noción kantiana de vis activa es cen-
tral para su teoría de la interacción y su abordaje del problema de la 
unidad del mundo. Desde un principio, en efecto, al situarse dentro 
del contexto específico de una ontología de las sustancias, la posición 
de Kant se distancia de los tipos de intento de teorización del mundo 
natural efectuados desde la perspectiva de la emergente ciencia mate-
mática de la naturaleza –concretamente desde la mecánica newtonia-
na–, y que por la época se habían en varias ocasiones esgrimido en 
contra de la doctrina leibniziana de la armonía preestablecida. Más 
aún –y este punto es el que ha de tenerse especialmente presente–, la 
misma efectividad y rédito que la posición kantiana posee en vistas 
a desarticular dicha doctrina radica justamente en el hecho de que la 
cuestiona desde principios que, más allá de la verdad de los postula-
dos newtonianos en torno a la legalidad del comportamiento de los 
cuerpos –verdad ésta que, por lo demás, los leibnizianos en varios 
respectos estuvieron dispuestos a suscribir6–, se sitúan en un nivel de 

5	 En este sentido, la posición de Kant refleja una actitud de rechazo al giro 
mecanicista que en la filosofía wolffiana se había dado a la metafísica �����leib-
niziana de la fuerza. En su intento por integrar coherentemente todas las 
conquistas de la nueva ciencia, Wolff asume el concepto de fuerza bajo una 
interpretación marcadamente mecánica que, en último término, termina 
por equiparar la noción fuerza activa originaria con la de fuerza motriz. 
Así, v. gr., en un conocido pasaje de VG, Wolff señala que, en orden a 
explicar la constitución dinámica de las sustancias, «ya no hay necesidad 
de apoyarse en la fuerza originaria, sino que cabe simplemente atenerse a 
las fuerzas que se pueden explicar mediante el movimiento de una materia 
fluida sutil en los espacios vacíos del cuerpo» (VG, § 700). Para la reduc-
ción wolffiana de la fuerza activa a la motriz vid. también VG, §§ 624, 697; 
Cosmologia, §§ 135-138; Ontologia §§ 721-44, 761, 771, 776-77, 794. 

6	 Así, v. gr., como es sabido, Leibniz reconoce la validez del principio de 
inercia, si bien como circunscrita al ámbito específico de los cuerpos con-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35


—40—

Methodus Nº 5 (2010) Gastón Robert T.

competencia específicamente metafísico y, por lo mismo, fundante en 
relación a aquellos.

Por otra parte, junto a esta noción metafísica de fuerza, Kant 
asume, nuevamente siguiendo a Leibniz, una concepción antinewto-
niana del espacio según la cual éste ha de entenderse como un cierto 
orden relacional fundado en las cosas. Esta concepción, que apunta 
en dirección inversa al concepto de espacio que Kant mantendrá a 
partir de 1768 y que será uno de los ejes fundamentales del idealismo 
crítico, sostiene que el espacio es condicionado y derivado con res-
pecto a las cosas, que éstas lo preceden y lo hacen posible.

Ahora bien, pese a la clara presencia de este trasfondo compar-
tido de opiniones, el tratamiento kantiano del espacio integra en su 
explicación la referencia a ciertas condiciones que evidencian aspec-
tos de capital distanciamiento respecto al leibnizianismo. Atiéndase 
ante todo al siguiente pasaje, tomado de GwS, § 9: 

No habría espacio (Raum) ni extensión (Ausdehnung) �����������si las sus-
tancias estuviesen desprovistas de fuerza para actuar fuera de sí 
(Kraft… ausser sich zu wirken). Porque sin esta fuerza no hay 
enlace (Verbindung) alguno; sin éste tampoco orden (Ordnung) 
y, finalmente, sin éste tampoco espacio (Ak I: 23, 5-9).

Como es sabido, Wolff conscientemente tergiversó el sentido funda-
mental de la concepción dinámica de los entes finitos propugnada en 
la filosofía de Leibniz, arruinando así la posibilidad de una concep-
ción ontológica dinamicista global del universo sustancial y relegan-
do, eo ipso, la doctrina de la armonía preestablecida al plano restrin-
gido de las relaciones entre el alma y el cuerpo7. Siendo esto el caso, la 
devaluación de la plausibilidad de dicha concepción de los vínculos 
intersubstanciales se imponía como una consecuencia natural y, en 
cierto modo, predecible8. Ante este panorama, cualquier concepción 

siderados como agregados (aggregatum). Vid. GP VI, 114-15, 118-21, 
201, 339-41, 499, 613; IV, 510; C, 16, 22.

7	 Vid., v. gr., VG §§ 600, 765. Sobre la recepción wolffiana de la teoría de 
la armonía preestablecida y la restricción de su validez al ámbito de las 
relaciones entre mente y cuerpo vid. Robert, G. (2010), pp. 43-46.

8	 Por la época en que Kant escribe, la doctrina de la armonía preestablecida 
había comenzado a perder cada vez más popularidad, incluso dentro de 
la misma escuela leibnizo-wolffiana. A ello indudablemente contribuyó la 
falta de coherencia y escasa solidez con que la doctrina había sido asumi-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35


—41—

Methodus Nº 5 (2010)Kant con y contra Leibniz y Newton

dinámica de las sustancias conllevaba el desafío de proveer bases ade-
cuadas para el planteamiento de una teoría satisfactoria en relación 
al problema de la comunicación entre los entes. Y esto es justamente 
lo que nos ofrece Kant en GwS. Su nueva concepción dinámica de 
las sustancias posee la virtualidad de explicar coherentemente, por 
medio de una en parte novedosa concepción de la estructura del es-
pacio, las nociones de fuerza y acción intersubstancial, imponiéndose 
de este modo como una alternativa viable y atractiva ante las insufi-
ciencias explicativas que caracterizaban a las versiones dinamicistas 
neo-leibnizianas, concretamente, a la wolffiana. La fuerza no podría 
ser ya, como lo fuera en la filosofía de Leibniz, sinónimo de autocon-
tención representativa, sino garantía de la proyección externa de los 
entes finitos y principio explicativo de su interacción real. En efecto, 
según puede apreciarse en el pasaje recién reproducido, el espacio es 
concebido como un orden cuyo fundamento reside en la fuerza activa 
que caracteriza esencialmente a las sustancias finitas. Pero el carácter 
fundante de las fuerzas activas con respecto al espacio, piensa Kant, 
sólo puede tener lugar en la medida en que dichas fuerzas estén dota-
das de la capacidad de actuar hacia fuera, constituyendo un sistema 

da en el sistema de Wolff, sumado además a las indeseables implicancias 
teológicas y antropológicas que ella conllevaba. Como contraparte a este 
hecho negativo, comenzaron a aparecer, principalmente entre los años 
1724-1735, diversos escritos orientados en vistas de revindicar las teorías 
de la interacción real entre las sustancias. Entre ellos se encuentran, v. gr., 
la disertación latina De Harmonia inter animam et corpus praestabilita, 
del wolffiano S. Ch. Hollmann (1724), las Institutiones Metaphysicae de 
Thüming (1726), la Erörterung der philosophischen Meinung von der so-
genannten harmonia praestabilita de Reinbeck (1727), las Vindicae syste-
matis influxux physici de Gottsched (1727-29), el De machina et spiritu 
de J. F. Richter (1730), el Systema metaphysicum de Reusch (1735) y, con 
especial valor paradigmático, el escrito de Martin Knutzen, maestro de 
Kant en Königsberg, titulado Commentatio philosophica de commercio 
mentis et corpori per influxux phyisicus explicando, publicado en 1735 
y añadido diez años más tarde como parte de su obra principal Sistema 
causarum efficientium (1745). Sin lugar a dudas, este panorama general, 
y sobre todo bajo la forma de la influencia de Knutzen, sirvió de base a 
Kant en su determinación en contra de los teóricos de la armonía preesta-
blecida. Un estudio exhaustivo de la emergencia de las teorías del influjo 
físico por sobre las de la armonía preestablecida durante el período co-
mentado puede encontrarse en Watkins, E. (1998).

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35


—42—

Methodus Nº 5 (2010) Gastón Robert T.

de enlaces y, de esta manera, el orden en que consiste el espacio9. El 
espacio –sostiene Kant con Leibniz contra Newton– es de naturaleza 
derivada, pero se constituye –argumenta ahora con Newton contra 
Leibniz– como un sistema real de enlaces. La fuerza externa y el in-
flujo son condiciones para la existencia del espacio, existencia ésta 
que se establece como consecuencia cosmológica del poder de los 
entes finitos, en cuanto dotados de una fuerza esencial para actuar 
fuera de sí mismos (vid. Arana, J., 1988, p. 341).

La teoría dinámica de Kant y su doctrina del influjo repercuten 
directamente, como es de esperar, sobre el concepto de mundo y el 
problema de su unidad. La aplicación del concepto de fuerza al pla-
no cosmológico, en efecto, reconduce el fundamento de la unidad de 
los entes mundanales desde la capacidad representativa intrínseca de 
las mónadas leibnizianas hacia la fuerza externamente determinante 
que los entrelaza. Así, un mundo (Welt) es para Kant una totalidad 
especificada a partir de la conexión real entre los elementos que lo 
componen (vid. Ak I: 22, 15-17; 22, 34-23, 1).

Esta explicación del concepto de mundo adelanta de manera 
explícita la estrategia argumentativa que, según veremos, opera a la 
base de la posición defendida por Kant nueve años más tarde en el 
Principio de Coexistencia. Kant enfatiza la idea de interconexión real 
como rasgo definidor de un Welt. Siendo esto el caso, dos o más enti-
dades existentes que no se encuentren mutuamente enlazadas por un 
vínculo real no podrán ser consideradas como partes de una misma 
totalidad. Desde un punto estrictamente metafísico, Kant piensa que 
esto es perfectamente posible. En efecto,

una sustancia –escribe en GwS, § 10– o está enlazada y unida 
con otra exterior a ella, o no lo está. Como cada ser autosub-
sistente (selbständige) contiene en sí la fuente total de todas sus 

9	 Una mirada no muy detenida es sin duda suficiente para percatarse de que la 
noción de espacio puesta aquí en juego suscita el mismo tipo de problemas 
que unas décadas más tarde harán de catalizador en orden al planteamiento 
de la doctrina madura de Kant, en donde el espacio será concebido como 
una forma a priori posibilitante del ordenamiento de los entes fenoménicos. 
A la luz de los razonamientos de la Dissertatio de 1770 y de la KrV podría, 
en efecto, con todo derecho preguntarse si acaso no sería necesaria de an-
temano la presencia de un espacio para que las sustancias pudiesen actuar 
fuera de sí, ya que las mismas categorías de «fuera», «dentro», etc. son 
categorías espaciales. Vid. Torretti, R. (1967), p. 807, n. 46. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35


—43—

Methodus Nº 5 (2010)Kant con y contra Leibniz y Newton

determinaciones, no es necesario para su existencia que esté en-
lazado con otras cosas. De aquí que puedan existir sustancias 
carentes de toda relación de exterioridad con respecto a otras, o 
sea, sin ningún enlace real con ellas (Ak I: 21, 35-22, 5). 

Según leemos en el pasaje, una sustancia, en cuanto entidad «selbstän-
dige» cuya existencia no implica referencia a condición externa (finita) 
alguna, se concibe, eo ipso, como un ser en cuanto tal ontológicamente 
aislado10. De este modo, además de nuestro mundo podrían existir ac-
tualmente una pluralidad de universos paralelos a él, ya que «es bien 
posible que exista realmente una cosa, a pesar de no estar presente 
en ninguna parte del mundo» (Ak I: 22, 5-7). Como puede verse, la 
fuerza del argumento radica en la idea de Welt como totalidad de en-
tidades enlazadas realmente, a la vez que en la premisa, igualmente 
fundamental, según la cual la existencia de una sustancia –i.e., su mero 
‘estar puesto’– no es suficiente para que ella esté conectada con otras. 
En este sentido, la identidad entre este mundo actual y la totalidad 
de la creación es, desde el punto de vista de su posibilidad metafísica, 
desarticulada, ya que ésta última puede encontrarse fragmentada en 
diversos Welten autónomos y separados del actual: si, según ocurre 
en la teoría de la armonía preestablecida, no se asume la realidad de 
la interconexión, entonces nada garantiza la superposición de nuestro 
universo actual y la suma total de los existentes. 

II. El Principio de Coexistencia y la cuestión de la unidad del 
mundo en ND

Mientras que en la mayoría de los escritos precríticos la temática del 
comercio intersubstancial se plantea como una cuestión subyacente 
y subordinada a la discusión de otros problemas filosóficos, en ND 
en cambio recibe un tratamiento detenido y explícito. En efecto, lue-
go de analizar, en la Sección Primera, los principios de Identidad y 
de Contradicción (vid. Ak I: 388-391; 393, 24-28), en las secciones 
Segunda y Tercera del tratado Kant emprende el análisis y la discu-
sión del principio de Razón Suficiente –o, según prefiere llamarlo, de 
Razón Determinante (ratio determinantis) (vid. Ak I: 393)– y de dos 

10	 Ante esta caracterización de las sustancias individuales diversos autores 
han visto en GwS la presencia subyacente de una versión extrema de so-
lipsismo ontológico. Vid., v. gr., Vogel, K. (1975), pp. 125-26; Edwards, J. 
(2000), p. 74. Sobre este punto volveremos infra pp. 8 ss.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35


—44—

Methodus Nº 5 (2010) Gastón Robert T.

principios causales derivados a partir de éste: los principios de Suce-
sión (sucessionis) y de Coexistencia (coexistentiae) (vid. Ak I: 410, 
18-ss; I: 412, 35-ss).

Hacia la mitad de la Sección Tercera de ND, Kant ya ha refuta-
do –o al menos eso ha pretendido– la doctrina de la armonía prees-
tablecida. El principio de Sucesión, en efecto, establece que «ningún 
cambio (mutatio) puede ocurrir a las sustancias sino en cuanto están 
conectadas (connexae) con otras»11, mientras que la teoría leibniz-
iana contiene entre sus postulados centrales que «los cambios natu-
rales de las mónadas provienen de un principio interno, ya que en su 
interior no podría influir causa externa alguna» (GP VI, 608). Pero el 
establecimiento de la interacción como condición de posibilidad del 
cambio sucesivo deja aún abierta la pregunta por la posibilidad de la 
interacción misma. El Principio de Coexistencia aborda precisamente 
este problema fundamental. En la Prop. XIII de ND escribe Kant:

Las sustancias finitas, en virtud de su sola existencia, no se en-
cuentran en relación unas con otras (relationibus respiciunt), ni 
interactúan en absoluto, sino en cuanto son sostenidas en mutua 
conformidad respectiva por el principio común de sus existen-
cias, a saber, el entendimiento divino (Ak I: 412, 35-413, 2)12.

Según establece el principio, las sustancias no pueden coexistir –i. e., 
no pueden estar puestas de modo tal que formen simultáneamente par-
tes de una misma unidad espacio-temporal– sino en cuanto un fun-
damento común de unidad posibilite su interacción y conformidad 
respectiva (respectibus conformatae). La referencia a este principio 
común de unificación condiciona indirectamente la posibilidad de la 
coexistencia. Ésta depende directamente de las relaciones recíprocas 

11	 En su versión completa el principio reza así: «Nulla substantiis accidere 
potest mutatio, nisi quatenus cum aliis connexae sunt, quarum dependentia 
reciproca mutuam status mutationem determinat» (Ak I: 410, 18-20). Para 
una discusión del Principio de Sucesión vid. Robert, G. (2010), pp. 79-105.

12	 El principio puede considerarse un primer antecedente del Principio de 
Coexistencia (Zugleichsein) según la Ley de Acción Recíproca (Wechsel-
wirkung) o Comunidad (Gemeinschaft) establecido en la Tercera Analo-
gía de la Experiencia de la KrV, A211 / B256. También en la Dissertatio, 
§ 17, el principio es formulado casi en los mismos términos que en ND: 
«Datis pluribus substantiis, principium commercii inter illas possibilis 
non sola ipsarum existentia contat, sea aliud quid praeterea requiritur, ex 
quo relationes mutuae intelligantur» (AK II: 409).

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35


—45—

Methodus Nº 5 (2010)Kant con y contra Leibniz y Newton

de interacción, las cuales a su vez dependen directamente del principio 
común de unificación. De este modo, la concatenación de condiciones 
subyacente al principio de Coexistencia es la siguiente: la coexistencia 
de diversas sustancias –su pertenencia simultánea a un mismo todo– 
depende de la existencia de relaciones recíprocas entre ellas, y éstas por 
su parte poseen su condición de posibilidad en la unidad de la causa 
común desde la cual se originan. Si las sustancias no interactuaran, no 
sería posible determinar la simultaneidad de dos eventos13.

El procedimiento argumentativo asumido por Kant en orden 
a demostrar este principio puede dividirse en dos momentos. (a) En 
un primer momento argumentativo, Kant establece la tesis negativa 
según la cual la mera existencia de las sustancias no basta para ge-
nerar relaciones de conexión entre ellas. (b) En un segundo nivel de 
argumentación, por su parte, Kant demuestra positivamente que una 
causa común –a saber, Dios en cuanto principio común de las sustan-
cias existentes– es requerida en vista de explicar satisfactoriamente 
las relaciones de interconexión.

a) Autonomía ontológica de las sustancias, coexistencia y unidad 
del mundo: Leibniz y el problema de la «sola existentia»

La primera tesis contenida en el Principio de Coexistencia afirma que 
la sola existencia de las sustancias –i.e., las sustancias consideradas 

13	 Resulta interesante notar cómo la concatenación de condiciones para la 
posibilidad de la coexistencia presentada en ND calza perfectamente con 
aquella que Kant establecerá casi tres décadas más tarde en la KrV dentro 
del contexto de demostración de la Tercera Analogía de la Experiencia. 
En efecto, la percepción de los fenómenos como coexistentes en el espacio 
–sostiene ahí Kant– sólo es posible en la medida en que el orden temporal 
que todo objeto de experiencia debe satisfacer sea objetivamente determi-
nado, entre otros, por el Principio de Coexistencia (Zugleichsein) según 
la Ley de Acción Recíproca. La variedad dada a la intuición sensible debe 
ser determinada según enlaces de este tipo de conexión, ya que sólo en 
virtud de estos puede ella articularse según el orden de coexistencia, un 
orden configurado de manera tal que el sentido en que de hecho se da la 
síntesis de aprehensión es indiferente (gleichgültig) para la percepción de 
dicha variedad, i. e., un orden que podamos recorrer bidireccionalmente 
(vid. KrV, B258, 30 ss.; A212 / B259). Las relaciones de acción recíproca 
y el commercium entre las sustancias (fenoménicas) se presenta, pues, 
como una condición de posibilidad de la coexistencia de los objetos en 
tanto fenómenos (temporalmente) unificados.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35


—46—

Methodus Nº 5 (2010) Gastón Robert T.

meramente como puestas en la existencia con sus correspondientes 
propiedades intrínsecas– no basta para fundar la interconexión y ac-
ción recíproca entre ellas. 

Las sustancias individuales (singulae) –escribe Kant–, de las cua-
les ninguna es causa de la existencia de las otras, poseen una 
existencia separada (separata), esto es, una existencia que es 
enteramente comprensible (intelligibilem) con independencia 
(absque) de las otras. Por consiguiente, puesta sin más (simpli-
citer) la existencia de una u otra sustancia, nada hay inherente 
a sí mismas que pruebe (arguat) la existencia de otras distintas 
de sí. Pero en tanto la relación es una determinación respectiva 
(determinatio respectiva), esto es, que no puede comprenderse 
en el ente considerado en sentido absoluto (absolute), se sigue 
que ni la relación ni su fundamento (ratio) determinante pueden 
comprenderse a partir de la existencia de una sustancia puesta 
por sí sola (Ak I: 413, 3-9).

Como tuvimos oportunidad de ver, este principio de aislamiento on-
tológico que concibe a la sustancia individual en cuanto tal como 
una entidad autosuficiente había sido ya asumido por Kant en su 
primer escrito de 1746, donde explícitamente se las caracteriza como 
entidades ontológicamente «selbständige». Kant reitera esta tesis en 
ND y buscará a partir de ella establecer con claridad las implicancias 
que en GwS sólo se presentaban en forma de bosquejo. Dada la au-
tonomía ontológica de los individuos sustanciales, toda pertenencia 
unitaria de entidades diversas a una misma totalidad estructurada 
habrá de basarse en condiciones de determinación externas a la pro-
pia realidad interna de las sustancias14.

Bien mirada, esta primera tesis contenida en el Principio de Co-
existencia pareciera en principio mostrar que, antes que una refuta-

14	 Al igual que GwS, Kant reafirma en ND la posibilidad metafísica, implica-
da en el principio de autonomía ontológica, de la existencia de mundos ac-
tuales paralelos al nuestro: «Quoniam substantiae tales, universitatis nos-
trae nexu solutae, pro lubitu divino plures esse posunt, quae nihilo secius 
inter se determinationum quodam nexu colligatae sint, hinc locum, situm 
et spacium efficiant: mundum component illius, cuius partes nos sumus, 
ambitu exemptum, i.e., solitarium. �������������������������������������Hacque ratione plures esse posse mun-
dos etiam sensu metaphysico, si Deo ita volupe fuerit, haud absonum est» 
(Ak I: 414, 21-26). Vid. también Ak XXVIII: 40 y Dissertatio, § 21 (Ak II: 
408), donde Kant acepta, al menos desde un punto de vista conceptual, la 
posibilidad de la existencia de mundos actuales distintos al nuestro. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35


—47—

Methodus Nº 5 (2010)Kant con y contra Leibniz y Newton

ción de Leibniz, la posición de Kant constituye en realidad una suerte 
de concesión y, en cierto sentido, una reafirmación de la doctrina 
leibniziana de la sustancia y de las implicancias que ella conlleva 
para una teoría de las relaciones intermonádicas. En la filosofía de 
Leibniz, en efecto, según él mismo reconociera en varias oportunida-
des, la teoría de la armonía preestablecida constituye un corolario 
de su noción de sustancia individual como ser completo y autosufi-
ciente: las sustancias no interactúan causalmente porque contienen 
en sí, desde el inicio de la creación, todos los predicados que a ellas 
corresponden y habrán de corresponderles15. En tanto unidades au-
tocontenidas que integran en sí la totalidad de los predicados y face-
tas que especifican su desarrollo, las sustancias son, por ello mismo, 
como «mundos apartes» despojados de toda interconexión transitiva 
real. En este sentido, Leibniz y Kant parecen estar perfectamente de 
acuerdo: ambos sostienen que, en virtud de aquello que se sigue del 
mero estar puesto de las sustancias en la existencia y de aquello que 
entendemos simpliciter a partir de su consideración, las sustancias no 
podrían relacionarse externamente entre sí. 

A este acuerdo inicial, sin embargo, se opone una importante 
contraparte. Tanto Leibniz como Kant, hemos dicho, están de acuer-
do en que las sustancias son entidades autónomas y autosuficientes. 
Ambos, además, creen que, justamente por razón de dicha autonomía 
y autosuficiencia, la mera existencia de las sustancias no basta para 
fundar un sistema de conexiones externas entre ellas. Pero Kant no 
está dispuesto a dejar su análisis hasta aquí. Ello, como es fácil de ver, 
volvería vanos los logros alcanzados con su Principio de Sucesión y 
dejaría una vez más abierto el camino a la doctrina de la armonía 
preestablecida. Al contrario que Leibniz, Kant considera inaceptable 
la implicancia fundamental entrañada en el principio de autonomía 
ontológica de las sustancias y cree por ello necesario recurrir a algo 
distinto de ellas y sus complejos de propiedades internas en orden a 
probar la interconexión que integra a los entes finitos en una unidad 
cosmológica realmente estructurada.

15	 Vid., v. gr., GP VII, 312: «Ex notione substantia individualis sequitur 
etiam in Metaphysico rigore, omnes substantiarum operationes, actiones, 
passionesque esse spontaneas, exceptaque creaturarum a Deo dependen-
tia, nullum intelligi posse influxum earum realem in se invice». Vid. ade-
más GP IV, 432-41.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35


—48—

Methodus Nº 5 (2010) Gastón Robert T.

(...) en tanto cada sustancia individual posee una existencia inde-
pendiente de las demás sustancias, ninguna conexión recíproca 
ocurre entre ellas; y en tanto ciertamente no corresponde a los 
entes finitos ser la causa de otras sustancias y, sin embargo, todas 
las cosas en el universo se encuentran recíprocamente conecta-
das las unas con las otras; en tanto todo esto es el caso, debe 
ser admitido que esta relación depende de una comunidad de la 
causa (...) (Ak I: 413, 10–14; énfasis mío)16.

No obstante Kant reconoce, junto con Leibniz, que la autonomía on-
tológica de las sustancias implica efectivamente la ausencia de relacio-
nes entre ellas, no está dispuesto a suscribir, al contrario de éste, que 
el universo sea un conjunto de entidades desconectadas causalmente. 
Antes bien, señala que la interconexión real se presenta como algo que 
indudablemente es el caso, i. e., como un factum. Las sustancias, pese 
a que en cuanto tales no constituyen una condición suficiente para su 
enlace respectivo, no conforman, como en el sistema de la armonía 
preestablecida, un todo idealmente unificado, sino que se vinculan a 
partir de conexiones recíprocas reales cuyo fundamento debe buscarse 
–según establece el pasaje– en una «comunidad de la causa»17.

¿Cuál es la idea de fondo subyacente a la posición kantiana? 
¿En qué radica la necesidad de postular la existencia de conexiones 
reales entre las sustancias? Leibniz concibe el mundo como una to-

16	 Debo la traducción de este pasaje a Walford, D. / Meerbote, R. (2003), p. 41. 
17	 J. Edwards enfatiza la importancia del carácter empíricamente evidente 

del comercio entre todos los elementos constitutivos de la comunidad 
dinámica de las sustancias naturales, identificándolo como una premisa 
básica de la argumentación kantiana probatoria del principio de Coexis-
tencia (vid. Edwards, 2000, pp. 79-80). Creo que el hecho de que la co-
nexión sea un factum patente desde un punto de vista empírico, si bien 
puede ser relevante en algún grado, no constituye en modo alguno una 
premisa indispensable del argumento kantiano. De hecho, el mismo �����Leib-
niz nunca negó ni dudó el hecho básico de que, desde la perspectiva de 
la experiencia común, ciertos estados en una sustancia se encuentran en 
compañía o siguen inmediatamente a ciertos estados en otra de acuerdo a 
reglas generales, constituyéndose así un sistema reglado de enlaces. Desde 
un punto de vista conceptual y filosófico, en cambio, sí puso en duda y 
rechazó la idea de que dichos comportamientos regulares se debiesen a 
una genuina dependencia real entre ellas. El argumento de Kant, según se 
verá a continuación, descansa más bien, a la vez que en el principio de au-
tonomía ontológica de las sustancias, sobre la base de premisas filosóficas 
–no empíricas– relativas al problema de la unidad metafísica del mundo. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35


—49—

Methodus Nº 5 (2010)Kant con y contra Leibniz y Newton

talidad de entidades composibles, i. e., que pueden coexistir en una 
misma serie de posibles por razón de su compatibilidad conceptual 
respectiva.18 En el universo leibniziano, cada mónada, en cuanto do-
tada de una fuerza primitiva representativa, expresa internamente el 
universo entero y, en virtud de este principio universal de expresión, 
sólo sus correspondientes complejos de propiedades internas –aque-
llo que contienen en virtud de su sola existentia– es necesario para 
constituir una comunidad de coexistentes idealmente estructurada. A 
esta unidad organizada según relaciones ideales se extiende además, 
como es bien sabido, lo que Leibniz dice del espacio, en cuanto orden 
de los coexistentes, y del tiempo, en cuanto orden de la sucesión19, a 
saber, que son entidades relativas e ideales20. Ello evidencia aún más 
el carácter ideal de la unidad del mundo, en cuanto totalidad espa-
cio-temporalmente unificada. Mundo, en definitiva, no significa para 
Leibniz otra cosa que una totalidad de entes idealmente relacionados, 
pero despojados de toda interconexión real. Ahora bien, en la argu-
mentación presentada para el principio de Coexistencia, Kant opera, 
en cambio, sobre la base de un concepto de coexistencia directamente 
basado en su concepto metafísico21 de mundo (Welt) como totalidad 
cimentada a partir de vínculos reales de interacción recíproca. Para 
18	 Vid. GP V, 286; III, 573. J. Hintikka expresa con precisión la diferencia 

entre lo posible y lo composible por medio de la comparación entre (1) 
M ($x)Ax & M($x)Bx y (2) M(($x)Ax & ($x)Bx), donde M significa «es 
posible que». En (1) se sostiene que las sustancias del tipo A –aquellas 
que poseen la propiedad A– son posibles y que las sustancias del tipo B 
–aquellas que poseen la propiedad B– también lo son. En (2), en cambio, 
se sostiene que ambos tipos de sustancia –aquellas que poseen las propie-
dades A y B– pueden coexistir. Vid. Hintikka, J. (1972), pp. 159-60.

19	 Sobre el espacio como orden de los coexistentes vid. GP II, 450. Para el caso 
del tiempo como orden de los existentes sucesivos vid. GP II, 221; VII, 363.

20	 Para la concepción relativista e idealista del espacio en Leibniz vid. sobre 
todo GP VII, 400-01; II, 183, 336, 438; III, 595, 622; VI, 584; VII, 364, 
377. Para la relatividad e idealidad del tiempo, vid. GP II, 278, 275, 255. 

21	 Al igual que en GwS, el problema de las condiciones para la constitución 
de un mundo constituye en ND una cuestión cosmológico-metafísica. En 
este sentido, el concepto de Welt es tomado dentro de este contexto en 
su significado estrictamente metafísico, y no en su sentido físico o como 
Himmelskörper, según hace Kant, v.gr., en la Allgemeine Naturgeschichte 
und Theorie des Himmels, también de 1755 (Ak I: 215-368). Para una 
distinción temprana entre los conceptos metafísico y físico de mundo vid. 
VH, § 372 (Ak XVIII: 40). 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35


—50—

Methodus Nº 5 (2010) Gastón Robert T.

Leibniz, el posicionamiento absoluto de las sustancias en la existen-
cia, si bien no basta –según cree también Kant– como fundamento 
determinante de relaciones reales externamente vinculantes, sí pro-
vee los fundamentos condicionantes de una integración cosmológi-
ca ideal, la cual es suficiente para satisfacer su propio concepto de 
mundo unitario. Para Kant, por el contrario, un sistema de entidades 
coexistentes, configurado como un genuino orden de entidades cons-
titutivas de un mismo Welt, supone a su base, como condición de su 
posibilidad metafísica, la interacción real entre los individuos que lo 
conforman, ya que sólo en virtud de ella pueden estos coexistir en 
sentido estricto. En este sentido, atiéndase a los siguientes pasajes, 
tomados de la Sección II de la parte dedicada a Cosmología de las 
VH, donde Herder, portavoz de Kant, explica en sus líneas generales 
el concepto kantiano de mundo:

§ 354. El mundo es un todo real <totum reale>. Todas las cosas 
en él se encuentran en conexión real <in nexu reali>. El mundo 
es un todo que no es parte de otro <totum quod non est pars 
alterius>: de otro modo esto sería una parte de otro mundo. El 
mundo es, por consiguiente, un todo (real) de cosas en acto, que 
no es parte de otro <mundus ergo est totum (reale) actualium, 
quod non est pars alterius> (Ak XXVIII: 39).

§ 357. Todas las cosas se encuentran en conexión real <in real 
nexu>: se encuentran conectadas en ciertas determinaciones, 
sean ellas como sean (Ak XXVIII: 39).

§ 408 (...) con cada todo <toto> existe una conexión recíproca 
<nexus mutuus> de las partes componentes <compartium>. En 
un todo real, todas las partes deben necesariamente encontrar-
se en acción y reacción recíproca <in mutua actione et reactio-
ne>, esto es, en conexión real <in real nexu>, ya que de otro 
modo ellas no constituyen un todo (Ak XXVIII: 44-45; énfasis 
agregado)22.

22	 La concepción de mundo desarrollada aquí por Kant es muy cercana a 
la de Crusius. Atiéndase, v. gr., a los siguientes pasajes del Entwurf der 
nothwendigen Vernunft-Wahrheiten, todos los cuales destacan por su si-
militud con los fragmentos de VH recién reproducidos: el mundo –escribe 
Crusius– constituye «una conexión real de cosas finitas que no son a la 
inversa ellas mismas una parte de otra a la cual pertenezcan por medio 
de una conexión real. O bien: un mundo es un sistema de cosas finitas 
realmente conectadas que no se encuentra a la inversa él mismo conte-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35


—51—

Methodus Nº 5 (2010)Kant con y contra Leibniz y Newton

Como puede con claridad apreciarse en los pasajes, el rasgo caracte-
rístico de un Welt consiste para Kant en la interacción y dependencia 
real sobre cuya base descansa la unidad de sus partes componentes. 
Así, pues, si nuestra interpretación es correcta, el punto de conflicto 
fundamental entre Kant y Leibniz implicado en el principio de Co-
existencia radica, en último término, en los diferentes modelos de in-
tegración cosmológica que ambos suscriben y en lo que creen necesa-
rio establecer en orden a satisfacer las condiciones para la efectividad 
de dichos modelos: mientras que en el leibnizianismo se entiende por 
mundo una totalidad metafísica idealmente conectada en virtud de 
relaciones de composibilidad conceptual, Kant piensa que un mun-
do, una verdadera unidad de coexistentes pertenecientes a un mismo 
todo, sólo puede surgir sobre la base de la interacción real entre di-
chos coexistentes. Si el mundo es un todo real –como de hecho Kant 
cree–, entonces la mera existencia de las sustancias no basta para 
establecer las relaciones constitutivas de un mundo. Leibniz recono-
ce la verdad de este enunciado condicional, pero cree sin embargo 
que el antecedente es falso: el mundo no es un todo real, sino ideal. 
De ahí la necesidad, desde la perspectiva kantiana, de reformular las 
condiciones para la coexistencia simultánea de los entes que llenan 
el mundo mediante la inclusión de una clase fuerte de interconexión. 
La unidad del mundo fundada ab intra desde la espontaneidad repre-
sentativa que identifica a las mónadas leibnizianas es reemplazada en 
el kantismo por un modelo de integración cosmológica en el cual la 
totalidad se funda ab extra desde el poder externamente proyectivo 
de los elementos y partes que la conforman: «El mundo <mundus> 
consiste en partes fundadas fuera de sí mismas <partibus extra se 
positis>» (Ak XXVIII: 40)23.

nido en otro sistema». (§ 350) (cursivas mías). Y un poco más adelante 
escribe: «Dado que el mundo es un sistema de cosas cuyas partes poseen 
una conexión real incluso fuera del pensamiento (§ 350), las cosas en el 
mundo deben estar capacitadas para actuar unas sobre otras, de modo 
que la una, como causa eficiente (§ 36), pueda cambiar el estado de la 
otra (§ 94)». (§ 359) (cursivas mías). 

23	 Esta reformulación de las condiciones para la coexistencia se aplica tam-
bién, como es de esperar, a las condiciones para la configuración del espa-
cio, en cuanto orden de las entidades coexistentes. Sobre este punto vid. 
esp. Ak I: 414, 10-15; 415, 5-8

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35


—52—

Methodus Nº 5 (2010) Gastón Robert T.

b) Dios y la unidad del mundo.

Según hemos visto hasta aquí, la tesis negativa contenida en el prin-
cipio de Coexistencia ha establecido, en primera instancia, que las 
sustancias no pueden en virtud de su sola existentia constituir un 
sistema de enlaces recíprocos. Esta comunidad de enlaces que la sola 
existencia de las sustancias no puede fundar consiste, vimos además, 
en un sistema de interconexiones reales –no de relaciones de mera 
composibilidad ideal, según el modelo leibniziano–, sobre cuya base 
se configura un mundo en sentido estricto. Pero Kant no ha explica-
do aún cómo este commercium es posible. El esclarecimiento de esta 
cuestión cobra especial urgencia en la medida en que atendemos al 
hecho de que, según ha argumentado hasta aquí, las entidades indi-
viduales que conforman el sistema del mundo son en cuanto tales 
seres autosubsistentes cuya consideración absoluta no presupone la 
referencia a condición externa alguna. La segunda parte del principio 
busca precisamente satisfacer este vacío explicativo. No pudiendo 
fundarse las relaciones intersubstanciales en las propias entidades in-
teractuantes consideradas simpliciter, no habrá entonces ninguna re-
lación y absolutamente ningún comercio –sostiene Kant– «nisi qua-
tenus a communi existentiae suae principio, divino nempe intellectu, 
mutuis respectibus conformatae sustinuentur» (Ak I: 413, 1-2)24.

La referencia a este principio común de unidad culmina el proyecto 
kantiano de fundación de un sistema explicativo de la interacción univer-
sal de las sustancias finitas. De las condiciones para la unidad del mundo, 
en efecto, Kant ya ha establecido la necesidad de que las entidades que 
lo conforman se relacionen realmente. Pero esta interrelación real no ga-
rantiza por sí sola la unidad cabal del sistema en que dichas entidades se 
entrelazan. Es necesario además que los fundamentos determinantes de 
su vinculación converjan finalmente en un principio común que cierre las 
series causales que articulan, ya que de otro modo la explicación del posi-
cionamiento de determinaciones caería inevitablemente en un regreso al 
infinito, ese «lugar escondido del entendimiento humano (...) por el cual 
inmediatamente uno se refuta a sí mismo» (Ak XXVIII: 40-41).

Sin embargo, incluso la integración del principio común de las 
existencias en la explicación de la unidad de las sustancias que de él 
proceden no basta sin más, piensa Kant, para generar la interacción 

24	 Vid. también VH, § 440 (Ak XXVIII: 51). 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35


—53—

Methodus Nº 5 (2010)Kant con y contra Leibniz y Newton

de unas con las otras. La interacción, e incluso su pura posibilidad, 
sería inexplicable si el esquema del entendimiento divino que crea 
a las sustancias y las pone en la existencia no la hubiese él mismo 
articulado, esto es, si no hubiese él mismo concebido a las sustancias 
como correlacionadas y en mutua interacción. Esta precisión llama 
ante todo la atención por su similitud con los planteamientos gene-
rales que en la KrV operarán como fundamentos explicativos de la 
posibilidad de la experiencia. Al igual que en su obra madura, Kant 
basa en ND la posibilidad de la unidad de la naturaleza en la acti-
vidad espontánea de un esquema intelectual, si bien atribuye aquí la 
función estructurante al entendimiento infinito de Dios, y no, como 
hará en la KrV, al intelecto finito humano. La comunidad de las sus-
tancias se cimienta en la actividad de un entendimiento que proyecta 
desde sí un esquema de mundo unitario de sustancias interactuantes:

(...) en tanto que todas las cosas en el universo se encuentran 
enlazadas por un nexo mutuo (mutuo nexu colligata), hay que 
admitir que estas relaciones dependen (pendere) de la comu-
nidad de la causa, a saber, de Dios como principio general de 
los existentes. Pero del hecho de que Dios sin más (simpliciter) 
establezca la existencia de las cosas, no se sigue que haya tam-
bién una relación mutua entre ellas. Es necesario que el mismo 
esquema del entendimiento divino que da la existencia (idem, 
quod existentiam dat, intellectus divini schema), en cuanto con-
cibe (concipit) sus existencias como correlativas (correlatas), es-
tablezca también las relaciones recíprocas entre ellas. A partir de 
esto, se evidencia clarísimamente que el comercio (commercium) 
universal de todas las cosas debe atribuirse al concepto solo de 
esta idea divina (divinae ideae conceptui soli) (Ak I: 413, 13-20).

La lectura de este pasaje podría conducirnos a dos interpretaciones que 
conviene descartar desde ya. En primer lugar, la explicación de la pro-
cedencia de la interconexión por referencia al mismo principio por cuya 
actividad les viene dada la existencia pareciera sugerir que ambos tipos 
de entidades, sustancias y relaciones, poseen exactamente el mismo es-
tatuto ontológico25. Así planteada, la posición kantiana parecería esta-
blecer que las sustancias no podrían existir o ser intrínsecamente lo que 

25	 En esta línea interpretativa se sitúa, v. gr., K. Ameriks, quien sostiene que, 
desde el punto de vista de Kant, «los cambios externos de una cosa, su in-
teracción con otras, son tan inmediatamente atribuibles a esa cosa como 
lo es cualquiera de sus estados internos» (Ameriks, K., 1992, p. 262). 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35


—54—

Methodus Nº 5 (2010) Gastón Robert T.

son si Dios no las hubiese vinculado recíprocamente: si uno y el mismo 
principio da el ser y las propiedades relacionales a los individuos sus-
tanciales, entonces parecería legítimo concluir que aquéllas no pueden 
separarse de estos y, a la inversa, que estos no pueden darse sin aquéllas. 
En segundo lugar, la dependencia de las relaciones intersubstanciales 
respecto al esquema del entendimiento de Dios podría llevarnos a pen-
sar que las sustancias y su configuración intrínseca, en dirección inversa 
a lo sostenido en la interpretación recién esbozada, son completamen-
te separables y no guardan relación alguna con sus correspondientes 
complejos de propiedades relacionales26. Las propiedades internas de las 
sustancias serían así completamente irrelevantes en orden a establecer 
las relaciones intersubstanciales, e incluso toda posible peculiaridad re-
lativa al tipo de relación que podría mediar entre dos sustancias finitas.

Ambas interpretaciones, si bien parecen prima facie seguirse a 
partir de una consideración descontextualizada y únicamente especula-
tiva de las tesis de Kant, constituyen extrapolaciones que requieren ser 
matizadas. La primera, claro está, contradice abiertamente el principio 
de autonomía ontológica de las sustancias, base a partir de la cual se ar-
ticula y cobra sentido la argumentación propiamente positiva del Prin-
cipio de Coexistencia. Si el cambio externo y, en general, las conexiones 
intersubstanciales, constituyen hechos tan atribuibles a las sustancias 
como lo son sus correspondientes propiedades intrínsecas, entonces 
no podrían los individuos sustanciales ser puestos en la existencia sin 
que sea puesta también la estructura de conexiones relacionales que 
los enlaza recíprocamente. Además, esta homologación ontológica de 
los estados externos e internos de las sustancias supondría el carácter 
metafísicamente necesario de la interacción, el cual es explícitamente 
negado por Kant en ND. En efecto, Kant sostiene que la interacción 
sólo está sujeta –por utilizar una terminología de Leibniz– a una nece-
sidad hipotética, i.e., mediada por la voluntad y libre elección de Dios 
y que, por ello, el universo de las sustancias finitas y la legalidad de 
relaciones que lo unifica son algo metafísicamente contingente27.

26	 Esta es, v. gr., la interpretación defendida por R. Langton: «(...) facts 
about intrinsic properties place no constraints at all on facts about causal 
powers (...) Intrinsic facts do not constrain relational facts in any way» 
(Langton, R., 2001, p. 118).

27	 Vid. Ak I: 414, 15-20. El carácter contingente del mundo implicado en el 
principio de autonomía ontológica de las sustancias será más ampliamen-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35


—55—

Methodus Nº 5 (2010)Kant con y contra Leibniz y Newton

Respecto a la segunda interpretación, surge al menos una difi-
cultad central. Si la interacción entre las sustancias constituyese algo 
del todo ajeno e independiente a sus estados internos, entonces no se 
ve por dónde podría esclarecerse el sentido preciso en que decimos 
que son las propias sustancias las que interactúan entre sí, que los 
estados en las sustancias son propiamente estados de las sustancias 
o, como escribe Leibniz, que «las acciones son de los sujetos indi-
viduales (actiones esse suppositorum)» (GP IV, 509). No pudiendo 
dar cuenta de este punto fundamental, y dada la dependencia de las 
relaciones causales respecto al esquema del entendimiento divino, la 
posición kantiana devendría naturalmente en una variante peculiar 
del sistema de las causas ocasionales de Malebranche, el cual es ex-
plícitamente combatido por Kant en su escrito de 1755: el principio 
común desde donde procede la interconexión –i.e., Dios– constituiría 
la única causa real del posicionamiento de toda determinación. En 
la sexta Aplicación del principio de Coexistencia, Kant declara que, 
dado su tratamiento de la naturaleza y del origen de la acción inter-
substancial, 

no existe un constante influjo (influxus) especial de Dios, esto 
es, un influjo por medio del cual la interacción de las sustancias 
sea establecida aquí a través de las causas ocasionales de Male-
branche (...), sino más bien una real acción recíproca entre las 
sustancias (realis substantiarum in se invicem facta actio); en 
otras palabras, existe interacción de las sustancias por medio de 
verdaderas causas eficientes (Ak I: 415, 28–29, 32–34). 

De este modo, Kant señala sugestivamente que su doctrina, pese a ha-
cer referencia al principio divino en orden a explicar la interacción, se 
distancia esencialmente de la de Malebranche justamente en la medi-
da en que el sistema de las causas ocasionales niega que las sustancias 
finitas sean ellas mismas capaces de determinarse causalmente entre 
sí, mientras que su teoría de la interconexión, en cambio, afirma ex-
plícitamente el poder causalmente eficiente de éstas. Es por ello que 
Dios, según Kant, al contrario de lo que ocurre en el ocasionalismo, 
no tiene que intervenir milagrosamente en el curso del devenir de los 
cambios y procesos causales que acaecen en el universo de las sus-
tancias finitas: éstas no son mera ocasión para la concurrencia de un 
Deus ex machina, sino genuinas causas eficientes que, pese a requerir 

te desarrollado por Kant en su Dissertatio, §§ 18-19 (Ak II: 407-08). 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35


—56—

Methodus Nº 5 (2010) Gastón Robert T.

de la actividad preservante y continua del esquema del entendimiento 
divino, pueden actuar realmente entre sí y por sí (Ak I: 415, 30-32)28.

Sobre la base de estas consideraciones, parece claro que una co-
rrecta interpretación del principio de Coexistencia deberá tomar una 
vía media entre las dos extrapolaciones comentadas29. La interacción 
y correlatividad entre las sustancias –sus estados externos en gene-
ral– no son reducibles a, ni equiparables con, sus estados internos o, 
más precisamente, no dependen exclusiva y totalmente de ellos. Pero, 
por otro lado, tampoco puede la interacción ser completamente des-
vinculada de las propias sustancias: ello implicaría la atribución de 
todo poder causalmente determinante a la sustancia divina y, al dar 
este paso, el sistema kantiano del influxus physicus colapsaría inevi-
tablemente en un sistema de causas ocasionales. ¿Cómo, pues, enten-
der la referencia al fundamento del intelecto divino establecida en el 
principio? Dado que las sustancias pueden existir sin interactuar, ésta 
28	 La necesidad de atribuir a Dios una permanente intervención milagrosa 

constituye un argumento muchas veces esgrimido en contra de la doctri-
na de las causas ocasionales. Si las sustancias no pueden actuar causal-
mente y, con ello, si los eventos naturales no pueden ser explicados por 
referencia a la actividad de las entidades naturales finitas, entonces parece 
seguirse que todo evento natural constituye una instancia u ocasión para 
la intervención sobrenatural o milagrosa de Dios. Leibniz es probable-
mente quien más haya atacado la teoría de Malebranche por este flanco 
(vid., v. gr., GP IV, 483-84, 509-16). Con todo, la efectividad de la crítica 
depende de qué entendamos por milagro. Si –como hace por ejemplo S. 
Clarke– definimos la acción milagrosa en términos de la frecuencia con 
que dichas acciones ocurren, entonces la crítica no toca esencialmente a 
la doctrina ocasionalista, ya que sólo las acciones inusuales o infrecuentes 
–unusual, en la terminología del mismo Clarke (vid. GP VII, 371)– consti-
tuirían milagros en sentido estricto, lo cual no es el caso en relación a las 
acciones causales, vengan o no de Dios. Tanto Leibniz como Malebran-
che, sin embargo, rechazan esta definición –claramente articulada dentro 
de un marco conceptual de corte empirista–, concibiéndolos, de modo 
por lo demás bastante más formal, como aquellos eventos que no pueden 
ser causados por las sustancias finitas según sus propias naturalezas: «la 
caractere des miracles (pris dans le sens le plus rigoreux) est, qu’on ne les 
sauroit expliquer par les natures des choses creées» (GP VI, 241). Para 
la crítica de Leibniz a la definición de milagro en términos de frecuencia 
(usualité, inusualité) vid. también GP VII, 377.

29	 Una línea interpretativa intermedia entre las posiciones desvinculante y 
homologante de las realidades interna y externa de las sustancias natura-
les es asumida, v. gr., por Watkins, E. (2005), pp. 150-51.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35


—57—

Methodus Nº 5 (2010)Kant con y contra Leibniz y Newton

debe fundarse en algo distinto –aunque no completamente separado– 
de aquello que les viene dado a partir de sus meras existencias. Pero, 
cabe preguntar, ¿qué garantiza que esto adicional deba ser una fuente 
común, i.e., una para todos los sujetos interactuantes? 

En del contexto de análisis de la primera tesis negativa del prin-
cipio de Coexistencia, vimos cómo el tratamiento kantiano del pro-
blema de la simultaneidad de entidades coexistentes se circunscribía 
dentro de un marco teórico más amplio relativo a la cuestión de la 
unidad del mundo en general. La referencia a una fuente común de 
unidad –a una «universalidad» o «comunidad» de la causa, en ter-
minología de Kant (Ak I: 423, 14: communione causae)– reafirma en 
buena medida esta interpretación. En efecto, la argumentación kan-
tiana en favor de las relaciones causales entre las sustancias no basta, 
como señalamos, para asegurar la pertenencia de éstas a una misma 
y única totalidad de enlaces. Para que surja la unidad metafísica im-
plicada en el concepto de mundo, se requiere además la convergencia 
de las distintas series causales respecto a un principio que las unifique 
y articule como partes de un mismo continuo espacio-temporal. Y 
la introducción de una causa común viene justamente a satisfacer 
este requerimiento. De otro modo, sin la postulación de esta causa 
universal, la explicación causal del mundo y de los procesos constitu-
tivos del devenir natural se proyectaría inevitablemente ad infinitum 
y, en un sentido quizás más relevante aún, no existiría sólo un mundo 
en sentido metafísico, sino tantos cuantas causas últimas existiesen. 
De aquí la necesidad de introducir una causa común incausada, no 
sujeta a fundamento determinante alguno:

Si todas las cosas son efectos <causata> –escribe Kant en VH–, 
entonces son consecuencias, y no son puestas a menos que algo 
distinto haya sido puesto <rationata et non ponuntur, nisi po-
sito alio>. Por consiguiente, debe necesariamente haber causas 
en sentido absoluto <causae simpliciter talis> (Ak XXVIII, 41).

Si bien el texto de VH habla de «causas» –en plural– «sin cualifica-
ción», es claro, tanto desde un punto de vista textual como filosófico, 
que Kant suscribe un modelo de unidad cosmológica cuyo fundamen-
to último debe necesariamente ser universal y común para todas y cada 
una de las partes componentes de dicha unidad. De lo contrario, dada 
la autonomía ontológica de las sustancias, la unidad misma y, por con-
siguiente, el mundo en cuanto unidad metafísica, no podrían en abso-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35


—58—

Methodus Nº 5 (2010) Gastón Robert T.

luto surgir. Kant desarrolla ampliamente esta línea argumentativa en la 
Dissertatio de 1770, sección IV30. En los §§ 20-21, dentro del contexto 
de análisis relativo a los principios de la forma del mundo inteligible 
(vid. Ak II: 406-10), Kant provee dos argumentos, ambos destinados 
a demostrar la necesidad de introducir una causa común desde la cual 
procedan las sustancias y su comercio recíproco. 

(A1): Supongamos –escribe Kant en el primero– que <las sustan-
cias> fuesen causadas por muchos (plurium) entes necesarios: 
los efectos, cuyas causas son ajenas a toda relación mutua, no 
entrarían en comercio (in comercio non essent effectus, quorum 
causae ab omni relatione mutua sunt alienae). Por consiguiente, 
la unidad en la conexión (coniunctione) de las sustancias del 
universo es consecuencia de la dependencia de todos respecto a 
Uno (ab Uno) (Ak II, 408, 14-17).

(A2): Si fueran muchas las causas primeras y necesarias –corre el 
segundo argumento– sus obras (opificia) serían mundos (mundi), 
no un mundo (mundus), ya que de ningún modo se conectarían 
(connecterentur) en un mismo todo; y viceversa: si existieran 
muchos mundos actuales unos fuera de los otros, entonces ha-
brían muchas causas primeras y necesarias (Ak II: 408, 21-24).

Ambos argumentos contienen en sus bases la premisa central según 
la cual una verdadera totalidad sólo puede constituirse a través de la 
conexión recíproca de todos sus elementos. El primero –que procede 
como una reducción al absurdo– sostiene que la comunidad de la 
30	 Al igual que en ND, en la Dissertatio Kant concibe la unidad del mundo 

en los términos de una interacción real entre las sustancias que lo com-
ponen. Un mundo –que Kant define nuevamente como un todo que no es 
parte de otro (Ak II: 387, 5-6: toto quod non est pars)– consta de materia 
(materia), que Kant identifica con las sustancias (Ak II: 389, 23-24), y 
de forma (forma), la cual consiste en la coordinación (coordinatione) de 
la materia o partes (partes) sustanciales. Esta coordinación o forma es 
real y objetiva, i.e., no ideal o basada en el mero arbitrio del sujeto (Ak 
II: 390, 11-12). La coordinación o nexo que constituye la forma (esen-
cial) del mundo es el principio o fundamento de las influencias posibles 
(principium influxuum possibilium) entre las sustancias que lo componen 
(Ak II: 390, 18-20). Este nexo o coordinación, condición de los influjos 
entre las sustancias, posee a su vez un principio que es fundamento de la 
forma universal y en virtud del cual «todas las sustancias y sus respecti-
vos estados pertenecen al mismo todo (idem toto) llamado mundo» (Ak 
II: 398, 11-13). Un análisis de la cuestión de la unidad del mundo en la 
Dissertatio de 1770 puede encontrase en Torretti, R. (1992), pp. 28-32. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35


—59—

Methodus Nº 5 (2010)Kant con y contra Leibniz y Newton

causa constituye una condición de posibilidad de la unidad y coperte-
nencia de los efectos que de ella provienen respecto a un mismo todo 
organizado: si negamos la universalidad de la causa de las sustancias, 
entonces las sustancias, efectos de las causas, no se vincularían entre 
sí. Más precisamente, como se explicita en A2, la pluralidad de causas 
condicionaría la generación de totalidades parciales desvinculadas 
las unas de las otras: surgirían tantos mundos cuantas causas últimas 
existiesen. Así, pues, como señala la conclusión de A1, la unidad en 
la interconexión de la sustancias –la unidad del mundo en sentido 
metafísico– depende en último término de su dependencia respecto a 
una sola fuente. 

III. A modo de conclusión

El rol central que el Principio de Coexistencia atribuye a Dios en 
relación a la estructuración de las conexiones intersubstanciales re-
presenta, como señalamos, la última pieza en la cadena argumenta-
tiva elaborada por Kant en vistas de la justificación de un sistema de 
influjo real entre las entidades que componen el mundo. A la luz de lo 
dicho hasta aquí, conviene finalmente que nos detengamos en la acla-
ración de cuál sea exactamente la relación que a este punto guarda el 
tratamiento kantiano del problema de la unidad entre las sustancias 
con la doctrina leibniziana de la armonía preestablecida, por un lado, 
y con las enseñanzas de Newton, por el otro. Ambas posiciones, se-
gún hemos visto, constituyen de uno u otro modo los referentes cuya 
consideración guían a Kant en la elaboración positiva de su propia 
doctrina acerca del problema de la unidad del mundo.

Ante todo, la referencia al intellectus divini schema parece con-
stituir, por lo menos hasta cierto punto, una suerte de concesión al 
leibnizianismo. En la teoría leibniziana, el carácter preestablecido 
del acuerdo31 universal entre las sustancias viene dado a partir de 
dos hechos centrales. Por un lado, la armonía es preestablecida en 
el sentido de que cada estado de una misma sustancia se encuen-
tra antecedentemente determinado por estados internos previos, y 
el orden procesual de sucesión de estos estados está preestablecido 
y recíprocamente coordinado en el concepto de dicha sustancia. Por 

31	 Consensum (consenso, acuerdo) es, en efecto, el término con que el mismo 
Kant caracteriza a la teoría de la armonía preestablecida. Vid. Ak I: 415, 25. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35


—60—

Methodus Nº 5 (2010) Gastón Robert T.

otro lado, la armonía entre las sustancias es preestablecida en cuanto 
la coordinación entre el despliegue (inmanente) de las determinacio-
nes de distintas mónadas –la relatividad misma entre las sustancias– 
se encuentra prefijada ab initio por su creador.

En lo que se refiere a este segundo sentido en particular, es cla-
ro que el tratamiento kantiano de la interacción se posiciona en un 
lugar bastante más cercano al leibnizianismo de lo que en prime-
ra instancia cabría esperar. En realidad, Kant no hace en ND más 
que redescribir sustancialmente este punto general característico de 
la posición de Leibniz. Para el surgimiento de un mundo como ver-
dadera unidad metafísica, las sustancias deben interactuar armóni-
camente entre sí. Pero este estado de interacción armónica, dada la 
independencia ontológica de las sustancias, debe además provenir 
desde aquel principio por virtud del cual las sustancias son puestas en 
la existencia: las sustancias interactúan realmente y se unifican en el 
tipo de unidad que llamamos mundo, pero es Dios mismo quien pre-
establece este hecho y aquel cuyo libre querer las capacita y dispone 
a relacionarse externamente entre sí.

La explicación newtoniana de la unidad entre las sustancias in-
fluye, por su parte, de manera decisiva en la posición de Kant, y ello 
no sólo en lo que se refiere a la tesis general de la realidad de la acción 
intersubtancial, sino que de modo más directo en el tipo de modelo 
explicativo de integración cosmológica que Kant suscribe en ND. 
Según hemos visto, la argumentación kantiana en favor de la unidad 
real entre las sustancias finitas se elabora sobre la base de tres pre-
misas fundamentales. En primer lugar, Kant suscribe un principio de 
autonomía ontológica de la sustancia individual, según el cual toda 
sustancia es un ser ontológicamente autosuficiente. En este sentido, 
con la sola excepción del acto creador desde el cual las sustancias son 
puestas y conservadas en la existencia, ningún otro tipo de influjo 
externo es requerido para que ellas puedan existir absolutamente con 
sus correspondientes complejos de propiedades internas. En segundo 
lugar, piensa Kant, una multiplicidad llega a organizarse de modo 
que constituya el tipo de sistema unitario que llamamos propiamente 
mundo sólo en la medida en que los elementos que la conforman 
se relacionen realmente entre sí. Esta interrelación real implica, por 
último, la integración de un principio común de unidad, único capaz 
de garantizar la existencia de relaciones externas y la unidad de los 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35


—61—

Methodus Nº 5 (2010)Kant con y contra Leibniz y Newton

procesos determinantes que articulan. Ahora bien, ¿en qué consiste 
según Kant esta interacción real? ¿Cuál es el tipo de conexión reque-
rida en vistas de que las sustancias, al satisfacerla, puedan coexistir 
simultáneamente y conformar así un Welt en sentido estricto? Kant 
responde a esta pregunta central en la quinta Aplicación de su prin-
cipio de Coexistencia: 

Si el fenómeno externo (phaenomenon externum) –escribe– de 
esta acción y reacción universal a través de la cual todo el ám-
bito (ambitum) del espacio en el que los cuerpos (corpora) se 
relacionan entre sí (se respiciunt) consiste en un acercarse mutuo 
de los mismos (mutua ipsorum appropinquatio), se llama atrac-
ción (attractio); la cual, al efectuarse por la sola co-presencia 
(compraesentiam), alcanza a cualquier distancia (in distantias 
quasliber pertinget) y se llama atracción newtoniana (attractio 
Newtoniana) o gravitación universal (Ak I: 415, 8-12). 

La coexistencia simultánea de entidades diversas propugnada en el 
principio de Coexistencia obliga a que dicha conexión pueda a su 
vez realizarse de manera inmediata y a distancia. De otro modo, sólo 
podría atribuirse coexistencia simultánea a fenómenos adyacentes y, 
con ello, sólo podrían considerarse como mundos aquellos conjuntos 
de entidades cuyas existencias se encontrasen contiguamente vincu-
ladas en el espacio. Las construcciones de explicaciones físicas carac-
terísticas de los modelos ontológicos más difundidos de la época, a la 
hora de explicar el problema de la interacción, partían desde acciones 
por contacto directo32 y, en este sentido, habían por lo general evi-
tado la asunción de la controvertida hipótesis según la cual cuerpos 
distintos no contiguos pueden interactuar entre sí. Así, v. gr., L. Euler, 
quizás uno de los más enconados enemigos de la metafísica leibnizo-
wolffiana, no duda en rechazar la posibilidad de una acción real a 
distancia, en tanto que Voltaire y Maupertuis, muy comprometidos 
también con la causa de Newton, se muestran extremadamente cau-
telosos a la hora de pronunciarse respecto a la posibilidad de este 

32	 Kant entiende por acción por contacto entre dos sustancias aquella ac-
ción que ocurre en el límite impenetrable que define los espacios de sus 
presencias: «Contacto –escribe en VH– es la co-presencia a través del 
poder de impenetrabilidad <contactus est inmediata compraesentia per 
vires impenetrabilitatis>» (Ak XXVIII: 46). Vid. también MPh, Prop. IX: 
«Contactus est virium impenetrabilitatis plurium elementorum sibi invi-
cem facta applicatio» (Ak I: 483, 11-12).

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35


—62—

Methodus Nº 5 (2010) Gastón Robert T.

tipo de relación causal (vid. Arana, J., 1988, p. 342). El mismo Hume, 
de quien Kant dice haber recibido la problemática del estatuto de las 
relaciones causales, sostiene que una verdadera relación causal im-
plica, además de la necesidad con que se siguen las determinaciones 
de los relata que dicha relación vincula, la contigüidad o adyacencia 
entre ellos33. Kant no sigue a Hume en este último punto, sino que 
acoge la doctrina de la atracción universal interpretándola en el sen-
tido de atracción inmediata a distancia e insertándola en el corazón 
mismo de su explicación de las condiciones para la unidad de las 
sustancias34. En este sentido –como hace notar Laywine–, el contac-
to no es el fundamento de la interacción, sino una consecuencia de 
ella: las sustancias no actúan unas sobre otras porque se tocan, sino 
que se tocan y entran en contacto recíproco porque interactúan (vid. 
Laywine, A., 1993, p. 41). Y ello justamente en la medida en que los 
propios parámetros de comprensión de lo que sea un Welt implican 
para Kant la posibilidad de que las fuerzas que relacionan causal-
mente a las sustancias que forman parte de él se proyecten fuera del 
lugar específico que estrictamente las circunda. En su primer escrito 
de 1746, Kant explica la estructura del espacio por referencia a la 
actividad de fuerzas externamente determinantes, señalando sugesti-
vamente que la ley que rige y organiza estas fuerzas es la ley newto-
niana del cuadrado inverso de las distancias: las sustancias –escribe 
en GwS, § 10– «buscan agruparse» (sich vereinigen suchen) determi-
nadas por esta ley denotativa de la fuerza de atracción que las define 
esencialmente, «de modo que sus acciones (Wirkungen) se difunden 
(sich ausbreiten) en asociación mutua (in Vereinigung miteinander) 
en proporción inversa al cuadrado de las distancias (nach dem dop-

33	 Vid., v. gr., A Treatise of Human Nature, L. I, P. III, p. 75.
34	 Que Newton haya o no entendido su doctrina de la gravitación universal 

en los términos de una genuina acción (atracción) inmediata a distancia 
es algo que, hasta donde he podido ver, se discute en la literatura especia-
lizada. J. Edwards ha sugerido que, desde un punto de vista sistemático, 
la afirmación newtoniana de la existencia de un éter físico de naturaleza 
elástica que se extiende por todos los espacios del universo constituiría 
un intento por parte de Newton, al menos conjetural, de explicar la inte-
racción entre cuerpos distantes sin tener que recurrir a la hipótesis de la 
acción inmediata a distancia. El éter, en efecto, constituiría un continuum 
dinámico a cuyo través las fuerzas podrían mediatamente transmitirse 
por el espacio. Vid. Edwards, J. (2000), p. 103. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35


—63—

Methodus Nº 5 (2010)Kant con y contra Leibniz y Newton

pelten umgekeherten Verhältniss der Weiten) (Ak I: 24, 9-23). Kant 
vuelve en ND a recurrir al descubrimiento de Newton, pero dotán-
dolo esta vez de una fundamentación basada en su concepto metafísi-
co de mundo y en las condiciones que su efectividad entraña: para 
que sustancias situadas en lugares distantes puedan formar conjun-
tamente partes de un mismo todo metafísico, entonces deben poder 
conectarse según relaciones reales, no importa cuál sea la distancia 
espacial que las separa.

Mayor evidencia aun cobra este intento kantiano de fundamen-
tación de la posición de Newton cuando atendemos a la segunda tesis 
contenida en el principio de Coexistencia: el principio creador de las 
existencias constituye él mismo el origen y fundamento último de las 
relaciones entre las substancias. Como es bien sabido, la explicación 
del origen de la fuerza gravitacional no es en la física de Newton 
todo lo clara que podría desearse. El compromiso descriptivo de la 
metodología analítica defendida por Newton –la cual procede desde 
los fenómenos amparada siempre bajo el principio del hypotheses 
non fingo– le permitió en último término limitarse a mostrar la atrac-
ción como fenómeno universal de la naturaleza sin preguntarse por 
sus causas últimas. Así, en un conocido pasaje del Escolio General de 
PM, Newton explícitamente declara que, pese a haber «explicado los 
fenómenos de los cielos y de nuestro océano por recurso a la fuerza 
de gravedad», no ha asignado, sin embargo, una «causa» última a 
ella. Esta causa, más aun –continúa diciendo Newton–, no actuaría 
según el modo en que «las causas mecánicas deben hacerlo»35. En 
este sentido, Newton rechaza expresamente toda fundamentación –
ya sea mecánica o metafísica– de la atracción universal. Pero los com-
promisos de la teoría física permiten que esto sea de hecho así, ya que 
no quiere ni debe sobrepasar la esfera de la pura descripción de la 
naturaleza: le competen simplemente los fenómenos de la gravedad 
y el proveer una formulación matemática que los comprenda (vid. 
Cassirer, E., 1934, pp. 62-63). La explicación de Kant –posibilitada 
por la perspectiva metafísica de su análisis– pretende superar este 
vacío explicativo. Según él mismo señala expresamente, su versión de 

35	 Vid. Newton, PM, Escolio General, pp. 939-44, esp. 94. Para una discu-
sión sobre este hiato explicativo en el sistema newtoniano vid. Torretti R. 
(1967), pp. 603, 906 (n. 221) y, esp., Cohen B. / Whitman A. (1999), pp. 
62-64, 275, 278-79, 281, 392.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35


—64—

Methodus Nº 5 (2010) Gastón Robert T.

la conexión intersubstancial implica una superación de las versiones 
«vulgares» o, según la expresión del propio Kant, del influjo real 
«propie dictus» (Ak I: 415, 24). Y la novedad de la concepción kan-
tiana respecto a los sistemas anteriores radica justamente en el hecho 
de que, junto con la línea argumentativa desarrollada en favor de la 
interconexión real, evidencia a su vez el origen mismo de la conexión 
recíproca entre las cosas: 

El sistema del comercio universal de las sustancias –escribe Kant–, 
constituido de este modo, es en cierto sentido superior al sistema 
popular (pervulgato) del influjo físico, ya que, ciertamente, revela 
el origen mismo de la conexión recíproca entre las cosas; éste debe 
buscarse fuera del principio de las sustancias consideradas aisla-
damente (solitario) (Ak I: 415, 40-416, 3).

La introducción de la actividad de Dios en cuanto principio último 
de la explicación de la conexión intersubstancial constituye, pues, la 
pieza que faltaba a la mecánica en vistas de articular su concepción 
de la unidad del mundo. Kant se mantendrá consciente de la nove-
dad de su intento de fundamentación durante todo el período de su 
reflexión precrítica. Así, en Dissertatio, § 16, quince años después 
de la publicación de ND, escribe que la carencia de una explicación 
satisfactoria relativa al origen de la interacción es justamente aquello 
en que consiste

el πρωτον ψευδος del influjo físico (influxus physici), según el sen-
tido común (vulgarem) del mismo, que temerariamente asume 
un comercio de las sustancias y unas fuerzas transeúntes (vires 
transeuntes) suficientemente cognoscibles a partir de la sola (per 
solam) existencia de las sustancias y, por lo mismo, no es tanto 
un sistema, sino, más bien, el abandono de todo sistema filo-
sófico, que con una tal argumentación resulta superfluo. Si lo 
liberamos de esta mancha (macula), tenemos un tipo (generus) 
de comercio que merece ser llamado el único real y a partir del 
cual el Todo mundano (Totum mundi) merece llamarse real, no 
ideal o imaginario (Ak II: 407, 23-30).

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35


—65—

Methodus Nº 5 (2010)Kant con y contra Leibniz y Newton

Bibliografía

I. Fuentes primarias:

Crusius, Ch. A., Die philosophischen Hauptwerke, Tonelli, G. / Car-
boncini, S. / Finster, R. (eds.), Hildesheim: Georg Olms, 1969–ss. 

Hume, D., A Treatise of Human Nature, L. A. Selby-Bigge (ed.), re-
vised by P. H. Niddich, New York: Oxford at the Clarendon 
Press, 1978. 

Kant, I., Kant’s gesammelte Schriften, hgg. von der Preussischen Aka-
demie der Wissenschaften (Bde. 1-22), der Deutschen Akademie 
der Wissenschaften zu Berlin (Bd. 23), und der Akademie der 
Wissenschaften su Göttingen (Bde. 24-25, 27-29), Berlin: Rei-
mer, 1902–ss. / Walter de Gruyter, 1910-ss.

__________, Kritik der reinen Vernunft, J. Timmermann (ed.), Ham-
burg: Felix Meiner Verlag, 1998. 

__________, Immanuel Kant. Theoretical Philosophy, 1755-1770, D. 
Walford, / R. Meerbote (eds.), Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press, 1992. 

__________, Immanuel Kant. Lectures on Metaphysics, K. Ameriks / S. 
Naragon (eds.), Cambridge: Cambridge University Press, 1997. 

__________, Pensamientos sobre de la verdadera estimación de las 
Fuerzas vivas, traducción y comentario de J. Arana, Berna: Peter 
Lang, 1988. 

Leibniz, G. W., G. W. Leibniz. Die philosophischen Schriften, C. I. 
Gerhard (ed.), Berlin, 1875-1900. [Reimp.: Hildesheim: Georg 
Olms, 1965].

Leibniz, G. W., G. W. Leibniz. Opuscules et Fragments inédits, L. Cou-
turat (ed.), Hildesheim: Georg Olms, 1988 (=1903).

Newton, I., The Principia. Mathematical Principles of Natural Phi-
losophy, B. Cohen / A. Whitman (eds. & trads.), assisted by J. 
Budenz, London: University of California Press, 1999. 

Wolff, Ch., Christian Wolff. Gesammelte Werke, hgg. von J. École / H. 
W. Arndt / Ch. Corr / J. E. Hofmann / M. Thomann, Hildesheim: 
Georg Olms, 1960-ss. 

_________, Cosmologia generalis methodo scientifica pertractata, qua 
ad solidam, imprimis Dei atque naturae, cognitionem via sterni-
tur, J. Ecole (ed.), Hildesheim: Georg Olms, 1964.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35


—66—

Methodus Nº 5 (2010) Gastón Robert T.

_________, Philosophia Prima sive Ontologia, J. Ecole (ed.), 
Hildesheim: Georg Olms, 1962. 

_________, Vernünftige Gedancken von Gott, der Welt und der Seele 
des Menschen, auch allen Dingen überhaupt (Deutsche Meta-
physik), Ch. Corr (ed.), Hildesheim: Georg Olms, 1983; 

II. Literatura secundaria:

Ameriks, Karl (1992): «The Critique of Metaphysics: Kant and the 
traditional Ontology», en: Guyer, P. (ed.) (1992), pp. 249-79

Arana, Juan (1988): Pensamientos sobre la verdadera estimación de 
las fuerzas vivas, Bern: Peter Lang, 1988.

Cassirer, Ernst (1934): Filosofía de la Ilustración, Imaz, E. (trad.), 
México: Fondo de Cultura Económica, 1943. 

Cohen, Bernard / Whitman, Anne (eds.) (1999): Isaac Newton. The 
Principia: Mathematical Principles of Natural Philosophy, Lon-
don: University of California Press, 1999. 

Edwards, Jeffrey (2000): Substance, Force, and the possibility of 
knowledge. On Kant’s philosophy of Material Nature, Los An-
geles: University of California Press, 2000

Frankfurt, Harry. G. (ed.) (1972): Leibniz: a Collection of critical Es-
says, New York: Anchor Books, 1972

Guyer, Paul (ed.) (1992): The Cambridge Companion to Kant, New 
York: Cambridge University Press, 1992.

Hintikka, Jaakko (1972): «Leibniz on Plenitude, Relations and the 
Reign of Law», en: Frankfurt, H. (ed.) (1972), pp. 155-90.

Langton, Rae (1998): Kant Humility: our ignorance of Things in 
Themselves, New York: Oxford University Press, 2001

Laywine, Alison (1993): Kant’s early Metaphysics and the Origin of 
Critical Philosophy, Atascadero: Ridgeview Publishing Com-
pany, 1993

Robert, Gastón (2010): Armonía Preestablecida versus Influjo Físico. 
Un estudio acerca del problema de la interacción de las sustan-
cias naturales en la filosofía temprana de Kant (1746-1756), 
Pamplona: Cuadernos de Anuario Filosófico, 2010. 

Schönfeld, Martin (2000): The Philosophy of the young Kant. The 
precritical project, New York: Oxford University Press, 2000. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35


—67—

Methodus Nº 5 (2010)Kant con y contra Leibniz y Newton

Torretti, Roberto (1967): Manuel Kant. Estudio sobre los fundamen-
tos de la filosofía 

crítica (3 vols.), Santiago de Chile: Ediciones Universidad Diego Por-
tales, 2005

____________ (1992): ����������������������������������������������«���������������������������������������������La cuestión de la unidad del mundo», en: Tor-
retti, R. / Cordua, C., (1992), pp. 19-46

Torretti, Roberto / Cordua, Carla (1992): Variedad en la Razón. En-
sayos sobre Kant, Puerto Rico: Editorial de la Universidad de 
Puerto Rico, 1992

Vogel, Karl (1975): Kant und die Paradoxien der Vielheit. Die Mona-
denlehre in Kants philosophischer Entwicklung bis zum Anti-
nomienkapitel der Kritik der reinen Vernunft, Meinsenheim am 
Glan: Hain, 1975

Walford, David / Meerbote, Ralf (eds.) (1992): Immanuel Kant. Theo-
retical Philosophy, 1755–1770, Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press, 2003 (=1992).

Watkins, Erik (1998): «From Pre-established Harmony to Physical 
Influx: Leibniz’s Reception in Eighteen Century Germany», en: 
Perspectives on Science, 6, 1998, pp. 136–203.

___________ (2005): Kant and the Metaphysics of Causality, Cam-
bridge: Cambridge University Press, 2005.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-35

