
PRIVAT/ÖFFENTLICH: 

Ist das Private noch Politisch? –

Von implodierenden Dualismen

»[T]he dichotomy between the private and

the public is central to almost two centuries

of feminist writing and political struggle; it

is ultimately what the feminist movement is

about.«1

Carole Pateman

Das Persönliche ist politisch, oder auch das Private ist politisch – dieses feministische

Leitmotto der zweiten Frauenbewegung aus den späten 1960er und 1970er Jahren bringt

die Erkenntnis zumAusdruck, dass selbst persönliche/private Verhältnisse durchMacht

strukturiert sind. Es unterstreicht die Zusammenhänge zwischen persönlicher, weibli-

cher Erfahrung und größeren sozialen und politischen Strukturen. Zu dieser Zeit pro-

blematisierten Feministinnen das Private als stabilen Träger einer bürgerlichen Herr-

schaftsordnung, welche die öffentliche und politische Sphäre den Männern vorbehielt.

Die feministische Fokussierung des Privaten zielte demnach auf eine grundlegende Ver-

änderung sozialer Machtverhältnisse ab und unterzog die Frage, wer oder was (symbo-

lische oder strukturelle) Gewalt ausübte oder erfuhr, einer scharfsinnigen Analyse.

Seit jeher steht dieser Slogan, das Private ist politisch, mit heterogenen emanzipa-

torischen Protesten und Auseinandersetzungen in Verbindung, die Ausdruck eines um-

fassenden Unbehagens sind. Damals wie heute steht dieses Leitmotto über der überge-

ordneten Zielsetzung, der Selbstbestimmung über Leben, der (Wieder)Aneignung von

Rechten, der demokratischen Mitsprache, sowie insbesondere heute der autonomen

Verfügung über den eigenen Körper und materielle (Existenz)Grundlagen. Damals wie

heute sind feministische Kämpfe eng mit Protestbewegungen gegen soziale Verhält-

nisse, gegen die Ausbeutung von Mensch und Natur sowie gegen eine kapitalistische

1 Carole Pateman. The Disorder of Women. Cambridge: Cambridge University Press 1989, zitiert aus

Beate Rössler. »Feministische Theorien der Politik«, Klaus von Beyme, Claus Offe (Hg.). Politische

Theorien in der Ära der Transformation. Sonderheft der Politischen Vierteljahresschrift, Nr. 26, Opla-

den: Westdt. Verlag 1996, S. 267-294, S. 276.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

Wachstumsgesellschaft verbunden. Christine Löw und Katharina Volk verdeutlichen in

diesem Zusammenhang, dass gegenwärtig politische und sozio-ökonomische Entwick-

lungen weltweit und die damit einhergehenden globalen Protestbewegungen ein Zei-

chen dafür seien, dass Debatten über Existenzbedingungen undmaterielle Grundlagen

wieder in den Vordergrund treten würden. Die Autorinnen bringen diese Entwicklun-

gen in Verbindung mit einem Neuen feministischen Materialismus.

Nicht zufällig lässt sich – diese globalisierungs- und kapitalismuskritischen Bewe-

gungen begleitend – in feministischen Theorien während der letzten Jahre ein er-

starktes Interesse an Materialität erkennen. Dieser material turn zeigt sich insbeson-

dere in geschlechterspezifischen Diskussionen über das Verhältnis von Materialität

und Diskurs, der Stellung von Körperlichkeit sowie Sexualität, der Bedeutung gesell-

schaftlicher Naturverhältnisse und der Wirkungsmächtigkeit von Tieren, Umwelt und

Dingen.2

Angesichts des beschriebenen, weiterhin bestehenden sozialen Unbehagens, das sich in

feministischen Protestbewegungen äußert, ließe sich die als Kapitelüberschrift formu-

lierte Frage, ob das Private noch politisch sei, schlicht mit ›ja‹ beantworten. Dennoch

muss die Frage danach, was ›das Private‹ in spezifischen Kontexten gegenwärtig ist,

gestellt werden, um zum einen gezielt ihrer Trennlinie zur Dimension des Öffentlichen

näher zu kommen und um daraufhin nach ihrer feministischen Auslegung zu fragen.

Wo verläuft also in unserer heutigen Zeit in bestimmten Kontexträumen die Grenze

zwischen privat und öffentlich und wie lässt sich ihre ›Beschaffenheit‹ denken? Wie

transformierten sich die Sphären des Privaten und des Öffentlichen im Zuge der fort-

schreitenden Digitalisierung und der zunehmenden Mediatisierung von Gesellschaft

und Kultur?Was bedeuten die veränderten Formen von Privatheit vor demHintergrund

einer scheinbar transparenten Welt der digitalen Medien für jenes feministische Anlie-

gen?3 Inwiefern sind gerade die Schnittstellen zwischen

(queer-)feministischer Forschung und Affekt-Studien für eine Neuformulierung der

Verhältnisse zwischen öffentlich und privat relevant? Es wird nicht der Anspruch er-

hoben, diesen Fragen in ihrer Gänze auf den Grund zu gehen, vielmehr sollen sie als

›konstantes‹ Hintergrundrauschen dieses Kapitel begleiten und punktuell Annäherun-

gen an mögliche Antworten bereitstellen, wie sie in der Kunst und Theorie verhandelt

werden.

Auch das Private hat eine Geschichte und ist nicht als ›natürlich‹ anzusehen, wenn-

gleich es wie die Individualität oder das Innenleben jedemMenschen zugehörig ist. Jür-

gen Habermas und Richard Sennett haben in ihren prominenten Überlegungen darauf

hingewiesen, welche Verschiebung die Vorstellung des Privaten im Laufe des 20. Jahr-

2 Christine Löw, Katharina Volk. »Materialität – Materialismus – Feminismus. Konturen für eine

gesellschaftskritische globale Perspektive«, Dies., Imke Leicht, Nadja Meisterhans (Hg.). Material

Turn: Feministische Perspektiven auf Materialität undMaterialismus. Opladen/Berlin/Toronto: Barbara

Budrich 2017, S. 69-93, S. 70f.

3 Siehe auch der Titel der Ars Electronica 2007: »Goodbye Privacy«.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRIVAT/ÖFFENTLICH 101

hunderts erlebte.4 Stets ist das Private eingebunden in eine Konstellation von Ausfor-

mungen von Öffentlichkeit sowie von bestimmen Medien und Kommunikationstech-

nologien, die zu einer bestimmten Zeit bestehen. Im Zusammenhang zahlreicher De-

batten um soziale Netzwerke im Internet war immer wieder von einer sich schleichend

abzeichnenden Post-Privacy und einer damit in Verbindung stehenden Transparenzgesell-

schaft die Rede.5 Auch José van Dijck konstatiert in ihrer kritischen Geschichte sozialer

Medien: »Social media platforms have unquestionably altered the nature of private and

public communication.«6

Internetangebote schaffen fortlaufende »Anreiz[e] zur Preisgabe von Intimitäten«7,

die sich in Avataren, Blogs oder Tags ausformen und sich in unsere permanenten di-

gitale (Selbst)Gestaltung konstituieren. Im Zuge des Internets und der Digitalisierung

entwickelte sich eine neue Form von Öffentlichkeit mit eigenen Spielregeln und gele-

gentlich unkonventionellen Hierarchien. Die damit einhergehenden neuartigenmedia-

len Praktiken kennzeichnen eine neue Perspektive und Bewertung der kulturellen sowie

politischen Bedeutungen der öffentlichen und privaten Sphäre. Gegenwärtige Alltags-

kulturen changieren zwischen einer euphorischen medialen Selbstinszenierung bzw.

-darstellung und einer Angst vor absoluter Überwachung und (Staats)Kontrolle im An-

gesicht von Big Data. Persönliche bzw. private Daten werden (vom Staat) fass- und ope-

rationalisierbar gemacht.Damit stellt sich heute die hier offen gehaltene Frage nach der

Konsequenz dieses Vordringens in intimste Rückzugsorte. Zeichnet sich ein Verlust von

Rückzugsräumen ab oder lediglich eine Verschiebung der Bedeutung der Begriffe privat

und öffentlich?

Zwar war das Aufkommen neuer Medientechnologien und deren Gebrauch stets

von euphorischen und kritischen Stimmen begleitet. Dennoch scheint im Kontext von

digitalen Netzwerken eine Diskussion um die Auflösung der Grenzen von privat und

öffentlich eine gegenwärtige Wendung zu erfahren.

Beate Rössler untersucht in ihrer Zeitdiagnose den Wert des Privaten – so der Titel

ihrer Monografie – vor dem Hintergrund neuer Medientechnologien und formuliert

als gemeinsamen Nenner aller Formen von Privatheit den der Zugangskontrolle.8 Jene

persönliche Kontrolle über einen Zugang kann sowohl metaphorisch als auch wörtlich

verstanden werden. Alle drei nach Rössler formulierten Dimensionen des Privaten – in-

formationelle Privatheit (das, was andere vonmir wissen/Daten), dezisionale Privatheit

(private Entscheidungen und Handlungen) und lokale Privatheit – müssten stets nach

dem Maßstab des individuellen Zugangs befragt werden. Heute, so schlussfolgert die

4 Jürgen Habermas. Strukturwandel der Öffentlichkeit: Untersuchungen zu einer Kategorie der bürgerli-

chen Gesellschaft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp [1969] 2009 sowie Richard Sennett. Verfall und Ende des

öffentlichen Lebens: Die Tyrannei der Intimität. Frankfurt a.M.: Fischer 1986.

5 Christian Heller. Post Privacy: Prima leben ohne Privatsphäre. München: C.H. Beck 2011; Byung-Chul

Han. Transparenzgesellschaft. Berlin: Matthes & Seitz 2012.

6 José van Dijck. The Culture of Connectivity: A Critical History of Social Media. Oxford u.a.: Oxford Uni-

versity Press 2013, S. 7.

7 Sigrid Adorf, Jennifer John (Hg.). »Das Private bleibt politisch. Symptomatische Subjektentwürfe

der Gegenwart«, in: FKW//Zeitschrift für Geschlechterforschung und Visuelle Kultur, Heft 49, Juni 2010,

S. 7.

8 Beate Rössler. DerWert des Privaten. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

Philosophin, sei der Schutz des Privaten als zentrale gesellschaftliche Aufgabe anzuse-

hen, da das Private für das Selbstverständnis der/des Einzelnen als autonomes Subjekt

konstitutiv ist. Es ginge demnach heute nicht mehr um eine unsichtbare Staatsmacht –

in der Weise wie sie Foucault mit seinem Panoptikum beschreibt – als vielmehr um ei-

ne egalitäre Macht, die »Macht der Verletzungen informationeller Privatheit«.9 Auch

Rössler schlägt in ihren Überlegungen zum Privaten eine Brücke zur feministischen

Theorie, die das Private tendenziell als Repressionsinstrument ansehen würde. So leis-

tete die ›private‹ Kleinfamilie der Frauenunterdrückung den Vorschub, errichtete ei-

nen Schutzraum für Gewaltformen und zementierte althergebrachte Geschlechterrol-

len. Grund für den prekären Stand des Privaten innerhalb der feministischen Theorie

ist der Vorwurf gegenüber seiner Funktion, er würde eine ideologische Position ver-

teidigen.10 Kritisch merkt Rösler an, wie vor ihr Hannah Arendt bereits 195811, dass

sich die Geschlechtertrennung in eine männliche öffentliche Sphäre und eine weibliche

private bis in die Antike zurückverfolgen ließe und als konstantes und überdauerndes

Konstrukt bis in die Gegenwart reiche.12

Das »liberale Trennungsdispositiv«13 – ein Begriff, entliehen von Birgit Sauer – ba-

siert bis heute auf einer dichotomenAsymmetrie.Demzufolge, so erläutert Brigitte Bar-

getz im Anschluss an Sauers Begriff, »haben Öffentlichkeit und – daran anschließend –

Politik, Rationalität, Objektivität, Universalität, Produktionsarbeit, Geist, Männlich-

keit, Kultur, Technik und Moderne den Vorrang gegenüber Privatheit, Intuition, Ge-

fühl, Subjektivität, Partikularität, Reproduktionsarbeit, Körper, Weiblichkeit.«14 Bar-

getz geht es nicht um eine totalitäre Aufhebung der Trennlinien zwischen privat und

öffentlich; vielmehr steht ihr Verhältnis im Fokus. Es geht demnach darum, zu analy-

sieren, wann und warum etwas öffentlich gemacht wird und wann und warum etwas

zur Sphäre des Privaten gemacht wird.

Mittels einer diffraktiven Methodologie (vgl. Kapitel 2.1.1) ließe sich so nach dem

wann und warum des Privaten oder Öffentlichen fragen. Ein diffraktiver Ansatz verfolgt

9 Ebd. S. 51.

10 Ebd. S. 51f.

11 Hannah Arendt. Vita Activa oder vom täglichen Leben. München: Pieper 1958, S. 88.

12 Rössler 2001, S. 49.

13 Birgit Sauer macht mit dem Begriff des liberalen Trennungsdispositivs die umkämpfte Grenzzie-

hung zwischen privat und öffentlich fassbar. Dies. Die Asche des Souveräns: Staat und Demokratie in

der Geschlechterdebatte. Campus: Frankfurt a.M./New York 2001, S. 184. Im Jahr 2010 bedient sich

Beate Rosenzweig Sauers Begriff des liberalen Trennungsdispositivs und erläutert, dass es sich bis

heute erweist als ein »soziales Konstrukt, dessen vermeintlich freiheitsrechtliche Begründung auf

die Entrechtung unddem (vielfach repressiven) Ausschluss von Frauen und sozialmarginalisierten

Männern aus der Sphäre des öffentlichen gründet. Privatheit ist folglich unabdingbar verknüpft

mit der Konstruktion von hegemonialen sozialen Geschlechtsidentitäten und daraus abgeleiteten

gesellschaftlichen und politischen Rollenzuweisungen.« Beate Rosenzweig. »Von der Bedeutung

des Privaten für die Politik. Grenzziehungen zwischen oikos und polis bei Platon und Aristoteles«,

Sandra Seubert, Peter Niesen (Hg.). Die Grenzen des Privaten. Baden-Baden: Nomos Verlagsgesell-

schaft, S. 25-40, S. 25.

14 Brigitte Bargetz.Ambivalenzen desAlltags:Neuorientierungen für eine Theorie des Politischen. Bielefeld:

Transcript 2016, S. 75f.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRIVAT/ÖFFENTLICH 103

dabei nicht die Aufhebung von Differenz (privat und öffentlich) sondern setzt sich viel-

mehr zum Ziel, die Effekte der Differenzierung sichtbar zu machen. Die Idee einer os-

motischen Trennlinie zwischen privat und öffentlich, wie ich sie nun vorstellenmöchte,

schließt an ein diffraktives Denken an und kann als Denkvoraussetzung für die Frage

nach den Effekten vonGrenzziehungen zwischen privat und öffentlich nutzbar gemacht

werden. Im weiteren Verlauf möchte ich dazu mittels der konzeptuellen Metapher der

»viscous porosity«15 (vgl. Nancy Tuana) das Verhältnis von privat/öffentlich (vgl. Brigit-

te Bargetz) in den Blick nehmen, das sich durch eine wechselseitige Bedingung und

Durchdringung von öffentlich und privat konstituiert. Welche Durchque(e)rungungen

zwischen Privatem undÖffentlichem nehmen künstlerische Arbeiten vor?Welche femi-

nistischen Verhandlungen von ›privat/öffentlich‹, die ein bis heute bestehendes liberales

Trennungsdispositiv kritischwahr- und ernstnehmen, lassen sich in den künstlerischen

Arbeiten ausmachen? Und inwiefern kann gerade eine diffraktive Lesart den Blick auf

ein wann und warum der Grenzziehung zwischen privat und öffentlich freigeben?

3.1 ›Viscous Porosity‹ – das Verhältnis privat/öffentlich:
BACK to FRONT (Fran Cottell: 2011)

1962 schreibt Jürgen Habermas: »Die Linie zwischen Privatsphäre und Öffentlichkeit

geht mitten durch das Haus.«16 Diese von Habermas gedachte Trennlinie zwischen pri-

vat und öffentlich gewinnt in Fran Cottells Hausinstallation BACK to FRONT von 2011

eine materielle Form. Blaue, transparente Stoffbanner ziehen sich durch die privaten

Räumlichkeiten des Wohnhauses der Künstlerin (siehe Abb. 3). Die Besucher*innen der

Hausinstallation wurden dazu eingeladen, die privaten Räumlichkeiten – Wohnzim-

mer, Schlafzimmer, Küche etc. – durch einen dadurch entstehenden Tunnel hindurch

zu beschreiten. Der jenseits des blickdurchlässigen Stoffes gehaltene Bereich wird als

privater suggeriert, als solcher jedoch unmittelbar durch die öffentliche Preisgabe und

damit den Blicken der Besucher*innen negiert. Jener raumeinnehmende Stoff erhält in

der Hausinstallation die zentrale Schlüsselfunktion. Er suggeriert die Markierung der

Grenze zwischen privater und öffentlicher Sphäre. Er ist als die sich materialisieren-

de Grenze der beiden Sphären spürbar, haptisch zugänglich und steuert regelrecht die

Schaulust der Besucher*innen. Die absolute Trennung zwischen beiden Sphären bleibt

eine Illusion; eine Illusion, die sich im blickdurchlässigen Stoff förmlich materialisiert.

Mit anderenWorten ergibt sich ein paradoxes Verhältnis im Unterlaufen der Trennlinie

zwischen öffentlich und privat bei gleichzeitiger Materialisierung; ein öffentlich/privater

Raum17 entsteht. Die Besucher*innen selbst vollziehen einen Akt der Transgression.

15 Nancy Tuana. »Viscous Porosity:Witnessing Katrina«, Stacy Alaimo, Susan Hekman (Hg.).Material

Feminism. Bloomington u.a.: Indiana Univ. Press 2008, S. 188-213.

16 Dass die Trennlinie zwischen privat und öffentlich mitten durch die Haushalte geht, stellt Haber-

mas in Bezug auf die bürgerliche Kleinfamilie fest. So würden in dieser bürgerlichen Familie, die

sich seit Mitte des 18. Jahrhunderts herausgebildet hatte, die Gäste zwischen Schlafzimmer und

Wohnküche empfangenwerden, wie bereits im bürgerlichen Salon. Habermas [1969] 2009, S. 109.

17 In ihrer Monografie Ambivalenzen des Alltags. Neuorientierungen für eine Theorie des Politischen (2016)

beschreibt Brigitte Bargetz den öffentlich-privaten Raum als ein komplexes dominantes Dispo-

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

Diese wird hier jedoch nicht wie so häufig in feministischer Künstlerinnenmanier am

(nackten) Körper einer Performerin im öffentlichen Kontext provoziert.18 Vielmehr er-

eignet sich der transgressive Akt durch das Interieur, die Gegenstände im Raum, die

für sich das Private stillschweigend zu reklamieren scheinen und somit als Agenten der

Privatsphäre funktionieren. Es sind demnach die materiell-semiotischen Knoten19 die

sich zu knüpfen scheinen, ihre Wirkmacht entfalten und jene Transgression zu ermög-

lichen scheinen. Die Vorstellung einer zähen Durchlässigkeit, einer »viscous porosity«

zwischen getrennten Bereichen mag den Überlegungen zu einem dynamischen, rela-

tionalen Werden von öffentlich und privat im Aufeinandertreffen, Folge leisten. Die

Philosophin Nancy Tuana (2008) schlägt die konzeptuelle Metapher der »viscous poro-

sity«20 vor, die ein Verhältnis zwischen Natürlichem und Sozialem beschreibt, da nicht

mehr von trennscharfen Linien zwischen diesen Bereichen gesprochen werden könne.

Vielmehr würde die Idee einer zähflüssigen Permeabilität zwischen beiden Sphären es

ermöglichen, Intra-Aktionen (zwischen Dingen und Menschen, Erfahrungen und Kör-

pern) besser verstehen zu können. Laut Tuana kann uns die Idee einer ›viscous porosity‹

dabei helfen, »[to] understand an interactionist attention to the processes of becoming

in which unity is dynamic and always interactive and agency is diffusely enacted in

complex networks of relations.«21

Übertragen ließe sich dieseMetapher einer zähflüssigen Permeabilität auf das kom-

plexe Ineinandergreifen zwischen privat und öffentlich und alsMittel zurDekonstrukti-

on von jenen scheinbar klar abgrenzbareren Kategorien lesen. In einem stetigenWerden

(Deleuze/Guattari) entsteht letztlich jene durchlässige Membran22, der Cottell in ihrer

Arbeit BACK to FRONT mit den blauen Stoffen eine materielle, haptische Form verleiht

bzw. die sie körperlich zugänglich und erfahrbar macht. Die materielle und metapho-

rische Durchlässigkeit scheinbar distinkt voneinander getrennter Bereiche, lässt diese

als in permanentem Austausch befindlich erscheinen.

Der Netzstoff in Cottells Hausinstallation erzeugt für die Ausstellungsbesucher*in-

nen eine sinnlich-osmotische Wirkung: durchlässig für Blicke, Geräusche und Gerü-

che, jedoch nicht für Berührungen der jenseits der osmotischen Trennlinie befindli-

chen Objekte; damit halbdurchlässig. Viscosity (dt. Zähflüssigkeit) verweist weder auf

sitiv und beobachtet, dass die Verhältnisse nicht mehr real beobachtbar seien, jedoch in ihrer

fiktiven Fassung als real wirksame Trennung zu greifen sind. Anders als Bargetz möchte ich statt

einer Bindestrich-Schreibweise für einen Querstrich zwischen öffentlich und privat plädieren, da

diese, wie in der Einleitung ausgeführt, ein nicht-binäres, relationales und dynamisches Werden

zwischen den beiden Dimensionen markiert. Bargetz 2016, S. 78.

18 Als künstlerische Interventionen in klassische Darstellungen des weiblichen Körpers als Objekt vi-

sueller Lust lassen sich hier exemplarisch folgende Arbeiten anführen: VALIE EXPORT, Tapp- and

Tastkino (1968), Carolee Schneemann, Interior Scroll (1975) oder Elke Krystufek, Satisfaction (1994).

Ab den 1960er Jahren wurde demnach vor allem der nackte Körper als künstlerischesMaterial ein-

gesetzt und als Projektionsfläche für Repräsentations-, Geschlechter- undMachtdiskurse genutzt.

19 Haraway [1988] 1995b, S. 96.

20 Tuana 2008.

21 Ebd. 2008, S. 188f.

22 Dieses Bild der durchlässigen Membran werde ich in Bezug auf die Narzissmusdebatte in der frü-

hen Videokunst im Unterkapitel 3.2.1 noch einmal aufgreifen.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRIVAT/ÖFFENTLICH 105

Abb. 3: Fran Cottell, BACK to FRONT 2011

eine flüssige noch auf eine feste Konsistenz, sondern vielmehr auf ein Dazwischen die-

ser Zustandsformen. Porosity (dt. Durchlässigkeit) greift jenes Dazwischen erneut auf

und rekurriert auf die materielle Bedingung der Trennlinie: eine löchrige Membran,

die einen Austausch von Substanzen zulässt und die Vorstellung einer scharfen Tren-

nung zwischen zwei Bereichen unterläuft.

Auch bei DonnaHaraway gewinnt die Idee der Durchlässigkeit einen zentralen Stel-

lenwert. Immerwieder stellt sie die zentrale Bedeutung desNetzes, der Vernetzung und

des Netzwerks insbesondere für eine feministische Theorie und Praxis heraus:

Ich bevorzuge das ideologische Bild des Netzwerks, weil es in der Lage ist, die

Verschmelzung verschiedener Räume und Identitäten sowie die Durchlässigkeit

der Grenzen des individuellen Körpers wie der Körperpolitik auszudrücken. Vernet-

zung ist nicht nur eine multinationale Unternehmungsstrategie, sondern auch eine

feministische Politikform – das Weben von Netzen ist die Praxis oppositioneller

Cyborgs.23

In diesem Zitat wird deutlich, dass die Cyborg24 als feministische Figur nicht lediglich

ist, sondern vielmehr ihr Sein im Tätig-Sein des Vernetzens begründet liegt (vgl. Kapi-

tel 2.1.2). Sie entwickelt Verbindungslinien zwischen Materiellem und Semiotischem,

zwischen Menschen, Tieren und technischen Artefakten; sie schafft durchlässige Netze

23 Haraway [1985] 1995c, S. 60.

24 Die Figur der Cyborg, wie sie Haraway für eine feministische Theorie entwirft, wird an einer späte-

ren Stelle dieser Arbeit als zentrale Grenzfigur noch einmal eingehender in den Blick genommen.

Vgl. Kapitel 4.2.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

(vgl. Kapitel 4.2.1). An einer anderen Stelle beschreibt Haraway die Cyborg als Bewohne-

rin ihrer eigenen Geflechte, auch derer zwischen Mensch, Haus und Technik: »Cyborgs

sind nicht mehr durch die Polarität von öffentlich und privat strukturiert, Cyborgs defi-

nieren eine technologische Polis, die zum großen Teil auf einer Revolution der sozialen

Beziehungen im oikos, dem Haushalt, beruht.«25 An die Figur der Cyborg haftet Ha-

raway damit ein Revolutionsversprechen im oikos, dem privaten Bereich der antiken

Haushaltsgemeinschaft. Oikos – die traditionelle Sphäre der Frauen und Sklaven im

antiken Griechenland – ist durch Sprachlosigkeit und Unfreiheit gekennzeichnet und

steht in Verbindung materieller als auch sexueller Versorgung der Männer, deren tra-

ditionell markierter Raum der der polis war.

Die Frage nach öffentlich/privat und einer räumlichen Verortung ist vor dem Hin-

tergrund einer neu-materialistischen feministischen Lesart durchaus interessant. Die

Architekturhistorikerin Jane Rendell verdeutlicht, inwiefern Diskurse des Neuen femi-

nistischen Materialismus dazu neigen, Dimensionen des Wissens und des Seins in Re-

lation zu räumlichen Begriffen zu diskutieren.26 So spricht Rosi Braidotti beispiels-

weise von nomadischen Subjekten (vgl. Kapitel 2.2.2) oder Donna Haraway von einem

situierten Wissen (vgl. Kapitel 4.1); Nancy Tuanas Konzept der »viscous porosity« ließe

sich hier ebenso anführen. Katy Deepwell weist darauf hin, dass Fran Cottells Hausin-

stallation in Bezug zu jenen feministischen Ideen des Ortes bzw. der Verortung im Kon-

text des Wissens und Seins stehen und diese für Betrachter*innen erlebbar macht.27

Sind die Ausstellungsbesucher*innen Teilnehmer*innen, Betrachter*innen oder Teil

der Live-Ausstellung? Jane Rendell formulierte die Schlüsseltrope des neuen feminis-

tischen Schreibens wie folgt: »Where I am makes a difference to who I can be and what

I can know.«28

Die vermeintlich dualistische Struktur zwischen privat-öffentlich wird in Cottells

Arbeit regelrecht überwunden. Mit anderen Worten macht die Installation BACK to

FRONT das erfahrbar, was Lauren Berlant als »intimate public sphere«29 bezeichnet.

Für Berlant ist der Bereich desÖffentlichen regelrecht durchdrungen von Privatheit und

Intimität. In ihrer Untersuchung sexueller Politiken in den USA geht sie jedoch von ei-

ner doppelt angelegten Transformation aus: Einerseits problematisiert die Autorin den

Wandel des öffentlichen Diskurses von sozialen zu moralischen und intimen Themen,

was sich in ihrem Begriff der ›intimen Öffentlichkeit‹ verdichtet. Andererseits kritisiert

sie eine »heteronormative Intimitätskultur«30, die in der vermeintlich privaten Sphäre

Intimitäts- und Lebensformen, die keiner Heteronormativität folgen, beschränkt. In

25 Haraway 1995c, S. 35.

26 Jane Rendell. »Architecture-Writing«, Dies. (Hg.), in: Critical Architecture. Special Issue of The Journal

of Architectur, Vol. 10, Nr. 3, Juni 2005, 255-264.

27 Katy Deepwell. »Essay«, Fran Cottell (Hg.). House: From Display to BACK to FRONT. London: KT Press

2013, S. 22f.

28 Zudem scheint sich Cottell mit ihrer Installation einer modernistischen Hinterlassenschaft der

Intervention in den White Cube als Ausstellungsraum anzuschließen.

29 Lauren Berlant. The Queen of America Goes to Washington City: Essays on Sex and Citizenship. Durham

u.a.: Duke Univ. Press 1997, S. 8f.

30 LaurenBerlant,MichaelWarner. »Sex in derÖffentlichkeit«,MatthiasHaase,Marc Siegel,Michaela

Wünsch (Hg.). Outside: Die Politik queerer Räume. Berlin: b_books [1998] 2005, S. 77-103, S. 98.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRIVAT/ÖFFENTLICH 107

diesen heteronormativen Intimitätskulturen finden queere Gegenöffentlichkeiten kei-

nen Platz und werden als bedrohlich für eine ganze Nation regelrecht kriminalisiert.

Das Konzept der ›viscous porosity‹ schafft eine bildliche Vorstellung von Berlants Kon-

zept einer ›intimenÖffentlichkeit‹ und kennt damit keine Sphäre des Privaten, die nicht

immer schon verwoben ist mit öffentlichen Diskursen, Institutionen und Praktiken.

Fran Cottell führt mit ihrer Hausinstallation vor, was passiert, wenn die Sphäre des

Privaten und des Öffentlichen aufeinandertreffen und interferieren. Die ›Beschaffen-

heit‹ einer zähflüssigen Durchlässigkeit zwischen privat und öffentlich lenkt den Blick

auf das Dazwischen von Intra-Aktionen, woraus das, was wir als privat oder öffentlich

verstehen, letztlich erst erwächst. Betrachten wir das liberale Trennungsdispositiv im

Sinne Sauers als zähflüssig und durchlässig, gewinnen jene Intra-Aktionen an Kontur:

das heißt Intra-Aktionen zwischen Materiellem und Diskursiven, zwischen körperli-

chen Aspekten und diskursiven, sozialen, kulturellen Dimensionen. Die Betrachtung

dieser Intra-Aktionen geht einher mit einer (epistemischen) Verantwortung die wir ha-

ben, wenn wir Grenzen ziehen. Es geht also um ein Bemühen, zu verstehen, warum

die Unterscheidung von privat und öffentlich aus feministischer Perspektive von Be-

deutung ist, wie sie etwas ausmacht und vor allem für wen sie etwas ausmacht. Ausge-

hend von Tuanas konzeptuellerMetapher der »viscous porosity« werde ich die ›Beschaf-

fenheit‹ des Verhältnisses von privat/öffentlich unter jener dynamischen Prämisse nun

beschreiben und im Folgenden aufzeigen, wie zeitgenössische Medienkünstler*innen

jene relationale Dynamik dieser vermeintlich strikt getrennten Sphären verhandeln.

3.1.1 Privat/öffentliche Phantasieszenarien in

The Rooms (Maria Petschnig: 2014)

Die VideoinstallationTheRooms der österreichischen Künstlerin Maria Petschnig wurde

erstmals 2014 im Künstlerhaus in Wien gezeigt. Die Installation umfasst vier Einkanal-

Videos, die jeweils auf räumlich voneinander getrennten Flachbildschirmen gezeigt

werden. Die räumliche Trennung der einzelnen Bildschirme geschieht durch zwei or-

thogonal zueinander stehende weiße Wände, die im Querschnitt ein Kreuz ergeben

(siehe Abb. 4a). Die bewusst gewählte architektonische Raumintervention, die für sich

räumliche Abtrennungen beansprucht, wird in der Installation zur wesentlichen Vor-

aussetzung einer spannungsgeladenen somatisch-räumlichen Erfahrung der Ausstel-

lungsbesucher*innen. Die Spannung wird erzeugt durch die öffentliche Ausstellung

der Installation, des vermeintlich intimen Raumgefühls in einer Art ›Großkabine‹ und

den obszön-pornographisch, sehr privat anmutenden Einzelvideos. Je ›Kabine‹ hängt

an einer Wand ein Flachbildschirm, der die/den Ausstellungsbesucher*in in suggerier-

ter Zweisamkeit des einsamen Betrachtens, in Sicherheit vor sozialen Urteilen des Voy-

eurismus, zum Verweilen einlädt. Doch nicht nur die Ausstellungsarchitektur verhan-

delt öffentlich/private Grenzziehungen, auch die vier einzelnen Videoarbeiten selbst

greifen eine dynamische Relationalität dieser Unterscheidung auf und schließen da-

mit durchaus an eine Videokünstler*innentradition an. Bereits in den 1970er Jahren

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

war insbesondere Video, das in performativen Settings von Künstler*innen verwendet

wurde, dazu in der Lage, »[to] challenge the line between the public and the private«.31

Die einzelnen vier Videos – Petschsniggle (2013), An Evening at Home (2011), MINNIE

(2007) und Vasistas (2013) – generieren ein konstantes Spannungsverhältnis zwischen

privat/intim und öffentlich/ausgestellt. Bei genauerer Betrachtung dieses Verhältnisses

eröffnet sich eine Durchlässigkeit (›viscous porosity‹) der beiden Sphären, die sich über

das Begehren als »Scharnier zwischen Psychischem und Gesellschaftlichem«32 konsti-

tuiert (vgl. Kapitel 5.3.3).

In Vasistas fügt sich Petschnig selbst mittels Green-Screen-Technologie in fotogra-

fische Schnappschüsse privater Innenräume ein, die sie auf Flohmärkten gesammelt

hatte, und wird so zum Eindringling privater – zeitlich voneinander getrennter – Räu-

me bzw. Ebenen: Den anonymen Personen auf den Fotografien (aus der Vergangenheit)

wie auch den Betrachter*innen der Videos im Ausstellungsraum (der Gegenwart) wird

ein Voyeurist*innenstatus regelrecht aufgedrängt (siehe Abb. 4e). Die Künstlerin in-

szeniert sich in der videografischen perforierten Zwischenebene (zwischen Vergangen-

heit und Gegenwart, privat und öffentlich) als begehrliches Objekt der Anschauung. In

kurzen Sequenzen wendet sich Petschnig zunächst als erotische Tänzerin bedeckt mit

einemMantel, dann nur mit Unterwäsche bekleidet, anonymen Männern auf den Hin-

tergrundfotos zu, während sie uns als Betrachtende den Rücken kehrt. Die Segmente

werden unterbrochen von statischen Videoaufnahmen, die uns in die tiefe Dunkelheit

nach draußen vor Wohnhäuser führt und dort beleuchtete Fenster zu erkennen gibt,

wodurch eine Verstärkung der voyeuristischen Stimmung der einzelnen Sequenzen er-

folgt.

Auch in den beiden Videos MINNIE und An Evening at Home thematisiert Petsch-

nig das Ausstellen einer erotischen Schaulust und die Durchkreuzung privater und

öffentlicher Sphären. In MINNIE zeichnet die statische Videokamera fragmentarisch

zusammengesetzte, nicht-chronologisch aufeinanderfolgende Striptease-Tanzeinlagen

der Künstlerin auf. Durch den oberen und unteren Bildrand werden Hals und Ober-

schenkel der vor einer weißen Wand tanzenden Künstlerin abgetrennt, wodurch ledig-

lich ihr Torso, von einem Frontallicht beleuchtet und mittig positioniert, zu sehen ist

(siehe Abb. 4d). Während der Bildausschnitt beständig bleibt, wechselt die Kostümie-

rung von fleischfarbener Unterwäsche über Halskrausen mit Metallketten hin zu Push-

up-Korsetts. In AnEvening atHomewird an die erotische Fetisch-Maskerade angeknüpft;

die löchrigen Anzüge, durchlässigen Strumpfhosen undNetz-Kostüme stehen auf einer

stofflichen Ebene für jene postulierte Durchlässigkeit (›viscous porosity‹) ein. Erneut ist

nur ein weiblicher Torso zu sehen, dieses Mal am linken Bildrand. Sein Schatten lässt

erkennen, dass sich die anonyme Person gerade ankleidet. Die übersteuerte Rockmusik

31 Chris Salter. Entangled: Technology and the Transformation of Performance. Cambridge/Massachu-

setts/London: MIT Press 2010, S. 130.

32 Antke Engel. »A_Sozialität, Multiplizität und Serendipität des Begehrens. Queere Rekonzeptuali-

sierungen psychoanalytischer Begehrenstheorien«, Esther Hutfless, Barbara Zach (Hg.). Queering

Psychoanalysis: Psychoanalyse undQueer Theory–Transdisziplinäre Verschränkungen.Wien: zanglossus

2017, S. 257-301, S. 261.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRIVAT/ÖFFENTLICH 109

aus einem Radio im Hintergrund unterstreicht die Beiläufigkeit des privaten Gesche-

hens und bleibt über die gesamte Dauer des Videos bestehen. In der nächsten Sequenz

sitzt die halbnackte Künstlerin, ›bekleidet‹ mit ein paar schwarzen, breiten Bändern um

Bauch, Brust und Gesicht, in ihrem abgedunkelten Schlafzimmer und starrt unbetei-

ligt auf einen Laptopbildschirm (siehe Abb. 4c). Die darauffolgende Sequenz bringt uns

zurück in das vorherige Zimmer und damit wieder in die Ankleidesituation. Vor einem

Spiegel rückt Petschnig ihren fleischfarbenen, löchrigen Bodysuit zurecht. Es folgen

weitere Sequenzen, die die/den Betrachter*inmit einer gewissen Undurchdringlichkeit

des Geschehens konfrontieren. In unterschiedlichen Fetisch-Kostümen sehen wir die

Künstlerin an einem scheinbar gewöhnlichen Evening at Home Alltäglichkeiten nachge-

hen: Sie rasiert ihren Schambereich, liest Zeitung auf dem Sofa, holt sich ein Glas Milch

aus der Küche und tippt auf ihrem Smartphone, stets alleine und ohne Interaktion mit

Anderen. Das Zuhaue als lokale Privatheit gewinnt insbesondere bei Evening at Home eine

zentrale Bedeutungsdimension, die in der Verfügungshoheit über den Privatraum be-

gründet liegt und ihn damit als Ortmarkiert, in dem frau/man tun und lassen kann,was

frau/man will. In ihrem vierten Video Petschsniggle geht Petschnig gemeinsammit ihrer

Zwillingsschwester intimen und häufig skurrilen Ritualen und Körperpraktiken nach

(siehe Abb. 4b). Sie laufen mit Plastik, Schaumstoff und Netzen bekleidet durch ihr El-

ternhaus in Österreich, kneten mit ihren Füßen bauchige Nylonstrumpfhosen-Knoten,

die wie mutierte Eingeweide anmuten, tragen Gurken als sexuelle (?) Prothesen, rut-

schen auf einer Matratze die Treppe hinunter und spucken sich gegenseitig in ihre

Münder. Ekel und Scham werden überschritten und transformieren sich in scheinbar

sexuelles Genießen. Die bizarren Geschehnisse und verstörenden Gesten der Schwes-

tern entlassen die Betrachter*innen in eine nachhallende Irritation.

Das amateurhafte Videomaterial in allen vier Videos wird zum (vermeintlichen) Ga-

ranten der authentischen und verlässlichen Wiedergabe einer privaten und zutiefst in-

timen Sphäre anonymer wie anonymisierter Personen. Diese wahren ihre Anonymität

durch Maskierung (vgl. Petschsniggle oder An Evening at Home), von der Videokamera ab-

gewendete Blicke (vgl. Vasistas) oder Kadrierungen, die lediglich den Torso einer Person

erkennen lassen (vgl. MINNIE). Im Gegensatz zu zahlreichen feministisch orientier-

ten Video-Performances der 1970er Jahre, in denen die Videoaufzeichnung dem selbst-

bestimmten Handeln galt und es um eine Selbstbeobachtung der eigenen weiblichen

Körperlichkeit ging, übernimmt beiThe Rooms die Videoaufzeichnung die Funktion der

Überwindung von Hemmnissen und der Dokumentation vermeintlich authentischer

Handlungen sowie ritualhaft erscheinender Körperpraktiken. Anstelle einer Interaktion

zwischen Performerin und Kamera (Video-Performance) erhält die Kamera die meiste

Zeit eine stille (voyeuristische) Beobachterposition. Der amateurhafte und nicht künst-

lerische Einsatz von Video knüpft hier anWirkungsmechanismen des Homevideos und

schwört zugleich dem Genre der Pornografie seine Treue.

In allen vier Videos verschränken sich Privatpersonen, Alltagsnarrative und Ver-

störungseffekte, während der Ort der lokalen Privatheit – Schlafzimmer, Wohnzim-

mer, Küche – zum medialen Schauplatz gemacht wird. Die Skurrilität und das Ausrei-

zen von Schamgrenzen birgt eine Kritik an der Konjunktur medialer Selbstentblößung

und -pornografisierung in der gegenwärtigen Medienkultur. Das, was konventionell

der Sphäre des Privaten/Intimen vorbehalten ist, wird – durch das Medium Video be-

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

Abb. 4a: Maria Petschnig, The Rooms 2014. Ausstellungsansicht, Künstlerhaus

Wien

Abb. 4b: Maria Petschnig, Petschsniggle 2013 und Abb. 4c: Maria Petschnig, An Evening at

Home 2011

Abb. 4d: Maria Petschnig, MINNIE 2007 und Abb. 4e: Maria Petschnig, Vasistas 2013

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRIVAT/ÖFFENTLICH 111

dingt – öffentlich gemacht. Durch die Überwindung von Scham wird der zugewiesene

Platz des Privaten nicht mehr hingenommen. Der Körper und sein spezifisches Begeh-

ren erobern sich so den öffentlichen Raum. Es entsteht somit ein Raum von »sozialer

Erotik« im Sinne Chela Sandovals.33 Als politisches Bewusstsein und (queer-)feminis-

tische Praxis zielt die soziale Erotik – wie sie Petschnigs Videos vorführen – darauf

ab, neue Verbindungen entstehen zu lassen, indem die Erotik nicht länger dem pri-

vaten Schlafzimmer vorbehalten wird. Neudefinitionen von Sexualität, Gemeinschaft,

Identität und Liebe können so in Gang gesetzt werden. Bereits Künstler*innen und

Aktivist*innen der 1970er Jahre haben auf die Allianz zwischen politischer Aktion und

Erotik hingewiesen. Audre Lorde betont in diesem Kontext die Bedeutung des ›Teilens‹

(sexueller) Freuden:

The sharing of joy, whether physical, emotional, psychic, or intellectual, forms a bridge

between the sharers which can be the basis for understanding much of what is not

shared between them, and lessens the threat of their difference.34

Die (weiblichen) Körper in den Videos – vornehmlich der Körper der Künstlerin selbst –

transportieren ein erotisch und sexuell konnotiertes Begehren, das eine heterosexuelle

Matrix aufgreift und kritisch ausstellt (vgl. Vasistas), diese aber auch unterläuft und in

lesbische Begehrensformen ummünzt (vgl. Petschsniggle). Wie frühe (queer-)feministi-

sche Ansätze verhandeln Petschnigs Videos sowohl eine Kritik am Phallus als das eine

Zeichen des Begehrens und des männlichen Privilegs (vgl. Lynda Benglis Selbstportrait

in der Kunstzeitschrift Artforum von 1974, Kapitel 2.2) als auch an einem Subjekt-

begehrt-Objekt-Modell bzw. Mann-begehrt-Frau-Modell. Teresa de Lauretis entwarf

mit ihrem Konzept des »Phantasieszenariums« ein post-ödipales Verständnis, dass

für eine Vielfältigkeit von Begehrensformen einstehen sollte und (lesbischen) Frauen

eine Reklamation des Status eines sexuellen Subjektes bieten sollte. Für de Lauretis

fließen im Begehren, das in und durch Fantasien vermittelt wird, unbewusst sexuelle,

sozio-kulturelle Fantasien und somatisch-libidinöses Erleben zusammen. Fantasie ist

in ihrem Verständnis nicht eine individuelle Vorstellungskraft, sondern ein relational

gedachtes Begehren. Petschnigs Videoinstallation The Rooms verhandelt die Psyche als

eine Quelle unbewusster Fantasien; zeigt Fantasien in Bewegtbildformen und kreiert

»Phantasieszenarien«, die mehrere Menschen miteinander »teilen«.35 Innerhalb eines

solchen Szenarios sind alle Beteiligten stets zugleich Subjekt, Objekt und Betrachtende

des Geschehens.36 Am deutlichsten wird diese Form des Miteinander-Begehrens in

der Videoarbeit Vasistas, in der die anonymen Personen auf den Hintergrundfoto-

grafien, die Künstlerin im Videobild wie auch die Ausstellungsbesucher*innen in ein

relationales, ›zähflüssiges‹ und ›durchlässiges‹ Begehrens-Gefüge verwickelt zu sein

33 Chela Sandoval. »Dissident Globalizations, Emanzipatory Methods, Social Eritics«, Arnaldo Cruz-

Malave, Martin F. Manalansan (Hg.). IV: Queer Globalization. Sexuality, Citizienship, and the Afterlife

of Colonialism. New York/London: New York University Press 2002, S. 20-32.

34 Audre Lorde. »Uses of Erotic. The Erotic of Power«, Dies. Sister Outsider: Essays and Speeches by Audre

Lorde. New York: The Crossing Press 1984, S. 53-59, S. 57.

35 Teresa de Lauretis. Die andere Szene: Psychoanalyse und lesbische Sexualität. Berlin: Berlin Verlag

[1994] 1996, S. 120f.

36 Ebd., S. 125.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

scheinen. Jenes Gefüge bereitet eine Bühne für eine Sozialität, die eine hierarchisch

strukturierte Binarität von Subjekt und Objekt des Begehrens ins Wanken bringt.

»Phantasieszenarien«, wie sie Petschnig entwirft, bieten die Möglichkeit, sowohl

individuelle (private) als auch kulturelle Vorstellungsbilder herauszufordern, um sie

infolgedessen umzuarbeiten. Im Anschluss an de Lauretis plädiert Antke Engel für

ein Verständnis von Begehren als ein Geschehen im Sozialen und in gemeinsamen

Phantasieszenarien, worin Spannungen zwischen Biologischem und Kulturellem ver-

handelt werden (können). Laut Engel gibt es einen Moment, wo das Begehren politisch

wird: »Das Begehren als ein soziales Geschehen, das durch ein unbewusstes Sexuelles

gespeist ist, hat an der Bestätigung und Umarbeitung sozialer Normen teil.«37

Dass das Private politisch ist, verhandeln Maria Petschnigs Videoarbeiten in The

Rooms vor dem Hintergrund von intimen Praktiken und Sexualität, während andere

künstlerische Arbeiten die private, häusliche Sphäre und ihre dort lokalisierte Repro-

duktionsarbeit in den Fokus stellen. Die Küche, so wird im Folgenden erläutert werden,

stellt dabei oftmals (nach wie vor) einen Ort des Widerstands dar.

3.1.2 »The Kitchen as the appropriate battleground«38 – Trans-Corporeality in

Housewives making Drugs (Mary Maggic: 2016)

Einige Arbeiten der frühen feministischen Videokunst verarbeiteten und kommentier-

ten kritisch die Restriktion an das Zuhause und die dort den Frauen traditionell vorbe-

haltene Hausarbeit.39 Insbesondere Martha Rosler setzte sich mit der feministischen

Bedeutung des Privaten auseinander und beantwortete die Frage, ob das Private po-

litisch sei mit: »Yes, if understood to be so, and if one brings the consciousness of a

larger, collective struggle to bear on questions of personal life, in the sense of regarding

the two spheres as both dialectically opposed and unitary.«40 Roslers Ansicht zufol-

ge geht das Private demnach weit über die Grenzen eines Individuums hinaus und ist

nicht ohne eine dialektische Relation zur Kollektivität denkbar. Ihre Arbeiten bergen

in bezeichnender Weise diese Auffassung und verhandeln wiederkehrend die Küche

als zentralen Handlungsraum. In Semiotic of the Kitchen (1975), ihrer vermutlich promi-

nentesten Videoarbeit, zeigt und erklärt sie in einer parodistischen Anspielung auf das

Fernsehformat Kochshow den Betrachter*innen alphabetisch die ›Zutaten‹ eines klas-

sischen Hausfrauenalltags. Eine statische Kameraperspektive nimmt Rosler, vor einer

Küchenplatte stehend und umgeben von einem kleinen Küchen-Setting (Kühlschrank,

Herd, Küchenregal), zentral in den Blick. Beinahe analog ließe sich diese Kurzbeschrei-

37 Engel 2017, S. 290.

38 Mary Maggic. »Magic Bioart?«, 2017, URL: http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017,

Stand: 12.07.2020.

39 Auch aktuelle Arbeiten lassen sich heranziehen, wie beispielsweise die der polnischen Künstlerin

Elzbieta Jabłońska Kitchen (2003) oder die Multi-Media PerformanceWomenWith Kitchen Applian-

ces von Carol Short im Musée d’art Contemporain de Montréal (2008).

40 Martha Rosler. »Well, is the Personal Political?« – Statement im Rahmen der Konferenz Questions

onWoman’s Art, ICA, London, 15.–16. Nov. 1980, Nachdruck in: Hilary Robinson (Hg.). Feminism-Art-

Theory: An Anthology 1968-2000. Malden, MA: Blackwell Publishers 2001, S. 95f.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017
http://maggic.ooo/Housewives-Making-Drugs-2017


PRIVAT/ÖFFENTLICH 113

bung auf Mary Maggics Videoarbeit Housewives making Drugs41 von 2016 übertragen.

Während Roslers Gesten sich aus einer latenten Aggression speisen, strahlen Maggics

Housewives, die beiden Transfrauen Maria und Maria, in zuckersüßer Künstlichkeit der

Kameralinse entgegen und erklären ihrem Publikum Schritt für Schritt die Zubereitung

eines Hormoncocktails.

Der fiktiven Kochshow-Sequenz in Housewives making Drugs vorangestellt, ist eine

einminütige dokumentarische Sequenz, die zu jenem Kochshow-Setting narrativ hin-

führt (siehe Abb. 5). Mit getragener elektronischer Musik begleitet, folgt die Kamera

einer der beiden Transfrauen auf ihremWeg nach Hause. Dort wird sie bereits von der

anderen Transfrau auf dem Sofa erwartet. Sie trinken zusammen Bier, rauchen Ma-

rihuana und Maria öffnet einen der Briefe, der eine schlechte Nachricht überbringt:

Marias Hormonpillen werden nach der Abschaffung der US-Gesundheitsreform Oba-

ma Care von der Krankenkasse nicht mehr übernommen. Die beiden erinnern sich an

einen barrierereichen Weg der Hormonbeschaffung aufgrund transphober Strukturen

im US-amerikanischen Gesundheitssystem. »I wish there was a way to get hormons

without a prescription« (TC 00:01:26), äußert sich Maria sehnsuchtsvoll. Ihr verträum-

ter Blick in die Ferne und die weiße Blende führen uns Betrachter*innen zum zweiten

Teil des Videos und bringen uns in das Kochshow-Setting und damit in die Vorstel-

lungswelt der beiden Transfrauen. »Hello, and welcome to our show!« (TC 00:01:49),

begrüßen die beiden nun in bunter, blumiger Hausfrauenkleidung der 1950er Jahre

gekleidet ihre Zuschauer*innen; die Show beginnt. Sie stellen ihren Estrofemminizer

vor, ein buntes Laborinstrumentarium für Biohacker*innen, bestehend aus einer Hal-

terung, Kieselgel und Zigarettenfiltern in einem Glasrohr, das einem die Herstellung

von Östrogen ermöglichen soll. Die euphorischen Hausfrauen, eine beiläufige Loun-

gemusik im Hintergrund und ein applaudierendes Publikum bedienen beinahe alle

Koch- oder Verkaufsshow-Konventionen. Durch die parodistische Überzeichnung wer-

den jene Konventionen jedoch unmittelbar unterlaufen. Die Präsentation des innova-

tiven ›Urin-Hormon-Extraktionsrezepts‹ stößt beim fiktiven Publikum im Kochshow-

Studio auf große Begeisterung. Immer wieder werden die Halbtotalen-Einstellungen

auf das Kochgeschehen durch kurze Einblendungen auf Zuschauerreihen unterbro-

chen. Manche der Zuschauer*innen tragen Brillen mit aufgeklebten Augen, künstli-

che Hasenohren oder pinke Plastikhandschuhe und reagieren euphorisch und über-

schwänglich amüsiert. Auf der Bildebene blitzen neonfarbige, comichafte Schriftele-

mente wie »Whoaa«, »Ahh«, »Yeah« auf, wodurch ein ironischer Versuch ausgestellt

wird, die emotionale Befindlichkeit der Zuschauer*innen auf textueller Ebene zu in-

tensivieren.

Der während einer Showunterbrechung gewonnene Urin von Maria wird im nächs-

ten Schritt durch die Filtrationsanlage des Estrofemminizer gegossen, um so die Hormo-

ne zu extrahieren. Nach der abgeschlossenen Östrogenextraktion mischen die beiden

Transfrauen einen Hormoncocktail. In geschwungenen lilafarbenen Lettern erscheint

der Name ihres als revolutionär gefeierten Getränks mittig auf der Bildoberfläche: der

41 Das im weiteren Verlauf skizzierte Video ist Teil eines Work-in-Progess-Projekts, das Mary Mag-

gic zusammen mit Byron Rich 2015 startete. Das Projekt umfasst verschiedene Realisationen wie

Ausstellungen, Manifeste und Gruppenworkshops.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

Estro-Gin. Bevor das fiktive Publikum und die beiden Hausfrauen jedoch zu den Gin-

Gläsern greifen, führt Maria ihr Publikum durch eine ethische Reflexion über die Her-

stellung selbstgemachter Hormone: »With access to open source estrogen there is great

power, but with that great power comes a greater responsibility for myself, for my com-

munity, my comrades and for the resistance« (TC: 00:07:38).

Auch das Ende des Videos schreibt sich in gängige Konventionen von TV-Show-

Formaten ein, indem eine Hintergrundmusik eine Atmosphäre des Ausklangs schafft.

Begleitet von elektronischen Beats und minimalistischen Rhythmen beginnen Maria

und Maria zu einem Estro-Gin-Song aus dem Off zu singen und zu tanzen. Das Publi-

kum schließt sich an, betritt die fiktive Kochshowbühne und bekommt am Ende Hor-

moncocktails serviert.

Im konsequenten und parodistischen Spiel der Überzeichnung von TV-Show-

Konventionen und Geschlechtervorstellungen wird die Küche in Mary Maggics

Video Housewives making Drugs zum zentralen Verhandlungsort. Die Küche wird

zum Laboratorium und damit zu einem Ort der Wissensproduktion, an dem sich

(Koch)Experimente ereignen, um ein politisches Potenzial zu entfachen: Die Praxis des

wissenschaftlichen Experimentierens wird hier als weiblich konnotierte und im pri-

vaten, häuslichen Raum stattfindende Alltagshandlung des Kochens inszeniert, wobei

die Forschungsmethode/das Rezept und die vermeintlichen Forschungsergebnisse/der

fertige Hormoncocktail nicht verborgen bleiben, sondern im Setting der Kochshow

öffentlich und für ›jede_r_trans*‹ zugänglich gemacht werden.

Abb. 5: Mary Maggic, Housewives making Drugs 2016

 

 

Housewives making Drugs schreibt sich zudem ein in die Kunstpraxis der Bioart nach

Eduardo Kac. In der Bioart werdenmittels biotechnologischer Methoden lebendige Sys-

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRIVAT/ÖFFENTLICH 115

teme transformiert und somit der »process of life« manipuliert.42 Als eine Kunst der

Transformation in vivomanipuliert sie »Biomaterial auf Kleinstebene (Zellen, Proteine,

Gene, Nukleotide)«43 und schafft Dispositive zur kognitiven wie auch emotionalen Teil-

habe. Damit verhandelt die Biokunst im Kern die Veränderlichkeit von ›Natur‹, die für

Mary Maggic zum strategischen und politischen Ausgangspunkt wird. Die ›Natur‹ wird

in Housewives making Drugs nicht als statisch, sondern als veränderbar konzipiert und

zum anderen mit agency versehen. Die Hormone als stoffliche Substanz machen uns

zu geschlechtlichen Körpern. Sie sind physisches und zugleich semiotisches Material

und zeugen von der Verschränkung des (geschlechtlichen) Körpers mit der materiellen

Welt. Gerade in dieser Logik des ›becoming-with‹ der Hormone, wird die hierarchisch-

strukturierte Binarität von Natur und Kultur unterlaufen und eine Verschränkung der

Sphären möglich: Wir machen die Hormone und sie machen uns.

Für den Soziologen Andrew Pickering kann Wissen nur in den Köpfen von Wis-

senschaftler*innen oder in den Dokumenten,Theorien, Papieren, Texten oder anderen

Textformen, die sie zur Verbreitung vonWissen produzieren, kodiert werden. Ein »per-

formative image« der Wissenschaft besteht demgegenüber aus einem Feld von »power,

capacities and performances, situated in machinic captures of material agency (Her-

vorh. i.O.)«.44 Pickerings performatives Verständnis lokalisiert demnach eine agency

auch im Material selbst und verweist auf die menschlichen wie nicht-menschlichen

Verflechtungen, die er als »dance of agency« bezeichnet. Für ihn sind Wissenschaft-

ler*innen – und so wären es auch die beiden Biohacker*innen Maria und Maria – »hu-

man agents in a field of material agency which they struggle to capture with machines

[…] reciprocally and emergently intertwined in this struggle«.45 Pickering erkennt da-

mit das relationale, wechselseitige Verhältnis zwischen Wissenschaftler*in, Untersu-

chungsapparatur und -gegenstand an. Zugleich läuft er mit seiner Theorie jedoch Ge-

fahr, so Karen Barad, den Performativitäts-Begriff politisch zu entleeren. Barads Kritik

bezieht sich auf eine Missachtung Pickerings von Fragen nach Bedeutung, Identitäts-

formation, Stellenwert und Macht.46 Alternativ ließe sich das theoretische Konzept der

Trans-Corporeality heranziehen, das auf ein Subjekt verweist, das durch biologische,

technologische, wirtschaftliche, soziale, politische und andere Systeme, Prozesse und

Ereignisse in sehr unterschiedlichen Größenordnungen generiert wird und mit diesen

(machtvoll) verstrickt ist.47 Als posthumanistischer Modus des Neuen Materialismus

meint das von Stacy Alaimo entwickelte Konzept der Trans-Corporeality die unüber-

windbare Verzahnung aller Kreaturenmit einer dynamischen undmateriellenWelt, die

42 Eduardo Kac. »Introduction: Art That Looks You in the Eye. Hybrids, Clones, Mutants, Synthetics,

and Transcenics«, Dies. (Hg.). Signs of Life: Bio Art and Beyond. Cambridge/Mass./London: MIT Press

2007, S. 1-27, S. 18.

43 Jens Hauser. »Bio Kunst. Taxonomie eines Wortmonsters«, Gerfried Stocker (Hg.). Hybrid: Living in

Paradox, Ars Electronice 2005. Ostfildern-Ruit: Hatje Cantz 2005, S. 188-193, S. 190.

44 Andrew Pickering. The Mangle of Prctice: Time, Agency and Science. Chicago: University of Chicago

Press 1995, S. 7.

45 Ebd., S. 21.

46 Barad 2003, S. 807.

47 Stacy Alaimo. »Trans-Corporeality«, Rosi Braidotti (Hg.). Posthuman Glossary. London u.a.: Blooms-

bury Academic 2018, S. 435-438, S. 436. Siehe auch Alaimo 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

uns durchzieht, die wir transformieren und von der wir transformiert werden.Housewi-

ves making Drugs verweist auf vielschichtige Art und Weise auf jene Verschränkung von

technologischen, sozialen, biologischen und insbesondere geschlechterpolitischen Di-

mensionen und stellt nicht nur allein die Frage, was es bedeutet (einen) Trans*-Körper

zu haben/zu sein. Aufgrund gesetzlicher Reglementierungen haben die beiden Trans-

frauen einen erschwerten Zugang zu weiblichen Geschlechtshormonen, die sie zu den

Körpern machen, die sie sein wollen bzw. sind. In ihrer ästhetischen Praxis verweisen

die als stereotype Hausfrauen inszenierten Biohacker*innen nicht nur auf soziale und

geschlechterpolitische Dimensionen der staatlichen Regularien, sondern führenmittels

der technischen Apparatur des sogenannten Estrofemminizer einen spielerisch-bunten

Akt der Selbstermächtigung vor. Das Östrogen wird zum Marker der Diskriminierung

transsexueller Menschen, die sich auf vielfältige und miteinander verbundene Wei-

se materialisiert. Mary Maggics Arbeit jongliert mit Geschlechterstereotypen wie ›die

glückliche Hausfrau‹ oder der Küche als ›natürlichem‹ Zuständigkeitsbereich der Frau,

koppelt sich jedoch auch an biotechnologische Ermächtigungen in Form des Wider-

stands durch ›Biohacking‹. Biohacking – als wörtliche Übersetzung das ›Eindringens‹

in ›die Natur‹ – wird hier zur Kampfansage gegen eine heteronormative Matrix. Damit

ist Biohacking hier auch im Sinne eines Hackings der geschlechtsbezogenen Ideologien

zu verstehen, die gekoppelt sind an Östrogen und Testosteron. Wissenschaft, Techno-

logie, Medizin und die US-amerikanische Gesetzgebung in Bezug auf Hormonvergabe

sind alle in eine misogyne Geschichte und transphobe Gegenwart verwickelt. So bietet

Housewives making Drugs einen Reflexionsraum an, in dem Rezipient*innen der Durch-

zogenheit des Subjekts von biologischen, ökonomischen, technologischen und sozia-

len Prozessen (Trans-Corporeality) nachspüren können. Maria und Maria provozieren

diesen Reflexionsraum, indem sie die weiblich konnotierte Arbeit des Kochens sowie

das Biohacking als körperübergreifende (trans-corporeal) Akte performen, in dem sich

der materielle Austausch zwischen menschlicher Körperlichkeit und Geschlechtshor-

monen, misogyner Geschichte und gesellschaftspolitischen Machtkonstellationen voll-

zieht.

Wie in der zu Beginn knapp skizzierten Videoarbeit Semiotics ofThe Kitchen vonMar-

tha Rosler arbeitet Mary Maggic an einer parodistischen Umkehrung. Während Ros-

ler ihre Küchengeräte zweckentfremdet und sie zu Waffen erklärt, wird das Bestim-

men über den eigenen Körper und seine Geschlechtlichkeit in Housewives making Drugs

auf biotechnologischer Ebene humorvoll und ironisch ausgetragen. Die paradigmati-

sche Verkörperung der geschlechterspezifischen Trennung von privat und öffentlich

geschieht in der Figur der Hausfrau, die Maria und Maria rein äußerlich annehmen.

Gleichzeitig unterlaufen Sie diese Figur in zweifacher Hinsicht: Weder gehen sie eine

geschlechtliche Zuschreibung als Frau ein, noch zeugen ihre Handlungen von denen

›klassischer Hausfrauen‹. Für die Künstlerin war die Inszenierung der Küche als po-

litischer Raum ein zentrales Anliegen: »Choosing the kitchen as the appropriate bat-

tleground for tackling body/gender politics and institutional access, the cooking show

aims to challenge/subvert patriarchal society and speculate on aworldwith greater body

sovereignty for all.«48 Der Raum der Küche wird einer Politisierung unterzogen, da ge-

48 Maggic 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRIVAT/ÖFFENTLICH 117

rade dort die beiden Transfrauen selbstbestimmtMixturen bereiten, die ihre äußerliche

und innerliche Geschlechtlichkeit beeinflussen.

Während bei Rosler und in einigen anderen feministischen Medienkunstarbeiten

der 1970er Jahre der private Raum als Ort der Bedrohung und (Ausbeutungs-)Gefahr

präsentiert wurde, greift die junge Künstler*innen-Generation das spielerisch-parodis-

tische Verfahren der Umkehrung auf, um Störungen traditioneller Zuschreibungen zu

bewirken und geschlechtliche Möglichkeitsräume zu inszenieren. Ferner arbeitet die

junge Künstler*innen-Generation an einem Subjektverständnis, das es als nicht trenn-

bar von Netzwerken intra-agierender materieller agencies begreift.49 Mit dem Begriff

der Trans-Corporeality wurde diese Subjektvorstellung als auf mehreren horizontalen

Kreuzungen verlaufend zu greifen versucht.

Gerade die Reproduktionsarbeit – und damit auch das Kochen, als den Frauen vor-

behaltenes Tätigkeits- und Pflichtfeld – war Kernpunkt feministischer Kapitalismus-

kritik, wie sie in den 1970er Jahren laut wurde und sowohl theoretische als auch prak-

tische Auseinandersetzungen mit sich zog. Das kapitalistische Patriachat wurde damit

als strukturell frauenausbeutendes System entlarvt und kritisiert. Doch noch heute – so

möchte ich nun anhand von Mika Rotenburgs Videoarbeit NoNoseKnows zeigen – geht

der Feminismus mit einer Kapitalismuskritik eine starke Allianz ein.

3.1.3 Der weibliche Körper in industriell-kapitalistischen

Produktionsgefügen in NoNoseKnows (Mika Rottenberg: 2015)

»Das Private wurde in dem Moment politisch, in dem sich Frauen über die scheinbar

individuellen Erfahrungen im Reproduktions- und Lohnarbeitsbereich austauschten

und diese als kollektive Erfahrung struktureller Gewalt erkannten.«50

Antje Hagel & Antje Schuhmann

 

»[Der] in der Kunst praktisch werdende Feminismus ist keine vergangene Mode, son-

dern ein auch in der Gegenwart noch aktueller Angriff auf die Biologisierung der

gesellschaftlichen Gewaltverhältnisse kapitalistischer Produktionsordnungen.«51

Kerstin Stakemeier

Ausgehend von einer geschlechterspezifischen Zuschreibung des (häuslich) Privaten als

›natürlichem‹ Ort der Reproduktionsarbeit und damit der Haushaltsführung und Kin-

dererziehung, sowie als Ort der weiblichen Ausbeutung, beanspruchtenmarxistisch ge-

prägte Feministinnen der 1970er Jahre im Kontext feministischer Theoriebildung eine

Aufhebung der Grenzziehung zwischen privat und öffentlich. Privatheit wurde damit

nicht als Ort der Freiheit verstanden, sondern als Ort der Ausbeutung.

49 Vgl. Barad 2007.

50 Antje Hagel, Antje Schuhmann. »Aufstieg und Fall der Frauenbewegung«, Cornelia Eichhorn, Sabi-

ne Grimm (Hg.). Gender Killer: Texte zur feministischen Politik. Berlin/Amsterdam: Edition ID-Archiv

1995, S. 69-76, S. 71f.

51 Kerstin Stakemeier. »Gegen den Modernismus: Der feministische Dienst der Gegenwartskunst«,

Annette Emde, Radek Krolczyk (Hg.). Ästhetik ohne Widerstand: Texte zu reaktionären Tendenzen in

der Kunst. Mainz: Ventil Verlag 2013, S. 222-248, S. 244.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

Angesichts der von Beate Rösler konstatierten Gegenwartsbestimmung einer egali-

tären »Macht der Verletzungen informationeller Privatheit«52 –wobei dem Privaten ein

Imperativ des Schutzes entgegengehalten werden müsse (vgl. Kapitel 3), um das indivi-

duelle Selbstverständnis der/des Einzelnen als autonomes Subjekt zu gewährleisten –

ließe sich mit Birgit Sauer provokant folgende Frage stellen: Entlarvt der wachsende

Eingriff in das Private in Form staatlicher Überwachung oder auch die Regulierung

weiblicher Körperlichkeit durch Reproduktionstechnologien nicht gerade das feminis-

tische Leitmotto als einen »historische[n] Irrtum«53? Zu einer solchen Einschätzung

könnten laut Sauer nur Personen gelangen, die die frauenbewegte Politisierung miss-

verstanden haben.54 Sie warnt vor einer Affirmation der Trennungsüberwindung zwi-

schen privat und öffentlich, wie sie von Seiten feministischer Kritik formuliert wurde,

vor dem Hintergrund dieses ›neuen‹ Verständnisses von Privatheit als etwas Schüt-

zenswertes. Der Blick müsse sich dahingehend verschieben, Privatheit unter dem Vor-

zeichen neoliberaler und kapitalistischer Restrukturierung zu Öffentlichkeit in Bezie-

hung zu setzen. In diesem Spannungsfeld der Bedeutungsfragen von privat und öffent-

lich ist eine geschlechtersensible Untersuchung von elementarer Bedeutung. In histo-

rischer Retrospektive erläutert Birgit Sauer, wie Frauen in »ambivalenter und kontrol-

lierter Weise«55 in die politische Sphäre integriert wurden: »Als Mütter wurden sie für

die Reproduktion von Nationalstaaten benutzt, als ›Gefühlswesen‹ sind sie in subalter-

nen Positionen das Schmiermittel des politischen Geschäfts.«56 In diesem Zitat äußert

sich eine Doppelbödigkeit der einbezogenen-ausgeschlossenen Frau der industriellen

Gesellschaft. Nicht zuletzt für einen wachsenden globalen Kapitalismus erweist sich

Sauers skizzierte Frau als produktiv. Ihr Plädoyer, das Private unter dem Vorzeichen

neoliberaler Strukturen und in seiner Bezüglichkeit zum Öffentlichen zu stellen, er-

gänze ich hier neben der historischen Perspektive durch gegenwärtige Dimensionen

der Globalisierung und der Klassenfrage. Vor dem Hintergrund eines komplexen Ge-

füges globaler, neoliberaler, klassen- und geschlechterspezifischer Dimensionen frage

ich nach der Beziehung zwischen privat und öffentlich aus heutiger Sicht.

Die argentinisch-israelische Künstlerin Mika Rottenberg verhandelt in ihren Arbei-

ten immer wieder die machtdurchzogenen Verstrickungen von geschlechter- und/oder

klassenspezifischer Arbeit in einer globalen, kapitalistischen Weltwirtschaft. In ihren

Arbeiten stehenmeist der weibliche Körper und sein Verhältnis zu kapitalistischen Pro-

duktionsabläufen imMittelpunkt. Ihr Interesse gilt dabei dem Sichtbarmachen der Ar-

beit von Frauen, die heute weniger in der häuslichen als in der industriellen Sphäre

auszumachen sei, wodurch sie ihren feministischen Standpunkt deutlich macht:

If I go back to the idea of labour, feminism and art, the work of women used to be

hidden in the domestic sphere. Now it’s hidden in the industry. Women in China or

South East Asia make so much of the world’s crap. There is still need for visibility and

52 Rössler 2001, S. 50.

53 Birgit Sauer. »Öffentlichkeit und Privatheit revisited. Grenzziehungen imNeoliberalismus und die

Konsequenzen für die Geschlechterpolitik«, in: Kurswechsel, 4, 2001, 5-11, 5.

54 Ebd.

55 Sauer 2001, S. 171.

56 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRIVAT/ÖFFENTLICH 119

art is a good tool for that. So maybe if the feminism of the 1970s was about showing

women’s work by exposing the domestic sphere, now it’s about exposing women in

the industrial sphere.57

Häufig bildet ein Video den Kern ihrer raumeinnehmenden Installation, wie auch in

NoNoseKnows (2015), einer Videoinstallation, die erstmalig auf der 56. Biennale in Vene-

dig 2015 gezeigt wurde (siehe Abb. 6). Durch eine Art Garagentor betreten die Ausstel-

lungsbesucher*innen zunächst einen engen Vorraum, bevor sie in den dunklen Projek-

tionsraum treten, in dem das Video gezeigt wird. Der Vorraum ist bestückt mit zwei

Regalen, gefüllt mit Perlensäcken und einem stark und kühl beleuchteten Tresen, auf

dem ausgebreitete Perlenketten liegen. Damit spiegelt sich ein materialistischer An-

satz in der Videoinstallation in einer Art und Weise wider, indem bestimmte Artefakte,

die im Video gezeigt werden, sich im Vorraum bereits ankündigen. Der videografisch

aufgezeichnete und der reale Raum bilden eine Einheit. Somit verschafft Rottenberg

einer Unmittelbarkeit der ästhetischen Erfahrung Geltung, indem sie eine begehbare

Kulisse kreiert, die nicht zuletzt das Bewusstsein für die eigene Körperlichkeit der Aus-

stellungsbesucher*innen schärft. In einem dunklen, kahlen Raum hinter dem Vorraum

erscheint mir das Video als Großprojektion, gerahmt durch einen breiten, schwarzen

Rahmen am hinteren Raumende.

Zu Beginn des Videos sehe ich eine großgewachsene Frau (gespielt von der knapp

2 Meter großen Bunny Glamazon, einem US-amerikanischen Fetisch-Model) mit zer-

zausten, blonden Haaren und grauem Hosenanzug, die mit einem roten Elektromobil

auf einen Parkplatz vor einem Fabrikgebäude fährt. Die Kamera begleitet die sehr groß

gewachsene Frau auf ihremWeg durch die kahlen neon-beleuchteten Flure des Gebäu-

des bis in ihr Büro. Im engen Raum angekommen, nimmt sie Platz an einem kleinen

Schreibtisch, umgeben von eingepackten Blumenbuketts auf Regalbrettern. Neben ih-

rem Schreibtisch häufen sich Teller, beladen mit Nudelgerichten. Schräg unter ihrem

Tisch ist ein mit Perlen gefülltes Plastiksieb zu sehen, aus dem zwei nackte Füße nach

oben ragen. Das Interieur und die seltsamen Zusammenhänge in diesem kulissenhaft

inszenierten Raum lassen ein gewisses Verlangen nach Verstehen aufkeimen. Dieser

merkwürdige Ort mit seinen surrealen und skurrilen Begebenheiten wird sich als einer

von zwei Ebenen herausstellen. Die zweite Ebene führt mich in einen schwach beleuch-

teten Raum, in dem chinesische Arbeiterinnen in dicken Anoraks an einem langen Tisch

mit bunten Plastikschalen sitzen. Inmonotoner und stiller Akkordarbeit präparieren sie

Austernmuscheln für deren künstliche Perlenproduktion. Die Kamera dokumentiert

die stillen, routinierten Bewegungen der konzentrierten Arbeiterinnen und wechselt

von Halbtotalen (Einfangen der Arbeitsatmosphäre) zu Nahaufnahmen (Detailansich-

ten des Präparationsvorgangs). Eine der jungen Chinesinnen am Tisch sitzt vor einer

seltsamen Seilkonstruktion; ihr Blick richtet sich erwartungsvoll entlang der Seile nach

oben. Im Büro, das filmästhetisch als ›oben‹ markiert wird (vertikale Kamerafahrt ent-

lang des Seilzugs), gibt die blonde Frau durch das Läuten einer Glocke das Signal für

57 Mika Rottenberg. »Down the Rabbit Hole or Through the Looking Glass: Interview between Mika

Rottenberg and Daria de Beauvais«, Frédéric Grossi (Hg.). Mika Rottenberg: Palais de Tokyo, 23.06-

11.09.2016. Dijon: Les presses du réel 2016, S. 84-90, S. 88f.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

die junge Chinesin, die Kurbel in Gang zu setzen. Auf der oberen Ebene löst das Kur-

beln die Rotation eines Windrades aus, das unmittelbar hinter einem Blumenstrauß

befestigt ist. Blütenstaub scheint frei gesetzt zu werden und eine allergische Reaktion

bei der Frau im Büro zu produzieren; gequält zieht sie die Nase hoch und trocknet sich

die Tränen.

Der manuelle Seilzug, der sich als eine Art Rube-Goldberg-Maschine entpuppt,

verbindet die blonde Frau mit den Arbeiterinnen: oben und unten, West und Ost,

Kapital und Arbeit stehen in einer unmittelbaren Reiz-Reaktions-Kette bzw. einem

Ursache-Wirkungs-Zusammenhang. Dokumentarisches verwebt sich mit narrativer

Fiktion. Beide Ebenen durchdringt eine Stille, die mich als Betrachter*innen in ein

akzeptierendes Schweigen absurder und widersinniger Arbeitsabläufe einbezieht und

so auf meine Mitverantwortlichkeit, Teil eines absurden industriekapitalistischen Sys-

tems zu sein, anspielt. Lediglich das leise Quietschen der Kurbel ist zu hören; darüber

hinaus herrscht konzentrierte Stille unter den Arbeiterinnen im trostlosen Präparier-

raum. Das sich konstant drehende Windrad korrespondiert mit dem andauernden

Schniefen der blonden Kapitalistin in der oberen Etage. Die Kamera fährt im Wechsel

vertikal und horizontal über die Berge an Nudelgerichten neben ihr – ein Sinnbild

für den grenzenlosen Konsum? Plötzlich fängt ihre gerötete Nase an zu pulsieren. Ein

Glockenschlag gibt der Chinesin unten zu verstehen, das Kurbeln zu beenden, als wäre

vorerst ausreichend gekurbelt worden. Das plötzliche Niesen der blonden Frau – un-

terlegt mit einem Cash-Register-Sound – bringt ein dampfendes Nudelgericht hervor,

das sogleich zu den unzähligen anderen Nudelgerichten auf einen beistehenden Tisch

gelegt wird. Weitere Nieser produzieren weitere Pastagerichte. Im wahrsten Sinne

des Wortes wird die blonde Frau zu einer Nutzniesserin der Perlenproduktion für den

globalen Markt, indem sie im Überfluss (von Blumen und Nudelgerichten) lebt und

die prekären Arbeitsverhältnisse der Perlenarbeiterinnen nicht nur stillschweigend

akzeptiert, sondern letztlich befördert. Sie unterliegt einer Reproduktionsschleife, der

sie sich (körperlich) nicht entziehen kann. Die Pastagerichte und somit die Produkte

ihres wiederholten Niesens starren direkt zurück in die Kamera: Der Kamerablick

von oben konfrontiert uns mit einer Absurdität und mit dem sinnbildlich ekligen

Geschäft der Massenproduktion und -konsumption. Es wächst die Vermutung, dass

die Nudelgerichte für die Arbeiterinnen bestimmt sind.

Ich bekomme einen weiteren Arbeitsraum zu sehen: In einem dunklen, nass-kal-

ten Raum hockt eine Chinesin – ihr Gesicht verdeckt durch einen asiatischen Kegel-

hut – und spaltet mit einem großen Messer Muschelhälften auseinander, um die darin

befindlichen Perlen zu extrahieren. Auch hier zeichnet die dokumentarische Kamera

stillschweigend den routinierten Erntevorgang auf. Im stillen, andauernden Beobach-

ten bleibt Zeit zum Sinnieren: Werde ich gerade Zeugin der Ausbeutung vermeintlich

natürlicher Reproduktionsarbeit der ›Muttermuschel‹? Und wird die Ausbeutung legi-

tim, indem sie sich auf das Nicht-Menschliche (die Auster) verlagert? Auf welch absurde

Weise verschränken sich hier Biologie und Industrie um den Preis der Wertschöpfung?

Schließlich finde ich mich in der Perlensortierstation wieder. An langen Tischen

sortieren Reihen von Frauen bergeweise Perlen: ein extrem schneller Prozess, der sich

nach den Fähigkeiten der Arbeiterinnen und der unermüdlichen Nachfrage nach der

Ware richtet. Lediglich die Kamera bemerkt überraschend eine schlummernde Arbei-

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRIVAT/ÖFFENTLICH 121

terin am Tisch, die ihren Kopf zum Schlafen in ihre Hände gelegt hatte und ihre nackten

Füße in einer mit Perlen gefüllten Plastikschale badet – ein Bild, das mich assoziativ

zurück zu den nackten Füßen im Büro der allergischen Kapitalistin führt, nur steht

dort alles Kopf. Der Assoziation folgt sogleich die Kamera und wir befinden uns wieder

im Büro der blonden Frau. Inzwischen wuchs ihre Nase – mittels des Spezialeffekts

des Morphings – zu einer meterlangen Pinocchio-Nase heran. So scheint sich hier der

imaginative Zustand der Lüge und Fiktion als treibende Kraft des Kapitalismus im Bild

durch die meterlange Nase symbolisiert und materialisiert zu haben: eine Verschrän-

kung von realer und zugleich fiktionaler Geschichte, humoristischer und ernster Be-

gebenheiten unserer Welt, die Rottenbergs Videoarbeit durchzieht und sich in dieser

Sequenz erneut bestätigt.

Zwischen den einzelnen Sequenzen (Büro, Perlenpräparier-, Ernte- oder Sortier-

station) verlagert die Kamera meinen Blick immer wieder hinaus auf die leeren Flure

des Verwaltungsgebäudes der Fabrik. Riesige Seifenblasen – teils mit Rauch gefüllt –

schweben scheinbar unbemerkt durch die menschenleeren Flure. Die statische Kamera

suggeriert eine unbemerkte Beobachter*innenposition und wird Zeugin des merkwür-

digen, mysteriösen Geschehens. Ein hochfrequenter Ton und Stimmen aus der Ferne

laden die atmosphärischen, stillen Intermezzos soundästhetisch als Räume kurzzeiti-

gen Stillstandes auf, aber nicht im Sinne einer Betriebseinstellung oder einer verdien-

ten Pause der Arbeiterinnen, sondern im Sinne des Stilllegens unserer Beobachter*in-

nenposition. Kurzzeitig darf ich mich erholen; darf ausbrechen aus den nicht enden

wollenden surrealen wie prekären Arbeitsabläufen und somit aus der absurden Kapi-

talismuslogik: kurz vor die Tür treten, um Luft zu holen. Den Arbeiterinnen hingegen

wird kein Entkommen zuteil. Vielmehr haben sie sich mit resigniertem Eifer ihrer Ar-

beit verschrieben. In der Entfremdung der Arbeiterinnen von einem globalen kapitalis-

tischen System identifiziert Mika Rottenberg ein Spannungsverhältnis zwischen privat

und öffentlich58:

In my videos, the characters or the performers are always very concentrated on what

they are doing like if they were alone, but they are actually part of a bigger system

which relates to [the] tension between private and public.59

Bereits der Titel der Videoarbeit NoNoseKnow – das, was niemand weiß –mag gewisser-

maßen die Dimension des Privaten heraufbeschwören. So ist das Geheime und Unbe-

kannte rein assoziativ dem Privaten zugeordnet. Sobald ein Geheimnis öffentlich ge-

macht wird, verliert es seinenWortsinn. Damit verweist Rottenbergs Titel eher auf den

58 Alison Glass stellt Rottenbergs Arbeit in eine Tradition der feministischen Kunst der 1970er Jah-

re und erkennt gerade in ihrem Schaffen von surrealen Fabrikwelten die Verhandlung der hier-

archisch strukturierten Konnotation von künstlerischer und industrieller Arbeit: »As she updates

traditions of feminist art practice, Rottenberg uses her factory world to reexamine the nature and

value of art objects themselves. Her female labours are, after all, making art; and certainly, inWes-

tern culture, artists and artworks are traditionally positioned as the hierarchical opposite of factory

workers and their products.« AlisonGlass. »NewWork:Mika Rottenberg«, in:Ausstellungsbroschüre,

San Francisco Museum of Modern Art, 9. Juli–3. Oktober 2010, n.p.

59 Rottenberg 2016, S. 85.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

Status des Vermeintlichen eines spezifischen Geheimnisses: Obwohl wir um die prekä-

ren Produktionsverhältnisse im globalen Süden wissen, kurbeln wir diese, wie Bunny

Glamazon im Video, durch unseren unersättlichen Konsum pausenlos und stillschwei-

gend an. Damit verschiebt sich die Frage nach den ›nicht wissenden Nasen‹ eher hin zu

einem Blick auf die global-kapitalistische Absurdität der Gegenwart: Keine/r weiß, war-

um wir diese widersinnige Ausbeutungsmaschinerie in Gang halten. Rottenberg führt

uns mit ihren dokumentarischen Bildern von Arbeiterinnen aus den Perlenzuchtfabri-

ken in China nicht aus einer vermeintlichen Unwissenheit über die dort herrschenden

Arbeitsverhältnisse – sie macht nicht etwas, was der privaten Sphäre angehört, öffent-

lich. Vielmehr wirft sie die Betrachtenden auf sich selbst, ihr Wissen um jene Verhält-

nisse und ihr stillschweigendes und energisches Kurbeln zurück – sie stellt die Ver-

schränktheit von privaten und öffentlichen Aspekten in Bezug auf industrie-kapitalis-

tische Produktionsketten nicht nur aus, sondernmacht sie für die Betrachtenden in der

Installation erfahrbar. Indem Rottenbergs Video zwei Ebenen bzw. zwei Produktionsli-

nien verknüpft, durchkreuzt sie vermeintliche Parallelwelten und bringt sie so in einen

Zusammenhang. Ihr Video produziert eine Parallelisierung von surrealer und realer Ar-

beit, Humor und Ernsthaftigkeit, Warenproduktion und -konsum, Arbeitsausbeutung

und globalem Handel.

Abb. 6: Mika Rottenberg, NoNoseKnows 2015

Ausgehend von Nancy Tuanas metaphorischer Konzeption der zähflüssigen Durch-

lässigkeit (›viscous porosity‹) für eine Beschreibung der Verhältniseigenschaft von pri-

vat und öffentlich wurde schlaglichtartig an künstlerischen Arbeiten gezeigt, dass das

Private stets durchzogen und verwoben ist mit öffentlichen Diskursen, Praktiken und

Institutionen. Während Maria Petschnigs Videoinstallation The Rooms ausstellungsar-

chitektonisch, narrativ und ästhetisch das erotische Begehren und die Schaulust thema-

tisiert, wodurch sich jene Durchlässigkeit konstituiert, wählt Mary Maggic in ihrer Vi-

deoarbeitHousewives making Drugs einen anderen Ort lokaler Privatheit: den der Küche.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRIVAT/ÖFFENTLICH 123

Als medialer Schauplatz wird die Küche in Maggics Arbeit Ort des symbolischen Wi-

derstands, wo sich trans-körperliche Subjekte (vgl. das Konzept der Trans-Corporeality

von Stacy Alaimo) zu politischen Akteur*innen erheben.

Abschließend geriet mit Mika Rottenbergs VideoinstallationNoNoseKnows und ihrer

dortigen Verhandlung des weiblichen Körpers in der industriell-kapitalistischen Sphäre

eine weitere Dimension der Durchdrungenheit von privat und öffentlich in den Blick.

Vor demHintergrund der hier behaupteten relationalen, dynamischen Verhältnisse von

privat und öffentlich möchte ich nun in einem zweiten Schritt die Dimensionen Inti-

mität und Nähe näher befragen, die insbesondere mit der feministischen Videokunst

der 1970er Jahre, in der Video als »eine Technik des Nahsehens«60 genutzt wurde, eine

weitreichende Allianz eingingen. Diese Allianz will ich auf ihre Aktualität hin befragen

und anhand von Karen Barads Überlegungen zur Berührung zweier Hände erweitern.

3.2 Intimität und Nähe – Berühren und berührt werden

»[Die] Fremdheit des Anderen, von dem die eigenen Intentionen und Handlungen

stets durchdrungen sind, wird besonders offensichtlich, wenn wir uns die Berührung,

den Vorgang des Tastens vergegenwärtigen.«61

Barbara Becker

 

»Eingetaucht in den Berührungsfluss sind wir niemals Herr [sic!] über uns selbst, son-

dern aufs schönste verrückt und dezentriert und eben darum umso lebendiger.«62

Hartmut Böhme

Mit Blick auf eine lange Problematisierung des Privaten in der feministischen Theo-

rie und Praxis entpuppt sich dieses häufig – auch schlicht assoziativ – als das Intime,

das sich an Größen wie Liebe, Sexualität, Begehren, Gefühle und andere Formen von

Nähe bindet. Als ein Konstrukt der bürgerlichen Moderne verschleiert das Intime, »wie

politisch, historisch geworden und gesellschaftlich umkämpft die Unterscheidung zwi-

schen dem Privaten und dem Öffentlichen ist, und wie leid- (und auch lust-)voll die Er-

fahrungen und Erlebnisse von minorisierten, veränderten Gruppen und insbesondere

von Frauen darin sind«.63

Als affektive Dimension und Qualität von Beziehungen (im Sinne ihrer intersub-

jektiven Dynamik) ist Intimität nicht zuletzt ein entscheidender Topos feministischer

Medienkunst. Bereits frühe Videoarbeiten führten oftmals eine radikale Rhetorik von

Intimität vor, die sich insbesondere bei feministisch motivierten Künstlerinnen häufte.

60 Vgl. Adorf 2008.

61 Becker 2000, S. 63.

62 HartmutBöhme. »Der Tastsinn imGefügeder Sinne«, UtaBrandes, ClaudiaNeumann (Hg.). Tasten:

Schriftreihe Forum. Bd. 7, Kunst- und Ausstellungshalle der Bundesrepublik Deutschland, Göttin-

gen: Steidl 1996.

63 Anna-Katharina Meßmer, Marianne Schmidbaur, Paula-Irene Villa (Hg.). »Einleitung. Intimitä-

ten –Wiepolitisch ist dasVertraute?«, in: Feministische Studien.Zeitschrift für interdisziplinäre Frauen-

und Geschlechterforschung, Heft 1, Mai 2014, 3-8, 2.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

Um sich diesem für feministische Medienkunst zentralen Thema der Intimität zu nä-

hern, soll zunächst geklärt werden, worin die Bedeutung der Intimität und ihrer For-

men von Nähe für feministische Politiken liegen. Welches politische Potenzial bergen

die haptische Nähe, das Berühren und Berührt-werden im physischem wie im emotio-

nalen Sinne? Und inwiefern lassen sich daran Fragen der Materialität, des Mitfühlens,

der Verantwortlichkeit und der Gerechtigkeit anschließen?

In ihrem Aufsatz »On Touching. The Inhuman That Therefore I Am« (2012) proble-

matisiert Karen Barad die Berührung als eine reine und unschuldige Handlungsform

und stellt folglich auch die Verortung der Berührung in der Philosophiegeschichte, als

einen Akt gegenseitigen Einverständnisses zwischen Individuen, infrage.64 Ihr Interes-

se gilt der Physik der Berührung (hinsichtlich ihrer Virtualität, Körperlichkeit, Affektivität

und Emotionalität)65, der die Vorstellung einer radikalen Verschränkung von affektiven

und wissenschaftlichen Dimensionen einer Berührung vorausgeht.66 Ausgehend von

der Reflexion der Berührung zweier Hände67 stellt sich Barad Fragen nach demWesen

und der Messbarkeit von Nähe:

When two hands touch, there is a sensuality of the flesh, an exchange of warmth, a

feeling of pressure, of presence, a proximity of otherness that brings the other nearly

as close as oneself. Perhaps closer. And if the two hands belong to one person, might

64 Damit kann Karen Barad einer feministischen und postkolonialen Theoretisierung des Berührens

zugeordnet werden, die sich in den vergangenen Jahren in zahlreichen Publikationen äußerte: Sa-

ra Ahmed, Jackie Stacey (Hg.). Thinking Through the Skin. London u.a.: Routledge 2001; Erin Man-

ning. Politics of Touch: Sense, Movement, Sovereignty. Minneapolis/London: University of Minneso-

ta Press 2006; Laura Marks. The Skin of the Film: Intercultural Cinema, Embodiment, and the Senses.

Durham u.a.: Duke University Press 2000.

65 Karen Barad, »On Touching: The Inhuman That Therefore I Am«, in: differences. A Journal of Feminist

Cultural Studies, 23(3), 2012c, 206-223, 207.

66 Barad erläutert, dass für die klassische Physik jegliche Berührung stets in einer elektomagneti-

schen Interaktion besteht. Berührung ist damit lediglich eine elektromagnetische Abstoßung, die

dazu führt, dass wir in einer Berührung stets eine elektromagnetische Kraft, nicht jedoch das An-

dere, was wir berühren, spüren.

67 Edmund Husserl handelt seine Überlegungen zum leiblich-körperlichen Selbstbezug an der

Selbstberührung ab – die rechte Hand, welche die linke ergreift – und begreift dies als zirkuläre

Denkfigur. Zum einen gründet diese Zirkularität auf der »geschlossene[n] Bewegung des Selbst-

verweises sowie deren innere Ununterscheidbarkeit«. Zum anderen basiert diese Idee der Zirku-

larität einer Selbstberührung auf einer Zäsur, da im Augenblick der Selbstberührung »am Körper

selbst die Momente von Selbst und Etwas unterschieden werden«. Gottfried Boehm. »Der hun-

dertäugige Argus. Die Haut als Matrix der Sinne«, Tina Zürn, Steffen Haug, Thomas Helbig (Hg.).

Bild, Blick, Berührung: Optische und taktileWahrnehmung in den Künsten.Paderborn: Fink 2019, S. 207-

218, S. 216. Das Gedankenexperiment der Berührung zweier Hände, der eigenenHände, findet sich

auch in Barbara Beckers phänomenologischer Reflexion des Leibes, in der sie eine Philosophie der

Leiblichkeit entwickelt. »Der Leib ist fähig, ein Phänomen gleichsam doppelt wahrzunehmen: In

der BerührungmeinerHand ertaste ich diese als externes Objekt, als Körperding; gleichzeitig aber

spüre ich die Berührung selbst, die Hand ist Teil meines Leibes. Damit deutet sich an, dassmein ei-

gener Leib stetsmehr ist als ein bloßes Körperding: Er begleitet in seiner je individuellen Spezifität

nämlich alleWahrnehmungen, alle Qualitätsempfindungen und Bewegungen, und dies gilt selbst

für die Erfahrungmeiner eigenen Leiblichkeit. Der Körper also offenbart eine Durchmischung von

Subjekt undObjekt, weil er beides gleichzeitig ist: erlebender und erlebter Leib.« Becker 2011, S. 61.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRIVAT/ÖFFENTLICH 125

this not enliven an uncanny sense of the otherness of the self, a literal holding oneself

at a distance in the sensation of contact, the greeting of the stranger within? So much

happens in a touch: an infinity of others — other beings, other spaces, other times –

are aroused.68

Für Barad beinhaltet jede Berührung im Kern demnach eine unendliche Alterität; das

Berühren des Anderen ist eine Berührung alles Anderen, das Selbst eingeschlossen.Wo-

bei das Selbst-berühren immer auch bedeutet, das Fremde in sich69 zu berühren. Jede

(Auto)Berührung beinhaltet ein Berührt-Werden. Die Haut ist dabei der entscheidende

Ort, das Interface, mit und an dem jemand* berührt und berührt wird. Als solches, so

verdeutlicht Sara Ahmed, ist die Haut beides, »the most intimate of experiences and

the most public marker of raced, sexed and national histories«.70

Während Barad in ihrer quantentheoretisch inspirierten und philosophischen Re-

flexion über das Berühren und Berührt-Werden keinen Bezug zu Maurice Merleau-

Pontys phänomenologischem Konzept der Interkorporalität herstellt, verweist Ahmed

dezidiert auf die Bedeutung jenes Konzepts für ihre theoretischen Auseinandersetzun-

gen und für feministische Wissenschaften allgemein.71 Merleau-Pontys Konzept der

Interkorporalität verweist auf die Koppelung der Subjekthaftigkeit an den Körper. Ein

Zugang zur Welt geschieht nach Merleau-Ponty primär durch den Körper, der sowohl

subjektiv als auch sozial zu begreifen ist. Das Präfix ›inter‹ verweist dabei nicht auf

einen Raum zwischen (zwei) Körpern und damit zwei Entitäten, sondern vielmehr auf

die genuine Qualität des sozialen und situierten Körpers: Er ist ein relatives Gefüge und

damit immer (schon) verwoben mit dem, was ihm als äußerlich erscheint. Der Körper

und seine Fähigkeit, zu berühren und berührt zu werden, sind in Merleau-Pontys Au-

gen die Voraussetzung für Handlungen in der Welt: »Durch meinen Leib verstehe ich

den Anderen, so wie ich auch durch meinen Leib die Dinge wahrnehme.«72 Mit dem

Begriff des Chiasmus versucht der Phänomenologe darzulegen, dass jede Berührung

letztlich eine konstante Überkreuzung von Eigenem und Fremden ist, die nur bedingt

in Sprache und Rationalität eingebunden werden kann. Zwischen dem sich berühren-

den und berührten Selbst bleibt dennoch etwas Irreduzibles bestehen, das sich jeglicher

terminologischen Kategorisierung verwehrt. Im ›Ineinanderbezogensein‹ von Subjekt

und Umwelt behält das Selbst stets einen Rest einer Unbestimmtheit (vgl. zu Barads

Begriff der Un/Bestimmtheit in Kapitel 5.2.1).73

68 Barad 2012c, 206.

69 Allerdings ist auch die Begegnung des ›Fremden im Eigenen‹ nicht eine Erfindung von Barad, son-

dern wurde in der Philosophie der Leiblichkeit und der Subjektivität immer wieder theoretisch zu

fassen versucht. Vgl. dazu Becker 2011, S. 65f.

70 SaraAhmed.Queer Phenomenology:Orientations,Objects,Others. Durhamu.a.: DukeUniversity Press

2006, S. 8.

71 Ahmed/Stacey 2001, S. 5.

72 Maurice MerleauPonty. Phänomenologie der Wahrnehmung. Übersetzt und mit einem Vorwort von

Rudolf Boehm. Berlin: de Gruyter 1966, S. 220.

73 Maurice Merleau-Ponty (Hg.). Das Sichtbare und das Unsichtbare. München: Fink 1986; Vgl. auch Se-

bastian Ostermann, Kristin Wenzel. »Im unaufhörlichen Kontakt mit der Welt«, Sebastian Oster-

mann (Hg.). Barbara Becker – Taktile Wahrnehmung: Phänomenologie der Nahsinne. München: Fink

2011, S. 11-21, S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

Sara Ahmed verzeichnet eine Hinwendung feministischer Theoretiker*innen zu

Merleau-Pontys Konzepts der Interkorporalität und dem damit verbundenen »de-

sire for an increasingly located and, indeed, fleshy body«.74 Sie erläutert, dass die

Erfahrungen, die den Körper zu meinem Körper machen, Merleau-Ponty als die Selbst-

wahrnehmung begreift, dass der eigene Körper der einzige Körper einer einzigen Welt sei.

Diese Erfahrung sei die gleiche, die meinen Körper für andere Körper öffnet. Vorausset-

zung dafür ist die gleichzeitige Gegenseitigkeit von Berühren und Berührt-werden,

von Sehen und Gesehen-werden. In diesem Sinne, so argumentiert Ahmed weiter mit

Husserl und Merleau-Ponty, gehört mein Körper nicht mir.75 Die Verkörperung ist es,

die meine Intimität gegenüber anderen öffnet. Ahmed führt dies wie folgt weiter aus:

The relationship between bodies is characterised by a ›with‹ that precedes, or is the

condition of possibility for, the apartness of ›my body‹. This ›with‹ is the fleshiness of

the world which inhabits us and is inhabited by us – flesh, not understood simply as

matter, but as the very sensibility of the seen, and the very sight of the sensible.76

An einer anderen Stelle verbindet Ahmed dieses charakteristische ›Mit‹ als »Fleischlich-

keit der Welt« mit Emotionen, die damit verbunden sind, wie wir die Welt mit anderen

bewohnen. Emotionen sind im phänomenologischen Sinne immer auf ein (imaginä-

res) Objekt gerichtet; »emotions are precisely about the intimacy of the ›with‹; they are

about the intimate relationship between selves, objects and others«.77

Die in diesem Unterkapitel vorgestellten künstlerischen Arbeiten führen vor, dass

gerade taktile Begegnungen78, die Intimität des ›Mit‹ sowie die Berührung als Resultat

leiblicher Affiziertheit eine andere Denkweise des Körpers und der Verkörperung eröff-

nen können. Ahmed schreibt, die Haut würde unsere Körper gegenüber anderen öffnen:

74 Ahmed/Stacey 2001, S. 5.

75 Gottfried Boehm bezieht sich ebenso auf Husserl und Merleau-Ponty und verdeutlicht, inwiefern

die somatische Differenz – zugleich Subjekt wie Objekt in der Berührung zu sein – dazu führt, dass

meine Haut/mein Körper nicht mir gehört. Als Grund dafür nennt er die »gestischen Körpervalen-

zen«. Boehm 2019, S. 216.

76 Ahmed/Stacey 2001, S. 5.

77 Sara Ahmed. »Communities that Feel: Intensity, Differenceand Attachment«, Anu Koivunen, Su-

sanna Paasonen (Hg.). Conference Proceedings for Affective Encounters: Rethinking Embodiment in Fe-

minist Media Studies. Turku: Turku University 2001, S. 10-24, S. 12.

78 Auch Stuart Hall analysiert die komplexe Produktion von Bedeutung undDifferenz sowie die Rolle

von Sexualität, Fetischisierung und den Dichotomisierungen, die sie ausformen. Er argumentiert,

dass der Bereich des Visuellen ein Dilemma für die menschliche Existenz birgt, da unsere Kör-

perlichkeit als auch die beiden Schemata »historical-radical« und »epidermal-radical« stark mit

unserer Erscheinung zusammenhängen. Weibliche Körper oder farbige Körper wurden gefangen

genommen und übermäßig definiert von sexistischen oder rassistischen visuellen Regimen. Die

Hinwendung zu einem ›haptischen Regime‹ kann eine Form des zwingend notwendigen Wider-

stands sein. Stuart Hall. »Spectacle of the Other«, Ders. (Hg.). Representation: Cultural Representati-

ons and Signifying Practices, London u.a.: Sage u.a. 1997b, S. 223-290. Diese Potenzialität der Haptik,

der Berührung schildert auch Frantz Fanon im Kontext seiner postkolonialen Auseinandersetzun-

gen in seinemWerk Black Skin,WhiteMasks: »Why not the quite simple attempt to touch the other,

to feel the other, to explain the other tomyself? […] At the conclusion of my study, I want the world

to recognize,withme, the opendoor of every consciousness.« Frantz Fanon.BlackSkin,WhiteMasks.

London: Pluto Press [1952] 2008, S. 206.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRIVAT/ÖFFENTLICH 127

»through touch, the separation of self and other is undermined in the very intimacy or

proximity of the encounter«.79 Als Affektträgerin und halbdurchlässige Membran ist

die Haut der Ort der somatischen Koppelung mit anderen Subjekten, aber auch Tie-

ren, Pflanzen, Dingen, Objekten. Ich werde an einer späteren Stelle (im Kapitel 5.2.4)

mit Hilfe des Konzeptes der haptischen und verkörperten Visualität von Laura Marks

auf Ahmeds hier angesprochene Begegnung in Bezug auf Bild und Betrachter*in zu-

rückkehren und somit die Haut auch als technologisches Interface der Berührung/des

Berührt-Werdens befragen. Letzteres, und damit die Frage derHaut als technologisches

Interface, führt mich zwangsläufig zu einer Narzissmusfrage der frühen Videokunst,

die in diesem Unterkapitel knapp skizziert werden wird. Inwiefern kann auch die Haut

des Bildschirms (Videoleinwand oder Screen im Ausstellungsraum, Smartphone- oder

Tabletscreen etc.) Körper zu anderen Körpern hin öffnen bzw. über ein solches Öffnen

nachgedacht werden?80 Inwiefern verhandeln jene Kunstarbeiten das emergente Phä-

nomen der Verkörperung als feministisch relevant?

Barad beschließt ihren hier eingangs vorgestellten Aufsatz »On Touching« mit dem

Vorschlag, das Nicht-Menschliche [inhuman] als Bedingung der Möglichkeit zu be-

trachten, mit der/dem Anderen* in Berührung zu sein; ihr/sein Leiden spüren zu kön-

nen. Das Nicht-Menschliche wird jedoch gewöhnlich mit der Unmenschlichkeit und

damit mit einem fehlenden Mitgefühl assoziiert. Ausgehend von der Frage nach ver-

antwortlichem und gerechtem Handeln ist es paradoxerweise gerade die Existenz des

Unmenschlichen, die uns durchzieht und die wir durchleben und die es uns ermöglicht,

nach der Andersartigkeit zu streben. Barad schlussfolgert daraus:

The indeterminacy at the heart of being calls out to us to respond. Living compassion-

ately, sharing in the suffering of the other, does not require anything like complete

understanding (and might, in fact, necessitate the disruption of this very yearning).

Rather, living compassionately requires recognizing and facing our responsibility to

the infinitude of the other, welcoming the stranger whose very existence is the pos-

sibility of touching and being touched, who gifts us with both the ability to respond

and the longing for justice-to-come.81

Die Überlegung der ›Willkommensheißung des Fremden‹ innerhalb und außerhalb des

Selbst schließt an eine Narzissmusdebatte der frühen Videokunst an, da bereits in ihr

die Suche nach der notwendigen Anerkennung des durch den anderen Berührt-wer-

dens eine entscheidende Rolle spielte. Bevor ich mich zeitgenössischen Bestrebungen

jener ›Willkommensheißung des Fremden‹ nähern möchte, werde ich mich im Folgen-

den schlaglichtartig der Narzissmusfrage der frühen Videokunst widmen,wobei in die-

79 Ahmed/Stacey 2001, S. 6.

80 An der Haut als Medium artikuliert sich eine »Berührungssehnsucht« (Karl-Josef Pazzini. »Haut.

Berührungssehnsucht und Juckreiz«, Claudia Benthien, ChristophWulf (Hg.). Körperteile: Eine kul-

turelle Anatomie. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 2001, S. 153-173, S. 153) die beispielsweise in den

frühen Videokunstarbeiten von VALIE EXPORT, Touching. Body Poem (1970) oder vonDouglas Davis,

The Austrian Tapes (1974) verhandelt wird.

81 Barad 2012c, S. 220.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

sem Kontext die ästhetischen Praktiken der feministisch orientierten Künstlerinnen im

Fokus stehen.

3.2.1 Von einem weiblichen Narzissmus zu einer ›Willkommensheißung

des Fremden‹ im Selbst in der frühen Videokunst

Video als eine feministische Botschaft der Videokünstlerin der 1970er Jahre zu verste-

hen bedeutet für Sigrid Adorf, so wurde bereits deutlich gemacht (vgl. Kapitel 2.3.2), ei-

nen paradoxen, weiblichen Narzissmus in diesem Kontext anzunehmen.82 Ausgehend

von einer kritischen Betrachtung der Annahme einer narzisstischen Ästhetik des Medi-

ums Video83, die bei Krauss problematisiert und sehr negativ gefasst wird, liest Adorf

zunächst das medientheoretische Paradigma des Narzissmus bei Marshall McLuhan

mit psychoanalytischen Körper- und Subjekt-Konzeptionen Sigmund Freuds diffraktiv

›durch-einander-hindurch‹:

Die Idee eines expansiven Körpers [bei McLuhan] hat viel zu tun mit der Frage der

Konstitution und den Grenzen des ›Ichs‹, was den technischen Diskurs zur Bedeutung

der Prothese ebenso zu einem psychischen macht. Freuds Idee des Protoplasmatier-

chens84 visualisiert die Vorstellung einer Verformung der äußeren Gestalt in Abhän-

gigkeit von den Objektbeziehungen, impliziert aber auch die Vorstellung von einer

dünnhäutigen Membran, die sich geradezu als Bild für die taktile Beziehung anbietet,

die das Subjekt nach McLuhan mit den Bildschirmmedien eingeht.85

Zunächst möchte ich kurz innehalten und das Bild der von Adorf angesproche-

nen ›dünnhäutigen Membran‹ im Rekurs auf Freuds Metapher des Einzellers näher

betrachten. Was an dieser Stelle nicht zur Sprache kommt, sich mir jedoch als ent-

scheidende Denkvoraussetzung für eine radikal relationale Körperkonzeption erweist,

ist das Charakteristikum der Halbdurchlässigkeit (Semipermeabilität) der zellulären

Membran. Sie ist keine scharfe Trennlinie zwischen Innen und Außen, sondern lässt

stets Austauschprozesse zu. Eine solche semi-permeable, dünnhäutige Membran

kann als materielle Voraussetzung für eine zähe Durchlässigkeit (›viscous porosity‹)

zwischen ›Ich‹ und ›Du‹, Innen und Außen fungieren. Ich bevorzuge dabei den Begriff

der ›viscous porosity‹ (vgl. Kapitel 3.1.) gegenüber der dünnhäutigen Membran, da er

anstelle eines statischen, grenzziehenden Seins auf ein Tun und ein Werden verweist.

82 Sigrid Adorf. »Entspiegelungen. Un/Sichtbare Körper in der Reflexion feministischer Kunst(wis-

senschaft)«, KathrinHeinz, Barbara Thiessen (Hg.). Feministische Forschung–Nachhaltige Einsprüche.

Opladen: Leske und Budrich 2003, S. 277-305.

83 Im Closed-Circuit der Videoinstallation ist das Subjekt laut Krauss ausschließlich mit sich selbst

umgeben, ist halt- und orientierungslos. Körper und Psyche fusionieren in der Selbsteinkapselung

zu ihrer eigenen Umgebung und finden sich in einem unausweichlichen narzisstischen Zirkel wie-

der. Krauss 1976, 52.

84 Um einen dynamischen, sich durch Objektbesetzungen erweiternden Körper fassen zu können,

bedient sich Freud in »Zur Einführung des Narzissmus« (1914) der Metapher eines Einzellers. Sig-

mund Freud. »Zur Einführung des Narzissmus« [1914]. In: Das Ich und das Es und andere metapsycho-

logische Schriften. Frankfurt a.M.: Fischer 1982, S. 19-42.

85 Adorf 2008, S. 76.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRIVAT/ÖFFENTLICH 129

Nichtsdestotrotz lässt dieses Bild der Membran, die ich als halbdurchlässig ergänzend

beschreiben möchte, im Zusammenschluss mit Nancy Tuanas Konzept der ›viscous po-

rosity‹ eine interessante Annäherung an ein intra-agierendes Verhältnis von Subjekt-

und Objektrelationen im Prozess der Ich-Werdung zu. Erst durch Intra-Aktionen

(Freuds Metapher des Einzellers bietet ein sehr passendes Bild für das ›Innen‹, das

dem Begriff der Intra-Aktion inhärent ist) von einem ›Ich‹ und der/dem Anderen,

(re)konstituiert sich das, was ich als meinen Körper wahrnehme. Darüber hinaus

korrespondiert jenes Bild der dünnhäutigen Membran in Bezug auf die Frage nach der

Grenze und der Konstitution des ›Ichs‹ mit Ahmeds phänomenologisch inspirierter

Überlegung, die Haut als Interface zu betrachten, die uns zu anderen Körpern hin

öffnet.

Liest man wie Adorf nun McLuhans und Freuds Metaphern der Körper- und Sub-

jektkonstitution diffraktiv, »so erfährt das technikdeterministische Bild von der Ex-

pansion des Körpers in dem Moment eine wichtige Verschiebung, wo der Spiegel als

Prothese erkannt wird und zur Frage drängt, ob es sich um eine ich- oder eine objekt-

libidinöse Beziehung handelt – denn das ist die Frage des Narziss«.86

Für McLuhan ist das Bild des jungen Narziss auf der spiegelnden Wasseroberfläche

eine Selbstamputation, wobei das Abbild eine Betäubung verursacht, die jegliche Er-

kenntnis unmöglich macht. So ist es die Ausweitung seiner selbst im Spiegel, die laut

McLuhan die Sinne von Narziss betäuben.87 Das Unglück des jungen Liebenden ereig-

net sich imNiemals-begreifen-können undDurchdringen-können seines Spiegelbildes.

Liest man nun das Unglück des Narziss bei McLuhan mit Barads Idee der ›Willkom-

mensheißung des Fremden‹ im Selbst zusammen, eröffnet sich eine ethische Perspek-

tive – oder mit Barad gesprochen: eine ethische-onto-epistemologische Perspektive88:

Mitfühlend zu leben (»Living compassionately« i.O.), am Leid der anderen teilzuhaben,

erfordert es, die Sehnsucht nach vollständigem Verstehen, Begreifen und Durchdrin-

gen zu stören.89Mit Hilfe von Adorfs Überlegungen zur Figur der paradoxen,weiblichen

Narziss in der frühen Videokunst wurde bereits dargelegt (vgl. Kapitel 2.3.2), inwiefern

diese das »Wasser einer Theorie selbstverliebter Knaben aufwühl[t]e[…]«90, störende

Wellen auf die spiegelglatte Wasseroberfläche des Narziss brachte. Ich habe versucht,

die Metapher der aufgewühltenWellen als diffraktives Interferieren durch die frühe Vi-

deokünstlerin in einen Narzissmusdiskurs zu lesen, um herauszuarbeiten, dass es den

feministischen Videokünstler*innen um eine ästhetische Analyse relationaler Dynami-

ken zwischen Subjekt und Objekt ging, was die spezifische Technik des Nahsehens und

die Medialität des Videos zu ermöglichen vermochte. Das, was als stabil erscheinende

Entitäten (Subjekt und Objekt) galt, wurde von den Videokünstlerinnen als Effekt spe-

zifischer performativer Gefüge (im Closed-Circuit) entlarvt. Mit Barad gedacht, haben

86 Ebd.

87 Marshall McLuhan. »Verliebt in seine Apparate. Narzissmus als Narkose«. In: DieMagischen Kanäle:

Understanding Media. Fundus Bücher, 2., erweiterte Auflage. Titel der Originalausgabe: Understan-

ding Media. Dresden/Basel: Verlag der Kunst [1964] 1995, S. 73-83, S. 75.

88 Auf Barads Konzept der ethico-onto-epistomology werde ich im Kapitel 5.2.4 noch näher eingehen.

89 Barad 2012c, S. 220.

90 Adorf 2004, S. 81f.; Dies. 2008, S. 88.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

die frühen Videokünstler*innen sich der Verantwortung gegenüber der Unendlichkeit

der/des anderen (im (Spiegel-)Bild) gestellt, der/den Fremden willkommen geheißen.

Es ist diese/r Fremde (im Bild), der zurück in die Augen des jungen Narziss blickt,

der uns laut Barad sowohl die Fähigkeit zu antworten91 als auch die Sehnsucht nach

Gerechtigkeit schenkt.92 Während sich das Unglück von Narziss durch die Erkennt-

nis, dass »das eigene Bild als ein anderes zu sehen [ist], über dessen Erscheinen und

Verschwinden er nicht verfügt«93, eher potenziert, erweist sich für die feministische Vi-

deokünstlerin jene Erkenntnis vor einem ethischen Hintergrund als fundamental. Sie

muss nicht wie der antike Narziss die Erkenntnis von sich selbst als Objekt verdrän-

gen, »um das Bild als Bild eines Anderen zu sehen und zu lieben«.94 Mitfühlend zu

leben (»Living compassionately«95) gelingt ihr, indem sie die/den Fremde/n im Selbst

begrüßt.

Am Ende ihres Buches Operation Video resümiert Adorf über die Figur der Video-

künstlerin der 1970er Jahre im Hinblick auf Video und seine besondere Technik des

Nahsehens und schließt mit einer differenzierenden Perspektive auf die Narzissmus-

frage in der frühen Videokunst: »[D]as Bemühen um den Monitor als einer Art elek-

tronischem Spiegel«96 sei nach Adorf zu unterscheiden von der »Frage narzisstischer

Selbstspiegelung, da es dem Versuch einer Perspektivumkehr der Fernsehzuschauer

[sic!] diente. Um sich fern (Hervorh. i.O.) sehen – das heißt distanziert – betrachten zu

können, wurde Video seitens feministisch orientierter Künstlerinnen zur Inversion der

hegemonialen Optik eingesetzt«.97 Anstelle einer Perspektivumkehrung, die eine Auf-

rechterhaltung der Distanz von Subjekt und Objekt zur Folge hat, schlage ich vor, die

ästhetischen Praktiken der frühenVideokünstlerinmitHilfe des Begriffs des diffrakiven

Videos (vgl. Kapitel 2.3.3) als Beugung zu verstehen. Statt einer »Inversion der hegemo-

nialen Optik« möchte ich also eine Intervention in eine solche annehmen, die auf Dif-

fraktion ausgerichtet war – auf ein Stören der spiegelnden Oberflächen, das Adorf selbst

im Bild der ›aufgewühlten Wasseroberfläche narzisstischer Knaben‹98 anspricht. Eine

solche Blickverschiebung auf ein ›Beugen von Wellen‹ lässt keine distanzierende Sicht

von fern, von einem Außen zu, sondern rekurriert auf eine eingebettete, verschränkte

und relationale Natur der Differenz – eine solche Perspektive hält die Welt nicht auf

Abstand, sondern erkennt die in ihr stattfindenden intra-agierenden Verhältnisse.99

Die hier dargelegte Fähigkeit der frühen Videokünstlerin, die/den Fremde/n im

Selbst begrüßen zu können, soll nun in Bezug auf zentrale Überlegungen des post-

kolonialen Philosophen und Kulturtheoretikers Édouard Glissant weiter ausgearbeitet

werden. Von dort aus soll die Videoarbeit YOU ARE BORING! (2015) von Vika Kirchen-

91 Siehe zum neo-materialistischen Konzept der response-ability im Kapitel 5.2.4.

92 Barad 2012c, S. 220.

93 Adorf 2008, S. 79.

94 Ebd.

95 Barad 2012c, S. 220.

96 Adorf 2008, S. 338.

97 Ebd.

98 Adorf 2004, S. 88.

99 Barad 2007, S. 87.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRIVAT/ÖFFENTLICH 131

bauer exemplarisch aufzeigen, inwiefern innerhalb zeitgenössischer Medienkunst an

jener Begrüßung der/des Fremden weiter gearbeitet wird.

3.2.2 Intimität als Ort der Erfahrung und das ›Recht auf Opazität‹ in

YOU ARE BORING! (Vika Kirchenbauer: 2015)

Der Philosoph, Dichter und postkoloniale Kulturtheoretiker Édouard Glissant prägte

den Begriff der Opazität im Kontext globaler Weltverhältnisse und seinem Einsatz für

Multikulturalität. Als Begriff aus der optischenTheorie, der auf die Eigenschaft der Un-

durchlässigkeit von Licht verweist, steht Opazität der Transparenz gegenüber. Transpa-

renz versteht Glissant als Motivation des Kategorisierens, der macht- und gewaltvollen

Aneignung und des kolonialen Entdeckens des Fremden (Menschen, Kulturen,Orte). Der

›westlichen Wut des Verstehens‹100 und seinen universalistischen Modellen müsse die

Opazität entgegengehalten werden. Angesichts undurchdringlicher Geschichten und

Epistemologien plädiert Glissant für ein »Recht auf Opazität«.101 Jenes Recht basiert

auf einer radikalen Ablehnung einer Logik des Anerkennens und Verstehens, die sich

auf Beurteilung und Vergleich stützen und damit vermeiden, Transparenz zu erzeu-

gen. In Glissants Plädoyer für eine Opazität, die sowohl als theoretisches Konzept als

auch als Praxis zu verstehen ist, eröffnen sich signifikante Parallelen zu einem rhizo-

matischen (Deleuze/Guattari) und netzwerkartigen (Haraway, Latour) Denken. Mittels

der Opazität ist durch Glissant möglich, ein westliches oppositionelles und hierarchi-

sches Denken (Selbst und ›Andere‹) zu überwinden. Opazitäten sind dabei als Gewebe

zu begreifen, deren Verbindungslinien und Textur entscheidender sind als ihre Kno-

tenpunkte oder Entitäten.102 Opazität bietet einen Raum der Anerkennung für das

Nichtverstehen, das Unbekannte und das Undurchleuchtbare. Opazität bedeutet, »hin-

zunehmen, dass die Wahrheit von anderswo neben der Wahrheit von hier besteht«.103

Als grundlegende Voraussetzung steht die Opazität und damit die Undurchschaubar-

keit für die Konstitution des anderen. Mit Glissant wäre das Recht auf Opazität »the

real foundation of relation, in freedoms«.104 Für Glissant steht eine Wissensgenealo-

gie im Fokus, die nicht ausschließlich auf wissenschaftlichen Sprachrepräsentationen

beruht, sondern auf der affizierenden und verbindenden Kraft der Poetik fußt.

In den künstlerischen Arbeiten (aber auch Texten) der deutschen Künstlerin Vika

Kirchenbauer finden sich immer wieder Bezüge, die ein »Recht auf Opazität« einzu-

fordern versuchen und Räume der Opazität auszuloten scheinen.105 Ansehen und An-

100 Édouard Glissant zitiert in: Édouard Glissant – Un Monde en Relation. Ein Film von Manthia Diawara,

2010.

101 Édouard Glissant. »For Opacity«, in: Poetics of Relation. Übers. BetsyWing. Ann Arbor, MI: University

of Michigan Press 1997, S. 189-194, S. 190.

102 Ebd.

103 Édouard Glissant. Kultur und Identität: Ansätze zu einer Poetik der Vielfalt. 2. Auf., Heidelberg: Wun-

derhorn 2013, S. 35.

104 Glissant 1997, S. 190.

105 Vgl. Vika Kirchenbauer. »Akte des Zurückblickens | Acts of Looking Back«, in: Internationales Frauen-

filmfestival Dortmund|Köln. Festivalkatalog. Köln, 2016, S. 78-86; Göksu Kunak. »BODY//Opacity Poli-

tics. An InterviewwithVika Kirchenbauer«, in:BerlinArt Link vom22.04.2016, URL: https://www.ber

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/


132 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

gesehen-werden, Präsentieren und Rezipieren sind durchdrungen vonMachtkonstella-

tionen und erweisen sich als wiederkehrende und elementareThemen der Arbeiten von

Vika Kirchenbauer. Durch den Einsatz von neuen Medientechnologien thematisiert sie

die Intimität als Ort und Modus des Geschlechtlichen und schafft bewusst – ganz im

Sinne Glissants – Erfahrungen, die sich einem Durchleuchtet-Werden entziehen.

Auf der Videonale 2017 in Bonn präsentierte Kirchenbauer ihre 3D-Videoinstallation

YOU ARE BORING! (2015), welche Intimität insbesondere im Zeichen der Erlebnisöko-

nomie verhandelt (siehe Abb. 7). Im abgedunkelten Ausstellungsraum erscheint (vor)

mir eine groß dargestellte Person in 3D auf dem Videobild wie eine halluzinatorische

Erscheinung. Frontal und mittig vor einem schwarzen Hintergrund positioniert, lädt

die ausgeleuchtete Person im Videobild – in pinker Satinbluse und zurechtgelegter

Haarlocke – mich dazu ein, in einen Erlebensrausch des Anderen einzutauchen: »Here

you can experience, here you can be part of us, here you will be truly engaged. With-

out the inconvenience of being spat upon in the street or the unpleasant smells of the

darkroom.« (TC: 00:01:02) Das ausgedrückte Immersionsversprechen, das sich an mich

(Kunst)Konsumentin zu richten scheint, lässt bereits über die Frage des Konsumobjekts

spekulieren: Geht es etwas um die Lebenswelt und den Glamour queerer Subkulturen?

Was die Adressierenden – die Personen im Videobild – miteinander verbindet, ist eine

geteilte Erfahrung des steten Angeblickt-werdens, so erläutert Kirchenbauer selbst:

What united these performers though is a shared experience of being looked at on

and off stage due to certain social markers that make them other – and also a shared

experience of being tokenized, exoticized or fetishized within cultural production ex-

actly because they bear these markers.106

Eine harte Schwarzblende friert die Zuschauer*innen zunächst in einem dunklen

Nichts ein, schafft (einen dunklen) Raum für die rezeptive Erwartungshaltung, bevor

eine ruhige Stimme aus dem Off eine Auflistung von Erfahrungen vorträgt: »The driv-

ing experience, the pumping experience, the reading experience.«107 (TC: 00:01:20).

Ein erneuter harter Schnitt durchbricht die Aufzählung alltäglicher Erfahrungen und

konfrontiert michmit etwas weniger Alltäglichem: Zwei nackten Performer*innen, ihre

linartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/, Stand: 16.06.2020; Vgl. dazu

auch Skadi Loist. »Please Relax Now: Vika KirchenbauersInterventionen in Repräsentations- und

Rezeptionsregime«, Tanja Thomas, Lina Brink, Elke Grittmann, Kaya de Wolff (Hg.). Anerkennung

und Sichtbarkeit: Perspektiven für eine kritischeMedienforschung. Bielefeld: Transcript 2017. S. 235-252.

S. 237.

106 Vika Kirchenbauer im Interview mit Göksu Kunak 2016.

107 All diese Erfahrungen, die Kirchenbauer hier auflistet, entnimmt sie Joseph Pines und James H.

Gilmores Buch The Experience Economy (2011). Die Autoren führen jene Erfahrungen als Beispiele

an, wie derWert vonWaren durch die Erlebniskomponente kostbarer gemacht werden kann. Die-

se Erlebenskomponenten setzt Kirchenbauer hier alsomit der ›Erlebniskomponente otherness‹ in

Verbindung. Immer wieder bezieht sich Kirchenbauer in ihren Texten auf den Begriff der Erleb-

nisökonomie (Experience Economy), wie er von Pine und Gilmore Ende der 1990er Jahre entwickelt

wurde. Der Begriff bezieht sich auf eine Komodifizierung von Erleben innerhalb einer neolibera-

lenÖkonomie, worin Güter als Requisiten undDienstleistungen als Bühne verstandenwerden, um

einmalige Erlebnisse bzw. Erfahrungen für Kunden zu schaffen. Joseph Pine, JamesH. Gilmore. The

Experience Economy. Harvard Business Press 2011.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/
https://www.berlinartlink.com/2016/04/22/body-an-interview-with-vikakirchenbauer/


PRIVAT/ÖFFENTLICH 133

Hände über Kreuz auf den Brustkorb gelegt, wird von rechts oben im Bild scheinbar

ins Gesicht gepinkelt. Bild und Ton bilden eine Art Schere: Die Aufzählung weiterer

alltäglicher Situationen der Stimme steht im Kontrast zu dem, was sich auf der visu-

ellen Ebene ereignet. Ein erneutes schwarzes Videobild löst für mich als Rezipientin

kurzzeitig die Spannung im Raum. Ein rhythmisches, nicht zu identifizierendes

Klatschen aus dem Off wird sich später als Geräusch einer auf einen nackten Hintern

schlagenden Hand erklären. Doch zunächst klären mich die drei in Pose gebrachten

Personen in direkter Kameraadressierung über das unmittelbare Erleben des Konsums

queerer Menschen auf: »A historic moment has been reached where our difference is

now right for consumption. […] Whatever you want darling, because we know, that you

have either the economic or the educational capital to consume us, ideally both.« (TC:

00:03:40) Die konsumistische Rezeptionshaltung eines gebildeten und gut situierten

Publikums wird spätestens an dieser Stelle radikal herausgefordert. In der konstanten

Adressierung als Kunsterlebende und

-konsumierende werde ich auf mich selbst und mein Bewegen in einem auf Erlebnis

ausgerichteten Kunstbetrieb zurückgeworfen, wovon ich in einem Hier und Jetzt Teil

werde.

Welchen ökonomischen Wert und welches wirtschaftliche Interesse an queeren

Menschen bzw. ihren Bildern verbirgt sich hinter dem Trend queerer Subkultur?

Wie ist die Kommodifizierung von (Queer-)Erleben im Kunstkontext einzuordnen und

welche institutionellen Präsentationsweisen mögen dadurch offenkundig werden? Dies

sind Fragen, die Kirchenbauers Videoarbeit konsequent begleiten. Jener ökonomische

Wert wird in YOU ARE BORING! erzeugt, so schildert es die Künstlerin selbst,

by an immersive presentation of a subculture outside its original context: providing

safe positions and access ports for exoticising gazes, while at the same time offering

the experience and closeness to something that is understood and presented almost

as a secret society.108

In diesem Zitat von Kirchenbauer wird ein induziertes, konstitutives Spannungsfeld

im Ausstellungsraum deutlich: Die Personen in den Videos berühren mich als Betrach-

tende auf eigentümliche Weise und entziehen sich in ihrer Opazität zugleich einer

Durchleuchtbarkeit, einem Verstehen ihrer Handlungen. In ihrer Dreidimensionalität

und scheinbar individuellen Adressierung rücken mir die queeren Menschen im Video

gewissermaßen ›auf den Leib‹ und stoßen mich gleichzeitig von sich weg, indem sie

sich als das Andere, in Differenz zu mir, dem adressierten ›Du‹, präsentieren. In diesem

Pendelschwung taumelnd, beginne ich, meine eigene Position als Betrachtende zu be-

fragen: Kann ich mich mit der klaren Positionszuweisung des sprechenden ›Wir‹ iden-

tifizieren? Bin ich dieses ›you‹, das die Arbeit vorwegnimmt? Durch die direkte Adres-

sierung eines ›you‹ scheint es, als würden die Figuren im Bild auch mir als Betrach-

terin eine konsumistische Haltung gegenüber queeren Menschen unterstellen, in mir

ein Begehren nach Sehen, Konsumieren, Verstehen und Durchdringen von Queer-Sein

108 Vika Kirchenbauer. »YOU ARE BORING! Vika Kirchenbauer, 3D video installation«, 2015, URL: http:

//www.vk0ms.com/you_are_boring.html, Stand: 20.06.2020.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html
http://www.vk0ms.com/you_are_boring.html


134 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

festmachen wollen. Im Angeblickt- und Angesprochen-Werden der Subjekte im Bild er-

eignet sich eine affektiv durchdrungene Begegnung, die mich herausfordert und mir

ein Gefühl der Notwendigkeit meiner eigenen Standpunktbestimmung vermittelt. Was

hier, im Austausch der Blicke vor und hinter dem Bildschirm und in direkter sprachli-

cher Adressierung im Rahmen der Video-Performance erfahrbar gemacht wird, ist ein

besonderes relationales Moment, das auch Sigrid Adorf in der frühen (feministischen)

Videokunst109 und der darin wiederholten Adressierung eines Blicks ›hinter der Kame-

ra‹ erkennt:

Paradoxerweise ist es […] genau der geschlossene Kreis der Videoszene, der Closed Cir-

cuit, der den geschlossenen Kreis der narzisstischen Selbstbespiegelung nicht nur für

den Blick von außen öffnet, sondern der zugleich dafür genutzt wird, diese Öffnung

und ihre konstitutive Bedeutung für die Verfassung des Subjekts zu thematisieren.

Das wiederholt ausgesprochene ›you‹ stellt ein einladendes Angebot an die Identi-

fikationssuche der Betrachtenden dar. Es ist gewissermaßen die niedrig gehaltene

Eingangsschwelle, das verführende Moment einer leeren Form, die durch die eigene

Anwesenheit scheinbar gefüllt werden kann. Nimmt man die Position jedoch an, die

diese Form anbietet, so ist man unweigerlich in ein Dialogfeld eingetreten, das nun

auch die Abhängigkeiten der Betrachterposition (sic!) erfahrbar macht.110

In der nächsten Sequenz sehe ich eine geschminkte Person mit blonder Langhaarperü-

cke und lilafarbenem Kleid, die Beine zur Seite hin überschlagen. Auch sie scheint wie

ihre Vorgänger*innen das ›Du‹ im Ausstellungsraum, also mich, genau zu kennen und

Abhilfe für mein langweiliges Leben, das sie mir unterstellt, zu wissen: »You managed

to work your way through the most of life situations considerably well, but you need

help for that ›special thing‹. Only with interacting with us, you gain the deepest under-

standing of certain parts of yourself. […] For our labor, pure pleasure and satisfaction

to us.« (TC:00:05:28) Wenn die Zuschauer*innen als gelangweilt angesprochen werden,

mag dies vermutlich eine Diskrepanz erzeugen, wodurch gerade die gegenseitigen Pro-

jektionen unterstrichen werden. Es geht darum zu spiegeln, wie Annahmen auf Körper

gerichtet werden als ›Akt des Zurückblickens.‹ Ebenso verhandelt Kirchenbauer damit

die gleichzeitige Exotisierung aber auch ›Selbst-Überhöhung‹ queerer (Selbst-)Insze-

nierungen.

Der schwarze Hintergrund, der keine Konturen, Tiefe und Räumlichkeit zulässt,

unterstreicht auf bildlicher Ebene das Zwiegespräch. Der als intim gerahmte und af-

fektiv erlebte Monolog der Person im Video, scheint meine verborgen geglaubten Be-

gierden als Zuschauer*in aufzurufen, wobei die Frage provoziert wird, von welchem

›special thing‹ eigentlich die Rede ist. Bevor die Möglichkeit besteht, darüber nachzu-

denken, wird die Auflistung von Alltagserfahrungen mittels einer Off-Stimme erneut

aufgenommen: »The community-building-experience, the contact-making-experience,

the taste-acquiring-experience, the introducing-experience, […]« (TC: 00:06:33). Eine

erneute Bild-Ton-Schere entsteht: Vier sichtlich gelangweilte, voneinander abgewandte

109 Als Beispiele ließen sich die Videoarbeiten von Lisa Steele, A Very Personal Story (1974), Theresa

Hak Kyung Cha,Mouth to Mouth (1975) oder Vito Acconci, Centers (1971) heranziehen.

110 Adorf 2008, S. 324.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRIVAT/ÖFFENTLICH 135

Personen rühren schweigend die Eiswürfel in ihren Gläsern. All die aufgezählten Er-

fahrungen referieren auf soziale Verbindungen und gemeinschaftliche Interaktionen,

während das Geschehen auf der visuellen Ebene jene Erfahrungen torpediert. Eine er-

neute harte Schwarzblende führt über zur nächsten kurzen Sequenz. Zwei Personen,

Vika Kirchenbauer selbst leicht im Hintergrund, haben ihre Körper direkt zur Kamera

ausgerichtet. Im Monolog der vorderen Person scheint sich nun ein Verdacht zu ent-

falten, was mit jenem zuvor genannten ›special thing‹ gemeint gewesen sein könnte.

Die Beschreibung der Person im Vordergrund der sonderbaren Kombinationen der Ge-

schlechtsmerkmale von Transmenschen folgt die rhetorische Frage, wer sich schon der

einmaligen Erfahrung entziehen könne, mit einem »work of conceptual art« – dem

queeren Körper – zu schlafen. Er schließt seinen Monolog: »Abstraction become flesh.

I mean, wow!« (TC: 00:07:37)

Ein erneutes schwarzes Standbild gönnt mir als Betrachtende einen rehabilitativen

Moment des Spannungsabfalls, bevor sogleich das bereits bekannte, rhythmische Klat-

schen erneut einsetzt und mir unmittelbar das blanke Gesäß wieder ins Gedächtnis

ruft.

In der letzten Sequenz ist eine der fünf Personen im Videobild zu sehen, die

mir wiederkehrend in den einzelnen Sequenzen begegnete. Sie hält ein Hänge-

bauchschwein im Arm und klatscht rhythmisch auf dessen Hinterteil. Dieses bereits

vertraute Klatschen erhält hier statt der nackten menschlichen Haut die eines Tieres,

das genüsslich zu grunzen beginnt. Was will mir Kirchenbauer damit sagen? Bildet

das Schwein einen Verweis auf ›das Tier in uns‹, auf unsere animalischen Triebe oder

obskure sexuelle Begierden? Oder steht das finale Bild schlicht für eine körperliche

und emotionale Nähe, die Mensch und Tier gleichermaßen überlebensfähig macht?

Vielleicht geht es jedoch genau darum, jene Fragen unbeantwortet zu lassen und vom

Recht auf Opazität Gebrauch zu machen, in dem Assoziationen und Affekte gleicher-

maßen zu strömen beginnen. Das Video entlässt mich mit diesen und weiteren Fragen

in einen opaken Raum des Nicht-Verstehens, wenn auch die affektiven Aufladungen

mich noch echoartig einholen. Bewusst also verweigert sich das Video einem Verste-

hen, das auf klar definierte Grenzen rekurriert. Kirchenbauers Videoinstallation bricht

gewissermaßen jene Grenzen performativ auf.

In der Videoarbeit YOU ARE BORING! durchzieht sich eine konstante Form der In-

timität, die durch die direkte Adressierung der sprechenden Personen im Videobild

durch die singularisierende Formdes ›you‹ hergestellt wird.111 Jene Personen in den ein-

zelnen kurzen Videosequenzen binden die Betrachter*innenposition konsequent mit

ein und zwar in einer Art und Weise, als wollten sie nicht ein Kollektiv ansprechen,

sondern vielmehr mich als Individuum. Daher steht Kirchenbauers Video-Performance

111 In ihrem Aufsatz »Nicht vermittelbar, sondern bedingt. Zum performativen Verständnis von Sub-

jekt und Bild am Beispiel einer Videoprojektion« erarbeitet Sigrid Adorf anhand ihrer Begegnung

mit der Video-Performance Je suis une bomb (2006) von Elodie Pong ein spezifisches »Wechselspiel

um die Form und Perspektive des ›Ich‹«. Nicht zuletzt aufgrund eines eigentümlichen psychologi-

schen Spielsmit den Personalpronomen ›Ich‹ und ›Du‹ stellt Adorf Pongs Arbeit in die Tradition der

frühen feministischenVideokunst. SigridAdorf. »Nicht vermittelbar, sondernbedingt. Zumperfor-

mativen Verständnis von Subjekt und Bild am Beispiel einer Videoprojektion«, in: FKW//Zeitschrift

für Geschlechterforschung und visuelle Kultur. Gender – Bild – Politik, Heft 44, Dez 2007, 14-22, 20.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

Abb. 7: Vika Kirchenbauer, YOU ARE BORING! 2015

durchaus in der Tradition der frühen Videokunst, die sich häufig in ein psychologisches

Spiel der konkreten Adressierung an einen Blick ›hinter der Kamera‹ begab. Damit ist

die im Ausstellungsraum erzeugte Intimität eine Form des ›Verhaftetseins‹ – das, was

Lauren Berlant attachment nennt112 – der Zuschauer*innen gegenüber den konkreten

Subjekten im Bild. Jedoch, so führt uns YOUAREBORING! vor, kann diese Form äußerst

flüchtig sein, medial generiert, gestaltet und/oder vermittelt. Durch den Einsatz der

narrativen Strategie des Sich-verletzbar-machens entfaltet das Video seine politische

Wirkung: Im Dialog der Personen im Video mit mir persönlich werden meine Blicke

und möglichen, jedoch auch unterstellten Vorurteile unmittelbar adressiert, wodurch

sich ein dynamisches Spannungsverhältnis aus Subjekt/Objekt-Relationen einstellt. Ei-

ne Ambiguität kristallisiert sich heraus: Die Ressentiment-Bildung der Personen im

Bild führen im Dialog in gewisser Weise zum Bröckeln der starrten Ressentiment-

Wände der Personen außerhalb des Bildes, der Zuschauer*innen. Das vermeintlich

Fremde gewinnt an rezeptivem Vertrauen. YOU ARE BORING! führt uns das ›Frem-

de‹, das ›Unbekannte‹, das ›Abweichende‹, das ›Queere‹ als konstitutive Voraussetzung

vor, um zu berühren und berührt zu werden. Es entsteht – mit Barad gedacht – ein

›Halten auf Distanz im Gefühl des Kontakts‹113. Dieser Kontakt soll jedoch kein Durch-

dringen, kein Eintauchen, Einnehmen oder (konsumistisches) Ausbeuten sein, so wie es

Kirchenbauer provokant und gesellschaftskritisch präsentiert. In Anlehnung an Barad

geht es vielmehr darum, in diesem ›Halten auf Distanz im Gefühl des Kontakts‹ unsere

Verantwortung für die Unendlichkeit des Anderen anzuerkennen.

112 Lauren Berlant. »Intimacy: A Special Issue«, in: Critical Inquiry – Intimacy, Vol. 24, No. 2, 1998, 281-

288, 285.

113 Vgl. Barad 2012c, S. 206.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRIVAT/ÖFFENTLICH 137

Während Kirchenbauers Videoarbeit insbesondere durch intime Zwiegespräche im

Ausstellungskontext die Nähe zu den Betrachtenden sucht und damit eine spezifische

Form der affektiven Berührung generiert, soll im Folgenden eine weitere,medienspezi-

fische Berührung durch das extreme Close-Up und dessen politischeWirkung im Fokus

stehen. Dabei wird sich auch zeigen, inwiefern auch hier Glissants Recht auf Opazität

eine Rolle spielt.

3.2.3 Nahsichten oder ›Warum das Close-Up politisch ist‹:

Surface Glaze (Lotte Meret Effinger: 2015)

In seiner philosophischen Reflexion über das Filmische unterteilt Gilles Deleuze das

Bewegungs-Bild mittels konventioneller Einstellungsgrößen in unterschiedliche Bild-

typen: »[D]ie Totale wäre vor allem ein Wahrnehmungsbild, die Halbnahaufnahme ein

Aktionsbild und die Großaufnahme ein Affektbild.«114 Letzterem Bildtyp kommt in-

sofern ein besonderer Status zu, als dass er laut Deleuze den narrativen Fortgang der

Erzählung durchbricht. Das Affektbild abstrahiert jegliche Raum-Zeit-Koordinaten, in-

dem es das Dargestellte als etwas Figurales vorführt.115 Die Großaufnahme verleiht

einem Gesamtbild den Status einer Entität und ist mit Deleuze gesprochen keine »Ver-

größerung […]; sie ist eine absolute Veränderung.«116 Damit kann das Close-up keine

transformatorischeWirkung erzeugen, sondern ist vielmehr diese Transformation.Das

Affektbild lenkt die Bewegung des Objekts zurück auf das Subjekt; Subjekt und Objekt

fallen zusammen. An einer anderen Stelle in dieser Arbeit wurde jenes Moment der

Gleichzeitigkeit von Subjekt und Objekt innerhalb des videografischen Closed-Circuit-

Settings bereits diskutiert (Kapitel 2.2.4 und Kapitel 2.3.2). Nun soll hingegen der Blick

auf die besondere Bedeutung des Close-Up im Kontext feministischer Videokunst ge-

worfen werden.

In den 1970er Jahren wurde Video als ›Vergrößerungsglas‹ eingesetzt, um ein Close-

Up davon zu machen, wovon sich Männer traditionell ein Abbild machen würden.117 Es

ging den Videokünstlerinnen darum, durch die Nahaufnahme den weiblichen Körper

zu dekonstruieren, zu fragmentieren, um die Vorstellung von einem ganzen, vollkom-

menen und zu begehrenden Frauenkörper zu unterlaufen. Ziel war es, dem begehren-

dem männlichen Blick (male gaze) durch das extreme Close-Up als Gegenbild zu wider-

streben. Sigrid Adorf schlussfolgert in ihrer Reflexion über den Einsatz von »Video als

Technik des Nahsehens«118 unter den frühen Videokünstlerinnen, dass »Video als eine

Technik erprobt wurde, [um] nahe Dinge aus nächster Nähe zu betrachten und da-

114 GilleDeleuze.DasBewegt-Bild.Kino 1. Übersetzt vonUlrich Christians undUlrike Bokelmann, Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 1989, S. 102.

115 Michaela Ott. Gilles Deleuze zur Einführung. Hamburg: Junius 2005, S. 131f.

116 Deleuze 1989, S. 134.

117 Exemplarisch sei hier noch einmal die Videoarbeit Lisa Steele, Faceing South (1974) herangezogen.

Weitere Arbeiten, die mit Extreme-Close-Ups arbeiteten: z.B. Kate Craig, Delicate Issue (1979); San-

ja Iveković, Looking At (1974); Lili Dujourie, Koraal (1978) oder VALIE EXPORT, Touching. Body Poem

(1970).

118 Adorf 2008, S. 333.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

mit Abstand zu gewinnen«.119 Laut Adorf ging es den Künstlerinnen demnach um die

»Psychologie des Sehens«120 und dadurch nicht zuletzt um eine »Inversion der hege-

monialen Optik«121, die ich im Kapitel 3.2.1 als diffraktive Intervention zu umschreiben

versucht habe (vgl. die weiterführende Auseinandersetzung dazu im Kapitel 5).

In zeitgenössischen Videoarbeiten findet sich gehäuft und erneut jene entscheiden-

de, ästhetische Strategie der extremen Nahaufnahme beziehungsweise des Affektbil-

des.122 Mit Deleuze ließe sich danach fragen, inwiefern die extreme Nahaufnahme aus

dem Kontext zeitgenössischer feministischer Videokunst Transformation ist.123 Was

zeichnet die Nahaufnahme, die zu einer Berührung – und damit immer auch einem

Berührt-Werden – einlädt, aus und inwiefern birgt sie dadurch ein politisches Poten-

zial (vgl. Édouard Glissant)?

In Surface Glaze (2015), einer Videoarbeit der deutschen Künstlerin Lotte Meret Ef-

finger, wird eine konstante Nahsicht auf die Dinge im Videobild und eine körperge-

bundene Sinnlichkeit eingefordert (siehe Abb. 8). Das Video beginnt mit einem schwar-

zen Standbild, begleitet von einem metallischen, sphärischen Klang, bevor die Kame-

ra in Nahaufnahme langsam an den Blütenblättern weißer Orchideen entlanggleitet.

Mit einem Gongschlag wechselt das Videobild zu einer nackten Körperpartie, die sich

durch eine Hautfalte, Schatten und kleinen Härchen als solche zu erkennen gibt, durch

die extreme Nahaufnahme jedoch nicht zu identifizieren ist. Es folgen weitere nack-

te Körperteile in extremer Nahaufnahme, die teilweise lediglich vermuten lassen, dass

es sich um ein Knie, eine Bauchpartie oder einen Nacken handelt. Ein zunehmendes

Verlangen nach Komplementierung der Körperfragmente stellt sich ein. Die Relation

zwischen den Bildern ist der Ort, von dem aus Abstraktionen in eine nicht-repräsenta-

tionale, erfahrbare Spannung im ›Zwischenraum‹ der Bilder von den nackten Körper-

teilen und seinem Außerhalb versetzt zu werden scheinen. Anstelle eines vorsichtigen

Abtastens der Kamera oder einer langsamen Kamerafahrt über die Körperteile hinweg,

die filmästhetisch erotische Spannung aufbauen würden, erzeugen die reglosen Stand-

aufnahmen und harten Schnitte eine starre Orientierungslosigkeit der Betrachter*in-

nenposition. Die Kamera – in ihrer haptischen Annäherung an die Dinge – nimmt eine

Haltung des reinen Schauens ein. Eine Schwarzblende, die nach einer Minute den Fluss

119 Ebd., S. 334.

120 Ebd.

121 Ebd., S. 338. Auch Glissants Begriff der Opazität ist als eine Inversion in eine hegemoniale Optik

zu verstehen.

122 Exemplarisch ließen sich hier die Videoarbeiten von Yuehao Jiang, A Real Body (2015) oder Yao

Cong, Under Blue (2015) heranziehen sowie die Ausstellung Come a little closer von 2012 in Mel-

bourne, die drei performative Videoarbeiten von Kotoe Ishii, Anna Leaton, Sarah Martinus zeigte.

Alle drei Künstlerinnen der Melbourner Ausstellung setzten sich dezidiert mit dem Close-Up auf

ihren eigenen nackten Körper als ästhetische Strategie auseinander.

123 Deleuze äußert sich abschätzig gegenüber dem Videobild im Gegensatz zum Filmbild. Dennoch

wird der Begriff des Affektbildes aufgrund seines heuristischen Wertes hier verwendet. Deleu-

ze moniert eine gewisse Auswechselbarkeit und fehlende Materialität des Videobildes. Angela

Krewani erkennt jedoch, inwieweit Deleuze das Videobild lediglich auf seine technische Genese

reduziert, unabhängig von seinen ästhetischen Eigenschaften. Krewani 2016, S. 89; Gille Deleuze.

Das Zeit-Bild: Kino 2. Übersetzt von Klaus Englert, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991, S. 339.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRIVAT/ÖFFENTLICH 139

aufeinanderfolgender Körperteile unterbricht, wirkt wie eine Atempause, bevor das Vi-

deo auf akustischer und visueller Ebene an Fahrt aufnimmt: Die Hintergrundmusik,

ein rhythmisches Schlagen auf Klangstäbe, gemischt mit dumpfen Glockenklängen, die

an eine Begleitmusik eines spirituellen Opferrituals erinnern, gewinnt nun an Tempo.

Langsam gleitet die Spitze einer Zunge über ein Blütenblatt einer weißen Orchidee

(TC: 00:01:10). Die Schaumblasen einer weißen, milchigen Flüssigkeit beginnen sich zu

drehen, bevor eine Hand darin zu versinken scheint. Riechen, Fühlen und Schmecken

werden so visualisiert und verbinden sich in einzelnen Bildkadern zu synästhetischen

Momenten.124 ImHochglanz fein säuberlich lackierter, rosafarbener (später schwarzer)

Fingernägel oder der transparenten Lippenfarbe entstehen helle Lichtpunkte, die keine

Spiegelung zulassen. Vielmehr streut sich das Licht von den Punkten aus in alle Rich-

tungen (vgl. im Kapitel 5.2.2 über das Schimmern als Diffraktion und die Ästhetik der

Affizierung).

Zähfließende, glänzende Liquide überziehen die abstrakt und objekthaft wirkenden

Körpersegmente. Diese anMake-Up und Nagellack erinnernden Flüssigkeiten umman-

teln allmählich die Hautoberflächen. Der Moment des Verschwindens der Körperteile

unter den Flüssigkeiten ist ein Moment der Objektwerdung und könnte damit als visu-

elle Metapher für die Kommodifizierung weiblicher Körper durch die Schönheitsindus-

trie gelesen werden. Die im Titel Surface Glace angesprochene Oberfläche [Surface] mag

auf Oberflächlichkeit oder Unnatürlichkeit rekurrieren, das stark an kritische Stim-

men gegen die Ästhetik kommerzieller Werbung anschließt. Effinger thematisiert zwar

ökonomische Aspekte in Verschränkungmit weiblichen Schönheitsidealen, geht jedoch

weit darüber hinaus, wobei ich insbesondere den Lichtpunkten und dem stetigen Flie-

ßen in Effingers Videoarbeit einen besonderen Status zusprechen möchte.125 Um eine

Art der erotischenÖkonomisierung und auch verobjektivierenden Erotisierung nicht zu

reproduzieren, verhandeln hier die glänzenden Oberflächen im Video ein spannungs-

geladenes Dazwischen von Distanz und Affizierung. Es spritzt, tropft, ergießt sich; es

wächst regelrecht eine Unsicherheit darüber, ob es sich um menschliche oder künst-

lich hergestellte Flüssigkeiten handelt. Gerade diese Ununterscheidbarkeit beschwört

jenes Dazwischen erneut herauf. Die Bedeutung von (Körper)Flüssigkeiten wie sie das

Video vorführt, zieht sich gleichsam wie ein roter Faden durch die feministische Theo-

rie Luce Irigarays. Im Kontext der Beschreibung weiblicher Geschlechtlichkeit entwi-

124 Für die Filmphänomenologin Vivan Sobchack ergibt sich aus der Wechselwirkung zwischen Zu-

schauer*innen-Körper und Filmkörper eine Affizierung, die sie im Bereich des Synästhetischen

verortet: »Our embodied experience of the movies, then, is an experience of seeing, hearing, tou-

ching, moving, tasting, smelling.« Vivian Sobchack. Carnal Thoughts: Embodiment andMoving Image

Culture. Berkeley: University of California Press 2004, S. 76. ImUnterkapitel 5.2.4 werde ich anhand

von Laura Marks‹ Konzept der haptischen Visualität das hier beschriebene synästhetische Erleben

noch einmal aufgreifen und näher beleuchten. Für Marks sind Medien wie Film und Video dazu in

der Lage, Sinne aufzurufen, die sie technisch nicht repräsentieren können – Sinne wie Berührung,

Geruch und Geschmack. Marks 2000, S. 129.

125 Siehe hierzu im Kapitel 5.2 über den Lacan’schen Lichtpunkt, der sich in einem blicktheoretischen

Modell wiederfindet und sich einer geometrischen, zentralperspektivischen Ordnung widersetzt.

Für Lacan ist es der Lichtpunkt selbst, der zurückzublicken vermag und das Subjekt – vermittelt

über eine symbolstiftende Instanz – ›aus dem Bild zu werfen‹ kann.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

ckelt Irigaray ihr Konzept des konstanten Fließens, das sie aus dem weiblichen Körper

und dessen Unbestimmtheit heraus erarbeitet; eine Unbestimmtheit, die laut Irigaray

als unaufhörliches Fließen zu begreifen ist: »Diese Flüsse ohne beständige Ufer. Diese

Körper ohne feste Ränder. Diese rastlose Mobilität. […] Wir sind der Konturen unseres

Körpers genügend gewiß, um das Fließende zu lieben. Unsere Dichte sieht von schei-

dender Schärfe, von Starrheit ab.«126 Die Liquide in Surface Glace sind gerade durch ihre

Zähheit – weder flüssig noch starr – in einem Stadium des Dazwischens und als solches

transformativ.

Die aneinandergereihten Bildsequenzen – die sich jeglicher narrativer Struktur

entziehen – sind reiner Ausdruck und stehen nicht im Schutz der Sprache, sondern

operieren im Kontext des Sinnlichen und der affektiven Einbindung. Sie sind im De-

leuze’schen Sinne Affektbild, das die Art und Weise darstellt, »in der sich das Subjekt

selbst wahrnimmt«127 – oder, mit Astrid Deuber-Mankowsky gesprochen: »Das Affekt-

bild stellt das Subjekt als sich empfindendes dar«.128 Die für sich stehenden Bilder,

mit ihrer taktilen und intimen Qualität berühren mich als Betrachtende unmittelbar

und generieren eine Ausdrucksbewegung: Die menschlichen und nicht-menschlichen

Oberflächen (Haut, Lack, Blütenblätter) reflektieren das Licht, lassen diffuse Lichtpunk-

te entstehen und werden so zum Bestandteil der Ausdrucksbewegung des Bildes, ent-

ziehen sich jedoch zugleich einer Verschmelzung. Die zähflüssigen Massen in Effin-

gers Videoarbeit verbinden sich nicht mit den festen Oberflächen, die sie umhüllen.

Dies sichert dem Affektbild im Deleuze’schen Sinne Leben und Substanz und öffnet

dem Subjekt eine Zusammenkunft von Staunen und Denken. Das Affektbild in Sur-

face Glace bildet demnach »einzigartige, mehrdeutige und immer wieder neue Kom-

binationen […] und zwar so, dass [jene] aufeinander bezogenen [menschlichen und

nicht-menschlichen Oberflächen] sich gerade soweit voneinander abwenden, damit sie

nicht zerfließen und verschwinden.«129 Das Subjekt, das sich als empfindend darstellt

(vgl. Deuber-Mankowsky), denkt und fühlt in der Konfrontation mit Surface Glaze zu-

gleich; es öffnet sich in einem emphatischen Sinne zum Denken. Für Deleuze besteht

der Kern eines Affektbildes darin, Begehren und Verwundern in einen Affekt zusam-

menzubringen.130 Im Affektbild »geht es dem Bild um sein Bild«131, was einen »Ort

bloßer Möglichkeiten«132 generiert, der stets von einem taktilen Raum bestimmt ist.

Das Haptische und Taktile tritt in Surface Glace in zweierlei Hinsicht stark in den Vor-

dergrund: einerseits durch die extremen Nahaufnahmen, wodurch das Gezeigte eine

haptische Qualität gewinnt und als solches regelrecht zum Fühlen verführt, und an-

dererseits durch die Beziehungen der nackten menschlichen Körperteile (Menschen)

mit den Flüssigkeiten (Dinge), die sie umgeben. Effingers Interesse an einer gewissen

Abstraktion und Dinghaftigkeit zieht sich durch das gesamte Video, was an Deleuzes

126 Irigaray 1979, S. 221.

127 Deleuze 1989, S. 134.

128 Deuber-Mankowsky 2017, S. 74.

129 Deleuze 1989, S. 141.

130 Ebd., S. 142.

131 Ott 2010, S. 472.

132 Ebd. S. 473.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRIVAT/ÖFFENTLICH 141

Überlegungen zum Affektbild unmittelbar anschließt. Für Deleuze entleert das Affekt-

bild von einer Menschlichkeit und betont damit seinen de-subjektiven Charakter.133

Die unaufhörlich aufeinanderfolgenden extremen Close-Ups in Effingers Videoarbeit

beziehen die Betrachter*innen eindringlich in eine Destabilisierung der Identität ein.

Sie rufen damit eine Destabilisierung der (Geschlechter-)Identität und Identitätspo-

litik herbei und stellen die somatisch-affektive Erfahrung in den Vordergrund, oder

anders ausgedrückt: Sie offenbaren die Kraft des Affekts. Die für sich stehenden Bil-

der in Surface Glace machen jegliche Individuation unmöglich. Deleuze versteht den

Affekt und dessen Funktionsweisen nicht als subjektive Erfahrung, die sich auf eine

Innerlichkeit eines Selbst bezieht, sondern aufgrund ihrer Intimität als etwas Unheim-

liches, Fremdes und Gespenstisches.134 Diese von Deleuze angesprochene Fremdheit

schließt an Barads Überlegungen der ›Willkommensheißung des Fremden‹ innerhalb

und außerhalb des Selbst in der Berührung, im Berührt-Werden, an (vgl. Kapitel 3.2).

Um Barad noch einmal zu zitieren: »[…] [L]iving compassionately requires […] welcom-

ing the stranger whose very existence is the possibility of touching and being touched

[…].«135 Unsere Augen berühren (sich) in gewisser Weise (mit der bzw.) die expressi-

ve(n) Nacktheit der Dinge im Videobild. Der Affekt, der uns berührt, ist das Unheimliche,

Fremde und Gespenstische (vgl. Deleuze), dessen Willkommensheißung (Barad) »gifts

us with both the ability to respond and the longing for justice-to-come«136. Erst die

Akzeptanz des Anderen und des Fremden – das stets ein »Recht auf Opazität«137 be-

sitzt (Glissant) – befähigt uns demnach zu reagieren und verleiht uns die Fähigkeit,

nach Gerechtigkeit zu streben. Dies sind Voraussetzungen des politischen Handelns,

was sich im Umkehrschluss, mit Deleuze und Barad gedacht, aus der Berührung mit

dem Menschlichen wie Nicht-Menschlichen ergibt.

Videoarbeitenwie die von LotteMeret Effinger stehen in der Tradition der extremen

Close-Up-Aufnahmen früher feministisch motivierter Videokünstlerinnen der 1970er

Jahre. Die äußerst starke Annäherung der Videokamera an die Dinge (häufig an die

nackten Körperteile der Künstlerin selbst138) hin zu einem intimen emotionalen Mit-

erleben wird damit zu einem zentralen Motiv feministischer Videokunst generell. Für

Sigrid Adorf, so wurde bereits dargelegt, ermöglichte paradoxerweise die extreme Nah-

aufnahme einen distanzierten Blick auf das Selbst (im Bild).139 Statt einer Distanzauf-

nahme zum Selbst, schlage ich eine diffraktive Beugung im Hinblick auf die Frage nach

dem Selbst vor. Die (frühe) Videokünstlerin konnte sich erst in einer performativen Ver-

schränkung zum Fremden, zum Anderen, zumObjekt als Subjekt begreifen undmittels

133 Deleuze 1989, S. 105. Deleuze bezieht seine Überlegungen zwar zunächst explizit auf die Nahauf-

nahme eines Gesichts, erweitert jedoch imweiteren Verlauf seiner Ausarbeitungen das Affektbild

auf die Nahaufnahme generell.

134 Ebd., S. 145.

135 Barad 2012c, S. 220.

136 Ebd.

137 Ebd.

138 Wobei an dieser Stelle festzuhalten ist, dass es sich bei Effingers Körperpartien imextremenClose-

Up nicht um ihre eigenen handelt. Nichtsdestoweniger ist das Motiv der videografischen Nahauf-

nahme hier im Hinblick auf ein feministisches Anliegen entscheidend.

139 Adorf 2008, S. 338.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

der ästhetischen Verwendung der Video-Nahaufnahme diesem Begreifen ein Empfinden

verleihen (vgl. Kapitel 2.3.3 und Kapitel 3.2.1).

Abb. 8: Lotte Meret Effinger, Surface Glaze 2015

Damalige wie zeitgenössische videografische Close-Ups in den feministisch moti-

vierten Videokunstarbeiten versuchen, den Akt des nahen Sehens zu untersuchen und

gleichzeitig zu einer breiteren Diskussion über die Natur des Begehrens beizutragen,

die durch Leinwände oder Projektionen vermittelt wird. Diese Praktiken führen uns

zu einem ästhetischen Spiel in einem Raum zwischen unserem Begehren, zu schauen,

und der Unmöglichkeit, zu sehen. Jene Close-Upswidersetzen sich einer Grenzziehung,

oder, um es mit Luce Irigaray zu formulieren: Unser Blick auf das videografische Clo-

se-up ist; »a look that is too close to make use of a certain perspective, discrimination,

distance or mastery«.140 In Anbetracht der Tatsache, dass jene Nahaufnahmen oft als

Mittel zur intimen Betrachtung gedacht werden, sind sie mit einer wesentlichenWahr-

heit über die Natur der Identität ausgestattet. Im Folgenden wende ich mich einem

Konzept von Intimität zu, dass neben dem körperlichen skin-to-skin-Aspekt insbeson-

dere auch den technologischen Aspekt berührt.

3.2.4 Die kodierte Intimtiät:

Coded (Maya Magnat: 2016)

Bereits seit den 1990er Jahren ist die Thematisierung der technischen Durchdringung

von Subjekt und Gesellschaft keine rein feministische Angelegenheit. Medientechno-

logien spiegeln Prozesse und Machtstrukturen des alltäglichen Lebens wider und sind

Ausgangspunkt der künstlerischen Reflexion vieler zeitgenössischer Künstler*innen.

Doch gerade durch die digitale Intensivierung der Nähe zwischen Gerät und User*in,

140 Irigaray [1984] 1993a, S. 153.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRIVAT/ÖFFENTLICH 143

zwischen Technik und Mensch in unserer heutigen Zeit, werden altbekannte feminis-

tische Fragen nach dem Ort und Raum des Privaten und dem emanzipatorischen Po-

tenzial in diesem neuen (Un)Möglichkeitsraum erneut relevant. Wenn das Private po-

litisch ist und heute im gewissen Sinne das Private das Digitale ist, zeigt sich eine in-

teressante Konsequenz dieser Formel: Das Digitale ist demnach auch politisch und der

digitale Raum keinesfalls herrschaftsfrei. User*innen verlagern Züge Ihrer Persönlich-

keiten in soziale Medien und nehmen in digitalen Repräsentationen virtuelle Formen

ihrer selbst an. Zudem – und dies wird im Folgenden im Fokus stehen – verändert sich

körperbasierte Intimität unter den neuen technologischen Bedingungen, Möglichkei-

ten und Anforderungen. Inwiefern generieren digitaleMedientechnologien Intimität141

und inwieweit fügt sich dadurch der Körper in ein Kontinuum von Mediatisierungen

ein? Welche altbekannten Fragen nach der Verfügbarkeit des weiblichen Körpers und

der emotionalen Arbeit (emotional labor142) als weiblich konnotierte werden auch in di-

gitalen Kontexten erneut relevant?

Mit ihrer Game-Performance Coded (2016) führt die israelische Künstlerin Maya

Magnat vor, inwiefern Intimität als Produkt der Verschaltung durch technische Gerä-

te funktionieren kann und die Grenzen zwischen realer und virtueller (digitaler) Welt

brüchig geworden sind. Coded ist ein performatives Videospiel zwischen einer/m ein-

zelner/m Spieler*in und der Künstlerin Maya Magnat selbst. Mit einem weißen, uni-

formähnlichem Kragenkleid bekleidet, das bereits gewisse Assoziationen zur Figur der

erotischen Krankenschwester aufrufen mag, sitzt Magnat an einem Tisch, auf dem

ein Fachbildschirm – mit dem Screen zum Publikum ausgerichtet – platziert ist. Auf

dem Bildschirm ist der Titel der Game-Performance (Coded) zu lesen, während im Hin-

tergrund eine grafische Darstellung eines 3D-animierten Herzens eine gleichmäßige

Pumpbewegung imitiert. Das medizinisch inspirierte Setting verstärkt sich durch den

Blick auf Elektroden, die am Körper der Künstlerin angebracht sind und sie durch ein

Kabel mit dem technischen Medium verbinden (siehe Abb. 9). Es stellt sich der Ver-

dacht ein, das animierte Herz auf der Bildschirmoberfläche sei eine Live-Illustration

des Herzens der Künstlerin. Das Angeschlossen-Sein an ein Medium ruft Jean Baudril-

lards »Struktur der Angeschlossenheit«143 des Menschen mit seinen Medientechnolo-

gien in Erinnerung. Für Baudrillard bildeten bereits in den 1980er Jahren virtuelle Ma-

schinen und neuen Technologien einen »integrale[n] Schaltkreis«144 zwischen Mensch

und Maschine, den Magnat in ihrer Performance inszeniert.

Ein Stuhl – ihr gegenüberstehend – lädt eine Person dazu ein, sich auf das individu-

elle und intime Performance-Spiel einzulassen und den Raum der Game-Performance

zu betreten. Magnat informiert die/den Spieler*in über die Bedienung des Interface,

um die Performance starten zu können. Eine Auswahl an Aktivierungsbuttons auf dem

141 Vgl. Christiane Funken, Lutz Ellrich. »Liebeskommunikation inDatenlandschaften«,Marc Ries, Hil-

degard Fraueneder, Karin Mairitsch (Hg.). dating.21: Liebesorganisation und Verabredungskulturen.

Bielefeld: Transcript 2007, S. 67-97; Martin Stempfhuber. »Limited Intimacy? Die mediale Herstel-

lung von Intimität am Beispiel von Grindr«, in: Feministische Studien, Band 32, Heft 1, 49-62.

142 Vgl. hierzu Nina Power. Die Eindimensionale Frau [org. Titel One Dimensional Woman]. Berlin: Merve

2011.

143 Baudrillard 1991a, S. 261.

144 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

Screen stellt die/den Nutzer*in vor insgesamt 12 Wahlmöglichkeiten: Küssen, Umar-

men, Schmerz, Leidenschaft, Mitleid etc. Die Aktivierungsbuttons bestehen aus Symbo-

len, die ein kulturelles Dekodierungsvermögen des/der Spielers*in voraussetzen. Die

coded Symbole, hinter denen eine intime, darauffolgende körperliche Handlung steckt,

hat der/die Spieler*in zunächst zu dekodieren. Nach dem Betätigen der Taste erhält

der/die Nutzer*in schriftliche Anweisungen des Computers, um der jeweiligen Akti-

on nachkommen zu können. Jede Aktion hat ihren Preis. Der/die Spieler*in muss sich

entscheiden, ob er/sie diesen Preis zu zahlen bereit ist: Nur wenn er/sie gewillt ist,

der computergenerierten Aufforderung nachzukommen, beispielsweise die Performe-

rin zu umarmen, ihr eine traurige Geschichte zu erzählen oder sie zu küssen, folgt

eine intime Gegenleistung von Magnat.145 Im interaktiven Spiel der Aktivierung und

des Aktiviert-Werdens positioniert sich das technische Medium als ein scheinbar kon-

stitutives Dazwischen, wodurch ein technisch bedingter, intimer Raum entsteht, der

theoretische Anschlüsse an die aktuell geführte Debatte um das Intimate Computing146

bietet. Genevieve Bell und Kolleg*innen arbeiten 2003 spezifische Begriffskonnotatio-

nen heraus, die mit Intimate Computing in Verbindung stehen. Darunter verstehen die

Autor*innen unter anderem die physische Nähe eines technischen Geräts am oder im

Körper, aber auch die Intimität zwischen Menschen, die durch Technologien vermittelt

wird. Magnats Game-Performance greift beide Begriffsnuancen des Intimate Computing

auf und lässt physische und medial-vermittelte Intimität intra-agieren: Die eine Form

tritt durch die andere erst in Kraft und umgekehrt. Doch nicht nur die vermeintliche

Dualität von physischer und medial-vermittelter Intimität überführt Maya Magnat in

ein sich-konstituierendes, prozesshaftes und spannungsgeladenes Wechselverhältnis.

Auch die klaren Grenzen zwischen realer und virtuellerWelt, die an dasWechselverhält-

nis physisch und medial-vermittelt unmittelbar anschließen, scheinen herausgefordert

zuwerden.Umnoch einmalmit Baudrillard zu sprechen: »Das Virtuelle im allgemeinen

ist weder real noch irreal, weder immanent noch transzendent, weder innen noch au-

ßen; es verwischt all diese Bestimmungen.«147 Angesichts der Relation von Fiktion und

145 Dieses Moment des radikalen Ausgeliefert-Seins gegenüber dem Performance-Publikum ruft

durchaus die bekannten feministischen PerformancesRhythm0 (1974) vonMarina Abramovic oder

Cut in Pieces (1964) von Yoko Ono in Erinnerung. In der Performance Rhythm0, die erstmals im Stu-

dio Morra in Neapel gezeigt wurde, bot sich die entkleidete Künstlerin den Besucher*innen im

Ausstellungsraum an, um an ihr Handlungen mit unterschiedlichen zur Verfügung gestellten Ge-

genständen durchzuführen. Sowohl Abramovic als auch Ono führten in ihren Performances den

weiblichen Körper als passives Objekt vor und stellten ein Sich-Vergehen am Frauenkörper aus.

Magnat unterläuft jedoch diese Passivität, indem sie vielmehr eine Wechselbeziehung verhan-

delt, in der Subjekt und Objekt, Spieler*in und Performerin gleichermaßen eine aktive Rolle ein-

nehmen.

146 Vgl. Genevieve Bell, Tim Brooke, Elizabeth Churchill, Eric Paulos. Intimate (Ubiquitous) Computing.

Workshop Paper 2003, URL: https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiqu

itous_computing, Stand: 27.01.2021; Timo Kaerlein. Smartphones als digitale Nahkörpertechnologien:

Zur Kybernetisierung des Alltags. Bielefeld: Transcript 2018.

147 Baudrillard 1991a, S. 261. Auch für Deleuze steht das Reale nicht im Kontrast zum Virtuellen. Das

Virtuelle »possesses a full reality by itself. The process it undergoes is actualisation. It would be

wrong to see only a verbal dispute here: it is a question of existence itself«. Deleuze [1968] 1994,

S. 211.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing
https://www.researchgate.net/publication/228793886_Intimate_ubiquitous_computing


PRIVAT/ÖFFENTLICH 145

Realität und ihrem kontingenten Verhältnis, wie es die Performance-Künstlerin vorzu-

führen scheint, sind Elena Espositos systemtheoretisch informierte Überlegungen im

Folgenden relevant, um Magnats Operieren an der Brüchigkeit der scharfen Trennung

zwischen Fiktion und Realen näher zu kommen.

Vor dem Hintergrund einer historisch reflektierten Auseinandersetzung erläutert

Esposito die Unterscheidung vonVirtualität und Realität,wobei sie die Virtualität als ei-

nen durch Kontingenz sich auszeichnenden Möglichkeitsraum theoretisch in den Blick

nimmt, was Magnat auf künstlerischer Ebene erfahrbar macht. Nach Esposito fußt die

Unterscheidung von Virtuellem und Realem auf einer historischen Entwicklung, wo-

bei die Durchsetzung der Medien der Fernkommunikation (Massenmedien) im 16./17.

Jahrhundert einen entscheidenden Wandel der Kultur vollzog148, was laut der Autorin

eine Trennung von ›Realität‹ und ›Fiktion‹ zur Folge hatte. Das kulturelle Gedächtnis

externalisierte sich im Zuge der Etablierung der Massenmedien in die Schrift; Erinne-

rungen wurden aus den Köpfen der Menschen in Archive verschoben.149 Diese Verla-

gerung von Informationen nach ›außen‹, in Archive, betrachtet Esposito als Vorausset-

zung für eine neuartige Distanzierung, die den Beobachtenden zuteil wurde und zu

einer fortan geltenden Differenzierung zwischen dem ›realen‹ Wahren/Falschen und

dem ›fiktiven‹ Wahren/Falschen führte.150 Erst in der Neuzeit erlangt demnach das

Mögliche (zusammen mit dem Imaginären) einen veränderten Status. Im Anschluss

pointiert Esposito diesenWandel wie folgt: »Das Mögliche wird zumHorizont des Rea-

len, ihm kommt keine unabhängige ›Realität‹ noch autonome Existenz zu: Ideen, Fik-

tionen und Imaginationen existieren nirgendwo, sondern wurden in den Köpfen der

Subjekte konstruiert.«151 Diese Verschiebungen des kulturellen Gedächtnisses, die Di-

stanzierung gegenüber Informationen und die daraus resultierende Komplexität und

Kontingenz brachten und bringen neueHerausforderungenmit sich,wie beispielsweise

die Trennung zwischen ›Realität‹ und ›Fiktion‹. Da diese Trennung zu einer Entweder-

oder-Entscheidung zwingt152, plädiert Esposito dafür, sich dieser Logik zu widerset-

zen und stattdessen nachWechselbeziehungen und Verschränkungen zu fragen. Dabei

gewinnt der Begriff der Virtualität eine zentrale Bedeutung in der Bestimmung des

Verhältnisses von Realität/Fiktion. Das Virtuelle verortet sich quer zur Differenzierung

Realität-Fiktion153 und bildet einen Raum aktualisierter und »nicht-aktualisierter Mög-

lichkeiten«154. Jennifer Eickelmann verleiht Espositos Konzeption des Virtuellen eine

neu-materialistische Lesart und stellt jene Konzeption insofern als gewinnbringende

148 Elena Esposito. »Fiktion und Virtualität«, Sybille Krämer (Hg.).Medien, Computer, Realität:Wirklich-

keitsvorstellungen und neue Medien. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1998, S. 269-296, S. 282.

149 Ebd., S. 283.

150 Ebd., S. 284.

151 Ebd., S. 281.

152 Jennifer Eickelmann. »Hate Speech« undVerletzbarkeit im digitalen Zeitalter: Phänomenemediatisierter

Missachtung aus Perspektive der Gender Media Studies. Bielefeld: Transcript 2018, S. 64.

153 Esposito 1998, S. 269f.; Elena Esposito. »Algorithmische Kontingenz. Der Umgangmit Unsicherhei-

ten Web«, Alberto Cevolini (Hg.). Die Ordnung des Kontingenten: Beiträge zur zahlenmäßigen Selbst-

beschreibung der modernen Gesellschaft. Wiesbaden: Springer 2014, S. 233-249, S. 245.

154 Esposito 2014, S. 269.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

heraus, als dass sie das Virtuelle weder mit der Realität noch mit der Fiktion gleich-

setzt. Vielmehr hebt Eickelmann mit Esposito gedacht das Virtuelle als durchlässigen

Bereich (vgl. das Konzept der ›viscous porosity‹ im Kapitel 3.1) hervor, der durch ein

spezifisches Wechselverhältnis von Realität und Fiktion gekennzeichnet ist.

Esposito versteht das Virtuelle also nicht als ein Abbild von Realem oder Fiktivem,

sondern als Diffraktionseffekt, der sich aus der unauflöslichen Interferenz von Rea-

lität und Fiktion speist. Wenn sich Diffraktion immer von dem unterscheiden muss,

was sie vermeintlich darstellt, dann eignet sich der Begriff sehr gut, um das kontin-

gente Ineinandergreifen und Changieren im Grenzbereich von Realität und Fiktion

beschreiben zu können.155

Als Art und Weise des Bezugs zur Realität ist die Virtualität dadurch charakterisiert –

so schlussfolgert Eickelmann – »dass sie die Fiktion ihres autonomen Bereiches beraubt

und somit dasMögliche potenziell in den Bereich des Realen überführt bzw. überführen

kann«.156

Maya Magnat referiert in ihrer Game-Performance auf eine digitale Kommunika-

tion, die eigentlich durch eine Ordnung der unterschiedlichen und voneinander ge-

trennten Stadien oder Phasen gekennzeichnet ist: die virtuelle und die reale. Coded un-

terläuft diese Ordnung und stellt in ihrer Inszenierung das wechselseitige und perfor-

mative Verhältnis von Maschine und Subjekt, Fiktionalität und Realität aus. In dieser

Konstituierung von Intimität durch eine Gleichzeitigkeit – sowohl virtuell als auch re-

al, sowohl privat als auch öffentlich – überlagern sich während der Game-Performance

Intimitätsräume. Das Virtuelle entfaltet in Magnats Performance seine Wirkmacht al-

so gerade durch die Intra-Aktionen von Realität und Fiktion, wodurch Interferenzen

von Medium und Subjekt realitätswirksam werden. Die bewusst kommunizierte Ein-

ladung zu einem (Performance-)Spiel durch die Künstlerin impliziert einen Rahmen

des ›Nicht-Wirklichen‹ und damit der Fiktion.157 Jenes Überschreiten der Fiktionalität

des/der Spieler*in hin zur Realität verweilt in Magnats Performance aber nicht auf der

Ebene der Potenzialität (wie das im rein digitalen Raum der Fall wäre). Die Fiktiona-

lität wird in der Performance insofern unaufhörlich überschritten, als dass der Kör-

per des/der Spieler*in permanent in seiner Realität als physischer Körper einbezogen

wird: Der/die Spieler*in umarmt die Künstlerin, küsst sie oder sieht sich konfrontiert

mit individuellen Gefühlen. Dies torpediert zudem die intimitätssoziologische Auffas-

sung von Eva Illouz, derzufolge durch neue Medientechnologien zwischenmenschliche

(Liebes)Beziehungen an Kontingenz und dadurch an ›Zauber‹ verlieren würden.158 Die

entscheidende Ursache für diesen Verlust sieht Illouz im Fehlen des Körpers, dessen

Unmittelbarkeit für Unverfügbarkeit und Unerwartetes sorgt und der seinen unver-

zichtbaren Beitrag für das Entstehen eines Raumes der Intimität leistet. Die Game-

Performance Coded führt jedoch vor, dass die medial verschalteten ko-präsenten Kör-

per sich in ein Kontinuum vonMediatisierungen einfügen; die körperbasierte Intimität

155 Eickelmann 2018, S. 64.

156 Ebd.

157 Esposito 1998, S. 271.

158 Eva Illouz.Warum Liebe weh tut: Eine soziologische Erklärung. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2011, S. 319.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRIVAT/ÖFFENTLICH 147

ist der Effekt einer (spielerisch inszenierten) Verschaltung durch den Fachbildschirm.

Dadurch unterstreicht Magnats Game-Performance ein Medienverständnis, dass sich

einem statischen, substantiellen und ahistorischenMedienbegriff widersetzt und statt-

dessen ein prozesshaftes Medium-Werden159 reflektiert (vgl. auch Kapitel 2.1.2 und Ka-

pitel 2.3.1).

Die emotionale Arbeit, die insbesondere Frauen – traditionell und empirisch be-

trachtet nach wie vor – zu leisten haben und die entweder virtuell (im Internet) oder

unmittelbar körperlich stattfindet, schlägt sich auf unterschiedlicheWeise physisch auf

die Emotionsempfänger*innen nieder, materialisiert sich und wird somit real. Maya

Magnats Performance zeigt uns überdies, dass die mit dieser emotionalen Arbeit ein-

hergehenden Empfindungen in unserer heutigen Zeit zunehmend technologisch-kör-

perliche Effekte sind, welche die Baudrillard’sche Voraussetzung des an Medientech-

nologien angeschlossenen Menschen erneut in Erinnerung ruft.

Jenseits der Idee körperloser Information und des Sterbens der Intimität durch

neue Technologien handelt Coded von kreativen und spielerischen Möglichkeiten des

Körpers, Grenzen von Technologie und Mensch verschwimmen zu lassen, von Erfah-

rungen der Verkörperung, die sich stets transformieren, von Konnektivitäten mit Tech-

nologien, welche ein relationales Verhältnis zwischen Mensch und Maschine inszenie-

ren.

Magnats Game-Performance schreibt sich durch dieThematisierung der emotiona-

len Arbeit als weiblich konnotierte Arbeit und im Anschluss daran mit Fragen der kapi-

talistischen Ausbeutung dieser Arbeitsform durchaus in eine feministische Künstlerin-

nentradition ein. In den 1970er Jahren ging es in derThematisierung dieser emotionalen

Arbeit als weiblich konnotierte sowie grundsätzlich in der Auseinandersetzungmit dem

privaten Raum stark um eine Visualisierung der »reality of woman’s conditions«160, wie

Miriam Schapiro, neben Judy Chicago Mitgründerin des Womanhouse (Februar 1974),

bemerkt. Diese Thematisierung hat sich im Laufe der Zeit hin zu einer Realität der

Bedingungen marginalisierter Personengruppen und damit zu einer intersektionalen

Perspektive ausgeweitet.

Dieses Kapitel, das sich den relationalen Momenten zwischen privat und öffentlich

auf unterschiedliche, wenn auch nicht erschöpfendeWeise zu nähern versuchte, möch-

te ich nun schließen mit einer spezifischen Betrachtung der Politisierung des Privaten.

So soll es abschließend um eine politische Perspektivierung auf vermeintlich private,

negative Gefühle gehen.

 

 

 

159 Claus Pias, Joseph Vogl, Lorenz Engell, Oliver Fahle und Britta Neitzel betonen, dass es keineMedi-

en an sich gibt, sondern Medien stets in einemWerden zu begreifen sind. Sie sprechen von einem

Medium-Werden. Dies. Kursbuch Medienkultur: Die maßgeblichen Theorien von Brecht bis Baudrillard.

Düsseldorf: DVA 1999; vgl. auch in Kapitel 2.1.2 die Auseinandersetzung von Sybille Krämer und

Kathrin Peters über das Werden von Medien und Geschlecht.

160 Miriam Schapiro. »The Education of Women as Artists. Project Womenhouse«, Peggy Phelan, He-

lena Reckitt (Hg.). Art and Feminism. London/New York: Phaidon [1973] 2001, S. 208f.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

Abb. 9: Maya Magnat, Coded 2016

3.2.5 Politik negativer Gefühle:

The Alphabet of Feeling Bad (Karin Michalski: 2012)

2012 realisierte die deutsche Filmemacherin und Kuratorin Karin Michalski ihre drei-

zehnminütige VideoarbeitThe Alphabet of Feeling Bad, ein experimentelles Interview mit

der US-amerikanischen Aktivistin und Queer-Theoretikerin Ann Cvetkovich. Als inti-

me Performance inszeniert, setzt sich die Videoarbeit mit Begriffen vermeintlich privat

konnotierter, negativer Gefühle auseinander, die imVerlauf des Videos zu (Denk-)Werk-

zeugen avancieren und in Anlehnung an einige Theorieansätze aus den Queer Affect

Studies161 als transformativ und politisch konzipiert werden. Der politische Stellen-

wert von negativen Gefühlen wie Scham, Wut, Melancholie, Hoffnungslosigkeit und

Niedergeschlagenheit, so zeigt sich im Laufe der Arbeit, erweist sich als bedeutsamer

Zugang, um ein kollektives Verlustgefühl politisch fassen zu können.Die Protagonistin,

Ann Cvetkovich, hat sich insbesondere in ihrem Buch Depression. A Public Feeling (2012),

das als Schlüsselwerk im Kontext affektiver Politiken gilt, einer klinisch-pathologischen

Betrachtungsweise der Depression widersetzt und stattdessen eine politische Perspek-

161 Im Kontext der Queer Affect Studies kristallisierte sich ein Ansatz heraus, der gerade negative Ge-

fühle als transformativ für politische Praxen in ihrer Negativität versteht. Dabei sind diese Gefühle

in diesen Ansätzen nicht sozial vermittelt. Vgl. Douglas Crimo.Melancholia and Moralism: Essays on

AIDS and Queer Politics. Cambridge, MA: MIT Press 2002; Heather Love. Feeling Backward: Loss and

the Politics ofQueerHistory. Cambridge,MA:HarvardUniversity Press 2007; Judith JackHalberstam.

The Queer Art of Failure. Durham/New York/London: Duke University Press 2011.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRIVAT/ÖFFENTLICH 149

tivierung vorgeschlagen, die in der Videoarbeit The Alphabet of Feeling Bad performativ

und affektiv erlebbar gemacht wird.

Zu Beginn des Videos nähert sich die Kamera sehr langsam und ausgesprochen ru-

hig einem unordentlichen Bett, das von Spuren des Alltagslebens übersät ist und zum

Zeichen des Durchlebens einer persönlichen Krise wird. Umherliegende Gegenstände

wie Medikamente, benutzte Taschentücher, Kleidungsstücke, Fotos, Bücher, Kuschel-

tiere etc. zeugen stillschweigend von Einsamkeit, Isolation oder Krankheit. Auf semio-

tischer Ebene dekodieren wir diese Objekte als Spuren einer individuellen Krise. Sie

weisen das Bett als Ort der Zerrüttung einer anonymen Person aus. Zudem – so wird

an einer späteren Stelle eingehender erläutert (Kapitel 4.2.2) – offenbart sich in jenen

Dingen auch eine gewisse ›lebendige Qualität‹: So ›sprechen‹ die Gegenstände nicht nur

über ihre Beteiligung anmenschlichen Aktivitäten, sondern affizieren uns, laut der Phi-

losophin Jane Bennett, auf besondere Weise. Diese Fähigkeit, zu affizieren, ist letztlich

die Grundlage dessen, was Bennett als »thing-power« bezeichnet: »The curious ability

of inanimate things to animate, to act, to produce effects dramatic and subtle.«162

Im nächsten Moment betritt Ann Cvetkovich das bühnenhafte Setting, das durch

das exponiert präsentierte Bett im kargen Raum als Kulisse erst erscheint. Durch ihr

körperliches Auftreten hebt sie sich deutlich von ihrem Setting ab: Ihre ›casual‹ Klei-

dung (Jeans und T-Shirt) und ihre zugewandte Körpersprache betten sich nicht in ein

durch das Setting vorgegebenes Narrativ einer individuellen Krise ein. Die Folge ist

ein unerwarteter Übergang von einem durch die Kulisse und Kamerafahrt angekün-

digten fiktional-narrativen Rahmen hin zu einem dokumentarischen. Cvetkovich lädt

uns mit ihrer distanzierten Haltung im Gefühl des Kontakts zu ihr – um noch einmal

Barad zu zitieren: »holding oneself at a distance in the sensation of contact«163 – da-

zu ein, über die (sozialen) Voraussetzungen unserer vermeintlich privaten Gefühle zu

reflektieren. Sie setzt sich auf die Bettkante und erwidert ein paar Sekunden die Stille

im Raum, bevor sie in direkter Kameraadressierung damit beginnt, Begriffe von A bis

Z zu erläutern, die mit alltäglichen, scheinbar individuellen und negativen Gefühlen

in Verbindung stehen (siehe Abb. 10). Insbesondere greift sie zentrale Terminologien

und Begriffe aus dem Kontext der queer-feministischen Affektstudien auf, wie Lauren

Berlants ›slow death‹, Heather Loves ›feeling backward‹ und Sara Ahmeds ›happiness‹

und ›killjoy‹164. Umgekehrt verleiht die Videoinstallation im Ausstellungskontext den

theoretischen Begriffen eine kreative und materielle Form, wie beispielsweise im Rah-

men der Ausstellung An Unhappy Archive im Badischen Kunstverein in Karlsruhe 2014,

162 Bennett 2010, S. 6.

163 Barad 2012c, S. 206.

164 So nennt Cvetkovich an einer Stelle (TC: 00:04:50) beispielsweise die_den »killjoy« (dt. Spielver-

derber*in), die/der durch Sara Ahmed als rhetorische Figur in feministischen Kontexten an Be-

deutung gewann und deren politisches Potenzial von Ahmed versucht wird, nutzbar zu machen.

Die Figur der ›killjoy‹ beschreibt, wie Feminist*innen in die (rhetorische) Isolation gedrängt wer-

den, dadurch, dass sie andere immer wieder in ihrem Streben nach Harmonie stören würden.

Ahmed erarbeitet ihre Figur der ›feminist killjoy‹ insbesondere in ihrem Buch Living a Feminist Life.

Durham/London: Duke University Press 2017. Ebenso betreibt Ahmed einen Blogmit demNamen

Feminist Killjoys.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

in der das Video The Alphabet of Feeling Bad zusammen mit Büchern von Ann Cvetko-

vich, Heather Love, Lauren Berlant und Sara Ahmed gezeigt wurde, um explizit auch

die intellektuellen Quellen des Films in materieller Form deutlich zu machen. Darüber

hinaus verweist die Videoarbeit auf feministische Kunstwerke der Vergangenheit, wie

Jenny Holzers Truisms (1978 bis 1987), die unterschiedliche Trägermedien wie Papier,

Stoff oder Großbildanzeigetafeln fanden. Bei den Truisms handelt es sich um eine alpha-

betisch geordnete Abfolge von individuellen wie ›common-sense‹ Statements, die ein

breites thematisches Spektrum wie Feminismus, Geschlecht, Umwelt, Klasse und Fa-

milienstrukturen umfassen. Zudem magThe Alphabet of Feeling Bad auch Assoziationen

zu Martha Roslers Videoarbeit Semiotics of the Kitchen (1975) hervorrufen, in der Rosler

das Alphabet und die Lektion als Form der negativen Pädagogik erforscht (vgl. Kapitel

3.1.2). Insbesondere erinnert das von Michalski entworfene Bett an Tracey Emins iko-

nische Installation The Bed: das eigene Bett der Künstlerin, übersäht mit Spuren ihres

Privatlebens, wie Kondomen, Zigarettenkippen, Tampons und leeren Wodkaflaschen.

Die Installation entstand 1998 in der heruntergekommenen Londoner Wohnung der

Künstlerin und bietet einen scheinbar unverfälschten, intimen Einblick in Emins Le-

ben nach einem traumatischen Beziehungsdrama.

Abb. 10: Karin Michalski, The Alphabet of Feeling Bad 2012

Karin Michalski schreibt sich mit ihrer Videoarbeit also nicht nur in queer- und

affekt-theoretische Debatten der Gegenwart165 ein und knüpft an eine feministische

Kunsttradition der Vergangenheit an. Sie schließt auch an ein zentrales Anliegen fe-

ministischer Politiken an, über Gefühle im Zusammenhang mit Fragen von sozialem

165 Wie Baier et al. betonen, zielen die theoretischen Schnittstellen zwischen Cultural und Affect Stu-

diesmit feministischen undqueeren Studien letztlich auf eineNeuformulierung des Verhältnisses

zwischen privat und öffentlich ab. Baier et.al. 2014, S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRIVAT/ÖFFENTLICH 151

Wandel und Politik zu reflektieren, »galt es doch der Privilegierung männlich konno-

tierter Rationalität etwas entgegenzusetzen und darüber hinaus eben die Dichotomie

von Vernunft und Gefühl als eine zentrale Grundlage androzentrischer Machtverhält-

nisse zu unterlaufen«.166 Insbesondere jedoch politisiert KarinMichalski in ihrer Video-

arbeit auch in bekannter feministischer Manier das vermeintlich Private (hier private

Gefühle). Ausgehend von Konzepten der Verfehlung, Verwerfung und Perversion wer-

den in der Videoarbeit subversive Impulse und kritische Konzeptionen für Zukünftiges

entworfen, die negativ geltende Gefühle wie Melancholie, Hoffnungslosigkeit, Scham,

Ernüchterung usw. mit einer vermeintlichen Systematik integrieren. Basis dieser Un-

ternehmung bildet die konsequente Verweigerung einer strikten Trennung zwischen

privat und öffentlich in doppelter Hinsicht: Zum einen werden negative Gefühle als kei-

ne reine Privatsache angesehen, sondern ihre intersubjektiv verhandelbare Bedeutung

wird durch Cvetkovich herausgestellt. Zum anderen bricht auch das Setting der Video-

arbeit die Trennung zwischen öffentlich-privat: Cvetkovich sitzt auf einem Bett, das wir

als höchst privates und intimes Umfeld verstehen, und lässt sich dort für eine öffentlich

zu präsentierende Videoarbeit filmen. Sie spricht im Video nicht nur als Wissenschaft-

lerin oder Aktivistin, sondern als jemand, deren Wissen über negative Gefühle auf kör-

perlichen Erfahrungen zu beruhen scheinen und deren Vokabeln um Überlebensstrate-

gien kreisen.167 Das Sprechen über negative Gefühle und damit die sprachlich-semioti-

sche Ebene ist in vielerlei Hinsicht direktmit dermateriell-affektiven Ebene verbunden.

Als Betrachter*innen des Videos können wir Cvetkovichs (weibliche) Stimme hören. Als

Sprachmedium enthüllt ihre Stimme möglicherweise mehr oder andere Dinge über sie

als das, worüber sie spricht. Aus dieser Sicht stimmen Bedeutung und Selbstausdruck

in einer Art von »Lautmaterie«168 überein, denn die Stimme ist an Cvetkovichs Körper

und deren Präsenz im Moment des Filmens (und für die Betrachter*innen im Moment

der Videopräsentation) gebunden. Die von Sybille Krämer beschriebene ›Lautmaterie‹

lässt die Stimme stets körperlich angehen und damit fühlbar machen. In Anlehnung an

die Medienphilosophin spricht Dieter Mersch von einer haptischen Qualität der Stim-

me: Die/der Hörende hört nicht nur die Stimme und vernimmt ihr Gesagtes, sondern

würde diese/r sie auch spüren.169 Das heißt auch, dass die/der Hörende nicht nur das

Gesprochene im Sinne der Hermeneutik versteht – »vielmehr tritt er durch die Auf-

nahme und Entgegennahme der Stimme – anders als durch die Schrift – in Berüh-

166 Degener/Zimmermann 2014, S. 8.

167 Heather Houser erkennt im Kontext der Queer Affect Studies, zu denen sie Lauren Berlant, Ann

Cvetkovich, José Esteban Muñoz und Kathleen Stewart zählt, ein wiederkehrendes Schreiben aus

der Perspektive des verkörperten ›Ichs‹, was eine performativeDimension birgt: »These and gener-

ically similar studies substantiate […] that the affective turn has a performative dimension…that

emphasizes the personal experience of the theorist and thus preserves a kernel of humanism

at the core of its endeav our«. Heather Houser. »Affective Turn«, Rosi Braidotti, Maria Hlavajo-

va (Hg.). Posthuman Glossary. London/Oxford/New York/New Dehli/Sydney: Bloomsbury Academic

2018, S. 15-17, S. 16.

168 Sybille Krämer. Sprache, Sprechakt, Kommunikation. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001, S. 229.

169 Dieter Mersch. »Präsenz und Ethizität der Stimme«, Sybille Krämer, Doris Kolesch (Hg.). Stimme.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2006, S. 211-236.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

rung«.170 Mit Mersch gedacht, leistet Cvetkovichs Stimme als »leibliche Spur«171 ein

affektives Anrühren und Einbeziehen der/des Hörenden und folgt einem beständigen

Modus des ›Sowohl-als-auch‹: »Atemgeben und Selbstaussetzung, körperliche Präsenz

und Hinwendung an eine Alterität. Beides ist nicht voneinander zu trennen.«172

Im Laufe der Videoarbeit stellt sich schnell heraus, dass eine systematische Ord-

nung vonGefühlen und Affekten,wie es das Alphabet und so bereits der Titel suggeriert,

nicht erreicht werden kann und dies sogar bewusst nicht geleistet werden soll.173 Wie

Affekte selbst, die nicht als statische Einheiten festgeschrieben werden können, son-

dern zwischen den Körpern zirkulieren (vgl. Sara Ahmed) und strömen (vgl. Gilles De-

leuze), schafft das Video einen assoziativen Rahmen, in dem eigene Gefühle und Erfah-

rungen der Betrachter*innen ohne vorgegebene Richtung eingeladen sind, zu zirkulie-

ren. Affekte gehen über Körpergrenzen hinaus und erzeugen, mit Eric Shouse gespro-

chen, »moment[s] of unformed and unstructured potential«174, die sich den Absichten

des Subjekts entziehen. Vor dem Hintergrund von Momenten der reinen Hingabe des

Körpers, in denen keine Kontrolle über den Körper möglich zu sein scheint, gewinnt

auch das Konzept der ›Stimmung‹175 an Relevanz, das Mieke Bal im Anschluss an ih-

re Aussprache für das Potenzial des Affektbegriffs für kunst- und kulturwissenschaft-

liche Untersuchungen stark macht. Wie der Affekt birgt auch die ›Stimmung‹ etwas

Unabgeschlossenes und Prozesshaftes. Für die Kunsthistorikerin und Literaturwissen-

schaftlerin ist das Konzept der ›Stimmung‹, als eine Form von Affekt, so etwas wie eine

›Sprache‹, »durch welche sich ein Kunstwerk mitteilt«.176 In Bezug auf die Videoinstal-

lationTheHouse der finnischen Künstlerin Eija-Liisa Ahtila schreibt Bal: »Die Stimmung

ist hier dasMedium, nicht der Gegenstand der Repräsentation, weil Stimmung aus der

Vielzahl von Affekten der offenste Begriff ist, zugleich der am stärksten verbreitete und

eindringlichste.«177 So nutzt auchTheAlphabet of Feeling Bad178 den Diskurs über negati-

ve Gefühle, obgleich es nicht zwangsläufig eine solche ›negative‹ Stimmung produziert:

Das Videobild repräsentiert zwar durch die Komposition der Gegenstände im Bild ei-

ne Stimmung, die zu diesem Diskurs passt, scheint sich aber gleichzeitig von einem

Hervorbringen solch einer Stimmung zu distanzieren. Um eine Stimmung zu erzeu-

gen, die dabei hilft, auszuloten, wie auf negative Gefühle zu antworten ist, und diese

170 Ebd., S. 211.

171 Ebd.

172 Ebd., S. 212.

173 Degener/Zimmermann 2014, S. 5.

174 Eric Shouse. »Feeling, Emotion, Affect«, in:M/C Journal, Vol. 8, No. 6, 2005, URL: http://www.journ

al.mediaculture.org/0512/03-shouse.php, Stand: 24.10.2020.

175 Rudolf Eisler definiert den Begriff Stimmung imWörterbuch der philosophischen Begriffe wie folgt:

Sie ist »die besondere, von äußeren und inneren Umständen anhängige Gemütslage, Gemütsver-

fassung, gemütliche Resonanz eines Individuums, die Gefühlsdisposition zu einer bestimmten

Zeit im Gefolge von Organempfindungen, Vorstellungen, Reflexionen, Erlebnissen heiterer oder

trauriger Art«. Rudolf Eisler. »Stimmung«, Ders. (Hg.).Wörterbuch der philosophischen Begriffe. Band

3, Berlin 1910, S. 1429.

176 Bal 2006b, S. 14.

177 Ebd., S. 17.

178 Diese Überlegungen beziehen sich auf die Videoinstallation The Alphabet of Feeling Bad.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php
http://www.journal.mediaculture.org/0512/03-shouse.php


PRIVAT/ÖFFENTLICH 153

Gefühle als transformierende und mobilisierende Kräfte zu verstehen, braucht die Vi-

deoinstallation The Alphabet of Feeling Bad beides: die Repräsentation und die Inszenie-

rung einer Stimmung, die nicht zwangsläufig zu dem entsprechenden Diskurs passen

müssen, stets von einem individuellen Betrachter*innen-Körper abhängen und daher

höchst offen und unvorhergesehen sind.

Karen Barads Überlegungen zur (Auto)Berührung (Kapitel 3.2) und Édouard Glis-

sants Konzept der Opazität (Kapitel 3.2.2) hallen in Mieke Bals Plädoyer für die Wirk-

macht der Stimmung dezidiert nach und koinzidieren mit einer politischen Kompo-

nente, die Bal der Stimmung zuspricht: »Stimmung ist […] für unser Potential andere

in Sorge zu umfassen, ohne sie zu vereinnahmen, indem wir ihnen ihr Anderssein ab-

sprechen, [essentiell].«179 In Bezug auf die Stimmung, die The Alphabet of Feeling Bad

bei den Betrachter*innen erzeugt, kommt gerade Cvetkovich eine besondere Verant-

wortung zu; dies nicht aus dem Grund, weil sie Mitgefühl oder eine Anteilnahme am

Leiden negativer Gefühle queererMenschen einfordern würde, sondern weil sie die ein-

zelnen Begriffe und negativen, alltäglichen Gefühle als Mittel der Einbindung entwirft,

um emotionale Triebkräfte für ein (Queer-)Überleben bereitzuhalten und Möglichkei-

ten des Zukünftigen zu entwickeln.

In diesem Kapitel wurde versucht, ausgehend von einer diffraktiv gedachten Rela-

tionalität von privat und öffentlich deren wechselseitige Durchdringung anhand aus-

gewählter feministisch orientierter Medienkunstarbeiten zu befragen. Es wurde aufge-

zeigt, wie jene künstlerischen Arbeiten Durchquerungen von privaten/intimen und öf-

fentlichen Kontexten und Räumen ästhetisch vornehmen und/oder als solches affektiv

erlebbarmachen undwie sie sich dadurch in eine Tradition feministischer (Video)Kunst

einschreiben. Aufbauend auf jenen Durchquerungsbestrebungen von privat/öffentlich,

soll es im folgenden Kapitel um eine diffraktive Perspektivierung auf die vermeintlichen

Dualismen Körper-Geist sowie Natur-Kultur gehen. Vor einem neo-materialistischen

Hintergrund werde ich mich also der Frage zuwenden, wie performative Verschrän-

kungen von Körper/Geist sowie Natur/Kultur theoretisch wie künstlerisch gedacht und

vorgenommen werden.

179 Bal 2006b, S. 16.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839461310-003 - am 14.02.2026, 10:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

