Planetarische Integritit —

Was Umweltethiker und interkulturell
interessierte Philosophen
voneinander lernen kénnen

1 Einleitung

Als am 22. Mirz 2017 das neuseeldndische Parlament dem Whanga-
nui Fluss Rechte zusprach, war das eine kleine Sensation. Es war nicht
nur der erste Fluss auf der Erde, dem als juristische Person Rechte
zugesprochen wurden, sondern es war auch die Beilegung eines iiber
170 Jahre andauernden Rechtsstreites zwischen der neuseeldndischen
Regierung und dem Maori Stamm. Die Maori hatten seit Mitte des
19. Jahrhunderts fiir die Beibehaltung bzw. Anerkennung ihrer Kul-
tur gestritten. Adrian Rurahwe, ein Vertreter der Maori, kommen-
tierte die Zuerkennung des Personenstatus fiir den Whanganui Fluss
mit den folgenden Worten: »It’s not that we’ve changed our world-
view, but people are catching up to seeing things the way that we see
them« (Davison 2017).

Was war geschehen, dass es im Jahre 2017 plotzlich moglich wurde,
das holistische Weltbild der Ur-Einwohner anzuerkennen? Seit 1831
die ersten Europder in Neuseeland ankamen, hatte die koloniale Ma-
trix, die Fliisse als Sachen betrachtete, die Oberhand behalten. Erst in
den vergangenen Jahrzehnten, war es moglich geworden, dem Fluss
zunichst den Namen der Eingeborenen »Whanganui« zuriickzuge-
ben und ihn innerhalb eines Nationalparks unter besonderen Schutz
zu stellen. Die rechtliche Anerkennung bzw. Nachbildung der Bedeu-
tung, die der Fluss innerhalb der eingeborenen Kultur hat, ist dann
im Mirz 2017 vollzogen wurden und lehnt sich an das folgende
Sprichwort der Maori an: »1. Ko te Awa te mata puna o te ora — The
River is the source of spiritual and physical sustenance. 2. E rere kau
mai te Awa nui mai te Kahui Maunga ki Tangaroa — The great River
flows from the mountains to the sea. 3. Ko au te Awa ko te Awa ko au
—Tam the River and the River is me. 4. Nga manga iti, nga manga nui
e honohono kau ana, ka tupu hei Awa Tupua — The small and the large

171

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783495821725-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stefan KnauB

streams that flow into one another and form one River« (Bosselmann
2017: 165).

Die neuerliche Anerkennung des Whanganui Flusses als Triger
subjektiver Rechte ist Ausdruck der interkulturellen Situation, in der
wir leben. Der Umstand, dass der normative Status, der dem Fluss
innerhalb der Kultur der Maori zukommt, in geltendes Recht tiber-
setzt wird, zeigt an, dass seitens der Juristen keinerlei Notwendigkeit
besteht, die rechtsstaatliche »Rationalitit« gegen das Weltbild der
neuseelindischen Ur-Einwohner auszuspielen. Demgegentiber ist es
eine geradezu als hoffnungsvoll zu bezeichnende Hinwendung zu den
pri-kolonialen Konzepten der Maori. Sie verfiigten iiber alternative
Ontologien und differente Wert-Sprachen (languages of evaluation).
Oft werden dabei unabdingbare materielle und spirituelle Grund-
lagen des Lebens benannt, die sich innerhalb moderner Nationalstaa-
ten in ein Recht auf Leben und Gesundheit iibersetzen lassen. Die
Landrechte indigener Volker auf angestammte Territorien werden
dabei oft auf die Bedeutung dieser Orte innerhalb spiritueller Prakti-
ken der Eingeborenen zuriickgefiihrt. Auf diese Weise konnen sich
eigenstindige Konzepte der Umweltgerechtigkeit ergeben, die zwi-
schen strategischen Zielen und Aspekten der Weltanschauung ver-
mitteln. »Die Verwendung verschiedener Wert-Sprachen stellt nicht
nur eine Strategie dar, um Entschadigung fiir externe Effekte zu er-
langen, sondern griindet in tief verwurzelten kulturellen Werten«
(Martinez-Alier 2016: 228). Die je konkrete Verteidigung von Wal-
dern, Flissen und bestimmten Landstrichen ist also untrennbar
verbunden mit der Verteidigung bestimmter Lebensformen, deren
Differenz zum europiisch-westlichen Denken - insbesondere der
Sprache der Okonomie — im Schulterschluss von Indigenen und
Wachstumskritikern betont wird. Es wird daher auf die Schwierigkeit
hingewiesen, einen Kompromiss zwischen verschiedenen Ontologien
und damit verbunden normativen Urteilen zu finden: »Solche Wert-
sprachen lassen sich oft nicht ineinander iibersetzen« (Martinez-
Alier 2016: 228).

Im Medium das Rechts ist es scheinbar doch moglich, differie-
rende Wertsprachen »aufzuheben« und als lokale ethische Recht-
fertigungen einer allgemeineren Terminologie der Jurisdiktion zu
betrachten. Damit ist implizit ein Anliegen der interkulturellen Phi-
losophie verbunden, niamlich die Anerkennung verschiedener Welt-
anschauungen als gleichberechtigte Sichtweisen auf die Welt. Gerade
dieses Merkmal erweist sich als Schliissel zum Verstindnis des ge-

172

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783495821725-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Planetarische Integritit

genwirtigen Rights of Nature-Diskurses. Diese Anerkennung findet
vielleicht im Fall der Verfassung von Ecuador und den Rechten der
Natur, die sich unter anderem auf die Naturvorstellung Pachamama’
der Andenvilker beziehen, ihren prominentesten Ausdruck. Auch
fiir das Verstidndnis der neuerlichen Rechte des Whanganui Flusses
ist sie einschldgig. In einem weiteren Fall der Zuerkennung der Rech-
te fiir zwei Gletscher im Himalaya Gebirge in Indien spielt dieses
Motiv eine Rolle (vgl. Knaufs 2018).

Ziel dieses Textes ist es, Gemeinsamkeiten in den Fillen der
Rechte der Natur seit 2008 in eine abstraktere philosophische Termi-
nologie zu tibersetzen. Anhand der Debatte der Rechte der Natur lasst
sich ein synergetisches Zusammenspiel zwischen interkultureller
Philosophie und Umweltethik skizzieren. Der Zielpunkt meiner Ar-
gumentation wird das Konzept der planetarischen Integritit sein, ein
deskriptiv-normatives Gefiige, das einerseits dazu in der Lage ist, eine
polyzentrische Welt- und Wissensordnung abzubilden, andererseits
dringende Fragen der Gegenwart, wie die menschengemachte Erder-
wirmung zu thematisieren. Planetarische Integritit, so meine Auf-
fassung, kann einerseits eine synthetische Einheit abbilden, die sich
mit dem dekolonialen Denken? oder der interkulturellen Philosophie
begriinden ldsst. Andererseits ermdglicht uns das Konzept, insbeson-
dere die Interaktion zwischen den Menschen und ihrer planetaren
Umwelt zu begreifen.

2 Zur interkulturellen Philosophie

Bei der Beschiftigung mit interkulturellen Fragestellungen in der
Philosophie sind zwei Aspekte von besonderer Bedeutung. Termino-
logisch lassen sich diese beiden Elemente als Exterioritit und Univer-
salitdt bezeichnen, eine mogliche Synthese der beiden als Integritit.

Culture matters! — Die Bedingung der Exterioritit

Um iiberhaupt sinnvoll von Interkulturalitit sprechen zu konnen,
miissen wir eine inhaltliche Verschiedenheit der Kulturen annehmen,
die ich als Exterioritit bezeichne. Die Verschiedenheit der Kulturen
bedeutet keine selbstgeniigsame Authentizitit, da wir laingst wissen,
dass Kulturen keine monolithischen Wesenheiten, sondern gemachte

173

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783495821725-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stefan KnauB

Mischverhiltnisse sind, die sich gegenseitig beeinflussen, ineinander
iibergehen und sich manchmal bis zu Unkenntlichkeit {iberlappen.
Trotz des Hybriden, das mir nicht die Ausnahme, sondern die Regel
der Kulturen zu sein scheint, benétigen wir ein Zugestiandnis, dass
sich Kultur A von Kultur B unterscheiden kann, damit die Konstruk-
tion der interkulturellen Philosophie Sinn macht. Es liegt daher nahe,
Kultur phdnomenologisch mit einem Moment der Fremdheit zu iden-
tifizieren, das sich im Kontakt mit anderen zeigt. Es ist zwar nicht der
Fall, dass wir im interkulturellen Kontakt permanent die Erfahrung
der Fremdheit machen, auf Unverstindnis oder sogar Ablehnung sto-
en, dennoch wire es falsch, diese Erfahrung der Andersartigkeit von
Handlungs- und Sinnzusammenhiangen zu leugnen.

Ein wichtiger Meilenstein bei der Beschreibung des Phanomens
des Fremden ist Edmund Husserl. Fiir Husserl bedeutet der Andere
den »original Unzuginglichen« (Husserl 1963: 144). Obwohl Husserl
von der originalen Unzuginglichkeit spricht, ist diese Verschieden-
heit nicht im Sinne einer absoluten metaphysischen Differenz bzw.
einer untiberbriickbaren wesensmifligen Verschiedenheit zu verste-
hen, sondern zunichst empirisch als Erfahrung des Fremden zu be-
greifen. Dies wird deutlich, wenn man an Husserls Definition des
Subjekts als »Ichpol« denkt, eine im Grunde inhaltsleere, funktionale
Bestimmung des Ich als Knotenpunkt unserer Erfahrungen. Ohne die
Erfahrungen, die wir machen, sind wir gleichsam nichts. Subjekte
sind fiir Husserl also keine urspriinglichen Wesenheiten, sondern le-
diglich Konglomerate aus Erlebnissen, Eindriicken, Wiinschen und
Hoffnungen. Was den anderen unterscheidet, ist folglich »blof8« seine
differente Lebenserfahrung, die ich selbst durchaus hitte genauso
machen konnen, die ich faktisch aber einfach anders erlebt habe. »Ich
kann die Erfahrung des Anderen also nachvollziehen, sie wird aber
nie deckungsgleich mit der Erfahrung des Anderen sein, weil der An-
dere, wihrend ich seine eben gemachte Erfahrung nachvollziehe, sei-
nerseits bereits neue Erfahrungen macht. Als originale Erfahrung
bleibt die Erfahrung des Anderen unzuginglich« (Weidtmann 2016:
77).

Vor allem in der franzésischen Phanomenologie ist das Thema
der Exterioritit bearbeitet worden. Bei Maurice Merleau-Ponty er-
folgt der Zugang zum Phidnomen des Anderen dabei iiber Intersub-
jektivitit und Leiblichkeit. Zum einem geht er davon aus, dass Inter-
subjektivitit der Subjektivitidt vorausgeht, zum anderen nimmt er an,
dass wir die Welt und den Anderen nur vermittels unseres Leibes

174

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783495821725-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Planetarische Integritit

erfahren. Der eigene Leibe findet im fremden »so etwas wie eine
wunderbare Fortsetzung seiner eigenen Intentionen, eine vertraute
Weise des Umgangs mit der Welt«, so dass »der fremde Leib und der
meinige ein einziges Ganzes, zwei Seiten eines einzigen Phanomens«
bilden (Merleau-Ponty 1966: 405). Da Intersubjektivitit bei Merleau-
Ponty in erster Linie korperlich konnotiert ist, wird die Begegnung
mit dem Anderen auch als »Zwischenleiblichkeit« bezeichnet (Mer-
leau-Ponty 2004: 185). Die Praxis der Begegnung ist ein »gemein-
sames Tun, »deren Schopfer keiner von uns beiden ist« (Merleau-
Ponty 1966: 406). Erst im Nachhinein wird die Erfahrung »zu einer
Episode meiner privaten Geschichte« (Merleau-Ponty 1966: 406). Als
Beispiel fithrt Merleau-Ponty das Gesprich an, das keineswegs ein
blofles Austauschen von Argumenten darstelle, sondern von viel-
filtigen Momenten der Interaktion gekennzeichnet sei. So bestimme
der Gesprichsverlauf wesentlich die Gedanken und sprachlichen
Auferungen der Teilnehmer.

Bei Emmanuel Lévinas erfolgt die Thematisierung des Anderen
weder als alter ego (Husserl) noch als Aspekt leiblich erfahrener In-
tersubjektivitdt (Merleau-Ponty). Lévinas riickt das Andere als Ande-
res in den Mittelpunkt seiner Uberlegungen. Er schliefit sich dabei
zuniichst Heideggers Auffassung an, das menschliche Dasein sei we-
sentlich »In-der-Welt-sein«. »Welt« ist kein objektiver Gegenstand,
zu dem man sich verhalten konne, sondern vielmehr ein Lebens-
und Interpretationszusammenhang, auf den wir uns immer schon
eingelassen haben. Lévinas deutet diesen Zusammenhang daher als
»Totalitdt«®, um den umfassenden Charakter unserer urspriinglichen
Welterfahrung anzuzeigen. Das »Antlitz«* des Anderen sei nun in
der Lage, diese Totalitdt aufzubrechen. Die Andersheit des Anderen
sei »jenseits des Seins« zu verorten und stelle daher die »Spur der
Unendlichkeit« dar (Lévinas 2002: 35:65). »Das Antlitz ist fiir Lévinas
also so etwas wie ein Fenster der Welt, durch das wir die jenseits der
Welt liegende Unendlichkeit erfahren kénnen« (Weidtmann 2016:
92). Das Gewahrwerden des Fremdpsychischen deutet an, dass die
Welt, die wir selbst wahrnehmen, méglicherweise anders betrachtet
wird. Wie genau wissen wir nicht, deshalb hat der Blick des Anderen
stets etwas Rétselhaftes und Geheimnisvolles.

Der deutsche Phidnomenologe Bernhard Waldenfels spricht
ebenfalls vom Fremden und bezeichnet es als »Stachel« im Fleische
des Eigenen (Waldenfels 1990: 93). Er schlief3t dabei an Husserl an:
Fremderfahrung ist fiir Waldenfels »eine Form der Erfahrung, nur

175

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783495821725-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stefan KnauB

eben in der paradoxen Form einer origindren Unzuginglichkeit, einer
abwesenden Anwesenheit« (Waldenfels 1997: 30). Waldenfels weist
dabei eine doppelte Erfahrungsdimension der Fremdheit aus: »Neh-
men wir das Fremde dagegen als etwas, das nicht dingfest zu machen
ist, nehmen wir es als etwas, das uns heimsucht, indem es uns beun-
ruhigt, verlockt, erschreckt, indem es unsere Erwartungen iibersteigt
und sich unserem Zugriff entzieht, so bedeutet dies, daf3 die Erfah-
rung des Fremden immer wieder auf unsere eigene Erfahrung zu-
riickschlidgt und in ein Fremdwerden der Erfahrung iibergeht« (Wal-
denfels 2006: 7f.). Zum einen ist Fremdheit ein moglicher Aspekt
unserer Erfahrung, zum anderen ist das Fremde die Bedingung sine
gua non der Erfahrung selbst. Dies ldsst sich leicht veranschaulichen:
Selbst beim wiederholten Erfahren an sich bekannter Gegenstinde
konnen immer wieder neue Eigenschaften derselben entdeckt wer-
den. Das Fremde bildet somit Grund dafiir, dass wir iiberhaupt Neues
begreifen kénnen.

Waldenfels nimmt weiterhin Steigerungsgrade des Fremdseins
an (Waldenfels 1997: 35ff.). Als »alltdgliche Fremdheit« bezeichnet
er den Aspekt, dass wir beinahe tiglich Menschen und Dingen begeg-
nen, die wir noch nie zuvor gesehen haben. Auch geht er von »struk-
tureller Fremdheit« aus, wie sie bei Fremdsprachen vorliegt: »Die
Fremdsprache gehort nicht in die eigene Lebensordnung, bleibt aber
doch grundsitzlich in sie iibersetzbar, d.h. sie gehort einer anderen
Ordnung an, die zwar anderen Ordnungsmustern folgt, darin dass sie
ordnet aber vertraut bleibt« (Weidtmann 2013: 95). Als »radikale
Fremdheit« bezeichnet Waldenfels schliefllich das »Auflerordentli-
che«, also Erlebnisse, die uns nicht strukturell begegnen und neben
der Ordnung stehen und uns zur Modifikation der Ordnung selbst
anregen. »Fremdheit in ihrer radikalen Form besagt, daf3 das Selbst
auf gewisse Weise aufler sich selbst ist und daf3 jede Ordnung von
Schatten des Aufer-ordentlichen umgeben ist. Solange man sich
dieser Einsicht verschlief3t, bleibt man einer relativen Fremdheit ver-
haftet, einer blofSen Fremdheit fiir uns, die einem vorldufigen Stand
der Aneignung entspricht« (Waldenfels 2006: 116).

Es hat sich gezeigt, dass Exterioritit ein zentrales Thema der
Phinomenologie im Laufe des 20. Jahrhunderts gewesen ist. Mer-
leau-Ponty expliziert Andersheit zundchst auf der Ebene des Leibes.
Lévinas behilt diese leibliche Konnotation bei, betont ausgehend vom
Antlitz des Anderen aber die ethisch-ontologische Fundamentaldi-
mension von Andersheit. Das Andere ist hiernach Bedingung sine

176

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783495821725-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Planetarische Integritit

gua non von Erfahrung und die urspriingliche Quelle der Verantwor-
tung. Uber Waldenfels’ Einfithrung der Alteritit als Fremdheit in die
deutsche akademische Diskussion ergibt sich auch ein Ankniipfungs-
punkt fiir die interkulturelle Philosophie. Gerade weil Fremdheit in
den verschiedenen Graduierungen von alltiglicher Fremdheit, struk-
tureller Fremdheit und bisweilen auch radikaler Fremdheit ein kon-
stitutiver Bestandteil menschlichen Lebens ist, liegt es nahe, Exterio-
ritat als Merkmal von Kulturen ernst zu nehmen. Kulturen stellen
dabei kollektive Sinn- und Handlungszusammenhinge fiir Individu-
en dar. Sie werden aber auch als Grund der Fremdheit von Interpre-
tationen und Praktiken betrachtet. Dabei darf das Diktum culture
matters aber nicht dauerhaft in zwei Extreme verfallen: Inkommen-
surabiltitdt und identititsleere Einheitskultur. Kulturen existieren im
Plural, die Vernunftkultur oder die identitdtsneutrale liberale Ein-
heitskultur kann und darf es m.E. nicht geben. Kulturen sind stets
konkret, raumzeitlich situiert und mit besonderen Erfahrungen ver-
bunden, die in spezifischen Sichtweisen und Priferenzen miinden.
Trotz dieser Verschiedenheit der Kulturen kann es durchaus Gemein-
sames geben. Menschen verschiedener Kulturen haben bei genaue-
rem Hinsehen sogar sehr viele Gemeinsamkeiten, die zunichst aus
ihrer faktischen Begegnung herrithren und die im Weiteren auch
Hoffnung auf eine Einigung in wesentlichen normativen Grundiiber-
zeugen machen. Hiermit ist bereits das zweite Element angesprochen,
das ich fiir unabdingbar halte.

Einigung ist moglich, die Bedingung der Universalitit

Warum soll es denn notwendig sein, neben der Verschiedenheit der
Kulturen iiberhaupt an einer gemeinsamen Dimension festzuhalten?
Die Berufung auf Universalitit scheint mir notwendig, um ein Miss-
verstindnis zu vermeiden, das ich als Authentizititsfalle bezeichne.
Die suggestive Behauptung, etwa der lateinamerikanischen Denker
der Dekolonialitit Enrique Dussel, Anibal Quijano und Walter Mi-
gnolo als Sprachrohr der Opfer aufzutreten, kokettiert mit dem An-
schein von wahrhaftiger Reprisentation. Die Berufung auf Exterio-
ritdt tappt in die Authentizititsfalle, wenn sie Kulturen aufgrund
ihrer zugestandenen inhaltlichen Verschiedenheit als inkommensu-
rabel darstellt. Hier wird man immer die Frage stellen kénnen und

177

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783495821725-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stefan KnauB

miissen, ob ein Sprecher tatsichlich im Sinne der Anderen spricht
oder nicht.

Ein Vorteil der Redeweise des Sprechens fiir Andere, bei aller
Unméoglichkeit, authentisch zu sprechen, ist es, wenigstens mit offe-
nen Karten zu spielen. Wenn Kant mit der Stimme der reinen Ver-
nunft, Rawls mit der Stimme des Overlapping Consensus oder Ha-
bermas fiir den herrschaftsfreien Diskurs spricht, dann wird die
Représentation einfach unsichtbar gemacht. Methodisch wird das
dann als »view from nowhere, »the God'’s eye view« oder »objektive
Perspektive« der Wissenschaft bezeichnet. Dies ist meines Erachtens
zu Recht als Hybris der Moderne bezeichnet worden.

Zusammenfassend ldsst sich sagen, dass die Verschiedenheit
menschlicher Kulturen unweigerlich eine inhaltliche Dimension be-
deutet, die ich mit dem Terminus Exterioritit gekennzeichnet habe.
In einem gewissen produktiven Spannungsverhiltnis zu dieser An-
dersartigkeit steht die Gemeinsamkeit der Kulturen, die als Univer-
salitit zu bezeichnen ist. Meinem Verstindnis nach lassen sich Uni-
versalitdit und Exterioritit nicht aufeinander reduzieren. Die
Hoffnung des Schleiers des Nichtwissens ist die Gleichheit, seine Ge-
fahr ist die Verdeckung der je konkreten Identititen, die menschliche
Subjektivitit unweigerlich bedeutet. Die Hoffnung der Exterioritit
ist, diesen Schleier zu liiften, ihre Gefahr ist die Konzeption eines
Aufen, zu dem es kein Innen (mehr) gibt. Um dem produktiven
Spannungsverhiltnis von Exterioritit und Universalitit und der Ma-
nifestation von Zwischenergebnissen, die dieses Zusammenspiel zei-
tigt, einen Namen zu geben, fiihre ich den Begriff der Integritdit ein.

3 Planetarische Integritit

Um das produktive Spannungsverhiltnis von Universalitdt und Exte-
rioritdt zu denken, hat Immanuel Wallerstein von einem »univer-
salen Universalismus« gesprochen, der fiir ihn bedeutet:

eine stindige Spannung zu akzeptieren, ndmlich zwischen dem Bediirfnis,
unsere Wahrnehmungen, Analysen und Wertsetzungen zu verallgemei-
nern, und dem Bediirfnis, deren partikularistische Wurzeln gegen das Ein-
dringen partikularistischer Wahrnehmungen, Analysen und Wertsetzun-
gen anderer zu verteidigen, welche ihrerseits behaupten, Universalien
vorzuschlagen. Wir miissen unsere Partikularismen verallgemeinern und
gleichzeitig unsere Universalien partikularisieren, in einem stindigen, dia-

178

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783495821725-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Planetarische Integritit

lektischen Austausch, der es uns erlaubt, neue Synthesen zu finden, die
dann natiirlich unmittelbar in Frage gestellt werden. Das ist keine einfache
Angelegenheit (Wallerstein 2010: 60).

Enrique Dussel spricht auf dhnliche Weise vom Projekt der Trans-
moderne:

Wenn ich von Trans-Moderne spreche, beziehe ich mich auf ein globales
Projekt, das die europiische oder nordamerikanische Moderne zu tiberstei-
gen sucht. Dies ist ein Projekt, das nicht post-modern ist, denn die Post-
Moderne ist immer noch eine unvollstindige Kritik der Moderne durch
Européer und Nordamerikaner. Hingegen ist Trans-Modernitit eine Auf-
gabe, die in meinem Fall eben philosophisch zum Ausdruck kommt. Thr
Ausgangspunkt ist dasjenige, was verworfen, entwertet und als nutzlos bei
den Kulturen dieser Erde beurteilt wurde, einschlieSlich der kolonisierten
oder peripheren Philosophien. Dieses Projekt bezieht die Entwicklung des
Potenzials jener ignorierten Kulturen und Philosophie mit ein, und zwar
auf der Grundlage von deren eigenen Ressourcen, in konstruktivem Dialog
mit der europdischen und nordamerikanischen Moderne (Dussel 2010:

63f).

Sowohl der »universale Universalismus« (Wallerstein) als auch das
»Projekt der Transmoderne« (Dussel) kritisieren einen neutralen, als
gegeben gesetzten Universalismus und weisen darauf hin, dass es sich
auch bei universalen Ordnungsvorstellungen um fluide Gebilde han-
delt, die Ausdruck eines Prozesses sind, der Elemente der Einigung
wie Elemente der Divergenz umfasst. Wallerstein und Dussel verfol-
gen dabei insbesondere das Ziel der Beriicksichtigung der bislang
durch den Kolonialismus und die Globalisierung Marginalisierten.
Auch ohne ihren teilweise aufgeregten politischen Impetus iiberneh-
men zu miissen, ist leicht einsehbar, dass eine tendenziell universali-
sierbare Ordnungsvorstellung mit Exterioritit wird umgehen miis-
sen, ohne sie zu nivellieren. Trotzdem scheint ein gewisses Maf3 an
Geschlossenheit geboten, um {iiberhaupt von einem »Austausch«
(Wallerstein) oder sogar von einem »Dialog« (Dussel) sprechen zu
konnen.

Der konstruktive terminologische Vorschlag des vorliegenden
Beitrages besteht darin, den Begriff der Integritit zur Kennzeichnung
dieses Projekts in Anschlag zu bringen. Der Begriff der Integritit
klingt dabei wie ein alter Vertrauter, weist aber bei niherem Hin-
sehen eine strifliche Vernachlissigung innerhalb der Philosophie-
geschichte auf. Dies ist einer der Griinde, warum er mir geeignet
scheint, als (neues) normatives Paradigma zu fungieren — als eine

179

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783495821725-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stefan KnauB

Begrifflichkeit, die verhiltnismiBig wenig Ballast der Geschichte mit
sich herumtragt.

Der zweite Grund ist ein hochst aktueller: Vor allem innerhalb
des environmental law und der Debatten des Klimaschutzes lasst sich
eine Zunahme der Verwendungshiufigkeit von Integritit beobach-
ten. Integritdt — so meine These — wird offensichtlich als angemessene
Begrifflichkeit ins Auge gefasst, um dridngende Fragen der Gegenwart
konzeptionell zu erfassen. Ich mochte als planetarische Integritit
Vorstellungen der Ganzheit der Erde verstanden wissen, die es als
heuristische Konzepte deskriptiv allererst erméglichen, einen Zusam-
menhang zu denken und als normative Paradigmen — sei es implizit
oder explizit — eine Verpflichtung formulieren, die Erde als geteilten
Lebensraum zu erhalten.

Planetarische Integritidt zu Denken — und hier kommt die inter-
kulturelle Philosophie ins Spiel — ist auf vielfache Weise méoglich. Im
Zusammenhang unserer Argumentation sticht freilich die Vorstel-
lung von Pachamama, der Mutter-Erde, ins Auge, die iiber die Ver-
fassung Ecuadors prominent Eingang in Recht und Gesetz gefunden
hat. Der damit begriindete environmental constitutionalism ist mei-
nes Erachtens zu Recht als Revolution gefeiert worden. Das Angebot
lautet: Die Natur weltweit nicht mehr nur als Ressource zur Befrie-
digung menschlichen Interesses zu betrachten, sondern sie um ihrer
selbst willen als Trager von Rechten zu bezeichnen. Auf diese Weise
entsteht ein alternativer Denkraum fiir Recht und Moral, der uns das
Gefiige von Anspriichen und Verpflichtungen neu ordnen ldsst. Dies
stellt einerseits eine Art Rehabilitation der nicht-européischen Kul-
turen dar, die durch das Projekt der Moderne marginalisiert worden
sind, andererseits entsteht dadurch woméglich die normative Tiefen-
grammatik, um Probleme wie den menschengemachten Klimawandel
und die Herausforderung aufzubauender Postwachstumsgesellschaf-
ten unkonventionell adressieren zu konnen.

Der menschengemachte Klimawandel ist keineswegs das einzige
Problem, das die entstehende polyzentrische Weltgesellschaft heraus-
fordert, es ist aber geeignet, um die Konvergenz zwischen westlicher
Wissenschaft und nicht-westlicher Weltanschauung im Sinne der In-
tegritit zu belegen. Zur Jahrtausendwende haben Geowissenschaftler
um Paul Crutzen das Konzept des Anthropozdins® gepragt. Das Erd-
zeitalter, das den Namen des Menschen trigt, ist eine von weiten
Teilen der Weltbevilkerung akzeptierte Redeweise geworden. Das
Anthropozin liefert eine iibergeordnete Beschreibungsperspektive,

180

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783495821725-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Planetarische Integritit

innerhalb derer das oftmals als Gegensatz beschriebene Verhaltnis
von Mensch und Natur, man mdochte fast hegelianisch sagen, »auf-
gehoben« ist.

Das Paris Agreement wurde am 12. Dezember 2015 von 195
Mitgliedsstaaten der Vereinten Nationen unterzeichnet und sieht die
Begrenzung der menschengemachten globalen Erwarmung deutlich
unter 2 Grad Celsius vor. Abgesehen von der beanspruchten Sonder-
rolle der Vereinigten Staaten von Amerika, die Mitte 2017 ihren Aus-
stieg zum Jahre 2020 ankiindigten, stellt die Ubereinkunft von Paris
der Form nach eine freiwillige Selbstverpflichtung der Staaten dar.
Natiirlich wissen wir, dass Papier geduldig ist und dass sich wohl we-
der abschmelzende Gletscher noch Winde und ozeanische Strome an
menschliche Vereinbarungen halten werden. Was mir als Philosoph
zu untersuchen bleibt, ist die argumentative Struktur, auf die man
sich dabei geeinigt hat. Die folgende Uberlegung soll sowohl die darin
enthaltene Reminiszenz an die ecuadorianische Verfassung zeigen
und andererseits den Aufstieg der Integritit als Paradigma belegen:
»Noting the importance of ensuring the integrity of all ecosystems,
including oceans, and the protection of biodiversity, recognized by
some cultures as Mother Earth, and noting the importance for some
of the concept of >climate justicec, when taking action to address cli-
mate change« (Paris Agreement 2015, Praambel, Paragraph 13).

Die Priambel identifiziert eindrucksvoll die Integritit der Oko-
systeme als neues normatives Paradigma im Konsens der Staaten der
Erde und parallelisiert sie auf einen Vorschlag der lateinamerika-
nischen Staaten hin mit dem Gedanken der Mutter-Erde Pachama-
ma. Drei weitere Male taucht der Begriff environmental integrity im
Paris Agreement auf. Interessanterweise taucht human dignity kein
einziges Mal auf. Die Erklarung von Stockholm (1972) kennt den
Begriff Integritit (noch) nicht, ab der World Charter for Nature
(1982) mit drei Nennungen und der Rio Declaration (1992) mit ganz
und gar vier Nennungen scheint der Begriff Integritit salonfihig ge-
worden zu sein.

Noch wissen wir nicht, ob Integritit tatsichlich der Beschrei-
bungs- und letztlich auch Bewertungsmaf3stab fiir die in Zukunft re-
levanten Fragen der globalen Gerechtigkeit sein wird. Im giinstigsten
Fall konnen wir gewissermaflen »live« mitverfolgen, wie sich ein nor-
matives Paradigma herausbildet, das in einigen Jahrzehnten womég-
lich die Strahlkraft und Allgegenwart erlangt haben wird, die heute
z.B. dem Wiirdebegriff zukommt.

181

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783495821725-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stefan KnauB

Um eine Parallele zu ziehen: Wiirde ist bekanntlich seit Mitte
des zwanzigsten Jahrhunderts in der Allgemeinen Erklirung der
Menschenrechte (1948), dem Deutschen Grundgesetz (1949) und
der Genfer Konvention (1949) prominent, wurde aber erst mit einer
Latenz von rund 50 Jahren zum Gegenstand akademischer Forschun-
gen. Diese Karriere, die der Wiirdebegriff im ausgehenden 20. Jahr-
hundert als Kristallisationspunkt historischer Erfahrungen und nor-
mativer Uberzeugungen gehabt hat, regt uns an, Integritit erginzend
dazu zu iiberpriifen und die verheifSungsvollen Versprechen, man be-
kime damit etwa die globale Erwidrmung, die grofie Transformation
oder das Erdzeitalter des Anthropozins besser in den Griff, kritisch zu
hinterfragen.

4 Fazit

Mein konzeptionelles Angebot besteht darin, Pachamama und An-
tropozin als Spielarten planetarischer Integritit zu fassen, die inner-
halb verschiedener Kulturen in der Lage sind, die Schutzwiirdigkeit
des Planeten weltanschaulich zu rechtfertigen und in einigen Fillen
sogar juridische Rechte der Natur zu begriinden. Die Verfassung von
Ecuador (2008) kann als weltweites Griindungsdokument des en-
vironmental constitutionalism gelten. Das Paris Agreement fiihrt
die Integritdt der Okosysteme als parallele Formulierung der Mutter
Erde ein und der Umstand, dass man 2017 auch in Indien zwei Glet-
schern und in Neuseeland einem Fluss Rechte zugeschrieben hat,
zeigt vor allem eines: Dekoloniales Denken und interkulturelle Phi-
losophie konnen hier erste Teilerfolge feiern, da hier nicht mehr
Wissenschaft gegen Glaube, West gegen den Rest oder die Moderne
gegen die Anderen ausgespielt wird. Innerhalb der Begriindungen
dieser Rechte tauchen neben wissenschaftlichen Erklirungen und
Versatzstiicken des internationalen Umweltrechtes vor allem auch
indigene Vorstellungen der Maori in Neuseeland, der Hindu-Tradi-
tionen in Indien und der andinen Vélker Lateinamerikas auf (Knauf3
2018).

Planetarische Integritdit ist meiner Ansicht nach intrinsisch ver-
bunden mit dekolonialen Optionen und dem Projekt der Transmoder-
ne. Integritit als Ergebnis eines durch die Exterioritit geliuterten
Universalismus zu begreifen, manifestiert sich — so meine Haupt-
these — nicht nur darin, indigene Weltanschauungen gleichberechtigt

182

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783495821725-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Planetarische Integritit

neben modernen Theorien der Wissenschaft stehen zu lassen und sie
als begriindende Narrative innerhalb einer globalen Rechtskultur zu
akzeptieren, sondern auch darin, sowohl die Ausgeschlossenen als
auch die ausgeschlossene Natur in den Kreis der Rechtstriger zu er-
heben. Nicht nur mit den Verdammten dieser Erde® — um eine For-
mulierung von Frantz Fanon aufzugreifen — gelingt es, die »ver-
dammte Erde« normativ aufzuwerten. Die Rechte der Natur bilden
das juridische Gegenstiick zur planetarischen Integritit und weisen
die Erde im Interesse der Menschen, aber nicht ausschliefllich auf-
grund menschlicher Interessen als schiitzenwiirdig aus.

—Stefan Knaufs, Universitit Erfurt, Deutschland

Literatur

Bosselmann, Klaus, The Principle of Sustainability: Transforming Law and Go-
vernance, London etc., 2016.

Crutzen, Paul J., »Geology of Mankind«, Nature, Vol. 415 (6867), 2002, S. 23.

Crutzen, Paul J., and Stoermer, Eugene F, »The >Anthropocenec«, Global
Change Newsletter, Vol. 41, 2000, S. 17-18.

Davison, Isaac, "Whanganui River Given Legal Status of a Person under Unique
Treaty of Waitangi Settlement«, The New Zealand Herald, 15 March 2017.
http://www.nzher ald.co.nz/nz/news/article.cfm?c_id=1&objectid=11818858
[26. April 2017].

Dussel, Enrique, »Eine neue Epoche in der Geschichte der Philosophie: Der
Weltdialog zwischen philosophischen Traditionen«, Polylog, Zeitschrift fiir
interkulturelles Philosophieren, Vol. 24, Wien, 2010, S. 47-64.

Fanon, Frantz, Die Verdammten dieser Erde, Frankfurt, 1966.

Husserl, Edmund, Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrige. Husser-
liana I, 2. Auflage, Den Haag, 1963.

Knaufs, Stefan, » Conceptualizing Human Stewardship in the Anthropocene: The
Rights of Nature in Ecuador, New Zealand and India«, Journal of Agricultural
and Environmental Ethics Vol. 31 (6), 2018, S. 703-722.

Lévinas, Emmanuel, Totalitit und Unendlichkeit — Versuch iiber Exterioritiit,
Freiburg etc., 2002.

Martinez-Alier, Joan, »Environmentalism of the Poor«, in: Handbuch Umuwelt-
ethik, ed. Ott, Konrad, Dierks Jan, und Voget-Kleschin, Lieske, Stuttgart,
2016, S. 224-229.

Merleau-Ponty, Maurice, Phinomenologie der Wahrnehmung, Berlin, 1966.

Merleau-Ponty, Maurice, Das Sichtbare und das Unsichtbare, Miinchen, 2004.

Quijano, Anibal, >Coloniality of power and eurocentrism in Latin Americas, In-
ternational Sociology 15(2), 2000, S. 215-232.

183

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783495821725-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stefan KnauB

Weidtmann, Niels, Interkulturelle Philosophie: Aufgaben — Dimensionen — We-
ge, Tiibingen, 2006.

Waldenfels, Bernhard, Der Stachel des Fremden, Frankfurt am Main, 1990.

Waldenfels, Bernhard, Topographie des Fremden, Frankfurt am Main, 1997.

Waldenfels, Bernhard, Grundmotive der Phianomenologie des Fremden, Frank-
furt am Main, 2006.

Wallerstein, Immanuel, Die Barbarei der anderen. Europdischer Universalis-
mus, Berlin, 2010.

Anmerkungen

! Pachamama ist eine Gottheit, die von indigenen Vélkern in den Anden verehrt
wird. Der Begriff wird im Deutschen als »Natur« oder »Mutter Erde« iibersetzt.

2 Als »Kolonialitdt der Macht« bezeichnet der peruanische Soziologe Anibal Quijano
(2000) die Auspragung kolonialer Hierarchien auf der soziockonomischen, politi-
schen und epistemischen Ebene. Dekoloniales Denken beschreibt und kritisiert diese
Machtbeziehungen.

3 In Totalitdt und Unendlichkeit (2002) fithrt Lévinas aus: »Dieser Begriff [Totalitdt
SK] beherrscht die abendlidndische Philosophie. In der Totalitdt reduzieren sich die
Individuen darauf, Trdger von Kriften zu sein, die Individuen ohne ihr Wissen steu-
ern. Thren Sinn, der aufSerhalb dieser Totalitit unsichtbar ist, erhalten die Individuen
von dieser Totalitdt« (Lévinas 2002: 20).

¢ »Die Weise des Anderen, sich darzustellen, indem er die Idee des Anderen in mir
iiberschreitet, nennen wir nun Antlitz« (Lévinas 2002: 63).

5 Das Anthropozin ist eine neue geologische Epoche, innerhalb derer der Mensch als
wichtigster Faktor fiir Verinderungen der Erde betrachtet wird. Die Geologen Paul J.
Crutzen und Eugene E. Stoermer fiihrten den Begriff im Jahr 2000 ein. Er 18st das
Holozdn ab, eine post-glaziale geologische Epoche, die als Beschreibung fiir die ver-
gangenen zehn- bis zwolftausend Jahre angenommen wird. Crutzen und Stoermer
argumentieren, dass die »Aktivititen der Menschheit sich allmahlich zu einer bedeu-
tenden geologischen und morphologischen Kraft entwickelt haben« (Crutzen und
Stoermer 2000: 17). Die quantitative, wie qualitative Expansion der Menschheit in
Bezug auf den Anstieg des Konsums und des Bevilkerungswachstums hat das Erd-
system deutlich geprigt. Insbesondere die Kohlenstoffdioxidemission bzw. deren Ein-
fluss auf das Klima hat Crutzen zufolge das »Verhalten der Natur« verindert (Crutzen
2002: 23).

¢ Der in Martinique geborene Franzose Frantz Fanon war Philosoph und Psychiater.
In seinem Hauptwerk Die Verdammten der Erde (Fanon 1961) beschreibt er als poli-
tischer Aktivist unmittelbar vor seinem eigenen Tod die Dekolonialisierung Afrikas.
Fanon hat in Algerien die Bemiihungen der Lossagung von Frankreich begleitet und
interpretiert den Prozess der Befreiung der Afrikaner als Vorgang der Subjektwer-
dung. Er ruft dazu auf, mittels eines gewaltsamen Kampfes gegen die Kolonialherren
von »Dingen« zu Menschen zu werden. Fanons umstrittenes Werk teilt zudem den
Pessimismus der Dependenztheoretiker, wonach die Menschen in den Kolonien »ver-
dammt« bleiben, ein Leben in Abhéngigkeit von den Wohlstandszonen zu fiihren,
auch dann, wenn die unmittelbare koloniale Unterdriickung zu Ende sein sollte.

184

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783495821725-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1 Einleitung
	2 Zur interkulturellen Philosophie
	Culture matters! – Die Bedingung der Exteriorität
	Einigung ist möglich, die Bedingung der Universalität

	3 Planetarische Integrität
	4 Fazit
	Literatur

