
Planetarische Integrität –
Was Umweltethiker und interkulturell
interessierte Philosophen
voneinander lernen können

1 Einleitung

Als am 22. März 2017 das neuseeländische Parlament dem Whanga-
nui Fluss Rechte zusprach, war das eine kleine Sensation. Es war nicht
nur der erste Fluss auf der Erde, dem als juristische Person Rechte
zugesprochen wurden, sondern es war auch die Beilegung eines über
170 Jahre andauernden Rechtsstreites zwischen der neuseeländischen
Regierung und dem Maori Stamm. Die Maori hatten seit Mitte des
19. Jahrhunderts für die Beibehaltung bzw. Anerkennung ihrer Kul-
tur gestritten. Adrian Rurahwe, ein Vertreter der Maori, kommen-
tierte die Zuerkennung des Personenstatus für den Whanganui Fluss
mit den folgenden Worten: »It’s not that we’ve changed our world-
view, but people are catching up to seeing things the way that we see
them« (Davison 2017).

Was war geschehen, dass es im Jahre 2017 plötzlich möglich wurde,
das holistische Weltbild der Ur-Einwohner anzuerkennen? Seit 1831
die ersten Europäer in Neuseeland ankamen, hatte die koloniale Ma-
trix, die Flüsse als Sachen betrachtete, die Oberhand behalten. Erst in
den vergangenen Jahrzehnten, war es möglich geworden, dem Fluss
zunächst den Namen der Eingeborenen »Whanganui« zurückzuge-
ben und ihn innerhalb eines Nationalparks unter besonderen Schutz
zu stellen. Die rechtliche Anerkennung bzw. Nachbildung der Bedeu-
tung, die der Fluss innerhalb der eingeborenen Kultur hat, ist dann
im März 2017 vollzogen wurden und lehnt sich an das folgende
Sprichwort der Maori an: »1. Ko te Awa te mata puna o te ora – The
River is the source of spiritual and physical sustenance. 2. E rere kau
mai te Awa nui mai te Kahui Maunga ki Tangaroa – The great River
flows from the mountains to the sea. 3. Ko au te Awa ko te Awa ko au
– I am the River and the River is me. 4. Nga manga iti, nga manga nui
e honohono kau ana, ka tupu hei Awa Tupua – The small and the large

171

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


streams that flow into one another and form one River« (Bosselmann
2017: 165).

Die neuerliche Anerkennung des Whanganui Flusses als Träger
subjektiver Rechte ist Ausdruck der interkulturellen Situation, in der
wir leben. Der Umstand, dass der normative Status, der dem Fluss
innerhalb der Kultur der Maori zukommt, in geltendes Recht über-
setzt wird, zeigt an, dass seitens der Juristen keinerlei Notwendigkeit
besteht, die rechtsstaatliche »Rationalität« gegen das Weltbild der
neuseeländischen Ur-Einwohner auszuspielen. Demgegenüber ist es
eine geradezu als hoffnungsvoll zu bezeichnende Hinwendung zu den
prä-kolonialen Konzepten der Maori. Sie verfügten über alternative
Ontologien und differente Wert-Sprachen (languages of evaluation).
Oft werden dabei unabdingbare materielle und spirituelle Grund-
lagen des Lebens benannt, die sich innerhalb moderner Nationalstaa-
ten in ein Recht auf Leben und Gesundheit übersetzen lassen. Die
Landrechte indigener Völker auf angestammte Territorien werden
dabei oft auf die Bedeutung dieser Orte innerhalb spiritueller Prakti-
ken der Eingeborenen zurückgeführt. Auf diese Weise können sich
eigenständige Konzepte der Umweltgerechtigkeit ergeben, die zwi-
schen strategischen Zielen und Aspekten der Weltanschauung ver-
mitteln. »Die Verwendung verschiedener Wert-Sprachen stellt nicht
nur eine Strategie dar, um Entschädigung für externe Effekte zu er-
langen, sondern gründet in tief verwurzelten kulturellen Werten«
(Martinez-Alier 2016: 228). Die je konkrete Verteidigung von Wäl-
dern, Flüssen und bestimmten Landstrichen ist also untrennbar
verbunden mit der Verteidigung bestimmter Lebensformen, deren
Differenz zum europäisch-westlichen Denken – insbesondere der
Sprache der Ökonomie – im Schulterschluss von Indigenen und
Wachstumskritikern betont wird. Es wird daher auf die Schwierigkeit
hingewiesen, einen Kompromiss zwischen verschiedenen Ontologien
und damit verbunden normativen Urteilen zu finden: »Solche Wert-
sprachen lassen sich oft nicht ineinander übersetzen« (Martinez-
Alier 2016: 228).

Im Medium das Rechts ist es scheinbar doch möglich, differie-
rende Wertsprachen »aufzuheben« und als lokale ethische Recht-
fertigungen einer allgemeineren Terminologie der Jurisdiktion zu
betrachten. Damit ist implizit ein Anliegen der interkulturellen Phi-
losophie verbunden, nämlich die Anerkennung verschiedener Welt-
anschauungen als gleichberechtigte Sichtweisen auf die Welt. Gerade
dieses Merkmal erweist sich als Schlüssel zum Verständnis des ge-

172

Stefan Knauß

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genwärtigen Rights of Nature-Diskurses. Diese Anerkennung findet
vielleicht im Fall der Verfassung von Ecuador und den Rechten der
Natur, die sich unter anderem auf die Naturvorstellung Pachamama1

der Andenvölker beziehen, ihren prominentesten Ausdruck. Auch
für das Verständnis der neuerlichen Rechte des Whanganui Flusses
ist sie einschlägig. In einem weiteren Fall der Zuerkennung der Rech-
te für zwei Gletscher im Himalaya Gebirge in Indien spielt dieses
Motiv eine Rolle (vgl. Knauß 2018).

Ziel dieses Textes ist es, Gemeinsamkeiten in den Fällen der
Rechte der Natur seit 2008 in eine abstraktere philosophische Termi-
nologie zu übersetzen. Anhand der Debatte der Rechte der Natur lässt
sich ein synergetisches Zusammenspiel zwischen interkultureller
Philosophie und Umweltethik skizzieren. Der Zielpunkt meiner Ar-
gumentation wird das Konzept der planetarischen Integrität sein, ein
deskriptiv-normatives Gefüge, das einerseits dazu in der Lage ist, eine
polyzentrische Welt- und Wissensordnung abzubilden, andererseits
drängende Fragen der Gegenwart, wie die menschengemachte Erder-
wärmung zu thematisieren. Planetarische Integrität, so meine Auf-
fassung, kann einerseits eine synthetische Einheit abbilden, die sich
mit dem dekolonialen Denken2 oder der interkulturellen Philosophie
begründen lässt. Andererseits ermöglicht uns das Konzept, insbeson-
dere die Interaktion zwischen den Menschen und ihrer planetaren
Umwelt zu begreifen.

2 Zur interkulturellen Philosophie

Bei der Beschäftigung mit interkulturellen Fragestellungen in der
Philosophie sind zwei Aspekte von besonderer Bedeutung. Termino-
logisch lassen sich diese beiden Elemente als Exteriorität und Univer-
salität bezeichnen, eine mögliche Synthese der beiden als Integrität.

Culture matters! – Die Bedingung der Exteriorität

Um überhaupt sinnvoll von Interkulturalität sprechen zu können,
müssen wir eine inhaltliche Verschiedenheit der Kulturen annehmen,
die ich als Exteriorität bezeichne. Die Verschiedenheit der Kulturen
bedeutet keine selbstgenügsame Authentizität, da wir längst wissen,
dass Kulturen keine monolithischen Wesenheiten, sondern gemachte

173

Planetarische Integrität

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mischverhältnisse sind, die sich gegenseitig beeinflussen, ineinander
übergehen und sich manchmal bis zu Unkenntlichkeit überlappen.
Trotz des Hybriden, das mir nicht die Ausnahme, sondern die Regel
der Kulturen zu sein scheint, benötigen wir ein Zugeständnis, dass
sich Kultur A von Kultur B unterscheiden kann, damit die Konstruk-
tion der interkulturellen Philosophie Sinn macht. Es liegt daher nahe,
Kultur phänomenologisch mit einemMoment der Fremdheit zu iden-
tifizieren, das sich im Kontakt mit anderen zeigt. Es ist zwar nicht der
Fall, dass wir im interkulturellen Kontakt permanent die Erfahrung
der Fremdheit machen, auf Unverständnis oder sogar Ablehnung sto-
ßen, dennoch wäre es falsch, diese Erfahrung der Andersartigkeit von
Handlungs- und Sinnzusammenhängen zu leugnen.

Ein wichtiger Meilenstein bei der Beschreibung des Phänomens
des Fremden ist Edmund Husserl. Für Husserl bedeutet der Andere
den »original Unzugänglichen« (Husserl 1963: 144). Obwohl Husserl
von der originalen Unzugänglichkeit spricht, ist diese Verschieden-
heit nicht im Sinne einer absoluten metaphysischen Differenz bzw.
einer unüberbrückbaren wesensmäßigen Verschiedenheit zu verste-
hen, sondern zunächst empirisch als Erfahrung des Fremden zu be-
greifen. Dies wird deutlich, wenn man an Husserls Definition des
Subjekts als »Ichpol« denkt, eine im Grunde inhaltsleere, funktionale
Bestimmung des Ich als Knotenpunkt unserer Erfahrungen. Ohne die
Erfahrungen, die wir machen, sind wir gleichsam nichts. Subjekte
sind für Husserl also keine ursprünglichen Wesenheiten, sondern le-
diglich Konglomerate aus Erlebnissen, Eindrücken, Wünschen und
Hoffnungen. Was den anderen unterscheidet, ist folglich »bloß« seine
differente Lebenserfahrung, die ich selbst durchaus hätte genauso
machen können, die ich faktisch aber einfach anders erlebt habe. »Ich
kann die Erfahrung des Anderen also nachvollziehen, sie wird aber
nie deckungsgleich mit der Erfahrung des Anderen sein, weil der An-
dere, während ich seine eben gemachte Erfahrung nachvollziehe, sei-
nerseits bereits neue Erfahrungen macht. Als originale Erfahrung
bleibt die Erfahrung des Anderen unzugänglich« (Weidtmann 2016:
77).

Vor allem in der französischen Phänomenologie ist das Thema
der Exteriorität bearbeitet worden. Bei Maurice Merleau-Ponty er-
folgt der Zugang zum Phänomen des Anderen dabei über Intersub-
jektivität und Leiblichkeit. Zum einem geht er davon aus, dass Inter-
subjektivität der Subjektivität vorausgeht, zum anderen nimmt er an,
dass wir die Welt und den Anderen nur vermittels unseres Leibes

174

Stefan Knauß

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erfahren. Der eigene Leibe findet im fremden »so etwas wie eine
wunderbare Fortsetzung seiner eigenen Intentionen, eine vertraute
Weise des Umgangs mit der Welt«, so dass »der fremde Leib und der
meinige ein einziges Ganzes, zwei Seiten eines einzigen Phänomens«
bilden (Merleau-Ponty 1966: 405). Da Intersubjektivität bei Merleau-
Ponty in erster Linie körperlich konnotiert ist, wird die Begegnung
mit dem Anderen auch als »Zwischenleiblichkeit« bezeichnet (Mer-
leau-Ponty 2004: 185). Die Praxis der Begegnung ist ein »gemein-
sames Tun«, »deren Schöpfer keiner von uns beiden ist« (Merleau-
Ponty 1966: 406). Erst im Nachhinein wird die Erfahrung »zu einer
Episode meiner privaten Geschichte« (Merleau-Ponty 1966: 406). Als
Beispiel führt Merleau-Ponty das Gespräch an, das keineswegs ein
bloßes Austauschen von Argumenten darstelle, sondern von viel-
fältigen Momenten der Interaktion gekennzeichnet sei. So bestimme
der Gesprächsverlauf wesentlich die Gedanken und sprachlichen
Äußerungen der Teilnehmer.

Bei Emmanuel Lévinas erfolgt die Thematisierung des Anderen
weder als alter ego (Husserl) noch als Aspekt leiblich erfahrener In-
tersubjektivität (Merleau-Ponty). Lévinas rückt das Andere als Ande-
res in den Mittelpunkt seiner Überlegungen. Er schließt sich dabei
zunächst Heideggers Auffassung an, das menschliche Dasein sei we-
sentlich »In-der-Welt-sein«. »Welt« ist kein objektiver Gegenstand,
zu dem man sich verhalten könne, sondern vielmehr ein Lebens-
und Interpretationszusammenhang, auf den wir uns immer schon
eingelassen haben. Lévinas deutet diesen Zusammenhang daher als
»Totalität«3, um den umfassenden Charakter unserer ursprünglichen
Welterfahrung anzuzeigen. Das »Antlitz«4 des Anderen sei nun in
der Lage, diese Totalität aufzubrechen. Die Andersheit des Anderen
sei »jenseits des Seins« zu verorten und stelle daher die »Spur der
Unendlichkeit« dar (Lévinas 2002: 35:65). »Das Antlitz ist für Lévinas
also so etwas wie ein Fenster der Welt, durch das wir die jenseits der
Welt liegende Unendlichkeit erfahren können« (Weidtmann 2016:
92). Das Gewahrwerden des Fremdpsychischen deutet an, dass die
Welt, die wir selbst wahrnehmen, möglicherweise anders betrachtet
wird. Wie genau wissen wir nicht, deshalb hat der Blick des Anderen
stets etwas Rätselhaftes und Geheimnisvolles.

Der deutsche Phänomenologe Bernhard Waldenfels spricht
ebenfalls vom Fremden und bezeichnet es als »Stachel« im Fleische
des Eigenen (Waldenfels 1990: 93). Er schließt dabei an Husserl an:
Fremderfahrung ist für Waldenfels »eine Form der Erfahrung, nur

175

Planetarische Integrität

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eben in der paradoxen Form einer originären Unzugänglichkeit, einer
abwesenden Anwesenheit« (Waldenfels 1997: 30). Waldenfels weist
dabei eine doppelte Erfahrungsdimension der Fremdheit aus: »Neh-
men wir das Fremde dagegen als etwas, das nicht dingfest zu machen
ist, nehmen wir es als etwas, das uns heimsucht, indem es uns beun-
ruhigt, verlockt, erschreckt, indem es unsere Erwartungen übersteigt
und sich unserem Zugriff entzieht, so bedeutet dies, daß die Erfah-
rung des Fremden immer wieder auf unsere eigene Erfahrung zu-
rückschlägt und in ein Fremdwerden der Erfahrung übergeht« (Wal-
denfels 2006: 7 f.). Zum einen ist Fremdheit ein möglicher Aspekt
unserer Erfahrung, zum anderen ist das Fremde die Bedingung sine
qua non der Erfahrung selbst. Dies lässt sich leicht veranschaulichen:
Selbst beim wiederholten Erfahren an sich bekannter Gegenstände
können immer wieder neue Eigenschaften derselben entdeckt wer-
den. Das Fremde bildet somit Grund dafür, dass wir überhaupt Neues
begreifen können.

Waldenfels nimmt weiterhin Steigerungsgrade des Fremdseins
an (Waldenfels 1997: 35 ff.). Als »alltägliche Fremdheit« bezeichnet
er den Aspekt, dass wir beinahe täglich Menschen und Dingen begeg-
nen, die wir noch nie zuvor gesehen haben. Auch geht er von »struk-
tureller Fremdheit« aus, wie sie bei Fremdsprachen vorliegt: »Die
Fremdsprache gehört nicht in die eigene Lebensordnung, bleibt aber
doch grundsätzlich in sie übersetzbar, d.h. sie gehört einer anderen
Ordnung an, die zwar anderen Ordnungsmustern folgt, darin dass sie
ordnet aber vertraut bleibt« (Weidtmann 2013: 95). Als »radikale
Fremdheit« bezeichnet Waldenfels schließlich das »Außerordentli-
che«, also Erlebnisse, die uns nicht strukturell begegnen und neben
der Ordnung stehen und uns zur Modifikation der Ordnung selbst
anregen. »Fremdheit in ihrer radikalen Form besagt, daß das Selbst
auf gewisse Weise außer sich selbst ist und daß jede Ordnung von
Schatten des Außer-ordentlichen umgeben ist. Solange man sich
dieser Einsicht verschließt, bleibt man einer relativen Fremdheit ver-
haftet, einer bloßen Fremdheit für uns, die einem vorläufigen Stand
der Aneignung entspricht« (Waldenfels 2006: 116).

Es hat sich gezeigt, dass Exteriorität ein zentrales Thema der
Phänomenologie im Laufe des 20. Jahrhunderts gewesen ist. Mer-
leau-Ponty expliziert Andersheit zunächst auf der Ebene des Leibes.
Lévinas behält diese leibliche Konnotation bei, betont ausgehend vom
Antlitz des Anderen aber die ethisch-ontologische Fundamentaldi-
mension von Andersheit. Das Andere ist hiernach Bedingung sine

176

Stefan Knauß

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


qua non von Erfahrung und die ursprüngliche Quelle der Verantwor-
tung. Über Waldenfels’ Einführung der Alterität als Fremdheit in die
deutsche akademische Diskussion ergibt sich auch ein Anknüpfungs-
punkt für die interkulturelle Philosophie. Gerade weil Fremdheit in
den verschiedenen Graduierungen von alltäglicher Fremdheit, struk-
tureller Fremdheit und bisweilen auch radikaler Fremdheit ein kon-
stitutiver Bestandteil menschlichen Lebens ist, liegt es nahe, Exterio-
rität als Merkmal von Kulturen ernst zu nehmen. Kulturen stellen
dabei kollektive Sinn- und Handlungszusammenhänge für Individu-
en dar. Sie werden aber auch als Grund der Fremdheit von Interpre-
tationen und Praktiken betrachtet. Dabei darf das Diktum culture
matters aber nicht dauerhaft in zwei Extreme verfallen: Inkommen-
surabiltität und identitätsleere Einheitskultur. Kulturen existieren im
Plural, die Vernunftkultur oder die identitätsneutrale liberale Ein-
heitskultur kann und darf es m.E. nicht geben. Kulturen sind stets
konkret, raumzeitlich situiert und mit besonderen Erfahrungen ver-
bunden, die in spezifischen Sichtweisen und Präferenzen münden.
Trotz dieser Verschiedenheit der Kulturen kann es durchaus Gemein-
sames geben. Menschen verschiedener Kulturen haben bei genaue-
rem Hinsehen sogar sehr viele Gemeinsamkeiten, die zunächst aus
ihrer faktischen Begegnung herrühren und die im Weiteren auch
Hoffnung auf eine Einigung in wesentlichen normativen Grundüber-
zeugen machen. Hiermit ist bereits das zweite Element angesprochen,
das ich für unabdingbar halte.

Einigung ist möglich, die Bedingung der Universalität

Warum soll es denn notwendig sein, neben der Verschiedenheit der
Kulturen überhaupt an einer gemeinsamen Dimension festzuhalten?
Die Berufung auf Universalität scheint mir notwendig, um ein Miss-
verständnis zu vermeiden, das ich als Authentizitätsfalle bezeichne.
Die suggestive Behauptung, etwa der lateinamerikanischen Denker
der Dekolonialität Enrique Dussel, Anibal Quijano und Walter Mi-
gnolo als Sprachrohr der Opfer aufzutreten, kokettiert mit dem An-
schein von wahrhaftiger Repräsentation. Die Berufung auf Exterio-
rität tappt in die Authentizitätsfalle, wenn sie Kulturen aufgrund
ihrer zugestandenen inhaltlichen Verschiedenheit als inkommensu-
rabel darstellt. Hier wird man immer die Frage stellen können und

177

Planetarische Integrität

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


müssen, ob ein Sprecher tatsächlich im Sinne der Anderen spricht
oder nicht.

Ein Vorteil der Redeweise des Sprechens für Andere, bei aller
Unmöglichkeit, authentisch zu sprechen, ist es, wenigstens mit offe-
nen Karten zu spielen. Wenn Kant mit der Stimme der reinen Ver-
nunft, Rawls mit der Stimme des Overlapping Consensus oder Ha-
bermas für den herrschaftsfreien Diskurs spricht, dann wird die
Repräsentation einfach unsichtbar gemacht. Methodisch wird das
dann als »view from nowhere«, »the God’s eye view« oder »objektive
Perspektive« der Wissenschaft bezeichnet. Dies ist meines Erachtens
zu Recht als Hybris der Moderne bezeichnet worden.

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass die Verschiedenheit
menschlicher Kulturen unweigerlich eine inhaltliche Dimension be-
deutet, die ich mit dem Terminus Exteriorität gekennzeichnet habe.
In einem gewissen produktiven Spannungsverhältnis zu dieser An-
dersartigkeit steht die Gemeinsamkeit der Kulturen, die als Univer-
salität zu bezeichnen ist. Meinem Verständnis nach lassen sich Uni-
versalität und Exteriorität nicht aufeinander reduzieren. Die
Hoffnung des Schleiers des Nichtwissens ist die Gleichheit, seine Ge-
fahr ist die Verdeckung der je konkreten Identitäten, die menschliche
Subjektivität unweigerlich bedeutet. Die Hoffnung der Exteriorität
ist, diesen Schleier zu lüften, ihre Gefahr ist die Konzeption eines
Außen, zu dem es kein Innen (mehr) gibt. Um dem produktiven
Spannungsverhältnis von Exteriorität und Universalität und der Ma-
nifestation von Zwischenergebnissen, die dieses Zusammenspiel zei-
tigt, einen Namen zu geben, führe ich den Begriff der Integrität ein.

3 Planetarische Integrität

Um das produktive Spannungsverhältnis von Universalität und Exte-
riorität zu denken, hat Immanuel Wallerstein von einem »univer-
salen Universalismus« gesprochen, der für ihn bedeutet:

eine ständige Spannung zu akzeptieren, nämlich zwischen dem Bedürfnis,
unsere Wahrnehmungen, Analysen und Wertsetzungen zu verallgemei-
nern, und dem Bedürfnis, deren partikularistische Wurzeln gegen das Ein-
dringen partikularistischer Wahrnehmungen, Analysen und Wertsetzun-
gen anderer zu verteidigen, welche ihrerseits behaupten, Universalien
vorzuschlagen. Wir müssen unsere Partikularismen verallgemeinern und
gleichzeitig unsere Universalien partikularisieren, in einem ständigen, dia-

178

Stefan Knauß

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lektischen Austausch, der es uns erlaubt, neue Synthesen zu finden, die
dann natürlich unmittelbar in Frage gestellt werden. Das ist keine einfache
Angelegenheit (Wallerstein 2010: 60).

Enrique Dussel spricht auf ähnliche Weise vom Projekt der Trans-
moderne:

Wenn ich von Trans-Moderne spreche, beziehe ich mich auf ein globales
Projekt, das die europäische oder nordamerikanische Moderne zu überstei-
gen sucht. Dies ist ein Projekt, das nicht post-modern ist, denn die Post-
Moderne ist immer noch eine unvollständige Kritik der Moderne durch
Europäer und Nordamerikaner. Hingegen ist Trans-Modernität eine Auf-
gabe, die in meinem Fall eben philosophisch zum Ausdruck kommt. Ihr
Ausgangspunkt ist dasjenige, was verworfen, entwertet und als nutzlos bei
den Kulturen dieser Erde beurteilt wurde, einschließlich der kolonisierten
oder peripheren Philosophien. Dieses Projekt bezieht die Entwicklung des
Potenzials jener ignorierten Kulturen und Philosophie mit ein, und zwar
auf der Grundlage von deren eigenen Ressourcen, in konstruktivem Dialog
mit der europäischen und nordamerikanischen Moderne (Dussel 2010:
63 f.).

Sowohl der »universale Universalismus« (Wallerstein) als auch das
»Projekt der Transmoderne« (Dussel) kritisieren einen neutralen, als
gegeben gesetzten Universalismus und weisen darauf hin, dass es sich
auch bei universalen Ordnungsvorstellungen um fluide Gebilde han-
delt, die Ausdruck eines Prozesses sind, der Elemente der Einigung
wie Elemente der Divergenz umfasst. Wallerstein und Dussel verfol-
gen dabei insbesondere das Ziel der Berücksichtigung der bislang
durch den Kolonialismus und die Globalisierung Marginalisierten.
Auch ohne ihren teilweise aufgeregten politischen Impetus überneh-
men zu müssen, ist leicht einsehbar, dass eine tendenziell universali-
sierbare Ordnungsvorstellung mit Exteriorität wird umgehen müs-
sen, ohne sie zu nivellieren. Trotzdem scheint ein gewisses Maß an
Geschlossenheit geboten, um überhaupt von einem »Austausch«
(Wallerstein) oder sogar von einem »Dialog« (Dussel) sprechen zu
können.

Der konstruktive terminologische Vorschlag des vorliegenden
Beitrages besteht darin, den Begriff der Integrität zur Kennzeichnung
dieses Projekts in Anschlag zu bringen. Der Begriff der Integrität
klingt dabei wie ein alter Vertrauter, weist aber bei näherem Hin-
sehen eine sträfliche Vernachlässigung innerhalb der Philosophie-
geschichte auf. Dies ist einer der Gründe, warum er mir geeignet
scheint, als (neues) normatives Paradigma zu fungieren – als eine

179

Planetarische Integrität

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Begrifflichkeit, die verhältnismäßig wenig Ballast der Geschichte mit
sich herumträgt.

Der zweite Grund ist ein höchst aktueller: Vor allem innerhalb
des environmental law und der Debatten des Klimaschutzes lässt sich
eine Zunahme der Verwendungshäufigkeit von Integrität beobach-
ten. Integrität – so meine These – wird offensichtlich als angemessene
Begrifflichkeit ins Auge gefasst, um drängende Fragen der Gegenwart
konzeptionell zu erfassen. Ich möchte als planetarische Integrität
Vorstellungen der Ganzheit der Erde verstanden wissen, die es als
heuristische Konzepte deskriptiv allererst ermöglichen, einen Zusam-
menhang zu denken und als normative Paradigmen – sei es implizit
oder explizit – eine Verpflichtung formulieren, die Erde als geteilten
Lebensraum zu erhalten.

Planetarische Integrität zu Denken – und hier kommt die inter-
kulturelle Philosophie ins Spiel – ist auf vielfache Weise möglich. Im
Zusammenhang unserer Argumentation sticht freilich die Vorstel-
lung von Pachamama, der Mutter-Erde, ins Auge, die über die Ver-
fassung Ecuadors prominent Eingang in Recht und Gesetz gefunden
hat. Der damit begründete environmental constitutionalism ist mei-
nes Erachtens zu Recht als Revolution gefeiert worden. Das Angebot
lautet: Die Natur weltweit nicht mehr nur als Ressource zur Befrie-
digung menschlichen Interesses zu betrachten, sondern sie um ihrer
selbst willen als Träger von Rechten zu bezeichnen. Auf diese Weise
entsteht ein alternativer Denkraum für Recht und Moral, der uns das
Gefüge von Ansprüchen und Verpflichtungen neu ordnen lässt. Dies
stellt einerseits eine Art Rehabilitation der nicht-europäischen Kul-
turen dar, die durch das Projekt der Moderne marginalisiert worden
sind, andererseits entsteht dadurch womöglich die normative Tiefen-
grammatik, um Probleme wie den menschengemachten Klimawandel
und die Herausforderung aufzubauender Postwachstumsgesellschaf-
ten unkonventionell adressieren zu können.

Der menschengemachte Klimawandel ist keineswegs das einzige
Problem, das die entstehende polyzentrischeWeltgesellschaft heraus-
fordert, es ist aber geeignet, um die Konvergenz zwischen westlicher
Wissenschaft und nicht-westlicher Weltanschauung im Sinne der In-
tegrität zu belegen. Zur Jahrtausendwende haben Geowissenschaftler
um Paul Crutzen das Konzept des Anthropozäns5 geprägt. Das Erd-
zeitalter, das den Namen des Menschen trägt, ist eine von weiten
Teilen der Weltbevölkerung akzeptierte Redeweise geworden. Das
Anthropozän liefert eine übergeordnete Beschreibungsperspektive,

180

Stefan Knauß

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


innerhalb derer das oftmals als Gegensatz beschriebene Verhältnis
von Mensch und Natur, man möchte fast hegelianisch sagen, »auf-
gehoben« ist.

Das Paris Agreement wurde am 12. Dezember 2015 von 195
Mitgliedsstaaten der Vereinten Nationen unterzeichnet und sieht die
Begrenzung der menschengemachten globalen Erwärmung deutlich
unter 2 Grad Celsius vor. Abgesehen von der beanspruchten Sonder-
rolle der Vereinigten Staaten von Amerika, die Mitte 2017 ihren Aus-
stieg zum Jahre 2020 ankündigten, stellt die Übereinkunft von Paris
der Form nach eine freiwillige Selbstverpflichtung der Staaten dar.
Natürlich wissen wir, dass Papier geduldig ist und dass sich wohl we-
der abschmelzende Gletscher noch Winde und ozeanische Ströme an
menschliche Vereinbarungen halten werden. Was mir als Philosoph
zu untersuchen bleibt, ist die argumentative Struktur, auf die man
sich dabei geeinigt hat. Die folgende Überlegung soll sowohl die darin
enthaltene Reminiszenz an die ecuadorianische Verfassung zeigen
und andererseits den Aufstieg der Integrität als Paradigma belegen:
»Noting the importance of ensuring the integrity of all ecosystems,
including oceans, and the protection of biodiversity, recognized by
some cultures as Mother Earth, and noting the importance for some
of the concept of ›climate justice‹, when taking action to address cli-
mate change« (Paris Agreement 2015, Präambel, Paragraph 13).

Die Präambel identifiziert eindrucksvoll die Integrität der Öko-
systeme als neues normatives Paradigma im Konsens der Staaten der
Erde und parallelisiert sie auf einen Vorschlag der lateinamerika-
nischen Staaten hin mit dem Gedanken der Mutter-Erde Pachama-
ma. Drei weitere Male taucht der Begriff environmental integrity im
Paris Agreement auf. Interessanterweise taucht human dignity kein
einziges Mal auf. Die Erklärung von Stockholm (1972) kennt den
Begriff Integrität (noch) nicht, ab der World Charter for Nature
(1982) mit drei Nennungen und der Rio Declaration (1992) mit ganz
und gar vier Nennungen scheint der Begriff Integrität salonfähig ge-
worden zu sein.

Noch wissen wir nicht, ob Integrität tatsächlich der Beschrei-
bungs- und letztlich auch Bewertungsmaßstab für die in Zukunft re-
levanten Fragen der globalen Gerechtigkeit sein wird. Im günstigsten
Fall können wir gewissermaßen »live« mitverfolgen, wie sich ein nor-
matives Paradigma herausbildet, das in einigen Jahrzehnten womög-
lich die Strahlkraft und Allgegenwart erlangt haben wird, die heute
z.B. dem Würdebegriff zukommt.

181

Planetarische Integrität

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Um eine Parallele zu ziehen: Würde ist bekanntlich seit Mitte
des zwanzigsten Jahrhunderts in der Allgemeinen Erklärung der
Menschenrechte (1948), dem Deutschen Grundgesetz (1949) und
der Genfer Konvention (1949) prominent, wurde aber erst mit einer
Latenz von rund 50 Jahren zum Gegenstand akademischer Forschun-
gen. Diese Karriere, die der Würdebegriff im ausgehenden 20. Jahr-
hundert als Kristallisationspunkt historischer Erfahrungen und nor-
mativer Überzeugungen gehabt hat, regt uns an, Integrität ergänzend
dazu zu überprüfen und die verheißungsvollen Versprechen, man be-
käme damit etwa die globale Erwärmung, die große Transformation
oder das Erdzeitalter des Anthropozäns besser in den Griff, kritisch zu
hinterfragen.

4 Fazit

Mein konzeptionelles Angebot besteht darin, Pachamama und An-
tropozän als Spielarten planetarischer Integrität zu fassen, die inner-
halb verschiedener Kulturen in der Lage sind, die Schutzwürdigkeit
des Planeten weltanschaulich zu rechtfertigen und in einigen Fällen
sogar juridische Rechte der Natur zu begründen. Die Verfassung von
Ecuador (2008) kann als weltweites Gründungsdokument des en-
vironmental constitutionalism gelten. Das Paris Agreement führt
die Integrität der Ökosysteme als parallele Formulierung der Mutter
Erde ein und der Umstand, dass man 2017 auch in Indien zwei Glet-
schern und in Neuseeland einem Fluss Rechte zugeschrieben hat,
zeigt vor allem eines: Dekoloniales Denken und interkulturelle Phi-
losophie können hier erste Teilerfolge feiern, da hier nicht mehr
Wissenschaft gegen Glaube, West gegen den Rest oder die Moderne
gegen die Anderen ausgespielt wird. Innerhalb der Begründungen
dieser Rechte tauchen neben wissenschaftlichen Erklärungen und
Versatzstücken des internationalen Umweltrechtes vor allem auch
indigene Vorstellungen der Maori in Neuseeland, der Hindu-Tradi-
tionen in Indien und der andinen Völker Lateinamerikas auf (Knauß
2018).

Planetarische Integrität ist meiner Ansicht nach intrinsisch ver-
bunden mit dekolonialen Optionen und dem Projekt der Transmoder-
ne. Integrität als Ergebnis eines durch die Exteriorität geläuterten
Universalismus zu begreifen, manifestiert sich – so meine Haupt-
these – nicht nur darin, indigene Weltanschauungen gleichberechtigt

182

Stefan Knauß

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


neben modernen Theorien der Wissenschaft stehen zu lassen und sie
als begründende Narrative innerhalb einer globalen Rechtskultur zu
akzeptieren, sondern auch darin, sowohl die Ausgeschlossenen als
auch die ausgeschlossene Natur in den Kreis der Rechtsträger zu er-
heben. Nicht nur mit den Verdammten dieser Erde6 – um eine For-
mulierung von Frantz Fanon aufzugreifen – gelingt es, die »ver-
dammte Erde« normativ aufzuwerten. Die Rechte der Natur bilden
das juridische Gegenstück zur planetarischen Integrität und weisen
die Erde im Interesse der Menschen, aber nicht ausschließlich auf-
grund menschlicher Interessen als schützenwürdig aus.

—Stefan Knauß, Universität Erfurt, Deutschland

Literatur

Bosselmann, Klaus, The Principle of Sustainability: Transforming Law and Go-
vernance, London etc., 2016.

Crutzen, Paul J., »Geology of Mankind«, Nature, Vol. 415 (6867), 2002, S. 23.
Crutzen, Paul J., and Stoermer, Eugene F., »The ›Anthropocene‹«, Global

Change Newsletter, Vol. 41, 2000, S. 17–18.
Davison, Isaac, »Whanganui River Given Legal Status of a Person under Unique

Treaty of Waitangi Settlement«, The New Zealand Herald, 15 March 2017.
http://www.nzher ald.co.nz/nz/news/article.cfm?c_id=1&objectid=11818858
[26. April 2017].

Dussel, Enrique, »Eine neue Epoche in der Geschichte der Philosophie: Der
Weltdialog zwischen philosophischen Traditionen«, Polylog, Zeitschrift für
interkulturelles Philosophieren, Vol. 24, Wien, 2010, S. 47–64.

Fanon, Frantz, Die Verdammten dieser Erde, Frankfurt, 1966.
Husserl, Edmund, Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge. Husser-

liana I, 2. Auflage, Den Haag, 1963.
Knauß, Stefan, »Conceptualizing Human Stewardship in the Anthropocene: The

Rights of Nature in Ecuador, New Zealand and India«, Journal of Agricultural
and Environmental Ethics Vol. 31 (6), 2018, S. 703–722.

Lévinas, Emmanuel, Totalität und Unendlichkeit – Versuch über Exteriorität,
Freiburg etc., 2002.

Martinez-Alier, Joan, »Environmentalism of the Poor«, in: Handbuch Umwelt-
ethik, ed. Ott, Konrad, Dierks Jan, und Voget-Kleschin, Lieske, Stuttgart,
2016, S. 224–229.

Merleau-Ponty, Maurice, Phänomenologie der Wahrnehmung, Berlin, 1966.
Merleau-Ponty, Maurice, Das Sichtbare und das Unsichtbare, München, 2004.
Quijano, Anibal, ›Coloniality of power and eurocentrism in Latin America‹, In-

ternational Sociology 15(2), 2000, S. 215–232.

183

Planetarische Integrität

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weidtmann, Niels, Interkulturelle Philosophie: Aufgaben – Dimensionen – We-
ge, Tübingen, 2006.

Waldenfels, Bernhard, Der Stachel des Fremden, Frankfurt am Main, 1990.
Waldenfels, Bernhard, Topographie des Fremden, Frankfurt am Main, 1997.
Waldenfels, Bernhard, Grundmotive der Phänomenologie des Fremden, Frank-

furt am Main, 2006.
Wallerstein, Immanuel, Die Barbarei der anderen. Europäischer Universalis-

mus, Berlin, 2010.

Anmerkungen

1 Pachamama ist eine Gottheit, die von indigenen Völkern in den Anden verehrt
wird. Der Begriff wird im Deutschen als »Natur« oder »Mutter Erde« übersetzt.
2 Als »Kolonialität der Macht« bezeichnet der peruanische Soziologe Aníbal Quijano
(2000) die Ausprägung kolonialer Hierarchien auf der sozioökonomischen, politi-
schen und epistemischen Ebene. Dekoloniales Denken beschreibt und kritisiert diese
Machtbeziehungen.
3 In Totalität und Unendlichkeit (2002) führt Lévinas aus: »Dieser Begriff [Totalität
SK] beherrscht die abendländische Philosophie. In der Totalität reduzieren sich die
Individuen darauf, Träger von Kräften zu sein, die Individuen ohne ihr Wissen steu-
ern. Ihren Sinn, der außerhalb dieser Totalität unsichtbar ist, erhalten die Individuen
von dieser Totalität« (Lévinas 2002: 20).
4 »Die Weise des Anderen, sich darzustellen, indem er die Idee des Anderen in mir
überschreitet, nennen wir nun Antlitz« (Lévinas 2002: 63).
5 Das Anthropozän ist eine neue geologische Epoche, innerhalb derer der Mensch als
wichtigster Faktor für Veränderungen der Erde betrachtet wird. Die Geologen Paul J.
Crutzen und Eugene F. Stoermer führten den Begriff im Jahr 2000 ein. Er löst das
Holozän ab, eine post-glaziale geologische Epoche, die als Beschreibung für die ver-
gangenen zehn- bis zwölftausend Jahre angenommen wird. Crutzen und Stoermer
argumentieren, dass die »Aktivitäten der Menschheit sich allmählich zu einer bedeu-
tenden geologischen und morphologischen Kraft entwickelt haben« (Crutzen und
Stoermer 2000: 17). Die quantitative, wie qualitative Expansion der Menschheit in
Bezug auf den Anstieg des Konsums und des Bevölkerungswachstums hat das Erd-
system deutlich geprägt. Insbesondere die Kohlenstoffdioxidemission bzw. deren Ein-
fluss auf das Klima hat Crutzen zufolge das »Verhalten der Natur« verändert (Crutzen
2002: 23).
6 Der in Martinique geborene Franzose Frantz Fanon war Philosoph und Psychiater.
In seinem Hauptwerk Die Verdammten der Erde (Fanon 1961) beschreibt er als poli-
tischer Aktivist unmittelbar vor seinem eigenen Tod die Dekolonialisierung Afrikas.
Fanon hat in Algerien die Bemühungen der Lossagung von Frankreich begleitet und
interpretiert den Prozess der Befreiung der Afrikaner als Vorgang der Subjektwer-
dung. Er ruft dazu auf, mittels eines gewaltsamen Kampfes gegen die Kolonialherren
von »Dingen« zu Menschen zu werden. Fanons umstrittenes Werk teilt zudem den
Pessimismus der Dependenztheoretiker, wonach die Menschen in den Kolonien »ver-
dammt« bleiben, ein Leben in Abhängigkeit von den Wohlstandszonen zu führen,
auch dann, wenn die unmittelbare koloniale Unterdrückung zu Ende sein sollte.

184

Stefan Knauß

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1 Einleitung
	2 Zur interkulturellen Philosophie
	Culture matters! – Die Bedingung der Exteriorität
	Einigung ist möglich, die Bedingung der Universalität

	3 Planetarische Integrität
	4 Fazit
	Literatur

