10 Katrin Rossmann: Menschenrechtsbildung in der Sozialen Arbeit

Demnach erfilllen die gekennzeichneten Merkmale dieser Definition von Men-
schenwiirde

»dasjenige der Universalitit sowie der Bedingungslosigkeit. Dasjenige der Selbst-
verstindigung und Selbstbestimmung in sozialen Austauschprozessen kann als
»gegenseitige Achtung«interpretiert werden; [...] Neu ist die Betonung der empi-
rischen Erfahrbarkeit von Wirde sowie das Vorfinden [..] von gesellschaftlichen
Lebensbedingungen, die ihre Um- und Durchsetzung erméglichen oder verun-
moglichen.« (Staub-Bernasconi 2019: 164)

Der Diskurs zur Menschenwiirde ist innerhalb der Philosophie, Religion und Ethik
auf unterschiedlichen Ebenen - der individuellen, gesellschaftlichen sowie po-
litisch-rechtlichen - ein nicht abgeschlossener und steht in der Sozialen Arbeit,
Staub-Bernasconi folgend, erst am Beginn (vgl. ebd. 2019:164).

Mit folgender Schlussfolgerung von Menke und Pollmann kann die hohe Bedeutung
des Begreifbarmachens von Menschenwiirde im Kontext von Sozialer Arbeit einmal
mehr unterstrichen werden:

»Es gilt durchaus, dass ein Mensch Wiirde dann — und nur dann — besitzen kann,
wenn er von nichts und niemanden in seinen Lebensvollziigen derart beeintrach-
tigt wird, dass er seine Selbstachtung einbiiffen muss. Akte der Demiitigung
oder Entwiirdigung sind und bleiben eine Gefahr fiir die Menschenwiirde, eben
weil sie den Betroffenen jene sozialen Freiriume streitig machen, innerhalb
derer sie ihre Selbstachtung aufrechterhalten und verkérpern wollen. [..] Die
Frage, ob ein Mensch Wirde besitzt und, wenn ja, in welchem Ausmaf, muss
sorgfiltig von dem nicht weniger elementaren, aber dennoch abweichenden
Problem unterschieden werden, ob ihm ein gleiches Recht auf Schutz der Wiirde
zusteht. [..] Der uneingeschrankte Wiirdebesitz ist nicht etwa die Voraussetzung,
sondern das Worumwillen eines ebenso uneingeschrinkten Wiirdeschutzes. Die
Menschenwiirde ist ein zerbrechliches Gut — eben darum ist sie auf rechtliche
Sicherung und soziale Schonung angewiesen.« (Menke/Pollmann 2007:143f., 147)

5.2 Menschenrechte

Nach Auseinandersetzung mit der Wiirde von Menschen werden in den nichsten
beiden Abschnitten die Menschenrechte in Hinblick auf ihre Merkmale und ihre
Entwicklung niher beleuchtet. Insbesondere ihre Bedeutung fiir die Profession der
Sozialen Arbeit wird dabei herausgestellt.

- am 14.02.2026, 16:55:57.



https://doi.org/10.14361/9783839470206-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Menschenwirde, Menschenrechte und Menschenrechtshildung

5.2.1 Begriffsklarung, Merkmale, Begriindungen und Arten

Im vorangegangenen Abschnitt wurde die Menschenwiirde als Begriff und Konzept
facettenreich beleuchtet. Das neue bzw. moderne Verstindnis der Menschenwiirde
basierend auf der Anerkennung der Freiheit des Subjekts zur eigenen Lebensfiih-
rung ist die Voraussetzung und das Fundament, das den Menschenrechten zugrun-
de liegt, was bedeutet, dass die Menschenwiirde per se noch kein Recht ist, »son-
dern eine tibergeordnete Wertvorstellung als Grundlage fiir die Konkretisierung von
Menschenrechten« (Staub-Bernasconi 2019:130; vgl. Menke/Pollmann 2007: 151, 162;
vgl. Fritzsche 2009: 16).

Um die Menschenrechte begrifflich bestimmen zu konnen bedarf es zunichst
einer knappen Erliduterung des Terminus Recht und anschliefend einer Differen-
zierung der Termini Menschenrechte, Grundrechte und Biirgerrechte. Im Allgemeinen
versteht man unter dem Recht einen »Regelungsmechanismus von sozialen,
wirtschaftlichen und politischen Verhiltnissen, [..] der sich beispielsweise von
moralischen Normen durch seine Sanktionsmachtigkeit und institutionalisierte
Einklagbarkeit von Rechtsanspriichen unterscheidet« (Fritzsche 2009: 14), mit
dem Ziel ein friedliches Miteinander in der Gesellschaft zu sichern und zu schiit-
zen. Das Recht besteht aus einem Rechtsobjekt (Gesamtheit der Rechtsnormen
einer Gesellschaft, auf Inhalte bezogen), einem Rechtssubjekt (Rechtstriger*in
mit individuellem Rechtsanspruch) und den Adressat*innen (6ffentliche Ordnung;
politische und staatliche Funktionstriger*innen). Die formale Grundstruktur des
Rechts lautet somit: »A hat gegeniiber B einen gerechtfertigten Anspruch auf X.
Und [...]: B hat gegeniiber A die begriindete Pflicht zu X.« (Pollmann 2012: 129)

Folglich sind Menschenrechte, wie auch Grund- und Biirger*innenrechte Rech-
te, die inhaltlich die Verhiltnisse zwischen Rechtssubjekten (allen Menschen) und
Adressat*innen (6ffentliche, politische Ordnung) regeln (vgl. Fritzsche 2009: 14f.,
vgl. Pollmann 2012: 129; vgl. Menke/Pollmann 2007: 42). Dabei ist zunichst noch
nichts dariiber gesagt, ob es sich bei den Menschenrechten um einklagbare Rechte
handelt und im Falle ihrer Verletzung Sanktionen zu erwarten sind oder ob sie mo-
ralische Absichtserklirungen und/oder Verpflichtungen darstellen. Wihrend einige
Menschenrechte bereits zu »starken juridischen Rechten entwickelt worden sind,
bleiben andere noch im »Status schwacher, nur moralischer Rechte [...]« (Fritzsche
2009:18) Ebenso erhilt man hier noch keine Kenntnis dariiber, um welche Ansprii-
che es sich konkret handelt und wie die 6ffentliche Ordnung ihnen nachkommt (vgl.
Menke/Pollmann 2007: 42).

Gerade hier — namlich in der Absteckung des Geltungsbereiches - liegt die ter-
minologische Differenzierung zwischen Menschen-, Grund- und Biirger*innenrechten.
Menschenrechte gelten fiir alle Menschen iiberall auf der Welt, die Grundrechte
gelten fur alle Menschen innerhalb eines Staates, der diese Rechte verfassungs-
rechtlich verankert hat und Biirger*innenrechte sind jener Teil von Grundrechten,

- am 14.02.2026, 16:55:57.

m


https://doi.org/10.14361/9783839470206-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n2

Katrin Rossmann: Menschenrechtsbildung in der Sozialen Arbeit

die ausdriicklich nur fiir Staatsbiirger*innen eines Staates in Gesetze kodifiziert
wurden und so ihre Geltung entfalten. Bei niherer Betrachtung bedeutet diese
Differenzierung, dass Menschenrechte spitestens dann, wenn sie nicht welt-
weit verfassungsrechtlich zu Grundrechten erhoben werden und teilweise nur
fir Staatsbiirger*innen eines Nationalstaates gelten, ihre universelle Geltung
einbiifen (vgl. Pollmann 2012: 130). Dieser Beitrag fokussiert allgemein auf die
Menschenrechte, insbesondere auf die Menschenrechte als moralisches Hand-
lungsnormativ sozialarbeiterischer Praxis sowie auf das Verstindnis von Sozialer
Arbeit als Menschenrechtsprofession (vgl. Kapitel 6). Weil nicht der Status recht-
licher Kodifizierung von Menschenrechten innerhalb einzelner Nationalstaaten
vordergriindig im Zentrum des Interesses steht, wird im weiteren Verlauf auf
die begriffliche Unterscheidung von Menschen-, Grund- und Biirgerrechten ver-
zichtet und der allgemeine Terminus Menschenrechte mit seinem moralischen
Impetus und gegebenenfalls einer rechtlichen Verankerung weiterverwendet.
Der Politikwissenschaftler und Inhaber des ersten UNESCO Lehrstuhls fiir Men-
schenrechtserziehung an der Universitit in Magdeburg/Deutschland, Karl-Peter
Fritzsche (*1950), stellt folgende zehn charakteristische Merkmale der Menschen-
rechte heraus: (1) angeboren und unverlierbar: Sie werden weder erworben, verdient
noch verliehen, sondern werden aufgrund der Tatsache, dass man ein Mensch
ist, erlangt. Zugespitzt bedeutet dieses Merkmal, dass man hier von nur einem
Menschenrecht, nimlich itberhaupt Menschenrechte zu haben, sprechen kann. (2)
vorstaatlich: Die Menschenrechte gehen dem staatlichen Recht voraus, was bedeu-
tet, dass nicht erst der Staat seinen Biirger*innen die Menschenrechte verleiht.
(3) individuell: Jeder Mensch ist Rechtssubjekt, also Triger der Menschenrechte.
(4) egalitir: Menschenrechte werden allen Menschen gleichermafien ohne Ansehen
der Person zuteil. (5) moralisch: Die Menschenrechte beruhen - unabhingig von
ihrem gegenwirtigen Status (juridisch, moralisch) auf der prinzipiellen morali-
schen Achtung von Autonomie und Selbstbestimmung eines jeden Individuums. (6)
rechtlich: Menschenrechte sind starke Rechte, wenn sie mit Sanktions- und Durch-
setzungsmacht innerhalb einer staatlichen Rechtsordnung versehen werden. (7)
universell: Menschenrechte erheben den Anspruch, »dass jenseits von Tradition und
kultureller Differenz [...] ein traditions- und kulturunabhingiger Kern von schutz-
wiirdigen Bediirfnissen, Werten und Entwicklungschancen »der Menschen« zum
Ausdruck gebracht wird, der allerorten anerkennungsfihig ist.« (Fritzsche 2009:
19) (8) fundamental: Menschenrechte sichern und schiitzen nicht beliebige Inhalte,
sondern jene, die als existentiell fiir Menschen betrachtet werden (kénnen) und
sind demnach verinderbar und entwicklungsfihig. (9) unteilbar und interdependent:
Menschenrechte wollen als ein unteilbares Biindel an Rechten angesehen werden,
die sich wechselseitig bedingen. Damit soll vorgebeugt sein, dass unterschiedliche
Menschenrechte als vor- oder nachrangig bewertet werden. (10) kritisch: Mit der
Idee der Menschenrechte zum Schutz der Menschenwiirde ist die Moglichkeit der

- am 14.02.2026, 16:55:57.


https://doi.org/10.14361/9783839470206-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Menschenwirde, Menschenrechte und Menschenrechtshildung

Kritik an jenen Umstinden und Bedingungen entworfen, die Menschen in ihrer
Selbstbestimmung einschrinken oder diskriminieren (vgl. Fritzsche 2009: 16-20).

Hinsichtlich der Frage nach der Begriindbarkeit von Menschenrechten blickt
man auf eine Vielfalt an Antworten, die allesamt auf Kritiker*innen stofien und
nicht abschliefRend diskutiert sind (vgl. Fritzsche 2009: 20). Zunichst werden hier
die wesentlichen (nur) angedeutet, abschlieflend wird auf die bedirfnistheoreti-
sche Begriindung von Menschenrechten niher eingegangen, da sie fiir die Soziale
Arbeit am zentralsten scheint. Neben einer theologischen Begriindung, welche in Gott
die Quelle der Menschenrechte sieht (vgl. exemplarisch Honnefelder 2012), sieht
eine auf Natur- und Vernunftrecht basierende Begriindung in der Natur und Vernunft
des Menschen die Quelle der Menschenrechte (vgl. exemplarisch Schroder 2012).
Vertreter*innen von Theorien des Gesellschaftsvertrages (z.B. Hugo Grotius (1583-1645),
John Locke (1632—-1704), Peter Stemmer (*1954), Norbert Hoerster (¥1937)) leiten aus
dem Gesellschaftsvertrag Voraussetzungen fiir die staatliche Ordnung ab, die dem
Schutz naturgegebener Rechte zugrunde liegen. Die Lehre vom Gesellschaftsver-
trag — der Kontraktualismus — setzt Menschenrechte einer politischen Ordnung
viel mehr voraus als dass sie sie begriindet (vgl. exemplarisch de Araujo 2012).
Die Menschenrechte kontraktualistisch zu begriinden wiirde bedeuten, »anhand
von moralkontraktualistischen Argumenten die These geltend zu machen, dass
jeder Mensch berechtigt ist, bestimmte Anspriiche an den Staat, in dem er lebt [...]
zu richten.« (de Araujo 2012: 194) Die Begriindung der Menschenrechte auf Basis
einer universellen Achtungsmoral und innerhalb einer Diskursethik nihert sich aus
gesellschaftlicher Perspektive auf die Menschenrechte an, indem die gegenseitige
Achtung als ein Maf? der wechselseitigen Behandlung von Menschen fiir das Zusam-
menleben rechtlich gesichert, politisch definiert und moralisch gefordert wird. Der
Respekt der Autonomie eines Individuums sowie die Legitimation von Gesetzen
und Eingriffen in die Autonomie gelten als zugrundeliegender Grundanspruch der
Menschenrechte (vgl. exemplarisch Forst 2012). Begriitndungtheoretisch liegt hinter
einem menschenrechtlichen Minimalismus die Idee, sich in Anbetracht des global exis-
tierenden Pluralismus und den vielfiltigen Weltanschauungen auf eine inhaltlich
minimale Konzeption grundlegender Menschenrechte zu verstindigen, die iiberall
auf Zustimmung trifft (vgl. exemplarisch Iser 2012). Anhinger*innen einer Begriin-
dung der Menschenrechte auf trans- oder interkultureller Basis heben divergierende
Charakeeristika und Werthaltungen unterschiedlicher Kulturen hervor und beto-
nen, dass es sich bei der Allgemeinen Erklirung der Menschenrechte (AEMR) von
1948 um einen kulturiibergreifenden Kompromiss auf ein rechtliches Ideal han-
delt, jedoch eine geteilte philosophische Begriindung einer richtungsweisenden
Umsetzung dessen nach wie vor fehlt und mittels vergleichender Kulturstudien zu
hinterfragen ist (vgl. exemplarisch Lohmann 2012).

Obwohl ebenso diskursiv auf Einwinde treffend (vgl. Staub-Bernasconi 2019:
300f.) und als Begriindung von Menschenrechten noch eher neu (vgl. Leideritz/

- am 14.02.2026, 16:55:57.

n3


https://doi.org/10.14361/9783839470206-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

N4

Katrin Rossmann: Menschenrechtsbildung in der Sozialen Arbeit

Vlecken 2016: 32), jedoch fiir die Soziale Arbeit am bedeutendsten erscheinend, ist,
wie bereits erwihnt, die enge Verschrinkung der Menschenrechte mit mensch-
lichen (Grund-)Bediirfnissen (vgl. exemplarisch Leideritz/Vlecken 2016: 32—88).
Dieses Faktum beruht auf zumindest zwei Perspektiven: Einerseits blickt die
Soziale Arbeit auf eine bediirfnistheoretische Theorietradition zuriick, was die
Internationale Vereinigung der Sozialarbeiterinnen (IFSW) und der Interna-
tionale Verband der Schulen fiir Soziale Arbeit (IASSW) bereits im Vorfeld der
UNO Menschenrechtskonferenz von 1993 in Wien betont haben, indem sie in der
Orientierung an den Menschenrechten eine Erginzung zur Orientierung an den
Bediirfnissen der Menschen in der professionellen Handlungspraxis sehen (vgl.
Staub-Bernasconi 2019: 187f.). Andererseits bezieht sich eine derartige Begriitndung
auf die Auffassung vom Menschen als verletzliches und bediirftiges Wesen (vgl.
Schmid Noerr 2012: 182; vgl. Abschnitt 5.1.1) und leitet daraus Achtungs-, Schutz-
und Rechtsanspriiche ab (vgl. Staub-Bernasconi 2019: 288). Mit diesen Anspriichen
soll der Grundforderung nach der Herstellung konkreter Lebensbedingungen, die
die Befriedigung zentraler menschlicher Bediirfnisse und somit ein menschenwiir-
diges gelingendes Leben ermoglichen, Rechnung getragen werden (vgl. Leideritz/
Vlecken 2016: 36f.).

Durch ihre Zusammenarbeit mit dem Schweizer Sozialwissenschaftler und So-
zialarbeiter, Werner Obrecht (*1942), rekurriert allen voran Staub-Bernasconi in ih-
rer Begriindung der Menschenrechte als mafigebliches Handlungsnormativ sozial-
arbeiterischer Praxis auf seine bediirfnistheoretischen Arbeiten. Obrecht folgt einer
biopsychosoziokulturellen Theorie menschlicher Bediirfnisse (TmB), wonach es zur
Disposition des Menschen zihlt, »seinen Organismus aufrecht zu erhalten [..], sei-
ne Existenz in der ihn umgebenden Umwelt zu sichern [...] und seine Einbindung in
soziale und kulturelle Systeme befriedigend zu regulieren [...].« (Leideritz/Vlecken
2016: 35)

Ihm zufolge kennzeichnen Bediirfnisse demnach etwas Faktisches und ethisch
nicht Bewertbares. Sie sind daher nicht mit Wiinschen oder Bedarfen gleich-
zusetzen. Folglich kann es keine pro- oder antisoziale, legitime oder illegitime
Bediirfnisse geben. Sie lassen sich nach ihrer Art, nimlich in biologische, psychi-
sche und soziale/sozialkulturelle sowie nach der Dringlichkeit ihrer Befriedigung
unterscheiden, woraus sich eine Bediirfnishierarchie ergibt (vgl. Staub-Bernasconi
2019: 289f.). Hinsichtlich individueller Méglichkeiten der Bediirfnisbefriedigung
ist es besonders relevant zu analysieren, ob diese »im Zusammenhang mit sozialen
Mitgliedschaften und Austauschprozessen in Familie/Nachbarschaft, Freundschaf-
ten, in Bildungs-, Wirtschafts-, Religions- und politischen Systemen - im Sinn
eines psychosozialkulturellen Regelkreises ungestort ablaufen kénnen, weil zum
einen die dazu notwendigen Ressourcen vorhanden sind oder beschafft/hergestellt
werden konnen und zum andern die Individuen ihren Beitrag dazu leisten.« (Staub-
Bernasconi 2019: 291f.)

- am 14.02.2026, 16:55:57.


https://doi.org/10.14361/9783839470206-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Menschenwirde, Menschenrechte und Menschenrechtshildung

Die Menschenrechte lassen sich, vorausgesetzt man denkt sie als erstrebens-
werte Bedingungen fiir ein gelingendes Leben und Wohlbefinden, welche auf
dem humanistischen Wert der Menschenwiirde beruhen, auf bestimmbare fak-
tische menschliche Bediirfnisse beziehen. Diese enge Verschrinkung bzw. die
Begriindbarkeit von Menschenrechten auf bediirfnistheoretischer Basis wird in der
folgenden Tabelle skizziert: Eine exemplarische Auswahl biologischer, psychischer
und sozialer/sozialkultureller Bediirfnisse wird mit postulierten Menschenrechten
aus der AEMR in Verbindung gesetzt (vgl. Leideritz/Vlecken 2016: 35, 63-65; vgl.
Staub-Bernasconi 2019: 293—-295).

Tabelle 5: Zusammenhang von Bediirfnissen und Menschenrechten (vgl. Staub-Bernasconi
2019: 293-295; vgl. Leideritz/Vlecken 2016: 63-65; vgl. A/RES/217 A (I1I) 1948)

Bediirfnisse nach... | ..Recht auf.../Verbot von...

Biologische Bediirfnisse

Art. 3: Recht auf Leben, Freiheit und Sicherheit

Art. 4: Verbot von Sklaverei und Sklavenhandel

Art. 5: Verbot von Folter, erniedrigender Behandlung und Strafe
Art.14: Recht auf Asyl bei Verfolgung

Physische Integritat

Selbsterhaltung
(Nahrungetc.)

Art. 25: Recht auf einen Lebensstandard, der [..] Wohl gewahrleistet
[..], Recht auf Firsorge und Unterstiitzung
Art.17: Recht auf[..] Eigentum

Sexuelle Aktivitdt
(Fortpflanzung)

Art.16: Recht auf Familie (..) und EheschlieRung

Psychische Bediirfnisse

Stimulationen
(Wahrnehmung etc.)

Art. 26: Recht auf Bildung

Sinn; subjektive
Sicherheit und Ge-
wissheit

Art.19: Recht auf Meinungsfreiheit, MeinungsidufRerung und Informa-
tionen

Art. 26: Recht auf Bildung

Art. 27: [..] Recht auf Schutz geistiger und materieller Interessen

Hoffnung, Ziele,
Erfillung

Art.18: Recht auf Gedankens-, Gewissens- und Religionsfreiheit
Art.19: Recht auf Meinungsfreiheit, MeinungsidufRerung und Informa-
tionen

- am 14.02.2026, 16:55:57.

15


https://doi.org/10.14361/9783839470206-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16 Katrin Rossmann: Menschenrechtsbildung in der Sozialen Arbeit

Soziale/sozialkulturelle Bediirfnisse

Liebe, Freundschaft Art.16: Recht auf Familie [..] und EheschlieRung
sozial-/kultureller Art. 6: Recht, als rechtsfahig anerkannt zu werden
Zugehorigkeit Art.16: Recht auf[..] eine Staatsangehorigkeit [...], Familie, [...]

Art. 27: Recht auf kulturelles Leben in Gemeinschaft[...]

Art. 23: Recht auf [...] Beitritt zu Gewerkschaften als Interessensvertre-
tung

Art. 28: Recht auf soziale und internationale Ordnung zur Verwirkli-
chung dieser Rechte

relativer Autonomie Art. 23: [...] Recht auf freie Berufswahl [...]
Art.12: Recht auf Schutz des Privatlebens [...]
Art.17: Recht auf[..] Eigentum

Fairness Art. 7: Recht auf Gleichheit vor dem Gesetz
Art.10: Recht auf faires Gerichtsverfahren

Art.11: Recht auf Unschuldsvermutung

In ihrer Funktion erheben die Menschenrechte den Schutz des Potentials von
Menschen zu einer witrdevollen Lebensfithrung als Anspruch an die politische Ord-
nung (vgl. Menke/Pollmann 2007: 147). Folgende Graphik visualisiert jene Arten von
Menschenrechten, die diesem Anspruch nachkommen:

Abbildung 9: Arten der Menschenrechte zur Verwirklichung von Wiirde
(vgl. Maaser 2010: 35)

Wiirde

Erfahrungsbedingungen

Freiheitsrechte Inklusionsrechte Gleichheitsrechte
Selbstbestimmung Durchsetzungsmoglichkeiten Realisierungschancen

- am 14.02.2026, 16:55:57.



https://doi.org/10.14361/9783839470206-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Menschenwirde, Menschenrechte und Menschenrechtshildung

Als Freiheitsrechte haben Menschenrechte die Gewihrleistung der individuellen
Freiheit und Selbstbestimmung von allen Menschen zum Ziel, welches durch ei-
ne menschenrechtsgemifSe Gestaltung der Gesellschaft und ihrer Institutionen sei-
ne Realisierung erfihrt. Als Inklusionsrechte adressieren sie das Ziel, dem mensch-
lichen Bediirfnis nach sozialen Beziehungen und sozialer Zugehérigkeit nachzu-
kommen. Als Gleichheitsrechte sind Menschenrechte in ihrem Wesen universalistisch
und kommen allen Menschen gleichermafen zu. Dies geht mit einem sehr komple-
xen Gleichheitsverstindnis, insbesondere in Form eines Diskriminierungsverbotes
einher, wonach unterschiedlichen Voraussetzungen zur Rechtswahrnehmung (z.B.
durch Beeintrichtigung, Bildungsstatus etc.), Beachtung geschenkt wird. In Hin-
blick auf die Menschenrechte sind Freiheit, Inklusion und Gleichheit normativ und
reziprok (vgl. Eberlei et.al. 2018: 158f.).

Nach ihrer Art kénnen Menschenrechte auch folgendermafien kategorisiert
werden:

(1) Abwehrrechte des Individuums gegeniiber dem Staat mit dem Ziel, Biirger*in-
nen vor staatlicher Machtwillkiir zu schiitzen.

(2) Teilnahmerechte/Partizipationsrechte des Individuums an der Mitgestaltung
des Staates.

(3) Teilhaberechte/Leistungsrechte zur Realisierung aller anderen Menschenrech-
te.
(vgl. Fritzsche 2009: 22)

Von den Vereinten Nationen werden Menschenrechte in (1) biirgerliche und po-
litische Rechte (Abwehrrechte), (2) soziale, wirtschaftliche und kulturelle Rechte
(Teilhaberechte/Leistungsrechte) sowie (3) Solidarrechte/kollektive Rechte unter-
teilt (vgl. Fritzsche 2009: 22; Scherling 2019: 36f.; vgl. Benedek 2017: 43).

5.2.2 Entwicklungen, Generationen, Dokumente und Kontroversen

Hinsichtlich der historischen Rekonstruktion der Genese der Menschenrechte ist
festzuhalten, dass sich die Menschenrechte zunichst als eine »Rebellion gegen leid-
volle Erfahrungen, die als Unrecht gedeutet werden« und als Schutz »zunichst vor
dem Staat, aber dann auch voreinander« (Fritzsche 2009: 24) entwickelt haben. Um
die Entwicklung iiberschaubar zu machen wird auf zwei gingige Periodisierungs-
optionen zuriickgegriffen, nimlich einerseits auf das Generationenmodell und an-
dererseits auf das Stufenmodell:

(1) Das Generationenmodell hebt drei Generationen von Menschenrechten, die
sich konsekutiv entwickelt haben, hervor: Die erste Generation beinhaltet die
biirgerlichen und politischen Rechte. Die zweite Generation umfasst die wirt-

- am 14.02.2026, 16:55:57.

n7


https://doi.org/10.14361/9783839470206-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n8

Katrin Rossmann: Menschenrechtsbildung in der Sozialen Arbeit

(2

—

schaftlichen, sozialen und kulturellen Rechte, die als notwendige Voraussetzung
fir die Ausitbung der Rechte der ersten Generation erachtet werden und aus
welchen Leistungsverpflichtungen des Staates erwachsen. Die dritte Genera-
tion fokussiert Solidarrechte/kollektive Rechte und findet ihren Ursprung in
den 1970er Jahren, zunichst in den Forderungen aus Lindern aus dem globalen
Siiden, dass Volker ein Recht auf Entwicklung, Frieden, Sicherheit und eine
saubere Umwelt haben (vgl. Fritzsche 2009: 25f.; vgl. Benedek 2017: 43f.). Mit
der dritten Generation wird deutlich sichtbar, dass Anspriiche nach neuen oder
erginzenden Menschenrechten dynamisch und vor dem Hintergrund neuer ge-
sellschaftlicher Phinomene sowie Entwicklungen erhoben werden und folglich
Forderungen und Umsetzungen von Menschenrechten kein abgeschlossenes
Projekt darstellen (vgl. Fritzsche 2009: 25f.).

Das Stufenmodell - basierend auf einer westlichen Perspektive — konturiert ei-
ne stufenweise Entwicklung der Menschenrechte in Hinblick auf die philoso-
phische Begriindung, die nationalstaatliche Umsetzung und die Einrichtung in-
ternationaler Menschenrechtsschutz-Instrumente, wie folgende Graphik visua-
lisiert. Auf eine inhaltliche Ausfithrung zu den einzelnen Entwicklungsstufen
wird hier verzichtet, jedoch exemplarisch auf Fritzsche (vgl. ebd. 2009: 27-39)
verwiesen.

- am 14.02.2026, 16:55:57.


https://doi.org/10.14361/9783839470206-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Menschenwirde, Menschenrechte und Menschenrechtshildung n9

Abbildung 10: Stufenmodell der Menschenrechtsentwicklung (vgl. Fritzsche 2009: 26)

A

2. Stufe

Politische Umsetzung in
Verfassungen

3. Stufe
Universalisierung
Vilkerrecht:
Zwischenstaatliche
Bezichungen
Menschenrecht:

Innerstaatliche
Garantieleistungen

Politische Universalisierung

der Menschenrechte:

A Europa 18./19. Jhd.:
Grundrechte in Verfassungen

X Menschenrechte,
I Erankreichi1789; Vereinte Nationen AEMR von
Erklarung der Menschen - und 1948
1. Stufe Biirgerrechte
USA 1776:

Philosophische Wurzeln
pht z Virginia Bill of Rights

England 1628:
Petition of Rights

Vorliufer:

Naturrechtsphilosoph*innen der
Neuzeit, etc.

Wurzel: Politische Umsetzung:

Postulat der Gleichheit aller
Menschen durch die antike
griechische Philosophie

Menschenrechte als
moralischer Anspruch gehen
als Grundrechte in die
Verfassung ein

Die Menschenrechte kénnen heutzutage als Fundament fiir eine internationale
Staatengemeinschaft, internationale Institutionen, soziale Bewegungen und NGOs
und als ein Mittel fiir gesellschaftliche Transformation betrachtet werden. Um Men-
schenrechte in diversen Handlungspraxen umsetzen und sie als Instrument fiir so-
zialokologische Transformationsprozesse anwenden zu konnen bedarf es an Wissen
und Verstindnis derselbigen (vgl. Benedek 2017: 45). Als besonders zielfiithrend er-
scheint es in diesem Zusammenhang daher, sich einen Uberblick iiber die wichtigs-
ten UN-Menschenrechtsdokumente und deren Inhalt zu verschaffen, um letztlich
einen fundierten iibergeordneten menschenrechtsspezifischen Rahmen fiir die hier
fokussierte sozialarbeiterische Handlungspraxis ableiten und herstellen zu kénnen.

Mit der Allgemeinen Erklirung der Menschenrechte (AEMR) aus dem Jahr 1948
der Vereinten Nationen (UNO) als internationale Reaktion auf die Griueltaten im
Rahmen des Zweiten Weltkrieges, wurde erstmals die Menschenwiirde mit den
Menschenrechten unmittelbar verkniipft und war ein erster Schritt zur Einfithrung
globaler Menschenrechtsstandards genommen (vgl. Benedek 2017: 46; vgl. Fritzsche
2009: 52, 54f.). Die darin enthaltenen 30 Artikel umfassen Garantien zum Schutz

- am 14.02.2026, 16:55:57.

Allgemeine Erklirung der


https://doi.org/10.14361/9783839470206-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Katrin Rossmann: Menschenrechtsbildung in der Sozialen Arbeit

von Menschen, Verfahrens- und Freiheitsrechte sowie wirtschaftliche, soziale und
kulturelle Rechte (vgl. Fritzsche 2009: 54; vgl. A/RES/217 A (1) 1948). Fritzsche
konstatiert zur AEMR: »Obwohl die 48er-Erklirung nur »ein Ideal« entwarf, also
keinen rechtsverbindlichen Charakter hatte, hat sie doch einen auflergewdhnlichen
Einfluss auf die internationale Vermenschenrechtlichung genommen.« (Ebd. 2009:
56)

Zwei Jahrzehnte spiter, im Jahr 1966, wurden mit dem Internationalen Pakt
iiber wirtschaftliche, soziale und kulturelle Rechte sowie dem Internationalen Pakt
tiber biirgerliche und politische Rechte, zwei weitere Konventionen verabschiedet,
die auf die Uberfithrung der Bestimmungen der AEMR in gesetzliche Verpflichtun-
gen abzielten. Beide Pakte traten im Jahr 1976 in Kraft und waren im Jahr 2016 von
164 bzw. 168 Vertragsparteien ratifiziert (vgl. Sozialpakt/IPWSKR StF: BGBI. Nr.
590/1978 idF BGBI. III Nr. 80/2020; vgl. Zivilpakt/IPBPR StF: BGBI. Nr. 591/1978 idF
BGBI. III Nr. 179/2022; vgl. Fritzsche 2009: 57, 59; vgl. Benedek 2017: 46).

Als Aquivalent zum Zivilpakt wurde in Europa vom Europarat die Europiische
Menschenrechtskonvention — mit mittlerweile 13 Zusatzprotokollen — im Jahr 1950
verabschiedet und im Jahr 1953 in Kraft gesetzt (EMRK StF: BGBL. Nr. 210/1958 idF
BGBI. III Nr. 68/2021). Sie enthilt wichtige Freiheitsrechte und verpflichtet die Ver-
tragsstaaten, welche die EMRK ratifiziert hatten, zu entsprechenden Garantieleis-
tungen. Mit dem 11. Zusatzprotokoll von 1998 wurde der Europiische Gerichtshof
fiir Menschenrechte (EGMR) in Straf3burg eingerichtet, welcher Menschen eine Be-
schwerdemaéglichkeit einriumt, wenn sie sich in ihren Menschenrechten durch eine
staatliche Institution verletzt fithlen (vgl. Fritzsche 2009: 79—-81).

Weitere Konventionen wurden von den Vereinten Nationen erarbeitet, verabschie-
det und in unten angefithrten Jahren in Kraft gesetzt:

. Internationale Konvention zum Schutz der Rechte aller Wanderarbeitnehmer
und ihrer Familienangehérigen von 2003 (ICRMW) (vgl. Res. 45/158)

+ Internationales Ubereinkommen iiber die Beseitigung aller Formen rassischer
Diskriminierung von 1969 (ICERD) (vgl. StF: BGBL. Nr. 377/1972 idF BGBL. I1I Nr.
172,/2019)

« Internationales Ubereinkommen zum Schutz aller Personen vor dem Ver-
schwindenlassen von 2009 (CPED) (vgl. StF: BGBI. III Nr. 104/2012 idF BGBI. I1I
Nr. 3/2023)

- Konvention zur Beseitigung jeder Form von Diskriminierung der Frau von 1981
(CEDAW) (vgl. StF: BGBI. Nr. 443/1982 idF BGBL. I1I Nr. 39/2019)

+  Ubereinkommen gegen Folter und andere grausame, unmenschliche oder er-
niedrigende Behandlung oder Strafe von 1987 (CAT) (vgl. StF: BGBI. Nr.492/1987
idF BGBI. III Nr. 190/2021)

- am 14.02.2026, 16:55:57.


https://doi.org/10.14361/9783839470206-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Menschenwirde, Menschenrechte und Menschenrechtshildung

«  Ubereinkommen iiber die Rechte des Kindes von 1992 (CRC) (vgl. StF: BGBI. Nr.
7/1993 idF BGBI. I1I Nr. 155/202.2)

. Ubereinkommen iiber die Rechte von Menschen mit Behinderungen sowie das
Fakultativprotokoll zum Ubereinkommen iiber die Rechte von Menschen mit
Behinderungen von 2008 (CRPD) (vgl. StF: BGBI. III Nr. 155/2008 idF BGBI. III
Nr. 197/2022)

Welche konkreten Menschenrechte in Form staatlicher Verpflichtungen und Garan-
tieleistungen im Rahmen der jeweiligen UN-Konventionen geschiitzt und verwirk-
licht werden wollen, konnen exemplarisch bei Fritzsche (vgl. ebd. 2009: 57-64) und
in den Beitrigen unterschiedlicher Autor*innen bei Pollmann/Lohmann (vgl. ebd.
2012: 305-329) nachgesehen werden. Die Staaten, die die UN-Konventionen ratifi-
zieren, »[...] haben die Pflicht, Menschenrechte zu achten, zu schiitzen und zu er-
fiillen, sie also in vollem Umfang umzusetzen.« (Benedek 2017: 49)

Insbesondere hinsichtlich der wirtschaftlichen, sozialen und kulturellen Rech-
te muss der Staat entlang seiner Leistungsfihigkeit in den jeweiligen gesellschaft-
lichen Bereichen affirmative Mafinahmen zur Umsetzung von Mindeststandards
verfolgen, was vielerorts zu einer graduellen Verwirklichung von Menschenrechten
fithren kann (vgl. Benedek 2017: 49).

Unbestritten erlangen die Menschenrechte im Zuge zunehmender Globalisie-
rung und damit verbundener sozialokologischer Transformationsprozesse steigend
an Bedeutung, weshalb die Vereinten Nationen im Jahr 2000 folgende acht Mill-
enniumsentwicklungsziele (MDGs) mit Fokus auf die Entwicklungslander als Ant-
wort auf die Bediirfnisse und Grundrechte, die jeder Mensch haben sollte, fiir den
Zeitraum 2000-2015 festlegten (vgl. Generalversammlung der Vereinten Nationen
2008:1-3; vgl. Benedek 2017: 49):

Abbildung 11: Millenniumsentwicklungsziele der Vereinten Nationen

im Zeitraum 2000-2015

REDU
MPOWER WOMEN CHILD MORTALITY

5

IMPROVE MATERNAL
HEALTH

- am 14.02.2026, 16:55:57.

121


https://doi.org/10.14361/9783839470206-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Katrin Rossmann: Menschenrechtsbildung in der Sozialen Arbeit

In wie fern und in wie weit die Ziele in den jeweiligen Mitgliedstaaten verwirk-
licht werden konnten kann im The Millennium Development Goals Report 2015 der Ver-
einten Nationen nachgesehen werden (vgl. United Nations 2015).

Fiir den Zeitraum 2015 bis 2030 entwickelten die Vereinten Nationen zur Erwei-
terung und Ergidnzung der urspriinglichen Intention mit Fokus auf alle Vertrags-
staaten mit der Transformation unserer Welt: Agenda 2030 fiir nachhaltige Entwicklung
einen globalen Aktionsplan, der folgende 17 Ziele fiir eine nachhaltige Entwicklung
(SDGs) enthilt (vgl. Generalversammlung der Vereinten Nationen 2015: A/RES/70/1;
Vereinte Nationen 2022a: 0.S.; vgl. Benedek 2017: 49).

Abbildung 12: 17 Ziele nachhaltiger Entwicklung der Vereinten Nationen im
Zeitraum 2015-2030

KEINE GESUNDHEIT UND HOCHWERTIGE GESCHLECHTER- SAUBERES WASSER
ARMUT 'WOHLERGEHEN 4 BILDUNG GLEICHSTELLUNG g“éuﬂ:"s"""m

il

BEZAHLBARE UND 8 :Eéﬁ“fﬂ“?ﬁ:‘,ﬁim INDUSTRIE. INNOVATION 1 WENIGER NACHHALTIGE STADTE VERANTWORTUNGS-
VOLLE KONSUM- UND
SAUBERE ENERGIE TN UNGLEICHHEITEN UND GEMEINDEN e

(L)

\@/
" "

)
Py

MASSNAHMEN ZUM LEBEN UNTER LEBEN AN THEEN SARMERSCAR TN
13 o | W wsa™ | 19 00 QD] 1] momw

Y| &

Hervorzuheben ist, dass in der Agenda 2030, besonders als angemessene Re-
aktion auf globale Herausforderungen, die Solidarrechte/kollektiven Rechte der

3. Generation der Menschenrechte fokussiert und auf Mafinahmen zum sozialen
Wandel bzw. zur globalen sozialokologischen Transformation in Hinblick auf Kli-
mawandel, Umwelt, Frieden und internationale Zusammenarbeit abgezielt wird.
Im Jahr 2022 zdhlen bereits 193 Linder zu den UN-Mitgliedstaaten (vgl. Vereinte Na-
tionen 2022b: 0.S.). Obwohl mit der Agenda 2030 die Mehrheit der Weltbevolkerung
adressiert wird kann dennoch nicht geleugnet werden, dass die Menschenrechts-
idee auf unterschiedliche Kontroversen und Spannungsverhiltnisse trifft. Eine
Kritik bzw. Kontroverse, die als kulturrelativistischer Einwand gegen den Universalismus
der Menschenrechte bezeichnet werden kann, beinhaltet, dass »politische Ordnungen
und offentliche Rechtssysteme, wenn sie wahrhaft gerecht sein sollten, stets nach
Mafigabe der sozialen, kulturellen, religiésen oder auch politischen Bedingungen
vor Ort eingerichtet werden miissen« (Pollmann 2012: 332; vgl. Menke/Pollmann
2007: 164ff.). Damit ist gemeint, dass beispielsweise mit Gleichheit und Gerech-
tigkeit in den unterschiedlichen Kulturen und Rechtssystemen Unterschiedliches

- am 14.02.2026, 16:55:57.


https://doi.org/10.14361/9783839470206-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Menschenwirde, Menschenrechte und Menschenrechtshildung

gemeint sein kann (vgl. Pollmann 2012: 332f.). Hiufig wird in Zusammenhang
einer kulturalistischen Perspektive auch der Vorwurf eingebracht, die Menschen-
rechtsidee sei eine, aufgrund ihrer Entwicklungsgeschichte, eurozentrische und
somit ein westliches Produkt, welches den globalen Pluralismus gefihrden kénnte.
Islamisch geprigten, afrikanischen oder asiatischen Kulturen kénne man jedoch
kein westliches Normativ iiberstreifen (vgl. Pollmann 2012: 333; vgl. Staub-Bernas-
coni 2019: 101f.). Wihrend dieser Kritik entgegengehalten werden kann, dass sich
China an der Entstehung der Allgemeinen Erklirung der Menschenrechte (AEMR)
beteiligt hatte und Verhandlungen der Menschenrechtskommission beispielsweise
zu Gleichheitsnormen, einem Sklaverei-Verbot, sozialen Rechten und dem Recht
auf Eigentum mit Stimmen aus Lateinamerika, dem Westen, der ehemaligen So-
wjetunion und den Oststaaten gefithrt wurden, kann nicht negiert werden, dass
eine Beteiligung aus dem kolonialisierten Afrika nicht erfolgte (vgl. exemplarisch
Staub-Bernasconi 2019: 101-120). Daraus resultierende Krinkungen und Kritiken
konnten durch einen moderaten, diskursiven Universalismus und Pluralismus
moglicherweise entschirft werden (vgl. Staub-Bernasconi 2019: 125).

Eine weitere, feministische Kritik an der Menschenrechtsidee wurde und wird
von engagierten Frauen betrieben, die sich beispielsweise bereits bei der For-
mulierung der Allgemeinen Erklirung der Menschenrechte (AEMR) dafiir einsetz-
ten, mit den Menschenrechten nicht all men, sondern human beings zu adressieren
und von human rights und nicht rights of men zu sprechen (vgl. Holzleithner 2012:
338). Die Konvention iiber die Beseitigung jeglicher Form von Diskriminierung der
Frau (CEDAW) von 1981 gilt als grof3e Errungenschaft und wurde von den meisten
Lindern - bedauerlicherweise unter vielen formulierten Vorbehalten - ratifiziert.
Seit den 1980er wird das Hauptaugenmerk kritischer Auseinandersetzung darauf
gerichtet, dass Frauen Verletzungen hauptsichlich im Privaten erfahren und ihnen
dadurch ein struktureller Zugang zu den Menschenrechten gréfitenteils verwehrt
bleibt (vgl. Holzleithner 2012: 338f.).

Zusitzliche Kontroversen ergeben sich aus Diskursen zum Verhiltnis der Men-
schenrechte und dem Islam als einer Gesetzesreligion, die in Europa weit verbreitet
istund invielen gesellschaftlichen Bereichen alltigliche Regeln und Vorschriften fiir
ihre Angehorigen festlegt, die sich mit europdischen gesellschaftlichen oder juris-
tischen Normen nicht oder nur sehr schwer vereinbaren lassen (vgl. exemplarisch
Duncker 2012: 343-348).

Die herausgestellten Kontroversen und damit verbundenen Spannungsverhilt-
nisse sind Exempel und beanspruchen keine Vollstindigkeit. Sie zeigen vielmehr,
dass Menschenrechte prozesshaft gedacht und Diskurse iiber das Ringen um und
die Verwirklichung von Menschenrechten vor dem Hintergrund globaler Ent-
wicklungen und Herausforderungen aus philosophischer, ethischer, individueller,
gesellschaftstheoretischer und politisch-rechtlicher Perspektiven weitergefiihrt
werden miissen. Festgehalten werden kann, dass aus den sozialen Berufen und

- am 14.02.2026, 16:55:57.

123


https://doi.org/10.14361/9783839470206-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Katrin Rossmann: Menschenrechtsbildung in der Sozialen Arbeit

somit auch aus der Sozialen Arbeit heutzutage die »[...] Achtung der Menschenwiir-
de und der Bezug auf Menschenrechte [...] nicht mehr wegzudenken.« (Grofimaf3/
Perko 2011: 75) sind.

5.3 Menschenrechtsbildung

Um die Menschenrechte zu kennen, weiterentwickeln und umzusetzen zu kénnen
braucht es Bildung (vgl. Fritzsche 2009: 173). In den nichsten beiden Abschnitten
wird daher die Menschenrechtsbildung mit ihren Inhalten und Methoden als ein
transformativer Bildungsansatz vor dem Hintergrund von Global Citizenship Edu-
cation skizziert und an den Bildungsgegenstand von Sozialer Arbeit angekniipft.

5.3.1 Begriffsklarung, Ziele und Genese der Menschenrechtsbildung

Dieser Abschnitt nihert sich der Definition und den Zielen der Menschenrechts-
bildung (MRB) an und stellt exemplarisch und ohne Anspruch auf Vollstindigkeit
richtungsweisende Meilensteine und Dokumente der Vereinten Nationen heraus,
die fiir die Entwicklung dieses multidimensionalen Bildungsansatzes als mafigeb-
lich erachtet werden kénnen. Aufgrund ihrer normsetzenden Funktion erscheint in
Hinblick auf die Skizzierung der Genese der MRB eine Anlehnung an die Aktivita-
ten der Vereinten Nationen fiir die vorliegende Arbeit als sinnvoll und bedeutsam.
Vorauszuschicken ist, dass die MRB nicht erst mit der Griindung der Vereinten Na-
tionen ihren Ursprung nahm, sondern bereits im Gedankengut der Aufklirung auf-
zuspiiren ist, wenngleich in dieser historischen Epoche die Menschenrechte noch
nicht das zeitgendossische Universalitits- und Egalititsverstindnis beanspruchten.
Besonders seit den 1970er Jahren findet ein intensiver Diskurs zum Begriff, den In-
halten und Konzepten der MRB statt (vgl. Scherling 2019: 77-78, 108; vgl. Abschnitt
5.2.1). Eskann aufkeine einheitliche Begriffsbestimmung von MRB zuriickgegriffen
werden, was dem Umstand geschuldet ist, dass es sich dabei nicht um einen singu-
liren pidagogischen Ansatz, sondern um einen »Zusammenfluss von verschiede-
nen Faktoren« (Fritzsche et.al. 2017: 24) handelt. Eine Definition kniipft an unter-
schiedliche Zuginge und Herangehensweisen an. Grundsitzlich konnen drei gro-
be Perspektiven auf die MRB unterschieden werden: (1) eine rechtliche, (2) eine po-
litische und (3) eine kulturelle/soziologische/moralphilosophische. Hinzu kommt
noch, dass man ein Begriffsverstindnis in engen Zusammenhang mit Zielen von
Institutionen und wissenschaftlichen Disziplinen setzen kann (vgl. Scherling 2019:
55-58).

In der vorliegenden Arbeit wird jener Zugang favorisiert, welcher in der Men-
schenrechtsbildung die Verwirklichung des menschenrechtlichen Anspruchs auf
Bildung iiber Menschenrechte in ihrer Multiperspektivitit, eine Reaktion auf

- am 14.02.2026, 16:55:57.


https://doi.org/10.14361/9783839470206-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

