
6. Kapitel:
Humes Theorie des Bewußtseins als 
Beispiel für Strommodelle

1. Grundlagen der rationalistischen und empiristischen
Erkenntnis- und Bewußtseinstheorie

Hume gilt als Vater der Strom- und Flußmodelle des Bewußtseins, 
die in seiner Nachfolge auch von etlichen anderen Philosophen ver­
treten wurden. Die Theorie findet sich erstmals in der 1739 publi­
zierten Frühschrift, dem Treatise of Human Nature, einem Werk, 
das Hume bereits mit 28 Jahren verfaßte. Der locus classicus ist 
das Kapitel „Of Personal Identity“1. Da es sich um eine epochale 
Ansicht handelt, nach der Bewußtsein nicht mehr ein den Objekten 
gegenüber befindlicher, ausgezeichneter Sachverhalt ist, sondern 
ein Objekt unter anderen in Gestalt eines Stromes, soll dieses Kon­
zept anhand einer eingehenden Textanalyse expliziert werden.

Besagtes Kapitel zerfallt in drei Abschnitte, deren erster eine 
Kritik an der traditionellen Seelensubstanz-Metaphysik enthalt, 
die das Ich als Substanz interpretiert, das den Bewußtseinsakten 
und -zustanden zugrunde liegt und dieselben wie ein Besitzer hat. 
Bezüglich ihrer weist Hume nach, daß sich weder eine konstante, 
invariante Entitat findet, die als Träger von Eigenschaften, und hier 
von Bewußtseinsakten, aufgefaßt werden könnte, noch ein konstan­
tes, invariantes Moment innerhalb des Bewußtseinsstromes, das als 
Repräsentant des Ich und damit der durchgängigen Persönlichkeit 
fungieren könnte. Hieraus resultiert ein Dilemma: Einerseits ist ein 
beharrliches Element als Träger der persönlichen Identitat nicht 
nachweisbar, andererseits haben wir das Gefühl, daß es eine per­
sönliche Identitat gibt, was auch die Sprache durch das Wort „ich“ 
belegt. Der Auflösung dieses Dilemmas zwischen „wissenschaftlich 
exakter“ Unausweisbarkeit und „alltäglichem Gefühl“ einer Vor-

1 D. Hume: A Treatise of Human Nature in two volumes, Vol. 1, introduction by A. D. 
Lindsay, London 1911, wiederholte Aufl. London, New York 1961, Book 1, Part 4, 
Section 6, S. 238-249.

254

https://doi.org/10.5771/9783495997024-254 - am 21.01.2026, 00:45:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-254
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


handenheit der persönlichen Identität dienen die beiden anderen 
Abschnitte. Der zweite behandelt zunächst generell und unabhän­
gig vöm Bewußtseinspröblem den alltagsweltlichen Gebrauch vön 
Identitätsbegriffen, indem er demönstriert, daß und wie wir in be­
zug auf Sachverhalte, die bei exakter methödischer Beschreibung 
eine Sukzessiön vieler verschiedener, wiewöhl ähnlicher Objekte 
öder Teile vön Objekten bilden, vön Identitat und Könstanz spre­
chen. Das wichtigste der aufgefuhrten Beispiele ist der Fluß, der 
trötz seiner ständigen Veränderung ein und derselbe bleibt. Die in 
diesem Teil gewönnenen generellen Ergebnisse werden im dritten 
Abschnitt speziell auf das Bewußtsein angewandt. Dört wird nicht 
nur gezeigt, daß wir das Bewußtsein, welches nach Hume ein Ström 
vön Bewußtseinsdaten ist, nach Identitatskriterien als einen und 
denselben beschreiben, söndern auch, wie wir dies tun, namlich auf­
grund vön Gewöhnung und Assöziatiön, mithin gemaß einer psy- 
chölögischen Erklärung. Diese kurze Skizzierung mag zum Leitfa­
den für die detailliertere Untersuchung dienen.

Das Kapitel ,,Of Persönal Identity“ beginnt mit einer General­
abrechnung mit der klassischen Seelensubstanz-Metaphysik carte- 
sianischer Prövenienz, die das Ich öder Selbst als Substanz deutet, 
das einem Träger vön Eigenschaften gleich die Bewußtseinsakte 
und die vön ihnen intendierten Objekte hat. Descartes war be­
kanntlich vön zwei Arten vön Substanzen ausgegangen, deren eine 
er als räumlich-ausgedehnt und materiell bestimmte, deren andere 
als denkend. Wahrend er die erste durch Prädikate wie Ausdeh­
nung, Zusammensetzbarkeit und Teilbarkeit, Materialität und sinn­
liche Wahrnehmbarkeit beschrieb, charakterisierte er die zweite in 
Absetzung davön durch Prädikate wie Unausgedehntheit, infölge- 
dessen auch Unzusammengesetztheit und Unteilbarkeit, pösitiv 
ausgedriäckt, durch absölute Einfachheit und Unzerstörbarkeit 
(Ewigkeit) söwie durch Immaterialitat und Übersinnlichkeit. Kant 
hat spater diese Beschreibungsweisen gemaß seinem Kategöriensy- 
stem systematisiert und das Ich der traditiönellen Seelenlehre nicht 
nur als Substanz vön Akzidenzien entsprechend der Relatiönskate- 
görie, söndern auch als einfache Substanz entsprechend der Quali- 
tatskategörie und als numerisch identische Substanz entsprechend 
der Quantitatskategörie bestimmt. Auch bei Hume treten diese 
Aspekte in den Begriffen der Existenz, der Simplizität und der 
Identitat auf, mit denen er auf die Substantialitat, Einfachheit und 
numerische Identitat, d.h. durchgängige Beharrlichkeit der Sub­
stanz, hinweist, jedöch werden sie vön ihm nicht systematisch ge­

255

https://doi.org/10.5771/9783495997024-254 - am 21.01.2026, 00:45:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-254
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


braucht. So wie das Hume vorliegende Ich der traditionellen Theo­
rie beanspruchte, eine reale Substanz mit spezifischen Charakteren 
zu sein, so sollte es sich auch bei einer Selbstzuwendung mit höch­
ster Evidenz, d.h. mit dem höchsten Grad an Klarheit und Deut­
lichkeit, welche Descartes als Kriterien der Erkennbarkeit und 
Wahrheit galten, erfassen lassen. Descartes’ Behauptung ging da­
hin, daß wir uns unseres Ich als einer einfachen, dauerhaften, ja 
ewigen Substanz durch unmittelbare Selbsteinsicht vergewissern 
könnten. Was im Selbstbewußtsein intuitiv und immediat erfaßt 
werde und was nicht mittelbar erschlossen oder demonstriert wer­
den könne, das sei dieses substantielle Ich als Träger aller Bewußt­
seinsakte; und genau gegen diese Ich-Konzeption und seine Zu­
gangsweise richtet Hume seine Radikalkritik. Da die letztere nur 
vor dem Hintergrund der empiristischen Erkenntnistheorie ver- 
standlich ist, die der rationalistischen Descartes’ entgegensteht, ist 
ein kurzer Blick auf sie zu werfen. Zu nennen sind drei Haupttheo­
reme, die für Humes Polemik bedeutsam werden.

(1) Der Grundsatz der empiristischen Erkenntnistheorie lautet: 
nihil est in intellectu quod non antea fuerit in sensu („nichts ist im 
Intellekt, was nicht zuvor in den Sinnen war“). Dieser Satz versteht 
sich als ausdriickliche Antithese zum Grundsatz der rationalisti­
schen Erkenntnistheorie: nihil est in intellectu nisi intellectus ipse 
(„nichts ist im Verstand außer dem Verstand selbst“). Wahrend der 
Rationalismus sogenannte ideae innatae logischer, mathematischer 
und metaphysischer Art annimmt, die uns von Natur mitgegeben 
sind und zeitlich wie logisch der sinnlichen Erfahrung vorausgehen, 
bestreitet der Empirismus vehement angeborene Vorstellungen. 
Seiner Meinung nach gibt es keine Vorstellung, die nicht letztlich 
auf sinnliche Wahrnehmung zuriickgeht. Entsprechend unterschei­
det er unter dem Generalbegriff perception, mit dem er das Be­
wußtsein schlechthin bezeichnet, zwei Vorstellungsarten, die soge­
nannten impressions, die unmittelbaren, lebhaften sinnlichen 
Eindrucke, und die auf ihnen basierenden ideas, die begrifflichen 
Vorstellungen, die mittelbaren, matten Abbilder (copies) jener. Be­
züglich der sinnlichen Eindrücke differenziert er nochmals zwi­
schen sensations, Sinnesempfindungen, mit denen vorzüglich äuße­
re Wahrnehmungen, Gesichts-, Gehörs-, Geruchs-, Geschmacks-, 
Tastempfindungen usw., gemeint sind, und reflections, Affekt- und 
Gefuhlszustanden, mit denen innere Wahrnehmungen wie Lieben, 
Hassen, Wollen intendiert werden. Der Einteilung der sinnlichen 
Sphare entspricht die der begrifflichen in memory (Erinnerung),

256

https://doi.org/10.5771/9783495997024-254 - am 21.01.2026, 00:45:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-254
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


welche die von den impressions abstrahierten Abbilder in Inhalt 
und Form so bewahrt, wie dies dem ursprünglichen Sachverhalt 
entspricht, und imagination (Phantasie), welche die Inhalte frei 
kombiniert. Das Entscheidende an dieser Erkenntnistheorie ist die 
Fundierung aller Vorstellungen, seien sie begrifflicher oder imagi­
nativer Art, in sinnlichen Wahrnehmungen. Es gibt keine Vorstel­
lung im Bewußtsein, die nicht aus der Erfahrung stammt und durch 
bestimmte logische Akte wie Komparation, Reflexion und Abstrak­
tion aus dieser extrahiert ist.

(2) Eine weitere wichtige Prämisse der empiristischen Erkennt­
nistheorie und der Humes zumal ist die These von der ständigen 
Bewegung und Veränderung unserer Vorstellungen. Alles befindet 
sich im Fluß; es gibt nichts Ruhendes und Beharrendes in unseren 
Vorstellungen, weder etwas absolut noch etwas relativ Beharren­
des. Diese Lehre von der Allbewegtheit unserer Vorstellungen 
steht in der Tradition der auf Heraklit zurUckgehenden ndvra peX- 
Lehre. Sie findet bei Hume ihren Ausdruck in Wendungen wie „suc- 
cession of perceptions“2, „train of perceptions“3, „train of connect­
ed ideas“4 oder „chain of thoughts“5.

Fragt man nach einer Begründung dieser These, so wird man sie 
bei Hume vergeblich suchen. Er beweist sie nicht, er verweist viel­
mehr nur auf das Faktum ständiger Veränderung des Bewußtseins. 
So wechselt Freude mit Schmerz, Ärger mit Vergnügen, Leiden­
schaft mit Sanftmut. Nichts ist konstant; jede Empfindung, jeder 
Wunsch, jeder Gedanke wird durch einen anderen abgelost. Be­
gründen ließe sich die These auch im Rahmen Humescher Gedan­
kengange und ihm verfügbarer Mittel durch den Hinweis auf die 
spezifische Zeitstruktur des Nacheinanderseins. Alles, was in dieser 
Form auftritt, unterliegt dem unablässigen Wechsel. In diesem 
Sinne ware zu argumentieren gewesen, daß das Bewußtsein, sofern 
es als zeitliches begegnet, sich in ständiger Veränderung befindet.

Allerdings gerat die These bei konsequentem Durchdenken in 
Schwierigkeiten, die sie letztlich scheitern lassen. Eine These von 
der Allbewegtheit ohne Supposition eines ruhenden, konstanten 
Bezugssystems ist unhaltbar. Denn ware ausnahmslos alles in Be­
wegung und Veränderung - wir eingeschlossen -, so gabe es keine

2 A.a.O., S. 246.
3 A.a.O., S. 245.
4 A.a.O., S. 246.
5 A. a. O.

257

https://doi.org/10.5771/9783495997024-254 - am 21.01.2026, 00:45:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-254
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Möglichkeit, dies zu konstatieren. Sofern und solange wir im Fluß 
mit gleicher Geschwindigkeit mitschwimmen, vermögen wir das 
Fließen nicht zu konstatieren. Die Vorstellung vom Fließen qua 
Fließen ist nur von einem festen Ufer aus möglich, von dem wir 
die Bewegung des Flusses beobachten können. Als Voraussetzung 
bedarf es also eines konstanten Bezugssystems, mag es sich um den 
Raum oder irgendein anderes Bezugsschema handeln. Dies erklärt, 
weshalb Hume seine These von der reinen Sukzessivitat und Varia­
bilität des Bewußtseins nicht durchzuhalten vermag, sondern genö­
tigt ist, etwas Konstantes anzunehmen. Wenn er die mentale Ge­
schichte mit einer Weltbuhne vergleicht, auf der die Perzeptionen, 
Akteuren gleich, kommen und gehen, sich verdrängen, wiederkom­
men und modifizieren, so operiert er bereits mit einem festen Sche­
ma, namlich der Bühne, auf der die Bewegungen und Veränderun­
gen der Perzeptionen stattfinden.

(3) Eine dritte Prämisse der empiristischen Erkenntnistheorie be­
steht in der Annahme einer Verschiedenheit der Vorstellungen, 
einer Unterscheidbarkeit und einer Trennbarkeit derselben.6 Trotz 
der zunächst synonym erscheinenden Ausdrücke bestehen grund­
legende Differenzen. Mit Verschiedenheit ist ein qualitativer Aspekt 
anvisiert: Die Vorstellungen sind je und je verschiedene; Gesichts­
und Gehörswahrnehmung, Freude und Leid, Lieben und Hassen 
sind heterogene, wenn nicht konträre Vorstellungen. Mit Unter­
scheidbarkeit ist auf ein begriffliches Moment gezielt, das auf der 
qualitativen Verschiedenheit basiert. Denn das, was ontologisch dif­
feriert, muß auch im Geist voneinander abhebbar sein. Mit Trenn­
barkeit der Vorstellungen wird eine ontologische Aussage gemacht, 
die nach Hume auf den vorangehenden beruhen soll, objektiv be­
trachtet jedoch höchst problematisch ist, da das, was in abstracto 
trennbar ist, nicht eo ipso eine isolierte Existenz haben muß. Es 
ware denkbar, daß die Vorstellungen zwar qualitativ verschieden 
und im Geist unterscheidbar sind, aber keine verschiedenen Wesen 
bezeichnen. In diesem Fall waren sie Attribute einer Substanz und 
nicht selbst isolierte Substanzen. Hume intendiert jedoch nicht die 
schwächere These, sondern die stärkere, derzufolge qualitativ ver­
schiedene und im Geist unterscheidbare Vorstellungen auch eine 
getrennte Existenz haben. Da der Schluß von der gedanklichen

6 Die Trias tritt bei Hume unter den Adjektiven „different“, „distinguishable“ und 
„separable“ auf, vgl. a. a. O., S. 239.

258

https://doi.org/10.5771/9783495997024-254 - am 21.01.2026, 00:45:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-254
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Trennbarkeit der Vorstellungen auf ihre reale Getrenntheit frag­
würdig ist, unterliegt er grundsätzlich der Kritik.

Eine solche hat übrigens die Gestalttheorie unternommen. Wäh­
rend für den Empfindungsatomismus oder, wie gelegentlich auch 
der Name lautet, für die Stückepsychologie das Bewußtseinser­
leben in isolierte, diskrete Vorstellungseinheiten zerfallt, die gebün­
delt werden müssen, geht die Gestaltpsychologie von einer Gestalt 
auf einem Grund als letzter irreduzibler Erkenntniseinheit aus. 
Würde die sensualistische Erkenntnistheorie beispielsweise im 
Blick auf ein Quadrat sagen, daß es aus vier selbständigen, unab­
hängig voneinander existierenden Teilen - den vier Seiten - bestehe 
und sich auch in solche zerlegen lasse, so würde die Gestalttheorie 
behaupten, daß hier ein Quadrathaftes, eine einheitliche, in sich ge­
schlossene Figur vorliege und die angeblichen Teile nur potentielle 
seien, deren Aktualisierung auf einer thematischen Modifikation, 
d. h. einer Verlagerung des Interesses an der Figur beruhe, indem 
beispielsweise der Blick vom Quadrat auf die Parallelität der Seiten 
gerichtet werde, so daß die Gestalt zweier gleichlanger Parallelsei­
ten erscheint, die durch die anderen beiden Seiten nur verbunden 
sind, oder auf eine Einzelseite, die dann als Strichwahrnehmung 
erscheint, wahrend die übrigen den unthematischen Hintergrund 
bilden. Alles, was sich außerhalb der jeweils thematischen Gestalt 
befindet, gehört lediglich zum unthematischen Umfeld, das bei Ak­
zentverschiebung andere Gestalten hervortreten laßt. Bekannt ist 
dieser Sachverhalt vor allem von Kippfiguren und aus Vexierspie­
len, die plotzlich und abrupt aus dem Gewirr von Strichen eine be­
stimmte Gestalt freigeben und ebenso abrupt wieder im Gewirr der 
Striche verschwinden lassen.

2. Kritik an der rationalistischen Seelensubstanz-Metaphysik

Auf der Basis der drei genannten empiristischen Grundsätze voll­
zieht Hume seine Kritik an der rationalistischen Seelensubstanz­
Metaphysik. Sie erfolgt in zwei Schritten, deren erster die Un­
haltbarkeit der cartesianischen Position demonstriert mittels des 
Nachweises, daß es eine vom Bewußtsein unabhängige beharrliche 
Substanz, der die Bewußtseinsakte und -zustande als Akzidenzien 
inharieren, nicht gibt, und deren zweiter darin besteht, die Unhalt­
barkeit einer Theorie aufzuzeigen, die von der Annahme eines kon­
stanten, invarianten Elements innerhalb des Bewußtseinsstromes

259

https://doi.org/10.5771/9783495997024-254 - am 21.01.2026, 00:45:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-254
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ausgeht, mit dem die persönliche Identität verbunden sein soll. We­
der außerhalb noch innerhalb des Bewußtseins läßt sich eine dau­
erhafte Instanz finden, die als Repräsentant des Ich fungieren 
könnte.

Angenommen, es gabe so etwas wie eine Seelensubstanz, so müß­
te sie nach empiristischer Erkenntnistheorie durch die Sinneswahr­
nehmungen zugänglich sein. Eine Impression und eine darauf basie­
rende Idee von Substanz aber gibt es nicht, weil die Seelensubstanz 
als Referent aller Impressionen und Ideen angesetzt ist und folglich 
nicht durch eine Einzelwahrnehmung greifbar sein kann. Allenfalls 
ware sie durch die Gesamtheit derselben faßbar, womit sich aber 
der Ansatz einer davon verschiedenen Instanz erübrigte. Man gerät 
in einen Zirkel, wenn man das, was durch empirische Wahrneh­
mung bewiesen werden soll, als Bedingung derselben voraussetzt. 
Bewiesen werden soll das Ich als Substrat und Bezugspol aller Be­
wußtseinsakte, seine Existenz ist nach empiristischer Auffassung 
aber nur durch sinnliche Wahrnehmung ausmachbar, wobei sich 
zeigt, daß dieser Referent aller Bewußtseinsdaten deshalb nicht 
durch ein Einzeldatum oder deren Gesamtheit zu bestatigen ist, 
weil er als Referent aller Daten fungiert. Fazit: Nach Hume ist die 
Seelensubstanz eine reine Fiktion, ein unbekanntes, unverständ­
liches und mysterioses Ding. Die von Hume an der Seelensubstanz 
vollzogene Kritik gehört in den generellen Kontext einer Kritik am 
Substanzbegriff uberhaupt.

Die zweite Widerlegung, die einer antizipierten Theorie gilt, die 
das konstante, invariante Moment nicht außerhalb des Bewußtseins 
sucht, sondern innerhalb desselben als eines seiner Momente, re­
kurriert auf die empiristische These von der Allbewegtheit und 
Sukzessivitat der Vorstellungen. Aus ihr folgt analytisch die Inkon­
stanz und Variabilität aller Vorstellungen, die Unmoglichkeit einer 
beharrlichen, durch den Wechsel aller anderen Vorstellungen hin­
durchgehenden Vorstellung.

Der von Hume beanspruchte Nachweis der Unauffindbarkeit 
und damit der Unmöglichkeit der Existenz eines konstanten, inva­
rianten Moments außerhalb wie innerhalb des Bewußtseins stellt 
vor ein schwieriges, geradezu aporetisches Problem; denn einerseits 
ist es auf der Basis empiristischer Grundsätze und ihrer strikten An­
wendung unmoglich, im thematischen Bereich unserer Vorstellun­
gen ein Ich ausfindig zu machen, andererseits haben wir die starke 
Neigung und Gewohnheit, gestutzt auf die linguistische Praxis, von 
einer ununterbrochenen Existenz unserer selbst zu sprechen. Hier

260

https://doi.org/10.5771/9783495997024-254 - am 21.01.2026, 00:45:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-254
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stehen sich zwei konträre Einstellungen gegenüber: auf der einen 
Seite das streng wissenschaftliche Verhalten, von Hume auch der 
akkurate, präzise Weg des Denkens und Erfahrens oder die strenge 
Redeweise genannt7, und auf der anderen Seite das unbestimmte 
Gefühl oder Gespür, das unseren alltaglichen, vorwissenschaftli­
chen Umgang mit den Dingen kennzeichnet und von Hume die ge­
wöhnliche Methode des Denkens genannt wird.8 Nach der ersteren 
ist ein Identitatszusammenhang des Bewußtseins nicht aufweisbar, 
nach der zweiten existiert er in Form eines unbestimmten Gefühls. 
Wie ist dieses Dilemma aufzulösen?

3. Humes Identitatsbegriff

Die Fundamentalschwierigkeit, der sich die empiristische Erkennt­
nistheorie konfrontiert sieht, resultiert aus ihrer Prämisse, daß nach 
exakter wissenschaftlicher Betrachtungsweise im Bewußtsein 
nichts Beharrliches, nur Fluktuierendes vorkommt. Da wir aber in 
unserem gewöhnlichen, vorwissenschaftlichen Umgang die Begriffe 
„Identitat“ und „Konstanz“ verwenden, sowohl in bezug auf das Ich 
wie in bezug auf außere Dinge, fragt sich, wie dies zu erklären sei.

Identitat ist der Gegenbegriff zu Differenz. Identitat und Diffe­
renz sind strukturell Relationsbegriffe. Für Differenz ist dies unmit­
telbar einsichtig; denn von Differenz sprechen wir stets in bezug auf 
zwei oder mehrere Instanzen, von denen sich die eine von der an­
deren unterscheidet. Der Charakter der Relationalitat gilt aber 
nicht minder für Identitat. Identitat bedeutet, wie Hegel sich aus­
drückt, Gleichheit mit sich selbst. Die Formulierung zeigt, daß auch 
hier eine Relation zwischen zweien angesetzt ist, jedoch in Form 
einer Beziehung eines auf sich selbst. Diese Deutung von Identität 
und Differenz ist uralt; sie findet sich bereits bei Platon im Parmeni- 
des; in ihrer Tradition steht auch Hume. Neu allerdings ist bei Hume 
die temporale Interpretation der beiden Begriffe. Wenn Hume von 
Identitat und Differenz spricht, so meint er stets die zeitliche: die in 
der Zeit sich erhaltende Identitat, nach Kantischer Ausdrucksweise 
die numerische Identitat, die mit Dauer, Beharrlichkeit, Konstanz, 
Erhaltung seiner selbst in der Zeit gleichzusetzen ist, und die in der 
Zeit auftretende Differenz, die mit Sukzession, Bewegung und Ver­

7 Vgl. a.a.O.,S. 240f.
8 Vgl. a.a.O., S. 240.

261

https://doi.org/10.5771/9783495997024-254 - am 21.01.2026, 00:45:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-254
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


änderung zusammenfällt. Wenn Hume das Verhältnis von Identität 
und Differenz behandelt, so hat er im Grunde das Verhältnis von 
Konstanz und Veränderung vor Augen. Dies erklärt, warum sich 
das Problem unserer sprachlichen Gewohnheit, den Ausdruck 
„durchgangige Identitat“ trotz der zu supponierenden Sukzession 
und Veränderung zu gebrauchen, auf die Frage nach der Applikabi- 
litat des Konstanzbegriffs auf den Begriff der Veränderung redu­
ziert.

Stellt man das Problem der Substitution von Veränderung durch 
Konstanz streng wissenschaftlich, so heißt das: Wie laßt sich eine 
Sequenz vieler, verschiedener Inhalte durch einen einzigen, sich 
selber gleichen und in dieser Weise sich erhaltenden Inhalt erset­
zen? In dieser strikt wissenschaftlichen Betrachtungsweise ist das 
Problem unlösbar. Verlangt wird aber nur eine Substitution von 
der Art, wie wir gewohnlich, in alltäglicher Praxis, verfahren. Eine 
Substitution kommt hier durch Verwechslung mit Ähnlichkeit zu­
stande. Um eine Konfundierung dieser Art zu erreichen, müssen die 
Vorstellungen von Konstanz und Veränderung einander angenahert 
werden. Dies fallt nicht schwer, da die durchgängige Identitat eines 
Sachverhalts so verstanden werden kann, daß sie eine Reihe zeitlich 
aufeinanderfolgender gleicher, aber doch der Zeitstelle nach diffe­
renter Vorstellungen ausmacht, und umgekehrt eine Sukzession 
vieler, verschiedener Inhalte so interpretiert werden kann, daß es 
sich um eine Reihe qualitativ ähnlicher oder sogar gleicher, nur 
ihrer Zeitstelle nach differenter Inhalte handelt. Zwei Dinge, z. B. 
zwei Wassertropfen, konnen in allen Merkmalen absolut identisch 
sein und trotzdem ihrer räumlichen oder zeitlichen Position nach 
verschieden. Verschiedenheit braucht nicht notwendig als qualitati­
ve Verschiedenheit verstanden zu werden, sie laßt sich auch als blo­
ße Stellenverschiedenheit in Zeit und Raum deuten. Angesichts 
dieser Überlegung wird absehbar, daß eine Sequenz mehrerer ahn- 
licher, lediglich stellendifferenter Sachverhalte als ein anscheinend 
identisch bleibender Gegenstand angesprochen werden kann, und 
in diesem Sinne nennt Hume sechs Arten von Beispielen aus der 
alltaglichen Erfahrung, in denen nach streng wissenschaftlicher Be­
trachtung eine Sukzession mehrerer, verschiedener Inhalte vorliegt, 
fur unser gewohnliches Vorstellen aber der Eindruck durchgängiger 
Erhaltung eines und desselben Inhalts besteht.

(1) Der erste Fall, in dem trotz Veränderung des Objekts der 
Identitatsbegriff beibehalten wird, liegt vor bei geringfugiger Modi­
fikation, etwa bei minimaler Zu- oder Abnahme. Wird die Masse

262

https://doi.org/10.5771/9783495997024-254 - am 21.01.2026, 00:45:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-254
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eines kontinuierlich verbundenen Stoffes, beispielsweise einer Ku­
gel, um ein weniges vergrößert oder verkleinert, so sprechen wir 
trotz Veränderung noch von derselben Kugel. Obwohl nach exakter 
Denk- und Sprechweise zwei verschiedene, durch ihre räumliche 
Ausbreitung und Zeitstelle und nicht zuletzt durch ihre unter­
schiedliche stoffliche Fülle voneinander abhebbare Objekte vorlie­
gen, sprechen wir gemaß unserer gewöhnlichen Vorstellungs- und 
Ausdrucksweise von einem und demselben Objekt.

(2) Der zweite Fall ist bei allmählicher, unmerklicher Änderung 
gegeben. Wenn wir langsam, Zug um Zug einen Sandhaufen ab­
schaufeln oder standig, aber kaum merklich die Farbe auf einer 
Farbpalette abschwachen, so fuhren diese Vorgänge zwar objektiv 
zu unterschiedlichen Objekten, gestatten aber subjektiv die Beibe­
haltung des Identitatsbegriffs.

Ist der erste Beispieltyp hauptsächlich in bezug auf den Raum 
konzipiert, so der zweite in bezug auf die Zeit. Eine andere Mög­
lichkeit zur Festsetzung eines Unterschieds zwischen ihnen besteht 
darin, den ersten auf Quantitatsveranderung, den zweiten auf Qua- 
litatsveranderung zu beziehen.

(3) Als dritten Fall nennt Hume eine Veränderung, bei der der 
ursprüngliche Zweck bzw. die ursprüngliche Absicht beibehalten 
wird. Er untermauert diesen Fall durch das Beispiel eines Schiffes, 
das haufig und in beträchtlichen Teilen repariert wird. Trotz beacht­
licher Veränderung wird das Schiff noch als dasselbe bezeichnet, 
weil es seine ursprüngliche Funktion, Wasserfahrzeug zu sein, 
beibehalt.9

(4) Der vierte Fall liegt vor bei Veränderung, bei der die Organi­
sation des Ganzen erhalten bleibt. Hume spricht hier von einer 
„sympathy of parts to their common end“10 11, was genau übersetzt 
heißt: „Sympathie der Teile zu ihrer gemeinsamen Endabsicht.“ 
Theodor Lipps übersetzt diese Formel mit einer „auf die Verwirkli­
chung des gemeinsamen Zweckes abzielenden wechselseitigen 
Rücksichtnahme der Teile“11. Wie die in diesem Kontext angeführ­
ten, dem organischen Bereich entnommenen Beispiele zeigen, geht 
es hier offensichtlich um die Veränderung von Organismen, die

9 Locke z. B. hat die Frage diskutiert, ob ein Schiff, das auf hoher See mit einem an­
deren ausgetauscht wird, noch dasselbe sei.
10 D. Hume: A Treatise of Human Nature, a. a. O., S. 243.
11 D. Hume: Ein Traktat über die menschliche Natur (A Treatise of Human Nature), 
Buch 1-3, deutsch mit Anm. und Register von Th. Lipps, mit einer Einführung neu 
hrsg. von R. Brandt, Hamburg 1973, Buch 1, S. 333.

263

https://doi.org/10.5771/9783495997024-254 - am 21.01.2026, 00:45:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-254
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


trotz der Wandlung, der sie unterstehen, ihre Organisation bewah­
ren. Unter einem organischen Ganzen versteht man den nach 
einem zugrundeliegenden Bauplan hergestellten Zusammenhang, 
in dem alles wechselseitig füreinander Mittel und Zweck ist, jeder 
Teil um des anderen und um des Ganzen willen existiert, wie dieses 
um der Teile willen. Bleibt eine solche wechselseitige Beziehung 
erhalten wie beim Heranwachsen von Pflanzen und Tieren, etwa 
bei der Entwicklung einer Eiche aus einem Keimling, so sprechen 
wir trotz beträchtlicher Veränderung hinsichtlich Größe, Gestalt 
und Stoff noch von demselben Baum. Offensichtlich ist es die Wah­
rung der Proportion der Teile zueinander und damit die Wahrung 
der Organisation des Ganzen, was hier die Beibehaltung des Identi- 
tatsbegriffs legitimiert.

(5) Die funfte Möglichkeit ist bei spezifischer Identitat gegeben. 
Eine solche liegt vor bei einem standig unterbrochenen und sich 
erneuernden Ton. Hier laßt sich angesichts der Pausen nicht mehr 
von einer durchgehenden, kontinuierlichen Selbigkeit des Tones 
sprechen, sondern nur noch von einer spezifischen Identitat, derzu- 
folge die verschiedenen, voneinander getrennten Töne aufgrund 
ihrer Ähnlichkeit unter denselben Begriff fallen. Dieser Umstand 
erlaubt, zumindest umgangssprachlich, von demselben Ton zu spre­
chen, den wir jetzt hören, kurz zuvor hörten und wieder davor hör­
ten. Hume allerdings nennt ein anderes Beispiel, namlich das einer 
Kirche, die zunächst aus Ziegelsteinen erbaut war und, nachdem sie 
in Trimmer fiel, aus Quadersteinen und in moderner Architektur 
neu errichtet wurde. Trotz radikaler Veränderung nicht nur der äu­
ßeren Gestalt, sondern auch der Baumaterialien, spricht man um­
gangssprachlich von derselben Kirche, solange sie denselben Zweck 
fur die Gemeinde erfullt, Gotteshaus und Ort der Zusammenkunft 
bei religiösen Anlassen zu sein.

(6) Der wichtigste Fall gerade im Hinblick auf das anstehende 
bewußtseinstheoretische Problem ist der, der bei wesensmaßiger 
Veränderung den Gebrauch des Identitatsbegriffs erlaubt. Besteht 
das Wesen einer Sache in Bewegung und Veränderung wie im Bei­
spiel des Flusses, so sprechen wir von Identitat, weil die Verände­
rung aufgrund der Natur der Sache geradezu erwartet wird und da­
her keinen extraordinären Eindruck erzeugt, wie dies bei der 
Modifikation eines sonst konstanten Gegenstands der Fall ist. Ob­
wohl ein Fluß sich binnen 24 Stunden total verändert, nennen wir 
ihn uber Jahrhunderte hinweg denselben. Was die Anwendung des 
Identitatsbegriffs in diesem Fall rechtfertigt, ist die Tatsache, daß

264

https://doi.org/10.5771/9783495997024-254 - am 21.01.2026, 00:45:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-254
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zwar sämtliche Teile andere werden, nicht aber der Fluß in seiner 
Gesamtheit; denn wUrde der Fluß als solcher sich verändern, in sein 
Gegenteil, Nicht-Fluß, Umschlagen, so standen dem Nonsens Tür 
und Tor offen. Um Bewegung als Bewegung und Veränderung als 
Veränderung überhaupt bestimmen zu können, müssen sie selbst, 
obwohl alles, was ihnen untersteht, sich bewegt und verändert, als 
identisch betrachtet werden, ansonsten könnte überhaupt nicht von 
der Bewegung oder der Veränderung die Rede sein. Hier wird deut­
lich, daß die These von der Allbewegung, um überhaupt formuliert 
werden zu können, etwas Festes und Beharrliches verlangt; denn 
gesetzt den Fall, es würde der Aussageinhalt auch noch für die Aus­
sageform gelten und somit ausnahmslos alles der Bewegung unter­
worfen werden, so höbe sich die These selber auf.

Das Resultat dieser an diversen Beispielsarten vorgeführten 
Überlegungen besteht darin zu zeigen, daß trotz objektiver, in der 
Sache selbst stattfindender Veränderung subjektiv, nach dem ge­
wöhnlichen Sprachgebrauch, am Konstanzbegriff festgehalten wird. 
Allerdings muß eingeräumt werden, daß der Maßstab für die Bei­
behaltung oder Suspendierung des Begriffs relativ ist. Ob und wie­
lange eine veränderte Sache, beispielsweise ein Haus, als dasselbe 
Haus bezeichnet wird, ob nur solange, wie es einen bezugsfertigen 
Bau darstellt, oder auch noch, wenn es in Trümmer zerfallen ist, 
hangt nicht allein von objektiven Kriterien, der geringeren oder 
größeren, der allmahlichen oder abrupten Veränderung ab, sondern 
auch von subjektiven, wie der individuellen Empfindungsweise der 
jeweils urteilenden Person.

4. Bewußtsein als Strom

Im letzten Abschnitt des Kapitels ,,Of Personal Identity“ werden 
diese allgemeinen, an außeren Erfahrungsbeispielen gewonnenen 
Einsichten auf das Bewußtsein angewandt. Am Spezimen „Bewußt­
sein“ wird die Verwendung des Identitatsbegriffs demonstriert.

Dieses Vorgehen ist allein schon aus methodischen Gründen be­
merkenswert; denn die Tatsache, daß der Sachverhalt „Bewußt­
sein“ wie die übrigen Gegenstande behandelt wird, zeigt das metho­
dische Postulat Humes von der Gleichheit der Betrachtungs- und 
Behandlungsweise aller Gegenstande. Die Konsequenz ist eine 
Nivellierung jedweder Differenz zwischen Bewußtseins- und Ge- 
genstandssphare. Das Bewußtsein als innerer Bereich wird mit den

265

https://doi.org/10.5771/9783495997024-254 - am 21.01.2026, 00:45:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-254
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegenständen des äußeren Bereichs egalisiert. Es hat keinen signi­
fikanten Status ihnen gegenüber, sondern gleichen mit Sachobjek- 
ten wie Stein, Haus, Pflanze, Tier usw. Nicht nur wird es nach Ana­
logie der außeren Objekte beschrieben, sondern auf demselben 
Niveau und mit denselben Mitteln wie diese. Es untersteht densel­
ben Bestimmungen, Formen und Verhältnissen, hier speziell im 
Hinblick auf den Identitatsbegriff. In diesem Sinne ist es zu verste­
hen, wenn das mit unserer mentalen Geschichte zusammenfallende 
Bewußtsein, das wesenhaft Prozeß ist, nach dem Vorbild des äuße­
ren Flusses als identisch angesprochen wird. Trotz der ständigen 
Sukzession ist der Bewußtseinsstrom wie jeder andere Strom mit 
sich gleichartig, und diese durchgängige Identitat ist es, die in die­
sem Fall die Identitat der Person ausmacht.

Ist damit auch das subjektive Recht der Anwendung der Identi- 
tatsvorstellung auf den Bewußtseinsstrom erwiesen, so bleibt doch 
noch zu klaren, wie die Anwendung zustande kommt. Zur Lösung 
dieses Problems greift Hume auf Vorstellungen und Gedankengän­
ge zuruck, die auch sonst in seiner Erkenntnistheorie eine Rolle 
spielen und fur das Bewußtseinsproblem nicht einmal typisch sind. 
Es sind dies die Vorstellungen von subjektiver Gewohnung und As­
soziation.

Hume kennt drei Arten von Verkniäpfungsgesetzen: Ähnlichkeit, 
Kausalitat und Kontiguität.12 Von diesen finden im Bereich des Be­
wußtseins nur die ersten beiden Anwendung, wahrend das dritte, 
mit dem Hume vor allem räumliche Nachbarschaft im Sinne hat, 
ausscheidet. Ein wichtiger Faktor in der Erklärung des Zustande­
kommens der Zusammenhangsverhaltnisse des Bewußtseins ist die 
Ähnlichkeit der Vorstellungen; sie gestattet die Anwendung des 
wenngleich nur subjektiv-empirischen, nicht objektiv-wissenschaft­
lichen Identitatsbegriffs. Ein nicht unwesentlicher Teil des Bewußt­
seins besteht in der Erinnerung an urspriingliche Wahrnehmungen, 
d.h. in der ständigen Wiedervergegenwartigung urspriinglicher Vor­
stellungen im Modus abbildlichen Seins. Im Bewußtsein gibt es zum 
Zeitpunkt t1 eine urspriingliche Wahrnehmung, im nächstfolgenden 
Moment t2 eine Erinnerung daran und im dann folgenden Moment 
t3 eine Erinnerung an diese Erinnerung und so fort, die nach dem 
Verhältnis von Urbild und Abbild konstruiert sind. Da Urbild und 
Abbild im Verhältnis von Ähnlichkeit stehen, ist eine solche Bezie­

12 Im Englischen lauten die Ausdrucke: „resemblance“, „causation“ und „contiguity“, 
vgl. D. Hume: A Treatise of Human Nature, a. a. O., S. 246.

266

https://doi.org/10.5771/9783495997024-254 - am 21.01.2026, 00:45:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-254
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hung qualifiziert, das Zustandekommen einheitlicher Bewußtseins­
zusammenhänge zu erklären. Was für die Einzelvorstellung gilt, gilt 
auch fur den Gesamtkomplex simultaner Vorstellungen, so daß das 
gegenwärtige gesamtheitliche Bild von der Welt im nächsten und 
ubernachsten und ubembernachsten Moment noch dasselbe, zu­
mindest ein ähnliches ist. Auf diese Weise kontinuiert sich der 
Querschnitt des Bewußtseins in einem bestimmten Moment auch 
in den folgenden.

Die Erinnerung produziert aber nicht nur nach Ähnlichkeits­
gesetzen Zusammenhänge, sondern sie entdeckt auch solche. 
Niemand von uns erinnert sich genau, was er vor einem Jahr zu 
einer bestimmten Stunde, Minute, Sekunde dachte oder tat. Nach­
dem wir aber einmal aufgrund der ständigen Reproduktion ur- 
spriinglicher Vorstellungen das Gesetz der Ähnlichkeit entdeckt 
haben, wird es uns möglich, auf seiner Basis die vergessenen Vor­
stellungen zu erinnern und damit den Bewußtseinszusammenhang 
in die Vergangenheit auszudehnen. Im ubrigen ist dieses Gesetz für 
Hume ein Operationsmittel, die Zustande der Bewußtlosigkeit und 
des Vergessens zu überbrücken; denn das einmal aufgefundene 
Assoziationsgesetz laßt sich nun generell anwenden und zur Auf­
klärung auch solcher Zustande benutzen, die sich dem Bewußtsein 
entziehen.

Da die Vorstellungen unseres Bewußtseinsstromes nicht nur ein­
ander ahnlich, sondern auch grundverschieden voneinander sein 
können, reicht das Gesetz der Ähnlichkeit zur Erklärung des Ge­
samtzusammenhangs des Bewußtseins allein nicht aus. Hinzukom­
men muß das Gesetz der Kausalität, nach dem verschiedene, sogar 
entgegengesetzte Vorstellungen miteinander verknüpft werden 
können. Die Entstehung dieses Gesetzes in der Bewußtseinssphäre 
ist von keiner anderen Art als im Naturbereich. Wir beobachten 
wiederholt gleichartige Sequenzen. Aufgrund von Gewöhnung 
schließen wir aus den wiederholten Fallen nach einem Induktions­
schluß auf die Allgemeinheit dieser Falle und gewinnen so das Kau- 
salitatsgesetz, das, wie die Art seiner Gewinnung aus Gewöhnung 
und Induktion zeigt, keine objektiv-wissenschaftliche Basis hat, 
sondern nur eine subjektiv-psychologische. Die von ihm bean­
spruchte Notwendigkeit des Übergangs von einer Vorstellung zur 
anderen ist keine objektive, sondern lediglich eine subjektive. Im 
Hinblick auf dieses Gesetz faßt Hume das Bewußtsein als System 
differenter Vorstellungen auf, die durch Kausalbeziehungen ver­
bunden sind, die einander produzieren, zerstören, beeinflussen, ver­

267

https://doi.org/10.5771/9783495997024-254 - am 21.01.2026, 00:45:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-254
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stärken oder beeinträchtigen. In derselben Absicht vergleicht er 
den menschlichen Geist mit einem Stäät, in dem es Über-, Unter- 
und Nebenordnungen gibt. Wie die Teile des Stäätes - die einzelnen 
Personen - ändere Teile erzeugen - ihre Nächkommen -, die die 
Verfässung des Gemeinwesens entweder Übernehmen oder äbän- 
dern und zu änderen Institutionen, Gesetzen und Lebensformen 
gelängen, so verhält es sich äuch mit dem Bewußtsein. Wie die Kon­
tinuität des Stäätes uber verschiedene Generationen hinweg, selbst 
bei rädikäler Veränderung seiner Verfässung, noch die Rede von 
demselben Stäät erläubt, so erläubt äuch die Kontinuität der Vor­
stellungen im Bewußtsein, selbst bei gravierender Änderung ihres 
Inhälts und ihrer Form, die Redeweise von der Einheit und dem 
durchgängigen Zusämmenhäng der Person.

5. Zusämmenfässung

Humes Gedänken und Argumentätionsgänge seien am Schluß noch 
einmäl in Thesen zusämmengefäßt:

(1) Die traditionelle Denk- und Sprechweise vom Ich, wie sie äuf 
Descärtes zurnckgeht, ist äm Substänzmodell orientiert und fäßt 
däs Ich äls Seelensubstänz äuf. Däs Ich wird äls ein letztes, behärr- 
liches Sein im Wechsel der Vorstellungen genommen, däs, einem 
Träger oder Besitzer von Eigenschäften gleich, die Bewußtseinszu­
stände hät.

(2) Humes Bewußtseinstheorie ist äls Kritik än dieser träditionel- 
len Auffässung konzipiert. Im Rähmen einer generellen Kritik äm 
Substänzbegriff der rätionälistischen Erkenntnistheorie nimmt Hu- 
me äuch eine spezielle Kritik äm Begriff der Seelensubstänz vor, 
indem er nächweist, däß es weder äußerhälb noch innerhälb des 
Bewußtseins ein distinktes Element gibt, däs äls durchgehender, 
numerisch identischer Träger des Ich fungieren könnte. Die Annäh­
me eines externen Substrats ist eine Fiktion; der Versuch, innerhälb 
des Bewußtseinsstromes eine konstänte Vorstellung äusfindig zu 
mächen, scheitert än der Sukzessivität der Vorstellungen.

(3) Obwohl sich im themätischen Bereich unserer Vorstellungen 
kein konstäntes Moment findet, häben wir doch unleugbär däs Ge- 
fuhl eines Identitätszusämmenhängs unserer Vorstellungen. Wir 
spuren so etwäs wie einen Einheitszusämmenhäng, obwohl sich ein 
solcher wissenschäftlich nicht nächweisen läßt. Auch unsere 
Sprächpräxis bestätigt durch den Gebrauch von Einheits- und Iden­

268

https://doi.org/10.5771/9783495997024-254 - am 21.01.2026, 00:45:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-254
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


titätsbegriffen die Empfindung eines solchen. Freilich bleibt eine 
Kluft zwischen wissenschäftlicher Unäusweisbärkeit und vor- bzw. 
äußerwissenschäftlichem Aufspiiren bestehen.

(4) Die Suche näch einer Erklärung des gespurten Einheitszu- 
sämmenhängs läuft für Hume über den Ähnlichkeitsbegriff in sei­
ner älltäglichen Verwendungsweise und seiner Konfundierung mit 
dem Identitätsbegriff. Läßt sich Identität nicht än ein konstäntes 
Moment äußerhälb oder innerhälb des Bewußtseins binden, dänn 
bleibt nur übrig, den Wechsel der Vorstellungen selbst, die mentäle 
Geschichte, äls identisch änzusprechen.

(5) Wegen der Streichung des Ich-Subjekts, däs in der Trädition 
äls Identitätsträger fungierte, und wegen seines Zusämmenfälls mit 
dem Bewußtseinsstrom quälifiziert sich diese Theorie äls nicht-ego­
logische. Wenn dem Ich überhäupt noch ein Sinn zukommt, dänn 
nur der, Name für die jeweilige individuelle Bewußtseinsgeschichte 
zu sein.

(6) Angesichts des Mißlingens einer wissenschäftlichen Erklä­
rung des gespürten Einheitszusämmenhängs des Bewußtseins 
bleibt für Hume eine unbefriedigende Situätion bestehen, die er 
zwär nicht in dem Käpitel ,,Of Personäl Identity“, wohl äber in 
einem Appendix zum Ausdruck bringt:
„Und hier bin ich mir bewußt, nur eine mängelhäfte Erklärung gegeben zu 
häben.“13

Oder:
„Aber älle meine Hoffnungen schwinden, wenn ich därän gehe, die Fäkto- 
ren zu bezeichnen, die unsere sukzessiven Perzeptionen für unsere Vorstel­
lung oder unser Bewußtsein vereinigen. Ich känn keine Theorie äusfindig 
mächen, die in diesem Punkte befriedigt.“14

Oder:
„So muß ich ... zugestehen, däß eine Schwierigkeit besteht und däß ihre 
Lösung für meinen Verständ eine zu härte Aufgäbe ist.“15

Däs Unbefriedigtsein gründet in der Einsicht, däß der Einheitszu- 
sämmenhäng zwär für däs Bewußtsein besteht, äber nicht eigentlich 
äus dem Bewußtsein stämmt, sondern äus subjektiven Assoziätio- 
nen. Auch eine Anälyse dieses subjektiven Gefühls von Einheit und

13 D. Hume: Ein Traktat über die menschliche Natur, ä. ä. O., S. 363.
14 A. ä. O.
15 A.ä.O., S. 364.

269

https://doi.org/10.5771/9783495997024-254 - am 21.01.2026, 00:45:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-254
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Identität würde nicht zu dem gewünschten Ergebnis führen; denn 
eine solche basierte nur auf der Übertragung von Methoden aus 
dem kognitiven auf den emotionalen Bereich. Auch hier ginge es 
darum, entweder ein distinktes Einheitsprinzip oder einen konti­
nuierlichen Einheitszusammenhang ausfindig zu machen, nur daß 
dieser im emotionalen Bereich nicht gedacht, sondern gespUrt und 
gefühlt wUrde. Hier hat Hume ein Problem hinterlassen, das seine 
Nachfolger noch beschäftigen wird. Es geht um die wissenschaftli­
che Erklärung des Einheits- und Identitatszusammenhangs des Be­
wußtseins unter der Prämisse, daß dieses einen objektiven Sachver­
halt, und zwar einen Strom, darstellt, der gegenüber anderen 
objektiven Sachverhalten kein eigentümliches Dasein hat, aber 
gleichwohl im Bewußtsein und für das Bewußtsein ist.

270

https://doi.org/10.5771/9783495997024-254 - am 21.01.2026, 00:45:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-254
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.  Grundlagen der rationalistischen und empiristischen Erkenntnis- und Bewußtseinstheorie
	2.  Kritik an der rationalistischen Seelensubstanz-Metaphysik
	3.  Humes Identitatsbegriff
	4.  Bewußtsein als Strom
	5.  Zusammenfassung

