
Teil I:
Tragik

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I.1) Die Philosophie des Tragischen

a) Poetik

Was ist tragische Schuld?
Ein philosophischer Beitrag zur Klärung dieser Frage liegt einst-

weilen in der grundlegenden Feststellung, dass die eigentliche Frage
noch nicht gestellt worden ist, solange ein an sich fragloser Begriff
von Schuld an das antike Drama herangetragen wird. Weder unser
eigenes Verständnis von Schuld noch von Tragik stand dabei bislang
auf dem Spiel. Der solcherart Fragende macht sich einer Interpretati-
on seines Gegenstandes nach fremden, wenn nicht gar gänzlich unge-
mäßen Kategorien schuldig, welche zuletzt nichts anderes ergeben
kann als eine nichtssagende Nichtidentität. Darum ist jedoch die
Frage selbst nicht weniger fassbar.

Tragische Schuld ist nicht nur Schuld, auf die ein von der Be-
zeichnung des antiken Dramas abgeleitetes Adjektiv zutrifft. Was tra-
gisch ist an der Tragödie, gilt es auf seine Bedeutung für menschliche
Schuld überhaupt zu befragen und so einen Begriff zu entwickeln, der
über das bloße Ende einer Ratlosigkeit hinaus ein tiefergehendes Ver-
ständnis von Tragik wie von Schuld gleichermaßen ermöglicht. Die-
ser wird sich dann im Rückbezug auf den von ihm erst konstituierten
Gegenstandsbereich zu bewähren haben, indem er den mit ihm ver-
bundenen Einsatz, die Infragestellung zu wagen, »mit Begreifbarkeit
zu sättigen«1 vermag.

Was aber ist Tragik?
Tragisch ist zunächst die Tragödie, allemal die griechische, auf

die nachfolgende Formen sich beziehen. Als solche ist sie ein Teil der
Dichtkunst und Gegenstand der Poetik, welche wiederum als der phi-

Tragische Schuld A 23

1 Ricœur, P.: Symbolik des Bösen (Phänomenologie der Schuld II). Freiburg/Mün-
chen: K. Alber 2009, S. 403f.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


losophischen Disziplin der Ästhetik2 zugehörig zu betrachten ist, die
ihrerseits jedoch historisch selbst aus der Poetik hervorging. Das Ver-
hältnis der Philosophie zur tragischen Kunst ist somit schon deshalb
ein besonderes, weil sie zugleich Subjekt und Objekt der Betrachtung
darstellt. Infolgedessen ist Tragik aus philosophischer Perspektive im-
mer auch Merkmal von Identität und Differenz. Ob als Modell oder
Gegenentwurf, sie zieht das philosophische Denken seit jeher in ihren
Bannkreis. Eben weil die Philosophie als Weise des Verstehens tragi-
scher Schuld sich selbst derart im Spiegel des Denkens über Tragik
und das Tragische in Frage stellt, muss diese Untersuchung dort an-
setzen.

Philosophische Perspektiven zur Tragödie gibt es schon ebenso
lange wie Philosophie und Tragödie selbst. Dies hängt zum einen da-
mit zusammen, dass beide demselben historischen und geographi-
schen Raum entstammen, zum anderen mit den Eigenarten der Tra-
gödie als späte Blüte und Letztes in einer langen Tradition gegenüber
dem Ersten und Anfang der noch jungen Philosophie zu einer Zeit, in
welcher diese Tradition fragwürdig geworden war.

Bereits der vorsokratische Philosoph und Staatsmann Solon (ca.
640–560 v.Chr.), einer der sieben Weisen3, soll sich kritisch über Ver-
stellung und Lüge im Spiel des Thespis4 geäußert haben. Die erste
offizielle Tragödienaufführung (um 534 v.Chr.) fand demgemäß nicht
eher als ein Vierteljahrhundert nach seinem Tod statt. So etwas wie
eine Theorie der Tragödie ist uns jedoch erst beim Rhetoriker und
Gelehrten Gorgias von Leontinoi (ca. 480–380 v.Chr.) angedeutet,
der in seiner Musterrede Lobpreis der Helena die Dichtung als λόγον
ἔχοντα μέτρον5 bezeichnete, d.h. als Rede im Versmaß seiner eige-
nen Kunst der Überredung gleichsetzte. Bei ihren Hörern bewirke
diese mittels der Anschauung fremder Schicksale einen eigentümli-
chen Seelenzustand (πάθημα), lasse sie »furchtsame Schauder« (φρί-
κη περίφοβος), »tränenreichen Jammer« (ἔλεος πολύδακρυς) und
»schmerzliches Verlangen« (πόθος φιλοπενθής) durchleben. Wie
Zauberei (γοητεία) vermöge sie nur durch Worte Meinungen und
Überzeugungen zu verändern.

24 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Die Philosophie des Tragischen

2 Begründet 1735 durch Alexander Gottlieb Baumgarten in seinen Meditationes phi-
losophicae de nonnullis ad poema pertinentibus.
3 Vgl. Plat. Prt. 343a.
4 Plut. Sol. 29, 4–5.
5 Diels, H. und Kranz, W.: Die Fragmente der Vorsokratiker. Berlin: Weidmannsche
1960, VS 76, Fr. B11, 9–10.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sokrates (469–399 v.Chr.) hingegen, so erzählt es sein Schüler
Platon (428–348 v.Chr.) in dem Dialog Gorgias (502c-d), hielt die
Dichtkunst mit seiner üblichen Verachtung für alles Sophistische le-
diglich für Blendwerk (κολακεία) und Volksrednerei (δημηγορία),
von der nach Abzug von Melodie (μέλος), Takt (ῥυθμὸς) und Vers-
maß (μέτρον) eben nur λόγοι übrig blieben. Im zehnten Buch der
Politeia geht er genauer auf die Tragödie ein, wobei er alles zurück-
weist, was an ihr nachahmend (μιμητική, 595a) ist. Da sich die Nach-
ahmung der Kunst stets nur auf die Erscheinung einer Sache (τὸ φαι-
νόμενον, 598b), nicht aber auf die Wahrheit beziehe, sei sie bloßes
Spiel und ohne sicheres Wissen als Heilmittel (φάρμακον, 595b) gar
eine Verstümmelung des Denkens. Folglich hätten sich die Tragödien-
dichter von Homer an (τῶν τραγικῶν πρῶτος διδάσκαλός, 595c)
nur mit der Imitation von Abbildern der Tugend befasst, mit dem
Schein des Scheins, mit Mythen und Lügen6.

Platon zog der Poesie die Staatskunst vor, welche er als »Nach-
ahmung des schönsten und besten Lebens«7 für die eigentliche Tragö-
die erachtete, eine Tragödie des wahren Lebens8 (vgl. Philebus 50b),
da diese ernsthaft Tugend und Gerechtigkeit verwirkliche, anstatt den
Charakter mit Rührseligkeit zu verderben und bestenfalls Vergnügen
zu bereiten. Bei ihm lesen wir auch von einem »alten Streit zwischen
Philosophie und Dichtung« (Rep. 607b-c). An dessen drastische Aus-
wirkungen, die er selbst am Schicksal seines Lehrers miterleben
musste, erinnert noch das von ihm zitierte Schmähwort eines Dich-
ters unbekannten Namens: τῶν διασόφων ὄχλος κρατῶν9. Derselbe
Philosoph allerdings, der in seiner Jugend selbst Dithyramben und
Tragödien verfasst, sie dann aber dem Feuer übereignet haben soll10,
entlehnte dem Drama in seinen eigenen Dialogen immer wieder Stil-
mittel und Bilder.

Tragische Schuld A 25

Poetik

6 ἐνταῦθα γὰρ πλεῖστοι οἱ μῦθοί τε καὶ τὰ ψεύδη ἐστίν, περὶ τὸν τραγικὸν βίον.
(Plat. Cra. 408c)
7 πᾶσα οὖν ἡμῖν ἡ πολιτεία συνέστηκε μίμησις τοῦ καλλίστου καὶ ἀρίστου βίου,
ὃ δή φαμεν ἡμεῖς γε ὄντως εἶναι τραγῳδίαν τὴν ἀληθεστάτην. (Athener in Plat.
Leg. 817b)
8 Siehe dazu Gerhardt, V.: Die Politik ist die wahre Tragödie, in: Hühn, L. (Hrsg.): Die
Philosophie des Tragischen. Schopenhauer – Schelling – Nietzsche. Berlin/Boston: de
Gruyter 2011, S. 83–132.
9 »Die allzu Weisen bezwingt der Pöbel«, vgl. auch die Anspielung auf Anaxagoras in
Plat. Leg. 967c.
10 Vgl. Diog. Laert. III, 1, 5.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die mit Abstand wirkungsmächtigste Abhandlung zur Tragödie
ist uns jedoch in der Poetik des Aristoteles (384–322 v.Chr.) überlie-
fert, welcher die Betrachtungen seiner Vorgänger aufnahm und zu
jener umfassenden Theorie der Dichtkunst ausarbeitete, bei der bis
heute jede Beschäftigung mit dem Thema ansetzen muss. Im sechsten
Kapitel der Schrift findet sich die Definition seines Gegenstandes, je-
ner zentrale »Tragödiensatz« (1449b24–28), welcher im Verlauf einer
sehr bewegten Deutungsgeschichte je nach Blickwinkel und Intentio-
nen seiner Übersetzer auch bisweilen »wie in einer Zirkusmanege im
Kreise herum getrieben«11 wurde:

ἔστιν οὖν τραγῳδία μίμησις πράξεως σπουδαίας καὶ τελείας
μέγεθος ἐχούσης, ἡδυσμένῳ λόγῳ χωρὶς ἑκάστῳ τῶν εἰδῶν ἐν
τοῖς μορίοις, δρώντων καὶ οὐ δι᾽ ἀπαγγελίας, δι᾽ ἐλέου καὶ
φόβου περαίνουσα τὴν τῶν τοιούτων παθημάτων κάθαρσιν.

In der Übersetzung von Manfred Fuhrmann:

»Die Tragödie ist Nachahmung einer guten und in sich geschlos-
senen Handlung von bestimmter Größe, in anziehend geformter
Sprache, wobei diese formenden Mittel in den einzelnen Ab-
schnitten je verschieden angewandt werden – Nachahmung von
Handelnden und nicht durch Bericht, die Jammer und Schaudern
hervorruft und hierdurch eine Reinigung von derartigen Erre-
gungszuständen bewirkt« (aus: Aristoteles, Poetik. Stuttgart:
Reclam 1994, S. 19).

Wie sein Lehrmeister zuvor geht Aristoteles von der Kunst als Nach-
ahmung aus, im Falle der Tragödie von der Nachahmung eines Han-
delns (δρᾶν, daher dasWort Drama), insbesondere eines solchen, wel-
ches besser ist als im gewöhnlichen Leben (schlechteres Handeln
hingegen imitiert die Komödie12). Gleichwohl bewertet er diese an-
ders als Platon, da er sie für eine angeborene Fähigkeit spezifisch des
Menschen hält, welche vor allem das Lernen (μανθάνειν, 1448b13)
ermöglicht. Dieses bereitet nicht nur den Philosophen Freude13, so
dass gute Kunst als Entfaltung dieser Fähigkeit (wie alles Handeln14)

26 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Die Philosophie des Tragischen

11 Schadewaldt, W.: Die griechische Tragödie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991, S. 10.
12 Vgl. Arist. Poet. 1448a16–18.
13 Vgl. Arist. Poet. 1448b4–15.
14 Vgl. Arist. EN 1104b8–1105a16.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zwar notwendig mit Vergnügen (ἡ ἡδονή) verbunden ist, sich jedoch
keinesfalls darin erschöpft.

Die Handlungsdarstellung der Tragödie hat nun eine einheitlich
bestimmte und fest umgrenzte quantitative oder qualitative Größe
(μέγεθος, womit auch das Versmaß μέτρον bezeichnet werden kann)
und ist in einer sprachlich angenehmen Weise (ἡδυσμένῳ λόγῳ) ge-
halten. Er präzisiert dies im Folgenden als λόγον τὸν ἔχοντα ῥυθμὸν
καὶ ἁρμονίαν καὶ μέλος (1449b28–29), also ähnlich wie bei Gorgias
und Sokrates als die musikalischen Strukturen von Rhythmus und
Melodie, sowie deren Wohlgefügtheit (Harmonie). Darüber hinaus
besteht die Tragödie aus verschiedenen Teilen, welche von diesen
sprachlichen Formen (εἰδῶν) in je verschiedenerWeise Gebrauch ma-
chen, z.B. das Chorlied von lyrischen Versmaßen, aber der Dialog
vom jambischen Trimeter. Von einem Bericht aus unpersönlicher Per-
spektive wie im Epos unterscheidet sie sich durch die Darstellung der
handelnden Personen (δρώντων) selbst.

Nach der Feststellung von Gegenstand, Medium und Modus15
der Tragödie beschreibt der letzte Teil des Satzes schließlich ihre ei-
gentümliche Leistung oder Wirkung, jenes »Werk« (ἔργον)16, durch
welches sie von anderem unterscheidbar und teleologisch in ihrem
Wesen bestimmt wird. Damit kommt er der thematischen Forderung
seines Eingangssatzes nach, nämlich von den Gattungen der Dicht-
kunst zu handeln, »welches Vermögen eine jede habe« (ἥν τινα δύνα-
μιν ἕκαστον ἔχει, 1447a7/8). Diese δύναμις (»Vermögen«, »Poten-
tial«) bezeichnet in der Aristotelischen Philosophie die essentielle
Eigenschaft einer Sache, welche zugleich ihr Ziel (τὸ τέλος) in der
Verwirklichung jener Potentialität beinhaltet – gemeint ist also, was
das eigentlich »tragische«17 sei und was demgemäß eine gute Tragödie
ausmache.

Die Deutung der Worte ἔλεος und φόβος in der Tragödien-
definition des Aristoteles ist seit jeher umstritten. Wolfgang Schade-
waldt vertrat in einem Aufsatz18 von 1955 die Auffassung, dass die

Tragische Schuld A 27

Poetik

15 Vgl. Arist. Poet. 1447a16–18: διαφέρουσι δὲ ἀλλήλων τρισίν, ἢ γὰρ τῷ ἐν ἑτέροις
μιμεῖσθαι ἢ τῷ ἕτερα ἢ τῷ ἑτέρως καὶ μὴ τὸν αὐτὸν τρόπον.
16 Arist. Pol. 1253a23: πάντα δὲ τῷ ἔργῳ ὥρισται καὶ τῇ δυνάμει, vgl. Nagel, T.:
Aristotle on Eudaimonia, in: Phronesis 17, 3 (1972), S. 253: »The ergon of a thing, in
general, is what it does that makes it what it is«.
17 Vgl. den Superlativ τραγικώταται in Arist. Poet. 1453a27/8.
18 Furcht und Mitleid? in: Hermes. 83 (1955), S. 129–171.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


herkömmliche Übersetzung als »Mitleid« (und »Furcht«) aufgrund
der Konnotation der christlichen Tugend (lat. compassio) sich gegen-
über dem griechischen Wortgebrauch »im höchsten Grade irrefüh-
rend« (S. 134) ausnehme und eher auf die Dramentheorie Lessings19
zurückgehe, denn auf Aristoteles selbst. Die Komponente der Barm-
herzigkeit oder gar einer universalen Menschenliebe erhalte das
Lehnwort erst bei den Kirchenvätern20, das griechische συμπαθεῖν
(von συν- »zusammen« und πάσχω) hingegen bedeute »erleiden«
zunächst nur im Sinne passiven Affiziertwerdens, einer Einwirkung
von außen. Aristoteles selbst definiert ἔλεος in der Rhetorik
(1385b1 ff.) als eine Betrübnis (λύπη) über ein unverdientes (ἀνα-
ξίου) Übel, welches ebenso uns selbst zuteilwerden könnte, was folg-
lich eine gewisse Identifikation mit dem Opfer voraussetzt. Ähnlich
ist φόβος (Rhet. 1382a21) die Erschütterung (ταραχή) über eine sol-
che bevorstehende Vernichtung. Der Tragödienzuschauer wird also
vom Bühnengeschehen ergriffen und angerührt, er ›geht mit‹, emp-
findet »Jammer« zusammen mit den handelnden Charakteren und
»Schauder«, wenn er ahnt, welch Leid ihnen droht.

Noch problematischer ist allerdings der Begriff der κάθαρσις,
»Reinigung«. Die Genitivform τῶν τοιούτων παθημάτων der Aris-
totelesstelle ist verschiedentlich verstanden worden als entweder eine
Reinigung der genannten Affekte selbst (genitivus obiectivus), oder
aber »von« ihnen (gen. separationis). Als Abführung eines ungesun-
den Übermaßes im Sinne der medizinischen Technik der Purgation21

wird das Wort auch in den hippokratischen Schriften22 erwähnt und
war zur Zeit des Aristoteles sicher gebräuchlich. Gegen die Inter-
pretation als Reinigung von Elementaraffekten spricht sich Arbogast

28 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Die Philosophie des Tragischen

19 »Das Wort, welches Aristoteles braucht, heißt Furcht: Mitleid und Furcht, sagt er,
soll die Tragödie erregen« (Lessing, G. E.: Hamburgische Dramaturgie, 74. Stück),
sowie Furcht als »das auf uns selbst bezogene Mitleid« (77. Stück), Mitleid jedoch als
Menschenliebe, »φιλανθρωπία« (76. Stück), vgl. Kommerell, M.: Lessing und Aris-
toteles. Untersuchung über die Theorie der Tragödie. Frankfurt a.M.: Klostermann
1984.
20 Vgl. Augustinus, de civitate dei IX, 5 entgegen der stoischen Auffassung: quid est
autem misericordia nisi alienae miseriae quaedam in nostro corde conpassio, qua
utique si possumus subuenire conpellimur?
21 Vertreten schon 1586 von Lorenzo Giacomini de’Tebalducci Malespini in de la pur-
gatione della tragedia (Orationi et Discorsi. Florenz: Sermartelli 1597, S. 29–52).
22 Überliefert bei Galen, Hippokratische Aphorismen XVII (2), 358: κάθαρσις δέ
ἐστιν ἡ τῶν λυπούντων κατά ποιότητα κένωσις.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schmitt23 aus und verweist auf die Aristotelische Lehre von der
Rationalität der Gefühle sowie deren Ausbildung durch Musik in der
Politik (1340a1 ff.), wo die Tugend (ἡ ἀρετή) als rechte Art des Um-
gangs mit Liebe oder Hass erst durch ihre Einübung anhand der
Nachempfindung mittels μίμησις (infolgedessen über die bloße Imi-
tation hinaus besser als »Darstellung« zu übersetzen) verwirklicht
wird.

Die Freude an der Tragödie wäre dann gegenüber Platon nicht
nur staatsdienlich, sondern Bedingung der Möglichkeit tugendhaften
Handelns überhaupt. Somit rehabilitiert Aristoteles die nun vor al-
lem durch ihre kathartische Wirkung auf den Zuschauer (oder Leser)
bestimmte Tragödie kraft ihres Nutzens als ethische Bildung. Sein
Begriff des Tragischen ist demgemäß ebenfalls von dieser Wirkung
her zu verstehen, so wie die Poetik insgesamt als Anleitung, wie die-
se mit den gegebenen Mitteln24 (Melodik, Sprache) und Gegenstän-
den (Handlungen und Charaktere, sowie deren Denkweise oder Mo-
tive) im Modus der Inszenierung, vornehmlich aber durch die
Zusammenfügung der Fabel25 allein, bestmöglich hervorzurufen sei.
Als solche stellt sie durchaus nicht nur eine rein deskriptive Formen-
lehre der Dichtung dar, sondern die Anwendung Aristotelischer Phi-
losophie auf ein konkretes Phänomen der griechischen Kultur, wel-
che dabei selbst nicht losgelöst von ihrem historischen Kontext zu
betrachten ist.

Dies wird gerade in dem deutlich, was Aristoteles nicht behan-
delt. So entstammt das Wort κάθαρσις, dort als terminus technicus
der zeitgenössischen Medizin entlehnt, eigentlich dem religiösen Be-
reich26 und bezeichnet ursprünglich die rituelle Abwaschung von Be-
fleckung zur Wiederherstellung der sakralen Reinheit27 und Einwei-

Tragische Schuld A 29

Poetik

23 Schmitt, A.: Aristoteles. Werke in deutscher Übersetzung, Band 5: Poetik. Berlin:
Akademie 2008, S. 476 ff.
24 Vgl. Arist. Poet. 1450a9–10: μῦθος καὶ ἤθη καὶ λέξις καὶ διάνοια καὶ ὄψις καὶ
μελοποιία.
25 συνιστάντας τοὺς μύθους (Arist. Poet. 1452b28ff.).
26 Siehe dazu Hoessly, F.: Katharsis. Reinigung als Heilverfahren. Studien zum Ritual
der archaischen und klassischen Zeit sowie zum Corpus Hippocraticum (Hypomne-
mata 135). Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2001, S. 310–13, sowie Föllinger, S.:
Katharsis als ›natürlicher‹ Vorgang, in: Katharsiskonzeptionen vor Aristoteles. Zum
kulturellen Hintergrund des Tragödiensatzes. Berlin/New York: De Gruyter 2007,
S. 3–20.
27 Vgl. Hom. Il. XVI, 228; Aischyl. Ch. 968; Soph. OT 1228; Hdt. I, 44.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hung in die Mysterien28. Ebenso werden die Inhalte der Tragödien,
jene über Jahrhunderte überlieferten Mythen von den Göttern und
Helden der Griechen, lediglich als Beispiele für Arten der Handlungs-
komposition erwähnt. Die Poetik behandelt nur die Struktur des Dra-
mas und blendet alles weitere aus.

Die Zeit, in der Aristoteles schreibt (um 335 v.Chr.), blickt auf
die Tragödien des Aischylos, Sophokles und Euripides als formvoll-
endete Kunstwerke vergangener Tage zurück, während sich der le-
benswirkliche Hintergrund jedoch in dem knappen Jahrhundert seit
der Athener Uraufführung des König Ödipus deutlich verändert hat-
te. So waren die Theaterstücke anfangs für nur eine einzige Auffüh-
rung im Rahmen der großen Dionysien konzipiert, als Teil eines
Wettstreites zu Ehren des Weingottes und der Heroen, sowie als De-
monstration von Macht und Wohlstand vor den Bundesgenossen der
attischen Polis auf ihrem Zenit. Reinszenierung und schriftliche Fi-
xierung der Dramen als Texte, welche zwar einer viel breiteren Leser-
schaft zugänglich waren, aber natürlich nur einen Teil des realen Er-
lebens im Theater transferieren konnten, kamen erst später hinzu
und verliehen dem tragischen Spiel ein neues Gesicht.

Das Verhältnis des Aristoteles zur klassischen Tragödie unter-
scheidet sich somit nicht wesentlich von dem heutiger Rezipienten,
obgleich die Poetik aufgrund des geringeren Zeitabstandes und der
Fülle des ihr zugrundeliegenden Materials für uns natürlich eine
wertvolle Quelle bleibt. Seine Theorie und der mit ihr explizierte Be-
griff von Tragik als Wertmaßstab einer guten Tragödie beziehen sich
nur auf das Drama als literarische Gattung, andere wesentliche As-
pekte wie etwa die kultische, politische oder religiöse Dimension sind
aus seiner Perspektive ebenso wie Bühnenbild und Inszenierung für
die Kunst unerheblich (ἀτεχνότερον, 1453b8). »Will man das Tragi-
sche der griechischen Tragödie erfassen, so wird man dies zunächst
unter Absehung von Aristoteles unternehmen müssen«29, meint des-
halb auch Hellmut Flashar, denn »eine Poetik der sophokleischen Tra-
gödie läßt sich ohne die Komponenten: Fest, Polis, Theater adäquat
nicht skizzieren. Aristoteles hat es gleichwohl getan und damit den

30 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Die Philosophie des Tragischen

28 Noch bei Platon (Phd. 69c u. Phdr. 244e), der es auch für die Loslösung der Seele
vom materiellen Körper (Phdr. 67c) verwendet, daneben jedoch bereits die medizi-
nische Reinigung (Leg. 628d) kennt.
29 Flashar, H.: Sophokles. Dichter im demokratischen Athen. München: C. H. Beck
2000, S. 192.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ablösungsprozeß eingeleitet, der die griechische Tragödie auch als
Lesedrama, das sie ursprünglich nicht war, rezipierbar gemacht«30.
»Tragisch« (τραγικός) ist für ihn nur die spezifische Wirkung der in
der Tragödie dargestellten Handlungsstruktur. Indem das Wort hier
jedoch erstmals in einem anderen Sinne als dem der bloßen Zuge-
hörigkeit zum Festspiel verwendet wird, ist der Grundstein für jede
weitere Auseinandersetzung gelegt: »die Entwürfe einer Philosophie
des Tragischen seit Schelling sind ohne die Poetik des Aristoteles un-
denkbar«31.

Jene Poetik unterscheidet sich laut Peter Szondis Habilitations-
schrift Versuch über das Tragische, auf deren berühmten Eingangs-
satz sich Flashar hier bezieht, von einer Philosophie des Tragischen
schon durch das Objekt ihrer Betrachtung: »Als Unterweisung im
Dichten will die Schrift des Aristoteles die Elemente der tragischen
Kunst bestimmen; ihr Gegenstand ist die Tragödie, nicht deren Idee.
Noch wo sie über das konkrete Kunstwerk hinausgeht, nach Ur-
sprung und Wirkung der Tragödie fragt, bleibt sie in ihrer Seelen-
lehre empirisch, und die Feststellungen, zu denen sie dabei gelangt –
die des Nachahmungstriebs als des Ursprungs der Kunst und der Ka-
tharsis als der Wirkung der Tragödie –, haben ihren Sinn nicht in sich
selber, sondern in ihrer Bedeutung für die Dichtung, deren Gesetze
aus ihnen abzuleiten sind«32. Was Szondi mit seiner Untersuchung
jener in der Hauptsache der Philosophie des deutschen Idealismus
zwischen 1795 und 1915 entstammenden Definitionen von Tragik
aufzudecken sucht, ist ein gemeinsames Strukturmoment, aus dem
sich eine Möglichkeit der Analyse von Tragödien ergibt. Es ist die
Hoffnung auf einen generellen Begriff des Tragischen.

Ein weiter Sprung führt von der antiken Dichtungslehre in eine
Epoche, welche sich selbst bisweilen eben durch die Abgrenzung von
tragischer Negativität bestimmte, programmatisch vertreten durch
Hegels hartnäckiges Gerücht vom Vergangenheitscharakter der
Kunst33. Gleichwohl, vergangen war die Tragödie auch schon tags da-
rauf und »sowenig indessen der Poetik des Aristoteles darf zum Vor-

Tragische Schuld A 31

Poetik

30 Ebd., S. 29.
31 Ebd., S. 189.
32 Szondi, P.: Versuch über das Tragische, in: Schriften I. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1978, S. 151.
33 »In allen diesen Beziehungen ist und bleibt die Kunst nach der Seite ihrer höchsten
Bestimmung für uns ein Vergangenes« (Hegel, G. W. F.: Vorlesungen über die Ästhe-
tik I. in: Werke X.1. Berlin 1835, S. 16).

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wurf gemacht werden, daß es ihr an Einsicht in das tragische Phäno-
men gebricht, sowenig darf der Theorie des Tragischen, welche die
deutsche Philosophie nach 1800 gewinnt, die Gültigkeit für ältere
Tragödiendichtung von vorneherein abgestritten werden«34. Umge-
kehrt darf sie aber auch nicht hinter diese zurückfallen.

Was einen solchen Begriff von Tragik gegenüber der früheren
Poetik auszeichnet, liegt indes weniger in seiner Bedeutung für ver-
gangene Kunst als für das Verhältnis des Denkens zu seiner eigenen
Zeit begründet, wie Lore Hühn bemerkt: »Das Tragische ist hier nicht
mehr ein Gegenstand philosophischer Ästhetik unter mehreren, son-
dern der ausgezeichnete Ort einer Selbstverständigung der Philoso-
phie über ihre eigenen Grundlagen und methodischen Operations-
figuren«35. Als »Gegendiskurs zu verharmlosenden Theorien des
Fortschritts und der Pluralität« schöpft die Philosophie dabei nicht
zufällig aus dem Füllhorn der Tragödie, »bietet doch die antike Vor-
lage mit ihren Konzepten von Hybris und Übermaß das Modell, um
die heillose Selbstverstrickung und Selbstüberforderung auszubuchs-
tabieren, in welche die neuzeitliche Subjektivität mit ihrem An-
spruch, sich allein aus und durch sich selbst zu begründen, notwendig
gerät«36.

Warum gerade die Tragödie? Eignet der Philosophie selbst etwas
Tragisches, wie auch Szondi meint, wenn er sie mit dem Flug des Ika-
rus (S. 200) vergleicht, oder schon der Tragödie etwas Philosophi-
sches37, das auch Aristoteles nicht übersehen konnte? Beides trifft
zu, und mehr. Für das Verstehen tragischer Schuld jedoch eröffnet
die philosophische Auseinandersetzung mit dem tragischen Narrativ
überhaupt erst den Zugang, welcher sowohl einer reinen Kunst-
poetik, als auch philosophischer Handlungstheorie und Ethik allein
zwangsläufig versperrt geblieben wäre, denn »das Mittel zur Er-
fassung von Verstrickungen in Schuldzusammenhängen ist die Er-
zählung«38.

32 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Die Philosophie des Tragischen

34 Szondi, P.: Versuch über das Tragische, in: Schriften I. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1978, S. 152.
35 Hühn, L. (Hrsg.): Die Philosophie des Tragischen. Schopenhauer-Schelling-Nietz-
sche. Berlin/Boston: De Gruyter 2011, S. 8.
36 Ebd., S. 6 ff.
37 φιλοσοφώτερον (Arist. Poet. 1451b5).
38 Grätzel, S.: Praxis und Poetik. Beiträge zum Projekt »Der Roman als philosophi-
scher Text« (ΠΡΑΞΙΣ – Jahrbuch der Internationalen Maurice Blondel-Forschungs-
stelle, Bd. I). London: Turnshare 2008, S. IX.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


b) Dialektik

Friedrich Wilhelm Joseph Schellings (1775–1854) philosophische
Briefe über Dogmatismus und Kritizismus waren sicher nicht als
Grundlegung einer Philosophie des Tragischen gedacht. Das Wort
»tragisch« kommt nicht einmal darin vor. Vielmehr handelt es sich
um eine Gegenüberstellung der beiden dominierenden philosophi-
schen Systeme seiner Zeit: die dogmatisch verfahrende Lehre Spino-
zas und die inzwischen selbst von Dogmatisierung bedrohte kritische
Philosophie Kants, welche sich voneinander nach Auffassung des ge-
rade zwanzigjährigen Theologiestudenten und Fichteschülers darin
unterschieden, dass diese als »Streben nach unveränderlicher Selbst-
heit, unbedingter Freiheit, uneingeschränkter Tätigkeit«39 von einem
absoluten Ich oder Subjekt ausgehe, jene hingegen das Absolute als
Objekt, bzw. Nicht-Ich voraussetze und so »unbeschränkteste Passi-
vität« einfordere. Die Anspielung auf den König Ödipus des Sopho-
kles dient hier zunächst der Veranschaulichung einer dritten Mög-
lichkeit: »Die griechische Tragödie ehrte menschliche Freiheit
dadurch, daß sie ihren Helden gegen die Übermacht des Schicksals
kämpfen ließ. […] Es war ein großer Gedanke, willig auch die Strafe
für ein unvermeidliches Verbrechen zu tragen, um so durch den Ver-
lust seiner Freiheit selbst eben diese Freiheit zu beweisen, und noch
mit einer Erklärung des freien Willens unterzugehen«40.

Dass Szondi den Anfang der Theorie des Tragischen hier ansetzt,
und nicht etwa bei Lessing oder Schiller41, deren etwas frühere Aus-
führungen ebenfalls über reine Poetik hinausgingen, ist der Struktur
seiner Tragödiendeutung geschuldet: »Indem der tragische Held in
Schellings Interpretation nicht bloß der Übermacht des Objektiven
unterliegt, sondern selbst für sein Unterliegen bestraft wird, dafür,
daß er den Kampf überhaupt aufgenommen hat, wendet sich der po-
sitive Wert seiner Haltung: der Wille zur Freiheit, die das Wesen sei-

Tragische Schuld A 33

Dialektik

39 Schelling, F. W. J. v.: Philosophische Briefe über Dogmatismus und Kriticismus
(1795), in: Sämmtliche Werke, Abt. I, Bd. 1. Stuttgart/Augsburg: J. G. Cotta 1856,
S. 334–5.
40 Ebd., S. 336/7.
41 Vgl. Lessing, G. E./Mendelssohn, M./Nicolai, F.: Briefwechsel über das Trauerspiel.
Hrsg. v. Jochen Schulte-Sasse. München: Winkler 1972, und Schiller, F.: Ueber die
tragische Kunst (1792), in: Werke. Nationalausgabe. Hrsg. v. Julius Petersen u.a. Wei-
mar 1943 ff., Bd. 20, S. 148–170; ders.: Über den Grund des Vergnügens an tragischen
Gegenständen (1792). In: ebd., S. 133–147.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nes Ichs ist, gegen ihn selbst«42. Mit Verweis auf Georg Wilhelm
Friedrich Hegel (1770–1831), zusammenmit Hölderlin Zimmernach-
bar Schellings am Tübinger Stift und Mitherausgeber des Kritischen
Journals der Philosophie, dürfe diese Struktur »dialektisch« genannt
werden, hier definiert als: »Einheit der Gegensätze, Umschlag des
einen in sein Gegenteil, Negativsetzen seiner selbst, Selbstentzwei-
ung« (ebd., Anm. 8).

In den Vorlesungen über die Philosophie der Kunst von 1802/03,
welche explizit auf die Briefe verweisen, steht die Tragödie schließlich
im Zentrum einer auf der Identitäts-philosophie Schellings beruhen-
den Ästhetik: »Das Wesentliche der Tragödie ist […] ein wirklicher
Streit der Freiheit im Subjekt und der Notwendigkeit als objektiver,
welcher Streit sich nicht damit endet, daß der eine oder der andere
unterliegt, sondern daß beide siegend und besiegt zugleich in der voll-
kommenen Indifferenz erscheinen«43. Da Schönheit selbst hier im
Hinblick auf die Identität von Geist (Subjekt, Idealität) und Natur
(Objekt, Realität) definiert ist als »Ineinsbildung des Realen und
Idealen«, somit die »Indifferenz der Freiheit und der Notwendigkeit,
in einem Realen angeschaut« (S. 383), stellt das Drama nach der ur-
sprünglichen Einheit beider Prinzipien im Epos und dem Widerstreit
der Lyrik eine höhere Harmonie durch Versöhnung dar: »So gipfelt
Schellings ganzes System, dessen Wesen die Identität von Freiheit
und Notwendigkeit ist, in seiner Bestimmung des tragischen Vor-
gangs als der Wiederherstellung dieser Indifferenz im Streit. Wieder-
um ist das Tragische damit als ein dialektisches Phänomen begrif-
fen«44. Philosophie als Vernunfterkenntnis und Kunst als sinnliche
Darstellung des Absoluten sind vereint in der dialektischen Struktur
des Tragischen.

Und wieder ist es König Ödipus, dessen Schicksal die Idee des
Tragischen wie kein anderes verkörpern soll. Kritik äußert Schelling
jedoch an der Aristotelischen Bestimmung der tragischen Verfehlung
(ἁμαρτία): »Dies ist das höchste denkbare Unglück, ohne wahre
Schuld durch Verhängnis schuldig zu werden. Es ist also nothwendig,
daß die Schuld selbst wieder Nothwendigkeit, und nicht sowohl, wie

34 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Die Philosophie des Tragischen

42 Szondi, P.: Versuch über das Tragische, in: Schriften I. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1978, S. 159.
43 Schelling, F. W. J. v.: Vorlesungen über die Philosophie der Kunst (1802/03), in:
Sämmtliche Werke, Abt. I, Bd. 5. Stuttgart/Augsburg: J. G. Cotta 1859, S. 693.
44 Szondi, P.: Versuch über das Tragische, in: Schriften I. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1978, S. 160/1.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aristoteles sagt, durch einen Irrthum, als durch den Willen des
Schicksals und ein unvermeidliches Verhängnis oder eine Rache der
Götter zugezogen sey. Von dieser Art ist die Schuld des Ödipus«
(S. 695), des Weiteren: »daß dieser schuldlose Schuldige freiwillig
die Strafe übernimmt, dies ist das Erhabene der Tragödie, dadurch
erst verklärt sich die Freiheit zur höchsten Identität mit der Noth-
wendigkeit« (S. 699). Schuld begegnet uns bereits hier als ein wesent-
liches Element des Tragischen, doch die Ambivalenz ihrer Konkreti-
sierung innerhalb der Schelling’schen Philosophie als schuldig und
zugleich doch nicht, Schuld ohne wirkliche Schuld, zeigt, wie sehr
ihr Begriff durch die sichtbar übergeordnete Problematik von Geist
und Natur, Freiheit und Notwendigkeit her gedeutet und begrenzt
wird. Tragik als Versöhnung und coincidentia oppositorum vermag
unter diesen Voraussetzungen noch nicht, ein ebenso integratives
Verständnis von Schuld hervorzubringen. Sie tritt hinter die Harmo-
nie der Prinzipien zurück.

Mit Hegel wird die Dialektik des Tragischen zum System. Erst
hier gewinnt der ursprünglich griechische Begriff (ἡ διαλεκτική τέ-
χνη, »die Kunst der Unterredung«), welcher schon bei Platon45 von
der rein rhetorischen Argumentation unterschieden zur Fundamen-
talmethodik philosophisch-kritischen Denkens avanciert, nun auch
eine metaphysische Bedeutung als Weltprinzip der geschichtlichen
Bewegung des Geistes in seiner Selbsterfassung von der einfachen
Wahrnehmung bis hin zum absoluten Wissen. Dabei liegt der Ur-
sprung dieser Vorstellung in der gemeinsam mit Schelling ange-
strengten Auseinandersetzung mit Kants transzendentaler Dialektik,
welche als »Logik des Scheins«46 (d.h. des transzendentalen Scheins,
welcher darin seine Ursache hat, dass »die subjektive Notwendigkeit
einer gewissen Verknüpfung unserer Begriffe, zu Gunsten des Ver-
standes, für eine objektive Notwendigkeit, der Bestimmung der Din-
ge an sich selbst, gehalten wird«, A297/B353, S. 408) unter anderem
durch den Widerstreit der Antinomien der reinen Vernunft die
Scheinhaftigkeit transzendenter Verstandesurteile über die Freiheit
des Willens, die Unsterblichkeit der Seele und die Existenz Gottes,
aufzudecken hatte. Indem Philosophie als Phänomenologie des Geis-

Tragische Schuld A 35

Dialektik

45 Plat. Rep. 534b: ἦ καὶ διαλεκτικὸν καλεῖς τὸν λόγον ἑκάστου λαμβάνοντα τῆς
οὐσίας (»Dialektiker nennst du doch denjenigen, welcher den Begriff des Wesens
einer jeden Sache erfasst«).
46 Kant, I.: Kritik der reinen Vernunft. Leipzig: Reclam 1878, S. 260 (A293/B349).

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tes das Absolute mittels und als Dialektik erfasst, wird das Tragische
zum Wesen des Seins.

Als Keimzelle dialektischen Denkens zeigt sich die Behandlung
des Tragischen schon in Hegels früher Schrift Über die wissenschaft-
lichen Behandlungsarten des Naturrechts von 1802/03, worin er
Kant und Fichte den Prozess der Selbstentzweiung einer absoluten
Idee der Sittlichkeit entgegenstellt, »wenn die Tragödie darinn ist,
daß die sittliche Natur ihre unorganische, damit sie sich nicht mit
ihr verwickele, als ein Schicksal von sich abtrennt und sich gegenüber
stellt, und, durch die Anerkennung desselben in dem Kampfe, mit
dem göttlichen Wesen, als der Einheit von beydem, versöhnt ist«47.
Obgleich sein Augenmerk eher auf die Orestie denn auf Ödipus ge-
richtet ist, bestimmt hier wie bei Schelling der Widerstreit von Frei-
heit und Notwendigkeit das Wesen der Tragödie. Anders als dieser
betont Hegel jedoch den Streit selbst als fortwährendes Ringen und
Wegbereiter der Identität, nicht die statische Idealität von Harmonie
und Indifferenz. Natur und Schicksal, personifiziert in den Eumeni-
den, erscheinen mithin bloß als ein im Opfer abgetrennter Teil der
Sittlichkeit: »nichts Fremdes«, sondern »das Bewusstsein seiner
selbst, aber als eines Feindlichen«48.

Als »geistige Substanz des Wollens und Vollbringens«49 ist das
Sittliche die Form des Göttlichen bzw. Absoluten, wie es in das indivi-
duelle Handeln eintritt, und so »das eigentliche Thema der ursprüng-
lichen Tragödie« in Hegels Vorlesungen über die Aesthetik. Indem es
in der realenWelt als ein bestimmter Zweck oder Charakter erscheint,
welcher sich in seiner Besonderung nur auf Kosten entgegengesetzter
Zwecke und Charaktere verwirklichen kann, geht das Göttliche der
idealen Einheit des Allgemeinen verlustig und bringt aus sich selbst
unweigerlich den tragischen Konflikt hervor. Es ist die Kollision von
Liebe und Gesetz der Antigone des Sophokles, welche hier für das
Prinzip der Gattung einsteht: »Das ursprünglich Tragische besteht

36 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Die Philosophie des Tragischen

47 Über die wissenschaftlichen Behandlungsarten des Naturrechts, seine Stelle in der
praktischen Philosophie, und sein Verhältnis zu den positiven Rechtswissenschaften,
in: Kritisches Journal der Philosophie. Hrsg. v. Fr. Wilh. Joseph Schelling und Ge.
Wilhelm Fr. Hegel, Bd. II, 2. Stuttgart: J. B. Cotta 1802, S. 79.
48 Schon in der Jugendschrift Der Geist des Christentums und sein Schicksal (1798–
1800), in: Hegel, G. W. F.: Frühe Schriften (Werke I). Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1986, S. 346 (Anm. *).
49 Hegel, G. W. F.: Vorlesungen über die Aesthetik, in: Werke X, 3. Berlin: Duncker &
Humblot 1843, S. 528 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nun darin, daß innerhalb solcher Kollision beide Seiten des Gegensat-
zes für sich genommen Berechtigung haben, während sie andererseits
dennoch den wahren positiven Gehalt ihres Zwecks und Charakters
nur als Negation und Verletzung der anderen, gleichberechtigten
Macht durchzubringen imstande sind, und deshalb in ihrer Sittlich-
keit und durch dieselbe ebensosehr in Schuld geraten« (S. 529).

Insofern Schuld nun Willkür und eine freie Wahl des Indivi-
duums erfordere, seien die tragischen Heroen in diesem Zusammen-
hang erneut »ebenso schuldig als unschuldig«, wie insbesondere die
Frevel des Ödipus verdeutlichten: »Das Recht unseres heutigen tiefe-
ren Bewußtseyns würde darin bestehen, diese Verbrechen, da sie we-
der im eignen Wissen noch im eigenen Wollen gelegen haben, auch
nicht als die Thaten des eigenen Selbst anzuerkennen; der plastische
Grieche aber steht ein für das, was er als Individuum vollbracht hat,
und zerschneidet sich nicht in die formelle Subjektivität des Selbst-
bewusstseyns und in das, was die objektive Sache ist«50. Im Bewusst-
sein seiner selbst als handelnder Person löst sich die Notwendigkeit
des tragischen Konfliktes in einer Schuld als rein subjektiver Verant-
wortlichkeit auf. Gerade dies aber steht dem Helden der Tragödie
nicht offen. Es sind sein Pathos und Charakter, welche dialektisch
zugleich sein ganzes Wesen ausmachen und ihn in das schuldhafte
Handeln treiben, worin sowohl Hegels Ablehnung der Aristote-
lischen Affekttheorie von Mitleid und Rührung als Zwecke der Tra-
gödie begründet ist als auch sein berühmtes Wort, es sei »die Ehre der
großen Charaktere, schuldig zu sein« (S. 533). Der tragische Konflikt
zwischen Einzelwillen und göttlicher Fügung verweist so auf die
Grenzen der Möglichkeiten von Tragödie und Kunst insgesamt, deren
Gegenständlichkeit zunächst durch die Innerlichkeit der (christ-
lichen) Religion und schließlich in der Synthese philosophischer Er-
kenntnis geschichtlich überwunden werden soll. Innerhalb des Tragi-
schen aber ist Versöhnung ist nicht möglich.

Überschattet von der Indienstnahme der Tragödie für die Selbst-
bestimmung der Moderne in der Hegel’schen Stufenfolge des Geistes
formuliert diese Konsequenz jedoch erst Johann Wolfgang von Goe-
the (1749–1832), welcher den tragischen Konflikt zwischen Staat und
Familie der Antigone auf einen unauflöslichen Widerspruch beliebi-
ger Verhältnisse erweitert: »Alles Tragische beruht auf einem unaus-
gleichbaren Gegensatz. Sowie Ausgleichung eintritt, oder möglich

Tragische Schuld A 37

Dialektik

50 Ebd., S. 552.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird, schwindet das Tragische«51. Im Unterschied etwa zu Karl Wil-
helm Ferdinand Solgers (1780–1819) tragischem Prinzip52 der Einheit
von Offenbarung und Vernichtung einer ins göttliche entrückten Idee
des Schönen durch ihre Darstellung innerhalb einer an sich nichtigen
Existenz umfasst der Horizont des Tragischen damit auch die Dämo-
nie rein menschlicher Selbstentzweiung.

Obgleich bereits seit 1820 von tiefster Ablehnung der »Hege-
lei«53 des Weltgeistes geprägt, entbehrt auch die Definition des
Tragischen durch Arthur Schopenhauer (1788–1860) als Selbstauf-
hebung54 des Urprinzips wie schon bei Solger nicht eines dialek-
tischen Momentes. In Bezugnahme auf die Philosophie Kants geht
Schopenhauer zunächst von der Welt als einer den apriorischen Kate-
gorien des Verstandes unterworfenen Erscheinung bzw. Vorstellung
aus, schreitet dann aber analog zur Erfahrung der voluntativen Ur-
sächlichkeit des eigenen Körpers zu einer Bestimmung des aller Vor-
stellung zugrundeliegenden Dinges an sich als des einen blinden, ver-
nunftlosen Willens zum Leben fort. Erst in der Erscheinung treten
vermittelst des principii individuationis Unterscheidungen von Sub-
jekt und Objekt, Quantität, Kausalität oder raumzeitlicher Form, aber
auch Zufall, Irrtum und Leid hinzu: »Es ist der Widerstreit des Wil-
lens mit sich selbst, welcher hier, auf der höchsten Stufe seiner
Objektivität, am vollständigsten entfaltet, furchtbar hervortritt. […]
Ein und derselbe Wille ist es, der in allen lebt und erscheint, dessen
Erscheinungen aber sich selbst bekämpfen und sich selbst zerflei-
schen«55. Der Kunst (und der Musik im Besonderen) als sinnlicher
Darstellung des inneren Wesens der Dinge (d.h. ihrer Idee) kommt
es zu, den Menschen durch die Erkenntnis des einen Urwillens aus
seiner eigenen Verstrickung in das subjektive Wollen zu lösen und
ihm so eine intelligible Willensfreiheit in der asketischen Verneinung

38 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Die Philosophie des Tragischen

51 Burckhardt, C. A. H. (Hrsg.): Goethes Unterhaltungen mit dem Kanzler Friedrich
von Müller. Stuttgart: J. B. Cotta 1870, S. 89 (6. Juni 1824); vgl. Eckermann, J. P.:
Gespräche mit Goethe in den letzten Jahren seines Lebens, dritter Teil. Leipzig: Brock-
haus 1885, S. 87 (28. März 1827).
52 Solger, K. W. F.: Vorlesungen über Ästhetik. Leipzig: Brockhaus 1829, S. 309–11.
53 Schopenhauer, A.: Vorrede zur 2. Auflage der Welt als Wille und Vorstellung. Ge-
samtausgabe. München: dtv 1998, S. 22; vgl. auch die Kritik der dialektischen Metho-
de als Rechthaberei in Eristische Dialektik (1864).
54 Szondi, P.: Versuch über das Tragische, in: Schriften I. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1978, S. 180.
55 Schopenhauer, A.: Die Welt als Wille und Vorstellung. München: dtv 1998, Bd. I,
§51, S. 335.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Willens selbst zu ermöglichen. Insbesondere das (christliche)
Trauerspiel wirkt so als Quietiv des Willens.

Dabei kennt Schopenhauer verschiedene Spielarten des Tragi-
schen, welche das darzustellende Unglück in je unterschiedlicher
Weise herbeiführen: durch die menschliche Bosheit, das blinde
Schicksal, oder aber durch die bloße Stellung der Charaktere gegen-
einander. Gerade die letztere Möglichkeit sei vorzuziehen, da dort das
Unglück »als etwas aus dem Thun und den Charakteren der Men-
schen leicht und von selbst, fast wesentlich Hervorgehendes« (WWV
I, S. 337) umso furchtbarer und näher erscheine. So ist es letztlich die
pessimistische Einsicht in die Selbstzerstörung des Willens zum Le-
ben (die »Sünde der Welt«56) als den wahren Urgrund allen Leids,
welche die Schopenhauerische Tragik ausmacht: »[W]as allem Tragi-
schen, in welcher Gestalt es auch auftrete, den eigentümlichen
Schwung zur Erhebung gibt, ist das Aufgehn der Erkenntnis, daß die
Welt, das Leben, kein wahres Genügen gewähren könne, mithin un-
serer Anhänglichkeit nicht wert sei: darin besteht der tragische Geist:
er leitet demnach zur Resignation hin«57.

Tragische Schuld ist damit zu etwas Diffusem, Allgegenwär-
tigem geworden. In Gefolge dessen wirdMax Scheler später von einer
»Unlokalisierbarkeit der ›Verschuldung‹«58 sprechen, Brigitte Scheer
hingegen nennt es die »Totalisierung und Anonymisierung des Tra-
gischen«59. Wo jedoch Schopenhauer noch in der Erkenntnis des Tra-
gischen selbst dessen Überwindung begründet sieht, bleibt der »lei-
dende Widerspruch«60 des Absoluten für Søren Aabye Kierkegaard
(1813–1855) dem menschlichen Verstand prinzipiell undurchdring-
lich und erfordert einen Sprung in den Glauben. Im Werk Christian
Friedrich Hebbels (1813–1863) ist schließlich auch dieser letzte Aus-
weg verwehrt. Aus der Maßlosigkeit einer starren und eigenmächti-
gen und doch zugleich wesenhaften und notwendigen Vereinzelung

Tragische Schuld A 39

Dialektik

56 Schopenhauer, a.: Parerga und Paralipomena. Leipzip: Brockhaus 1874, Bd. II,
S. 323.
57 Schopenhauer, A.: Die Welt als Wille und Vorstellung. München: dtv 1998, Bd. II,
Kap. 37, S. 504.
58 Scheler, M.: Zum Phänomen des Tragischen, in: Vom Umsturz der Werte. Bern/
München: Francke 1972, S. 163 f.
59 Scheer, B.: Die Philosophie des Tragischen bei Schopenhauer, in: Hühn, L. (Hrsg.):
Die Philosophie des Tragischen. Schopenhauer-Schelling-Nietzsche. Berlin/Boston:
De Gruyter 2011, S. 368.
60 Kierkegaard, S. A.: Unwissenschaftliche Nachschrift. Köln: Hegener 1959, S. 709.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


resultierend, ist seine dramatische Schuld »eine uranfängliche, von
dem Begriff des Menschen nicht zu trennende und kaum in sein Be-
wusstsein fallende, sie ist mit dem Leben selbst gleichgesetzt«61. In-
dem solcherart das ganze Sein von der Pantragik des Konfliktes zwi-
schen dem Einzelnen und der Gesamtheit des Lebensprozesses
bestimmt ist, »wird der Mensch bei Hebbel in einem rational nicht
auflösbaren Vorgang, der an Kafka gemahnt, gegenüber einer Le-
bensmacht schuldig, die er weder kennt, noch begreift«62.

Die Philosophie des Tragischen kulminiert somit in einem Be-
griff von Tragik, der als Prozess der Selbstaufhebung aller positiven
Werte in das innerste Wesen des Seins vorgedrungen und noch die
rationale Erkenntnis dieses Prozesses selbst verneinend, letztlich die
Bedingungen derMöglichkeit vonMetaphysik überhaupt untergräbt.
Es ist die Tragödie der Philosophie: die Begründung des Seins im Ab-
soluten endet im Nichts absoluter Grundlosigkeit.

Das Problem des europäischen Nihilismus im Spannungsfeld
von Metaphysik und Tragik bildet den Ariadnefaden im Schaffen
Friedrich Wilhelm Nietzsches (1844–1900), dessen Erstlingswerk
Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik von 1872 zu-
nächst eine Umdeutung der Schopenhauerischen Philosophie des
Willens im Sinne von Richard Wagners kulturkritischen Erneue-
rungsbestrebungen darstellte. Während ihm »Apollo als das herrliche
Götterbild des principii individuationis«63 gilt, welches mittels der
subjektiven Kategorien von Raum und Zeit der Welt Maß, Form und
Gestalt gibt (analog zur bildhaft-plastischen Kunst der Epik und Bild-
hauerei), steht Dionysos für den blinden Willen zum Dasein, das Ur-
eine, die Welt an sich (die rauschhaft-ekstatische Musik und Lyrik).
In völliger Absehung von Aristoteles64 lässt Nietzsche das Kunstwerk
der Tragödie als Reflex religiösen Erlebens im Kult des Dionysos aus
dem Bruderbund dieser beiden ästhetischen Prinzipien entstehen.
Doch im Gegensatz zur pessimistischen Resignation Schopenhauers
erlaubt die Erlösung im Schein der Verklärung eines als Urschmerz

40 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Die Philosophie des Tragischen

61 Hebbel, C. F.: Mein Wort über das Drama, in: Sämmtliche Werke, Bd. 10. Ham-
burg: Hoffmann & Campe 1891, S. 34 f.
62 Szondi, P.: Versuch über das Tragische, in: Schriften I. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1978, S. 191.
63 Nietzsche, F. W.: Die Geburt der Tragödie, in: Kritische Studienausgabe (KSA),
herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. München: dtv 1999, Bd. 1,
S. 28.
64 Vgl. KSA 14, S. 54.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erfahrenden Seinsgrundes durch den apollinischen Traum eine
Rechtfertigung des Daseins als ästhetisches Phänomen, die Bejahung
des Lebens: »unter dem Zauber des Dionysischen schließt sich nicht
nur der Bund zwischen Mensch und Mensch wieder zusammen: auch
die entfremdete, feindliche oder unterjochte Natur feiert wieder ihr
Versöhnungsfest mit ihrem verlorenen Sohne, dem Menschen«65.
Wie die Tragödie aus der dionysischen Musik des Chores entstand,
so ging sie dann auch in dem Maße zugrunde, wie sie sich von diesem
Ursprung löste: »sie starb durch Selbstmord, in Folge eines unlös-
baren Conflictes, also tragisch«66. Euripides’ »aesthetischer Sokratis-
mus«, welcher die sicheren Instinkte der alten aeschyleischen Tugend
durch Aufklärung und bürgerlichen Wissensoptimismus (z)ersetz-
te67, kündet von der Heraufkunft des theoretischen Menschen,
welcher der dionysischen »tragische[n] Erkenntniss, die, nur um er-
tragen zu werden, als Schutz und Heilmittel die Kunst braucht«
(S. 101) nicht mehr fähig ist.

Die erhoffte »Wiedergeburt der Tragödie« (S. 103), auf welche
Nietzsches Schrift abzielt, bleibt jedoch aus, stattdessen folgt die Ent-
fremdung von der Philologie und der Bruch mit Wagner. Zwar weicht
die Thematik des griechischen Dramas zunächst dem Einzelgänger-
tum ikonoklastischer Moralkritik, doch mit dem Gedanken der ewi-
gen Wiederkunft und ihrem Verkünder Zarathustra betritt das Tra-
gische wieder die Bühne: »incipit tragoedia«68. Hier ist das Leben,
zersplittert in die Pluralität einander widerstreitender Willen zur
Macht, als stetes Über-sich-selbst-hinaus-Schaffen, das, »was sich
immer selber überwinden muss«69, aller Teleologie entkleidet und so
die »Unschuld des Werdens«70 wiederhergestellt. Die Abgründigkeit
der Lehre, dass in diesem großen Zyklus ziellosen Entstehens und
Vergehens alles schon einmal dagewesen sein muss, ist »die extrems-

Tragische Schuld A 41

Dialektik

65 KSA 1, S. 29.
66 KSA 1, S. 75, vgl. 83: »Dies ist der neue Gegensatz: das Dionysische und das So-
kratische, und das Kunstwerk der griechischen Tragödie ging an ihm zu Grunde«.
67 Vgl. die »Vernichtung des Mythus« (Sokrates und die griechische Tragödie, in:
KSA 1, S. 638).
68 Aphorismus 342 der fröhlichen Wissenschaft (KSA 3, S. 571), welcher auf das
»grösste Schwergewicht« folgt, ist nahezu identisch mit dem ersten Kapitel von Also
sprach Zarathustra (KSA 4, S. 11–12).
69 Also sprach Zarathustra II, Von der Selbst-Ueberwindung, in: KSA 4, S. 148.
70 Nachlass Frühjahr – Sommer 1883, 7[7], in: KSA 10, S. 237–238.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


te Form des Nihilismus«71 und »höchste Formel der Bejahung«72 zu-
gleich: Nietzsches »Philosophie des Dionysos«73 erkennt im freien
Spiel des Schaffens den höchsten Genuss des Daseins, in der Steige-
rung des Lebens das Maß einer großen Gesundheit entgegen christ-
lich-asketischer Verkümmerung. Der Gegensatz »Dionysos gegen
den Gekreuzigten«74 bestimmt nun sein Verhältnis zu jener meta-
physischen Hinterwelt und Sklavenmoral, welche mit dem Tod
Gottes aus sich selbst dialektisch die Entwertung aller Werte als not-
wendige Konsequenz eines lebensverneinenden Ressentiments her-
vorbrachte. So wird das Dionysische jenseits der Artistenmetaphysik
der Tragödienschrift im Spätwerk zum Prinzip einer neuen Wertset-
zung: »Eine solche Experimental-Philosophie, wie ich sie lebe, nimmt
versuchsweise selbst die Möglichkeiten des grundsätzlichen Nihilis-
mus vorweg: ohne daß damit gesagt wäre, daß sie bei einem Nein, bei
einer Negation, bei einem Willen zum Nein stehen bliebe. Sie will
vielmehr bis zum Umgekehrten hindurch – bis zu einem dionysi-
schen Jasagen zur Welt, wie sie ist, ohne Abzug, Ausnahme und Aus-
wahl – sie will den ewigen Kreislauf […]. Höchster Zustand, den ein
Philosoph erreichen kann: dionysisch zum Dasein stehn –: meine For-
mel dafür ist amor fati …«75. In dieser Rückkehr zum Ursprung ist
die Philosophie des Tragischen und mit ihr die abendländische Meta-
physik im Ganzen an die äußerste Grenze ihrer Möglichkeiten ge-
langt und weist doch eben in der Vollendung ihrer Selbstaufhebung
über sich selbst hinaus. Bis zum Zusammenbruch in Turin singt
Nietzsche Dionysos-Dithyramben.

c) Krisis

Nietzsche, der wie kein anderer die Dialektik metaphysischen Den-
kens erkannte und deren weitreichende Konsequenzen für die gesam-

42 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Die Philosophie des Tragischen

71 »das Nichts (das ›Sinnlose‹) ewig!« (Lenzer Heide Fragment von 1887, KSA 12,
S. 213).
72 Ecce Homo, in: KSA 6, S. 335.
73 Nachlass Frühjahr 1885, 34[176], in: KSA 11, S. 480.
74 Schlusswort von Ecce Homo, in: KSA 6, S. 374.
75 KSA 13, S. 492; vgl. KSA 6, S. 297: »amo r f a t i : dass man Nichts anders haben
will, vorwärts nicht, rückwärts nicht, in alle Ewigkeit nicht. Das Nothwendige nicht
bloss ertragen, noch weniger verhehlen – aller Idealismus ist Verlogenheit vor dem
Nothwendigen –, sondern es l i e b e n …« .

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


te europäische Kultur mit dem Wort vom Tod Gottes auszusprechen
wagte, markiert einen tiefgreifenden Einschnitt im Selbstverständnis
sowohl der Philosophie als auch der historischen Wissenschaften, de-
ren gegenseitiges Verhältnis von nun an einer grundlegend neuen
Bestimmung bedurfte. Daraus ergab sich einerseits die verstärkte
Auseinandersetzung mit der eigenen Geschichtlichkeit, andererseits
eine Differenzierung und Disziplinierung der jeweiligen Fachrich-
tungen. Doch was bedeutet dies für das ursprüngliche Problem des
Tragischen?

»Die Geschichte der Philosophie des Tragischen ist von Tragik
selber nicht frei. Sie gleicht dem Flug des Ikaros. Denn je näher das
Denken dem generellen Begriff kommt, umso weniger haftet an ihm
das Substantielle, dem es den Aufschwung verdankt. Auf der Höhe
der Einsicht in die Struktur des Tragischen fällt es kraftlos in sich zu-
sammen. Wo eine Philosophie als Philosophie des Tragischen mehr
wird denn Erkenntnis jener Dialektik, zu der ihre Grundbegriffe zu-
sammentreten, wo sie nicht mehr die eigene Tragik bestimmt, ist sie
nicht mehr Philosophie. Also scheint die Philosophie das Tragische
nicht fassen zu können – oder es gibt das Tragische nicht«76. Die Phi-
losophie des Tragischen, als Einheit der Gegensätze allgemeingültiger
philosophischer Erkenntnis (der Struktur) und der historischen Er-
fassung des Phänomens der antiken Tragödie (ihrer Substanz), wäre
somit letztlich einer dialektischen Selbstentzweiung des Denkens er-
legen.

Szondis philosophiegeschichtliche Deutung dieser Tragik ist hier
vorrangig einer literaturwissenschaftlichen Methodik unterstellt,
welche die vertiefte Analyse von Tragödien ermöglichen soll. Ziel ist
nicht eine Fortführung der Philosophie des Tragischen, die für ihn mit
dem Ende des deutschen Idealismus und der Auffassung des Tragi-
schen als eines überzeitlichen ens metaphysicum als abgeschlossen
zu betrachten ist. Anstelle der Rückkehr zur Poetik geht diese über
in eine »Geschichtsphilosophie der Tragödie. Diese ist Philosophie,
weil sie die Idee und nicht das Formgesetz der tragischen Dichtung
erkennen will, aber sie weigert sich, die Idee der Tragödie in einem
Tragischen gleichsam an sich zu erblicken, das an keine geschichtliche
Lage gebunden wäre, noch auch notwendig an die Form der Tragödie,

Tragische Schuld A 43

Krisis

76 Szondi, P.: Versuch über das Tragische, in: Schriften I. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1978, S. 200.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


an Kunst überhaupt« (S. 201). Die Idee des Tragischen wird zur
»Konfiguration«77.

Der Verzicht auf einen generellen Begriff des Tragischen, wel-
cher als Philosophie »ohne alle Beziehung auf historische Sachgehalte
in einem System von allgemeinen Sentiments, das man in den Begrif-
fen ›Schuld‹ und ›Sühne‹ logisch unterbaut sich dachte, als Theorie
der sittlichen Weltordnung durchgeführt worden«78 sei, bleibt mit
dem NamenWalter Benjamin (1892–1940) verbunden. Dessen Abge-
sang auf die Tragödientheorie des Idealismus in der 1925 zurückge-
zogenen Habilitationsschrift über den Ursprung des deutschen Trau-
erspiels suchte jene geschichtsphilosophischen Grundbegriffe aus
einer materialistischen Perspektive aufzuarbeiten, welche Nietzsches
Emanzipation von der sittlichen Interpretation der Tragödie seiner
Auffassung zufolge dem »Abgrund des Ästhetizismus« (S. 104)
preisgegeben hatte.

So gewinnt die Tragödie dort als »tendenziöse Umformung der
Tradition« in einer »Auseinandersetzung mit der dämonischen Welt-
ordnung« der früheren Epik ihre historische Bedeutung: »Die tragi-
sche Dichtung ruht auf der Opferidee. Das tragische Opfer aber ist in
seinem Gegenstande – dem Helden – unterschieden von jedem ande-
ren und ein erstes und letztes zugleich. Ein letztes im Sinne des Süh-
neopfers, das den Göttern, die ein altes Recht behüten, fällt; ein erstes
im Sinn der stellvertretenden Handlung, in welcher neue Inhalte des
Volkslebens sich ankündigen. Diese, wie sie zum Unterschiede von
den alten todbringenden Verhaftungen nicht auf oberstes Geheiß,
sondern auf das Leben des Heros selbst zurückweisen, vernichten ihn,
weil sie, inadäquat dem Einzelwillen, allein dem Leben der noch un-
geborenen Volksgemeinschaft den Segen bringen. Der tragische Tod
hat die Doppelbedeutung, das alte Recht der Olympischen zu entkräf-
ten und als den Erstling einer neuen Menschheitsernte dem unbe-
kannten Gott den Helden hinzugeben« (S. 109).

Umso vielsagender ist es, dass auch Benjamin bei aller Kritik des
idealistischen Standpunktes in seiner Deutung ohne ein Moment des
Dialektischen, welches doch nach Szondi eben »den gemeinsamen
Nenner der verschiedenen idealistischen und nachidealistischen Be-

44 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Die Philosophie des Tragischen

77 Benjamin, W.: Ursprung des deutschen Trauerspiels. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1963, S. 15.
78 Benjamin, W.: Ursprung des deutschen Trauerspiels. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1963, S. 101.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stimmungen des Tragischen und darum die mögliche Basis für dessen
generellen Begriff darstellt«79 nicht auskommt: »Das Tragische ver-
hält sich zum Dämonischen, wie das Paradoxon [d.h. der Wider-
spruch in sich, das Dialektische] zur Zweideutigkeit. In allen Para-
doxien der Tragödie – im Opfer, das, alter Satzung willfahrend, neue
stiftet, im Tod, der Sühne ist, und doch das Selbst nur hinrafft, im
Ende, das den Sieg dem Menschen dekretiert und dem Gotte auch –
ist die Zweideutigkeit, das Stigma der Dämonen, im Absterben«
(S. 112).

So fügt sich Benjamins geschichtsphilosophische Deutung des
tragischen Heldentodes zu Hegels Bestimmung des Schicksals des So-
krates als »ächt tragisch«: »Das Princip der griechischen Welt konnte
noch nicht das Princip der subjektiven Reflexion ertragen; so ist es als
feindlich zerstörend aufgetreten. […] Das ist die Stellung der Heroen
in der Weltgeschichte überhaupt: durch sie geht eine neue Welt auf.
Dieses neue Princip ist imWiderspruch mit dem bisherigen, erscheint
als auflösend; die Heroen erscheinen also als gewaltsam, die Gesetze
verletzend. Sie finden individuell ihren Untergang«80. Szondi ergänzt
die Interpretation Benjamins: tragisch sei daran eben, »daß die Befrei-
ung vom alten Recht nicht anders erfolgen kann, als daß es aufs neue
verehrt wird, daß die Loslösung aus den todbringenden Verhaftungen
als Preis wiederum den Tod verlangt, daß die neuen Inhalte des Volks-
lebens zu ihrer Verwirklichung den Einzelnen als Heros benötigen,
ihn aber, da sie dem Einzelwillen inadäquat sind, vernichten müs-
sen«81. Mit Schillers Worten aus dem Studienheft zum Demetrius:
»Wenn Unglück seyn soll, so muß selbst das Gute Schaden stiften«82.

Diese »Ubiquität des dialektischen Moments« (S. 207) von der
(aristotelischen) Poetik83 bis zur Geschichtsphilosophie der Tragödie,
erhärtet seine These von der dialektischen Struktur des Tragischen,

Tragische Schuld A 45

Krisis

79 Szondi, P.: Versuch über das Tragische, in: Schriften I. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1978, S. 205.
80 Hegel, G. W. F.: Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, in: Werke XIII.
Berlin: Duncker & Humblot 1833, S. 119–120.
81 Szondi, P.: Versuch über das Tragische, in: Schriften I. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1978, S. 203.
82 Kettner, G. (Hrsg.): Schillers dramatischer Nachlaß. Bd. 1: Demetrius. Weimar:
Böhlau 1895, S. 210, Anm. 3.
83 In deren 13. Kapitel »die Verschuldung dialektisch aus einer, freilich nur angenä-
herten Tugendhaftigkeit hervorgehen soll« (S. 205/6). Diese tragische Verschuldung
bzw. Verfehlung (ἁμαρτία, Arist. Poet. 1453a16) wird im zweiten Teil dieser Arbeit
eingehender untersucht werden (s.u., II.1.a/b).

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dessen Definitionen bei den jeweiligen Denkern, welche »primär
nicht das Tragische haben bestimmen wollen, sondern innerhalb ihrer
Philosophie auf ein Phänomen stießen, daß sie das Tragische nannten,
obwohl es ein Tragisches war«, als »Konkretion des Tragischen in
ihrem Denken […] sich immer schon nach der besonderen Sinn-
gebung des Philosophen, nach seinem metaphysischen Entwurf rich-
ten« mussten (S. 208). Relativität wie auch mangelnde Reversibilität
dieser Bestimmung machen demnach weitere Differenzierung erfor-
derlich. Nicht alle Dialektik ist tragisch: »Daraus aber ist keine andere
Konsequenz zu ziehen als aus der Krise, zu der die dialektische Auf-
fassung des Tragischen in der nachidealistischen Ära führt: daß es
nämlich das Tragische nicht gibt, nicht zumindest als Wesenheit.
Sondern das Tragische ist ein Modus, eine bestimmte Weise drohen-
der oder vollzogener Vernichtung, und zwar die dialektische. Nur der
Untergang ist tragisch, der aus der Einheit der Gegensätze, aus dem
Umschlag des Einen in sein Gegenteil, aus der Selbstentzweiung er-
folgt« (S. 209). Diese Eingrenzung der Tragik auf eine bestimmte
Form innerhalb eines bestimmten Raumes hat jedoch eine weitere
Konsequenz.

»Der tragische Widerspruch darf nicht aufgehoben sein in einer
übergeordneten – sei’s immanenten, sei’s transzendenten – Sphäre.
Ist dies der Fall, so hat die Vernichtung entweder ein Belangloses
zum Gegenstand, das als solches sich der Tragik entzieht und der Ko-
mik darbietet, oder die Tragik ist bereits überwunden im Humor,
überspielt in der Ironie, überhöht im Glauben«84. Dem Werk Kierke-
gaards entnimmt Szondi die Gegenbegriffe, mittels derer hier die ei-
gentlich tragische Dialektik abzugrenzen versucht wird, obgleich
Goethes Wort von der Unausgleichbarkeit des tragischen Gegensat-
zes sicherlich mitzudenken ist. Tatsächlich aber wäre zu prüfen, ob
diese Verlagerung des Begriffs nicht mehr Fragwürdigkeiten aufwirft,
als sie beseitigt. Denn zum einen wird damit eine einzelne Spielart
des Tragischen zur Würde des allgemeinen Begriffs erhoben, welcher
als gemeinsames Strukturmoment doch eben jene spezifischen Kon-
kretionen verbinden sollte. Zum anderen sind damit alle diejenigen
Variationen ausgeschlossen, welche im Konflikt als Auseinanderset-
zung mit der Negativität des Daseins durch Überwindung, Auf-

46 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Die Philosophie des Tragischen

84 Szondi, P.: Versuch über das Tragische, in: Schriften I. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1978, S. 209.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hebung oder Auflösung das Tragische »Zu-Ende-Führen«85, wie Emil
Angehrn es ausdrückt. Es bleibt nur eine Perpetuierung der Erfah-
rung des Negativen als »Skandal der Vernunft und Inbegriff des
Sinnlosen« (ebd., S. 57), welche Szondi im Folgenden auch nicht an-
hand antiker Tragödien bewähren kann.

Seine Analyse des König Ödipus ist bemüht, dem Handlungs-
gewebe des paradigmatischen Stückes, welches doch »wie kein an-
deres Werk […] von Tragik durchwirkt«86 erscheint, die Struktur
dialektischer Selbstaufhebung abzugewinnen, eine »Einheit von Ret-
tung und Vernichtung«, die gerade aus dem menschlichen Wollen
selbst, aus dem Umschlag in sein Gegenteil erwächst: »tragisch ist
nicht, daß dem Menschen von der Gottheit Furchtbares zuteil wird,
sondern daß es durch des Menschen eigenes Tun geschieht«. Er findet
sie in den drei delphischen Orakelsprüchen, welche die von Sophokles
erzählte Geschichte rahmen und präfigurieren, indem sie mittels der
Andeutung göttlicher Fügung die Menschen durch deren eigenes
Aufbegehren gegen ihr Schicksal zu eben dessen Vollstreckern ma-
chen: »Laios flieht seinen Mörder auf dem Weg, der ihn jenem ent-
gegenführt – der junge Ödipus entflieht seiner verkündeten Mordtat
und begeht sie auf der Flucht – König Ödipus sucht die Mörder des
Laios, die er als seine eigenen fürchtet, und findet sich selbst« (ebd.,
S. 218). Allzu schnell verlässt er dann jedoch die »Schicksalstragik der
Antike« und schreitet fort zur »Tragik der Individualität und des Be-
wußtseins« im Trauerspiel Calderons, welches, »wie alle christliche
Dramatik, den Raum des Tragischen verläßt« (S. 223), um in Einsicht
und Erlösung zu enden.

Konsequent ist diese Deutung vor allem in ihrer Anlehnung an
Hegels Abgrenzung der Antike von einer wesenhaft untragischen
Moderne. Auch die Erwähnung »tragischer Ironie« (S. 237) – gemäß
Szondis Bestimmung eigentlich ein Oxymoron – bei der Besprechung
von Racines Phädra weist auf eine Begriffserweichung in der text-
analytischen Praxis hin. Dabei hätte doch gerade die ursprüngliche
Tragik des Ödipus von der Nichtaufhebung ihres Widerstreites Zeug-
nis ablegen müssen. Szondi fragt »nicht über das Werk hinaus«

Tragische Schuld A 47

Krisis

85 Angehrn, E.: Konstellationen und Grenzen des Tragischen. Figuren der Negativität,
in: Hühn, L. (Hrsg.): Die Philosophie des Tragischen. Schopenhauer-Schelling-Nietz-
sche. Berlin/Boston: De Gruyter 2011, S. 53.
86 Szondi, P.: Versuch über das Tragische, in: Schriften I. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1978, S. 213.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(S. 209) nach Inhalten, Intention oder Sinn der Dichtung und erprobt
sein Tragisches allein im Konkretesten, der Einsicht in den Aufbau
der Handlung. Nicht nur vermindert dies wie schon zuvor bei Aristo-
teles den Geltungsbereich seiner Begriffe eben auch nur auf den
Bereich seiner Betrachtung (Tragödie als Literatur), zwangsläufig
entgeht ihm so auch trotz allen Einbezugs der Vorgeschichte des
Stückes das weitere Schicksal ihres Protagonisten, von dessen Ent-
rückung im Athener Hain der Eumeniden der posthum aufgeführte
Ödipus auf Kolonos erzählt. Angesichts der Versöhnung mit den Ra-
chegöttinnen der Orestie des Aischylos, dem »happy end« von Euri-
pides’ Iphigenie auf Tauris oder schon der Heiterkeit des als
Abschluss nach drei Tragödien (Tetralogie) zu den Dionysien auf-
geführten Satyrspiels bleibt die These von der Unausgleichbarkeit
des tragischen Konfliktes nicht überzeugend. Vielmehr ist zumindest
für die antike Tragödie aufgrund ihrer festgefügten Einbettung in den
Gottesdienst der Polisreligion ein transzendenter Bezug auf eine
höhere Ordnung als charakteristisch zu betrachten. Keine Definition
des Tragischen kann dies völlig ausschließen.

Unauflösbare Tragik ist ein modernes Phänomen. Die Folge ist
eine tragische Situation, wie sie etwa in den Kurzgeschichten des pol-
nischen Schriftstellers Tadeusz Borowski unter dem Titel Bei uns in
Auschwitz zu finden ist: »Er schuf einen neuen Kanon der Tragödie:
Tragik ohne Alternative, ohne Wahl, ohne konkurrierende Werte. Er
zeigte das Modell einer Situation, die in sich selbst tragisch ist, einer
Situation, wie sie von einem System geschaffen wurde, das demMen-
schen die Möglichkeit nahm, Mensch zu sein«87. Unmenschlichkeit
und Entindividualisierung des Lagerlebens führen jede Wahl zwi-
schen Weisen des Untergangs durch den Automatismus einer anony-
men Vernichtungsmaschinerie ad absurdum. Der Dualismus des
tragischen Konfliktes verschwimmt mit den Grenzen zwischen Mör-
dern, Opfern und objektivem Geschehen in der Nivellierung aller
menschlichen Werte durch den Holocaust. Die Apotheose bleibt aus:
»Solche Tragik lässt keine Chance für die Reinigung des Helden durch
Leiden (Katharsis)« (ebd., S. 270). Eben darin aber unterscheidet sie
sich von der antiken Tragödie und ihrem »Lernen durch Leiden«
(πάθει μάθος, Aisch. Ag. 177).

48 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Die Philosophie des Tragischen

87 Wirth, A.: Die unvollständige Rechnung des Tadeusz Borowski. In: Borowski, T.:
Bei uns in Auschwitz. München: Piper 1999, S. 277–8.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doch neben solchem Anachronismus birgt die Verengung der
Tragik eine weitere Gefahr. Warnend schreibt Karl Jaspers 1947 Über
das Tragische88: »Es gibt keine transzendenzlose Tragik. Noch im
Trotz bloßer Selbstbehauptung im Untergang gegen Götter und
Schicksal ist ein Transzendieren: zum Sein, das der Mensch eigentlich
ist und im Untergang als sich selbst erfährt. […] In der ursprüng-
lichen Anschauung geht das Tragische mit der Befreiung von ihm zu-
sammen. Wird das Tragische seines Gegenpols beraubt, in sich iso-
liert, als ein Nurtragisches, so ist eine Bodenlosigkeit erreicht, die in
keiner der großen tragischen Dichtungen zugrunde liegt. Das Nurtra-
gische ist geeignet, zur Verschleierung des Nichts zu dienen, wo
Glaubenslosigkeit sich Gestalt geben möchte. Der Hochmut des nihi-
listischen Menschen erhebt sich an tragischer Größe zur Pathetik he-
roischen Selbstbewusstseins.« So geht mit einer Konzeption von Tra-
gik als Sachverhalt zuletzt nicht nur die Prozesshaftigkeit der
Dialektik selbst verloren, es ereignet sich auch gerade jene fatale Tra-
gik der Philosophie des Tragischen selbst, die Szondi erst herausstellte
– die Verfehlung des Substantiellen der Tragödie auf der Höhe der
Einsicht in ihre Struktur.

Jaspers eigene Deutung bemüht sich um ein »Offenlassen«89 der
tragischen Erfahrung entgegen einer Verabsolutierung des tragischen
Konfliktes, ein Bewahren der Unerschöpflichkeit des ursprünglichen
tragischen Anschauens ohne dessen Widersprüche aufzulösen, »aber
auch ohne die Unlösbarkeit zu fixieren« (S. 960). Als Folge der Nicht-
einheit ist das Tragische selbst nicht Transzendenz, ein Scheitern
»nicht im Grunde des Seins, sondern in der Erscheinung der Zeit«,
und erfährt Vollendung folglich erst »in der Bewegung des Fragens«
– jener Offenheit, die »eigentlich Philosophie ist« (ebd.). »Eigentlich
tragisch« ist auch hier nur dasjenige Scheitern, welches »aus dem Ge-
lingen selbst erwächst«, nur jenes »Wissen um die dem Wahren und
Guten eingeborenen Keime des endgültigen Verderbens« (S. 956),
welches trotz Preisgegebenheit des Daseins und »Unentrinnbarkeit
der Schuld« (ebd.) Handeln wagt und Gefahr auf sich nimmt. Denn
diese Grenzsituationen – Tod, Kampf, Leiden und Schuld – sind es,
welche den Menschen an die Schwelle des Begreifbaren führen und

Tragische Schuld A 49

Krisis

88 Jaspers, K.: Über das Tragische, in: Von der Wahrheit. München/Zürich: Piper
1991, S. 925–59.
89 Ebd., S. 959.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


so zur Erhellung seiner Existenz beitragen können. Auf der anderen
Seite aber droht »Verkehrung des tragischen Wissens zu einer
tragischen Weltanschauung« (S. 957), der Pantragismus im Sinne
Hebbels. Solcherart »verkehrte Philosophie« verkümmert zum
»Elendsbewusstsein im Gewande philosophischer Aufstutzung«
(ebd.). Philosophie des Tragischen bewahrt so letztlich sich selbst im
Offenhalten für ein Bewußtwerden tragischer Wirklichkeit durch die
Infragestellung ihrer selbst als Interpretation.

Wo stehen wir jetzt? Die Krise der Philosophie des Tragischen
hat sich nach der Katastrophe des 20. Jahrhunderts zu einer Krise
der Philosophie, ja des gesamten abendländischen Denkens und der
Vernunft überhaupt ausgeweitet, welche in Max Horkheimers und
Theodor W. Adornos Dialektik der Aufklärung ihr Gründungsdoku-
ment gefunden zu haben scheint: »Seit je hat Aufklärung im umfas-
sendsten Sinn fortschreitenden Denkens das Ziel verfolgt, von den
Menschen die Furcht zu nehmen und sie als Herren einzusetzen.
Aber die vollends aufgeklärte Erde strahlt im Zeichen triumphalen
Unheils. Das Programm der Aufklärung war die Entzauberung der
Welt. Sie wollte die Mythen auflösen und Einbildung durch Wissen
stürzen«90. Doch die auf Unterwerfung der Natur unter die Selbst-
herrlichkeit des Subjekts ausgerichtete Rationalität (u. a. veranschau-
licht anhand der homerischen Odyssee) offenbart im Umschlag in ihr
vermeintliches Gegenteil, den hier noch bloß instrumentell verstan-
denen Mythos, die ihr inhärente Tragik: Rückbezogen auf den Men-
schen wird er nun selbst zum Objekt des von ihm entworfenen Sys-
tems logischer Welterklärung, Befreiung wird zum Totalitarismus
ökonomisierter Kulturindustrie, Aufklärung zum Massenbetrug.
Obgleich in seiner Einseitigkeit kritisiert91, zeigt der an Nietzsches
»mitleidslose Lehren« (S. 142) angelehnte Gedanke von der Selbst-
aufhebung der Vernunft dialektische Tragik als Modus philosophi-
scher Selbstverständigung über die Verstrickungen neuzeitlicher
Subjektivität.

50 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Die Philosophie des Tragischen

90 Horkheimer, M./Adorno, T. W.: Dialektik der Aufklärung. Amsterdam: Querido
1947, S. 13.
91 Als »hemmungslose Vernunftskepsis«, die den vernünftigen Gehalt der kulturel-
len Moderne unterschätze (Habermas, J.: Die Verschlingung von Mythos und Auf-
klärung: Horkheimer und Adorno, in: Der philosophische Diskurs der Moderne.
Zwölf Vorlesungen. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1981, S. 156 u. 146). In gleicher
Weise ist jedoch auch der zugrundegelegte Mythosbegriff einer eindringlichen Revi-
sion zu unterziehen.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In Fortführung dessen schreibt Stephan Grätzel: »Die größte
Herausforderung und wichtigste Aufgabe geisteswissenschaftlicher
Forschung heute liegt im Aufweisen der Hintergründe, die zum
Scheitern der Humanitätsideale und damit auch zum Niedergang
der Humanität in der Neuzeit geführt haben. Wie konnte eine aus
Renaissance und Aufklärung hervorgegangene Kultur die Kriege
und Völkermorde des 20. Jahrhunderts zulassen oder gar ermög-
lichen? Schon die Reaktionen auf den ersten Weltkrieg zeigen die
Verzweiflung und Ratlosigkeit angesichts dieser Frage an. Vom Un-
tergang des Abendlandes bis zum kapitalistischen Imperialismus rei-
chen die Diagnosen, deren Gemeinsamkeiten darin liegen, die an-
thropologischen Implikationen der Humanitätsideale selbst nicht in
Frage zu stellen«92. Zu diesen Implikationen gehört auch ein Begriff
von Schuld, der heute ebenso unauflöslich erscheint wie die Tragik,
aus der er resultiert, wenn irgend von einer tragischen Schuld gespro-
chen werden kann. Diesen Schein zu hinterfragen wird Aufgabe die-
ser Arbeit sein.

Es gibt keinen Begriff des Tragischen, der die antiken Tragödien
eines Sophokles oder Euripides, das christliche Trauerspiel und die
tragische Situation Borowskis gleichermaßen umfasst. Vom Anfang
bis zum Ende aller Philosophie des Tragischen bleibt jedoch eine Ant-
wort auf die Frage nach der Tragik bestehen: die griechische Tragödie.
Was auch immer tragisch genannt werden möchte, es müsste seine
Wesensverwandtschaft zu diesem Ursprung aufzeigen, wie auch glei-
chermaßen keine Form eine solche für sich beanspruchen dürfte,
wenn sie ihm widerspräche. In diesem Geiste schreibt Albin Lesky
zum Problem des Tragischen: »Es ist heute zum Streitgegenstand ge-
worden, ob das Tragische eine im letzten sinnlose Welt voraussetzt
oder ob es sich mit der Annahme einer höheren Ordnung über all
den Konflikten und all dem Leid verträgt, ja vielleicht eine solche er-
fordert. Philosophen und Vertreter moderner Philologien haben viel
zu diesem Problem zu sagen gewußt. Wesentlich weniger hat die
Wissenschaft von der Antike zu seiner Lösung beigetragen. Das ist
um so verwunderlicher, als ja das Urphänomen des Tragischen ein
antikes Phänomen ist und die ganze Debatte von dort ihren Ausgang
genommen hat«93. In einer neuen Synthese aus geschichtlicher Erfas-

Tragische Schuld A 51

Krisis

92 Grätzel, S.: Dasein ohne Schuld. Dimensionen menschlicher Schuld aus philo-
sophischer Perspektive. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2004, S. 9.
93 Lesky, A.: Die griechische Tragödie; Stuttgart: Kröner 1984, S. 44.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sung und philosophischer Erkenntnis mag so nicht nur ein philologi-
sches Problem, sondern auch die Tragik jenes Ikarosfluges zwischen
Substanz und Struktur sich letztlich doch als nicht ganz so unauflös-
bar erweisen.

52 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Die Philosophie des Tragischen

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I.2) Der tragische Kultus

a) Bocksgesang

Die verschiedenen Philosophien des Tragischen, ungeachtet ihrer je-
weiligen Zielsetzung und Methodik, teilen einen gemeinsamen his-
torisch greifbaren Bezugspunkt, vor dessen Hinter-grund wir sie als
Blickwinkel zu verstehen haben – ein Umstand, welcher gerade auch
von philologischer Seite her nicht unbemerkt bleiben konnte: »Alle
Problematik des Tragischen, mag sie auch noch so weite Räume um-
spannen, nimmt ihren Ausgang von dem Phänomen der attischen
Tragödie und kehrt zu diesem zurück«1.

Wenden wir uns diesem Ursprung zu, finden wir zunächst das
Wort τραγῳδία, zu dem das Adjektiv τραγικός, ganz fern von jeder
Theorie des Tragischen, anfänglich nur eine bloße Zugehörigkeit be-
zeichnet2. Als »Bocksgesang« verweist die Tragödie auf ihre musika-
lischen Wurzeln im Lied (ἡ ᾠδή), welches uns im ausgestalteten Dra-
ma als Chorlied entgegentritt, als eigenständige lyrische Gattung
aber um einiges älter ist und peloponnesischem Boden entstammt3,
wie noch die traditionelle Einfärbung des tragischen Chores mit dem
dorischen Dialekt bezeugt. Umstritten ist wiederum bereits in der
Antike die Bedeutung des »Bockes« (ὁ τράγος), der einerseits als
Subjekt und Akteur des Singens, andererseits als Anlass oder Begleit-
umstand aufgefasst wurde. Letztere, von Walter Burkert und Karl
Kerényi vertretene Deutung als »Lied beim Bocksopfer« stützt sich
vor allem auf archäologische Zeugnisse, sowie den römischen Dichter
Vergil4 (70 v. – 19 n.Chr.) und einen bei (Pseudo-)Hyginus überlie-

Tragische Schuld A 53

1 Lesky, A.: Die griechische Tragödie; Stuttgart: Kröner 1984, S. 11.
2 »of or for tragedy«, Liddle, H. G./Scott, R.: A Greek-English Lexicon; Oxford: Cla-
rendon 1996, S. 1809.
3 Greifbar ab dem 7. Jhdt. v.Chr. mit Alkman in Sparta.
4 Georgica II, 380/1: non aliam ob culpam Baccho caper omnibus aris caeditur.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ferten Vers der Elegie Erigone des alexandrinischen Gelehrten Eratos-
thenes von Kyrene5. Demnach habe der attische Heros Ikarios einen
ländlichen Festbrauch begründet, als er im Zorn einen Ziegenbock
schlachtete, welcher die ihm von Dionysos überreichten Weinstöcke
angefressen hatte. Aus dem Tanz um ein solches »Ziegenopfer auf
dem Lande«6 entstanden so mit der Zeit dann auch die städtischen
Festspiele – als Opfertier anstelle des sonst üblichen Stieres zeigt
den Ziegenbock schon der Kalenderfries der kleinen Mitropolis7 von
Athen, während das Marmor Parium, eine Chronik der Jahre 1582/1
bis 264/3 v.Chr., ihn ausdrücklich als Siegespreis des ersten Tragö-
dienagons der Stadt nennt (Marm. Par. 43).

Ebenso in den Bereich des Weingottes gehört τραγῳδία als »Ge-
sang in Bocksfelle gehüllter Choreuten«, welche solcherart laut dem
byzanthinischen Lexikon der Suda (970 n.Chr.) erstmals der Alk-
manschüler Arion von Methymna auf Lesbos um 600 v.Chr. am Hof
des Periander von Korinth im Versmaß sprechen8 ließ und somit zum
Erfinder der »tragischen Weise« (τραγικοῦ τρόπου) wurde. Von
einer wundersamen Seefahrt Arions weiß auch der Geschichtsschrei-
ber Herodot (ca. 480–424 v.Chr.) zu berichten, nennt ihn sonst aber
nur als Kitharaspieler und ersten, der einen Dithyrambos »dichtete,
mit einem Titel versah und in Korinth zur Aufführung brachte«9,
während eine Stelle im Hermogeneskommentar des Johannes Dia-
konos ihm abermals die erste Tragödie (τῆς δὲ τραγῳδίας πρῶτον
δρᾶμα)10 mit einem Verweis auf die Elegien des Solon (640–560
v.Chr.) zuschreibt und damit der späten Suda einen gewichtigen Zeit-
zeugen verschafft. Wir müssen uns Arions Beitrag wohl als kunst-
mäßige Umgestaltung und formelle Ordnung des älteren diony-
sischen Kultliedes vorstellen, gesungen von einem Chor, der als

54 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Der tragische Kultus

5 Ἰκαριοῖ τόθι πρῶτα περὶ τράγον ὠρχήσαντο. (Eratosthenes Fr. 22 Powell = Hy-
gin, Astronomica II, 4)
6 Kerényi, K.: Dionysos. Urbild des unzerstörbaren Lebens; München/Wien: Langen
Müller 1976, S. 252.
7 Ebd., Abb. 103. (Figuren des Monats Elaphebolion. Kalenderfries in Athen)
8 Suda, Eintrag zu Ἀρίων (α3886): […] Σατύρους εἰσενεγκεῖν ἔμμετρα λέγοντας.
9 Hdt. I, 23: Ἀρίονα τὸν Μηθυμναῖον […] διθύραμβον πρῶτον ἀνθρώπων τῶν
ἡμεῖς ἴδμεν ποιήσαντά τε καὶ ὀνομάσαντα καὶ διδάξαντα ἐν Κορίνθῳ.
10 Rabe, H.: Aus Rhetoren-Handschriften, 5. Des Diakonen und Logotheten Johannes
Kommentar zu Hermogenes Περὶ μεθόδου δεινότητος, Rhein. Mus. 63, 1908,
S. 150.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bocksähnliche11 Satyrn und Silene aus dem Gefolge des Gottes ver-
kleidet12 der Tragödie den Namen verlieh.

Dies fügt sich zur Theorie des Aristoteles, der die Tragödie von
»improvisierten Darbietungen der Vorsänger des Dithyrambos« (ἀπ᾽
ἀρχῆς αὐτοσχεδιαστικῆς […] ἀπὸ τῶν ἐξαρχόντων τὸν διθύραμ-
βον)13 und »aus Satyrischem« (ἐκ σατυρικοῦ) herleitet, d.h. aus klei-
neren, zuerst burlesken Geschichten, die erst später einen ernsthafte-
ren Charakter (ἀπεσεμνύνθη) annahmen. Mit dem Theseus des
Bakchylides (ca. 507–451 v.Chr.) ist uns ein Dithyrambos überliefert,
der aufgrund seiner dialogischen Form die Verbindung zum Drama
besonders deutlich macht, allerdings ist bei dem Zeitgenossen des Ai-
schylos wiederum eine umgekehrte Beeinflussung durch die Tragödie
wahrscheinlicher. Ein Fragment des Archilochos von Paros (ca. 680–
645 v.Chr.)14 hingegen bietet den frühesten Beleg für das »schöne
Lied des Herrn Dionysos«, aus dem Stegreif angestimmt »vomWeine
blitzstrahlgetroffenen Sinnes«.

Die Form ἐξάρξαι (»anstimmen«, von ἄρχω = »herrschen, an-
fangen«) bei Archilochos wie auch Aristoteles weist hin auf die Stel-
lung eines Einzelnen als Vorsänger gegenüber einer Menge, die den
Gesang aufnimmt und weiterführt, wie sie uns in der Tragödie in der
Position des Chorführers und der Aufteilung des Chorliedes in Stro-
phen und Gegenstrophen begegnen wird. Darüber hinaus sind Dithy-
rambos und tragische Chorpartie durch eine enge Bindung an den
Tanz gekennzeichnet. Die ὀρχήστρα (von ὀρχέομαι = »tanzen«),
der traditionelle Standort des Chores im Theater, ist seit frühester
Zeit ein Tanzplatz, derweil das Wort »Dithyrambos« selbst dem
Phrygischen entstammt und möglicherweise so viel wie »Vierschritt«
bedeutet15.

Tragische Schuld A 55

Bocksgesang

11 Als Walddämonen zeigen sie Merkmale verschiedener Tiere (θῆρες bei Eur. Kykl.
624). Zottiges Fell, Bart und ungezügelte Geilheit stammen vom Ziegenbock (ὡς τρά-
γος bei Soph. Ichn. 358). Zur Diskussion um die Tierattribute siehe Lesky, A.: Die
griechische Tragödie; Stuttgart: Kröner 1984, S. 60 f.
12 Solche (Fell-)Umgurtung (κατάζωσμα) ist vor allem für Darstellungen dionysi-
scher Mysterienkulte der Spätantike belegt, vgl. Merkelbach, R.: Die Hirten des Dio-
nysos: die Dionysos-Mysterien der römischen Kaiserzeit und der bukolische Roman
des Longos; Stuttgart: Teubner 1988, S. 96 f.
13 Arist. Poet. 1449a9–11 und 20/21, vgl. Leonhardt, J.: Phalloslied und Dithyrambos.
Heidelberg: Winter 1991.
14 Archil. Fr. 77D (Philorchos FGrH 328F 172 in Athen. XIV, 628a): ὡς Διωνύσοι᾽
ἄνακτος καλὸν ἐξάρξαι μέλος οἶδα διθύραμβον, οἴνῳ συγκεραυνωθεὶς φρένας.
15 Parallel zu ïambos = »Zweischritt« und thríambos = »Dreischritt«, vgl. Latacz, J.:

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einen solchen »Viertakt« (Tetrameter) gibt auch Aristoteles als
ursprüngliches Versmaß der Tragödie an16, als die Dichtung noch »sa-
tyrischer« war und »dem Tanze näherstand«, bevor das Aufkommen
des Dialoges eine Ersetzung durch den Sprechvers des iambischen
Trimeters nahelegte. In der Tat finden wir den trochäischen Tetra-
meter noch vermehrt in der frühsten überlieferten Tragödie, den Per-
sern des Aischylos. Mit diesem »Satyrischen« kann aber kaum das
heitere Satyrspiel gemeint sein, wie wir es am Ende der im Agon auf-
geführten Tetralogien nach drei Tragödien vorfinden, denn das führte
laut der Suda17 erst Pratinas aus Phleius (nahe Korinth) ein, als er zu
den Dionysien der 70. Olympiade (500–497 v.Chr.) mit Aischylos
konkurrierte. Da dies bereits eine voll entwickelte Tragödie voraus-
setzt, dürfte es sich dabei um eine Neugestaltung der Satyrchöre sei-
ner Heimat gehandelt haben, wie auch das Fragment seines Tanzlie-
des (Ὑπόρχημα)18 zeigt, wo diese sich den Tanzplatz mit »dorischem
Reigen« (Δώριον χορείαν) für den »efeutragenden Herrn des Dithy-
rambos« (θριαμβοδιθύραμβε κισσόχαιτ᾽ ἄναξ) zurückerobern.

Es spricht also alles für einen Anfang der Tragödie im ekstati-
schen Tanz und Chorgesang des Dionysoskultes, der zur Zeit Arions
im Süden Griechenlands und auf den Inseln einen Höhepunkt erlebte.
Als Wettstreit der attischen Phylen mit je einem fünfzigköpfigen
Chor der Knaben und der Männer an Dionysien und Lenäen be-
gleitete der Dithyrambos das Drama noch bis in die Spätantike, wäh-
rend die tragischen Chorpartien selbst sich immer mehr von diesem
Ursprung entfernten und an Bedeutung verloren19. Auch das Satyr-
spiel kann Euripides 438 v.Chr. mit derAlkestis schließlich durch eine
vierte Tragödie ersetzen.

Um die einzigartige Form der klassischen griechischen Tragödie
hervorzubringen musste jedoch noch etwas anderes zum Chor hin-
zutreten, welches sich – zunächst im »Bruderbund«20 poetischer Syn-

56 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Der tragische Kultus

Einführung in die griechische Tragödie; Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2003,
S. 60.
16 Arist. Poet. 1449a21–24.
17 Vgl. Suda, Eintrag zu Πρατίνας (π2230), sowie Schadewaldt, W.: Die griechische
Tragödie (Tübinger Vorlesungen Bd. 4). Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991, S. 38 f.
18 Bei Athenaios, Deipnosophistai XIV, 617b-f.
19 Bereits bei Agathon sind es bloß noch Füllstücke ohne inhaltlichen Bezug (vgl.
Arist. Poet. 1456a29).
20 Nietzsche, F. W.: Die Geburt der Tragödie 21 (KSA I, Berlin/New York: de Gruyter
1999, S. 140).

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


thesis vereint – entsprechend den geistigen Strömungen dieser Zeit
gegenüber seinen kultischen Wurzeln durchzusetzen vermochte und
sie dann nach und nach verdrängte. Es handelt sich um die gesproche-
ne Rede (ῥῆσις, λόγος).

Mit Thespis aus Ikaria, eben dem nach jenem mit Wein be-
schenkten Heros benannten Demos, der antiken Gelehrten oft als Ge-
burtsort von sowohl Tragödie als auch Komödie galt21 und auch heute
noch mit dem Namen »Dionyso« auf seine Vergangenheit verweist,
betreten wir endgültig attischen Boden. Der Parische Marmor be-
zeugt seine Neuerung des Sprechens in Dialogform ([ὑπεκρίνα]το
πρῶτος)22 zur Tragödienaufführung im Archontat Athenaios’ des Äl-
teren (ca. 536/5–532/1 v.Chr.), während die Suda die 61. Olympiade
als Zeit seines Wirkens bestätigt, ihm aber stattdessen die Erfindung
der (menschlichen) Maske zuschreibt, zunächst mit Bleiweiß und
Portulak, dann aus Leinen gefertigt. Der kaiserzeitliche Rhetor und
Philosoph Themistios23 (317–388 n.Chr.) wiederum referiert Aristo-
teles, wenn er Thespis zum Chorlied Prolog und Rede hinzuerfinden
lässt. Was bei der Einführung der großen Dionysien als Staatsfest
unter dem Tyrannen Peisistratos von Athen erstmals zur Aufführung
kam, war somit eine aus dem alten dorischen Dithyrambenchor her-
vorgegangene Mischform, eingeleitet und begleitet von der im hei-
mischen attischen Dialekt gesprochenen Rede eines einzelnen Schau-
spielers (ὁ ὑποκριτής), dessen Aufgabe offenbar zunächst im
»beantworten«, »auslegen« und »deuten« (ὑποκρίνεσθαι) des vom
Chor Gesungenen bestand.

Zumindest für den römischen Dichter Horaz (65–8 v.Chr.)
machte dies Thespis zum Erfinder des bis dato unbekannten »tragicae
genus«24, welches er »auf Karren« (plaustris) habe aufführen lassen,
die an eine Frühform der σκήνη (das Bühnen- und Kulissengebäude)
erinnern. In der Tat war mit der Abgrenzung des Schauspielers vom
Chor als eigenständigem Handlungsträger der entscheidende Schritt
von der narrativen (erzählenden) zur dramatischen (von δρᾶν: »tun,
ausführen«) Kunst getan. Aus dem Wechselspiel von Chorpartie und

Tragische Schuld A 57

Bocksgesang

21 Vgl. Herleitung aus τρυγῳδία (von τρύγη, »Weinlese«) bei Athenaios, Deipnoso-
phistai II, 40a/b.
22 Marm. Par. 43 mit Ergänzung von Keil, vgl. Jacoby, F. (Hrsg.): Das Marmor Parium;
Berlin: Weidmannsche Buchhandlung 1904, S. 109. Thespis scheint noch selbst als
Schauspieler aufgetreten zu sein.
23 Themistios, Or. 26, 316d.
24 Hor. Ars 275/6.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der solcherart »von außen hinzukommenden« oder »eingeschobe-
nen« (τὸ ἐπεισόδιον) Rede konnten sich nun weitere Variationen
entwickeln wie etwa die epirrhematische Komposition (Chor im Dia-
log mit Schauspieler) oder Stichomythie (Rednerwechsel von Vers zu
Vers).

Das Versmaß des iambischen Trimeters, welches nach Aristote-
les auch der alltäglichen Sprechweise am nächsten kommt25, entnahm
die tragische Rede der gleichnamigen Gattung, welche bereits im
7. Jhdt. v.Chr. aus rituellen Wurzeln im Dionysos- und Demeter-
kult26 hervorgegangen war. Als kunstvoller »Spottvers« (ἰαμβίζειν =
»schmähen, spotten«) zum Symposion bei Archilochos oder Simoni-
des von Amorgos zielte der Jambus auf ein befreiendes Lachen ab,
indem der Dichter das Ziel des Spottes zumeist direkt anredete und
seine innere Befindlichkeit in Form von derben Zoten, beißender Kri-
tik und entlarvender Parodie nach außen kehrte. Subjektive Reflexion
im Vehikel des Dialogs, derer sich die frühe Tragödie wie auch die
Komödie bedienen konnten, war hier im Gegensatz zur unpersön-
lichen Außenperspektive der epischen Dichtung bereits vorgebildet.

Von weiteren frühen Tragikern wie Choirilos, Phrynichos oder
Ion von Chios sind neben wenigen Fragmenten27 kaum mehr als Na-
men überliefert, bis die Tragödie mit der Trias von Aischylos, Sopho-
kles und Euripides ihre Blüte erreicht. Bereits der Komiker Aristo-
phanes (ca. 445–380 v.Chr.) gibt 405 v.Chr. in den Fröschen Zeugnis
der Hochschätzung dieser Drei durch Volk und Dionysos selbst. In
den dreißiger Jahren des vierten Jahrhunderts v.Chr. ließ der Politiker
Lykurg ihre Statuen dem in Stein neu erbauten Theater voranstellen.
Auf sein Staatsexemplar ihrer Werke, welches sich die Alexandriner
unter Ptolemaios II. Philadelphos für das Museion sicherten, geht
letztlich das gesamte Corpus der uns durch byzanthinische Codices
und ägyptische Papyri überlieferten Tragödien zurück. Es umfasst ge-
rade einmal je sieben Stücke des Aischylos und Sophokles, sowie 10
(und 9 weitere aus einer zweiten, alphabetisch geordneten Hand-
schrift) des Euripides. Demgemäß tritt uns mit dem ältesten vollstän-

58 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Der tragische Kultus

25 Arist. Poet. 1449a24–28.
26 Vgl. den eleusinischenMythos der Dienstmagd Iambe, welche die über die Entfüh-
rung ihrer Tochter Persephone trauernde Göttin Demeter aufzuheitern vermochte bei
Hom. Hymni II, 200–4. Das Wort ἴαμβος (»Zweischritt«) geht auf dieselben phrygi-
schen Wurzeln zurück wie der Dithyrambos (s. o., Anm. 15).
27 Zusammengestellt bei Gauly, B. M. [Hrsg.]: Musa Tragica. Göttingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht 1991.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dig erhaltenen Drama, den Persern (aufgeführt 472 v.Chr.) des Ai-
schylos, eine formvollendete Tragödie entgegen, deren Handlung am
Hofe des besiegten Perserkönigs Xerxes bereits von nicht weniger als
zwei Schauspielern getragen wird. Der 525 v.Chr. im Kultzentrum
Eleusis28 als Sohn des Adligen Euphorion geborene Dichter hatte
490 v.Chr. in Marathon29 und zehn Jahre später bei Salamis selbst
gekämpft und erlangte mit seiner Darstellung der Geschichte30 den
Sieg im Agon.

Wie Aristoteles betont, machte er die Rede zur Hauptsache und
verringerte den Anteil des Chores31. Insbesondere seine Sieben gegen
Theben (467 v.Chr.) und die Hiketiden (vermutl. 463 v.Chr.) weisen
noch vermehrt archaische Züge auf und sind weniger von dramati-
schem Geschehen als von großen narrativen Redepartien und dem
Rückgriff auf das Klagelied (θρῆνος) geprägt. In der Orestie (auf-
geführt 458 v.Chr.) besitzen wir eine Inhaltstrilogie (Agamemnon,
Choephoren und Eumeniden, jedoch ohne zugehöriges Satyrspiel),
welche den Geschlechterfluch der Atreiden von der Heimkehr und
Ermordung des aus der Ilias bekanten Eroberers bis zur Entsühnung
seines Sohnes und Rächers Orest durch die Göttin Athene auf dem
attischen Areopag verfolgt32. Insgesamt verfasste Aischylos etwa
90 Stücke33 und errang 13 Siege. Nach seinem Tode 456 v.Chr. im
fernen Gela auf Sizilien beschloss die Athener Volksversammlung
die sonst unübliche Wiederaufführung seiner Werke.

Sophokles hingegen blieb zeitlebens mit seiner Vaterstadt ver-
bunden. Geboren 496 v.Chr. im Demos Kolonos sang der Fabrikan-
tensohn den Siegespaian anlässlich der Schlacht bei Salamis34 und ge-

Tragische Schuld A 59

Bocksgesang

28 Gegen eine bei Aristophanes (Frösche 886) angedeutete Einweihung in die dortigen
Demetermysterien spricht jedoch ein von Aristoteles (EN 1111a10) erwähnter Pro-
zess wegen (unwissentlicher) Profanisierung.
29 Vgl. Suda, Eintrag zu Αἰσχύλος (αι357) und Marm. Par. 48.
30 Die Anekdote zu Phrynichos (Suda, φ765 und Herodot VI, 21, 2) über eine Geld-
strafe, weil er die Athener mit der Einnahme von Milet zu schmerzlich angerührt
hatte, zeugt von der Schwierigkeit historischer Stoffe.
31 Arist. Poet. 1449a15–18.
32 Charakteristisch und für diese Arbeit besonders interessant ist das dort ausgespro-
chene Prinzip des Lernens durch Leiden (πάθει μάθος, Ag. 177) in einer generatio-
nenübergreifenden Verkettung der Verschuldung.
33 Aufgrund seiner Zeusdarstellung umstritten ist das siebte überlieferte Drama, der
gefesselte Prometheus.
34 Athen. Deipn. I, 20e.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wann bereits 470/68 v.Chr. seinen ersten Tragödienagon35. Bis zu sei-
nem Tod 406 v.Chr. folgten nach unterschiedlichen Quellen36 zwi-
schen 17 und 22 weitere Siege, was ihn bei insgesamt 123 Stücken
(etwa 30 Tetralogien) und keiner einzigen Niederlage zum erfolg-
reichsten der drei großen Tragiker macht. Darüber hinaus hatte er
als Hellenotamias (Schatzmeister) 442 v.Chr., zweimal als Stratege
(441/0 v.Chr. mit Perikles gegen Samos, 428 v.Chr. mit Thukydides
gegen die Anaier) und zuletzt 413 v.Chr. im oligarchischen Probulen-
kollegium zahlreiche und wichtige politische Ämter von der höchsten
Blütezeit bis zum tiefsten Fall Athens inne, dessen Kapitulation vor
Sparta er nicht mehr erleben musste. Sophokles galt jedoch nicht nur
als φιλαθηναιότατος37, sondern auch besonders fromm (θεοσε-
βεστάτων)38: Selbst Priester des Helden Halon (Vita §11) bewahrte
er das Bildnis des Gottes Asklepios bei dessen Einführung aus Epidau-
ros bei sich auf und wurde dafür als Heros Δεξίων39 (»Aufnehmer«)
verehrt, es wird zudem von einer Traumerscheinung des Herakles um
einen gestohlenen Kranz (§18) und der Gründung eines Musenthia-
sos (§6) berichtet.

Seine tragische Dichtkunst erlernte Sophokles nach eigener
Aussage40, indem er zuerst den Stil des Aischylos nachahmte, sich
dann noch herb und gekünstelt (κατάτεχνον) von diesem absetze,
um erst in einem dritten Schritt zur Vollendung (ἠθικώτατον καὶ
βέλτιστον) des Eigenen zu finden. Demgemäß überlässt er seinem
Vorgänger das Anrecht auf den tragischen Thron der Unterwelt in
den Fröschen des Aristophanes (786 ff.). Man ist geneigt, die sieben
erhaltenen Tragödien (zu denen sich noch das Satyrspiel Spürhunde
gesellt) ebenfalls diesem Schema unterzuordnen, so dass die erste
Phase vom Aias (450er Jahre) mit seiner starren zweiteiligen (Dipty-
chon-)Struktur vertreten würde, die sog. »Hamartia-Dramen«41 An-

60 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Der tragische Kultus

35 Marm. Par. 56, eventuell handelte es sich dabei sogar um sein Debut als Tragödien-
dichter.
36 Insgesamt 18 laut einer Inschrift (IG II22325), seine Vita (TrGF IV, A1) nennt 20,
die Suda 23 (σ815).
37 Vita §9, in: Radt, S. (Hrsg.): Tragicorum Graecorum Fragmenta. Göttingen: Van-
denhoeck & Ruprecht 1999 (= TrGF), Bd. IV, S. 29 f.
38 Scholiast zu Elektra 831 (Testimonium 107, TrGF S. 73).
39 Ethymologicum Magnum 256, 6 (Testimonium 69, TrGF S. 57/8).
40 Überliefert bei Plutarch, Quomodo quis suos in virtute sentiat profectus 7, 79b.
41 Latacz, J.: Einführung in die griechische Tragödie; Göttingen: Vandenhoeck & Ru-
precht 2003, S. 238.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tigone (ca. 442 v.Chr.), Trachinierinnen (?) und König Ödipus (ca.
434–427 v.Chr.) in die zweite, Elektra (vor 417 v.Chr.), Philoktet (409
v.Chr.) und der 401 v.Chr. posthum aufgeführte Ödipus auf Kolonos,
welche nicht im Fall, sondern mit der Erhöhung der Zentralfigur en-
den, in die dritte Phase fielen. Was seine formalen Neuerungen be-
trifft, so sind sich die Quellen einig, dass er den dritten Schauspieler
(τριταγωνιστής) einführte, welchen alsbald auch Aischylos über-
nahm. Die Suda (Sigma 815) nennt zudem die Vergrößerung des
Chores von 12 auf 15 Mitglieder, Aristoteles42 fügt noch die Bühnen-
bilder (σκηνογραφία) hinzu, so dass man insgesamt von einer hand-
werklichen Vollendung der (äußeren) Dramatik sprechen kann.

Dieser in sich abgeschlossenen Gestalt der Tragödie sollte Euri-
pides nichts mehr beifügen – er sicherte sich seinen Platz in der Ge-
schichte vielmehr durch seinen neuartigen Umgang mit dem zur Ver-
fügung stehenden Werkzeug. Über sein Leben ist im Gegensatz zur
Fülle antiker Klatschgeschichten über seine Person kaum etwas Si-
cheres bekannt. Geboren entweder 484 oder 480 v.Chr.43 auf Salamis
stand Euripides zeitlebens abseits der Polisgemeinschaft, als kritischer
Beobachter und Büchermensch44 jedoch stets am intellektuellen Puls
der Zeit. Seine vergleichsweise zahlreich überlieferten Werke45 zeu-
gen vom Einfluss sophistischer Dialektik und Philosophie, aber auch
von zweiflerischer Unentschlossenheit und der Aufweichung alther-
gebrachter gesellschaftlicher Werte wie auch poetischer Formen. Der
freiere Umgang mit mythischen Stoffen46 und die psychologisch
scharfe Zeichnung nun vermehrt bürgerlicher Charaktere in den Ver-
strickungen des Schicksals spalteten sein Publikum47 und die Nach-
welt.

Tragische Schuld A 61

Bocksgesang

42 Arist. Poet. 1449a18/19.
43 Das ältere Datum nach Marm. Par. 50, die Suda (ε3695) nennt den Tag des Sieges
über die Perser.
44 Vgl. Aristophanes, Frösche 1409. Euripides erscheint auch in den Thesmophoria-
zusen und Acharnern.
45 Von den Meisterdramen Medea, Bakchen, Hippolytos, Alkestis und Herakles sind
5 Kriegsstücke (mit politischem Bezug) und 7 Intrigenstücke/Tragikomödien/Melod-
ramen, sowie das Satyrspiel Kyklops zu unterscheiden, fälschlich wurde noch das
spätere Schulstück Rhesos beigeordnet.
46 Gänzlich frei erfunden haben soll jedoch erst Agathon in der Blume (vgl. Arist.
poet. 1451b19).
47 Bei 75–92 Stücken (22 Teilnahmen) erlangte er nur 4 Siege, einen weiteren post-
hum (Suda, ε3695).

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dennoch nennt Aristoteles ihn den »tragischsten«48 unter den
Dichtern, wohl auch gemäß dem Sprachgebrauch seiner Epoche im
Sinne von »ernsthaft« oder gar »pompös«49. In der Tat aber war es
eben jener in den Fröschen des Aristophanes (1515f.) auf den dritten
Platz verwiesene Euripides, der nach seinem Tod 406 v.Chr. (kein
ganzes Jahr vor Sophokles) am Hof des Makedonenkönigs Arche-
laos I. in Pella die größte Nachwirkung erzielen sollte, insbesondere
was die neue Komödie bei Menander, Plautus und Terenz angeht.

Die griechische Tragödie jedoch, als historisches Phänomen an
die attische Polis gebunden, gelangte mit dieser an ihr Ende. Zwar
kennen wir noch einige Epigonen des vierten und dritten Jahrhun-
derts wie Dionysios von Syrakus, Moschion oder das Mosesdrama
Ezechiels, bis zu den stoischen Lehrdramen des Seneca aber ist die
Überlieferung schlicht zu spärlich. Das »tragische Zeitalter der Grie-
chen«50 war vorüber und mit der Wiederaufführung der alten Stücke
ab 383 v.Chr. ersetzte ein attischer Klassizismus originäre Kunst-
schöpfung. Man las51 nun Dramen und konzentrierte sich auf kleine-
re Formen, die Bühne überließ man den immer prominenteren
Schauspielern. Aus dem hellenistischen Proskenientheater sind Tanz-
platz und Chor als Ursprung des »Bocksgesanges« schließlich ganz
verschwunden.

Eine rein strukturelle Betrachtung der Entwicklung der grie-
chischen Tragödie, wie es auch die Poetik des Aristoteles ist, bliebe
jedoch trotz aller Fülle historischen Materials als Reduktion notwen-
dig an der Oberfläche. Bereits 1914 mahnt Ortega y Gasset52: »Ver-
gessen wir nicht, daß sie in Athen eine kultische Handlung war, sich
also nicht so sehr auf dem Theater wie im Geiste der Zuschauer ab-
spielte. […] es ist die Kehrseite eines Teppichs: Enden bunter Fäden,
die von der Vorderseite herkommen, welche der Glauben gewoben
hat. Nun treten aber, was die Erforschung des Glaubens der Athener
betrifft, die Gräzisten leider auf der Stelle; […] Und solange sie nicht

62 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Der tragische Kultus

48 τραγικώτατος (Arist. Poet. 1453a29) im Hinblick auf die Erregung der Affekte
Jammer und Schauder.
49 τραγικός: »serious«, »in bad sense pompous« (Liddle, H. G./Scott, R.: Greek-Eng-
lish Lexicon; Oxford: Clarendon 1996, S. 1809), »majestic« schon bei Aristophanes,
Pax 136.
50 Nietzsche, F. W.: Nachgelassene Schriften (KSA I, Berlin/New York: de Gruyter
1999, S. 799f.).
51 Vgl. Arist. Rhet. 1413b.
52 José Ortega y Gasset: Meditaciones del Quijote I, 17. Madrid 1914, S. 191.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weiterkommen, wird die griechische Tragödie für uns ein Text sein,
zu dessen Sprache wir keinWörterbuch besitzen«. Im vorherigen Ab-
schnitt erwies sich die Tragödie als späte Frucht attischer Kunstschöp-
fung, tief verwurzelt in der kultischen Praxis vor allem eines Gottes,
dessen Erforschung gerade im letzten Jahrhundert ganz und gar nicht
auf der Stelle trat – Dionysos, Gott der Maske, des Weines und des
Rausches, aber auch Gott des Wahnsinns und des Todes, der zer-
stückelte und wiederauferstandene Gott der Tragödie.

b) Dionysos

Aufgrund der zahlreichen Mythen um Ankunft und Widersacher53
des Dionysos hielt man den fremdartig orgiastischen Kult lange Zeit
für nichtgriechisch. Ähnlichkeiten zum barbarischen Sabazios54 und
die Ableitung seines Namens aus dem Thrakisch-Phrygischen55 leg-
ten eine Herkunft aus dem Norden nahe. Noch 1932 datierte Wila-
mowitz56 »das Eindringen des neuen Gottes in das Mutterland frü-
hestens in das achte Jahrhundert« und nahm Lydien als dessen
Ursprungsort an. Spätestens jedoch mit der Entzifferung der zweiten
kretischen Linienschrift (Linear B) durch Michael Ventris im Jahre
1952 erfolgte ein gründliches Umdenken – Tontafeln des »Nestor-
palastes« von Pylos bezeugen den Namen des Weingottes57 bereits
für die mykenische Kultur des 13. Jahrhunderts vor Christus. Infol-
gedessen ging Karl Kerényi vom »kretischen Vorspiel«58 eines mi-
noischen Stierkultes um Zeus-Dionysos parallel zur ägyptischen Osi-
risreligion schon im dritten Jahrtausend vor Christus aus, welcher
über die Inseln von Süden her das Festland erreichte. Epidemie und
Einbruch von außen sind fester Bestandteil der Religion des »kom-
menden Gottes«59 und letztlich wohl mehr als Reflex der ekstatischen

Tragische Schuld A 63

Dionysos

53 Lykurg bei Homer (Il. VI, 130), Perseus undMegapenthes in Argos (Paus. II, 20, 4).
54 Eine Korn- und Geburtsgottheit wie auch später Attis, mit Dionysos gleichgesetzt
schon bei Herodot V, 7.
55 Bei Kretschmer, P.: Aus der Anomia. Berlin 1890, S. 21 ff.
56 Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff: Der Glaube der Hellenen II; Berlin: Weid-
mann 1932, S. 60.
57 PY Xa 102: di-wo-nu-so-jo (= διονυσοῖο, »des Dionysos«: gemeint ist der Wein).
58 Kerényi, K.: Dionysos. Urbild des unzerstörbaren Lebens; München/Wien: Langen
Müller 1976, S. 19 ff.
59 Hölderlin, F.: Brod und Wein, 3. Strophe, Vers 18, in: Sämtliche Werke (Band 2),
Stuttgart 1953, S. 93–99.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grunderfahrung des Rausches als Überwältigung der Sinne durch
eine fremde Macht denn historischer Umstände zu deuten. So wird
denn auch verständlich, warum selbst das als Geburtsstätte des Gottes
bekannte böotische Theben mit dem »Leidensmann« Pentheus60 eine
solche Widersachergeschichte kannte, die uns in den Bakchen, dem
letzten Werk des Euripides, und im gleichnamigen Idyll des Theokrit
erhalten blieb. Auch hier verwahrt sich der amtierende Herrscher ge-
gen den neuen Kult, welcher die Frauen der Stadt in die Raserei61
treibt, und wird zur Strafe von seiner eigenen Mutter Agaue und
ihren beiden Schwestern Ino und Autonoe bei lebendigem Leib zer-
rissen. Dionysos kehrt hierzu aus Lydien nach Theben zurück, denn
im Altertum galt er gemeinhin als Sohn der Semele62, der vierten
Tochter des Stadtgründers Kadmos. In den Dionysiaka (VII, 110 f.)
erzählt Nonnos von Panopolis (5. Jhdt. n.Chr.), wie Zeus, der Semele
beim Bade nach dem Stieropfer erblickte, ihr beiwohnte, bis sie, von
der eifersüchtigen Hera überredet, nach dem Anblick seiner wahren
Gestalt verlangte und vom Blitz verbrannt wurde. Das Dionysoskind
aber entnahm er der Asche seiner Mutter und trug es eingenäht63 in
seinen Schenkel selbst aus, um es danach der Fürsorge der Nymphen
des Berges Nysa zu überlassen. Semeles Brautgemach in den Ruinen
des alten mykenischen Palastes von Theben beschreibt Euripides
(Bakchen 6f.) als rauchend vom Blitz und umwunden mit Weinlaub,
Pausanias64 fand dort noch eine bronzebeschlage Holzsäule und ein
Bildnis des Dionysos κάδμον vor. In Delphi war der Dionysoskult
schon sehr früh mit den Riten chthonischer Muttergöttinnen65 ver-
bunden. Er hatte an dem gemeingriechischen Heiligtum ebenso viel

64 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Der tragische Kultus

60 Das Wortspiel mit dem sprechenden Namen und πένθημα (»Leid, Klage«) schon
bei Theokrit Eid. XXVI, 27; vgl. Megapenthes in der Geschichte um den Wahn der
Proitostöchter (Apollodor II, 2 und Hygin, Fabulae 244).
61 Sie werden zu Mänaden (von μαίνομαι = »verzückt/trunken sein, wüten, rasen«)
im Gefolge des Gottes.
62 Hom. Il. XIV, 325; Hes. Theog. 940 f.; Pind. Ol. II, 24 ff.; Herodot (II, 145) schätzt
Semeles Leben unter Berufung auf ägyptische Chroniken auf 1600 Jahre vor seiner
Zeit. Umstritten ist die Herleitung von einer thrakisch-phrygischen Erdgottheit
(χθών, χθαμαλός) bei Kretschmer (Aus der Anomia. Berlin 1890, S. 18 f.).
63 Daher der Beiname εἰραφιώτης (Nonnos, D. IX, 24 und Hom. Hymn. I, 21) =
ἐνερράφης von ἐνράπτω.
64 Paus. IX, 12, 3–4.
65 Gaea und Themis: Aischyl. Eu. 1 ff. und Eur. Iph. Taur. 1259 ff., vgl. δελφύς = »Ge-
bärmutter«. In Athen stand Dionysos dem eleusinischen Kult der Demeter nahe, in
Phrygien dem der »großen Mutter« Kybele.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anteil wie Apollon66, welcher erst mit der Tötung des Drachen Py-
tho67 das Orakel übernahm, denn als sterbendem und wiederge-
borenem Gott gehörten Dionysos die Wintermonate, wenn der
Dithyrambos den Paian68 ersetzte. Alle zwei Jahre, wenn das athe-
nische Frauenkollegium der »Thyaden« (griech. θύω: »rasen, opfern,
schlachten«) zur Korykischen Grotte69 auf dem Parnass pilgerte, voll-
zog die delphische Priesterkaste der ὅσιοι70 beim Grab des Gottes71
ein geheimes Ritual zur Erweckung des Dionysos λικνίτης72 aus sei-
nem Schlaf in der Unterwelt. In einer Vorgeschichte zur Schenkel-
geburt, wohl erst im Zusammenhang mit dem eleusinischen De-
meterkult unter dem Einfluss des Orakelschreibers Onomakritos73
entstanden, erscheint auch die Unterweltgöttin Persephone74 als
Mutter, welche Zeus in Schlangengestalt zur inzestuösen Vereini-
gung verführte. Zunächst in einer Höhle auf Kreta verborgen, zer-
fleischten die Titanen den neugeborenen Dionysos Ζαγρεύς75, wo-
rauf Zeus sie mit Blitz und Flutregen bestrafte. Aus ihrer aller Asche
formte Prometheus die Menschen, nur das Herz rettete Athene, um
es zur Wiedergeburt des Gottes der Semele zu verabreichen. Dieser
unterirdische (χθόνιος) Dionysos war insbesondere für die Reinkar-
nationslehre der orphischen Mysterien von Bedeutung, welche schon
Herodot (II, 81 und 123) aus dem Osirismythos herleitet.

Der Kreis schließt sich mit der Gattin des Dionysos, der kreti-

Tragische Schuld A 65

Dionysos

66 Plut. De E VIII, 388 f.
67 Von πύθω »verfaulen« in der Sonne bei Hom. Hymni III, 356 f., ähnlich der Gä-
rung von Honigwein (Anm. 86).
68 Plut. De E. IX, 389c.
69 Paus. X, 32, 7 und 4, 3, auch bei Lucan V, 72, vgl. die gleichnamige »Höhle des
Ledersacks« (κώρυκος bei Hom. Od. V, 267 und IX, 213) in der kilikischen Drachen-
tötergeschichte des Zeus bei Apollodor I, 6, 3.
70 Plut. Is. Os. 35.
71 mit der AufschriftἘνθάδε κεῖται θανών Διόνυσος ἐκ Σεμέλης (»Hier liegt Dio-
nysos, Sohn der Semele«): Philorch. Fr. 7, in: Jacoby, F.: Die Fragmente der grie-
chischen Historiker (FGrH), Berlin 1923 ff.
72 Von λίκνον, »Getreideschwinge«, die Wiege des Dionysoskindes, vgl. Orph.
Hymn. 45.
73 Welcher unter den Peisistratiden in Athen weilte (Hdt. VII, 6) und die Titanen als
Urheber der Leiden des Dionysos von Homer übernommen haben soll (Paus. VIII,
37, 5).
74 Tochter von Zeus und Demeter, Gattin des Hades, D. somit διμήτωρ (Suda, δ1124),
vgl. Nonnos, VI, 155f.
75 Von ἀγρεύω »jagen« oder ζαγρή = βόθρος (Jagd-)»Grube« bei Hesych; bezeichnet
Dionysos χθόνιος (Suda, ζ4), vgl. Orph. Hymn. 28/29.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen Minostochter Ariadne. Aus Liebe schenkt sie dem attischen
Helden Theseus jenen berühmten Faden, der ihm die Tötung des
menschenfressenden Minotauros76 (»Stier von Minos«) und die
Flucht aus dem Labyrinth ermöglicht, doch auf der Rückfahrt holt
der Gott seine Braut zu sich zurück, lässt die werdende Mutter77 von
der jungfräulichen Artemis78 töten. Ariadne teilt als (ἀρι-)ἁγνή, die
»hoch-heilige« oder »-reine«, sowohl den Beinamen als auch das Ent-
führungsmotiv mit Persephone79 und muss in der Unterwelt verblei-
ben. Dionysos, in Elea als »würdiger Stier« (ἄξιε᾽ ταῦρε)80 gerufen,
in Gestalt des »weinfarbenen« (οἰνωπός bei Homer Il. XIII, 703) Tie-
res von Titanen zerrissen81 und doch selbst »Menschenzerreißer«
(ἀνθρωπορραίστης)82 genannt, wird wiederum schon von Heraklit
(Fr. 15) mit dem Todesgott Hades gleichgesetzt, dem »unterirdischen
Zeus«83. Die Hochzeit des Sohnes mit der Mutter wiederholt somit
den Inzest des Vaters mit der geraubten Tochter und begründet einen
neuen Zyklus84 des Werdens und Vergehens der Natur, abgebildet in
menschlichen Verwandtschaftsverhältnissen.

Wie kein anderes Symbol verdeutlicht der Wein die Einheit der
dionysischen Erfahrung in der Kontinuität der Abfolge von Geburt,
Wachstum, Tod undWiedergeburt des Lebens imWechsel der Jahres-
zeiten und bietet einen Schlüssel zum Verständnis der Dionysosreli-
gion. So beschreibt Walter F. Otto Wesen und Bereich des Gottes fol-
gendermaßen: »Das ganze Altertum hat Dionysos als Spender des
Weines gepriesen. Aber man kannte ihn auch als den Rasenden, des-
sen Gegenwart die Menschen besessen macht und zur Wildheit, ja
zur Blutgier hinreißt. Er war der Vertraute und Genosse der Toten-
geister. Geheimnisvolle Weihen nannten ihn ihren Meister. Und zu
seinem Gottesdienst gehörte das dramatische Spiel, das die Welt um

66 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Der tragische Kultus

76 Sohn von Ariadnes Mutter Pasiphae und einem Stier, wie schon Minos von Europa
und Zeus in Stiergestalt.
77 Ihre Kinder tragen dionysische Namen wie Staphylos (»Weintraube«) und Oino-
pion (»Weintrinker«).
78 Διονύσου μαρτυρίῃσιν bei Hom. Od. XI, 320f.
79 ἁγνὴ Περσεφόνεια bei Hom. Od. XI, 386 und Hymni II, 337.
80 Plut. Quaest. Gr. 36.
81 Nonnos VI, 205.
82 Ael. De Natura Animalium XII, 34.
83 Ζεύς τε καταχθόνιος bei Hom. Il. IX, 457, Vater des Zagreus bei Aischylos, Fr. 4
Nauck (TGF I, S. 3).
84 Vgl. Stier und Schlange bei Arnobius, Adv. Nat. V, 21: Taurus draconem genuit et
taurum draco.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein Wunder des Geistes bereichert hat. Auch die Frühlingsblumen
zeugten von ihm; der Efeu, die Pinie, der Feigenbaum waren ihm lieb;
aber hoch über allen diesen Segnungen im Reiche der vegetativen
Natur stand die tausendfach gebenedeite Gabe des Weinstocks.
Dionysos war der Gott des seligsten Rausches und der verzücktesten
Liebe. Aber er war auch der Verfolgte, der Leidende und der Sterben-
de, und alle, die er liebte und die ihn begleiteten, mussten mit ihm das
tragische Schicksal teilen«85.

DieWeinherstellung aus wilden Beeren ist im Norden Griechen-
lands86 schon für das späte Neolithikum nachgewiesen, die Kultivie-
rung der Rebe aber (wie auch das rechte Maß beim Trinken) erforder-
te ein Wissen, welches im Mythos als Geschenk jenes Gottes zu den
Menschen kommt, dessen Macht beim Genuss des Getränks unver-
mittelt spürbar wird.

In Attika liegt die Entdeckung des Weines in einem Urverbre-
chen begründet. Die wohl älteste Geschichte87 erzählt von Ikarion,
der den Wein von Dionysos als Gastgeschenk erhielt und mit den an-
deren Hirten teilte. Diese aber, den folgenden Rausch für eine Vergif-
tung haltend, erschlugen ihn mit Knüppeln und warfen den Leich-
nam in einen Brunnen. Als seine Tochter Erigone ihn mit Hilfe ihres
Hundes Maera dort fand, erhängte sie sich aus Verzweiflung an
einem Baum. Dionysos aber versetzte sie an den Himmel und strafte
die Töchter der Athener mit dem gleichem Schicksal, bis ein Orakel
des Apollon die Schuldigen offenbarte.

Unvermischt (ἄκρατος) getrunken war der Wein also gefähr-
lich, folglich lernte Amphiktyon, der dritte König von Attika und
Gründer des delphisch-pyläischen Städtebundes88 vom Gott selbst,
wie er mit Wasser zu verdünnen sei, und ließ aus Dank dem Dionysos
ὀρθός89 im Heiligtum der Horen (Jahreszeiten) einen ersten Altar er-

Tragische Schuld A 67

Dionysos

85 Otto, W. F.: Dionysos. Mythos und Kultus; Frankfurt a.M.: Klostermann 1996
[1960], S. 49.
86 In Dikili Tash bei Philippi (Thrakien) fanden sich nach dem Zagros-Gebirge auf
dem Gebiet des heutigen Iran die frühesten Zeugnisse des Weinbaus, siehe Archae-
ology News Report vom 20. März 2007. Noch älter könnte die Weinherstellung aus
Honig sein (ähnlich dem phrygischen Hydromeli bei Plinius, nat. hist. XIV, 20).
87 In verschiedenen Versionen überliefert bei (Pseudo-)Hyginus, fabulae 130 und as-
tronomica II, 4.
88 Die »Amphikytonie« zum Schutz der Tempel von Demeter in Anthele und Apollon
in Delphi (Paus. X, 8, 1).
89 Bei Ath. Deipn. II, 38c so genannt aufgrund der Fähigkeit, auch nach dem Wein-
genuss »aufrecht« zu stehen.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


richten. Dieselbe Entdeckung schreibt Athenaios (II, 45d) demmythi-
schen Arzt und Seher Melampus aus Pylos zu, welcher nach Herodot
(II, 49) den Dionysoskult ägyptischer Prägung (als interpretatio grae-
ca des Osiris) aus Theben eingeführt haben soll und in Argos die
rasenden Töchter des Proitos90 heilte.

Die ältesten attischen Feste zu Ehren des Dionysos waren Wein-
und Totenfeste zugleich. So markierten die Oschophoria im Monat
Pyanopsion (Okt./Nov.) mit einer Prozession zur Hafenstadt Phale-
ron das Ende der Weinlese und erinnerten laut Plutarch91 an die vom
Tod seines Vaters Aigeus getrübte Rückkehr des Theseus aus Kreta.
Die Weinreben (ὄσχη) wurden nun entrappt und nach einigen Tagen
Standzeit92 gekeltert. Das Zerreißen und Zertreten der Pflanze zu
blutroter Maische ist als augenfälliger Akt der Tötung schon von Ho-
mer an mit einem Lied der Klage um die Toten (λίνος)93 verbunden
und verweist somit auf ein Bewusstsein der Verdanktheit der Gabe
des Weines gegenüber dem Tod der Rebe. Die erste Gärung, mytho-
logisch leicht mit dem Prozess der Verwesung zu identifizieren, führ-
te dann mit einer Dauer von etwa 40 Tagen über den Winteranfang
im Folgemonat Maimakterion (Nov./Dez.) hinaus und brachte γλεῦ-
κος hervor, unausgegorenen, aber schon berauschenden Trauben-
most, der hierzulande als Federweißer/-roter bekannt ist und dessen
Verkostung beim Heiligtum des Dionysos Λιμναῖος94 uns Athenaios
(XI, 465a) beschreibt. Demgemäß war der »Adventsmonat« Poseide-
on (Dez./Jan.) von der Erwartung des neuen Weines und jenen bäu-
erlichen Lokalfesten geprägt, die man später in Abgrenzung vom
Staatsfest der Stadt Athen die Διονύσια τὰ κατ᾽ ἀγρούς nennen soll-
te, die ländlichen oder kleinen (τὰ μικρά) Dionysien. Ihr charakteris-
tisches Merkmal bestand nach dem parodistischen Zeugnis des Aris-
tophanes (Acharner 241 ff.) in einem Umzug (πομπή) mit Gesang

68 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Der tragische Kultus

90 Ähnlich den Kadmostöchtern für die Missachtung des Dionysos bestraft (Paus. II,
18, 4).
91 Plutarch, Theseus XXII, 2 und XXIII, 2–3.
92 Hesiod (Op. 610 f.) setzt dafür 16 Tage vor dem Untergang des Sternbildes Orion
(Ende Okt.) an.
93 Hom. Il. XVIII, 561, vgl. Herleitung vom ägyptischen KlageliedΜανερῶς bei Hdt.
II, 79 und Paus. IX, 29, 7. Das Rufen Dionysischer Namen beim Keltern beendet erst
die trullanische Synode von 691 n.Chr. (Can. 62).
94 Laut Thukydides II, 15, 4 eines der ältesten Heiligtümer in Athen. »Weiher« oder
»Sümpfe« deuten auf eine Quelle zur Weinmischung, Strabo (VIII, 5, 1) fand sie um
Christi Geburt jedoch ausgetrocknet vor.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Phallophorie95, der Präsentation eines Teilstücks des zerstückel-
ten Gottes als Gabe der Fruchtbarkeit besonders an die Männer, wäh-
rend er selbst noch bis zum Frühling von diesem Symbol des Lebens
getrennt in der Unterwelt verweilte.

Der kälteste Monat des Jahres (Jan./Feb.) hieß in Athen Gameli-
on, der »Hochzeitsmonat«, im übrigen Teil des ionischen Sprach-
gebietes jedoch Lenaion, nach dem Keltertrog (ληνός) am Ort96 des
Lenäenfestes und den ekstatischen Frauen im Gefolge des Dionysos
(λῆναι), die wir auf vielen rotfigurigen Trinkgefäßen97 abgebildet
sehen, wie sie den Wein schöpfen und das verhüllte Maskenidol98
des Dionysos umtanzen (Nr. 29A), Geburtshelferinnen des nun aus
dem Tode zum Vorschein kommenden Gottes. Der Wein hatte jetzt
mit der Kälte die letzte Klärung99 durchlaufen und konnte von der
am Boden der Weinkrüge abgelagerten Hefe getrennt werden. Nach
dieser Hefe (τρύξ) nennt Aristophanes (Ach. 501) sein eigenes Genre
auch τρυγῳδία, denn an den Lenäen wurden seit Alters her Komö-
dien aufgeführt. Im Gesicht aufgetragen gab die Weinhefe keine
schlechte Schminke ab, mittels derer man nun sowohl Theater spie-
len, aber auch beim trunkenen Festschwarm (κῶμος) als Rachegeist
maskiert100 unter derben Zoten mit unliebsamen Vertretern der Ob-
rigkeit abrechnen konnte. Formale Komödienagone im neuen Diony-
sostheater sind an den Lenäen jedoch erst ab 442 v.Chr. bezeugt,
einige Jahre später kamen von den großen Dionysien auch Tragödien
hinzu.

Dionysos war zum »Blumenfest« der Anthesteria im gleich-
namigen Monat (Feb./März) mit den ersten Frühlingsblüten ins Le-
ben zurückgekehrt. Als ἀρχαιότερα Διονύσια101 geht es auf eine Zeit

Tragische Schuld A 69

Dionysos

95 Ursprung der Komödie nach Aristoteles Poet. 1449a11 f., vgl. die ägyptischen Pa-
mylia als Phallosumzug im Osiriskult bei Plut. Is. Os. 36. Eben diese Praktiken soll
Melampus (s. o.) überführt haben (Hdt. II, 49).
96 In Athen wohl identisch mit dem Heiligtum ἐν λίμναις (s.o. Anm. 94) im Süd-
osten der Akropolis bei der ἀρχαία ἀγορά, vgl. Bölte: Mitteilungen d. Kaiserl.
deutsch. Arch. Intst. Athen. Abt. vol. 34, S. 388.
97 Bei Frickenhaus, A.: Lenäenvasen. Berliner Winkelmanns-Programm 72. Berlin:
G. Reimer 1912.
98 Eine hohle Maske samt Gewand aufgehängt auf einem Stab im Gegensatz zur Sta-
tue des vollständigen Gottes.
99 Vgl. Kerényi, K.: Parva realia, in: Symbolae Osloensis XXXVI (1960), S. 9.
100 Vgl. Scholium in Dionysium Thracem S. 18, 27–31.
101 Thukydides II, 15, 4.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


noch vor der ionischen Wanderung (ab 1100 v.Chr.) zurück und ist
somit das älteste Dionysosfest Athens. In diesen Tagen fanden im
nahegelegenen Agrai auch die kleinen Mysterien des Demeterkultes
statt, welche mit Opfern und ritueller Waschung die Rückkehr der
Persephone aus der Unterwelt und den Beginn des Frühlings feierten.
Leben und Tod begegneten sich hier und die Pforten des Hades stan-
den offen.

Die Anthesteria begannen am 11. des Monats mit den Pithoi-
gia102, dem Tag der Öffnung der großen Tongefäße (πίθοι), in denen
der Wein aufbewahrt wurde. Dies lockte Totenseelen an, die auf my-
kenischen Tontafeln103 auch δίψιοι, »die Durstigen« genannt werden.
Photios104 bezeichnet deswegen den zweiten Tag, die Choes105 (»Kan-
nen«), auch als Μιαρὰ ἡμέρα, »Tag der Befleckung«, an dem die
Athener Rhamnusblätter kauten und ihre Türen mit Pech bestrichen,
um sich zu schützen. Das Heiligtum des Dionysos ἐν λίμναις106 wur-
de einzig in dieser Zeit geöffnet, während die Tempel anderer Götter
verhängt wurden. Als die Mädchen nun die αἰώρα (das Schaukeln)
vollzogen, um des Selbstmordes der Erigone zu gemahnen, fand mit-
tels der namensgebenden Weingefäße auf ein Posaunensignal hin das
Wetttrinken der Männer statt. Es trank jedoch jeder für sich, an Ein-
zeltischen und schweigend, um an die gastliche Aufnahme des Ores-
tes im Haus des attischen Königs Pandion zu erinnern, als seine Be-
fleckung durch den Muttermord noch nicht gesühnt war. Vor allem
waren die Anthesteria aber das Fest der heiligen Hochzeit des Diony-
sos mit der Basilinna. Wie einst Ariadne und Persephone wiederholte
die Frau des Archon βασιλεύς (»König«) im heiligen »Rinderstall«
βουκόλιον die Verbindung107 mit dem Idol des Gottes und vollzog so
die Verwandlung von der Jungfrau (κόρη) zur Mutter des nächsten
Jahres. Am dritten Tag schließlich, benannt nach den Näpfen (χύτ-
ροι), in denen man den Toten aus Honig und Getreide eine Wegzeh-
rung darbrachte, rief man den chthonischen Hermes als Geleiter in

70 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Der tragische Kultus

102 Vgl. Suda, π1585/90.
103 Di-pi-si-jo-i, siehe Palmer, L. R.: The Interpretation of Mycenaean Greek Texts,
Oxford 1963, S. 244f., 252.
104 Photios, Λεχεων συναγογη, Μιαρὰ ἡμέρα u. ῥάμνος vgl. Eust. 456, 6.
105 Suda, χ370, vgl. Scholium in Aristophanis Acharnensis 961. χοή heißt auch der
Weiheguß auf das Grab der Toten mit Honig, Wein und Wasser bei Hom. Od. X, 518.
106 S.o., Anm. 94, vgl. Wasser als Tor zur Unterwelt auch in Argos (Paus. II, 37, 6).
107 σύμμειξις bei Aristoteles, Athen. Pol. III, 5.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Unterwelt an und entließ die Dämonen des Todes mit denWorten:
θύραζε κῆρες, οὐκ ἔνι Ἀνθεστήρια108.

Im Töpferdistrikt Kerameikos, welcher auch den größten Fried-
hof von Athen beherbergt, erinnerte ein Bildnis109 gleich neben dem
des Amphikyton an den Missionar Pegasos von Eleutherai, welcher
mit Hilfe des Orakels von Delphi die Statue des Dionysos μελάναι-
γις110 nach Athen überführt hatte. Sie war in mythischer Vorzeit ge-
stiftet worden von Eleuther111, dem namensgebenden Helden des At-
tisch-Böotischen Grenzfleckens, nachdem seine Töchter den Gott mit
ihrem Spott beleidigt hatten und der Raserei verfielen. Die Athener
wiesen die Statue zuerst ab, erkrankten dann aber an Satyriasis112, bis
das Orakel von Delphi an Ikarion erinnerte und Dionysos ἐλευθερεύς
in der Stadt eine neue Heimstätte fand.

Als im 6. Jahrhundert v.Chr. die Adelsherrschaft zu bröckeln be-
gann, nutzte Peisistratos113 von Athen (ca. 600–528/7 v.Chr.) die
Feindschaft der Küsten- und Ebenenbewohner und rief sich mit Hilfe
der Bergbevölkerung (ὑπεράκριοι) in einem bewaffneten Staats-
streich zum Tyrannen aus. Um sich der Unterstützung des Volkes zu
versichern, förderte er massiv den Dionysoskult, erbaute wahrschein-
lich die Orchestra am Südhang der Akropolis und ließ eben jenes Göt-
terbild dorthin überführen, welches fortan im Zentrum der großen
Διονύσια im Monat Elaphebolion (März/April) stehen sollte, die als
das zugleich jüngste, aber auch bekannteste Dionysosfest Elemente
aller vorherigen mit einer politischen Selbstdarstellung Athens ver-
band und deren Hauptattraktion die Aufführung der Tragödien dar-
stellte.

Zur Zeit des demokratischen Athen stand das Fest unter der
Schirmherrschaft des höchsten Staatsbeamten, des Archon epony-
mos, und begann mit der erneuten Überführung der Statue des Got-

Tragische Schuld A 71

Dionysos

108 »Hinaus, ihr Keren, die Anthesterien sind nicht mehr« (Suda θ598), vgl.Κῆρες als
weibliche Verkörperung des gewaltsamen Todes und Kinder der Nyx bei Hes. Th.
211 f.
109 Paus. I, 2, 5. In Eleutherai verblieb eine Kopie (Paus. I, 38, 8).
110 »Mit dem schwarzen Ziegenfell«, Suda μ451, vgl. den Ursprung des Apaturien-
festes (Suda μ450 und α2940)
111 Hyginus, Fab. 225.
112 Scholium ad Aristophanis Acharnenses 243, ergänzt durch Scholium ad Luciani
Deorum concilium 5.
113 Vgl. Hdt. I, 59.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tes in einer feierlichen Prozession vom Heroon des Akademos114, wo-
hin sie in der Nacht zuvor gebracht worden war, zurück in den Tempel
beim Theater, wo dem Priester von Eleutherai ein Ehrensitz bestimmt
war. Abbildungen dieser πομπή zeigen das hölzerne Idol des Diony-
sos auf einem Schiffskarren115, umringt von flötenspielenden116 Sa-
tyrn und mit Efeu bekränzt. In seinem Gefolge führen Männer einen
Stier zum Opfer117, dessen Blut auf dem Altar inmitten der Orches-
tra, θυμέλη oder auch ἐλεός geheißen, den Ort für die Spiele weihte
und dessen Fleisch zudem Hauptspeise des Gelages am Abend war.

Es fand nun im Odeion ein Wettstreit der Dithyramben statt,
welcher bei Pindar (Ol. XIII, 19) auch βοηλάτης, »Stiertreiber« ge-
nannt wird, da als Siegespreis ebenfalls Stier und Dreifuß winkten. Es
folgte die pompöse Ausstellung der Tributüberschüsse Athens vor
den nach Ende des Winters wieder in der Stadt weilenden Bündnis-
partnern, sowie öffentliche Bekränzungen verdienter Bürger und eine
Panoplie, die Ausstattung von Kriegswaisen mit Waffen und Rüstung
auf Staatskosten. Ständiger Begleiter des Festes war natürlich der
Wein118, so dass man den Tag im κῶμος durch die Straßen ziehend
ausklingen ließ.

An den nächsten Tagen wurden dann die Tragödien aufgeführt,
eine komplette Tetralogie täglich, seit 486 v.Chr. auch fünf Komö-
dien, in Kriegszeiten mit einem etwas gestrafften Programm. Dabei
war die ganze Stadt beteiligt – neben den 1000 Sängern des Dithy-
rambos trugen die Epheben119, die jungen Männer, in den Tragödien-
chören die Hauptlast der Spiele, während die Choregen und Helfer
des Archonten die Organisation der Stücke übernahmen, welche von
den Dichtern zuvor in einem Proagon dem Volke vorgestellt werden

72 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Der tragische Kultus

114 Ein kleiner Tempel am Weg nach Eleutherai, nahe der »Akademie« Platons, vgl.
Paus. I, 29, 2.
115 Attischer Skyphos, Museo Civico Archeologico Bologna, vgl. Kerényi, K.: Diony-
sos. Urbild des unzerstörbaren Lebens; München/Wien: Langen Müller 1976,
Abb. 56a/b. Die Präsentation der Gottheit auf einem Schiff ist außerhalb des Diony-
soskultes nur aus Ägypten bekannt.
116 Die Doppelflöte (αὐλός) bildet bereits seit minoischer Zeit die typische Begleitung
zum Dithyrambos und ähnelt dem ägyptischen Memet.
117 Vgl. Inscriptiones Graecae (IG) II/III: 12, 1006 (123/2–122/1 v.Chr.) und II, 741
(334/3–331/0 v.Chr.).
118 Vgl. Philorchos Fr. 171 Jacoby (FGrH 328).
119 Winkler, J./Zeitlin, F.: Nothing to do with Dionysos? Princeton: University Press
1992, S. 20 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mussten. Am letzten Tag entschieden die erwählten Vertreter der
zehn attischen Phylen über den Sieg.

Dionysoskult und Ahnenverehrung verbanden sich in der atti-
schen Tragödie zu einer Einheit: Von Herodot (V, 67) besitzen wir
die aufschlussreiche Nachricht, dass im peloponnesischen Sikyon
einst die Taten des argivischen Heros Adrastos, welche auch in den
aischyleischen Sieben gegen Theben beschrieben werden, mit »tragi-
schen Chören« (τραγικοῖσι χωροῖσι) geehrt wurden, bevor der Ty-
rann Kleisthenes (um 600 v.Chr.), der Großvater des athenischen Re-
formers gleichen Namens, sie angeblich aus Hass gegen Argos auf
Dionysos übertrug. Dazu gesellt sich das geflügelte Wort οὐδὲν πρὸς
τὸν Διόνυσον (»Das hat mit Dionysos nichts zu tun«), welches die
Suda (ο806) zunächst auf die Werke des Sikyoners Epigenes bezieht,
der an anderer Stelle (θ282) als tragischer Dichter noch vor Thespis
genannt wird und erst später auf Tragödien mit historischem Inhalt,
wie etwa bei Phrynichos oder Aischylos. Die Übertragung auf den
Weingott war nicht willkürlich, denn »tragisch« waren jene Gesänge
sicher nicht wegen einer Form mit Satyrchor und Schauspielern wie
später in Athen, sondern aufgrund des inhaltlichen Charakters als
Leidensgeschichte und Totenklage. Hier wurde nur ohnehin Ver-
wandtes ineinander integriert, oder wie Kerényi es ausdrückt: »Das
Bewusstsein von der teilweisen Identität der dionysischen und der
heroischen Sphäre, die auf dem Mythos vom unterirdischen Diony-
sos beruhte, war die Voraussetzung der Tragödie«120.

c) Heldenopfer und Restitution

Nietzsche ging 1872 mit seiner Interpretation des Dramas noch einen
Schritt weiter: »Es ist eine unanfechtbare Überlieferung, dass die
griechische Tragödie in ihrer ältesten Gestalt nur die Leiden des Dio-
nysos zum Gegenstand hatte und dass der längere Zeit hindurch ein-
zig vorhandene Bühnenheld eben Dionysos war. Aber mit der glei-
chen Sicherheit darf behauptet werden, dass niemals bis auf
Euripides Dionysos aufgehört hat, der tragische Held zu sein, sondern
dass alle die berühmten Figuren der griechischen Bühne Prometheus,
Oedipus u. s.w. nur Masken jenes ursprünglichen Helden Dionysos

Tragische Schuld A 73

Heldenopfer und Restitution

120 Kerényi, K.: Dionysos. Urbild des unzerstörbaren Lebens; München/Wien: Lan-
gen Müller 1976, S. 259.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sind«121. Obgleich diese Überlieferung mit einigem Recht von philo-
logischer Seite122 kritisiert wurde, bleibt doch die Aussage über eine
Grundstruktur des Dramas davon unberührt – als archetypische Ge-
stalt123 verkörpert der Gott ein Ideal des tragischen Helden, welcher
kämpfend und leidend in den Verstrickungen seines individuellen Da-
seins befangen durch seinen Untergang Unsterblichkeit erlangt, wie
auch der Wein erst nach dem Tod mit der Gärung seine Wirkung ent-
faltet und die Zerstückelung und Wiedergeburt des Zagreus den ewi-
gen Kreislauf des Lebens verbürgt. Die Stellvertretung von Gott,
Mensch, Tier und Pflanze im Opfertod bezeugt somit anstatt eines
Widerspruches von Form und Inhalt der Tragödie eine »Vertiefung
der Dionysosreligion, die in Griechenland von der minoisch-myke-
nischen Erbschaft ausging und ihre bleibenden Früchte in Athen
trug«124.

Dionysos war unter den Göttern selbst ein ἥρως125 – so ruft ihn
ein Hymnos aus Elis126 – denn als Sohn der sterblichen127 Semele
wurde er erst mit der Schenkelgeburt durch Zeus unsterblich und
musste darum in Theben seine Göttlichkeit unter Beweis stellen128.
Das Motiv der Geburt im Tode teilte er sich mit anderen Halbgöttern
wie Perseus und Asklepios ebenso wie mit Herakles, Odysseus und
Orpheus eine Reise in die Unterwelt129, um seine Mutter zurück-
zuholen. Als beständig sterbender und wiedergeborener Gott erfuhr

74 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Der tragische Kultus

121 Nietzsche, F. W.: Die Geburt der Tragödie 10 (KSA I, Berlin/New York: de Gruyter
1999, S. 71).
122 Als »hallucinationen über den mutmasslichen zustand einer mutmasslichen vor-
stufe zu mutmasslicher zeit« (Wilamowitz-Möllendorff, U. v.: Zukunftsphilologie!,
S. 22, in: Gründer, K.: Der Streit um Nietzsches »Geburt der Tragödie«. Hildesheim/
Zürich/New York: Olms 1989). Das wenige, was wir über die Entstehung der Tragödie
wissen, wurde in Kap. I.2.a dargelegt.
123 Vgl. Grätzel, S.: Die Masken des Dionysos. London: Turnshare 2005, S. 126.
124 Kerényi, K.: Dionysos. Urbild des unzerstörbaren Lebens; München/Wien: Lan-
gen Müller 1976, S. 161.
125 Vgl. Kerényi, K.: Die Mythologie der Griechen. Bd. II: Die Heroen-Geschichten.
München: dtv 1997, S. 23.
126 Plut. Quaes. Gr. 36: ἐλθεῖν, ἣρω Διόνυσε, Ἀλείων ἐς ναὸν (»Komm, Heros Dio-
nysos, in den Tempel von Elis«).
127 θνητή schon bei Hes. Th. 942 (entgegen Spekulationen über eine phrygische Erd-
göttin, s. o. Anm. 62).
128 θεὸς γεγὼς ἐνδείξομαι (Eur. Ba. 47).
129 Durch die Tiefen des Sees von Lerna bei Argos (Paus. II, 37, 5), wo auch Herakles
die Hydra tötete.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


er die Leiden der Heroen am eigenen Leib, als Unterirdischer (χθό-
νιος) stand er jenseits der Olympischen Götterwelt mit Persephone
den Totengeistern vor, wie auch im Festritus der Dionysien den Vor-
vätern, Kriegsgefallenen und Tragödienhelden der Athener.

Seitens der vergleichenden Mythenforschung hat sich Joseph
Campbell mit der Figur des Helden in seinen mannigfaltigen kultu-
rellen Gestaltungen auseinandergesetzt und als Kern dieses »mono-
myth«130 eine zirkuläre Grundstruktur von Trennung, Initiation und
Rückkehr beschrieben: »A hero ventures forth from the world of
common day into a region of supernatural wonder: fabulous forces
are there encountered and a decisive victory is won: the hero comes
back from this mysterious adventure with the power to bestow boons
on his fellow man«. Im Rückgriff auf Carl Gustav Jungs Theorie des
kollektiven Unterbewussten kennzeichnet den Helden hier die Fähig-
keit »to battle past his personal and local historical limitations to the
generally valid, normally human forms« (S. 18), wobei seine Reise
hin zu dieser inneren Quelle dargestellt wird als »dying to the world«
und »interval of the hero’s nonentity«, aus welcher er »as one re-
born« (S. 33) zurückkehrt. Insofern er als Sterblicher an diesem ewi-
gen Ursprung des Seins Anteil erlangt, transzendiert der Held seine
individuelle Gestalt und wird »as the incarnation of god […] himself
the navel of the world, the umbilical point through which the ener-
gies of eternity break into time. Thus the World Navel131 is the sym-
bol of the continuous creation: the mystery of the maintenance of the
world through that continuous miracle of vivification which wells
within all things« (S. 38). Wenn sich also mit Kerényi132 demgemäß
über den Helden »in der Sprache der Philosophie als von einer Offen-
barung des Seins im Menschen sprechen« ließe, so auch als von einer
Maske des Dionysos.

Das Aufkommen spezifisch des okzidentalenMythos des Helden
bezeichnet Campbell einige Jahre später in The Masks of God als »ef-
fect of the conquest of a local matriarchal order by invading patriar-
chal nomads, and their reshaping of the local lore of the productive

Tragische Schuld A 75

Heldenopfer und Restitution

130 Campbell, J.: The Hero with a Thousand Faces. Princeton/Oxford: Princeton Uni-
versity 2004 [1949], S. 28.
131 Vgl. den ὄμφαλος γῆς in Delphi, wo sich das Grab des Dionysos befand (Tatian,
Or. ad Gr. 8), s. o. Anm. 71.
132 Kerényi, K.: Die Mythologie der Griechen. Bd. II: Die Heroen-Geschichten. Mün-
chen: dtv 1997, S. 18.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


earth«133. Er traf auf eine ältere Mythologie der Erdmutter und ihres
stiergestaltigen Gefährten (»der Herr der wilden Tiere«134), welche
als »essentially organic, vegetal, non-heroic view of the nature and
necessities of life« (S. 21) auf die agrikulturelle Revolution des Neo-
lithikums zurückging und deren Geist wir noch in den Überresten der
minoischen Kultur vor der Eroberung durch die Mykenischen Grie-
chen der Bronzezeit erblicken können. Jenes Heldenzeitalter, über
welches Homer dichtete, war laut Campbell infolge einer Diffamie-
rung dieser chthonischen Kulte zugunsten des olympischen Götter-
geschlechts und seiner Heroen geprägt von »a lurking sense of guilt«
(S. 86), da nach Abtrotzung des Heils den ursprünglich sowohl
lebensspendenden als auch todbringenden Naturkräften nur ihre
dunklen Anteile blieben.

Die alten Mächte waren somit zwar besiegt und in die Unterwelt
verdrängt, aber die neue Ordnung konnte nur durch sie, mit oder gar
aus135 ihnen bestehen. Dionysos verbindet beide Schichten des My-
thos miteinander, denn der Weingott der Tontafeln von Pylos (s. o.
Anm. 57) erhielt seine Prägung durch den königlichen Stierkult Kre-
tas, das als Brücke zu den ältesten Weinbaugebieten in Ägypten und
dem vorderen Orient diente. Aus dem Sohn und Liebhaber der Her-
rin der Erde und des Labyrinthes der Unterwelt (ein Status, mit dem
auch menschliche Herrschaftsansprüche begründet wurden136), des-
sen Opfer den lebensnotwendigen Zyklus der Jahreszeiten verbürgte,
wurde so einerseits der wilde Minotauros, dem der Heros die Göttin
in ihrem lichten Aspekt als hoch-heilige Tochter entreißt, anderer-
seits der vergöttlichte und wiedergeborene Herr der Gaben des Wei-
nes und des ewigen Lebens, welcher alsbald das Seinige zurückfor-
dert. Er ist somit sowohl Hüter der Quelle jener segensreichen
Mächte, die es ans Licht zu befördern gilt, als auch selbst Vor- und
Urbild des Heros, insofern die Helden der neuen Epoche seinen Platz
an der Seite der Göttin nur stellvertretend für die Zeit der heiligen

76 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Der tragische Kultus

133 Campbell, J.: The Masks of God, Vol. III: Occidental Mythology. New York: Pen-
guin 1976 [1964], S. 80.
134 Zagreus bei Kerényi, K: Dionysos. Urbild des unzerstörbaren Lebens; München/
Wien: Langen Müller 1976, S. 79 ff., sowie Abb. 1 (Abdruck eines Siegelringes aus
Knossos) und Abb. 25 (Minoische Gemme).
135 Wie im Fall der der Asche des Zagreus und seiner Mörder oder dem Blut des
sumerischen Kingu.
136 Vgl. Campbell, J.: The Masks of God, Vol. III: Occidental Mythology. New York:
Penguin 1976, S. 73.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hochzeit übernehmen. Die Reise des Heros in den unterirdischen Be-
reich des Todes verlangt deshalb zuletzt die Wiederholung der Selbst-
opferung des Gottes als Preis von Ruhm und Unsterblichkeit. Man
ehrt ihn folglich als einen Toten, dessen Macht den vorzeitlichen
Gottheiten137 der dunklen Erdtiefe, welche ihn nun in sich birgt, ge-
schuldet ist.

Der griechische Heroenkult, dessen Mythen138 die attische Tra-
gödie erzählt, ist demgemäß als Erweiterung der sonst stärker lokal
gebundenen Ahnenverehrung139 zu verstehen, welche schon in der
Antike als eine der ältesten Formen religiösen Brauchtums galt140.
Das spätantike Lexikon des Hesych141 erklärt den ἥρως als besonders
»mächtig, stark, edel und ehrwürdig«, Platon (Kratylus 398c–d) hin-
gegen leitet ihn aufgrund der zumeist halbgöttlichen (ἡμίθεοι) Ab-
stammung vom ἔρως der Götter zu einigen Sterblichen her. Der Be-
griff ist somit umrissen als ein gesteigertes Menschentum, welches
sich in einem die Norm übertreffenden und weiter fortwirkenden Le-
benslauf äußert, erhöht im Tode und über den Tod hinaus der Ge-
meinschaft Heil oder bisweilen auch Verderben, in jedem Fall aber
Identität und Zusammenhalt stiftend.

In Athen verankerte der Reformer Drakon um 621 v.Chr. die
Verehrung der lokalen Heroen neben den Göttern »nach väterlichen
Gesetzen«142 mit andächtigem Schweigen oder Gebet (εὐφημία),
Erstlingsgaben von Früchten und Kuchen in einer Niederschrift ge-
bräuchlichen Strafrechts auf drehbaren Holzstelen (ἄξονες). Seine
größte Neuerung bestand jedoch in der Beschränkung der Blut-

Tragische Schuld A 77

Heldenopfer und Restitution

137 Πότνια Γῆ Ζαγρεῦ τε θεῶν πανυπέρτατε πάντων (»Herrin Erde und Zagreus,
oberste aller Götter«) in der Alkmaeonis (Kinkel, G.: Epicorum graecorum fragmenta
vol. I. Leipzig: Teubner 1877, Fr. 3, S. 77).
138 Vgl. die Tragödie als »in sich abgeschlossenes Stück der Heldensage« bei Wilamo-
witz-Moellendorff, U. v.: Einleitung in die attische Tragödie. Berlin: Weidmann 1907,
S. 107. Ziel der Tragödie ist auch bei Aristoteles (Poet. 1448a18) βελτίους μιμεῖσθαι
[…] τῶν νῦν.
139 »The cult of heroes and the cult of ancestors frequently overlap, and the forms of
ritual are mainly the same«. (Farnell, L. R.: Greek Hero Cults and Ideas of Immorta-
lity. Oxford: Clarendon 1921, S. 343), vgl. Rohde, E.: Psyche. Seelenkult und Unsterb-
lichkeitsglaube der Griechen, Bd. I. Tübingen/Leipzig: Mohr 1903, S. 153.
140 Vgl. die Toten als βελτίονες καὶ κρείττονες bei Plut. Consol. ad Apoll. 27, 115B
(cit. Aristoteles).
141 ἥρως· δυνατός, ἰσχυρός, γενναῖος, σεμνός.
142 θεοὺς τιμᾶν καὶ ἥρωας ἐπιχωρίους ἐν κοινῷ ἑπμένοις νόμοις πατρίοις ἰδίᾳ
κατά δύναμιν, σὺν εὐφημίᾳ καὶ ἀπαρχαῖς καρπῶν πελάνους ἐπετειους. (Porphyr,
Abst. IV, 22).

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gerichtsbarkeit143 auf den Areopag unter Vorsitz des Archon Basileus,
wo sich laut Pausanias (I, 28, 6–7) ein Heiligtum der Erinnyen144 be-
fand, jener schrecklichen Göttinnen der Unterwelt, welche Rache145

übten für die Toten und hier seit dem Prozess gegen Orestes als Eu-
meniden verehrt wurden. Neben Idolen der Mutter Erde (Γῆ), des
Pluton (Hades) und des Hermes als Seelenführer stand dort zudem
ein Monument des Ödipus, in dem man die eigens aus Theben146

überführten Gebeine des Helden aufbewahrte. Auch als Hüter des
Rechts147 gingen chthonische Gottheiten und Heroen somit Hand in
Hand.

Ob als Helfer, Rächer, Gründervater oder Ahnherr148, der Kult
des Heros konzentrierte sich auf sein Grab und unterschied sich von
der gewöhnlichen Totenpflege nur graduell durch den Ruhm149 des
Verstorbenen, während eine Heroisierung (ἀφηροίζειν) vor dem To-
de so gut als unbekannt war. Insbesondere die Knochen des Toten
galten als Residuum seiner Macht, ihre Gewinnung durch Verbren-
nung des Leichnams (ὀστολογεῖν)150 war Pflicht des Sohnes oder
nächsten Verwandten und findet bereits in der Ilias (XXIII, 239 ff.)
beim Begräbnis des Patroklos besondere Erwähnung151, ebenso wie
ein Leichenschmaus und umfangreiche Opfer zu Ehren des Toten, so-
wohl von Tieren und Menschen, die dem Feuer beigegeben werden,
als auch vomWein, den der trauernde Achilles »zu Boden goß und die
Erde befeuchtete«152, um bald auch die Glut damit zu löschen. Nach

78 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Der tragische Kultus

143 Vgl. Demosthenes XX, 157–8, sowie XXIII, 22: δικάζειν δὲ τὴν βουλὴν τὴν ἐν
Ἀρείῳ πάγῳ φόνου καὶ τραύματος ἐκ προνοίας καὶ πυρκαϊᾶς καὶ φαρμάκων, ἐάν
τις ἀποκτείνῃ δούς.
144 Nach Euripides (Elektra 1270 ff.) in einem nahegelegenen Erdspalt (χάσμα).
145 Vgl. Hom. Il. XIX, 259/60: Ἐρινύες, αἵ θ᾽ ὑπὸ γαῖαν ἀνθρώπους τίνυνται.
146 Pausanias zieht hier dem Drama des Sophokles den Bericht Homers (Od. XI,
271 ff.) vor, wonach Ödipus, noch immer König, in seiner Heimatstadt verstarb.
147 Die Anrufung der Heroen als Zeugen war bei Eidschwüren üblich, vgl. Thuk. II,
74, 2 und IV, 87, 2.
148 So teilte Kleisthenes 508 v.Chr. den neugeformten attischen Phylen mit Hilfe des
pythischen Orakels namensgebende ἀρχηγέται aus einer Liste von 100 (!) lokalen
Heroen zu (vgl. Aristot. Ath. 21)
149 Dem unsterblichen κλέος (vgl. Hom. Il. VII, 91), dessen Gedenken noch Herodot
seine Historien widmet
150 Vgl. Isaios IV, 19. Vernachlässigung kam einem Frevel gleich.
151 Dort fordert der Geist des Toten selbst die Verbrennung, um nicht aus dem Hades
zurückzukehren: οὐ γὰρ ἔτ᾽ αὖτις νίσομαι ἐξ Ἀΰδαο, ἐπήν με πυρὸς λελάχητε.
(Hom. Il XXIII, 75/76).
152 οἶνον ἀφυσσόμενος χαμάδις χέε, δεῦε δὲ γαῖαν (Hom. Il. XXIII, 220).

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Aufschichtung eines Grabhügels folgen zuletzt Leichenspiele153,
deren Kampfpreise wie auch an den Dionysien Dreifuß und Stier um-
fassen.

Es dürfte nun nicht mehr überraschen, allerlei Dionysisches im
Begräbniswesen der Antike zu finden. So wurden die Gebeine des
Achilleus in Wein eingelegt und in einer Goldamphore beigesetzt,
welche ein Geschenk des Dionysos gewesen sein soll154. In Athen bet-
tete man die Toten auf Weinreben (κλῆμα bei Aristophanes Eccl.
1031). Darstellungen der Verstorbenen als Mänade oder Weingott155
waren beliebte Grabbeigaben. Die Totenklage (θρῆνος), welche noch
die frühe Tragödie beeinflusste, war ursprünglich Sache der weib-
lichen Verwandten156 und schloss neben lautem Aufschreien eine
rituelle Selbstbefleckung (μιαίνεσθαι) durch Haareraufen und Be-
schmutzung157 mit Asche oder Erde ein, während man den aufge-
bahrten Leichnam in einer Prozession158 (ἐκφορά) ähnlich der diony-
sischen πομπή zu Grabe trug.

Vor allem anderen zeigen sich jedoch im jeweiligen Opferbrauch
die Gemeinsamkeiten von Heroen- und (chthonischem) Totenkult,
welcher klar geschieden wurde von entsprechenden Riten für die Göt-
ter des Olymps, die eben aufgrund ihrer Unsterblichkeit159 göttlich,
rein und unberührt waren von der Befleckung durch den Tod: wäh-
rend jene sich am bloßen Duft160 des Opferfeuers laben, verlangen die
Toten das Blut161 der Lebenden. Herodot (II, 44, 5) berichtet vom Kult
des Herakles, dass man dem vergöttlichten Helden auf beiderlei mög-
liche Arten huldige: ὡς ἀθανάτῳὈλυμπίῳ […] θύουσι, […] ὡς ἥρωι

Tragische Schuld A 79

Heldenopfer und Restitution

153 ἀγών (Hom. Il. XXIII, 258) bezeichnet sowohl den Versammlungsort als auch den
Wettstreit selbst.Leichenspiele als Ursprung allgemeingriechischer Festspiele auch bei
Clem. Alex. Protr. II, 34, 1.
154 Hom. Od. XXIV, 73–5, vgl. auch das in einem πίθος gefundene Kinderskelett von
Kritsa aus minoischer Zeit.
155 Kerényi, K.: Dionysos. Urbild des unzerstörbaren Lebens; München/Wien: Lan-
gen Müller 1976, Abb. 121.
156 Erst Solon schränkte die Hinzunahme nicht verwandter Klageweiber gesetzlich
ein (Plut. Sol. XXI, 4/5).
157 Vgl. Inscriptiones Graecae (IG) XII (5), 593, 25 (Iulis).
158 Beschrieben bei Thukydides II, 34, vgl. die römische pompa funebris bei Polybius,
Hist. VI, 53/54.
159 Vgl. die Götter als »das heilige Geschlecht der ewig seienden Unsterblichen« (ἀθα-
νάτων ἱερὸν γένος αἰὲν ἐόντων) bei Hes. Th. 105.
160 Seit dem Betrug des Prometheus: καίουσ᾽ ὀστέα λευκὰ θυηέντων ἐπὶ βωμῶν
(Hes. Th. 557).
161 »Blutsättigung« (αἱμακουρία) bei Pind. Ol. I, 90.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ἐναγίζουσι. Im Gegensatz zum Rauchopfer (θύος) leitet sich das
Verb ἐναγίζειν aus einem Begriffskomplex her, welcher sowohl Be-
fleckung oder Blutschuld (ἄγος) als auch das Opfer selbst als Sühne
oder Heiligkeit (ἅγος) bezeichnet und nur für Heroen und Verstorbe-
ne bezeugt ist (vgl. Isaios VI, 51). Demgemäß stellt die Erdgrube (βό-
θρον)162 für Blut- und Trankopfer (χοαί, σπονδαί) auch ein zentrales
Merkmal der Heldengrabstätte (ἡρῷον) sowie der Riten der ὑποχθό-
νιοι θεοί (bei Porphyr, de antr. VI) dar, welche die Toten in der Tiefe
aufnehmen. Das Vorbild bietet hier die Nekyia der Odyssee (X,
516 ff.), wo zur Beschwörung des verstorbenen Sehers Teiresias nach
Weihgüssen von Honig, Wein und Wasser ein Bock und ein schwar-
zes163 Schaf als Opfer in eben diese Grube fahren, zur Finsternis der
Unterwelt (εἰς Ἔρεβος) hingewandt und unter Gebeten an Hades
und Persephone.

Mit der Erforschung der altgriechischen Opferriten befasste sich
insbesondere Walter Burkert in seinem Werk Homo Necans. Sein
»Versuch, den Komplex des Jagd-Opfer-Toten-Rituals historisch und
funktional zu deuten«164 setzt an beim erlebnismäßigen Erfassen
menschlicher Grundgegebenheiten wie »Töten und Essen, Jungfrau,
Mutter, Vater« und gelangt so zu einer Interpretation der Opfer-
struktur als »Verschuldung und Restitution« (S. 7) im »dreigeteilten
Rhythmus« (S. 20) von Vorbereitung, Tötungsakt und Opfermahl –
nicht unähnlich dem Aufbau des Monomythos der Heldenreise bei
Joseph Campbell.

Zunächst stellt Burkert die fundamentale Bedeutung des Opfers
für die antike Religion fest: »Heilig ist der Götterbereich: die ›heilige‹
Handlung aber, am ›heiligen‹ Ort zur ›heiligen‹ Zeit vom Akteur der
›Heiligung‹ vollzogen, ist das Schlachten der Opfertiere, das ἱερεύειν
der ἱερεῖα. […] Grunderlebnis des ›Heiligen‹ ist die Opfertötung.
Der homo religiosus agiert und wird sich seiner selbst bewußt als
homo necans« (S. 9). Den Hergang eines typischen griechischen Op-
ferrituals beschreibt er folglich in der Soziologie entlehnten Begriffen
als »Sakralisation«165 (vorbereitende Waschung und Schmückung,

80 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Der tragische Kultus

162 βόθρον als Grab: IG XIV, 238 (Akrai); vgl. Zagreus von ζαγρή = βόθρος bei He-
sych (s. o. Anm. 75).
163 Vgl. Dionysos μελάναιγις, »mit dem schwarzen Ziegenfell« in Eleutherai (s. o.
Anm. 110).
164 Burkert, W.: Homo Necans. Interpretationen altgriechischer Opferriten und My-
then. Berlin/New York: de Gruyter 1997, S. 6/7.
165 S. 19/20 mit Verweis auf Hubert, H./Mauss, M.: Essai sur la nature et la fonction

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Prozession, Abgrenzung des Opferplatzes) und »Desakralisation«
(Blut- und Trankspenden, Zerlegung und Zubereitung des Opfertie-
res im Feuer, behagliche Festmahlzeit als Überleitung in den Alltag),
welche den heiligen Tötungsakt, als Höhepunkt gekennzeichnet
durch den das gespannte Schweigen (εὐφημεῖν) durchbrechenden
Aufschrei (ὀλολυγή) der Opfergemeinschaft, hinein- und zurückfüh-
rend umschließen: Trennung (vom Profanen) – Initiation (Tötung) –
Rückkehr.

Dabei zeugt die sorgfältige Anordnung der Überreste166 auf dem
Altar von der Bemühung um Wiederherstellung des getöteten Tieres
als Entschuldigung und Wiedergutmachung, für die Karl Meuli167 im
Zuge eines ethnologischen Vergleichs moderner und antiker Opfer-
bräuche mit paläolithischen Jagdriten den Begriff der »Unschulds-
komödie« geprägt hatte: »Zugrunde liegt die Angst um die Zukunft
des Lebens angesichts des Faktums des Todes: die blutige ›Tat‹ war
lebensnotwendig, doch nicht minder notwendig ist, daß neues Leben
wiederum entsteht. So ist das Sammeln der Knochen, das Erhöhen
des Schädels, das Ausspannen der Haut zu verstehen als Versuch
einer Restitution, einer ›Auferstehung‹ im handfesten Sinn. Die
Hoffnung auf Kontinuität der lebendigen Lebensnahrung, die Angst
vor ihrem Erlöschen prägt das Handeln des Jägers, der nur vom Töten
leben kann« (Burkert S. 24).

Burkerts genetische Erklärung des Schuldgefühls, welches sich
im Opferritual ausdrückt, führt weit über die griechische Kultur zu-
rück in ein frühes und dennoch prägendes Stadium der Menschheits-
geschichte168, als die ersten Jäger mit der Imitation erfolgreicherer
Raubtiere und Verwendung künstlicher Mittel und Institutionen ihre
natürlichen Mängel zu überspielen lernten. Die organisierte Zusam-
menarbeit in der Jagdgemeinschaft setzte eine Hemmung der Gewalt
gegenüber der eigenen Gruppe (intraspezifische Aggression) voraus,

Tragische Schuld A 81

Heldenopfer und Restitution

du sacrifice, Année sociologique 2 (1898), S. 29–138 = Mauss, M.: Œuvres I (1968),
S. 193–307.
166 εὐθετίσας bei Hes. Th. 541, vgl. ὠμοθέτησαν bei Hom. Il. I, 461; Od. III, 458 und
Thphr. Char. 21, 7.
167 Meuli, K.: Griechische Opferbräuche, in: Phyllobolia. Festschrift Peter von der
Mühll, Basel 1946, S. 224–52.
168 Beginnend mit dem Auftreten des Homo Sapiens in Ostafrika vor ca. 150.000
Jahren. Der Mensch verbrachte folglich nur etwa 5% seiner Entwicklungsgeschichte
nicht als Jäger und Sammler. Zum Begriff »Mängelwesen« siehe Gehlen, A.: Der
Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt. Wiebelsheim: Aula 2004, S. 33.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


welche aufgrund der langen Jugendzeit des Menschen (Neotenie)
durch Erziehung reguliert werden musste. Die Erfahrung der Äqui-
valenz von Mensch und Tier beim Anblick hervorquellenden Blutes
und der Innereien infolge des Tötungsaktes, welcher uns bis heute
noch immer schockiert, bildete die Grundlage des Opferritus, indem
die erlernte Hemmschwelle für die Tat als das Besondere, das Sakrale
an sich, in klar festgelegten Grenzen wieder außer Kraft gesetzt wur-
de, um Fleisch als Nahrung zu erhalten. Das resultierende Gefühl der
Schuld gegenüber dem Tier, welches doch im Inneren so ist wie man
selbst, bedingte den nachfolgenden Versuch der Restitution ebenso
wie (in der Übertragung zurück auf den Menschen) die Parallelität
der Toten- und Bestattungsriten, anschaulich im Leichenschmaus als
stellvertretend für das Opfermahl, den Verzehr der Jagdbeute.

Das von seiner ursprünglichen sachbezogenen Funktion abgelös-
te Verhaltensschema wurde schließlich zum Ritus169 und erhielt eine
neue Bedeutung als Initiation und »Aktualisierung sozialen Zusam-
menspiels, Dramatisierung bestehender Ordnung«170, das sich mit
Ausbildung der Sprache als Mythos171 leichter und unabhängig ver-
breiten konnte: »Opferriten, Totenriten und Initiationsriten sind so
eng verwandt, daß sie durch die gleichen Mythen gedeutet werden
können, ja teilweise zusammenfallen mögen; der Mythos erzählt
vom Tod und Untergang, der Ritus vollzieht die Tötung am Tier,
und in der Begegnung mit dem verbal und rituell symbolisierten
Tod werden die Nachwachsenden zu Nachfolgern geprägt. So solida-
risiert und erneuert sich die Gesellschaft« (S. 68). Als gegen Ende der
letzten Eiszeit (Würm-Glazial bis ca. 10.000 v.Chr.) ausgehend vom
Gebiet des »fertile crescent« (Mesopotamien, Syrien, Libanon und
Palästina) Viehzucht und Ackerbau allmählich den nomadischen Le-
bensstil der Jäger und Sammler ersetzten, blieb die Struktur dieser
Riten deshalb weitestgehend erhalten.

Die Jagdszenen und eingelassenen Tierschädel der Wandreliefs
von Çatal Hüyük (ca. 7400–6200 v.Chr.) verdeutlichen, wie nach der
Neolithischen Revolution domestizierte Nutztiere (Schaf, Ziege,

82 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Der tragische Kultus

169 Vgl. Lorenz, K.: Das sogenannte Böse. Zur Naturgeschichte der Aggression. Wien:
Borotha-Schoeler 1963, S. 89–127.
170 Burkert, W.: Homo Necans. Interpretationen altgriechischer Opferriten und My-
then. Berlin/New York: de Gruyter 1997, S. 34.
171 Als »the spoken part of the ritual« (Hooke, S. H.: Myth and Ritual. Oxford: Uni-
versity Press 1933, S. 3), vgl. die λεγόμενα und δρώμενα der Mysterien bei Paus. II,
37, 2.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schwein und vor allem das Rind) das schwindende Wild im Opfer
vertreten. Im Gegenzug werden Ernte, Saat und Kelter ebenfalls als
Jagd- und Opferfeste172 begangen und die neuerschlossenen Nah-
rungsquellen so in die bestehende Lebensordnung integriert. Wäh-
rend die Bestattung der Toten, zunächst mitten unter und in der
Gemeinschaft mit den Lebenden, bald außerhalb der Siedlungen
stattfindet, umfassen erste Keramikwaren dieser Zeit neben Gefäßen
zur unterirdischen Lagerung der Feldfrüchte weibliche anthropomor-
phe Figurinen173, dargestellt mit ausgeprägten Geschlechtsmerk-
malen im Schema der bekannten altsteinzeitlichen Venusstatuetten174

als πότνια θηρῶν175, umringt von Raubtieren so wie später auch die
phrygische magna mater Kybele oder die große Göttin auf dem Berg
aus dem minoischen Knossos176, welche die Griechen als Rhea kann-
ten, Tochter der Erde (Γῆ) und Mutter der olympischen Götter, der
Ursprung allen Lebens. In diesem Umfeld entstand jener chthonische
Toten- und Opferkult177, aus dem die griechische Dionysosreligion
hervorging.

Im Archetypus des zerstückelten und wiedergeborenen Gefähr-
ten der Erdgöttin bewahrt sich die Urerfahrung der Äquivalenz von
Mensch und Tier im Opfertod, indem der rohfressende178 Jäger (Za-
greus) als Kind, Stier, Bock oder Weinrebe selbst zur Beute wird. Die
»tiefgefühlte Ambivalenz des Opfers, die die Griechen befähigte, die
Tragödie zu schaffen« (Burkert S. 91) findet ihren Ursprung somit in

Tragische Schuld A 83

Heldenopfer und Restitution

172 Vgl. Burkert, W.: Homo Necans. Interpretationen altgriechischer Opferriten und
Mythen. Berlin/New York: de Gruyter 1997, S. 55/6.
173 »Seated Mother Goddess flanked by two Lionesses, Neolithic age (about 6000–
5500 BCE), today in Museum of Anatolian Civilizations in Ankara« (Archiwum »Ro-
weromaniaka wielkopolskiego« No_B19–36), vgl. Mellaart, J.: Çatal Hüyük, a Neo-
lithic town in Anatolia. London 1967, T.67/8; IX und T. 54/5; 61/3.
174 Z.B. die aus Mammut-Elfenbein geschnitzte »Venus vom Hohlefels« (Alter ca.
31–35.000 Jahre) oder die »Venus von Willedorf« (Kalkstein, ca. 25.000 Jahre).
175 »Herrin der wilden Tiere«: Artemis bei Hom. Il. XXI, 470.
176 Kerényi, K: Dionysos. Urbild des unzerstörbaren Lebens. München/Wien: Langen
Müller 1976, Abb. 1 (Die große Göttin auf dem Berg. Abdruck eines Siegelringes aus
Knossos. Rekonstruktionszeichnung).
177 Vgl. Rohde über den Cultus der chthonischen Götter: »unter dem Erdboden woh-
nend, gewähren sie den Bewohnern des Landes, das sie verehrt, ein Doppeltes: den
Lebenden segnen sie den Anbau des Ackers, die Zucht der Feldfrüchte, und nehmen
die Todten auf in ihre Tiefe« (Rohde, E.: Psyche. Seelenkult und Unsterblichkeits-
glaube der Griechen, Bd. I. Tübingen/Leipzig: J. C. Mohr 1903, S. 205).
178 ὠμηστής bei Plut. Them. XIII, cf. Kerényi, K.: Dionysos. Urbild des unzerstör-
baren Lebens. München/Wien: Langen Müller 1976, S. 82–5.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einem von den frühesten Erfahrungen des prähistorischen Menschen
geprägten Gefühl der Schuld, stets aufs Neue wiederholt in einer
dreigeteilten Ritualordnung durch den Gott und Heros Dionysos,
welcher ewiges Leben und Tod zugleich verkörpert. Inwiefern ein sol-
cher Begriff von Schuld »tragisch« zu nennen ist, wird nun die Be-
trachtung von Struktur und Entwicklung des Mythos erweisen, den
die attische Tragödie als kultisches Festspiel nachahmend erzählt.

84 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Der tragische Kultus

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I.3) Der tragische Mythos

a) Rechtfertigung des Lebens

Die besondere Bedeutung des Mythos für die Tragödie hob bereits
Aristoteles hervor, jedoch in einem sehr spezifischen Sinne: μῦθος
als Zusammensetzung der Handlung1 (πραγμάτων σύστασις,
1450a15), also die »Fabel« oder den »Plot«, nennt er im sechsten Ka-
pitel seiner Poetik das Ziel (τέλος)2 und den wichtigsten Gegenstand
der Tragödie, an anderer Stelle (1450a38–39) spricht er sogar von
ihrem Prinzip oder Anfang (ἀρχή) und ihrer Seele (ψυχή). Auf-
schlussreich ist neben dieser formalen Bestimmung jedoch die darauf
folgende Absage an jegliche Notwendigkeit, »an den überlieferten
Mythen festzuhalten, auf denen die Tragödien beruhen«3, welche
schon zu seiner Zeit ohnehin nur noch wenigen Menschen bekannt
waren.

Aristoteles betrachtet den Mythos aus einer späten, distanzier-
ten Perspektive als Teil der Dichtkunst, die das gemäß den Regeln
der Wahrscheinlichkeit oder Notwendigkeit Mögliche erzählt, nicht
aber, was wirklich geschehen ist4. Insofern sie dieser Bezug auf all-
gemeinereWahrheiten jedoch gegenüber der prosaischen Geschichts-
schreibung als »philosophischer«5 auszeichnet, relativiert er wieder-
um die Auffassung seines Lehrers Platon, welcher – obgleich selbst

Tragische Schuld A 85

1 Vgl. Arist. Poet. 1450a3–5: ἔστιν δὲ τῆς μὲν πράξεως [= einzelne Handlung] ὁ
μῦθος ἡ μίμησις, λέγω γὰρ μῦθον τοῦτον τὴν σύνθεσιν τῶν πραγμάτων [= aus
den Handlungen resultierende Geschehnisse].
2 ὁ μῦθος τέλος τῆς τραγῳδίας, τὸ δὲ τέλος μέγιστον ἁπάντων (Arist. Poet.
1450a22–23).
3 οὐ πάντως εἶναι ζητητέον τῶν παραδεδομένων μύθων, περὶ οὓς αἱ τραγῳδίαι
εἰσίν, ἀντέχεσθαι. καὶ γὰρ γελοῖον τοῦτο ζητεῖν, ἐπεὶ καὶ τὰ γνώριμα ὀλίγοις
γνώριμά ἐστιν (Arist. Poet. 1451b23–26).
4 οὐ τὸ τὰ γενόμενα λέγειν, τοῦτο ποιητοῦ ἔργον ἐστίν, ἀλλ᾽ οἷα ἂν γένοιτο
(Arist. Poet. 1451a36 ff.).
5 φιλοσοφώτερον καὶ σπουδαιότερον (Arist. Poet. 1451b5).

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein großer Erzähler von Geschichten und Gleichnissen – Mythen klar
von vernünftig begründeter Rede6 (ὁ λόγος) unterschied und trotz
eines bisweilen wahren Kerns im ganzen als Lüge und Täuschung
(ψεῦδος)7 ansah, eine Angelegenheit für Kinder und Dichter.

Solch kritische Differenzierung kennt die antike Dichtung selbst
nicht. Homer verwendet μῦθος als »Wort«, »Rede« oder »Erzäh-
lung« gleichbedeutend mit ἔπος und λόγος8, ebenso meint Ismene
in der Antigone des Sophokles (V. 11) damit eben keineswegs bloße
Fiktion und Erfindung, sondern verlässliche Informationen über ak-
tuelle Ereignisse. Beim Lyriker Pindar hingegen können Mythen,
wenn sie »mit bunten Lügen verziert«9 sind, gelegentlich auch über
den wahrheitsgemäßen Bericht hinaus (ὑπὲρ τὸν ἀλαθῆ λόγον) täu-
schen, müssen darum per se aber nicht Lüge sein.

Die Geschichte des Denkens über den Mythos beginnt mit den
Abgrenzungsbestrebungen einer noch jungen Philosophie gegenüber
der älteren poetisch-kultischen Überlieferung und ist am Bedeu-
tungswandel der Worte μῦθος und λόγος gut abzulesen, deren Anta-
gonismus bezeichnenderweise immer in Zeiten der Krise und des
Übergangs als Projektionsfläche verschiedenster emanzipatorischer
oder restaurativer Bestrebungen herhalten musste.

So konnte der christliche Apologet Minucius Felix (Octavius
XXI, 1) auf den kyrenäischen Philosophen Euhemeros (ca. 340–260
v.Chr.) zurückgreifen, welcher die Göttermythen anhand von angeb-
lichen Inschriften als Verklärungen menschlicher Könige10 zu erwei-
sen versucht hatte, während zu Beginn der Moderne Giambattista
Vicos Kritik am Rationalismus Cartesischer Prägung sich auf die »ve-
ra narratio« (Scienza Nuova 44, 401) der antiken Poesie berief. Von
Friedrich Schlegels »neuer Mythologie« (Rede über die Mythologie
von 1800), die primär als frühromantische Reaktion auf den verarm-
ten Vernunftbegriff der Aufklärung zu verstehen ist, über Wilhelm
Nestles historische »Selbstentfaltung des griechischen Denkens«11

Vom Mythos zum Logos bis hin zu den Mythen des Alltags im

86 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Der tragische Mythos

6 Vgl. Plat. Prot. 324d, sowie Phd. 61b. λόγος als Vorraussetzung des Wissens (ἐπισ-
τήμη) in Tht. 202c.
7 τοῦτο δέ που ὡς τὸ ὅλον εἰπεῖν ψεῦδος, ἔνι δὲ καὶ ἀληθῆ (Plat. Rep. 377a).
8 Z.B. Hom. Od. XI, 561, vgl. Liddle, H. G./Scott, R.: Greek-English Lexicon; Oxford:
Clarendon 1996, S. 1151.
9 δεδαιδαλμένοι ψεύδεσι ποικίλοις ἐξαπατῶντι μῦθοι (Pindar, Ol. I, 29).
10 Vgl. Diod. V, 44, 6.
11 Nestle, W.: Vom Mythos zum Logos. Stuttgart: Kroner 1942.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dienste ideologischer Systeme, die Roland Barthes als unterschwel-
lige »Deformierung«12 der Sprache durch ein sekundäres semiologi-
sches System betrachtet – der Mythos ist und bleibt »das Andere«13.

Er erweist sich damit aus philosophischer Sicht jedoch auch »le-
gitim als Gegenmodell, um nach den Defiziten unserer eigenen Ra-
tionalität bzw. unseres Naturverhältnisses zu fragen. Die Vorstellung
vom Mythos als Widerpart des Logos und der Episteme bzw. als des-
sen Vorstufe ist dagegen heute obsolet«14, wie Christoph Jamme in
seiner kritischen Betrachtung ›Gott an hat ein Gewand‹ feststellt.
Um den Schwierigkeiten der Deutung des Mythos zu begegnen,
welche sich aus begrifflicher Polarisierung und der Problematik teleo-
logischer Geschichtsauffassungen, sowie einer neuzeitlichen Zersplit-
terung in fachbereichsspezifische Erkenntnisinteressen15 ergeben,
fordert er eine allgemeine Theorie der Fremderfahrung, auf deren Ba-
sis ein Verständnis nicht als etwas prinzipiell irrationales, vergange-
nes oder längst überwundenes, sondern als eine eigene Form der
Welterklärung neben der uns bekannten Rationalität möglich wird,
die auch die Erkenntnisse der Ethnologie, Soziologie und Biologie
umfassend berücksichtigen kann.

Die Erfahrung des Mythos als des Fremden fordert eine Kunst
des Verstehens, des Auslegens und Übersetzens (ἑρμηνεύειν), kurz:
eine Hermeneutik (ἑρμηνευτικὴ τέχνη), wie sie schon die Antike zur
Interpretation von Fremdsprachen und kryptischen Göttersprüchen
kannte, sich dann als formale Satzlehre und Aussagenlogik im Or-
ganon16 des Aristoteles findet, später im Zuge der mittelalterlichen
Bibelexegese wiederentdeckt und in jüngster Zeit philosophisch bei
Martin Heidegger und Hans-Georg Gadamer ausgearbeitet wurde.
Jedoch: »Sich im Anderen erkennen«, so stellt Emil Angehrn seiner
Untersuchung über den Mythos als »Vorgeschichte der Metaphy-
sik«17 voran, »verlangt zweierlei: das Andere in seiner Eigenart be-

Tragische Schuld A 87

Rechtfertigung des Lebens

12 Barthes, R.: Mythen des Alltags. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1964, S. 103, sowie
S. 108 (Anm. 8).
13 Angehrn, E.: Die Überwindung des Chaos. Frankfurt a.Ma.: Suhrkamp 1996, S. 13.
14 Jamme, C.: ›Gott an hat ein Gewand‹. Grenzen und Perspektiven philosophischer
Mythos-Theorien der Gegenwart. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999, S. 11.
15 Ebd., S. 15: »Wir müssen mindestens einen anthropologisch-ethnologischen, einen
religionswissenschaftlich-theologischen, einen literar- bzw. diskurstheoretischen und
einen psychologischen Mythenbegriff unterscheiden. Jeder dieser Begriffe hat eine
Einzelgeschichte; eine Gesamtgeschichte des Mythos gibt es nicht«.
16 Arist. De Interpretatione (περὶ ἑρμηνείας).
17 Angehrn, E.: Die Überwindung des Chaos. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1996, S. 9.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


greifen und in ihm nicht nur das beziehungslos Fremde zu sehen«.
Philosophie steht in einem historischen Bezug zum Mythos – wo sie
die Erzählung gegen das System, die Darstellung gegen den Beweis,
den Ursprung gegen den Grund und den Mythos gegen den Logos
eintauscht, wird sie zum »Nachfolgeprojekt«18 der Mythologie,
welche sich ihrerseits nicht bloß als Objekt der Interpretation, son-
dern als fundamentale Weise des Verstehens19 zeigt. Während Phi-
losophie das Dasein mittels Denken und Gespräch auf einen Sinn
hin prüft, reinszeniert Mythologie in Erzählung und Drama einen
Anfang zum Zwecke des Heils, der Reinigung und Wiederher-stel-
lung: »Die Philosophie handelt vom Grund, der Mythos handelt
vom Ursprung«20.

Die wirkungsmächtigsten Mythos-Theorien der Moderne stim-
men – mit Einschränkungen – in diesen Grundlagen überein. Schon
1925 vertrat Ernst Cassirer eine Auffassung des Mythos als Ur-
sprungsphänomen aller menschlichen Kultur und »symbolische
Form« neben Religion, Sprache, Kunst, Geschichte und Wissen-
schaft21, an die sich noch Kurt Hübners vergleichende Begründung
einer der wissenschaftlichen Rationalität ebenbürtigen Wahrheit des
Mythos22 anschließt. Der französische Ethno-Soziologe Claude Lévi-
Strauss untersuchte Mythen sprachanalytisch als Arrangements iso-
lierbarer »Mytheme«, welche auf zugrundeliegende Strukturen eines
»wilden Denkens«23 verweisen. Hans Blumenbergs philosophische
Arbeit am Mythos (1979) wiederum bestand darin, eine parallel zur
Anthropologie Arnold Gehlens als funktionale Entlastung des Män-
gelwesens Mensch vom »Absolutismus der Wirklichkeit«24 verstan-
dene »Entängstigung« (S. 597) logisch ans Ende zu bringen.

Jammes Urteil gleicht dem Peter Szondis über die Philosophie
des Tragischen25: »die heutigen Mythentheorien sagen mehr aus über

88 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Der tragische Mythos

18 Grätzel, S.: Die Masken des Dionysos. London: Turnshare 2005, S. 15 ff.
19 Auch Platon (Ion 534e) nennt die Dichter »Übersetzer« (ἑρμηνῆς) der Götter.
20 Grätzel, S.: Die Masken des Dionysos. London: Turnshare 2005, S. 18, sowie S. 185
(Tab. I).
21 Welche sich aufgrund der »Dialektik des mythischen Bewusstseins« jedoch selbst
abschafft (vgl. Cassirer, E.: Philosophie der symbolischen Formen, zweiter Teil: Das
mythische Denken. Hamburg: Meiner 2010, S. 275 ff.).
22 Hübner, K.: Die Wahrheit des Mythos. München: C. H. Beck 1985, S. 48–92.
23 La pensée sauvage (1962): Das wilde Denken. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1968.
24 Blumenberg, H.: Arbeit am Mythos. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1981, S. 9.
25 Daß »die Definitionen des Tragischen seit Schelling sich immer schon nach der
besonderen Sinngebung des Philosophen, seinem metaphysischen Entwurf richten«

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihre Urheber und das Lesepublikum als über das Wesen der My-
then«26. Auch er zieht die Konsequenz einer »Minimaldefinition«
als »mündlichen Kommentar einer Kulthandlung«27. So beginnt mit
Entwicklung der Sprache (vor ca. 2 Mio. Jahren) eine mündliche
Überlieferung jener prähistorischen Jagdriten, die wir schon weiter
oben (Kap. I.2.c) anhand des Opferrituals bei Burkert und Meuli als
durch Schuldgefühle motivierten Restitutionsversuch skizzierten.
Erst mit Erfindung der Schrift jedoch kann sich diese »mythische«
Vorform vom Ritus lösen und wandelt sich zum »Mythos« der durch
zunehmende technische Naturbeherrschung geprägten Hochkultu-
ren. Jamme spricht hierbei von einer »Steigerung der Verschuldung«
(S. 199) seit der neolithischen Wende. Etwa um 800 v.Chr. vollzieht
der Mythos schließlich eine Ästhetisierung zur »Mythologie« als Ge-
genstand der Dichtung, deren Reflexivität eine Kritik durch die grie-
chische Aufklärung erst ermöglicht, bis sie dem Monomythos des
Christentums Platz machen muss.

Das Wort »Mythologie«28 stammt von μυθολογέω, »Mythen
sagen« (μύθους λέγειν) und Erzählen des Mythos als Gegenstand:
formal Teil der Poesie, jedoch inhaltlich von anderer Geschichte un-
terschieden als künstlerische Gestaltung einer überlieferten Stoff-
masse von Heldensagen und Göttergeschichten über den Anfang der
Welt und die Taten, durch welche wurde, was ist. Mythologie schafft
somit Präzedenz als Ideal und Gewähr für Kontinuität, Karl Kerényi29
wählt dafür in der zusammen mit C. G. Jung verfassten Einführung
in das Wesen der Mythologie das deutsche Verb »begründen« – sie
gibt einen Grund, gestaltet eine Antwort auf die Frage »woher?«
(nicht aber: »warum?«). Mythologie verfährt »ätiologisch«, insofern
dieser Grund30 (ἡ αἰτία) nicht nur bloße Ursache, sondern Grün-
dungstat und Anfang (ἡ ἀρχή) ist, auf welchen das Bestehende zu-
rückgeführt werden kann, um es aus seiner Herkunft zu rechtfertigen

Tragische Schuld A 89

Rechtfertigung des Lebens

– daraus die Konsequenz des Tragischen als dialektischer Modus (Szondi, P.: Versuch
über das Tragische, in: Schriften I, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1978, S. 208 ff.).
26 Jamme, C.: ›Gott an hat ein Gewand‹. Grenzen und Perspektiven philosophischer
Mythos-Theorien der Gegenwart. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999, S. 87.
27 Ebd. S. 21, vgl. oben Kap. I.2.c, Anm. 171.
28 Fälschlich auch als Gesamtheit von (Mythenschatz) oder Beschäftigung mit My-
then (Mythenlehre) verwendet.
29 Jung, C. G./Kerényi, K.: Einführung in das Wesen der Mythologie. Zürich/Düssel-
dorf: Walter 1999, S. 14–18.
30 Vgl. Aristoteles, Metaphysik V, 1013a.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und in seiner überzeitlichen Quelle zu erneuern. Mythologie ist folg-
lich nicht nur poetische Form, welche mit beliebigem Inhalt zu füllen
wäre, sondern stellt durch die Variation eines Themas (ähnlich der
Interpretation eines Musikstücks durch den Musiker) eine ihr eigen-
tümliche Verbindung zum Adressaten her, welche in den Kategorien
von wahr und falsch nicht erschöpfend zu bemessen ist.

Auch Joseph Campbell geht von einer Betrachtung der Mytho-
logie als Kunst aus und verwahrt sich gerade deswegen in Bezug auf
die Frage nach der Wahrheit gegen die platonische Kritik: »mythol-
ogy is not a lie, mythology is poetry, it is metaphorical«31. Der
Mythos als Metapher verweist auf eine innere Welt menschlicher Er-
fahrungen, welche nur bildhaft angedeutet, aber nicht gänzlich in
Worte gefasst werden kann. Eine Lesart als Prosa hingegen ignoriert
diesen konnotativen Charakter und interpretiert ihn rein wörtlich als
denotative Aussage über Fakten, die wahr oder falsch (zutreffend oder
nicht zutreffend) sein kann, in jedem Fall aber den eigentlichen Sinn
der Metapher verfehlt. Demgemäß besteht Campbells Methode der
»comparative mythology« in einer gegenseitigen Erhellung von
Mythen aus aller Welt im Vergleich, welche aus Ähnlichkeiten auf
zugrundeliegende Verbindungen und Strukturen (z.B. die Helden-
reise) schließt, anstatt von einem einzigen, vermeintlich absoluten
Standpunkt aus über Wahrheit und Lüge zu urteilen.

So ist jede Mythologie »wahr« in dem Sinne, dass sie auf nach-
vollziehbare Erfahrungen verweist und innerhalb einer fest um-
grenzten Lebenswelt bestimmte Funktionen erfüllt. Während sich
die Lebensumstände der Menschheit von den frühesten Jägern und
Sammlern, über die ersten Agrargesellschaften und Hochkulturen,
bis hin zu Antike, Mittelalter und Moderne stark verändert haben
und so eine Vielfalt von Bildern hervorbrachten, blieben vier grund-
legende Aufgaben von Mythologie weitestgehend konstant, obgleich
in verschiedener Gewichtung. Die erste (mystische) Funktion be-
schreibt Campbell als »to reconcile waking consciousness to the mys-
terium tremendum et fascinans of this universe as it is«32, also ein
Verhältnis von Mensch und Welt herzustellen, welches durch die
Empfindung der Ehrfurcht die Erfahrung des Seins als Metapher für
ein zugrundeliegendes Mysterium erst ermöglicht – nicht unähnlich

90 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Der tragische Mythos

31 Campbell, J.: The Power of Myth. New York: Anchor 1991, S. 206.
32 Campbell, J.: The Masks of God, Vol. IV: Creative Mythology. London: Souvenir
2001, S. 4.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem Staunen (θαυμάζειν) als Anfang der Philosophie, über das sich
Platon und Aristoteles einig sind33. Hieraus folgt eine zweite (kosmo-
logische), welche die Gestalt der Welt in einer Weise beschreibt, die
auf jenes Mysterium als Quelle zurückverweist. Die dritte Funktion
ist soziologisch: »supporting and validating a certain social order«34,
somit stets in engster Relation zu einer spezifischen Kulturform ste-
hend und auch der größten räumlichen und zeitlichen Variation un-
terworfen. Die pädagogische Funktion von Mythologie schließlich
besteht ungeachtet der jeweiligen Lebensumstände in der Weitergabe
von Erfahrungen des menschlichen Daseins wie Familienbindung, Er-
wachsenwerden oder Sterblichkeit an die Nachkommen und wird da-
her unvermindert gültig bleiben, solange es Menschen gibt.

Einige dieser Funktionen sind nicht ausschließlich mythisch. So
erfüllen heutzutage die Naturwissenschaften teilweise eine kosmolo-
gische Aufgabe, während ihrerseits Soziologie und Pädagogik nicht
mehr mythologisch verfahren. Die erste und wesentlichste Funktion
dient Campbell hierbei als conditio sine qua non35: ein unaufhebbarer
Bezug des Mythos auf einen Ursprung, aus dem sich alles – Mensch,
Gesellschaft und Natur – herleitet. Diese Quelle verbindet den Men-
schen mit der Welt, in der er lebt und mit den anderen, die um ihn
sind oder ihm vorhergingen36. Ihr gilt die Reise des Helden (s. o.,
Kap. I.2.c) zur Erneuerung des Ganzen durch die Wiederherstellung
von Einheit und Kontinuität. Dabei ist es das Werk des Künstlers, die
Welt im Hinblick auf diesen Ursprung stets neu zu deuten37, denMy-
thos durch Übersetzung in die Sprache der Zeit am Leben zu erhalten:
»Myth must be kept alive«, oder er droht, als tradierte leere Form
seinen Sinn zu verlieren. Wo dieser Bezug aber fehlt und eine Er-
zählung sich mythischer Strukturen nur bedient, um zu veranschau-
lichen oder mit erborgter Autorität zu unterlegen, kann lediglich
noch von »Pseudo-« oder »Kunstmythen«38 gesprochen werden,

Tragische Schuld A 91

Rechtfertigung des Lebens

33 Vgl. Aristoteles, Metaphysik I 2, 982b12 und Platon, Theaitetos 155d.
34 Campbell, J.: The Power of Myth. New York: Anchor 1991, S. 39.
35 »If you lose that, you don’t have a mythology« (Campbell, J.: The Power of Myth.
NY: Anchor 1991, S. 38/9).
36 Ebd., S. 90: »The main theme in ritual [und somit des Mythos als »mündlichen
Kommentar«] is the linking of the individual to a larger morphological structure than
that of his physical body«.
37 Ebd., S. 107: »The function of the artist is the mythologization of the environment
and the world«.
38 Vgl. Grätzel, S.: Die Masken des Dionysos. London: Turnshare 2005, S. 172ff.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schlimmstenfalls von einer Instrumentalisierung für ideologische
Zwecke.

Echte Mythologie ist als Begründung immer Rechtfertigung des
Lebens aus dem Ursprung. Der Anfang, welcher in Erzählung oder
Aufführung wiedererlebt und erinnert wird, ist nicht bloße Fiktion,
sondern betrifft denMenschen unmittelbar als Quelle seiner Existenz
– sei dies das Jagdwild der frühen Wildbeuter, die fruchtbare Erde der
sesshaften Bauern oder später die Heroen, Gründerväter und Kul-
turbringer der zivilisierten Stadtstaaten. Die besondere Weise der
mythologischen Darstellung besteht in der Vermittlung und Aktuali-
sierung einer Haltung gegenüber diesem Ursprung, welche die Ver-
danktheit des eigenen Lebens als Gabe impliziert, ein Verhältnis des
Verschuldetseins individueller Existenz gegenüber ihrem Anfang,
welches Stephan Grätzel folglich als »existentielle« oder »Daseins-
schuld«39 bezeichnet: »eine Schuld, die aus der bloßen Tatsache ent-
steht, zu existieren«. Mythologie besitzt somit von Grund auf eine
ethische Qualität: Die Tötung zum Zwecke der Ernährung, der ver-
letzende Eingriff in die natürliche Ordnung und die Aufopferung
des Helden als Bedingungenmenschlichen Lebens äußern sich als Ge-
fühl der Schuld und fordern Wiedergutmachung und Vergeltung, die
Rück-gabe des Erhaltenen zur Restauration des ursprünglichen Heils.
Deswegen ist die Erzählung vom Anfang so oft die Geschichte eines
Verbrechens, wie der Feuerraub des Prometheus, die Zerstückelung
des Dionysos oder der Mord an Ikarion in Attika.

Philosophisch wurde ein derartiger Schuldbegriff bereits von
Martin Heidegger in seinem Hauptwerk Sein und Zeit (§58) behan-
delt. Entgegen dem alltäglichen Verständnis resultiert dort Schuld als
»Grundsein einer Nichtigkeit« (S. 285), d.h. Ursache-sein für einen
Mangel, nicht erst aus einer faktischen Verschuldung, sondern umge-
kehrt wird diese aufgrund eines ursprünglichen Schuldigseins erst
möglich: »Das Dasein ist als solches schuldig«40, da es als geworfenes
»des eigensten Seins von Grund auf nie mächtig« (S. 284), nicht in
sich selbst gegründet sein kann. Menschliches Sein bleibt somit in
seiner Verfasstheit immer auf den Ursprung seiner Existenz schuld-
haft bezogen, bevor es handelnd selbst Ursprung und Grund, und da-
mit faktisch schuldig werden kann – individuell verursachte, subjek-

92 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Der tragische Mythos

39 Grätzel, S.: Dasein ohne Schuld. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2004, S. 31.
40 Heidegger, M.: Sein und Zeit. Tübingen: Niemeyer 1993, S. 285.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tiv zurechenbare Schuld ist nur abgeleitet aus einer primären, unhin-
tergehbaren Daseinsschuld.

Obgleich Heideggers philosophische Analyse hier schon in der
Rede von einem Mangel die Verschiedenheit ihres Blickwinkels ver-
rät, stimmt sie mit der narrativen Begründungsstruktur des Mythos
überein. Freilich liegen Welten zwischen ihnen: viel ferner ist der
gelehrte Reflex existentieller Ohnmacht den blutigen Notwendigkei-
ten des Lebens41, welche die Mythen der Vorzeit psychologisch zu
kompensieren hatten, als noch die Trankspende eines Atheners an
den Gebeinen seiner Ahnen, deren Macht er das Wohlergehen seiner
Familie, die Gesetze seiner Stadt und alle übrigen Errungenschaften
der Zivilisation zu verdanken hatte. Während das Opfer die Toten
versöhnt und somit das Leben rechtfertigt, offenbart die Erkenntnis
der Subjektivität Sorge, Hilflosigkeit und Angst, welche mittels
Technik gemeistert oder durch die Herstellung neuer Sinnzusam-
menhänge überwunden werden muss. Philosophie sucht hier eine
Verbindung zum Ursprung, deren Verlust bereits schmerzhaft spür-
bar geworden ist.

So ist auch historisch betrachtet Daseinsschuld das Frühere,
denn die Begriffe Individualität und Person, welche eine subjektiv zu-
rechenbare Schuld voraussetzt, mussten erst entwickelt werden, er-
forderten einen Prozess der Emanzipation und der Ablösung des Ein-
zelnen von den natürlichen Bindungen an Eltern, soziale Gruppe,
Kultur und Umwelt, in die jeder Mensch zu jeder Zeit hineingeboren
wurde – das »Ich« ist die Abstraktion, ein »wir« ist immer schon da.
Wo immer menschliches Leben existiert, darf als Bedingung seiner
Möglichkeit bereits eine Gemeinschaft und Kultur vorausgesetzt wer-
den, aus der heraus es geworden ist. Mythos und Ritus erhalten die-
sen Ursprung des Lebens, indem sie mittels der Technik der Wieder-
holung, durch Erneuerung, Angliederung, (Re-)Inszenierung und
Aktualisierung den Einzelnen stets aufs Neue in einen schuldhaften
Bezug zu ihm stellen.

Diese Verbindung bezeichnet Jan Assmann als »konnektive
Struktur«42 einer Kultur, welche so nach dem Prinzip der Gerechtig-
keit einen gemeinsamen symbolischen Raum ausbildet, der als Das

Tragische Schuld A 93

Rechtfertigung des Lebens

41 Vgl. Campbell, J.: The Power of Myth. New York: Anchor 1991, S. 92: »These early
myths help the psyche to participate without a sense of guilt or fright in the necessary
act of life«.
42 Assmann, J.: Das kulturelle Gedächtnis. München: C. H. Beck 2007, S. 16 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kulturelle Gedächtnis in Form einer transindividuellen Erweiterung
menschlicher Erinnerung die Überlieferung von Sinnzusammenhän-
gen gewährleistet. Vergangenheitsbezug ermöglicht Identität und
Kontinuität, ist somit Grundlage von Kultur überhaupt, »und wenn
Vergangenheit entsteht, wo eine Differenz zwischen Gestern und
Heute bewußt wird, dann ist der Tod die Ur-Erfahrung solcher Diffe-
renz und die an den Toten sich knüpfende Erinnerung die Urform
kultureller Erinnerung«43. Demgemäß ist die älteste Form religiösen
Brauchtums, das Totengedenken als Verehrung der in einer solida-
rischen Gemeinschaft integrierten und im Gewissen präsenten44

Ahnen, zugleich Basis der Idee des Rechts.
Die Bindung des Menschen an eine die Gemeinschaft konstitu-

ierende Ordnung vermögen, so der Rechtwissenschaftler Hans Kel-
sen, Rituale und Mythen durch das Gefühl der Ehrfurcht tiefer im
Bewusstsein verankern als Recht und Moral des »individualistisch
denkenden und fühlenden Zivilisierten«45. Er betrachtet das archai-
sche Rechtsverständnis der Vergeltung und Blutrache dennoch infol-
ge einer Abkehr von der Ahnenverehrung (als misoneistische Herr-
schaft der Toten über die Lebenden) schon in der Verwandlung der
Erinnyen zu den Eumeniden des Aischylos durch den Begriff der
Kausalität als endgültig überwunden.

Damit einher geht jedoch auch ein kultureller Gedächtnisver-
lust. Hatte die Tragödie als Klagelied über den Tod des Helden zu
Ehren des sterbenden und wiederauferstehenden Weingottes Diony-
sos (vgl. Kap. I.2.b) ihre Wurzeln im Totenkult, so konstituierten Op-
fer, Festritus und mythologische Aufführung sowohl nach außen
wirksame politische Identität, als auch Kontinuität des Rechts im In-
neren. Der damit bekräftigte Vergangenheitsbezug ist ein Verhältnis
existentieller Schuld gegenüber Göttern und Ahnen. Eine Reduktion
dieses Bezugs auf die (juristische) Verschuldung infolge der Kausali-
tät individuellen Handelns bedeutet dagegen eine Verkürzung um
den eigentlichen Sinn der mythischen Metaphorik. Der tragische
Mythos als Handlung, dem Aristoteles die Charaktere46 als bloße

94 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Der tragische Mythos

43 Ebd., S. 61.
44 Vgl. Grätzel, S.: Dasein ohne Schuld. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2004,
S. 59.
45 Kelsen, H.: Vergeltung und Kausalität. Wien/Köln/Graz: Böhlau 1982, S. 24.
46 οὔκουν ὅπως τὰ ἤθη μιμήσωνται πράττουσιν, ἀλλὰ τὰ ἤθη συμπεριλαμβάνου-
σιν διὰ τὰς πράξεις· ὥστε τὰ πράγματα καὶ ὁ μῦθος τέλος τῆς τραγῳδίας (Arist.
Poet. 1450a20–2).

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mittel der Gestaltung noch betont unterordnet, zeigt sich in diesem
Licht als Retrospektive auf einen Bruch in der Überlieferung der grie-
chischen Kultur an der Schwelle einer Umwertung der Werte, welche
insbesondere das Verständnis von Schuld verändern sollte.

b) Entmythologisierung

Es stellt keine geringe Erleichterung der vorliegenden Arbeit dar, un-
sere Betrachtung des tragischen Mythos auf den recht überschauba-
ren Mythenschatz eingrenzen zu können, der uns in der griechischen
Tragödie erhalten geblieben ist, und diese dabei doch sowohl durch
eine bis auf die Anfänge der Menschheit reichende Vorgeschichte,
als auch um strukturelle Erkenntnisse, welche aus dem weltweiten
Vergleich gewonnen wurden, ergänzen zu dürfen. Nicht zuletzt se-
hen wir in unserer eigenen Kultur, in Philosophie, Religion und Wis-
senschaft Nachfolger oder aber Apostaten jener Ursprünge des
abendländischen Denkens, sowie auch im Fremden zumindest ein
Menschliches, das uns als Menschen nicht fremd sein sollte47.

Dabei ist nicht zu vergessen, das selbst die frühesten uns erhal-
tenen Texte der griechischen Literatur, die Werke Homers und He-
siods, nachträgliche Verschriftlichungen (und damit auch Neuord-
nungen) einer weitaus älteren mündlichen Tradition darstellen, die
ihrerseits wiederum auf die Mythen einer noch weiter zurückrei-
chenden Vorzeit zurückgehen – das »heroische« Zeitalter der myke-
nischen Kultur und ihre kriegerischen Auseinandersetzungen mit
den Völkern der Troas, sowie den wohl eher friedlichen Austausch
mit dem minoischen Kreta. So führte die Aufzeichnung der zuvor
nur im Gedächtnis »göttlicher Sänger« (οἱ ἀοιδοί)48 bewahrten Ge-
schichten zu einem tiefgreifenden Wandel der Tradition: die Verein-
heitlichung des Mythos zum rezitierbaren Text der fahrenden Rhap-
soden bildete die Grundlage einer gesamtgriechischen kulturellen
Identität.

Die antike Tragödie konnte auf die Mythen des epischen (von

Tragische Schuld A 95

Entmythologisierung

47 Homo sum: humani nil a me alienum puto (Terenz, Heautontimorumenos I, 1,
25).
48 Die Nebenbedeutung als »Beschwörer« oder »Heiler« (Soph. Tr. 1000) verweist
noch auf die geradezu magische Macht des Wortes als Träger kultureller Erinnerung
und seine Wurzeln im Ritual.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem nur Ilias und Odyssee überdauerten) und des durch den böoti-
schen Dionysoskult nahestehenden thebanischen Zyklus (Oidipodeia
und Thebais) zurückgreifen. Hinzu kamen autochthone attische Hel-
den-sagen (allen voran jene um den Lokalheros Theseus) und die Er-
eignisse der Perserkriege als jüngste, lediglich zeitlich näherstehende
Geschichte(n). Insofern es sich dabei um Variationen ursprünglicher
Erzählungen im Rahmen kultischer (und politischer) Rituale handel-
te, ist die Tragödie als poetische Darstellungsform Mytho-logie im
engeren Sinne. Wo sie sich aber infolge von künstlerischer Reflexivi-
tät und Vereinheitlichung von der Vergegenwärtigung des Ursprungs
im Ritual emanzipiert und folglich Distanz zur eigenen Überliefe-
rung entwickelt, ist diese Art der Erzählung des Mythos auch Teil
eines Prozesses der Entmythologisierung. Der Gang dieser Entwick-
lung soll nun nachverfolgt werden.

Blicken wir auf die Jahre zwischen dem achten und fünften Jahr-
hundert, so sehen wir sie maßgeblich bestimmt durch den Wandel
von der τυραννίς zum δῆμος, dem Umsturz der alten Oligarchien
und dem daraus resultierenden Aufkeimen von Selbstbestimmtheit
und politischer Aktivität des Einzelnen. Der Mensch dieser unruhi-
gen Zeiten erlebt einen Bruch mit der Tradition und sieht sich damit
konfrontiert, gesellschaftlich, ethisch und literarisch neue Wege be-
schreiten zu müssen, die nicht länger vorgegeben sind. Allgemeine
Unsicherheit und die notwendige Besinnung auf sich selbst, nicht als
Objekt des Zeitgeschehens, sondern zunehmend als gestaltendes Sub-
jekt, sind daher grundlegende Erfahrungen des archaischen Dichters,
welchen er in seinem Werk Ausdruck verleiht.

War der Ausgangspunkt der Ilias noch die Erzählung der Ruh-
mestaten früherer Helden im Allgemeinen und der schwerwiegenden
Folgen des Zornes des Achilles49 als pädagogisches Beispiel für eine
von Standesehre und Erbfolge bestimmte und somit auf Lehens-
gefolgschaft angewiesene Adelsgesellschaft im Besonderen, so weist
bereits der Protagonist der Odyssee Züge eines neuartigen Men-
schentums auf. Weltgewandt und vielseitig (πολύτροπον, Hom. Od.
I, 1) ist der Zerstörer von Troja, durch Listenreichtum, Überzeu-
gungskraft und Athenes Gunst überwindet er den Zyklopen Poly-
phem, tritt mit dem Rüstzeug des gefallenen Helden Achilles’ Erbe
noch vor dem schlachtgewaltigen Ajas an und erträgt duldsam alle

96 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Der tragische Mythos

49 Hom. Il. I, 1–2: μῆνιν ἄειδε θεὰ Πηληϊάδεω Ἀχιλῆος οὐλομένην, ἣ μυρί᾽
Ἀχαιοῖς ἄλγε᾽ ἔθηκε.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


über ihn verhängten Leiden, anstatt menschlichen wie göttlichen Ver-
suchungen zu erliegen. Seine Heimkehrgeschichte (νόστος) wird
zum Vorbild der frühsten Ethno- und Historiographie.

Auch die Lehrgedichte Hesiods künden vom Aufbruch in eine
neue Zeit. Wo die Person des Homer ganz hinter dem Werk ver-
schwindet, erzählt uns der böotische Bauernsohn zu Beginn der
Theogonie von einem Erweckungserlebnis am Fuße des Helikon und
seiner Berufung zum Dichter durch die Musen, bevor er zu seiner
groß angelegten Entstehungsgeschichte der Welt und ihrer Götter
anhebt. Die Fülle der Mythen dürfte er im nahegelegenen Museion
von den Aoiden gelernt haben, neu aber ist die Ordnung des Stoffes
nach dem Prinzip der Genealogie, welche durch mannigfaltige Gene-
rationenkonflikte von den Urgottheiten Chaos50, Gaia (Erde) und
Eros (Begehren) letztlich auf die Herrschaft des Zeus und der Olym-
pier hinleitet. Erst der »Vorausdenker« Prometheus beschert dem un-
tergeordnetenMenschengeschlecht neben dem Feuer auch das Fleisch
des Opfers und zieht dafür den Zorn des Göttervaters auf sich. Den
Preis zahlen die Sterblichen mit der Büchse der Pandora. Nochmals in
Werke und Tage warnt der Dichter vor ὕβρις (217), frevelhafter Ver-
letzung der Ordnung durch Selbstüberhebung.

Die Überwindung des Chaos durch den Mythos der archaischen
Epoche deutet Emil Angehrn in Anlehnung an Hans Blumenberg als
Versuch der Einsetzung des Menschen als Subjekt der Geschichte51.
Die Ordnung des Seins nach dem Schema der menschlichen Abstam-
mung und die Einsetzung humanisierter Göttergestalten schafft Ver-
trautheit und depotenziert so den diffusen Charakter einer Welt, de-
ren ursprüngliche Formlosigkeit und Übermacht das noch schutzlos
ausgelieferte Bewusstsein des frühen Menschen mit Angstgefühlen
überforderte. Die Autorität der so gesetzten Götterordnung muss je-
doch in einem zweiten Schritt wiederum selbst in Frage gestellt wer-
den, da sie ihr eigentliches Ziel nur um den Preis der Freiheit und
mittels einer Entmündigung des Individuums erreicht. Das Auf-
begehren des Kulturbringers Prometheus gegen Zeus stellt somit als
Befreiung von der Tyrannei übersinnlicherMächte (worin Eigenstän-

Tragische Schuld A 97

Entmythologisierung

50 Von χαίνω/χάσκω = »klaffen, offenstehen«, d.h. räumliche Leere, Abgrund; vgl.
Chaos als »Abwesenheit wie Bedrohung von Ordnung« (Angehrn, E.: Die Überwin-
dung des Chaos. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1996, S. 107).
51 Angehrn, E.: Die Überwindung des Chaos. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1996,
S. 321 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


digkeit als Hybris einen Frevel bezeichnet) durch Beherrschung der
Natur die weitere Emanzipation des menschlichen Subjekts und so-
mit den Beginn der Geschichte und des Politischen dar, welches sich
dann in der Tragödie seiner eigenen Ohnmacht und Schwäche als un-
abwendbare (da aus der Subjektwerdung resultierende), »schuldlose
Schuld« (S. 372) bewusst wird. Entmythologisierung läge so im Pro-
zess der Individuation begründet: »subjektive Selbstwerdung voll-
zieht sich als mehrfache Emanzipation vom Ursprung – gegen die
Regression zum Formlosen, die Ordnung der Götter, die Welt des
Mythos« (S. 327).

Exemplarisch für diese Entwicklung ist Archilochos von Paros
(ca. 680–645 v.Chr.), mit dem für uns die Lyrik im engeren Sinne
ansetzt. Väterlicherseits von adliger Abstammung, jedoch mit einer
Sklavin zur Mutter nicht erbberechtigt muss er sich seinen Lebens-
unterhalt als Söldner verdienen. Er lernt früh, sich nur auf sich selbst
zu verlassen und die alten Werte mit beißendem Spott kritisch zu
hinterfragen52. So wird sein eigenes ἐγώ53 als »lyrisches Ich« zum In-
halt seines Schaffens und markiert damit den Übergang von der rein
narrativen Epik zu einer persönlicheren, von subjektiven Gefühlen
geprägten Dichtung. Gerade in seinen Elegien wird jedoch auch die
Verletzlichkeit des Individuums ohne jeden Rückhalt offenbar, wel-
chem am Rande der Gesellschaft letztlich nur Duldsamkeit54 bleibt,
um Sorgen, Leid und Unsicherheit zu ertragen – und eben jener
künstlerische Ausdruck, der neben Trinklied und Kampfparainese,
Kultgesang und Liebesgedicht somit nun auch seinen Platz im Kanon
der Poesie behauptet, als Kunst des Subjekts55 ohne mythologische
Begründung.

Wie sich die Emanzipation des Individuums anhand der Dich-
tung der archaischen Epoche nachverfolgen lässt, so weist auch die
Gesetzgebung ab 621 v.Chr. mit der Unterscheidung zwischen vor-

98 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Der tragische Mythos

52 Z.B. mit der Ripsaspie in Fr. 5 West/6D oder wider den hochtrabenden Strategen in
Fr. 114 West/60D.
53 Vgl. Fr. 1 West/1 Diels: εἰμὶ δ’ἐγὼ θεράπων μὲν Ἐνυαλίοιο ἄνακτος καὶ Μου-
σέων ἐρατὸν δῶρον ἐπιστάμενος. (»Ich bin ein Diener des Kriegsgottes und verstehe
mich auf die liebliche Gabe der Musen«)
54 Vgl. τλημοσύνη als φάρμακον gegen Trauer statt γυναικεῖον πένθος im »Trost-
gedicht« Fr. 13 West/7D.
55 Vgl. Tsagarakis, Odysseus: Die Subjektivität in der griechischen Lyrik. Diss. Phil.
Fak. München 1966.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sätzlicher und unbeabsichtigter Tötung56 in der Kodifizierung der
athenischen Strafbestimmungen durch Drakon eine Anerkennung
subjektiver Verantwortlichkeit auf, die selbst die spätere Reform
durch den Staatsmann und Lyriker Solon (ca. 640–560 v.Chr.), einen
der legendären »sieben Weisen«57, beibehalten wird58. Was zunächst
als Maßnahme zur Eindämmung der gebräuchlichen Blutrache durch
die Zentralisierung der Rechtsprechung in Mordfällen und sakralen
Angelegenheiten auf den adligen Areopag59 fungierte, legte mit der
Beteiligung des einzelnen Bürgers in Geschworenengerichten (die
ἡλιαῖα, ursprünglich nur mit Berufungsklagen gegen öffentliche
Ämter befasst) und Volksversammlung (ἐκκλησία, beraten durch
die oligarchisch geprägte βουλή/60) den Grundstein der attischen De-
mokratie61, welche sich 510 v.Chr. mit der Vertreibung des Peisistra-
tiden Hippias ihres letzten Tyrannen entledigte. Die Stellung des In-
dividuums im Staat der Athener hatte sich über wenige Jahre derart
radikal verändert, dass nun dort allein, so Perikles im Geschichtswerk
des Thukydides, eine politisch unbeteiligte Privatperson nicht nur als
harmlos, sondern als schädlich galt62.

Athen entwickelte sich insbesondere nach den Perserkriegen
zum kulturellen Mittelpunkt der antiken Welt und gab sich nach au-
ßen gern als politische wie intellektuelle Führungsmacht. Die Anfän-
ge der (abendländischen) Philosophie hingegen sind in der ionischen
Stadt Milet an der kleinasischen Westküste zu finden, das zwischen
Griechenland, Ägypten und dem Lyderreich mit Erfindung der
Münzprägung zum bedeutendsten Handelszentrum der Ägäis auf-
gestiegen war und gerade zu Athen aufgrund der gemeinsamen kul-
turellen Wurzeln in enger Verbindung stand63, bis es von den Persern
zunächst unterworfen und 494 v.Chr. schließlich ganz zerstört wur-
de. Hier wirkte Thales (ca. 624–546 v.Chr.), den Aristoteles (Meta-

Tragische Schuld A 99

Entmythologisierung

56 Jedoch noch ohne Unterschied bezüglich der Strafe, vgl. Demosthenes XXIII, 22.
57 Vgl. Plat. Prot. 343a.
58 Vgl. Arist. Ath. IV, 1–4 und VII, 1.
59 Schließlich 461 v.Chr. durch Ephialtes weitestgehend entmachtet, vgl. Plut. Sol. 19.
60 Von Solon zum »Rat der 400« umstrukturiert und 508 v.Chr. unter Kleisthenes auf
500 Bürger erweitert.
61 Die in den Wolken (207/8) des Aristophanes ohne ihre Richter gar nicht wieder-
zuerkennen ist.
62 Thuk. II, 40, 2; vgl. ebd. I, 124, 1: ἰδιώτης (von ἴδιος, »eigen«) als »Privatperson«,
»Individuum« opp. πόλις.
63 Wie schon der Eklat anlässlich der Aufführung der Einnahme Milets des Phryni-
chos zeigt (Suda, φ765).

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


physik 983b20) zum Begründer der frühesten, »vorsokratischen«
(Natur-)Philosophie erklärte. Wie nah Mythos und Logos einander
zu Beginn noch stehen, zeigt seine Lehre vomWasser als Urstoff (ἀρ-
χή) des Seins, das aufgrund seiner Wandlungsfähigkeit zugleich als
materielle Ursache und formales Prinzip einer gänzlich beseelten
Welt64 gedacht wird.

Sein Schüler Anaximander (ca. 610–547 v.Chr.) verfasste die
älteste uns bekannte Prosaschrift65 (Περὶ Φύσεως) sowie eine Welt-
karte, welche die Landmassen Europas, Asiens und Libyens (Afrikas)
umgeben von den Fluten des Okeanos darstellte. Das als »Spruch des
Anaximander«66 oft philosophisch rezipierte Fragment B167 übersetz-
te einst Nietzsche68 mit »Woher die Dinge ihre Entstehung haben,
dahin müssen sie auch zu Grunde gehen, nach der Nothwendigkeit;
denn sie müssen Buße [δίκην καὶ τίσιν] zahlen und für ihre Unge-
rechtigkeiten gerichtet werden, gemäß der Ordnung der Zeit«. Be-
merkenswert ist hier schon die Wortwahl, welche in ihrer Erklärung
physikalischer Phänomene durch Termini des menschlichen Han-
delns eine Einheit vonWelt- und Rechtsordnung impliziert, die heute
als Vermischung erscheinen könnte, würde die historische Bedingt-
heit dieser Trennung selbst außer Betracht gelassen. Schuld und Stra-
fe bezeichnen das Verhältnis der Dinge zueinander als Zyklus des
Werdens und Vergehens wie zuvor das mythologische Prinzip der
Genealogie, der enge Bereich des Menschlichen ist überschritten im
gemeinsamen Bezug auf einen ewig währenden, allem zugrundelie-
genden Ursprung, der hier als das grenzenlose und unbestimmte (τὸ
ἄπειρον) seine Wurzeln im Chaos69 des Hesiod offenbart.

Xenophanes (ca. 565–478 v.Chr.) aus Kolophon nicht fern von
Milet wählte als Nachfolger des Anaximander für seine Werke da-

100 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Der tragische Mythos

64 Vgl. Aristoteles, De Anima 411a7: Θαλῆς ᾠήθη πάντα πλήρη θεῶν [»voll von
Göttern«] εἶναι.
65 Vgl. Themistios Or. XXXVI, 317c.
66 Vgl. Heidegger, M.: Holzwege. Frankfurt a.M.: Klostermann 1963, S. 296ff.
67 Bei Simplicius, Phys. 24, 13 ἐξ ὧν δὲ ἡ γένεσίς ἐστι τοῖς οὖσι, καὶ τὴν φθορὰν
εἰς ταῦτα γίνεσθαι κατὰ τὸ χρεών· διδόναι γὰρ αὐτὰ δίκην καὶ τίσιν ἀλλήλοις
τῆς ἀδικίας κατὰ τὴν τοῦ χρόνου τάξιν. (= VS 12 B 1; Diels, H. und Kranz, W.: Die
Fragmente der Vorsokratiker. Berlin: Weidmannsche 1960).
68 Nietzsche, F.: Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen 4 (= KSA I,
S. 818).
69 Vgl. Solmsen, F.: Chaos und Apeiron, in: Kleine Schriften, Hildesheim: Georg
Olms 1968, S. 68–91.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegen vornehmlich die Versform. Er führte nach der Vertreibung70

aus seiner Heimat ein unstetes Wanderleben als Rhapsode und Dich-
ter von Spottversen (σίλλοι), das ihn bis nach Ägypten und Unter-
italien brachte, und gilt besonders aufgrund seiner relativistischen
Kritik an den anthropomorphen Göttervorstellungen Homers und
Hesiods als Vorreiter der ionischen Aufklärung. Körperliche Erschei-
nung (Fr. 14/16) und Laster der Götter wie Ehebruch und Betrug
(Fr. 11) entlarvt er als Übertragungen71 – wenn die Tiere es vermöch-
ten, so schüfen sie wohl Rinder- und Pferdegötzen (Fr. 1572). Ein
Atheist ist er jedoch keineswegs: bloß eine genaue Erkenntnis der
Götter (Fr. 3473) spricht er den Menschen ab, die aber immerhin »mit
der Zeit forschend das Bessere entdecken«74 können.

Hekataios von Milet (ca. 555–480 v.Chr.), führte Anaximanders
geographische Arbeit fort75 und erweiterte sie auf eigenen Reisen um
zwei Bücher im Stile der Umsegelungsberichte (περίπλους). Vor al-
lem aber gilt er als Vater der Geschichtsschreibung, da er den bislang
ausschließlich mythischen Geschichten der Griechen über ihre Ver-
gangenheit, von ihm als »ebenso zahlreich wie lächerlich« (πολλοί
τε καὶ γελοῖοι, FGrHist I, Fr. 1a76) empfunden, seine γενεηλογίαι
oder ἱστορίαι in 4 Büchern entgegensetzte. Seine Methode, neben
der selbst miterlebten Zeitgeschichte die überlieferten Heldensagen
kritisch zu hinterfragen, auf rationale Erklärungen (λόγον εἰκότα,
FGrHist I, Fr. 2777) zurückzuführen und systematisch in Prosa dar-
zustellen, war Grundlage nicht nur der späteren Historiographie
eines Herodot oder Thukydides, sondern zugleich einer gänzlich neu-
en, wissenschaftlichen Haltung und Freizügigkeit78 gegenüber Reli-

Tragische Schuld A 101

Entmythologisierung

70 Diog. Laert. IX, 19.
71 VS21 B14 (= Clem. Str. V, 109), vgl. VS B16 (= Clem. Str. VII, 22); VS21 B11
(= Sext. Adv. Math. IX, 193).
72 VS21 B15 (= Clem. Str. V, 110).
73 καὶ τὸ μὲν οὖν σαφὲς οὔ τις ἀνὴρ ἴδεν οὐδέ τις ἔσται εἰδὼς ἀμφὶ θεῶν (VS21
B34 = Sext. Adv. Math. VII, 49).
74 ἀλλὰ χρόνωι ζητοῦντες ἐφευρίσκουσιν ἄμεινον (VS 21 B18, = Stob. Ecl. I, 8, 2).
75 Seine eigene, kreisförmige Weltkarte brachte ihm jedoch den Spott des Herodot
(IV, 36, 2) ein.
76 Jacoby, F.: Die Fragmente der griechischen Historiker. Berlin: Weidmann 1923 ff.
(= Demetr. de eloc. 12).
77 = Paus. III, 25, 4.
78 So soll er den Milesiern zum Verkauf von Tempelschätzen zu Kriegszwecken gera-
ten haben (Hdt. V, 36, 3).

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gion und Mythos, deren Metaphorik als Welterklärung den Geist der
Zeit offenbar nicht mehr erreichte.

In den bisweilen dunklen79 Sentenzen des Heraklit (ca. 545–460
v.Chr.) aus dem ionischen Ephesos gerät diese Gelehrsamkeit (πολυ-
μαθίη, Fr. 4080) nun wiederum selbst unter Kritik81. Er verlacht ihren
Mangel an Geist ebenso wie die Torheit der übrigen Menschen, wel-
che Blut mit Blut zu sühnen versuchen und bloße Abbilder anbeten
(Fr. 582) oder profane Mysterien feiern (Fr. 1483). Den wahren λόγος
aber, der allem gemeinsam ist (Fr. 284), findet er durch die Erfor-
schung seiner selbst (Fr. 10185). Den Kosmos hält er nicht für geschaf-
fen, sondern ohne einen Anfang bestimmt durch das universaleWelt-
prinzip der Harmonie im Widerstreit (Fr. 51) und Krieg (Fr. 53) der
Gegensätze86, ein ewig lebendes Feuer (πῦρ ἀείζωον87), das auch
»Zeus« genannt wird (Fr. 32). Die Formel ἦθος ἀνθρώπῳ δαίμων (Fr.
119) bringt die neue Stellung des Menschen auf den Punkt: »Charak-
ter ist Schicksal«88, nicht Götterlos.

Mit Anaxagoras (ca. 500–428 v.Chr.) aus Klazomenai kommt die
Aufklärung in Athen an. Wie seine Vorgänger ist er vor allem Natur-
philosoph, vertritt eine Lehre des Geistes (νοῦς) als mechanische Ur-
sache89 (αἰτία, nicht ἀρχή) der Bewegung einer aus gleichförmigen
materiellen Teilchen90 aufgebauten Welt, die auch den jungen Sokra-
tes zunächst fasziniert. Als Astronom sagt er Meteoriteneinschläge

102 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Der tragische Mythos

79 ἀσαφέστερον bei Diog. Laert. IX, 6, daher wohl sein Beiname σκοτεινός bei Cicero
Fin. II, 15.
80 Namentlich die des Hesiod, Pythagoras, Xenophanes und Hekataios: Diels, H. und
Kranz, W.: Die Fragmente der Vorsokratiker. Berlin: Weidmannsche 1960, VS22 B40
(= Diog. Laert. IX, 1), vgl. Kritik an der älteren Poesie (Homer, Archilochos) in B42.
81 Obgleich sich schon Xenophanes in VS21 B7, 2–5 (= Diog. Laert. VIII, 36) über die
Seelenwanderungslehre seines Zeitgenossen Pythagoras lustig machte.
82 VS22 B5 (= Aristocritus Theosophia 681).
83 Insbesondere die dionysischen μυστήρια ἀνιερωστὶ μυεῦνται: VS22 B14 (= Clem.
Protr. 22).
84 VS22 B2 (= Plat. Cra. 402B2).
85 VS22 B101 (= Plut. Adv. Colot. XX. 1118c).
86 παλίντροπος ἁρμονίη, ὅκωσπερ τόξου καὶ λύρης. (VS 22 B51) und Πόλεμος
πάντων μὲν πατήρ ἐστι (VS22 B53) = Hippol. Refut. IX 9, 2.
87 VS22 B30 (= Clem. Strom. V, 105), vgl. φρόνιμον […] τὸ πῦρ (B64a), Κεραυνός
(B64) als Attribut des Zeus
88 Vgl. δαίμων als schicksalsbestimmende, göttliche Macht bei Hom. od. XI, 61.
89 Platon, Phaidon 98a.
90 Aristoteles (Met. 984a14) spricht von ὁμοιομερῆ.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


voraus und nennt die Sonne einen »glühenden Klumpen«91 größer als
die Peloponnes. Büchersammler Euripides, der schon Xenophanes
und Heraklit in Athen bekannt gemacht hatte92, wird sein Schüler.
Noch prominenter aber ist das Verhältnis des Anaxagoras zum Alk-
maioniden Perikles, den er nach Plutarch (Perikles VI) durch das Wis-
sen um die wahren αἰτίαι der Himmelserscheinungen von abergläu-
bischem Wahn (δεισιδαιμονία) befreite und zu jenem tugendhaften
Charakter und redegewaltigen Staatsmann bildete, unter dessen ab
443 v.Chr. für 15 Jahre ununterbrochener Amtszeit als Stratege die
Stadt Athen, wie Thukydides (II, 65, 9) berichtet, nur »dem Namen
nach eine Demokratie, tatsächlich aber eine Herrschaft des ersten
Mannes« war.

Während Perikles durch Kriegszüge und Tributzwang die Füh-
rungsrolle Athens im attisch-delischen Seebund zu einer imperialen
Kolonialmacht erweiterte und damit in Konkurrenz zur Landmacht
Spartas trat, die letztlich in den peloponnesischen Krieg 431–404
v.Chr. führte, zeigte er sich mit dem Ausbau des Parthenon und eines
Odeion vor allem als Kulturförderer, der die Blüten des intellektuel-
len Lebens um sich zu versammeln wusste. Zu diesen Kreisen zählte
neben Sophokles, Herodot und der gelehrten Ionierin Aspasia auch
Protagoras aus dem thrakischen Abdera (ca. 490–411 v.Chr.), wel-
chen Perikles mit der Gesetzgebung für die 444/3 v.Chr. neugegrün-
dete panhellenische Kolonie Thurioi93 betraute. Protagoras nannte
sich selbst erstmals einen »Sophisten« (Plat. Prot. 317b) und unter-
richtete als wandernder Gelehrter gegen Bezahlung neben Philoso-
phie und Wissenschaft auch die in Rechtswesen und Politik einer De-
mokratie immer wichtigere Kunst der Rhetorik. Wohl im Hinblick
darauf vertrat er einen erkenntnistheoretischen Relativismus, der
stets zwei entgegengesetzte Urteile gleichermaßen als möglich an-
nahm und den Menschen zum Maß aller Dinge94 erklärte, sowie
Agnostizismus in Bezug auf die Götter, über deren Existenz er nichts
zu wissen vermochte95.

Mit der Sophistik ist die Entmythologisierung auf ihrem Höhe-

Tragische Schuld A 103

Entmythologisierung

91 Diog. Laert. II, 3, 8–10, = Eur. 783 (Nauck, A.: Tragicorum Graecorum Fragmenta.
Leipzig: Teubner 1856).
92 Vgl. Athen. X, 413c, sowie Diog. Laert. II, 5, 22.
93 Vgl. Diog. Laert. IX, 8, 50.
94 Der sog. Homo-mensura-Satz: πάντων χρημάτων μέτρον ἐστὶν ἄνθρωπος (VS80
B1 = Diog. Laert. IX, 8, 51, vgl. Plat. Tht. 151e, sowie Sext. adv. math. VII, 60).
95 VS80 B4 aus seinem im Hause des Euripides öffentlich gelesenen BuchΠερὶ Θεῶν

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


punkt angelangt. Die Loslösung von den tradierten Werten fügt sich
zur Bemeisterung der auf reine Publikumswirksamkeit96 reduzierten
Kunstform als τέχνη zum Zwecke einer Selbstermächtigung des In-
dividuums, die gerade von der Jugend als Befreiung empfunden
wird97. Bezeichnenderweise wendet sich mit Sokrates (469–399
v.Chr.), trotz eigener Kritik des Öfteren selbst als Sophist bezeich-
net98, die Philosophie nun ganz dem Menschen und der Frage nach
dem gerechten Handeln zu99 – Ethik ersetzt die fraglich gewordenen
Sitten der Vorväter (τὰ ἤθη), seine dialektische Methode der »Heb-
ammenkunst« (Mäeutik) hinterfragt unbegründetes (Schein-)Wis-
sen, bescheidet sich jedoch anstelle einer festgefügten Lehre mit
Nichtwissen100 und Aporie.

Ab 432 v.Chr. schlägt mit der beginnenden Kriegshysterie101 die
politische Stimmung um und eine religiös motivierte Gegenreaktion
auf die Aufklärung verschafft sich mittels der Verfolgung von Intel-
lektuellen gerichtlich Geltung, angefangen mit dem Umfeld des Peri-
kles. Das Dekret des Orakeldeuters Diopeithes verbietet Atheismus
und Astronomie102, ist also vornehmlich gegen Anaxagoras gerichtet,
dem nur Einfluss und Ansehen seines Schülers das Leben retten – er
stirbt im Exil in Lampsakos103. Auch Aspasia und der Bildhauer Phi-
dias werden von Strohmännern der Oligarchenpartei hinter Politiker
Kleon angeklagt, während Gesandte Spartas die Sühnung der alten
Blutschuld des Kylonischen Frevels104 fordern, die auf Perikles’ Fami-

104 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Der tragische Mythos

(Diog. Laert. IX, 8, 54), vgl. die Erklärung der Götterfurcht als menschliche Erfindung
durch den Sophisten Kritias (VS88 Fr. B25).
96 Vgl. die Vorwegnahme der aristotelischen Tragödientheorie über ἔλεος und φόβος
(Poet. 1449b24) als Wirkung des λόγος bei Gorgias von Leontinoi, Lobpreis der He-
lena 8.
97 Jedoch auch zu Immoralismus und Ikonoklasmus führte, wie der Hermokopiden-
frevel (Thuk. VI, 27) oder der Zecherverein der »Teufelsanbeter« (κακοδαιμονιστὰς
bei Lysias Fr. 73 Th. = Athen. 551 f.) belegen.
98 Z.B. bei Aischines I, 173, sowie Aristophanes, Wolken 331.
99 Vgl. Arist. Met. 987b1.
100 Vgl. Plat. Apol. 21d.
101 Vgl. Dodds, E. R.: Die Griechen und das Irrationale. Darmstadt: Wiss. Buchges.
1970, S. 101ff.
102 τὰ θεῖα μὴ νομίζοντας ἢ λόγους περὶ τῶν μεταρσίων διδάσκοντας (Plut. Per.
32).
103 Diog. Laert. II, 3, 15.
104 Um 632 v.Chr. wurden unter Führung des Alkmaioniden Megakles die Anhänger
des Kylon nach einem missglückten Staatsstreich – schutzflehend am Altar der Athe-
ne – zu Tode gesteinigt, vgl. Thuk. I, 126/7.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lie lastet. Protagoras kommt auf der Flucht vor einer Klage wegen
Asebie bei einem Schiffbruch ums Leben, seine Bücher werden ver-
brannt105. Als die Spartaner Jahr um Jahr Athens Felder verwüsten
und hinter den langen Mauern die Seuche nahezu ein Drittel der Be-
völkerung dahinrafft (darunter 429 v.Chr. Perikles selbst), verschärft
sich die Lage106 zusehends. Als weitere namhafte Opfer folgen der
Sophist Diagoras von Melos sowie auch Euripides. Einzig Sokrates107
entzieht sich dem Schierlingsbecher nicht, sein Schüler Platon über-
liefert seine Apologie gegen die Vorwürfe der Gottlosigkeit und Ver-
führung der Jugend.

c) Diffuse Schuld

Die Darstellung der griechischen Entmythologisierung muss an die-
ser Stelle aufgrund des gesteckten Rahmens Anthologie bleiben.
Deutlich genug zeigte sie dennoch, wie eng die Ablösung von der tra-
dierten Form des Bezuges auf einen Ursprung und die Emanzipation
des Individuums einander verbunden waren. In dem Maße, wie die
begründende Funktion des Mythos als Welterklärung in Vergessen-
heit geriet, suchten Philosophie und Wissenschaft die entstandene
Lücke zu füllen und mittels einer Ordnung des Seins anhand logi-
scher Prinzipien oder technischer Selbstermächtigung den Verlust
der mythischen Rechtfertigung des Lebens auszugleichen. Obgleich
aber selbst die kritische Hinterfragung des Bestehenden noch immer
eine Form der Bezugnahme und damit Verbindung bleibt, geht die
Befreiung des Subjekts aus seinen Bedingtheiten mit einem veränder-
ten Bewusstsein von Kausalität und Verantwortung einher. Die Re-
duktion der aus einer ursprünglichen, existentiellen Daseinsschuld
zuerst nur abgeleiteten Verschuldung auf die individuell zurechen-
bare und juristisch zu verwertende Täterschuld, wie sie mit dem Be-
griff der αἰτία im attischen Gerichtswesen der klassischen Epoche
auftritt, ist als hierfür symptomatisch zu bezeichnen.

Mythos als Begründung ist wesenhaft bestimmt durch ein Ver-
hältnis der Schuld gegenüber dem Ursprung. Mythologie (Erzählung
des Mythos) ist Erinnerung und Vergegenwärtigung des Anfangs.

Tragische Schuld A 105

Diffuse Schuld

105 Vgl. Cic. nat. deor. I, 63.
106 Vgl. Thuk. II, 53, sowie Cicero (ebd.) und Satyros, Vit. Eur. Fr. 39, Sp. X.
107 Vgl. Diog. Laert. II, 5, 40.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Folglich bedeutet Entmythologisierung das Vergessen existentieller
Schuld und mit dem Schwinden eines Identität und Zusammengehö-
rigkeitsgefühl stiftenden kulturellen Gedächtnisses zwar Emanzipati-
on, aber auch Entwurzelung des Individuums. Übrig bleibt ein Begriff
von Schuld, welcher als faktische Verschuldung ein Subjektkonzept
voraussetzt, das sich in Ermangelung des Bezuges auf seine Herkunft
nur negativ (durch Abgrenzung) oder durch das eigene Handeln de-
finieren kann. Letzteres aber, so lehrt gerade die Tragödie, liegt nicht
immer auch in der eigenen Hand – als Sterbliches ist es beschränkt
und bedingt durch Wissen, Welt und Mitmensch, auch wenn Rück-
gabe und Vergeltung für das durch die Vorgeschichte des eigenen
Seins Erhaltene ausbleiben. Der Mensch ist als Gewordener nie ganz
frei, wie weit er den Bereich seiner Macht auch immer ausdehnen
mag – Individuation und Befreiung, die Kernstücke der Philosophien
des Tragischen, vermochten daran nichts zu ändern. Die Verbannung
des Ursprungs aus dem Bewusstsein jedoch bewirkt nicht Freiheit,
sondern Verblendung (ἄτη), die zur tragischen Verfehlung (ἁμαρ-
τία) des Gewollten führt: Vereinzelt und ohne Rückhalt erhebt das
Selbst sich über sich selbst hinaus und wird Ursache einer Verletzung
(ὕβρις) der Weltordnung, deren Teilstück es doch stets bleibt. So ver-
schafft sich der Ursprung des Lebens sein Recht zuletzt auch im
Scheitern menschlichen Handelns.

Während nun der Gang vom μῦθος zum λόγος als Dialektik von
Freiheit und Notwendigkeit, Individuation des Willens, Selbstentfal-
tung des griechischen Denkens oder Emanzipation des Subjekts viel-
fach Gegenstand philosophischer Reflexion wurde, blieb der Zusam-
menhang mit der Problematik der Schuld bislang eher ein Thema am
Rande. Einsame Ausnahme bildet eine Arbeit von Hermann Funke,
welche Die sogenannte tragische Schuld gegen die Folie eines moder-
nen juristischen Schuldbegriffs108 beleuchtet, folglich aber nur Dis-
krepanzen entdeckt, die als Kritik eines subjektiven νόμος sophisti-
scher Provenienz insbesondere bei Sophokles erklärt werden, ohne
auf den tragischen Schuldbegriff selbst überhaupt einzugehen. Wenn
er abschließend urteilt, dass »eine Schuld der tragischen Gestalten

106 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Der tragische Mythos

108 Funke, H.: Die sogenannte tragische Schuld. Studie zur Rechtsidee in der grie-
chischen Tragödie. Dissertation Köln 1963, S. 121: »Zu Beginn der Untersuchung sa-
hen wir uns vor die Notwendigkeit gestellt, sowohl die Entwicklung des griechischen
Strafrechts als auch den König Ödipus, sofern er einen Rechtsfall darstellt, vor dem
Hintergrund unseres differenzierten Delikt- und Schuldbegriffes darzustellen und zu
beurteilen«.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


[…] keinen Zugang zum Sinn und Gehalt der Griechischen Tragödie«
ergibt (S. 154) sowie »Schuld und Tragik sich gerade ausschließen«
(S. 155), so wird hier eben nur dasjenige Schuld genannt, was nicht
tragisch sein kann – jene säkulare, entmythologisierte Täterschuld
(αἰτία), die keine ἀρχή mehr angibt, die ihren Bezug auf den Ur-
sprung bereits verloren hat. Als mythisches Fest aber ist die Tragödie
nichts anderes als dessen Aktualisierung durch mimetische Reinsze-
nierung.

Obgleich seine prinzipiell negativ verfahrende dihairetische
Methode als positives Ergebnis auch die Erkenntnis sophokleischer
Stellungnahme zur Defizienz subjektiven Rechts erbringt, sind Funke
letztlich seine eigenen Worte entgegenzuhalten: »Der säkulare
Schuldbegriff der Athener des fünften Jahrhunderts, der mit unserem
heutigen im Prinzip identisch ist, versperrt die Sicht auf ein religiöses
Phänomen«109. – Dasselbe gilt für die Diskussion der Schuldfrage in
der jüngeren Tragödienforschung, welche (mit Aristoteles) die The-
matik auf ihre kausalen Aspekte reduzierte. Als eigentlich tragische
Schuld kann nur dies bislang Verborgene gelten, durch welches Tra-
gik wie auch Schuld umfassend und in der angemessenen Tiefe be-
stimmt werden: die kulturhistorische Rekonstruktion beider Begriffe
offenbarte eine Herkunft aus dem Opferritual und dessen Mythos.
Die angesprochene Identität moderner und sophistischer Rechtsauf-
fassungen kommt der Tragödie nur akzidentiell zu, mag jedoch als
Erklärung der zeitgenössischen Aporie infolge einer kategorialen Ver-
engung genügen – dass Schuld mehr bedeutet als eine Konsequenz
individueller Verfehlung, und τραγῳδίαmehr als die poetische Form,
lag dem Athener der klassischen Epoche, als die ionische Aufklärung
gerade erst Fuß fasste, noch um einiges näher als einem neuzeitlichen
Leser, welchem der Mythos ungleich ferner entrückt ist. Die Asebie-
prozesse ab 432 v.Chr. zeigen dies deutlich.

Um tragische Schuld zu verstehen, muss sie sowohl in ihrer Her-
kunft, als auch ihrer Funktion über eine Abgrenzung von dem hinaus,
was sie entweder noch nicht oder aber nicht mehr ist, sichtbar ge-
macht werden. Dies gilt es im zweiten Teil dieser Arbeit aufgrundlage
der zuvor hier aufgezeigten Zusammenhänge zu leisten. Einstweilen
soll die Darstellung des tragischen Mythos zum Abschluss gebracht
werden, indem wir uns nun der Frage nach den strukturellen Kon-
sequenzen der Entmythologisierung auf den Begriff der Schuld zu-

Tragische Schuld A 107

Diffuse Schuld

109 Ebd., S. 123.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wenden. Entscheidend dafür ist es, das Phänomen von seiner Wir-
kung auf den Menschen her zu betrachten und den Bereich möglicher
Weisen der Beschreibung und Verarbeitung von Schuld zu umgren-
zen, um dann anhand der diesen zugrundeliegenden Prinzipien im
historischen Kontext der Tragödie unsere eigene Perspektive über-
prüfen zu können.Wir begegneten als frühestemUmgangmit Schuld
bereits dem Versuch der Restitution des getöteten Jagdwildes aus den
Überbleibseln des gemeinsamen Mahles in prähistorischen Wildbeu-
tergesellschaften, der die Grundform des Opferrituals konstituierte
und sich noch im Mythos von der Überlistung des Zeus durch Pro-
metheus110 spiegelt. Davon zu unterscheiden ist eine moralische (Tä-
ter-)Schuld, die als Entmythologisierungserscheinung zwar Thema,
aber nie Wesen der Tragödie werden konnte.

1960 legte Paul Ricœur mit Finitude et culpabilité (dt. Phäno-
menologie der Schuld) seine Analyse der mythologischen Sprache
des Bekenntnisses vor, aus welcher er eine dreigliedrige Typologie
dieser »Symbolik des Bösen«111 unter den Begriffen des Makels, der
Sünde und schließlich der (moralischen) Schuld entwickelte. Entmy-
thologisierung bedeutet für Ricœur zunächst das Ausschalten der
ätiologischen Intention des Mythos, den er versteht als »einen über-
lieferten Bericht, bezogen auf Ereignisse, die sich am Ursprung der
Zeiten zugetragen haben, und dazu bestimmt, das rituelle Tun der
jetzt von ihm angesprochenen Menschen zu untergründen«112. Wir
Heutigen können mit unserer Historie nicht mehr an die Zeit der
alten Geschichten von Helden und Göttern anknüpfen, gleichwohl
aber kommt die Symbolfunktion des Mythos zum Vorschein: »sein
Vermögen, die Bindung des Menschen an das ihm Heilige zu ent-
decken, zu entschleiern«. Das Böse als »kritische Erfahrung des Hei-
ligen« (S. 12) ist demzufolge besonders geeignet, diese Bindung an-
gesichts ihres drohenden Zerreißens zu erhellen. Mythologie wird so
zum Bekenntnis, durch welche »das Schuldbewusstsein in das Licht
des Wortes gehoben« wird. Als »vorgeschobene Spitze einer radikal
individualisierten und verinnerlichten Erfahrung« verweist das
Schuldgefühl dabei auf tieferliegende Schichten: die alle Menschen
umschlingende Sünde vor Gott und die »archaischere Schuldauffas-

108 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Der tragische Mythos

110 Hes. Th. 535ff.
111 Ricœur, P.: Symbolik des Bösen (Phänomenologie der Schuld II). Freiburg/Mün-
chen: Karl Alber 2009.
112 Ebd., S. 11 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sung« (S. 14) des von außen her beschmutzenden Fleckens oder
Makels.

Die Symbolik der Befleckung, die sich »nicht nach der Zurech-
nung eines verantwortlichen Urhebers, sondern nach der objektiven
Verletzung eines Gebots« bemisst, zeugt in ihrer Breite bezüglich
weltlicher Begebenheiten und der gleichzeitigen Verengung seitens
der Intentionen des Handelnden morphologisch betrachtet von einem
sehr frühen »Stadium, wo Missetat und Missgeschick noch nicht
gesondert waren, wo die ethische Ordnung des Übeltuns nicht unter-
schieden war von der kosmobiologischen Ordnung des Übelbefin-
dens: Leiden, Krankheit, Tod, Zusammenbruch« (S. 35). Als Unrein-
heit ist der Makel ein ganz physisches und objektives Geschehnis,
welches dem Menschen äußerlich anhaftet und mit dem er ohne ei-
genes Zutun, durch eine beschmutzende Berührung angesteckt wer-
den kann. Ricœur nimmt hier Bezug auf die antike griechische Vor-
stellung des μίασμα, den vor allem Mörder – bildlich als das Blut113
des Opfers an den Händen – befleckenden Makel, welcher sie als Dä-
mon verfolgt und durch rituelle Waschungen und Opfer114 gereinigt
(καθαίρειν) werden muss. Der Begriff tritt samt den sinnverwandten
Wörter μύσος, κηλίς, λῦμα und ἄγος vermehrt in der Tragödie des
fünften Jahrhunderts115 auf und wird uns als die primäre Erschei-
nungsform tragischer Schuld in Kapitel II.2.a näher beschäftigen.

Der Abstand zur Sünde ist phänomenologischer, nicht histori-
scher Natur. Bestimmt durch die Kategorie des Bundes »vor Gott«
ist die Symbolik der Verfehlung (ἁμαρτία) »personal und kommuni-
tär« (S. 98). Der Mensch ist zwar Urheber des Bruches göttlicher Ge-
setze, jedoch nicht als Einzelner, sondern als Gemeinschaft, welche
sich in einer ontologischen Dimension der Mythen des Sündenfalls
begründet. Als »Verinnerlichung der Sünde zu einem personalen
Schuldgefühl« (S. 121) sieht Ricœur zuletzt die (moralische) Schuld
an, welche bloß »das subjektive Moment der Verfehlung bezeichnet«
(S. 118). Unter anderem die »strafrechtliche Rationalisierung nach

Tragische Schuld A 109

Diffuse Schuld

113 Vgl. Theseus μίασμα φεύγων αἵματος Παλλαντιδῶν (Eur. Hipp. 35).
114 Vgl. Soph. OC 1482.
115 Was bisweilen auch als Übergang »Von der Schamkultur zur Schuldkultur« nach
Homer (vgl. Dodds, E. R.: Die Griechen und das Irrationale. Darmstadt: Wiss. Buch-
ges. 1970, Kap. 2) gedeutet wurde. Dem widersprechen Robert Parker (Miasma. Pol-
lution and Purification in Early Greek Religion. Oxford: Clarendon 1983, S. 16) und
BernardWilliams (Shame and Necessity. Berkeley/Los Angeles/London: Univ. of Cal.
Press 1994, S. 91 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


griechischer Art« (S. 117) führt zur Heraufkunft der neuen Instanz
des mit Schuld beladenen Individuums, das nun gegenüber einem
zum Vollkommenheitsanspruch entgrenzten Verbot allein vor und
für sich selbst verantwortlich gemacht wird: »Das zur Rede gestellte
Du wird zum Ich, das sich selbst anklagt« und betritt die »Hölle des
Schuldgefühls« (S. 161) der Selbstanklage ohne die Möglichkeit soli-
darischer Vergebung oder kathartischer Reinigung, sich selbst ent-
fremdet, verfolgt und verheert durch eine »Kafkaeske Schuld«116.

Diesen Schluss zog auch Friedrich Nietzsche in der zweiten Ab-
handlung (über »Schuld«, »schlechtes Gewissen« und Verwandtes)
seiner Schrift Zur Genealogie der Moral von 1887 infolge einer Kritik
der moralischen Werte durch die Untersuchung ihrer historischen
und psychologischen Voraussetzungen. Dort betrachtet er das durch
Verantwortlichkeit (d.h. die Fähigkeit zu versprechen) gekennzeich-
nete »souveraine« Individuum als eine späte und reife Frucht der
Ausbildung des menschlichen Gedächtnisses und leitet dagegen den
»moralischen Hauptbegriff der Schuld« ganz ohne die Voraussetzung
eines freien Willens aus dem sehr materiellen Begriff »Schulden«
her: »Das Gefühl der Schuld, der persönlichen Verpflichtung, […]
hat, wie wir sahen, seinen Ursprung in dem ältesten und ursprüng-
lichsten Personen-Verhältnis, das es giebt, gehabt, in dem Verhältnis
zwischen Käufer und Verkäufer, Gläubiger und Schuldner: hier trat
zuerst Person gegen Person, hier mass sich zuerst Person an Person.
[…] Preise machen, Werte abmessen, Äquivalente ausdenken, tau-
schen – das hat in einem solchen Maasse das allererste Denken des
Menschen präoccupirt, dass es in einem gewissen Sinne das Denken
ist«117.

DerMensch als das »abschätzende Thier« entwickelte so den »äl-
testen und naivsten Moral-Kanon der Gerechtigkeit« durch Verall-
gemeinerung und Übertragung eines aus dem Tauschhandel118 ge-
wonnenen Prinzips auf die Gemeinschaft: »jedes Ding hat seinen
Preis; Alles kann abgezahlt werden«. Strafe als Vergeltung ergibt sich
dabei ursprünglich nicht aus moralischer Verantwortung und subjek-
tiver Zurechenbarkeit, sondern »Zorn über einen erlittenen Schaden,

110 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Der tragische Mythos

116 Grätzel, S.: Die Masken des Dionysos. London: Turnshare 2005, S. 66; vgl. Ricœur,
P.: Symbolik des Bösen (Phänomenologie der Schuld, Bd. II). Freiburg/München: Karl
Alber 2009, S. 167.
117 Nietzsche, F.: Zur Genealogie der Moral II, 8 (= KSA 5, S. 305/6).
118 Zur Ökonomie des Kultes siehe auch Laum, B.: Heiliges Geld. Eine historische
Untersuchung über den sakralen Ursprung des Geldes. Berlin: Semele 2006.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der sich am Schädiger auslässt, – dieser Zorn aber in Schranken ge-
halten und modifiziert durch die Idee, dass jeder Schaden irgend wo-
rin sein Äquivalent habe und wirklich abgezahlt werden könne, sei es
selbst durch einen Schmerz des Schädigers« (S. 298/9). Der Schuld-
tausch bestimmt ebenso das »Verhältniss der Gegenwärtigen zu ihren
Vorfahren. […] Hier herrscht die Überzeugung, dass das Geschlecht
durchaus nur durch die Opfer und Leistungen der Vorfahren besteht,
– und dass man ihnen diese durch Opfer und Leistungen zurück-
zuzahlen hat: man erkennt somit eine Schuld an, die dadurch noch
beständig anwächst, dass diese Ahnen in ihrer Fortexistenz als mäch-
tige Geister nicht aufhören, dem Geschlechte neue Vortheile und
Vorschüsse seitens ihrer Kraft zu gewähren« (S. 327). Erst eine Ver-
innerlichung und Moralisierung als »Zurückschiebung in’s schlechte
Gewissen« durch das Christentum führen zu einer »Unlösbarkeit der
Schuld«, dem »Gedanken ihrer Unabzahlbarkeit« (S. 330/31) ohne
Möglichkeit zur Buße, welche sich nun als Krankheit und asketisches
Folterwerkzeug gegen den Menschen selbst zurückwendet.

Nietzsche spielt historischen Sinn gegen die bigotte Moral-
philosophie seiner Zeit aus, indem er die absolute Gültigkeit ihrer Be-
griffe als petitio principii und Verwechselung von Ursache und Wir-
kung entlarvt. Dabei orientiert sich seine Theorie an Rudolf von
Jherings Auffassung des römischen Obligationenrechtes119, welches
seinerseits bereits eine säkularisierte Form des fas, der religiösen
Schuld gegenüber den Göttern darstellte120. Schuld als Tausch erwei-
tert die ursprüngliche rituelle Kompensation und Vergeltung durch
Wiederherstellung um das Prinzip der Äquivalenz. Dieses aber, als
»Verwirklichung der Idee der Gerechtigkeit auf dem Gebiete des Ver-
kehrslebens« (Jhering S. 134), wirft unweigerlich die Frage nach dem
Verhältnis des Getauschten zueinander auf – die Frage nach dem
Wert.

Im Abschnitt über den »Fetischismus der Waarenform«121 seiner
Schrift Das Kapital zeigte Karl Marx, wie der Wert den Tauschwaren
»angeklebt« wird: »Dass Arbeitsprodukte, solche nützlichen Dinge
wie Rock, Leinwand, Weizen, Eisen u. s.w., Werte, bestimmte Wert-

Tragische Schuld A 111

Diffuse Schuld

119 Vgl. Jhering, R.: Der Zweck im Recht (Erster Band). Leipzig: Breitkopf & Härtel
1893.
120 Vgl. Kerger, H.: »Schuld« in: Ottmann, H.: Nietzsche-Handbuch. Stuttgart/Wei-
mar: Metzler 2000, S. 320.
121 Marx, K.: Das Kapital. Hamburg: Meissner 1867, S. 773 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


größen und überhaupt Waren sind, sind Eigenschaften, die ihnen na-
türlich nur in unsrem Verkehr zukommen, nicht von Natur, wie etwa
die Eigenschaft schwer zu sein oder warm zu halten oder zu nähren«.
Analog zu den ideellen Produkten der Religion (S. 774) besteht Wert
nur im Vorgang des Tauschens selbst, wobei jedoch gemäß dem
Marx’schen Wertgesetz122 die für die Produktion aufgewendete Ar-
beit – gleichsam als universelleWährung – die Grundlage des Tausch-
wertes in der einfachen (vorkapitalistischen) Warenproduktion ist.

Arbeit ist jedoch nicht als creatio ex nihilo zu verstehen123. Über
den konkreten Tausch hinaus verweist sie auf einen dem Wissen und
der Fertigkeit des arbeitenden Menschen zugrunde liegenden Ur-
sprung in der Gemeinschaft. Als Hingabe ist sie selbst bereits Vergel-
tung und Opfer für das von vorhergehenden Generationen erhaltene
und im geschaffenen Werk über den individuellen Tod hinaus fort-
wirkende Leben, welches immer auf seine Vorgeschichte zurückdeu-
tet. Ware wird so zu einem Ausdruck kulturellen Gedächtnisses, der
materielle Gütertausch zur Fortführung eines zuvor erfolgten sym-
bolischen Tausches, Arbeit nur zu einem Äquivalent unter anderen
für den im Tausch auszuhandelnden Wert des Lebens. Eine derartige
Erweiterung des Tauschbegriffes zur Grundform menschlicher Inter-
aktion, wie sie auch Georg Simmel vorschlug, als er den Menschen
zum »tauschenden Tier«124 erklärte, bietet der Verarbeitung existen-
tieller Schuld erst den nötigen strukturellen Rahmen. 1976 griff Jean
Baudrillard Marx’ Gedanken in seinem Hauptwerk Der symbolische
Tausch und der Tod wieder auf: »Der symbolische Tausch hat kein
Ende, weder unter den Lebenden, noch mit den Toten (noch mit den
Steinen oder den Tieren). Er ist absolutes Gesetz: Verpflichtung und
Reziprozität sind unüberwindlich. […] wir tauschen weiterhin mit
den verleugneten und nicht geduldeten Toten – den Bruch des sym-
bolischen Tausches mit ihnen zahlen wir einfach mit unserem eige-
nen kontinuierlichen Sterben und mit unserer Angst vor dem Tode.
Grundsätzlich ist es ebenso mit der unbelebten Natur und den Tieren.
Allein eine absurde Idee von Freiheit kann annehmen, wir seien dem

112 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Der tragische Mythos

122 Ebd., S. 6: »Je größer die Produktivkraft der Arbeit, desto kleiner die zur Herstel-
lung eines Artikels erheischte Arbeitszeit, desto kleiner die in ihm kristallisierte Ar-
beitsmasse, desto kleiner sein Wert«.
123 Vgl. Grätzel, S.: Dasein ohne Schuld. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2004,
S. 103.
124 Simmel, G.: Die Philosophie des Geldes (Gesamtausgabe, Bd. 6). Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1989, S. 385.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


entgangen; die Schuld ist universell und nicht endend, wir werden es
niemals schaffen, für all die ›Freiheit‹, die wir genommen haben, »zu-
rückzugeben««125. Bezogen auf die durch Kapitalbewegung sinnent-
leerte Kultur der Moderne zeigt Baudrillard mit der Todesangst als
Konsequenz von Verdrängung126 und Aufgabe des sich im Tausch
konstituierenden Bezuges auf Vor-, Mit- und Umwelt zugleich die
Kluft auf, welche jede Interpretation tragischer Schuld zu überwin-
den hat: die Abkehr vom Mythos führte sich selbst ad absurdum, als
der Mensch sich der Bedingungen seiner Möglichkeit zugunsten
eines missverstandenen Ideals individueller Freiheit und Emanzipa-
tion zu entledigen begann, bis der prinzipiell unschuldigen Person
eine über die Grenzen subjektiv zurechenbaren Handelns hinauswei-
sende existentielle Schuld unverständlich geworden war – schuldig zu
sein, ohne sich vorsätzlich oder fahrlässig schuldig gemacht zu haben,
gilt nun als ebenso grotesk, wie einst Heraklit (Fr. B5) die Katharsis
mit Blut der αἵματι μιαινόμενοι.

Die Verweigerung des generationenübergreifenden Schuldtau-
sches infolge der Ausgrenzung und Herabwürdigung der Toten je-
doch führt letztlich nur zu egoistischer Besessenheit und Angst vor
dem eigenen, unausweichlichen Ende, wenn die Rechtfertigung des
Lebens durch den Ursprung ausbleibt. Stephan Grätzel fasst diesen
modernen »Schuldkomplex, der eine Freiheit ohne Reue, aber mit
schlechtem Gewissen lebt«, im Begriff der diffusen Schuld zusam-
men: »Schuld tritt nur im Rahmen eines Tausches auf und ist die Fol-
ge einer nicht geleisteten Rückgabe. […] Die Abschätzung und die im
Tausch vollzogene Festlegung des Wertes ist der komplexe Vorgang
der Wertbestimmung. […] Der nicht vollzogene Tausch, die nicht er-
widerte Gabe erzeugt diffuse Schuld, diffus, weil der Tauschwert
nicht festgelegt wurde und Schuld damit unberechenbar geworden
ist. Ihr Ausmaß schwankt zwischen totaler Kollektivschuld und voll-
ständiger Unverbindlichkeit«127. Diese moralisierte, diffuse Schuld an
die Tragödie heranzutragen aber hieße, tragische Schuld unweigerlich
misszuverstehen.

Die Suche nach einem modernen Schuldbegriff in der antiken

Tragische Schuld A 113

Diffuse Schuld

125 Baudrillard, J.: Der symbolische Tausch und der Tod. Berlin: Matthes & Seitz 2011,
S. 241/2.
126 Entgegen der »Lebensangst« bei Blumenberg (Arbeit am Mythos. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1981, S. 12).
127 Grätzel, S.: Dasein ohne Schuld. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2004, S. 11/
12.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tragödie stellt sich somit als die Perpetuierung eines Vorurteils dar.
Der zeitliche Abstand trennt uns jedoch nicht nur von Sophokles,
sondern offenbart auch neue Sinnbezüge der Selbsterkenntnis und
»vermag die eigentlich kritische Frage der Hermeneutik lösbar zu
machen, nämlich die wahren Vorurteile, unter denen wir verstehen,
von den falschen, unter denen wir mißverstehen, zu scheiden«128. So
öffnet sich mit der Einsicht in die Bedingtheit des eigenen Ausgangs-
punktes nach Ricœur nun »das Feld der eigentlich philosophischen
Hermeneutik: nicht mehr eine allegorisierende Interpretation, welche
eine unter dem bildhaften Gewand des Mythos verkleidete Philoso-
phie zu entdecken vermeint; sondern eine von den Symbolen aus-
gehende Philosophie, welche durch eine kreative Interpretation den
Sinn zu fördern, zu formen sucht«129. Es ist demgemäß der Versuch
einer transzendentalen Deduktion des Symbols130 der tragischen
Schuld, wenn im Folgenden anschließend an die Forschung Paul
Ricœurs und Stephan Grätzels der Begriff durch den Aufweis des
existentiellen Schuldverhältnisses gegenüber Göttern und Heroen
im Mythos als Bedingung der Möglichkeit des kathartischen Ritus
der attischen Tragödie seine Rechtfertigung erhalten soll. Ebenso er-
schließt sich durch die Symbolik des Tragischen das Phänomen
menschlicher Schuld, wo es über eine faktische Verschuldung des In-
dividuums hinausgeht: »Schuld ist keine bloße Idee, Schuld hat über-
haupt keinen Inhalt, sondern ist das Gewissen selbst. Jedes Bewusst-
sein erzeugt Schuld und ist Schuld«131. Befreit von moderner
Verdrängung und Verschiebung ins Diffuse offenbart sich das Gewis-
sen, die »Erinnerung an die Wiederherstellung einer Ordnung, die
durch menschliches Handeln gestört wurde«132, wie jedes Symbol zu-
letzt als »Hierophanie, eineManifestation der Bindung desMenschen
an das Heilige«133, die Ekstase des menschlichen Selbstbewusstseins
hin auf die Bereiche des über-menschlichen Göttlichen, der nicht-

114 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Der tragische Mythos

128 Gadamer, H.-G.: Wahrheit und Methode. Tübingen: J. C. B. Mohr 1960, S. 282.
129 Ricœur, P.: Symbolik des Bösen (Phänomenologie der Schuld II). Freiburg/Mün-
chen: Karl Alber 2009, S. 404
130 D.h. »einen Begriff durch den Aufweis zu rechtfertigen, daß er die Konstitution
eines Gegenstandsbereiches möglich macht« (ebd., a. a.O.).
131 Stephan Grätzel: Dasein ohne Schuld, Verlag Vandenhoeck & Ruprecht, Göttin-
gen 2004, S. 12.
132 Ebd., S. 68.
133 Ricœur, P.: Symbolik des Bösen (Phänomenologie der Schuld II). Freiburg/Mün-
chen: K.arl Alber 2009, S. 405.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


menschlichen Welt und der mit-menschlichen Vorfahren. Auch hier
konstituiert sich das Heilige erneut als ein Ursprung, dessen schuld-
hafter Bezug in Mythos und Ritual erst erfahrbar wird. Diesen Bezug
tragischer Schuld in ihren drei Aspekten der Verfehlung (ἁμαρτία),
der Befleckung (μίασμα) und des Totenopfers (ἐναγίζειν) aufzuzei-
gen, um die so gewonnenen Erkenntnisse dann auf Tragödienexegese,
Philosophie des Tragischen und zeitgenössische Ethik rückbeziehen
zu können, wird nun unsere Aufgabe sein. Wir beginnen mit einer
Rekapitulation der philologischen Diskussion des Oidipous Tyrannos.

Tragische Schuld A 115

Diffuse Schuld

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21 - am 25.01.2026, 18:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I.1) Die Philosophie des Tragischen
	a) Poetik: Was ist tragische Schuld?
	b) Dialektik
	c) Krisis

	I.2) Der tragische Kultus
	a) Bocksgesang
	b) Dionysos
	c) Heldenopfer und Restitution

	I.3) Der tragische Mythos
	a) Rechtfertigung des Lebens
	b) Entmythologisierung
	c) Diffuse Schuld


