Teil I:
Tragik

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2026, 18:20:04, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access.

O r—


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I.1) Die Philosophie des Tragischen

a) Poetik

Was ist tragische Schuld?

Ein philosophischer Beitrag zur Klarung dieser Frage liegt einst-
weilen in der grundlegenden Feststellung, dass die eigentliche Frage
noch nicht gestellt worden ist, solange ein an sich fragloser Begriff
von Schuld an das antike Drama herangetragen wird. Weder unser
eigenes Verstindnis von Schuld noch von Tragik stand dabei bislang
auf dem Spiel. Der solcherart Fragende macht sich einer Interpretati-
on seines Gegenstandes nach fremden, wenn nicht gar ginzlich unge-
miflen Kategorien schuldig, welche zuletzt nichts anderes ergeben
kann als eine nichtssagende Nichtidentitit. Darum ist jedoch die
Frage selbst nicht weniger fassbar.

Tragische Schuld ist nicht nur Schuld, auf die ein von der Be-
zeichnung des antiken Dramas abgeleitetes Adjektiv zutrifft. Was tra-
gisch ist an der Tragodie, gilt es auf seine Bedeutung fiir menschliche
Schuld {iberhaupt zu befragen und so einen Begriff zu entwickeln, der
iiber das blofSe Ende einer Ratlosigkeit hinaus ein tiefergehendes Ver-
stindnis von Tragik wie von Schuld gleichermafSen ermgglicht. Die-
ser wird sich dann im Riickbezug auf den von ihm erst konstituierten
Gegenstandsbereich zu bewihren haben, indem er den mit ihm ver-
bundenen Einsatz, die Infragestellung zu wagen, »mit Begreifbarkeit
zu sdttigen«! vermag.

Was aber ist Tragik?

Tragisch ist zunichst die Tragodie, allemal die griechische, auf
die nachfolgende Formen sich beziehen. Als solche ist sie ein Teil der
Dichtkunst und Gegenstand der Poetik, welche wiederum als der phi-

! Ricceur, P.: Symbolik des Bosen (Phdnomenologie der Schuld II). Freiburg/Miin-
chen: K. Alber 2009, S. 403 f.

Tragische Schuld A

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm

23


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Die Philosophie des Tragischen

losophischen Disziplin der Asthetik? zugehorig zu betrachten ist, die
ihrerseits jedoch historisch selbst aus der Poetik hervorging. Das Ver-
hiltnis der Philosophie zur tragischen Kunst ist somit schon deshalb
ein besonderes, weil sie zugleich Subjekt und Objekt der Betrachtung
darstellt. Infolgedessen ist Tragik aus philosophischer Perspektive im-
mer auch Merkmal von Identitdt und Differenz. Ob als Modell oder
Gegenentwurf, sie zieht das philosophische Denken seit jeher in ihren
Bannkreis. Eben weil die Philosophie als Weise des Verstehens tragi-
scher Schuld sich selbst derart im Spiegel des Denkens iiber Tragik
und das Tragische in Frage stellt, muss diese Untersuchung dort an-
setzen.

Philosophische Perspektiven zur Tragodie gibt es schon ebenso
lange wie Philosophie und Tragodie selbst. Dies hangt zum einen da-
mit zusammen, dass beide demselben historischen und geographi-
schen Raum entstammen, zum anderen mit den Eigenarten der Tra-
godie als spate Bliite und Letztes in einer langen Tradition gegeniiber
dem Ersten und Anfang der noch jungen Philosophie zu einer Zeit, in
welcher diese Tradition fragwiirdig geworden war.

Bereits der vorsokratische Philosoph und Staatsmann Solon (ca.
640-560 v. Chr.), einer der sieben Weisen?, soll sich kritisch tiber Ver-
stellung und Liige im Spiel des Thespis* geduflert haben. Die erste
offizielle Tragddienauffithrung (um 534 v. Chr.) fand demgemaif nicht
eher als ein Vierteljahrhundert nach seinem Tod statt. So etwas wie
eine Theorie der Tragddie ist uns jedoch erst beim Rhetoriker und
Gelehrten Gorgias von Leontinoi (ca. 480-380 v.Chr.) angedeutet,
der in seiner Musterrede Lobpreis der Helena die Dichtung als Aéyov
Eyovta pétpov’® bezeichnete, d.h. als Rede im Versmaf3 seiner eige-
nen Kunst der Uberredung gleichsetzte. Bei ihren Horern bewirke
diese mittels der Anschauung fremder Schicksale einen eigentiimli-
chen Seelenzustand (tadmpa), lasse sie »furchtsame Schauder« (ppt-
»1n meplpofog), »tranenreichen Jammer« (Acog mohdSaxpug) und
»schmerzliches Verlangen« (m6%0¢ @uhonevdic) durchleben. Wie
Zauberei (yornteia) vermoge sie nur durch Worte Meinungen und
Uberzeugungen zu verindern.

2 Begriindet 1735 durch Alexander Gottlieb Baumgarten in seinen Meditationes phi-
losophicae de nonnullis ad poema pertinentibus.

3 Vgl. Plat. Prt. 343a.

+ Plut. Sol. 29, 4-5.

5> Diels, H. und Kranz, W.: Die Fragmente der Vorsokratiker. Berlin: Weidmannsche
1960, VS 76, Fr. B11, 9-10.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetik

Sokrates (469-399 v.Chr.) hingegen, so erzihlt es sein Schiiler
Platon (428-348 v.Chr) in dem Dialog Gorgias (502¢-d), hielt die
Dichtkunst mit seiner iiblichen Verachtung fiir alles Sophistische le-
diglich fiir Blendwerk (xohaxetla) und Volksrednerei (Snunyopta),
von der nach Abzug von Melodie (uéhog), Takt (Su9og) und Vers-
maf3 (uétpov) eben nur Aoyor iibrig blieben. Im zehnten Buch der
Politeia geht er genauer auf die Tragddie ein, wobei er alles zurtick-
weist, was an ihr nachahmend (utpntixn, 595a) ist. Da sich die Nach-
ahmung der Kunst stets nur auf die Erscheinung einer Sache (t6 got-
vopevoy, 598b), nicht aber auf die Wahrheit beziehe, sei sie blofes
Spiel und ohne sicheres Wissen als Heilmittel (@appaxov, 595b) gar
eine Verstiimmelung des Denkens. Folglich hitten sich die Tragodien-
dichter von Homer an (t@dv tpaywxdv mpdtog diddoxards, 595¢)
nur mit der Imitation von Abbildern der Tugend befasst, mit dem
Schein des Scheins, mit Mythen und Liigen®.

Platon zog der Poesie die Staatskunst vor, welche er als »Nach-
ahmung des schonsten und besten Lebens«” fiir die eigentliche Trago-
die erachtete, eine Tragodie des wahren Lebens® (vgl. Philebus 50b),
da diese ernsthaft Tugend und Gerechtigkeit verwirkliche, anstatt den
Charakter mit Riihrseligkeit zu verderben und bestenfalls Vergniigen
zu bereiten. Bei ihm lesen wir auch von einem »alten Streit zwischen
Philosophie und Dichtung« (Rep. 607b-c). An dessen drastische Aus-
wirkungen, die er selbst am Schicksal seines Lehrers miterleben
musste, erinnert noch das von ihm zitierte Schmihwort eines Dich-
ters unbekannten Namens: tév Stacbépwv dyhog xpatav’. Derselbe
Philosoph allerdings, der in seiner Jugend selbst Dithyramben und
Tragddien verfasst, sie dann aber dem Feuer iibereignet haben soll",
entlehnte dem Drama in seinen eigenen Dialogen immer wieder Stil-
mittel und Bilder.

6 gvtabfo yop mhctotot of ubdol te xal T& Peidn dotiv, mepl TOV TeayLXdY Blov.
(Plat. Cra. 408¢)

7 méoa oy NIy 1) moAtTela uvEsTrXE pipmats ToD xaAiioTou xal detoTou Blov,
6 37 papey Huels ye Bvtog elvar tpayediay Thv dAndestdtny. (Athener in Plat.
Leg. 817b)

8 Siehe dazu Gerhardt, V.: Die Politik ist die wahre Tragodie, in: Hiihn, L. (Hrsg.): Die
Philosophie des Tragischen. Schopenhauer — Schelling — Nietzsche. Berlin/Boston: de
Gruyter 2011, S. 83-132.

° »Die allzu Weisen bezwingt der Pébel, vgl. auch die Anspielung auf Anaxagoras in
Plat. Leg. 967c.

10 Vgl. Diog. Laert. I1I, 1, 5.

Tragische Schuld A

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm

25


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Philosophie des Tragischen

Die mit Abstand wirkungsmichtigste Abhandlung zur Tragodie
ist uns jedoch in der Poetik des Aristoteles (384-322 v. Chr.) tiberlie-
fert, welcher die Betrachtungen seiner Vorginger aufnahm und zu
jener umfassenden Theorie der Dichtkunst ausarbeitete, bei der bis
heute jede Beschiftigung mit dem Thema ansetzen muss. Im sechsten
Kapitel der Schrift findet sich die Definition seines Gegenstandes, je-
ner zentrale »Tragodiensatz« (1449b24-28), welcher im Verlauf einer
sehr bewegten Deutungsgeschichte je nach Blickwinkel und Intentio-
nen seiner Ubersetzer auch bisweilen »wie in einer Zirkusmanege im
Kreise herum getrieben«! wurde:

ZoTLy 0bv Tpayedila wipmoig Tpdkewns omoudalag xal Tehetog
péyedog éyolomng, NOuoPéve Abye ywels ExdoTte Tav eldav v
Tolc poptots, Spdvtmy xal ob 3t dmayyehiag, Ot éAéou nal
©6Bou Ttepalvousa THY THY TOLOVTWY TTadNUATHY xadapoLy.

In der Ubersetzung von Manfred Fuhrmann:

»Die Tragodie ist Nachahmung einer guten und in sich geschlos-
senen Handlung von bestimmter GrofSe, in anziehend geformter
Sprache, wobei diese formenden Mittel in den einzelnen Ab-
schnitten je verschieden angewandt werden — Nachahmung von
Handelnden und nicht durch Bericht, die Jammer und Schaudern
hervorruft und hierdurch eine Reinigung von derartigen Erre-
gungszustinden bewirkt« (aus: Aristoteles, Poetik. Stuttgart:
Reclam 1994, S. 19).

Wie sein Lehrmeister zuvor geht Aristoteles von der Kunst als Nach-
ahmung aus, im Falle der Tragddie von der Nachahmung eines Han-
delns (3pdv, daher das Wort Drama), insbesondere eines solchen, wel-
ches besser ist als im gewdhnlichen Leben (schlechteres Handeln
hingegen imitiert die Komddie'?). Gleichwohl bewertet er diese an-
ders als Platon, da er sie fiir eine angeborene Fihigkeit spezifisch des
Menschen hilt, welche vor allem das Lernen (poav&avery, 1448b13)
ermoglicht. Dieses bereitet nicht nur den Philosophen Freude'®, so
dass gute Kunst als Entfaltung dieser Fihigkeit (wie alles Handeln'4)

11 Schadewaldt, W.: Die griechische Tragddie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1991, S. 10.
12 Vgl. Arist. Poet. 1448a16-18.

3 Vgl. Arist. Poet. 1448b4-15.

4 Vgl. Arist. EN 1104b8-1105a16.

26 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetik

zwar notwendig mit Vergniigen (1) 1d0ov#) verbunden ist, sich jedoch
keinesfalls darin erschopft.

Die Handlungsdarstellung der Tragodie hat nun eine einheitlich
bestimmte und fest umgrenzte quantitative oder qualitative Grofle
(uéyeDog, womit auch das Versmaf3 pétpov bezeichnet werden kann)
und ist in einer sprachlich angenehmen Weise (Aducpéve Adye) ge-
halten. Er prézisiert dies im Folgenden als Aéyov tov &yovrta pudpov
nol appoviay xal péhog (1449b28-29), also dhnlich wie bei Gorgias
und Sokrates als die musikalischen Strukturen von Rhythmus und
Melodie, sowie deren Wohlgefiigtheit (Harmonie). Dariiber hinaus
besteht die Tragodie aus verschiedenen Teilen, welche von diesen
sprachlichen Formen (¢{86v) in je verschiedener Weise Gebrauch ma-
chen, z.B. das Chorlied von lyrischen Versmaflen, aber der Dialog
vom jambischen Trimeter. Von einem Bericht aus unpersonlicher Per-
spektive wie im Epos unterscheidet sie sich durch die Darstellung der
handelnden Personen (Spavtwv) selbst.

Nach der Feststellung von Gegenstand, Medium und Modus®
der Tragodie beschreibt der letzte Teil des Satzes schliefSlich ihre ei-
gentiimliche Leistung oder Wirkung, jenes »Werk« (Epyov)?¢, durch
welches sie von anderem unterscheidbar und teleologisch in ihrem
Wesen bestimmt wird. Damit kommt er der thematischen Forderung
seines Eingangssatzes nach, namlich von den Gattungen der Dicht-
kunst zu handeln, »welches Vermégen eine jede habe« (v Tiva ddvar-
pLv Exaotov Eyet, 1447a7/8). Diese dvauts (» Vermdgen«, »Poten-
tial«) bezeichnet in der Aristotelischen Philosophie die essentielle
Eigenschaft einer Sache, welche zugleich ihr Ziel (t6 téhog) in der
Verwirklichung jener Potentialitidt beinhaltet — gemeint ist also, was
das eigentlich »tragische«” sei und was demgemif eine gute Tragodie
ausmache.

Die Deutung der Worte &€Acoc und @6Pog in der Tragodien-
definition des Aristoteles ist seit jeher umstritten. Wolfgang Schade-
waldt vertrat in einem Aufsatz'® von 1955 die Auffassung, dass die

15 Vgl. Arist. Poet. 1447a16-18: Stapépouat 8¢ GAAAwY ToLaty, 7 Yoo T6 &v ETéporg
wpetodar 7 T6 Erepa 7} T6 ETEPWE Xal YAy TOV adTOY TEOTOY.

16 Arist. Pol. 1253a23: mdvta 8¢ 16 Epye dprotar xal Tf) duvdpet, vgl. Nagel, T.:
Aristotle on Eudaimonia, in: Phronesis 17, 3 (1972), S. 253: »The ergon of a thing, in
general, is what it does that makes it what it is«.

17 Vgl. den Superlativ tpaytxdratar in Arist. Poet. 1453a27/8.

18 Furcht und Mitleid? in: Hermes. 83 (1955), S. 129-171.

Tragische Schuld A

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm

27


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Die Philosophie des Tragischen

herkémmliche Ubersetzung als »Mitleid« (und »Furcht«) aufgrund
der Konnotation der christlichen Tugend (lat. compassio) sich gegen-
iiber dem griechischen Wortgebrauch »im héchsten Grade irrefiih-
rend« (S. 134) ausnehme und eher auf die Dramentheorie Lessings"®
zuriickgehe, denn auf Aristoteles selbst. Die Komponente der Barm-
herzigkeit oder gar einer universalen Menschenliebe erhalte das
Lehnwort erst bei den Kirchenvitern®, das griechische cupradetv
(von ouv- »zusammen« und maoyw) hingegen bedeute »erleidenc
zuniichst nur im Sinne passiven Affiziertwerdens, einer Einwirkung
von auflen. Aristoteles selbst definiert &ieo¢ in der Rhetorik
(1385b1ff.) als eine Betriibnis (Amty) tiber ein unverdientes (Gvo-
Etov) Ubel, welches ebenso uns selbst zuteilwerden konnte, was folg-
lich eine gewisse Identifikation mit dem Opfer voraussetzt. Ahnlich
ist oBog (Rhet. 1382a21) die Erschiitterung (tapayn) iiber eine sol-
che bevorstehende Vernichtung. Der Tragodienzuschauer wird also
vom Biithnengeschehen ergriffen und angeriihrt, er >geht mit¢, emp-
findet »Jammer« zusammen mit den handelnden Charakteren und
»Schauder«, wenn er ahnt, welch Leid ihnen droht.

Noch problematischer ist allerdings der Begriff der xa9apotg,
»Reinigung«. Die Genitivform tév totobtev tadnudtey der Aris-
totelesstelle ist verschiedentlich verstanden worden als entweder eine
Reinigung der genannten Affekte selbst (genitivus obiectivus), oder
aber »von« ihnen (gen. separationis). Als Abfiihrung eines ungesun-
den Ubermafes im Sinne der medizinischen Technik der Purgation?!
wird das Wort auch in den hippokratischen Schriften?? erwihnt und
war zur Zeit des Aristoteles sicher gebrduchlich. Gegen die Inter-
pretation als Reinigung von Elementaraffekten spricht sich Arbogast

19 »Das Wort, welches Aristoteles braucht, heifit Furcht: Mitleid und Furcht, sagt er,
soll die Tragodie erregen« (Lessing, G. E.: Hamburgische Dramaturgie, 74. Stiick),
sowie Furcht als »das auf uns selbst bezogene Mitleid« (77. Stiick), Mitleid jedoch als
Menschenliebe, »@uhavdpamio« (76. Stiick), vgl. Kommerell, M.: Lessing und Aris-
toteles. Untersuchung tiber die Theorie der Tragddie. Frankfurt a.M.: Klostermann
1984.

2 Vgl. Augustinus, de civitate dei IX, 5 entgegen der stoischen Auffassung: quid est
autem misericordia nisi alienae miseriae quaedam in nostro corde conpassio, qua
utique si possumus subuenire conpellimur?

21 Vertreten schon 1586 von Lorenzo Giacomini de’Tebalducci Malespini in de la pur-
gatione della tragedia (Orationi et Discorsi. Florenz: Sermartelli 1597, S. 29-52).

22 Uberliefert bei Galen, Hippokratische Aphorismen XVII (2), 358: x&dapoie 3¢
EGTLY 7) TGV AUTTOUYTWY KATY TTOLOTNTA XEVWGLS.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetik

Schmitt® aus und verweist auf die Aristotelische Lehre von der
Rationalitit der Gefiihle sowie deren Ausbildung durch Musik in der
DPolitik (1340a1ff.), wo die Tugend (¥} gpetn) als rechte Art des Um-
gangs mit Liebe oder Hass erst durch ihre Einiibung anhand der
Nachempfindung mittels pipnote (infolgedessen iiber die blofle Imi-
tation hinaus besser als »Darstellung« zu tibersetzen) verwirklicht
wird.

Die Freude an der Tragddie wire dann gegeniiber Platon nicht
nur staatsdienlich, sondern Bedingung der Moglichkeit tugendhaften
Handelns iiberhaupt. Somit rehabilitiert Aristoteles die nun vor al-
lem durch ihre kathartische Wirkung auf den Zuschauer (oder Leser)
bestimmte Tragodie kraft ihres Nutzens als ethische Bildung. Sein
Begriff des Tragischen ist demgemifs ebenfalls von dieser Wirkung
her zu verstehen, so wie die Poetik insgesamt als Anleitung, wie die-
se mit den gegebenen Mitteln?* (Melodik, Sprache) und Gegenstin-
den (Handlungen und Charaktere, sowie deren Denkweise oder Mo-
tive) im Modus der Inszenierung, vornehmlich aber durch die
Zusammenfiigung der Fabel® allein, bestmdoglich hervorzurufen sei.
Als solche stellt sie durchaus nicht nur eine rein deskriptive Formen-
lehre der Dichtung dar, sondern die Anwendung Aristotelischer Phi-
losophie auf ein konkretes Phinomen der griechischen Kultur, wel-
che dabei selbst nicht losgelst von ihrem historischen Kontext zu
betrachten ist.

Dies wird gerade in dem deutlich, was Aristoteles nicht behan-
delt. So entstammt das Wort x&9apotg, dort als terminus technicus
der zeitgendssischen Medizin entlehnt, eigentlich dem religiésen Be-
reich? und bezeichnet urspriinglich die rituelle Abwaschung von Be-
fleckung zur Wiederherstellung der sakralen Reinheit” und Einwei-

2 Schmitt, A.: Aristoteles. Werke in deutscher Ubersetzung, Band 5: Poetik. Berlin:
Akademie 2008, S. 476 ff.

# Vgl. Arist. Poet. 1450a9-10: uB90¢ xat %97 xat ML xal Stdvora xat ddrg %ol
ueAomotia.

¥ suvieTavtag Toug pudoug (Arist. Poet. 1452b28 £1.).

% Siehe dazu Hoessly, F.: Katharsis. Reinigung als Heilverfahren. Studien zum Ritual
der archaischen und klassischen Zeit sowie zum Corpus Hippocraticum (Hypomne-
mata 135). Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2001, S. 310-13, sowie Follinger, S.:
Katharsis als »natiirlicher« Vorgang, in: Katharsiskonzeptionen vor Aristoteles. Zum
kulturellen Hintergrund des Tragodiensatzes. Berlin/New York: De Gruyter 2007,
S. 3-20.

¥ Vgl. Hom. Il. XVI, 228; Aischyl. Ch. 968; Soph. OT 1228; Hdt. I, 44.

Tragische Schuld A

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm

29


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Die Philosophie des Tragischen

hung in die Mysterien®. Ebenso werden die Inhalte der Tragodien,
jene iiber Jahrhunderte iiberlieferten Mythen von den Géttern und
Helden der Griechen, lediglich als Beispiele fiir Arten der Handlungs-
komposition erwithnt. Die Poetik behandelt nur die Struktur des Dra-
mas und blendet alles weitere aus.

Die Zeit, in der Aristoteles schreibt (um 335 v. Chr.), blickt auf
die Tragodien des Aischylos, Sophokles und Euripides als formvoll-
endete Kunstwerke vergangener Tage zuriick, wihrend sich der le-
benswirkliche Hintergrund jedoch in dem knappen Jahrhundert seit
der Athener Urauffiihrung des Kénig Odipus deutlich verindert hat-
te. So waren die Theaterstiicke anfangs fiir nur eine einzige Auffiih-
rung im Rahmen der groflen Dionysien konzipiert, als Teil eines
Wettstreites zu Ehren des Weingottes und der Heroen, sowie als De-
monstration von Macht und Wohlstand vor den Bundesgenossen der
attischen Polis auf ihrem Zenit. Reinszenierung und schriftliche Fi-
xierung der Dramen als Texte, welche zwar einer viel breiteren Leser-
schaft zuginglich waren, aber natiirlich nur einen Teil des realen Er-
lebens im Theater transferieren konnten, kamen erst spiter hinzu
und verliehen dem tragischen Spiel ein neues Gesicht.

Das Verhiltnis des Aristoteles zur klassischen Tragodie unter-
scheidet sich somit nicht wesentlich von dem heutiger Rezipienten,
obgleich die Poetik aufgrund des geringeren Zeitabstandes und der
Fiille des ihr zugrundeliegenden Materials fiir uns natiirlich eine
wertvolle Quelle bleibt. Seine Theorie und der mit ihr explizierte Be-
griff von Tragik als Wertmaf3stab einer guten Tragddie beziehen sich
nur auf das Drama als literarische Gattung, andere wesentliche As-
pekte wie etwa die kultische, politische oder religiése Dimension sind
aus seiner Perspektive ebenso wie Bithnenbild und Inszenierung fiir
die Kunst unerheblich (dteyvétepov, 1453b8). »Will man das Tragi-
sche der griechischen Tragodie erfassen, so wird man dies zunéchst
unter Absehung von Aristoteles unternehmen miissen«?’, meint des-
halb auch Hellmut Flashar, denn »eine Poetik der sophokleischen Tra-
godie ldBt sich ohne die Komponenten: Fest, Polis, Theater adiquat
nicht skizzieren. Aristoteles hat es gleichwohl getan und damit den

8 Noch bei Platon (Phd. 69¢c u. Phdr. 244e), der es auch fiir die Loslésung der Seele
vom materiellen Korper (Phdr. 67¢) verwendet, daneben jedoch bereits die medizi-
nische Reinigung (Leg. 628d) kennt.

2 Flashar, H.: Sophokles. Dichter im demokratischen Athen. Miinchen: C. H. Beck
2000, S. 192.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetik

Ablosungsprozef3 eingeleitet, der die griechische Tragodie auch als
Lesedrama, das sie urspriinglich nicht war, rezipierbar gemacht«*.
»Tragisch« (tporytxog) ist fiir ihn nur die spezifische Wirkung der in
der Tragodie dargestellten Handlungsstruktur. Indem das Wort hier
jedoch erstmals in einem anderen Sinne als dem der bloSen Zuge-
horigkeit zum Festspiel verwendet wird, ist der Grundstein fiir jede
weitere Auseinandersetzung gelegt: »die Entwiirfe einer Philosophie
des Tragischen seit Schelling sind ohne die Poetik des Aristoteles un-
denkbar«.

Jene Poetik unterscheidet sich laut Peter Szondis Habilitations-
schrift Versuch iiber das Tragische, auf deren beriihmten Eingangs-
satz sich Flashar hier bezieht, von einer Philosophie des Tragischen
schon durch das Objekt ihrer Betrachtung: »Als Unterweisung im
Dichten will die Schrift des Aristoteles die Elemente der tragischen
Kunst bestimmen; ihr Gegenstand ist die Tragodie, nicht deren Idee.
Noch wo sie iiber das konkrete Kunstwerk hinausgeht, nach Ur-
sprung und Wirkung der Tragodie fragt, bleibt sie in ihrer Seelen-
lehre empirisch, und die Feststellungen, zu denen sie dabei gelangt —
die des Nachahmungstriebs als des Ursprungs der Kunst und der Ka-
tharsis als der Wirkung der Tragddie —, haben ihren Sinn nicht in sich
selber, sondern in ihrer Bedeutung fiir die Dichtung, deren Gesetze
aus ihnen abzuleiten sind«*?. Was Szondi mit seiner Untersuchung
jener in der Hauptsache der Philosophie des deutschen Idealismus
zwischen 1795 und 1915 entstammenden Definitionen von Tragik
aufzudecken sucht, ist ein gemeinsames Strukturmoment, aus dem
sich eine Moglichkeit der Analyse von Tragddien ergibt. Es ist die
Hoffnung auf einen generellen Begriff des Tragischen.

Ein weiter Sprung fithrt von der antiken Dichtungslehre in eine
Epoche, welche sich selbst bisweilen eben durch die Abgrenzung von
tragischer Negativitdt bestimmte, programmatisch vertreten durch
Hegels hartnickiges Geriicht vom Vergangenheitscharakter der
Kunst®. Gleichwohl, vergangen war die Tragddie auch schon tags da-
rauf und »sowenig indessen der Poetik des Aristoteles darf zum Vor-

3 Ebd., S. 29.

31 Ebd., S. 189.

2 Szondi, P.: Versuch tiber das Tragische, in: Schriften I. Frankfurt a. M.: Suhrkamp
1978, S. 151.

3 »In allen diesen Beziehungen ist und bleibt die Kunst nach der Seite ihrer héchsten
Bestimmung fiir uns ein Vergangenes« (Hegel, G. W. E.: Vorlesungen iiber die Asthe-
tik . in: Werke X.1. Berlin 1835, S. 16).

Tragische Schuld A

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm

31


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Die Philosophie des Tragischen

wurf gemacht werden, dafl es ihr an Einsicht in das tragische Phino-
men gebricht, sowenig darf der Theorie des Tragischen, welche die
deutsche Philosophie nach 1800 gewinnt, die Giiltigkeit fiir altere
Tragodiendichtung von vorneherein abgestritten werden«*. Umge-
kehrt darf sie aber auch nicht hinter diese zuriickfallen.

Was einen solchen Begriff von Tragik gegeniiber der fritheren
Poetik auszeichnet, liegt indes weniger in seiner Bedeutung fiir ver-
gangene Kunst als fiir das Verhiltnis des Denkens zu seiner eigenen
Zeit begriindet, wie Lore Hiihn bemerkt: »Das Tragische ist hier nicht
mehr ein Gegenstand philosophischer Asthetik unter mehreren, son-
dern der ausgezeichnete Ort einer Selbstverstindigung der Philoso-
phie iiber ihre eigenen Grundlagen und methodischen Operations-
figuren«®. Als »Gegendiskurs zu verharmlosenden Theorien des
Fortschritts und der Pluralitit« schopft die Philosophie dabei nicht
zufillig aus dem Fiillhorn der Tragodie, »bietet doch die antike Vor-
lage mit ihren Konzepten von Hybris und Ubermafl das Modell, um
die heillose Selbstverstrickung und Selbstiiberforderung auszubuchs-
tabieren, in welche die neuzeitliche Subjektivitdt mit ihrem An-
spruch, sich allein aus und durch sich selbst zu begriinden, notwendig
gerat«3®.

Warum gerade die Tragddie? Eignet der Philosophie selbst etwas
Tragisches, wie auch Szondi meint, wenn er sie mit dem Flug des Tka-
rus (S.200) vergleicht, oder schon der Tragddie etwas Philosophi-
sches?, das auch Aristoteles nicht tibersehen konnte? Beides trifft
zu, und mehr. Fiir das Verstehen tragischer Schuld jedoch eroffnet
die philosophische Auseinandersetzung mit dem tragischen Narrativ
iiberhaupt erst den Zugang, welcher sowohl einer reinen Kunst-
poetik, als auch philosophischer Handlungstheorie und Ethik allein
zwangsldufig versperrt geblieben wire, denn »das Mittel zur Er-
fassung von Verstrickungen in Schuldzusammenhingen ist die Er-
zihlung«3®.

% Szondi, P.: Versuch iiber das Tragische, in: Schriften I. Frankfurt a. M.: Suhrkamp
1978, S. 152.

% Hiihn, L. (Hrsg.): Die Philosophie des Tragischen. Schopenhauer-Schelling-Nietz-
sche. Berlin/Boston: De Gruyter 2011, S. 8.

% Ebd., S. 6ff.

¥ @uhocopatepoy (Arist. Poet. 1451b5).

3 Gritzel, S.: Praxis und Poetik. Beitrige zum Projekt »Der Roman als philosophi-
scher Text« (ITPAEIX - Jahrbuch der Internationalen Maurice Blondel-Forschungs-
stelle, Bd. I). London: Turnshare 2008, S. IX.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dialektik
b) Dialektik

Friedrich Wilhelm Joseph Schellings (1775-1854) philosophische
Briefe iiber Dogmatismus und Kritizismus waren sicher nicht als
Grundlegung einer Philosophie des Tragischen gedacht. Das Wort
»tragisch« kommt nicht einmal darin vor. Vielmehr handelt es sich
um eine Gegeniiberstellung der beiden dominierenden philosophi-
schen Systeme seiner Zeit: die dogmatisch verfahrende Lehre Spino-
zas und die inzwischen selbst von Dogmatisierung bedrohte kritische
Philosophie Kants, welche sich voneinander nach Auffassung des ge-
rade zwanzigjihrigen Theologiestudenten und Fichteschiilers darin
unterschieden, dass diese als »Streben nach unverinderlicher Selbst-
heit, unbedingter Freiheit, uneingeschrinkter Tatigkeit«*° von einem
absoluten Ich oder Subjekt ausgehe, jene hingegen das Absolute als
Objekt, bzw. Nicht-Ich voraussetze und so »unbeschrinkteste Passi-
vitit« einfordere. Die Anspielung auf den Konig Odipus des Sopho-
kles dient hier zundchst der Veranschaulichung einer dritten Mog-
lichkeit: »Die griechische Tragddie ehrte menschliche Freiheit
dadurch, daf sie ihren Helden gegen die Ubermacht des Schicksals
kdmpfen lief. [...] Es war ein grofler Gedanke, willig auch die Strafe
fiir ein unvermeidliches Verbrechen zu tragen, um so durch den Ver-
lust seiner Freiheit selbst eben diese Freiheit zu beweisen, und noch
mit einer Erklarung des freien Willens unterzugehen«*.

Dass Szondi den Anfang der Theorie des Tragischen hier ansetzt,
und nicht etwa bei Lessing oder Schiller*, deren etwas frithere Aus-
fiihrungen ebenfalls iiber reine Poetik hinausgingen, ist der Struktur
seiner Tragodiendeutung geschuldet: »Indem der tragische Held in
Schellings Interpretation nicht blof3 der Ubermacht des Objektiven
unterliegt, sondern selbst fiir sein Unterliegen bestraft wird, dafiir,
daf3 er den Kampf iiberhaupt aufgenommen hat, wendet sich der po-
sitive Wert seiner Haltung: der Wille zur Freiheit, die das Wesen sei-

3 Schelling, F. W.J. v.: Philosophische Briefe iiber Dogmatismus und Kriticismus
(1795), in: Sammtliche Werke, Abt. I, Bd. 1. Stuttgart/Augsburg: J. G. Cotta 1856,
S. 334-5.

4 Ebd., S. 336/7.

# Vgl. Lessing, G. E./Mendelssohn, M./Nicolai, F.: Briefwechsel tiber das Trauerspiel.
Hrsg. v. Jochen Schulte-Sasse. Miinchen: Winkler 1972, und Schiller, F.: Ueber die
tragische Kunst (1792), in: Werke. Nationalausgabe. Hrsg. v. Julius Petersen u.a. Wei-
mar 1943 ff., Bd. 20, S. 148-170; ders.: Uber den Grund des Vergniigens an tragischen
Gegenstinden (1792). In: ebd., S. 133-147.

Tragische Schuld A

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm

33


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Philosophie des Tragischen

nes Ichs ist, gegen ihn selbst«*>. Mit Verweis auf Georg Wilhelm
Friedrich Hegel (1770-1831), zusammen mit Holderlin Zimmernach-
bar Schellings am Tiibinger Stift und Mitherausgeber des Kritischen
Journals der Philosophie, diirfe diese Struktur »dialektisch« genannt
werden, hier definiert als: »Einheit der Gegensitze, Umschlag des
einen in sein Gegenteil, Negativsetzen seiner selbst, Selbstentzwei-
ung« (ebd., Anm. 8).

In den Vorlesungen iiber die Philosophie der Kunst von 1802/03,
welche explizit auf die Briefe verweisen, steht die Tragodie schliefSlich
im Zentrum einer auf der Identitits-philosophie Schellings beruhen-
den Asthetik: »Das Wesentliche der Tragddie ist [...] ein wirklicher
Streit der Freiheit im Subjekt und der Notwendigkeit als objektiver,
welcher Streit sich nicht damit endet, dafl der eine oder der andere
unterliegt, sondern daf3 beide siegend und besiegt zugleich in der voll-
kommenen Indifferenz erscheinen«*. Da Schonheit selbst hier im
Hinblick auf die Identitdt von Geist (Subjekt, Idealitit) und Natur
(Objekt, Realitdt) definiert ist als »Ineinsbildung des Realen und
Idealen«, somit die »Indifferenz der Freiheit und der Notwendigkeit,
in einem Realen angeschaut« (S. 383), stellt das Drama nach der ur-
spriinglichen Einheit beider Prinzipien im Epos und dem Widerstreit
der Lyrik eine hthere Harmonie durch Versshnung dar: »So gipfelt
Schellings ganzes System, dessen Wesen die Identitdt von Freiheit
und Notwendigkeit ist, in seiner Bestimmung des tragischen Vor-
gangs als der Wiederherstellung dieser Indifferenz im Streit. Wieder-
um ist das Tragische damit als ein dialektisches Phanomen begrif-
fen«*. Philosophie als Vernunfterkenntnis und Kunst als sinnliche
Darstellung des Absoluten sind vereint in der dialektischen Struktur
des Tragischen.

Und wieder ist es Konig Odipus, dessen Schicksal die Idee des
Tragischen wie kein anderes verkorpern soll. Kritik dufSert Schelling
jedoch an der Aristotelischen Bestimmung der tragischen Verfehlung
(dpaptia): »Dies ist das hochste denkbare Ungliick, ohne wahre
Schuld durch Verhingnis schuldig zu werden. Es ist also nothwendig,
daB die Schuld selbst wieder Nothwendigkeit, und nicht sowohl, wie

# Szondi, P.: Versuch iiber das Tragische, in: Schriften I. Frankfurt a. M.: Suhrkamp
1978, S. 159.

# Schelling, E. W. J. v.: Vorlesungen iiber die Philosophie der Kunst (1802/03), in:
Sammtliche Werke, Abt. I, Bd. 5. Stuttgart/Augsburg: J. G. Cotta 1859, S. 693.

# Szondi, P.: Versuch iiber das Tragische, in: Schriften I. Frankfurt a. M.: Suhrkamp
1978, S. 160/1.

34  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dialektik

Aristoteles sagt, durch einen Irrthum, als durch den Willen des
Schicksals und ein unvermeidliches Verhiangnis oder eine Rache der
Gotter zugezogen sey. Von dieser Art ist die Schuld des Odipus«
(S. 695), des Weiteren: »daf3 dieser schuldlose Schuldige freiwillig
die Strafe iibernimmt, dies ist das Erhabene der Tragidie, dadurch
erst verkldrt sich die Freiheit zur hochsten Identitdt mit der Noth-
wendigkeit« (S. 699). Schuld begegnet uns bereits hier als ein wesent-
liches Element des Tragischen, doch die Ambivalenz ihrer Konkreti-
sierung innerhalb der Schelling’schen Philosophie als schuldig und
zugleich doch nicht, Schuld ohne wirkliche Schuld, zeigt, wie sehr
ihr Begriff durch die sichtbar iibergeordnete Problematik von Geist
und Natur, Freiheit und Notwendigkeit her gedeutet und begrenzt
wird. Tragik als Versohnung und coincidentia oppositorum vermag
unter diesen Voraussetzungen noch nicht, ein ebenso integratives
Verstindnis von Schuld hervorzubringen. Sie tritt hinter die Harmo-
nie der Prinzipien zuriick.

Mit Hegel wird die Dialektik des Tragischen zum System. Erst
hier gewinnt der urspriinglich griechische Begriff (1 dtahentint té-
yvn, »die Kunst der Unterredung«), welcher schon bei Platon* von
der rein rhetorischen Argumentation unterschieden zur Fundamen-
talmethodik philosophisch-kritischen Denkens avanciert, nun auch
eine metaphysische Bedeutung als Weltprinzip der geschichtlichen
Bewegung des Geistes in seiner Selbsterfassung von der einfachen
Wahrnehmung bis hin zum absoluten Wissen. Dabei liegt der Ur-
sprung dieser Vorstellung in der gemeinsam mit Schelling ange-
strengten Auseinandersetzung mit Kants transzendentaler Dialektik,
welche als »Logik des Scheins«* (d.h. des transzendentalen Scheins,
welcher darin seine Ursache hat, dass »die subjektive Notwendigkeit
einer gewissen Verkniipfung unserer Begriffe, zu Gunsten des Ver-
standes, fiir eine objektive Notwendigkeit, der Bestimmung der Din-
ge an sich selbst, gehalten wird«, A297/B353, S. 408) unter anderem
durch den Widerstreit der Antinomien der reinen Vernunft die
Scheinhaftigkeit transzendenter Verstandesurteile iiber die Freiheit
des Willens, die Unsterblichkeit der Seele und die Existenz Gottes,
aufzudecken hatte. Indem Philosophie als Phdnomenologie des Geis-

# Plat. Rep. 534b: 7 nal Stahextindy naheic Tov Adyov Exdotou AapBdvovta The
ovotag (»Dialektiker nennst du doch denjenigen, welcher den Begriff des Wesens
einer jeden Sache erfasst«).

0 Kant, I.: Kritik der reinen Vernunft. Leipzig: Reclam 1878, S. 260 (A293/B349).

Tragische Schuld A

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm

35


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Die Philosophie des Tragischen

tes das Absolute mittels und als Dialektik erfasst, wird das Tragische
zum Wesen des Seins.

Als Keimzelle dialektischen Denkens zeigt sich die Behandlung
des Tragischen schon in Hegels friither Schrift Uber die wissenschaft-
lichen Behandlungsarten des Naturrechts von 1802/03, worin er
Kant und Fichte den Prozess der Selbstentzweiung einer absoluten
Idee der Sittlichkeit entgegenstellt, »wenn die Tragodie darinn ist,
daf3 die sittliche Natur ihre unorganische, damit sie sich nicht mit
ihr verwickele, als ein Schicksal von sich abtrennt und sich gegeniiber
stellt, und, durch die Anerkennung desselben in dem Kampfe, mit
dem gottlichen Wesen, als der Einheit von beydem, versohnt ist«¥.
Obgleich sein Augenmerk eher auf die Orestie denn auf Odipus ge-
richtet ist, bestimmt hier wie bei Schelling der Widerstreit von Frei-
heit und Notwendigkeit das Wesen der Tragodie. Anders als dieser
betont Hegel jedoch den Streit selbst als fortwihrendes Ringen und
Wegbereiter der Identitit, nicht die statische Idealitidt von Harmonie
und Indifferenz. Natur und Schicksal, personifiziert in den Eumeni-
den, erscheinen mithin blof3 als ein im Opfer abgetrennter Teil der
Sittlichkeit: »nichts Fremdes«, sondern »das Bewusstsein seiner
selbst, aber als eines Feindlichen«*s.

Als »geistige Substanz des Wollens und Vollbringens«*® ist das
Sittliche die Form des Gottlichen bzw. Absoluten, wie es in das indivi-
duelle Handeln eintritt, und so »das eigentliche Thema der urspriing-
lichen Tragodie« in Hegels Vorlesungen iiber die Aesthetik. Indem es
in der realen Welt als ein bestimmter Zweck oder Charakter erscheint,
welcher sich in seiner Besonderung nur auf Kosten entgegengesetzter
Zwecke und Charaktere verwirklichen kann, geht das Géttliche der
idealen Einheit des Allgemeinen verlustig und bringt aus sich selbst
unweigerlich den tragischen Konflikt hervor. Es ist die Kollision von
Liebe und Gesetz der Antigone des Sophokles, welche hier fiir das
Prinzip der Gattung einsteht: »Das urspriinglich Tragische besteht

¥ Uber die wissenschaftlichen Behandlungsarten des Naturrechts, seine Stelle in der
praktischen Philosophie, und sein Verhdltnis zu den positiven Rechtswissenschaften,
in: Kritisches Journal der Philosophie. Hrsg. v. Fr. Wilh. Joseph Schelling und Ge.
Wilhelm Fr. Hegel, Bd. II, 2. Stuttgart: J. B. Cotta 1802, S. 79.

# Schon in der Jugendschrift Der Geist des Christentums und sein Schicksal (1798—
1800), in: Hegel, G. W. E.: Frithe Schriften (Werke I). Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1986, S. 346 (Anm. *).

# Hegel, G. W. E:: Vorlesungen iiber die Aesthetik, in: Werke X, 3. Berlin: Duncker &
Humblot 1843, S. 528 ff.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dialektik

nun darin, daf$ innerhalb solcher Kollision beide Seiten des Gegensat-
zes fiir sich genommen Berechtigung haben, withrend sie andererseits
dennoch den wahren positiven Gehalt ihres Zwecks und Charakters
nur als Negation und Verletzung der anderen, gleichberechtigten
Macht durchzubringen imstande sind, und deshalb in ihrer Sittlich-
keit und durch dieselbe ebensosehr in Schuld geraten« (S. 529).

Insofern Schuld nun Willkiir und eine freie Wahl des Indivi-
duums erfordere, seien die tragischen Heroen in diesem Zusammen-
hang erneut »ebenso schuldig als unschuldig«, wie insbesondere die
Frevel des Odipus verdeutlichten: »Das Recht unseres heutigen tiefe-
ren BewufStseyns wiirde darin bestehen, diese Verbrechen, da sie we-
der im eignen Wissen noch im eigenen Wollen gelegen haben, auch
nicht als die Thaten des eigenen Selbst anzuerkennen; der plastische
Grieche aber steht ein fiir das, was er als Individuum vollbracht hat,
und zerschneidet sich nicht in die formelle Subjektivitdt des Selbst-
bewusstseyns und in das, was die objektive Sache ist«*®. Im Bewusst-
sein seiner selbst als handelnder Person [st sich die Notwendigkeit
des tragischen Konfliktes in einer Schuld als rein subjektiver Verant-
wortlichkeit auf. Gerade dies aber steht dem Helden der Tragddie
nicht offen. Es sind sein Pathos und Charakter, welche dialektisch
zugleich sein ganzes Wesen ausmachen und ihn in das schuldhafte
Handeln treiben, worin sowohl Hegels Ablehnung der Aristote-
lischen Affekttheorie von Mitleid und Riithrung als Zwecke der Tra-
godie begriindet ist als auch sein berithmtes Wort, es sei »die Ehre der
grofSen Charaktere, schuldig zu sein« (S. 533). Der tragische Konflikt
zwischen Einzelwillen und gottlicher Fiigung verweist so auf die
Grenzen der Moglichkeiten von Tragdie und Kunst insgesamt, deren
Gegenstandlichkeit zuniachst durch die Innerlichkeit der (christ-
lichen) Religion und schliefilich in der Synthese philosophischer Er-
kenntnis geschichtlich iiberwunden werden soll. Innerhalb des Tragi-
schen aber ist Versohnung ist nicht moglich.

Uberschattet von der Indienstnahme der Tragédie fiir die Selbst-
bestimmung der Moderne in der Hegel’schen Stufenfolge des Geistes
formuliert diese Konsequenz jedoch erst Johann Wolfgang von Goe-
the (1749-1832), welcher den tragischen Konflikt zwischen Staat und
Familie der Antigone auf einen unaufloslichen Widerspruch beliebi-
ger Verhiltnisse erweitert: »Alles Tragische beruht auf einem unaus-
gleichbaren Gegensatz. Sowie Ausgleichung eintritt, oder moglich

%0 Ebd., S. 552.

Tragische Schuld A

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm

37


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Die Philosophie des Tragischen

wird, schwindet das Tragische«®'. Im Unterschied etwa zu Karl Wil-
helm Ferdinand Solgers (1780-1819) tragischem Prinzip® der Einheit
von Offenbarung und Vernichtung einer ins gottliche entriickten Idee
des Schonen durch ihre Darstellung innerhalb einer an sich nichtigen
Existenz umfasst der Horizont des Tragischen damit auch die Damo-
nie rein menschlicher Selbstentzweiung.

Obgleich bereits seit 1820 von tiefster Ablehnung der »Hege-
lei«®® des Weltgeistes geprdgt, entbehrt auch die Definition des
Tragischen durch Arthur Schopenhauer (1788-1860) als Selbstauf-
hebung>* des Urprinzips wie schon bei Solger nicht eines dialek-
tischen Momentes. In Bezugnahme auf die Philosophie Kants geht
Schopenhauer zundchst von der Welt als einer den apriorischen Kate-
gorien des Verstandes unterworfenen Erscheinung bzw. Vorstellung
aus, schreitet dann aber analog zur Erfahrung der voluntativen Ur-
sichlichkeit des eigenen Korpers zu einer Bestimmung des aller Vor-
stellung zugrundeliegenden Dinges an sich als des einen blinden, ver-
nunftlosen Willens zum Leben fort. Erst in der Erscheinung treten
vermittelst des principii individuationis Unterscheidungen von Sub-
jekt und Objekt, Quantitit, Kausalitdt oder raumzeitlicher Form, aber
auch Zufall, Irrtum und Leid hinzu: »Es ist der Widerstreit des Wil-
lens mit sich selbst, welcher hier, auf der hochsten Stufe seiner
Objektivitit, am vollstindigsten entfaltet, furchtbar hervortritt. [...]
Ein und derselbe Wille ist es, der in allen lebt und erscheint, dessen
Erscheinungen aber sich selbst bekimpfen und sich selbst zerflei-
schen«®. Der Kunst (und der Musik im Besonderen) als sinnlicher
Darstellung des inneren Wesens der Dinge (d.h. ihrer Idee) kommt
es zu, den Menschen durch die Erkenntnis des einen Urwillens aus
seiner eigenen Verstrickung in das subjektive Wollen zu losen und
ihm so eine intelligible Willensfreiheit in der asketischen Verneinung

51 Burckhardt, C. A. H. (Hrsg.): Goethes Unterhaltungen mit dem Kanzler Friedrich
von Miiller. Stuttgart: J. B. Cotta 1870, S. 89 (6. Juni 1824); vgl. Eckermann, J. P.:
Gespriche mit Goethe in den letzten Jahren seines Lebens, dritter Teil. Leipzig: Brock-
haus 1885, S. 87 (28. Miirz 1827).

52 Solger, K. W. E: Vorlesungen iiber Asthetik. Leipzig: Brockhaus 1829, S. 309-11.
5 Schopenhauer, A.: Vorrede zur 2. Auflage der Welt als Wille und Vorstellung. Ge-
samtausgabe. Miinchen: dtv 1998, S. 22; vgl. auch die Kritik der dialektischen Metho-
de als Rechthaberei in Eristische Dialektik (1864).

3 Szondi, P.: Versuch iiber das Tragische, in: Schriften I. Frankfurt a. M.: Suhrkamp
1978, S. 180.

5 Schopenhauer, A.: Die Welt als Wille und Vorstellung. Miinchen: dtv 1998, Bd. [,
§51, S. 335.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dialektik

des Willens selbst zu ermoglichen. Insbesondere das (christliche)
Trauerspiel wirkt so als Quietiv des Willens.

Dabei kennt Schopenhauer verschiedene Spielarten des Tragi-
schen, welche das darzustellende Ungliick in je unterschiedlicher
Weise herbeifithren: durch die menschliche Bosheit, das blinde
Schicksal, oder aber durch die blofle Stellung der Charaktere gegen-
einander. Gerade die letztere Moglichkeit sei vorzuziehen, da dort das
Ungliick »als etwas aus dem Thun und den Charakteren der Men-
schen leicht und von selbst, fast wesentlich Hervorgehendes« (WWV
I, S. 337) umso furchtbarer und niher erscheine. So ist es letztlich die
pessimistische Einsicht in die Selbstzerstérung des Willens zum Le-
ben (die »Siinde der Welt«*®) als den wahren Urgrund allen Leids,
welche die Schopenhauerische Tragik ausmacht: »[W]as allem Tragi-
schen, in welcher Gestalt es auch auftrete, den eigentiimlichen
Schwung zur Erhebung gibt, ist das Aufgehn der Erkenntnis, dafs die
Welt, das Leben, kein wahres Geniigen gewihren konne, mithin un-
serer Anhanglichkeit nicht wert sei: darin besteht der tragische Geist:
er leitet demnach zur Resignation hin«*.

Tragische Schuld ist damit zu etwas Diffusem, Allgegenwir-
tigem geworden. In Gefolge dessen wird Max Scheler spiter von einer
»Unlokalisierbarkeit der >Verschuldung««® sprechen, Brigitte Scheer
hingegen nennt es die »Totalisierung und Anonymisierung des Tra-
gischen«*®. Wo jedoch Schopenhauer noch in der Erkenntnis des Tra-
gischen selbst dessen Uberwindung begriindet sieht, bleibt der »lei-
dende Widerspruch«® des Absoluten fiir Seren Aabye Kierkegaard
(1813-1855) dem menschlichen Verstand prinzipiell undurchdring-
lich und erfordert einen Sprung in den Glauben. Im Werk Christian
Friedrich Hebbels (1813-1863) ist schliefllich auch dieser letzte Aus-
weg verwehrt. Aus der Maf3losigkeit einer starren und eigenmaéchti-
gen und doch zugleich wesenhaften und notwendigen Vereinzelung

5 Schopenhauer, a.: Parerga und Paralipomena. Leipzip: Brockhaus 1874, Bd.II,
S. 323.

7 Schopenhauer, A.: Die Welt als Wille und Vorstellung. Miinchen: dtv 1998, Bd. II,
Kap. 37, S. 504.

% Scheler, M.: Zum Phianomen des Tragischen, in: Vom Umsturz der Werte. Bern/
Miinchen: Francke 1972, S. 163f.

% Scheer, B.: Die Philosophie des Tragischen bei Schopenhauer, in: Hiihn, L. (Hrsg.):
Die Philosophie des Tragischen. Schopenhauer-Schelling-Nietzsche. Berlin/Boston:
De Gruyter 2011, S. 368.

% Kierkegaard, S. A.: Unwissenschaftliche Nachschrift. Kéln: Hegener 1959, S. 709.

Tragische Schuld A 39

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Die Philosophie des Tragischen

resultierend, ist seine dramatische Schuld »eine uranfingliche, von
dem Begriff des Menschen nicht zu trennende und kaum in sein Be-
wusstsein fallende, sie ist mit dem Leben selbst gleichgesetzt«¢!. In-
dem solcherart das ganze Sein von der Pantragik des Konfliktes zwi-
schen dem Einzelnen und der Gesamtheit des Lebensprozesses
bestimmt ist, »wird der Mensch bei Hebbel in einem rational nicht
auflgsbaren Vorgang, der an Kafka gemahnt, gegeniiber einer Le-
bensmacht schuldig, die er weder kennt, noch begreift«®.

Die Philosophie des Tragischen kulminiert somit in einem Be-
griff von Tragik, der als Prozess der Selbstaufhebung aller positiven
Werte in das innerste Wesen des Seins vorgedrungen und noch die
rationale Erkenntnis dieses Prozesses selbst verneinend, letztlich die
Bedingungen der Moglichkeit von Metaphysik iiberhaupt untergribt.
Es ist die Tragddie der Philosophie: die Begriindung des Seins im Ab-
soluten endet im Nichts absoluter Grundlosigkeit.

Das Problem des europidischen Nihilismus im Spannungsfeld
von Metaphysik und Tragik bildet den Ariadnefaden im Schaffen
Friedrich Wilhelm Nietzsches (1844-1900), dessen Erstlingswerk
Die Geburt der Tragodie aus dem Geiste der Musik von 1872 zu-
nichst eine Umdeutung der Schopenhauerischen Philosophie des
Willens im Sinne von Richard Wagners kulturkritischen Erneue-
rungsbestrebungen darstellte. Wihrend ihm »Apollo als das herrliche
Gotterbild des principii individuationis«® gilt, welches mittels der
subjektiven Kategorien von Raum und Zeit der Welt Maf3, Form und
Gestalt gibt (analog zur bildhaft-plastischen Kunst der Epik und Bild-
hauerei), steht Dionysos fiir den blinden Willen zum Dasein, das Ur-
eine, die Welt an sich (die rauschhaft-ekstatische Musik und Lyrik).
In volliger Absehung von Aristoteles® ldsst Nietzsche das Kunstwerk
der Tragodie als Reflex religiosen Erlebens im Kult des Dionysos aus
dem Bruderbund dieser beiden #sthetischen Prinzipien entstehen.
Doch im Gegensatz zur pessimistischen Resignation Schopenhauers
erlaubt die Erlgsung im Schein der Verklarung eines als Urschmerz

61 Hebbel, C. F.: Mein Wort iiber das Drama, in: Simmtliche Werke, Bd. 10. Ham-
burg: Hoffmann & Campe 1891, S. 34f.

¢ Szondi, P.: Versuch iiber das Tragische, in: Schriften I. Frankfurt a. M.: Suhrkamp
1978, S. 191.

® Nietzsche, E. W.: Die Geburt der Tragddie, in: Kritische Studienausgabe (KSA),
herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Miinchen: dtv 1999, Bd. 1,
S. 28.

o Vgl. KSA 14, S. 54.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dialektik

erfahrenden Seinsgrundes durch den apollinischen Traum eine
Rechtfertigung des Daseins als dsthetisches Phinomen, die Bejahung
des Lebens: »unter dem Zauber des Dionysischen schlief3t sich nicht
nur der Bund zwischen Mensch und Mensch wieder zusammen: auch
die entfremdete, feindliche oder unterjochte Natur feiert wieder ihr
Versohnungsfest mit ihrem verlorenen Sohne, dem Menschen«®.
Wie die Tragodie aus der dionysischen Musik des Chores entstand,
so ging sie dann auch in dem MafSe zugrunde, wie sie sich von diesem
Ursprung loste: »sie starb durch Selbstmord, in Folge eines unlos-
baren Conflictes, also tragisch«%. Euripides’ »aesthetischer Sokratis-
mus«, welcher die sicheren Instinkte der alten aeschyleischen Tugend
durch Aufklidrung und biirgerlichen Wissensoptimismus (z)ersetz-
te®’, kiindet von der Heraufkunft des theoretischen Menschen,
welcher der dionysischen »tragische[n] Erkenntniss, die, nur um er-
tragen zu werden, als Schutz und Heilmittel die Kunst braucht«
(S. 101) nicht mehr fahig ist.

Die erhoffte »Wiedergeburt der Tragodie« (S. 103), auf welche
Nietzsches Schrift abzielt, bleibt jedoch aus, stattdessen folgt die Ent-
fremdung von der Philologie und der Bruch mit Wagner. Zwar weicht
die Thematik des griechischen Dramas zunichst dem Einzelginger-
tum ikonoklastischer Moralkritik, doch mit dem Gedanken der ewi-
gen Wiederkunft und ihrem Verkiinder Zarathustra betritt das Tra-
gische wieder die Biihne: »incipit tragoedia«%. Hier ist das Leben,
zersplittert in die Pluralitit einander widerstreitender Willen zur
Macht, als stetes Uber-sich-selbst-hinaus-Schaffen, das, »was sich
immer selber {iberwinden muss«®, aller Teleologie entkleidet und so
die »Unschuld des Werdens«”® wiederhergestellt. Die Abgriindigkeit
der Lehre, dass in diesem grofien Zyklus ziellosen Entstehens und
Vergehens alles schon einmal dagewesen sein muss, ist »die extrems-

6% KSA1,S.29.

% KSA 1, S. 75, vgl. 83: »Dies ist der neue Gegensatz: das Dionysische und das So-
kratische, und das Kunstwerk der griechischen Tragédie ging an ihm zu Grunde«.

67 Vgl. die »Vernichtung des Mythus« (Sokrates und die griechische Tragddie, in:
KSA 1, S. 638).

6 Aphorismus 342 der frohlichen Wissenschaft (KSA 3, S.571), welcher auf das
»grosste Schwergewicht« folgt, ist nahezu identisch mit dem ersten Kapitel von Also
sprach Zarathustra (KSA 4, S. 11-12).

9 Also sprach Zarathustra 11, Von der Selbst-Ueberwindung, in: KSA 4, S. 148.

70 Nachlass Friihjahr — Sommer 1883, 7[7], in: KSA 10, S. 237-238.

Tragische Schuld A

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm

41


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Die Philosophie des Tragischen

te Form des Nihilismus«” und »hochste Formel der Bejahung«”? zu-
gleich: Nietzsches »Philosophie des Dionysos«” erkennt im freien
Spiel des Schaffens den hochsten Genuss des Daseins, in der Steige-
rung des Lebens das Maf3 einer grofSen Gesundheit entgegen christ-
lich-asketischer Verkiimmerung. Der Gegensatz »Dionysos gegen
den Gekreuzigten«’* bestimmt nun sein Verhiltnis zu jener meta-
physischen Hinterwelt und Sklavenmoral, welche mit dem Tod
Gottes aus sich selbst dialektisch die Entwertung aller Werte als not-
wendige Konsequenz eines lebensverneinenden Ressentiments her-
vorbrachte. So wird das Dionysische jenseits der Artistenmetaphysik
der Tragodienschrift im Spiatwerk zum Prinzip einer neuen Wertset-
zung: »Eine solche Experimental-Philosophie, wie ich sie lebe, nimmt
versuchsweise selbst die Moglichkeiten des grundsitzlichen Nihilis-
mus vorweg: ohne dafl damit gesagt wiire, daf3 sie bei einem Nein, bei
einer Negation, bei einem Willen zum Nein stehen bliebe. Sie will
vielmehr bis zum Umgekehrten hindurch - bis zu einem dionysi-
schen Jasagen zur Welt, wie sie ist, ohne Abzug, Ausnahme und Aus-
wahl — sie will den ewigen Kreislauf [...]. Hochster Zustand, den ein
Philosoph erreichen kann: dionysisch zum Dasein stehn —: meine For-
mel dafiir ist amor fati ...«”. In dieser Riickkehr zum Ursprung ist
die Philosophie des Tragischen und mit ihr die abendlindische Meta-
physik im Ganzen an die duflerste Grenze ihrer Moglichkeiten ge-
langt und weist doch eben in der Vollendung ihrer Selbstaufhebung
tiber sich selbst hinaus. Bis zum Zusammenbruch in Turin singt
Nietzsche Dionysos-Dithyramben.

c) Kirisis

Nietzsche, der wie kein anderer die Dialektik metaphysischen Den-
kens erkannte und deren weitreichende Konsequenzen fiir die gesam-

7t »das Nichts (das >Sinnlose<) ewig!« (Lenzer Heide Fragment von 1887, KSA 12,
S.213).

72 Ecce Homo, in: KSA 6, S. 335.

7> Nachlass Friihjahr 1885, 34[176], in: KSA 11, S. 480.

74 Schlusswort von Ecce Homo, in: KSA 6, S. 374.

5 KSA 13, S. 492; vgl. KSA 6, S.297: »amor fati: dass man Nichts anders haben
will, vorwirts nicht, riickwirts nicht, in alle Ewigkeit nicht. Das Nothwendige nicht
bloss ertragen, noch weniger verhehlen — aller Idealismus ist Verlogenheit vor dem
Nothwendigen —, sondern es lieben ... «.

~

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Krisis

te europdische Kultur mit dem Wort vom Tod Gottes auszusprechen
wagte, markiert einen tiefgreifenden Einschnitt im Selbstverstindnis
sowohl der Philosophie als auch der historischen Wissenschaften, de-
ren gegenseitiges Verhiltnis von nun an einer grundlegend neuen
Bestimmung bedurfte. Daraus ergab sich einerseits die verstirkte
Auseinandersetzung mit der eigenen Geschichtlichkeit, andererseits
eine Differenzierung und Disziplinierung der jeweiligen Fachrich-
tungen. Doch was bedeutet dies fiir das urspriingliche Problem des
Tragischen?

»Die Geschichte der Philosophie des Tragischen ist von Tragik
selber nicht frei. Sie gleicht dem Flug des Ikaros. Denn je niher das
Denken dem generellen Begriff kommt, umso weniger haftet an ihm
das Substantielle, dem es den Aufschwung verdankt. Auf der Hohe
der Einsicht in die Struktur des Tragischen fllt es kraftlos in sich zu-
sammen. Wo eine Philosophie als Philosophie des Tragischen mehr
wird denn Erkenntnis jener Dialektik, zu der ihre Grundbegriffe zu-
sammentreten, wo sie nicht mehr die eigene Tragik bestimmt, ist sie
nicht mehr Philosophie. Also scheint die Philosophie das Tragische
nicht fassen zu kénnen — oder es gibt das Tragische nicht«’¢. Die Phi-
losophie des Tragischen, als Einheit der Gegensitze allgemeingiiltiger
philosophischer Erkenntnis (der Struktur) und der historischen Er-
fassung des Phinomens der antiken Tragodie (ihrer Substanz), wire
somit letztlich einer dialektischen Selbstentzweiung des Denkens er-
legen.

Szondis philosophiegeschichtliche Deutung dieser Tragik ist hier
vorrangig einer literaturwissenschaftlichen Methodik unterstell,
welche die vertiefte Analyse von Tragodien ermdglichen soll. Ziel ist
nicht eine Fortfiihrung der Philosophie des Tragischen, die fiir ihn mit
dem Ende des deutschen Idealismus und der Auffassung des Tragi-
schen als eines tiberzeitlichen ens metaphysicum als abgeschlossen
zu betrachten ist. Anstelle der Riickkehr zur Poetik geht diese tiber
in eine »Geschichtsphilosophie der Tragidie. Diese ist Philosophie,
weil sie die Idee und nicht das Formgesetz der tragischen Dichtung
erkennen will, aber sie weigert sich, die Idee der Tragddie in einem
Tragischen gleichsam an sich zu erblicken, das an keine geschichtliche
Lage gebunden wire, noch auch notwendig an die Form der Tragodie,

76 Szondi, P.: Versuch iiber das Tragische, in: Schriften 1. Frankfurt a. M.: Suhrkamp
1978, S. 200.

Tragische Schuld A

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm

43


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44

Die Philosophie des Tragischen

an Kunst iiberhaupt« (S.201). Die Idee des Tragischen wird zur
»Konfiguration«”.

Der Verzicht auf einen generellen Begriff des Tragischen, wel-
cher als Philosophie »ohne alle Beziehung auf historische Sachgehalte
in einem System von allgemeinen Sentiments, das man in den Begrif-
fen >Schuld< und >Siihne« logisch unterbaut sich dachte, als Theorie
der sittlichen Weltordnung durchgefiithrt worden«”® sei, bleibt mit
dem Namen Walter Benjamin (1892-1940) verbunden. Dessen Abge-
sang auf die Tragodientheorie des Idealismus in der 1925 zuriickge-
zogenen Habilitationsschrift iiber den Ursprung des deutschen Trau-
erspiels suchte jene geschichtsphilosophischen Grundbegriffe aus
einer materialistischen Perspektive aufzuarbeiten, welche Nietzsches
Emanzipation von der sittlichen Interpretation der Tragodie seiner
Auffassung zufolge dem »Abgrund des Asthetizismus« (S.104)
preisgegeben hatte.

So gewinnt die Tragodie dort als »tendenziose Umformung der
Tradition« in einer » Auseinandersetzung mit der dimonischen Welt-
ordnung« der fritheren Epik ihre historische Bedeutung: »Die tragi-
sche Dichtung ruht auf der Opferidee. Das tragische Opfer aber ist in
seinem Gegenstande — dem Helden — unterschieden von jedem ande-
ren und ein erstes und letztes zugleich. Ein letztes im Sinne des Siih-
neopfers, das den Géttern, die ein altes Recht behiiten, fillt; ein erstes
im Sinn der stellvertretenden Handlung, in welcher neue Inhalte des
Volkslebens sich ankiindigen. Diese, wie sie zum Unterschiede von
den alten todbringenden Verhaftungen nicht auf oberstes Geheifs,
sondern auf das Leben des Heros selbst zuriickweisen, vernichten ihn,
weil sie, inadiquat dem Einzelwillen, allein dem Leben der noch un-
geborenen Volksgemeinschaft den Segen bringen. Der tragische Tod
hat die Doppelbedeutung, das alte Recht der Olympischen zu entkraf-
ten und als den Erstling einer neuen Menschheitsernte dem unbe-
kannten Gott den Helden hinzugeben« (S. 109).

Umso vielsagender ist es, dass auch Benjamin bei aller Kritik des
idealistischen Standpunktes in seiner Deutung ohne ein Moment des
Dialektischen, welches doch nach Szondi eben »den gemeinsamen
Nenner der verschiedenen idealistischen und nachidealistischen Be-

77 Benjamin, W.: Ursprung des deutschen Trauerspiels. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1963, S. 15.

78 Benjamin, W.: Ursprung des deutschen Trauerspiels. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1963, S. 101.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Krisis

stimmungen des Tragischen und darum die mégliche Basis fiir dessen
generellen Begriff darstellt«” nicht auskommt: »Das Tragische ver-
hilt sich zum Damonischen, wie das Paradoxon [d.h. der Wider-
spruch in sich, das Dialektische] zur Zweideutigkeit. In allen Para-
doxien der Tragodie — im Opfer, das, alter Satzung willfahrend, neue
stiftet, im Tod, der Siihne ist, und doch das Selbst nur hinrafft, im
Ende, das den Sieg dem Menschen dekretiert und dem Gotte auch —
ist die Zweideutigkeit, das Stigma der Damonen, im Absterben«
(S. 112).

So fiigt sich Benjamins geschichtsphilosophische Deutung des
tragischen Heldentodes zu Hegels Bestimmung des Schicksals des So-
krates als »acht tragisch«: »Das Princip der griechischen Welt konnte
noch nicht das Princip der subjektiven Reflexion ertragen; so ist es als
feindlich zerstorend aufgetreten. [...] Das ist die Stellung der Heroen
in der Weltgeschichte iiberhaupt: durch sie geht eine neue Welt auf.
Dieses neue Princip ist im Widerspruch mit dem bisherigen, erscheint
als auflosend; die Heroen erscheinen also als gewaltsam, die Gesetze
verletzend. Sie finden individuell ihren Untergang«®. Szondi erginzt
die Interpretation Benjamins: tragisch sei daran eben, »daf3 die Befrei-
ung vom alten Recht nicht anders erfolgen kann, als daf$ es aufs neue
verehrt wird, daf3 die Loslésung aus den todbringenden Verhaftungen
als Preis wiederum den Tod verlangt, daf3 die neuen Inhalte des Volks-
lebens zu ihrer Verwirklichung den Einzelnen als Heros benétigen,
ihn aber, da sie dem Einzelwillen inaddquat sind, vernichten miis-
sen«®l. Mit Schillers Worten aus dem Studienheft zum Demetrius:
»Wenn Ungliick seyn soll, so muf3 selbst das Gute Schaden stiften«®.

Diese »Ubiquitdt des dialektischen Moments« (S. 207) von der
(aristotelischen) Poetik®® bis zur Geschichtsphilosophie der Tragodie,
erhirtet seine These von der dialektischen Struktur des Tragischen,

79 Szondi, P.: Versuch iiber das Tragische, in: Schriften I. Frankfurt a. M.: Suhrkamp
1978, S. 205.

% Hegel, G. W. E.:: Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie, in: Werke XIII.
Berlin: Duncker & Humblot 1833, S. 119-120.

81 Szondi, P.: Versuch iiber das Tragische, in: Schriften I. Frankfurt a. M.: Suhrkamp
1978, S. 203.

82 Kettner, G. (Hrsg.): Schillers dramatischer NachlaB8. Bd. 1: Demetrius. Weimar:
Bohlau 1895, S. 210, Anm. 3.

8 In deren 13. Kapitel »die Verschuldung dialektisch aus einer, freilich nur angeni-
herten Tugendhaftigkeit hervorgehen soll« (S. 205/6). Diese tragische Verschuldung
bzw. Verfehlung (dpaptio, Arist. Poet. 1453a16) wird im zweiten Teil dieser Arbeit
eingehender untersucht werden (s.u., Il.1.a/b).

Tragische Schuld A

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm

45


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Philosophie des Tragischen

dessen Definitionen bei den jeweiligen Denkern, welche »primar
nicht das Tragische haben bestimmen wollen, sondern innerhalb ihrer
Philosophie auf ein Phinomen stieflen, dafs sie das Tragische nannten,
obwohl es ein Tragisches war, als »Konkretion des Tragischen in
ihrem Denken [...] sich immer schon nach der besonderen Sinn-
gebung des Philosophen, nach seinem metaphysischen Entwurf rich-
ten« mussten (S. 208). Relativitit wie auch mangelnde Reversibilitdt
dieser Bestimmung machen demnach weitere Differenzierung erfor-
derlich. Nicht alle Dialektik ist tragisch: »Daraus aber ist keine andere
Konsequenz zu ziehen als aus der Krise, zu der die dialektische Auf-
fassung des Tragischen in der nachidealistischen Ara fiihrt: daf3 es
namlich das Tragische nicht gibt, nicht zumindest als Wesenheit.
Sondern das Tragische ist ein Modus, eine bestimmte Weise drohen-
der oder vollzogener Vernichtung, und zwar die dialektische. Nur der
Untergang ist tragisch, der aus der Einheit der Gegensitze, aus dem
Umschlag des Einen in sein Gegenteil, aus der Selbstentzweiung er-
folgt« (S.209). Diese Eingrenzung der Tragik auf eine bestimmte
Form innerhalb eines bestimmten Raumes hat jedoch eine weitere
Konsequenz.

»Der tragische Widerspruch darf nicht aufgehoben sein in einer
iibergeordneten — sei’s immanenten, sei’s transzendenten — Sphire.
Ist dies der Fall, so hat die Vernichtung entweder ein Belangloses
zum Gegenstand, das als solches sich der Tragik entzieht und der Ko-
mik darbietet, oder die Tragik ist bereits iiberwunden im Humor,
iiberspielt in der Ironie, iiberhoht im Glauben«®. Dem Werk Kierke-
gaards entnimmt Szondi die Gegenbegriffe, mittels derer hier die ei-
gentlich tragische Dialektik abzugrenzen versucht wird, obgleich
Goethes Wort von der Unausgleichbarkeit des tragischen Gegensat-
zes sicherlich mitzudenken ist. Tatsachlich aber wire zu priifen, ob
diese Verlagerung des Begriffs nicht mehr Fragwiirdigkeiten aufwirft,
als sie beseitigt. Denn zum einen wird damit eine einzelne Spielart
des Tragischen zur Wiirde des allgemeinen Begriffs erhoben, welcher
als gemeinsames Strukturmoment doch eben jene spezifischen Kon-
kretionen verbinden sollte. Zum anderen sind damit alle diejenigen
Variationen ausgeschlossen, welche im Konflikt als Auseinanderset-
zung mit der Negativitit des Daseins durch Uberwindung, Auf-

8 Szondi, P.: Versuch iiber das Tragische, in: Schriften I. Frankfurt a. M.: Suhrkamp
1978, S. 209.

46  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Krisis

hebung oder Auflosung das Tragische »Zu-Ende-Fithren«®, wie Emil
Angehrn es ausdriickt. Es bleibt nur eine Perpetuierung der Erfah-
rung des Negativen als »Skandal der Vernunft und Inbegriff des
Sinnlosen« (ebd., S. 57), welche Szondi im Folgenden auch nicht an-
hand antiker Tragddien bewihren kann.

Seine Analyse des Konig Odipus ist bemiiht, dem Handlungs-
gewebe des paradigmatischen Stiickes, welches doch »wie kein an-
deres Werk [...] von Tragik durchwirkt«® erscheint, die Struktur
dialektischer Selbstaufhebung abzugewinnen, eine »Einheit von Ret-
tung und Vernichtung«, die gerade aus dem menschlichen Wollen
selbst, aus dem Umschlag in sein Gegenteil erwichst: »tragisch ist
nicht, daf} dem Menschen von der Gottheit Furchtbares zuteil wird,
sondern daf3 es durch des Menschen eigenes Tun geschieht«. Er findet
sie in den drei delphischen Orakelspriichen, welche die von Sophokles
erzihlte Geschichte rahmen und prifigurieren, indem sie mittels der
Andeutung géttlicher Fiigung die Menschen durch deren eigenes
Aufbegehren gegen ihr Schicksal zu eben dessen Vollstreckern ma-
chen: »Laios flieht seinen Mérder auf dem Weg, der ihn jenem ent-
gegenfiihrt — der junge Odipus entflieht seiner verkiindeten Mordtat
und begeht sie auf der Flucht — Kénig Odipus sucht die Mérder des
Laios, die er als seine eigenen fiirchtet, und findet sich selbst« (ebd.,
S. 218). Allzu schnell verlisst er dann jedoch die »Schicksalstragik der
Antike« und schreitet fort zur »Tragik der Individualitit und des Be-
wuftseins« im Trauerspiel Calderons, welches, »wie alle christliche
Dramatik, den Raum des Tragischen verldfSt« (S. 223), um in Einsicht
und Erlésung zu enden.

Konsequent ist diese Deutung vor allem in ihrer Anlehnung an
Hegels Abgrenzung der Antike von einer wesenhaft untragischen
Moderne. Auch die Erwihnung »tragischer Ironie« (S. 237) — gemafS
Szondis Bestimmung eigentlich ein Oxymoron — bei der Besprechung
von Racines Phddra weist auf eine Begriffserweichung in der text-
analytischen Praxis hin. Dabei hitte doch gerade die urspriingliche
Tragik des Odipus von der Nichtaufhebung ihres Widerstreites Zeug-
nis ablegen miissen. Szondi fragt »nicht iiber das Werk hinaus«

8 Angehrn, E.: Konstellationen und Grenzen des Tragischen. Figuren der Negativitit,
in: Hiihn, L. (Hrsg.): Die Philosophie des Tragischen. Schopenhauer-Schelling-Nietz-
sche. Berlin/Boston: De Gruyter 2011, S. 53.

8 Szondi, P.: Versuch iiber das Tragische, in: Schriften 1. Frankfurt a. M.: Suhrkamp
1978, S. 213.

Tragische Schuld A

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm

47


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Philosophie des Tragischen

(S. 209) nach Inhalten, Intention oder Sinn der Dichtung und erprobt
sein Tragisches allein im Konkretesten, der Einsicht in den Aufbau
der Handlung. Nicht nur vermindert dies wie schon zuvor bei Aristo-
teles den Geltungsbereich seiner Begriffe eben auch nur auf den
Bereich seiner Betrachtung (Tragodie als Literatur), zwangsldufig
entgeht ihm so auch trotz allen Einbezugs der Vorgeschichte des
Stiickes das weitere Schicksal ihres Protagonisten, von dessen Ent-
riickung im Athener Hain der Eumeniden der posthum aufgefiihrte
Odipus auf Kolonos erzihlt. Angesichts der Versshnung mit den Ra-
chegottinnen der Orestie des Aischylos, dem »happy end« von Euri-
pides’ Iphigenie auf Tauris oder schon der Heiterkeit des als
Abschluss nach drei Tragodien (Tetralogie) zu den Dionysien auf-
gefiihrten Satyrspiels bleibt die These von der Unausgleichbarkeit
des tragischen Konfliktes nicht iiberzeugend. Vielmehr ist zumindest
fiir die antike Tragddie aufgrund ihrer festgefiigten Einbettung in den
Gottesdienst der Polisreligion ein transzendenter Bezug auf eine
hohere Ordnung als charakteristisch zu betrachten. Keine Definition
des Tragischen kann dies véllig ausschlieBen.

Unauflosbare Tragik ist ein modernes Phanomen. Die Folge ist
eine tragische Situation, wie sie etwa in den Kurzgeschichten des pol-
nischen Schriftstellers Tadeusz Borowski unter dem Titel Bei uns in
Auschwitz zu finden ist: »Er schuf einen neuen Kanon der Tragddie:
Tragik ohne Alternative, ohne Wahl, ohne konkurrierende Werte. Er
zeigte das Modell einer Situation, die in sich selbst tragisch ist, einer
Situation, wie sie von einem System geschaffen wurde, das dem Men-
schen die Moglichkeit nahm, Mensch zu sein«®. Unmenschlichkeit
und Entindividualisierung des Lagerlebens fiihren jede Wahl zwi-
schen Weisen des Untergangs durch den Automatismus einer anony-
men Vernichtungsmaschinerie ad absurdum. Der Dualismus des
tragischen Konfliktes verschwimmt mit den Grenzen zwischen Mor-
dern, Opfern und objektivem Geschehen in der Nivellierung aller
menschlichen Werte durch den Holocaust. Die Apotheose bleibt aus:
»Solche Tragik lisst keine Chance fiir die Reinigung des Helden durch
Leiden (Katharsis)« (ebd., S. 270). Eben darin aber unterscheidet sie
sich von der antiken Tragodie und ihrem »Lernen durch Leidenc
(madeL padog, Aisch. Ag. 177).

% Wirth, A.: Die unvollstindige Rechnung des Tadeusz Borowski. In: Borowski, T.:
Bei uns in Auschwitz. Miinchen: Piper 1999, S. 277-8.

48  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Krisis

Doch neben solchem Anachronismus birgt die Verengung der
Tragik eine weitere Gefahr. Warnend schreibt Karl Jaspers 1947 Uber
das Tragische®s: »Es gibt keine transzendenzlose Tragik. Noch im
Trotz blofer Selbstbehauptung im Untergang gegen Gotter und
Schicksal ist ein Transzendieren: zum Sein, das der Mensch eigentlich
ist und im Untergang als sich selbst erfihrt. [...] In der urspriing-
lichen Anschauung geht das Tragische mit der Befreiung von ihm zu-
sammen. Wird das Tragische seines Gegenpols beraubt, in sich iso-
liert, als ein Nurtragisches, so ist eine Bodenlosigkeit erreicht, die in
keiner der grofen tragischen Dichtungen zugrunde liegt. Das Nurtra-
gische ist geeignet, zur Verschleierung des Nichts zu dienen, wo
Glaubenslosigkeit sich Gestalt geben méchte. Der Hochmut des nihi-
listischen Menschen erhebt sich an tragischer Grofle zur Pathetik he-
roischen Selbstbewusstseins.« So geht mit einer Konzeption von Tra-
gik als Sachverhalt zuletzt nicht nur die Prozesshaftigkeit der
Dialektik selbst verloren, es ereignet sich auch gerade jene fatale Tra-
gik der Philosophie des Tragischen selbst, die Szondi erst herausstellte
— die Verfehlung des Substantiellen der Tragodie auf der Hohe der
Einsicht in ihre Struktur.

Jaspers eigene Deutung bemiiht sich um ein »Offenlassen«®® der
tragischen Erfahrung entgegen einer Verabsolutierung des tragischen
Konfliktes, ein Bewahren der Unerschépflichkeit des urspriinglichen
tragischen Anschauens ohne dessen Widerspriiche aufzuldsen, »aber
auch ohne die Unlésbarkeit zu fixieren« (S. 960). Als Folge der Nicht-
einheit ist das Tragische selbst nicht Transzendenz, ein Scheitern
»nicht im Grunde des Seins, sondern in der Erscheinung der Zeitc,
und erfihrt Vollendung folglich erst »in der Bewegung des Fragens«
— jener Offenheit, die »eigentlich Philosophie ist« (ebd.). »Eigentlich
tragisch« ist auch hier nur dasjenige Scheitern, welches »aus dem Ge-
lingen selbst erwdchst«, nur jenes »Wissen um die dem Wahren und
Guten eingeborenen Keime des endgiiltigen Verderbens« (S. 956),
welches trotz Preisgegebenheit des Daseins und »Unentrinnbarkeit
der Schuld« (ebd.) Handeln wagt und Gefahr auf sich nimmt. Denn
diese Grenzsituationen — Tod, Kampf, Leiden und Schuld - sind es,
welche den Menschen an die Schwelle des Begreifbaren fithren und

8 Jaspers, K.: Uber das Tragische, in: Von der Wahrheit. Miinchen/Ziirich: Piper
1991, S. 925-59.
8 Ebd., S. 959.

Tragische Schuld A

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm

49


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Philosophie des Tragischen

so zur Erhellung seiner Existenz beitragen konnen. Auf der anderen
Seite aber droht »Verkehrung des tragischen Wissens zu einer
tragischen Weltanschauung« (S. 957), der Pantragismus im Sinne
Hebbels. Solcherart »verkehrte Philosophie« verkiimmert zum
»Elendsbewusstsein im Gewande philosophischer Aufstutzung«
(ebd.). Philosophie des Tragischen bewahrt so letztlich sich selbst im
Offenhalten fiir ein BewufStwerden tragischer Wirklichkeit durch die
Infragestellung ihrer selbst als Interpretation.

Wo stehen wir jetzt? Die Krise der Philosophie des Tragischen
hat sich nach der Katastrophe des 20. Jahrhunderts zu einer Krise
der Philosophie, ja des gesamten abendlindischen Denkens und der
Vernunft iiberhaupt ausgeweitet, welche in Max Horkheimers und
Theodor W. Adornos Dialektik der Aufklirung ihr Griindungsdoku-
ment gefunden zu haben scheint: »Seit je hat Aufklirung im umfas-
sendsten Sinn fortschreitenden Denkens das Ziel verfolgt, von den
Menschen die Furcht zu nehmen und sie als Herren einzusetzen.
Aber die vollends aufgeklarte Erde strahlt im Zeichen triumphalen
Unbheils. Das Programm der Aufklirung war die Entzauberung der
Welt. Sie wollte die Mythen auflgsen und Einbildung durch Wissen
stiirzen«®. Doch die auf Unterwerfung der Natur unter die Selbst-
herrlichkeit des Subjekts ausgerichtete Rationalitiit (u.a. veranschau-
licht anhand der homerischen Odyssee) offenbart im Umschlag in ihr
vermeintliches Gegenteil, den hier noch blof} instrumentell verstan-
denen Mythos, die ihr inhédrente Tragik: Riickbezogen auf den Men-
schen wird er nun selbst zum Objekt des von ihm entworfenen Sys-
tems logischer Welterklirung, Befreiung wird zum Totalitarismus
okonomisierter Kulturindustrie, Aufklirung zum Massenbetrug.
Obgleich in seiner Einseitigkeit kritisiert®!, zeigt der an Nietzsches
»mitleidslose Lehren« (S. 142) angelehnte Gedanke von der Selbst-
aufhebung der Vernunft dialektische Tragik als Modus philosophi-
scher Selbstverstindigung tiber die Verstrickungen neuzeitlicher
Subjektivitit.

% Horkheimer, M./Adorno, T. W.: Dialektik der Aufklirung. Amsterdam: Querido
1947, S.13.

9 Als shemmungslose Vernunftskepsis«, die den verniinftigen Gehalt der kulturel-
len Moderne unterschitze (Habermas, J.: Die Verschlingung von Mythos und Auf-
klirung: Horkheimer und Adorno, in: Der philosophische Diskurs der Moderne.
Zwdlf Vorlesungen. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1981, S. 156 u. 146). In gleicher
Weise ist jedoch auch der zugrundegelegte Mythosbegriff einer eindringlichen Revi-
sion zu unterziehen.

50  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Krisis

In Fortfithrung dessen schreibt Stephan Gritzel: »Die grofite
Herausforderung und wichtigste Aufgabe geisteswissenschaftlicher
Forschung heute liegt im Aufweisen der Hintergriinde, die zum
Scheitern der Humanititsideale und damit auch zum Niedergang
der Humanitit in der Neuzeit gefiihrt haben. Wie konnte eine aus
Renaissance und Aufklirung hervorgegangene Kultur die Kriege
und Vélkermorde des 20. Jahrhunderts zulassen oder gar ermog-
lichen? Schon die Reaktionen auf den ersten Weltkrieg zeigen die
Verzweiflung und Ratlosigkeit angesichts dieser Frage an. Vom Un-
tergang des Abendlandes bis zum kapitalistischen Imperialismus rei-
chen die Diagnosen, deren Gemeinsamkeiten darin liegen, die an-
thropologischen Implikationen der Humanititsideale selbst nicht in
Frage zu stellen«®?. Zu diesen Implikationen gehort auch ein Begriff
von Schuld, der heute ebenso unauflsslich erscheint wie die Tragik,
aus der er resultiert, wenn irgend von einer tragischen Schuld gespro-
chen werden kann. Diesen Schein zu hinterfragen wird Aufgabe die-
ser Arbeit sein.

Es gibt keinen Begriff des Tragischen, der die antiken Tragodien
eines Sophokles oder Euripides, das christliche Trauerspiel und die
tragische Situation Borowskis gleichermaflen umfasst. Vom Anfang
bis zum Ende aller Philosophie des Tragischen bleibt jedoch eine Ant-
wort auf die Frage nach der Tragik bestehen: die griechische Tragodie.
Was auch immer tragisch genannt werden mochte, es miisste seine
Wesensverwandtschaft zu diesem Ursprung aufzeigen, wie auch glei-
chermaflen keine Form eine solche fiir sich beanspruchen diirfte,
wenn sie ithm widerspriche. In diesem Geiste schreibt Albin Lesky
zum Problem des Tragischen: »Es ist heute zum Streitgegenstand ge-
worden, ob das Tragische eine im letzten sinnlose Welt voraussetzt
oder ob es sich mit der Annahme einer hoheren Ordnung tiber all
den Konflikten und all dem Leid vertrigt, ja vielleicht eine solche er-
fordert. Philosophen und Vertreter moderner Philologien haben viel
zu diesem Problem zu sagen gewuflt. Wesentlich weniger hat die
Wissenschaft von der Antike zu seiner Losung beigetragen. Das ist
um so verwunderlicher, als ja das Urphidnomen des Tragischen ein
antikes Phanomen ist und die ganze Debatte von dort ihren Ausgang
genommen hat«®. In einer neuen Synthese aus geschichtlicher Erfas-

% Gritzel, S.: Dasein ohne Schuld. Dimensionen menschlicher Schuld aus philo-
sophischer Perspektive. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2004, S. 9.
% Lesky, A.: Die griechische Tragddie; Stuttgart: Kroner 1984, S. 44.

Tragische Schuld A

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm

51


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Philosophie des Tragischen
sung und philosophischer Erkenntnis mag so nicht nur ein philologi-
sches Problem, sondern auch die Tragik jenes Ikarosfluges zwischen

Substanz und Struktur sich letztlich doch als nicht ganz so unauflés-
bar erweisen.

52 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2) Der tragische Kultus

a) Bocksgesang

Die verschiedenen Philosophien des Tragischen, ungeachtet ihrer je-
weiligen Zielsetzung und Methodik, teilen einen gemeinsamen his-
torisch greifbaren Bezugspunkt, vor dessen Hinter-grund wir sie als
Blickwinkel zu verstehen haben — ein Umstand, welcher gerade auch
von philologischer Seite her nicht unbemerkt bleiben konnte: »Alle
Problematik des Tragischen, mag sie auch noch so weite Riume um-
spannen, nimmt ihren Ausgang von dem Phdnomen der attischen
Tragodie und kehrt zu diesem zuriick«!.

Wenden wir uns diesem Ursprung zu, finden wir zunichst das
Wort tparyedia, zu dem das Adjektiv tparytnds, ganz fern von jeder
Theorie des Tragischen, anfinglich nur eine blofle Zugehorigkeit be-
zeichnet?. Als »Bocksgesang« verweist die Tragodie auf ihre musika-
lischen Wurzeln im Lied (¥ ¢d7), welches uns im ausgestalteten Dra-
ma als Chorlied entgegentritt, als eigenstindige lyrische Gattung
aber um einiges ilter ist und peloponnesischem Boden entstammt?,
wie noch die traditionelle Einfiarbung des tragischen Chores mit dem
dorischen Dialekt bezeugt. Umstritten ist wiederum bereits in der
Antike die Bedeutung des »Bockes« (6 tpdyog), der einerseits als
Subjekt und Akteur des Singens, andererseits als Anlass oder Begleit-
umstand aufgefasst wurde. Letztere, von Walter Burkert und Karl
Kerényi vertretene Deutung als »Lied beim Bocksopfer« stiitzt sich
vor allem auf archiologische Zeugnisse, sowie den rémischen Dichter
Vergil* (70 v. — 19 n. Chr.) und einen bei (Pseudo-)Hyginus iiberlie-

! Lesky, A.: Die griechische Tragodie; Stuttgart: Kroner 1984, S. 11.

2 »of or for tragedy«, Liddle, H. G./Scott, R.: A Greek-English Lexicon; Oxford: Cla-
rendon 1996, S. 1809.

3 Greifbar ab dem 7. Jhdt. v. Chr. mit Alkman in Sparta.

+ Georgica 11, 380/1: non aliam ob culpam Baccho caper omnibus aris caeditur.

Tragische Schuld A

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm

53


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der tragische Kultus

ferten Vers der Elegie Erigone des alexandrinischen Gelehrten Eratos-
thenes von Kyrene®. Demnach habe der attische Heros ITkarios einen
landlichen Festbrauch begriindet, als er im Zorn einen Ziegenbock
schlachtete, welcher die ihm von Dionysos iiberreichten Weinstocke
angefressen hatte. Aus dem Tanz um ein solches »Ziegenopfer auf
dem Lande«® entstanden so mit der Zeit dann auch die stadtischen
Festspiele — als Opfertier anstelle des sonst iiblichen Stieres zeigt
den Ziegenbock schon der Kalenderfries der kleinen Mitropolis” von
Athen, wihrend das Marmor Parium, eine Chronik der Jahre 1582/1
bis 264/3 v.Chr., ihn ausdriicklich als Siegespreis des ersten Trago-
dienagons der Stadt nennt (Marm. Par. 43).

Ebenso in den Bereich des Weingottes gehort tpaywdia als »Ge-
sang in Bocksfelle gehiillter Choreuten«, welche solcherart laut dem
byzanthinischen Lexikon der Suda (970 n.Chr.) erstmals der Alk-
manschiiler Arion von Methymna auf Lesbos um 600 v. Chr. am Hof
des Periander von Korinth im Versmaf3 sprechen? liefs und somit zum
Erfinder der »tragischen Weise« (tpayt»ob tpémou) wurde. Von
einer wundersamen Seefahrt Arions weif$ auch der Geschichtsschrei-
ber Herodot (ca. 480—424 v. Chr.) zu berichten, nennt ihn sonst aber
nur als Kitharaspieler und ersten, der einen Dithyrambos »dichtete,
mit einem Titel versah und in Korinth zur Auffithrung brachte<®,
wihrend eine Stelle im Hermogeneskommentar des Johannes Dia-
konos ihm abermals die erste Tragddie (t¥ig 8¢ Tparywdiag mpdTov
dpdua)'® mit einem Verweis auf die Elegien des Solon (640-560
v. Chr.) zuschreibt und damit der spiten Suda einen gewichtigen Zeit-
zeugen verschafft. Wir miissen uns Arions Beitrag wohl als kunst-
miflige Umgestaltung und formelle Ordnung des élteren diony-
sischen Kultliedes vorstellen, gesungen von einem Chor, der als

5 *Ixaprol T69L mpdTa TERl TEdYOV BEyNoavTo. (Eratosthenes Fr. 22 Powell = Hy-
gin, Astronomica ll, 4)

¢ Kerényi, K.: Dionysos. Urbild des unzerstorbaren Lebens; Miinchen/Wien: Langen
Miiller 1976, S. 252.

7 Ebd., Abb. 103. (Figuren des Monats Elaphebolion. Kalenderfries in Athen)

8 Suda, Eintrag zu Aptwv (¢3886): [...] Zatdpous cloeveyxely Eppetoa AéyovTog.
 Hdt. I, 23: Aptova tov MnQupvatov [...] Su90papBov medtov dvdpdmewy Tév
Hete Wpey motfioavtd te xal dvopdoavta xal StddEavta év Kopivde.

10 Rabe, H.: Aus Rhetoren-Handschriften, 5. Des Diakonen und Logotheten Johannes
Kommentar zu Hermogenes ITept pe®édov dewvétnrog, Rhein. Mus. 63, 1908,
S. 150.

54  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bocksgesang

bocksdhnliche Satyrn und Silene aus dem Gefolge des Gottes ver-
kleidet'? der Tragddie den Namen verlieh.

Dies fiigt sich zur Theorie des Aristoteles, der die Tragidie von
»improvisierten Darbietungen der Vorsinger des Dithyrambos« (ar’
gy adTooyedtacTixds [...] anod Tav apydvtav Tov Stdlpapu-
Bov)® und »aus Satyrischem« (éx catuptxod) herleitet, d. h. aus klei-
neren, zuerst burlesken Geschichten, die erst spiter einen ernsthafte-
ren Charakter (dmeceuvivdy) annahmen. Mit dem Theseus des
Bakchylides (ca. 507-451 v. Chr.) ist uns ein Dithyrambos iiberliefert,
der aufgrund seiner dialogischen Form die Verbindung zum Drama
besonders deutlich macht, allerdings ist bei dem Zeitgenossen des Ai-
schylos wiederum eine umgekehrte Beeinflussung durch die Tragodie
wahrscheinlicher. Ein Fragment des Archilochos von Paros (ca. 680—
645 v.Chr.)* hingegen bietet den friihesten Beleg fiir das »schone
Lied des Herrn Dionysos«, aus dem Stegreif angestimmt »vom Weine
blitzstrahlgetroffenen Sinnes«.

Die Form é€ap€at (»anstimmenc, von &pyw = »herrschen, an-
fangen«) bei Archilochos wie auch Aristoteles weist hin auf die Stel-
lung eines Einzelnen als Vorsinger gegeniiber einer Menge, die den
Gesang aufnimmt und weiterfiihrt, wie sie uns in der Tragodie in der
Position des Chorfiihrers und der Aufteilung des Chorliedes in Stro-
phen und Gegenstrophen begegnen wird. Dariiber hinaus sind Dithy-
rambos und tragische Chorpartie durch eine enge Bindung an den
Tanz gekennzeichnet. Die dpynotpa (von dpyéopat = »tanzen),
der traditionelle Standort des Chores im Theater, ist seit frithester
Zeit ein Tanzplatz, derweil das Wort »Dithyrambos« selbst dem
Phrygischen entstammt und méglicherweise so viel wie » Vierschritt«
bedeutet?.

" Als Waldddmonen zeigen sie Merkmale verschiedener Tiere (9%pe¢ bei Eur. Kykl.
624). Zottiges Fell, Bart und ungeziigelte Geilheit stammen vom Ziegenbock (¢ Tpd-
voc bei Soph. Ichn. 358). Zur Diskussion um die Tierattribute siehe Lesky, A.: Die
griechische Tragodie; Stuttgart: Kréner 1984, S. 60£.

12 Solche (Fell-)Umgurtung (xatdlwopa) ist vor allem fiir Darstellungen dionysi-
scher Mysterienkulte der Spatantike belegt, vgl. Merkelbach, R.: Die Hirten des Dio-
nysos: die Dionysos-Mysterien der rémischen Kaiserzeit und der bukolische Roman
des Longos; Stuttgart: Teubner 1988, S. 96f.

13 Arist. Poet. 1449a9-11 und 20/21, vgl. Leonhardt, J.: Phalloslied und Dithyrambos.
Heidelberg: Winter 1991.

14 Archil. Fr. 77D (Philorchos FGrH 328F 172 in Athen. XIV, 628a): a¢ Atwvicor’
dvantog xahdv éEdpEat péhog 0tda StIvpapBov, otve cuyrepauvmdeic ppévag.

15 Parallel zu fambos = »Zweischritt« und thriambos = »Dreischritt«, vgl. Latacz, J.:

Tragische Schuld A~ 55

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Der tragische Kultus

Einen solchen »Viertakt« (Tetrameter) gibt auch Aristoteles als
urspriingliches Versmaf3 der Tragddie an'é, als die Dichtung noch »sa-
tyrischer« war und »dem Tanze niherstand«, bevor das Aufkommen
des Dialoges eine Ersetzung durch den Sprechvers des iambischen
Trimeters nahelegte. In der Tat finden wir den trochéischen Tetra-
meter noch vermehrt in der frithsten tiberlieferten Tragodie, den Per-
sern des Aischylos. Mit diesem »Satyrischen« kann aber kaum das
heitere Satyrspiel gemeint sein, wie wir es am Ende der im Agon auf-
gefiihrten Tetralogien nach drei Tragddien vorfinden, denn das fiihrte
laut der Suda'” erst Pratinas aus Phleius (nahe Korinth) ein, als er zu
den Dionysien der 70. Olympiade (500-497 v.Chr.) mit Aischylos
konkurrierte. Da dies bereits eine voll entwickelte Tragddie voraus-
setzt, diirfte es sich dabei um eine Neugestaltung der Satyrchdore sei-
ner Heimat gehandelt haben, wie auch das Fragment seines Tanzlie-
des (‘Ymopympa)'® zeigt, wo diese sich den Tanzplatz mit »dorischem
Reigen« (Awptov yopetiav) fiir den »efeutragenden Herrn des Dithy-
rambos« (DprapBodtdvpapBe ntocbyart’ dvak) zuriickerobern.

Es spricht also alles fiir einen Anfang der Tragodie im ekstati-
schen Tanz und Chorgesang des Dionysoskultes, der zur Zeit Arions
im Siiden Griechenlands und auf den Inseln einen Héhepunkt erlebte.
Als Wettstreit der attischen Phylen mit je einem fiinfzigkdpfigen
Chor der Knaben und der Ménner an Dionysien und Lenéen be-
gleitete der Dithyrambos das Drama noch bis in die Spitantike, wih-
rend die tragischen Chorpartien selbst sich immer mehr von diesem
Ursprung entfernten und an Bedeutung verloren'. Auch das Satyr-
spiel kann Euripides 438 v. Chr. mit der Alkestis schlieflich durch eine
vierte Tragddie ersetzen.

Um die einzigartige Form der klassischen griechischen Tragddie
hervorzubringen musste jedoch noch etwas anderes zum Chor hin-
zutreten, welches sich — zunéchst im »Bruderbund«? poetischer Syn-

Einfithrung in die griechische Tragodie; Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2003,
S. 60.

16" Arist. Poet. 1449a21-24.

17 Vgl. Suda, Eintrag zu Ipativag (r2230), sowie Schadewaldt, W.: Die griechische
Tragodie (Tiibinger Vorlesungen Bd. 4). Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1991, S. 38f.

18 Bei Athenaios, Deipnosophistai XIV, 617b-f.

19 Bereits bei Agathon sind es bloff noch Fiillstiicke ohne inhaltlichen Bezug (vgl.
Arist. Poet. 1456a29).

2 Nietzsche, E. W.: Die Geburt der Tragodie 21 (KSA I, Berlin/New York: de Gruyter
1999, S. 140).

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bocksgesang

thesis vereint — entsprechend den geistigen Stromungen dieser Zeit
gegeniiber seinen kultischen Wurzeln durchzusetzen vermochte und
sie dann nach und nach verdringte. Es handelt sich um die gesproche-
ne Rede (g7ioLe, Aéyoq).

Mit Thespis aus Ikaria, eben dem nach jenem mit Wein be-
schenkten Heros benannten Demos, der antiken Gelehrten oft als Ge-
burtsort von sowohl Tragddie als auch Komadie galt? und auch heute
noch mit dem Namen »Dionyso« auf seine Vergangenheit verweist,
betreten wir endgiiltig attischen Boden. Der Parische Marmor be-
zeugt seine Neuerung des Sprechens in Dialogform ([Omexpiva]to
mp&tog)? zur Tragodienauffiihrung im Archontat Athenaios’ des Al-
teren (ca. 536/5-532/1 v.Chr.), wihrend die Suda die 61. Olympiade
als Zeit seines Wirkens bestitigt, ihm aber stattdessen die Erfindung
der (menschlichen) Maske zuschreibt, zunichst mit Bleiweifd und
Portulak, dann aus Leinen gefertigt. Der kaiserzeitliche Rhetor und
Philosoph Themistios?® (317-388 n. Chr.) wiederum referiert Aristo-
teles, wenn er Thespis zum Chorlied Prolog und Rede hinzuerfinden
lasst. Was bei der Einfiihrung der groflen Dionysien als Staatsfest
unter dem Tyrannen Peisistratos von Athen erstmals zur Auffithrung
kam, war somit eine aus dem alten dorischen Dithyrambenchor her-
vorgegangene Mischform, eingeleitet und begleitet von der im hei-
mischen attischen Dialekt gesprochenen Rede eines einzelnen Schau-
spielers (6 Umoxpttng), dessen Aufgabe offenbar zunichst im
»beantwortenc, »auslegen« und »deuten« (Omoxpivesdar) des vom
Chor Gesungenen bestand.

Zumindest fiir den romischen Dichter Horaz (65-8 v.Chr.)
machte dies Thespis zum Erfinder des bis dato unbekannten »tragicae
genus«*, welches er »auf Karren« (plaustris) habe auffiihren lassen,
die an eine Frithform der ox1vy (das Bithnen- und Kulissengebiude)
erinnern. In der Tat war mit der Abgrenzung des Schauspielers vom
Chor als eigenstindigem Handlungstrager der entscheidende Schritt
von der narrativen (erzihlenden) zur dramatischen (von dpdv: »tun,
ausfiihren«) Kunst getan. Aus dem Wechselspiel von Chorpartie und

21 Vgl. Herleitung aus tpuyedte (von tevy, »Weinlese«) bei Athenaios, Deipnoso-
phistai 11, 40a/b.

22 Marm. Par. 43 mit Erginzung von Keil, vgl. Jacoby, F. (Hrsg.): Das Marmor Parium;
Berlin: Weidmannsche Buchhandlung 1904, S. 109. Thespis scheint noch selbst als
Schauspieler aufgetreten zu sein.

2 Themistios, Or. 26, 316d.

* Hor. Ars 275/6.

Tragische Schuld A

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm

57


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der tragische Kultus

der solcherart »von auflen hinzukommenden« oder »eingeschobe-
nen« (t6 énetsbdiov) Rede konnten sich nun weitere Variationen
entwickeln wie etwa die epirrhematische Komposition (Chor im Dia-
log mit Schauspieler) oder Stichomythie (Rednerwechsel von Vers zu
Vers).

Das Versmaf3 des iambischen Trimeters, welches nach Aristote-
les auch der alltéglichen Sprechweise am nachsten kommt?, entnahm
die tragische Rede der gleichnamigen Gattung, welche bereits im
7.Thdt. v.Chr. aus rituellen Wurzeln im Dionysos- und Demeter-
kult?¢ hervorgegangen war. Als kunstvoller »Spottvers« (LapBtlewy =
»schmihen, spotten«) zum Symposion bei Archilochos oder Simoni-
des von Amorgos zielte der Jambus auf ein befreiendes Lachen ab,
indem der Dichter das Ziel des Spottes zumeist direkt anredete und
seine innere Befindlichkeit in Form von derben Zoten, beiflender Kri-
tik und entlarvender Parodie nach aufSen kehrte. Subjektive Reflexion
im Vehikel des Dialogs, derer sich die frithe Tragodie wie auch die
Komdédie bedienen konnten, war hier im Gegensatz zur unperson-
lichen AufSenperspektive der epischen Dichtung bereits vorgebildet.

Von weiteren frithen Tragikern wie Choirilos, Phrynichos oder
Ion von Chios sind neben wenigen Fragmenten® kaum mehr als Na-
men iiberliefert, bis die Tragddie mit der Trias von Aischylos, Sopho-
kles und Euripides ihre Bliite erreicht. Bereits der Komiker Aristo-
phanes (ca. 445-380 v. Chr.) gibt 405 v. Chr. in den Froschen Zeugnis
der Hochschitzung dieser Drei durch Volk und Dionysos selbst. In
den dreifSiger Jahren des vierten Jahrhunderts v. Chr. lief3 der Politiker
Lykurg ihre Statuen dem in Stein neu erbauten Theater voranstellen.
Auf sein Staatsexemplar ihrer Werke, welches sich die Alexandriner
unter Ptolemaios II. Philadelphos fiir das Museion sicherten, geht
letztlich das gesamte Corpus der uns durch byzanthinische Codices
und dgyptische Papyri tiberlieferten Tragddien zuriick. Es umfasst ge-
rade einmal je sieben Stiicke des Aischylos und Sophokles, sowie 10
(und 9 weitere aus einer zweiten, alphabetisch geordneten Hand-
schrift) des Euripides. Demgeméf tritt uns mit dem éltesten vollstian-

% Arist. Poet. 1449a24-28.

2% Vgl. den eleusinischen Mythos der Dienstmagd lambe, welche die iiber die Entfiih-
rung ihrer Tochter Persephone trauernde Gottin Demeter aufzuheitern vermochte bei
Hom. Hymni 11, 200—4. Das Wort tap.Bog (»Zweischritt«) geht auf dieselben phrygi-
schen Wurzeln zuriick wie der Dithyrambos (s.0., Anm. 15).

¥ Zusammengestellt bei Gauly, B. M. [Hrsg.]: Musa Tragica. Gottingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht 1991.

58  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bocksgesang

dig erhaltenen Drama, den Persern (aufgefiihrt 472 v.Chr.) des Ai-
schylos, eine formvollendete Tragddie entgegen, deren Handlung am
Hofe des besiegten Perserkonigs Xerxes bereits von nicht weniger als
zwei Schauspielern getragen wird. Der 525 v. Chr. im Kultzentrum
Eleusis?® als Sohn des Adligen Euphorion geborene Dichter hatte
490 v. Chr. in Marathon? und zehn Jahre spiter bei Salamis selbst
gekdmpft und erlangte mit seiner Darstellung der Geschichte® den
Sieg im Agon.

Wie Aristoteles betont, machte er die Rede zur Hauptsache und
verringerte den Anteil des Chores’!. Insbesondere seine Sieben gegen
Theben (467 v.Chr.) und die Hiketiden (vermutl. 463 v. Chr.) weisen
noch vermehrt archaische Ziige auf und sind weniger von dramati-
schem Geschehen als von groflen narrativen Redepartien und dem
Riickgriff auf das Klagelied (9p#voc) geprigt. In der Orestie (auf-
gefiihrt 458 v.Chr.) besitzen wir eine Inhaltstrilogie (Agamemnon,
Choephoren und Eumeniden, jedoch ohne zugehoriges Satyrspiel),
welche den Geschlechterfluch der Atreiden von der Heimkehr und
Ermordung des aus der Ilias bekanten Eroberers bis zur Entsithnung
seines Sohnes und Richers Orest durch die Gottin Athene auf dem
attischen Areopag verfolgt®?. Insgesamt verfasste Aischylos etwa
90 Stiicke®® und errang 13 Siege. Nach seinem Tode 456 v.Chr. im
fernen Gela auf Sizilien beschloss die Athener Volksversammlung
die sonst uniibliche Wiederauffiihrung seiner Werke.

Sophokles hingegen blieb zeitlebens mit seiner Vaterstadt ver-
bunden. Geboren 496 v.Chr. im Demos Kolonos sang der Fabrikan-
tensohn den Siegespaian anldsslich der Schlacht bei Salamis® und ge-

% Gegen eine bei Aristophanes (Frosche 886) angedeutete Einweihung in die dortigen
Demetermysterien spricht jedoch ein von Aristoteles (EN 1111a10) erwéhnter Pro-
zess wegen (unwissentlicher) Profanisierung.

» Vgl. Suda, Eintrag zu AloyvAog (at357) und Marm. Par. 48.

0 Die Anekdote zu Phrynichos (Suda, ¢765 und Herodot VI, 21, 2) iiber eine Geld-
strafe, weil er die Athener mit der Einnahme von Milet zu schmerzlich angeriihrt
hatte, zeugt von der Schwierigkeit historischer Stoffe.

31 Arist. Poet. 1449a15-18.

32 Charakteristisch und fiir diese Arbeit besonders interessant ist das dort ausgespro-
chene Prinzip des Lernens durch Leiden (ra9et wadog, Ag. 177) in einer generatio-
neniibergreifenden Verkettung der Verschuldung.

33 Aufgrund seiner Zeusdarstellung umstritten ist das siebte iiberlieferte Drama, der
gefesselte Prometheus.

3 Athen. Deipn. I, 20e.

Tragische Schuld A

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm

59


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der tragische Kultus

wann bereits 470/68 v. Chr. seinen ersten Tragddienagon®. Bis zu sei-
nem Tod 406 v.Chr. folgten nach unterschiedlichen Quellen? zwi-
schen 17 und 22 weitere Siege, was ihn bei insgesamt 123 Stiicken
(etwa 30 Tetralogien) und keiner einzigen Niederlage zum erfolg-
reichsten der drei groflen Tragiker macht. Dariiber hinaus hatte er
als Hellenotamias (Schatzmeister) 442 v.Chr.,, zweimal als Stratege
(441/0 v. Chr. mit Perikles gegen Samos, 428 v. Chr. mit Thukydides
gegen die Anaier) und zuletzt 413 v. Chr. im oligarchischen Probulen-
kollegium zahlreiche und wichtige politische Amter von der hochsten
Bliitezeit bis zum tiefsten Fall Athens inne, dessen Kapitulation vor
Sparta er nicht mehr erleben musste. Sophokles galt jedoch nicht nur
als pthadnvatétatoc?, sondern auch besonders fromm (Yeooe-
Beotatwv)3: Selbst Priester des Helden Halon (Vita §11) bewahrte
er das Bildnis des Gottes Asklepios bei dessen Einfiihrung aus Epidau-
ros bei sich auf und wurde dafiir als Heros Ac&twv?® (» Aufnehmer«)
verehrt, es wird zudem von einer Traumerscheinung des Herakles um
einen gestohlenen Kranz (§18) und der Griindung eines Musenthia-
sos (§6) berichtet.

Seine tragische Dichtkunst erlernte Sophokles nach eigener
Aussage®, indem er zuerst den Stil des Aischylos nachahmte, sich
dann noch herb und gekiinstelt (xatdteyvov) von diesem absetze,
um erst in einem dritten Schritt zur Vollendung (49txatatov »at
Béhtiotov) des Eigenen zu finden. DemgemifS iiberlasst er seinem
Vorginger das Anrecht auf den tragischen Thron der Unterwelt in
den Froschen des Aristophanes (786 ff.). Man ist geneigt, die sieben
erhaltenen Tragodien (zu denen sich noch das Satyrspiel Spiirhunde
gesellt) ebenfalls diesem Schema unterzuordnen, so dass die erste
Phase vom Aias (450er Jahre) mit seiner starren zweiteiligen (Dipty-
chon-)Struktur vertreten wiirde, die sog. »Hamartia-Dramen«*! An-

% Marm. Par. 56, eventuell handelte es sich dabei sogar um sein Debut als Tragodien-
dichter.

% Insgesamt 18 laut einer Inschrift (IG 1I22325), seine Vita (TrGF IV, A1) nennt 20,
die Suda 23 (6815).

% Vita §9, in: Radt, S. (Hrsg.): Tragicorum Graecorum Fragmenta. Gottingen: Van-
denhoeck & Ruprecht 1999 (= TrGF), Bd. IV, S. 29f.

% Scholiast zu Elektra 831 (Testimonium 107, TrGF S. 73).

3 Ethymologicum Magnum 256, 6 (Testimonium 69, TrGF S. 57/8).

% Uberliefert bei Plutarch, Quomodo quis suos in virtute sentiat profectus 7, 79b.

4 Latacz, J.: Einfilhrung in die griechische Tragodie; Gottingen: Vandenhoeck & Ru-
precht 2003, S. 238.

60  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bocksgesang

tigone (ca. 442 v.Chr.), Trachinierinnen (?) und Konig Odipus (ca.
434-427 v. Chr.) in die zweite, Elektra (vor 417 v. Chr.), Philoktet (409
v.Chr.) und der 401 v. Chr. posthum aufgefiihrte Odipus auf Kolonos,
welche nicht im Fall, sondern mit der Erhchung der Zentralfigur en-
den, in die dritte Phase fielen. Was seine formalen Neuerungen be-
trifft, so sind sich die Quellen einig, dass er den dritten Schauspieler
(tottaywviotng) einfithrte, welchen alsbald auch Aischylos tiber-
nahm. Die Suda (Sigma 815) nennt zudem die VergrofSerung des
Chores von 12 auf 15 Mitglieder, Aristoteles* fiigt noch die Biihnen-
bilder (exnvoypapia) hinzu, so dass man insgesamt von einer hand-
werklichen Vollendung der (dufleren) Dramatik sprechen kann.

Dieser in sich abgeschlossenen Gestalt der Tragodie sollte Euri-
pides nichts mehr beiftigen — er sicherte sich seinen Platz in der Ge-
schichte vielmehr durch seinen neuartigen Umgang mit dem zur Ver-
fiigung stehenden Werkzeug. Uber sein Leben ist im Gegensatz zur
Fiille antiker Klatschgeschichten iiber seine Person kaum etwas Si-
cheres bekannt. Geboren entweder 484 oder 480 v. Chr.® auf Salamis
stand Euripides zeitlebens abseits der Polisgemeinschalft, als kritischer
Beobachter und Biichermensch* jedoch stets am intellektuellen Puls
der Zeit. Seine vergleichsweise zahlreich iiberlieferten Werke* zeu-
gen vom Einfluss sophistischer Dialektik und Philosophie, aber auch
von zweiflerischer Unentschlossenheit und der Aufweichung alther-
gebrachter gesellschaftlicher Werte wie auch poetischer Formen. Der
freiere Umgang mit mythischen Stoffen* und die psychologisch
scharfe Zeichnung nun vermehrt biirgerlicher Charaktere in den Ver-
strickungen des Schicksals spalteten sein Publikum* und die Nach-
welt.

# Arist. Poet. 1449a18/19.

# Das dltere Datum nach Marm. Par. 50, die Suda (£3695) nennt den Tag des Sieges
iiber die Perser.

# Vgl. Aristophanes, Frosche 1409. Euripides erscheint auch in den Thesmophoria-
zusen und Acharnern.

# Von den Meisterdramen Medea, Bakchen, Hippolytos, Alkestis und Herakles sind
5 Kriegsstiicke (mit politischem Bezug) und 7 Intrigenstiicke/ Tragikomddien/Melod-
ramen, sowie das Satyrspiel Kyklops zu unterscheiden, filschlich wurde noch das
spitere Schulstiick Rhesos beigeordnet.

4 Ginzlich frei erfunden haben soll jedoch erst Agathon in der Blume (vgl. Arist.
poet. 1451b19).

47 Bei 75-92 Stiicken (22 Teilnahmen) erlangte er nur 4 Siege, einen weiteren post-
hum (Suda, £3695).

Tragische Schuld A

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm

61


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der tragische Kultus

Dennoch nennt Aristoteles ihn den »tragischsten«* unter den
Dichtern, wohl auch gemifl dem Sprachgebrauch seiner Epoche im
Sinne von »ernsthaft« oder gar »pompds«*. In der Tat aber war es
eben jener in den Froschen des Aristophanes (15151.) auf den dritten
Platz verwiesene Euripides, der nach seinem Tod 406 v.Chr. (kein
ganzes Jahr vor Sophokles) am Hof des Makedonenkénigs Arche-
laos 1. in Pella die grofSte Nachwirkung erzielen sollte, insbesondere
was die neue Komodie bei Menander, Plautus und Terenz angeht.

Die griechische Tragidie jedoch, als historisches Phinomen an
die attische Polis gebunden, gelangte mit dieser an ihr Ende. Zwar
kennen wir noch einige Epigonen des vierten und dritten Jahrhun-
derts wie Dionysios von Syrakus, Moschion oder das Mosesdrama
Ezechiels, bis zu den stoischen Lehrdramen des Seneca aber ist die
Uberlieferung schlicht zu spirlich. Das »tragische Zeitalter der Grie-
chen«® war voriiber und mit der Wiederauffiihrung der alten Stiicke
ab 383 v.Chr. ersetzte ein attischer Klassizismus originire Kunst-
schopfung. Man las®' nun Dramen und konzentrierte sich auf kleine-
re Formen, die Biihne iiberlief man den immer prominenteren
Schauspielern. Aus dem hellenistischen Proskenientheater sind Tanz-
platz und Chor als Ursprung des »Bocksgesanges« schliefilich ganz
verschwunden.

Eine rein strukturelle Betrachtung der Entwicklung der grie-
chischen Tragodie, wie es auch die Poetik des Aristoteles ist, bliebe
jedoch trotz aller Fiille historischen Materials als Reduktion notwen-
dig an der Oberfldche. Bereits 1914 mahnt Ortega y Gasset®: »Ver-
gessen wir nicht, dafd sie in Athen eine kultische Handlung war, sich
also nicht so sehr auf dem Theater wie im Geiste der Zuschauer ab-
spielte. [...] es ist die Kehrseite eines Teppichs: Enden bunter Faden,
die von der Vorderseite herkommen, welche der Glauben gewoben
hat. Nun treten aber, was die Erforschung des Glaubens der Athener
betrifft, die Grizisten leider auf der Stelle; [...] Und solange sie nicht

# tpoayLxatatog (Arist. Poet. 1453a29) im Hinblick auf die Erregung der Affekte
Jammer und Schauder.

¥ TpayLrds: »serious«, »in bad sense pompous« (Liddle, H. G./Scott, R.: Greek-Eng-
lish Lexicon; Oxford: Clarendon 1996, S. 1809), »majestic« schon bei Aristophanes,
Pax 136.

% Nietzsche, E. W.: Nachgelassene Schriften (KSA I, Berlin/New York: de Gruyter
1999, S. 7991.).

51 Vgl. Arist. Rhet. 1413b.

52 José Ortega y Gasset: Meditaciones del Quijote I, 17. Madrid 1914, S. 191.

62  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dionysos

weiterkommen, wird die griechische Tragddie fiir uns ein Text sein,
zu dessen Sprache wir kein Worterbuch besitzen«. Im vorherigen Ab-
schnitt erwies sich die Tragddie als spite Frucht attischer Kunstschop-
fung, tief verwurzelt in der kultischen Praxis vor allem eines Gottes,
dessen Erforschung gerade im letzten Jahrhundert ganz und gar nicht
auf der Stelle trat — Dionysos, Gott der Maske, des Weines und des
Rausches, aber auch Gott des Wahnsinns und des Todes, der zer-
stiickelte und wiederauferstandene Gott der Tragodie.

b) Dionysos

Aufgrund der zahlreichen Mythen um Ankunft und Widersacher®
des Dionysos hielt man den fremdartig orgiastischen Kult lange Zeit
fiir nichtgriechisch. Ahnlichkeiten zum barbarischen Sabazios>* und
die Ableitung seines Namens aus dem Thrakisch-Phrygischen® leg-
ten eine Herkunft aus dem Norden nahe. Noch 1932 datierte Wila-
mowitz*® »das Eindringen des neuen Gottes in das Mutterland frii-
hestens in das achte Jahrhundert« und nahm Lydien als dessen
Ursprungsort an. Spétestens jedoch mit der Entzifferung der zweiten
kretischen Linienschrift (Linear B) durch Michael Ventris im Jahre
1952 erfolgte ein griindliches Umdenken — Tontafeln des »Nestor-
palastes« von Pylos bezeugen den Namen des Weingottes™ bereits
fiir die mykenische Kultur des 13. Jahrhunderts vor Christus. Infol-
gedessen ging Karl Kerényi vom »kretischen Vorspiel«*® eines mi-
noischen Stierkultes um Zeus-Dionysos parallel zur dgyptischen Osi-
risreligion schon im dritten Jahrtausend vor Christus aus, welcher
tiber die Inseln von Siiden her das Festland erreichte. Epidemie und
Einbruch von auflen sind fester Bestandteil der Religion des »kom-
menden Gottes«* und letztlich wohl mehr als Reflex der ekstatischen

5 Lykurg bei Homer (Il. VI, 130), Perseus und Megapenthes in Argos (Paus. II, 20, 4).
5 Eine Korn- und Geburtsgottheit wie auch spiter Attis, mit Dionysos gleichgesetzt
schon bei Herodot V, 7.

55 Bei Kretschmer, P.: Aus der Anomia. Berlin 1890, S. 21 ff.

5 Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff: Der Glaube der Hellenen II; Berlin: Weid-
mann 1932, S. 60.

5 PY Xa 102: di-wo-nu-so-jo (= 8tovuooto, »des Dionysos«: gemeint ist der Wein).
% Kerényi, K.: Dionysos. Urbild des unzerstorbaren Lebens; Miinchen/Wien: Langen
Miiller 1976, S. 191f.

% Hélderlin, F: Brod und Wein, 3. Strophe, Vers 18, in: Simtliche Werke (Band 2),
Stuttgart 1953, S. 93-99.

Tragische Schuld A

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm

63


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Der tragische Kultus

Grunderfahrung des Rausches als Uberwiltigung der Sinne durch
eine fremde Macht denn historischer Umstinde zu deuten. So wird
denn auch verstandlich, warum selbst das als Geburtsstitte des Gottes
bekannte bootische Theben mit dem »Leidensmann« Pentheus® eine
solche Widersachergeschichte kannte, die uns in den Bakchen, dem
letzten Werk des Euripides, und im gleichnamigen Idyll des Theokrit
erhalten blieb. Auch hier verwahrt sich der amtierende Herrscher ge-
gen den neuen Kult, welcher die Frauen der Stadt in die Raserei®
treibt, und wird zur Strafe von seiner eigenen Mutter Agaue und
ihren beiden Schwestern Ino und Autonoe bei lebendigem Leib zer-
rissen. Dionysos kehrt hierzu aus Lydien nach Theben zuriick, denn
im Altertum galt er gemeinhin als Sohn der Semele®, der vierten
Tochter des Stadtgriinders Kadmos. In den Dionysiaka (VII, 110{.)
erzihlt Nonnos von Panopolis (5. Jhdt. n. Chr.), wie Zeus, der Semele
beim Bade nach dem Stieropfer erblickte, ihr beiwohnte, bis sie, von
der eifersiichtigen Hera iiberredet, nach dem Anblick seiner wahren
Gestalt verlangte und vom Blitz verbrannt wurde. Das Dionysoskind
aber entnahm er der Asche seiner Mutter und trug es eingenidht® in
seinen Schenkel selbst aus, um es danach der Fiirsorge der Nymphen
des Berges Nysa zu tiberlassen. Semeles Brautgemach in den Ruinen
des alten mykenischen Palastes von Theben beschreibt Euripides
(Bakchen 61.) als rauchend vom Blitz und umwunden mit Weinlaub,
Pausanias® fand dort noch eine bronzebeschlage Holzsdule und ein
Bildnis des Dionysos ®&duov vor. In Delphi war der Dionysoskult
schon sehr frith mit den Riten chthonischer Muttergéttinnen® ver-
bunden. Er hatte an dem gemeingriechischen Heiligtum ebenso viel

% Das Wortspiel mit dem sprechenden Namen und wév9nua (»Leid, Klage«) schon
bei Theokrit Eid. XXVI, 27; vgl. Megapenthes in der Geschichte um den Wahn der
Proitostochter (Apollodor II, 2 und Hygin, Fabulae 244).

¢ Sie werden zu Minaden (von patvopar = »verziickt/trunken sein, wiiten, rasen«)
im Gefolge des Gottes.

¢ Hom. Il. XIV, 325; Hes. Theog. 940f.; Pind. Ol. II, 24 {f.; Herodot (II, 145) schitzt
Semeles Leben unter Berufung auf dgyptische Chroniken auf 1600 Jahre vor seiner
Zeit. Umstritten ist die Herleitung von einer thrakisch-phrygischen Erdgottheit
(9, yYaparoc) bei Kretschmer (Aus der Anomia. Berlin 1890, S. 181.).

® Daher der Beiname elpagtatrne (Nonnos, D. IX, 24 und Hom. Hymn. I, 21) =
€veppapr von EVpanTa.

% Paus. IX, 12, 3-4.

¢ Gaea und Themis: Aischyl. Eu. 1ff. und Eur. Iph. Taur. 1259f.,, vgl. 3eAqic = »Ge-
barmutter«. In Athen stand Dionysos dem eleusinischen Kult der Demeter nahe, in
Phrygien dem der »grofien Mutter« Kybele.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dionysos

Anteil wie Apollon®, welcher erst mit der Totung des Drachen Py-
tho®” das Orakel iibernahm, denn als sterbendem und wiederge-
borenem Gott gehorten Dionysos die Wintermonate, wenn der
Dithyrambos den Paian®® ersetzte. Alle zwei Jahre, wenn das athe-
nische Frauenkollegium der »Thyaden« (griech. $0w: »rasen, opfern,
schlachten«) zur Korykischen Grotte® auf dem Parnass pilgerte, voll-
zog die delphische Priesterkaste der 6otot” beim Grab des Gottes”
ein geheimes Ritual zur Erweckung des Dionysos Atxvityg’ aus sei-
nem Schlaf in der Unterwelt. In einer Vorgeschichte zur Schenkel-
geburt, wohl erst im Zusammenhang mit dem eleusinischen De-
meterkult unter dem Einfluss des Orakelschreibers Onomakritos”
entstanden, erscheint auch die Unterweltgottin Persephone™ als
Mutter, welche Zeus in Schlangengestalt zur inzestudsen Vereini-
gung verfiihrte. Zunichst in einer Hohle auf Kreta verborgen, zer-
fleischten die Titanen den neugeborenen Dionysos Zaypeids”, wo-
rauf Zeus sie mit Blitz und Flutregen bestrafte. Aus ihrer aller Asche
formte Prometheus die Menschen, nur das Herz rettete Athene, um
es zur Wiedergeburt des Gottes der Semele zu verabreichen. Dieser
unterirdische (y96vioc) Dionysos war insbesondere fiir die Reinkar-
nationslehre der orphischen Mysterien von Bedeutung, welche schon
Herodot (I, 81 und 123) aus dem Osirismythos herleitet.

Der Kreis schliefSt sich mit der Gattin des Dionysos, der kreti-

6 Plut. De E VIII, 388f.

 Von mbdw »verfaulen« in der Sonne bei Hom. Hymni III, 356 f., dhnlich der Ga-
rung von Honigwein (Anm. 86).

6 Plut. De E. IX, 389c.

 Paus. X, 32, 7 und 4, 3, auch bei Lucan V, 72, vgl. die gleichnamige »Hohle des
Ledersacks« (xapuxog bei Hom. Od. V, 267 und IX, 213) in der kilikischen Drachen-
totergeschichte des Zeus bei Apollodor I, 6, 3.

70 Plut. Is. Os. 35.

7' mit der Aufschrift "Ev9dde xetrar Yavdv Avbvucog éx Xepéhng (»Hier liegt Dio-
nysos, Sohn der Semele«): Philorch. Fr. 7, in: Jacoby, F.: Die Fragmente der grie-
chischen Historiker (FGrH), Berlin 1923 ff.

72 Von Aiwvov, »Getreideschwinge«, die Wiege des Dionysoskindes, vgl. Orph.
Hymn. 45.

7> Welcher unter den Peisistratiden in Athen weilte (Hdt. VII, 6) und die Titanen als
Urheber der Leiden des Dionysos von Homer iibernommen haben soll (Paus. VIII,
37, 5).

7+ Tochter von Zeus und Demeter, Gattin des Hades, D. somit dtpfitop (Suda, §1124),
vgl. Nonnos, VI, 155f.

75 Von &ypebo »jagen« oder Laypr = B69poc (Jagd-)»Grube« bei Hesych; bezeichnet
Dionysos y96viog (Suda, {4), vgl. Orph. Hymn. 28/29.

Tragische Schuld A

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm

65


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Der tragische Kultus

schen Minostochter Ariadne. Aus Liebe schenkt sie dem attischen
Helden Theseus jenen beriihmten Faden, der ihm die Tétung des
menschenfressenden Minotauros’ (»Stier von Minos«) und die
Flucht aus dem Labyrinth erméglicht, doch auf der Riickfahrt holt
der Gott seine Braut zu sich zuriick, lisst die werdende Mutter”” von
der jungfraulichen Artemis” toten. Ariadne teilt als (Gpt-)ayvy, die
»hoch-heilige« oder »-reine«, sowohl den Beinamen als auch das Ent-
fithrungsmotiv mit Persephone” und muss in der Unterwelt verblei-
ben. Dionysos, in Elea als »wiirdiger Stier« (&&te’ talpe)® gerufen,
in Gestalt des »weinfarbenen« (olvwrég bei Homer Il. XIII, 703) Tie-
res von Titanen zerrissen® und doch selbst »MenschenzerreifSer«
(avdpwmoppaiotrng)® genannt, wird wiederum schon von Heraklit
(Fr. 15) mit dem Todesgott Hades gleichgesetzt, dem »unterirdischen
Zeus«%. Die Hochzeit des Sohnes mit der Mutter wiederholt somit
den Inzest des Vaters mit der geraubten Tochter und begriindet einen
neuen Zyklus®* des Werdens und Vergehens der Natur, abgebildet in
menschlichen Verwandtschaftsverhaltnissen.

Wie kein anderes Symbol verdeutlicht der Wein die Einheit der
dionysischen Erfahrung in der Kontinuitdt der Abfolge von Geburt,
Wachstum, Tod und Wiedergeburt des Lebens im Wechsel der Jahres-
zeiten und bietet einen Schliissel zum Verstindnis der Dionysosreli-
gion. So beschreibt Walter F. Otto Wesen und Bereich des Gottes fol-
gendermaflen: »Das ganze Altertum hat Dionysos als Spender des
Weines gepriesen. Aber man kannte ihn auch als den Rasenden, des-
sen Gegenwart die Menschen besessen macht und zur Wildheit, ja
zur Blutgier hinreif3t. Er war der Vertraute und Genosse der Toten-
geister. Geheimnisvolle Weihen nannten ihn ihren Meister. Und zu
seinem Gottesdienst gehorte das dramatische Spiel, das die Welt um

76 Sohn von Ariadnes Mutter Pasiphae und einem Stier, wie schon Minos von Europa
und Zeus in Stiergestalt.

77 Thre Kinder tragen dionysische Namen wie Staphylos (»Weintraube«) und Oino-
pion (»Weintrinker«).

78 Arovioou paptupinoty bei Hom. Od. XI, 320f.

7 ayvn Ilepoegoveta bei Hom. Od. X1, 386 und Hymni 11, 337.

80 Plut. Quaest. Gr. 36.

81 Nonnos VI, 205.

82 Ael. De Natura Animalium XII, 34.

8 Zebg te natoyYoviog bei Hom. Il. IX, 457, Vater des Zagreus bei Aischylos, Fr. 4
Nauck (TGF I, S. 3).

8 Vgl. Stier und Schlange bei Arnobius, Adv. Nat. V, 21: Taurus draconem genuit et
taurum draco.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dionysos

ein Wunder des Geistes bereichert hat. Auch die Frithlingsblumen
zeugten von ihm; der Efeu, die Pinie, der Feigenbaum waren ihm lieb;
aber hoch iiber allen diesen Segnungen im Reiche der vegetativen
Natur stand die tausendfach gebenedeite Gabe des Weinstocks.
Dionysos war der Gott des seligsten Rausches und der verziicktesten
Liebe. Aber er war auch der Verfolgte, der Leidende und der Sterben-
de, und alle, die er liebte und die ihn begleiteten, mussten mit ihm das
tragische Schicksal teilen«®.

Die Weinherstellung aus wilden Beeren ist im Norden Griechen-
lands®¢ schon fiir das spite Neolithikum nachgewiesen, die Kultivie-
rung der Rebe aber (wie auch das rechte Maf3 beim Trinken) erforder-
te ein Wissen, welches im Mythos als Geschenk jenes Gottes zu den
Menschen kommt, dessen Macht beim Genuss des Getrianks unver-
mittelt spiirbar wird.

In Attika liegt die Entdeckung des Weines in einem Urverbre-
chen begriindet. Die wohl élteste Geschichte®” erzihlt von Ikarion,
der den Wein von Dionysos als Gastgeschenk erhielt und mit den an-
deren Hirten teilte. Diese aber, den folgenden Rausch fiir eine Vergif-
tung haltend, erschlugen ihn mit Kniippeln und warfen den Leich-
nam in einen Brunnen. Als seine Tochter Erigone ihn mit Hilfe ihres
Hundes Maera dort fand, erhingte sie sich aus Verzweiflung an
einem Baum. Dionysos aber versetzte sie an den Himmel und strafte
die Tochter der Athener mit dem gleichem Schicksal, bis ein Orakel
des Apollon die Schuldigen offenbarte.

Unvermischt (&xpatog) getrunken war der Wein also gefahr-
lich, folglich lernte Amphiktyon, der dritte Kénig von Attika und
Griinder des delphisch-pyldischen Stiadtebundes® vom Gott selbst,
wie er mit Wasser zu verdiinnen sei, und lief$ aus Dank dem Dionysos
6p96¢® im Heiligtum der Horen (Jahreszeiten) einen ersten Altar er-

8 Otto, W. E.: Dionysos. Mythos und Kultus; Frankfurt a.M.: Klostermann 1996
[1960], S. 49.

% In Dikili Tash bei Philippi (Thrakien) fanden sich nach dem Zagros-Gebirge auf
dem Gebiet des heutigen Iran die frithesten Zeugnisse des Weinbaus, siehe Archae-
ology News Report vom 20. Marz 2007. Noch alter konnte die Weinherstellung aus
Honig sein (dhnlich dem phrygischen Hydromeli bei Plinius, nat. hist. XIV, 20).

8 In verschiedenen Versionen {iberliefert bei (Pseudo-)Hyginus, fabulae 130 und as-
tronomica 11, 4.

% Die » Amphikytonie« zum Schutz der Tempel von Demeter in Anthele und Apollon
in Delphi (Paus. X, 8, 1).

8 Bei Ath. Deipn. II, 38c so genannt aufgrund der Fihigkeit, auch nach dem Wein-
genuss »aufrecht« zu stehen.

Tragische Schuld A

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm

67


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Der tragische Kultus

richten. Dieselbe Entdeckung schreibt Athenaios (11, 45d) dem mythi-
schen Arzt und Seher Melampus aus Pylos zu, welcher nach Herodot
(I1, 49) den Dionysoskult dgyptischer Pragung (als interpretatio grae-
ca des Osiris) aus Theben eingefiihrt haben soll und in Argos die
rasenden Tochter des Proitos® heilte.

Die iltesten attischen Feste zu Ehren des Dionysos waren Wein-
und Totenfeste zugleich. So markierten die Oschophoria im Monat
Pyanopsion (Okt./Nov.) mit einer Prozession zur Hafenstadt Phale-
ron das Ende der Weinlese und erinnerten laut Plutarch® an die vom
Tod seines Vaters Aigeus getriibte Riickkehr des Theseus aus Kreta.
Die Weinreben (6oyy) wurden nun entrappt und nach einigen Tagen
Standzeit” gekeltert. Das Zerreiflen und Zertreten der Pflanze zu
blutroter Maische ist als augenfilliger Akt der Totung schon von Ho-
mer an mit einem Lied der Klage um die Toten (Atvog)® verbunden
und verweist somit auf ein Bewusstsein der Verdanktheit der Gabe
des Weines gegeniiber dem Tod der Rebe. Die erste Girung, mytho-
logisch leicht mit dem Prozess der Verwesung zu identifizieren, fithr-
te dann mit einer Dauer von etwa 40 Tagen iiber den Winteranfang
im Folgemonat Maimakterion (Nov./Dez.) hinaus und brachte yAeb-
xo¢ hervor, unausgegorenen, aber schon berauschenden Trauben-
most, der hierzulande als FederweifSer/-roter bekannt ist und dessen
Verkostung beim Heiligtum des Dionysos Atpvatog® uns Athenaios
(X1, 465a) beschreibt. Demgemifd war der » Adventsmonat« Poseide-
on (Dez./Jan.) von der Erwartung des neuen Weines und jenen bdu-
erlichen Lokalfesten geprdgt, die man spiter in Abgrenzung vom
Staatsfest der Stadt Athen die Acoviota T xat’ dypods nennen soll-
te, die landlichen oder kleinen (ta wtxpd) Dionysien. Thr charakteris-
tisches Merkmal bestand nach dem parodistischen Zeugnis des Aris-
tophanes (Acharner 2411f) in einem Umzug (ropmy) mit Gesang

% Ahnlich den Kadmostéchtern fiir die Missachtung des Dionysos bestraft (Paus. II,
18, 4).

91 Plutarch, Theseus XXII, 2 und XXIII, 2-3.

2 Hesiod (Op. 6101£.) setzt dafiir 16 Tage vor dem Untergang des Sternbildes Orion
(Ende Okt.) an.

% Hom. Il. XVIII, 561, vgl. Herleitung vom dgyptischen Klagelied Mavepag bei Hdt.
11, 79 und Paus. IX, 29, 7. Das Rufen Dionysischer Namen beim Keltern beendet erst
die trullanische Synode von 691 n. Chr. (Can. 62).

% Laut Thukydides II, 15, 4 eines der altesten Heiligtiimer in Athen. »Weiher« oder
»Sitimpfe« deuten auf eine Quelle zur Weinmischung, Strabo (VIII, 5, 1) fand sie um
Christi Geburt jedoch ausgetrocknet vor.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dionysos

und Phallophorie”, der Prisentation eines Teilstiicks des zerstiickel-
ten Gottes als Gabe der Fruchtbarkeit besonders an die Mianner, wih-
rend er selbst noch bis zum Friihling von diesem Symbol des Lebens
getrennt in der Unterwelt verweilte.

Der kilteste Monat des Jahres (Jan./Feb.) hief in Athen Gameli-
on, der »Hochzeitsmonat«, im tbrigen Teil des ionischen Sprach-
gebietes jedoch Lenaion, nach dem Keltertrog (Anvég) am Ort* des
Lendenfestes und den ekstatischen Frauen im Gefolge des Dionysos
(Afva), die wir auf vielen rotfigurigen Trinkgefdflen?” abgebildet
sehen, wie sie den Wein schépfen und das verhiillte Maskenidol®®
des Dionysos umtanzen (Nr. 29A), Geburtshelferinnen des nun aus
dem Tode zum Vorschein kommenden Gottes. Der Wein hatte jetzt
mit der Kilte die letzte Klarung® durchlaufen und konnte von der
am Boden der Weinkriige abgelagerten Hefe getrennt werden. Nach
dieser Hefe (tpd&) nennt Aristophanes (Ach. 501) sein eigenes Genre
auch Tpuyedia, denn an den Lenden wurden seit Alters her Koms-
dien aufgefiihrt. Im Gesicht aufgetragen gab die Weinhefe keine
schlechte Schminke ab, mittels derer man nun sowohl Theater spie-
len, aber auch beim trunkenen Festschwarm (x&pog) als Rachegeist
maskiert'® unter derben Zoten mit unliebsamen Vertretern der Ob-
rigkeit abrechnen konnte. Formale Komédienagone im neuen Diony-
sostheater sind an den Lenden jedoch erst ab 442 v.Chr. bezeugt,
einige Jahre spiter kamen von den groflen Dionysien auch Tragddien
hinzu.

Dionysos war zum »Blumenfest« der Anthesteria im gleich-
namigen Monat (Feb./Mérz) mit den ersten Friihlingsbliiten ins Le-
ben zuriickgekehrt. Als dpyatotepa Aroviora'®! geht es auf eine Zeit

% Ursprung der Komddie nach Aristoteles Poet. 1449a11f., vgl. die dgyptischen Pa-
mylia als Phallosumzug im Osiriskult bei Plut. Is. Os. 36. Eben diese Praktiken soll
Melampus (s.0.) iiberfiihrt haben (Hdt. II, 49).

% In Athen wohl identisch mit dem Heiligtum év AMpvaig (s.0. Anm. 94) im Siid-
osten der Akropolis bei der apyata ayopa, vgl. Bélte: Mitteilungen d. Kaiserl.
deutsch. Arch. Intst. Athen. Abt. vol. 34, S. 388.

7 Bei Frickenhaus, A.: Lendenvasen. Berliner Winkelmanns-Programm 72. Berlin:
G. Reimer 1912.

% Eine hohle Maske samt Gewand aufgehéngt auf einem Stab im Gegensatz zur Sta-
tue des vollstindigen Gottes.

? Vgl. Kerényi, K.: Parva realia, in: Symbolae Osloensis XXXVI (1960), S. 9.

10 Vgl. Scholium in Dionysium Thracem S. 18, 27-31.

10 Thukydides I, 15, 4.

Tragische Schuld A

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm

69


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der tragische Kultus

noch vor der ionischen Wanderung (ab 1100 v. Chr.) zuriick und ist
somit das ilteste Dionysosfest Athens. In diesen Tagen fanden im
nahegelegenen Agrai auch die kleinen Mysterien des Demeterkultes
statt, welche mit Opfern und ritueller Waschung die Riickkehr der
Persephone aus der Unterwelt und den Beginn des Friihlings feierten.
Leben und Tod begegneten sich hier und die Pforten des Hades stan-
den offen.

Die Anthesteria begannen am 11. des Monats mit den Pithoi-
gia'?, dem Tag der Offnung der grofSen Tongefife (ntdot), in denen
der Wein aufbewahrt wurde. Dies lockte Totenseelen an, die auf my-
kenischen Tontafeln'® auch 8t¢rot, »die Durstigen« genannt werden.
Photios'* bezeichnet deswegen den zweiten Tag, die Choes'® (»Kan-
nen«), auch als Miapa fuépa, »Tag der Befleckung«, an dem die
Athener Rhamnusblitter kauten und ihre Tiiren mit Pech bestrichen,
um sich zu schiitzen. Das Heiligtum des Dionysos év Alpvog ' wur-
de einzig in dieser Zeit gedffnet, wihrend die Tempel anderer Gotter
verhingt wurden. Als die Madchen nun die aiwpa (das Schaukeln)
vollzogen, um des Selbstmordes der Erigone zu gemahnen, fand mit-
tels der namensgebenden WeingefifSe auf ein Posaunensignal hin das
Wetttrinken der Ménner statt. Es trank jedoch jeder fiir sich, an Ein-
zeltischen und schweigend, um an die gastliche Aufnahme des Ores-
tes im Haus des attischen Konigs Pandion zu erinnern, als seine Be-
fleckung durch den Muttermord noch nicht gesiihnt war. Vor allem
waren die Anthesteria aber das Fest der heiligen Hochzeit des Diony-
sos mit der Basilinna. Wie einst Ariadne und Persephone wiederholte
die Frau des Archon Baotheds (»Konig«) im heiligen »Rinderstall«
Bouxéitov die Verbindung'” mit dem Idol des Gottes und vollzog so
die Verwandlung von der Jungfrau (x6gm) zur Mutter des néchsten
Jahres. Am dritten Tag schlief3lich, benannt nach den Napfen (yit-
oot), in denen man den Toten aus Honig und Getreide eine Wegzeh-
rung darbrachte, rief man den chthonischen Hermes als Geleiter in

102 Vel. Suda, ©1585/90.

19 Di-pi-si-jo-i, siche Palmer, L. R.: The Interpretation of Mycenaean Greek Texts,
Oxford 1963, S. 244f., 252.

104 Photios, Aeyewv cuvaryoyy, Mrapa Hipépa u. pauvog vgl. Eust. 456, 6.

105 Suda, 370, vgl. Scholium in Aristophanis Acharnensis 961. yo# heifit auch der
Weihegu88 auf das Grab der Toten mit Honig, Wein und Wasser bei Hom. Od. X, 518.
106 'S, 0., Anm. 94, vgl. Wasser als Tor zur Unterwelt auch in Argos (Paus. II, 37, 6).
17 guupetéLg bei Aristoteles, Athen. Pol. 111, 5.

70  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dionysos

die Unterwelt an und entlie8 die Ddmonen des Todes mit den Worten:
Ypale #fjpec, 00 Evt AvdeothpoLa ',

Im Topferdistrikt Kerameikos, welcher auch den grofiten Fried-
hof von Athen beherbergt, erinnerte ein Bildnis'® gleich neben dem
des Amphikyton an den Missionar Pegasos von Eleutherai, welcher
mit Hilfe des Orakels von Delphi die Statue des Dionysos p.eidvor-
vt nach Athen tiberfiihrt hatte. Sie war in mythischer Vorzeit ge-
stiftet worden von Eleuther'"!, dem namensgebenden Helden des At-
tisch-Bootischen Grenzfleckens, nachdem seine Tochter den Gott mit
ihrem Spott beleidigt hatten und der Raserei verfielen. Die Athener
wiesen die Statue zuerst ab, erkrankten dann aber an Satyriasis''?, bis
das Orakel von Delphi an Tkarion erinnerte und Dionysos éhevdepeic
in der Stadt eine neue Heimstatte fand.

Als im 6. Jahrhundert v. Chr. die Adelsherrschaft zu brockeln be-
gann, nutzte Peisistratos'”® von Athen (ca. 600-528/7 v.Chr.) die
Feindschaft der Kiisten- und Ebenenbewohner und rief sich mit Hilfe
der Bergbevilkerung (Omepaxptot) in einem bewaffneten Staats-
streich zum Tyrannen aus. Um sich der Unterstiitzung des Volkes zu
versichern, forderte er massiv den Dionysoskult, erbaute wahrschein-
lich die Orchestra am Siidhang der Akropolis und lief8 eben jenes Got-
terbild dorthin iiberfithren, welches fortan im Zentrum der grofien
Atoviota im Monat Elaphebolion (Mérz/April) stehen sollte, die als
das zugleich jiingste, aber auch bekannteste Dionysosfest Elemente
aller vorherigen mit einer politischen Selbstdarstellung Athens ver-
band und deren Hauptattraktion die Auffithrung der Tragodien dar-
stellte.

Zur Zeit des demokratischen Athen stand das Fest unter der
Schirmherrschaft des hiochsten Staatsbeamten, des Archon epony-
mos, und begann mit der erneuten Uberfiihrung der Statue des Got-

18 »Hinaus, ihr Keren, die Anthesterien sind nicht mehr« (Suda $598), vgl. K#jpec als
weibliche Verkorperung des gewaltsamen Todes und Kinder der Nyx bei Hes. Th.
2111.

199 Paus. I, 2, 5. In Eleutherai verblieb eine Kopie (Paus. I, 38, 8).

110 »Mit dem schwarzen Ziegenfell«, Suda 1451, vgl. den Ursprung des Apaturien-
festes (Suda 1450 und «2940)

1 Hyginus, Fab. 225.

12 Scholium ad Aristophanis Acharnenses 243, erganzt durch Scholium ad Luciani
Deorum concilium 5.

115 Vgl. Hdt. I, 59.

Tragische Schuld A

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm

71


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Der tragische Kultus

tes in einer feierlichen Prozession vom Heroon des Akademos!4, wo-
hin sie in der Nacht zuvor gebracht worden war, zuriick in den Tempel
beim Theater, wo dem Priester von Eleutherai ein Ehrensitz bestimmt
war. Abbildungen dieser wopmny zeigen das holzerne Idol des Diony-
sos auf einem Schiffskarren'®, umringt von flotenspielenden''¢ Sa-
tyrn und mit Efeu bekrinzt. In seinem Gefolge fiihren Manner einen
Stier zum Opfer'V, dessen Blut auf dem Altar inmitten der Orches-
tra, Qv oder auch éiedg geheilen, den Ort fiir die Spiele weihte
und dessen Fleisch zudem Hauptspeise des Gelages am Abend war.

Es fand nun im Odeion ein Wettstreit der Dithyramben statt,
welcher bei Pindar (Ol XIII, 19) auch Bonidityg, »Stiertreiber« ge-
nannt wird, da als Siegespreis ebenfalls Stier und Dreifuf8 winkten. Es
folgte die pompdse Ausstellung der Tributiiberschiisse Athens vor
den nach Ende des Winters wieder in der Stadt weilenden Biindnis-
partnern, sowie dffentliche Bekrdnzungen verdienter Biirger und eine
Panoplie, die Ausstattung von Kriegswaisen mit Waffen und Riistung
auf Staatskosten. Stindiger Begleiter des Festes war natiirlich der
Wein'$, so dass man den Tag im x&p.o¢ durch die Straflen ziehend
ausklingen liefs.

An den nichsten Tagen wurden dann die Tragodien aufgefiihrt,
eine komplette Tetralogie tdglich, seit 486 v.Chr. auch fiinf Komo-
dien, in Kriegszeiten mit einem etwas gestrafften Programm. Dabei
war die ganze Stadt beteiligt — neben den 1000 Séngern des Dithy-
rambos trugen die Epheben’, die jungen Ménner, in den Tragodien-
choren die Hauptlast der Spiele, wihrend die Choregen und Helfer
des Archonten die Organisation der Stiicke ibernahmen, welche von
den Dichtern zuvor in einem Proagon dem Volke vorgestellt werden

14 Ein kleiner Tempel am Weg nach Eleutherai, nahe der »Akademie« Platons, vgl.
Paus. I, 29, 2.

115 Attischer Skyphos, Museo Civico Archeologico Bologna, vgl. Kerényi, K.: Diony-
sos. Urbild des unzerstorbaren Lebens; Miinchen/Wien: Langen Miiller 1976,
Abb. 56a/b. Die Prisentation der Gottheit auf einem Schiff ist auferhalb des Diony-
soskultes nur aus Agypten bekannt.

116 Die Doppelfléte (x0A6¢) bildet bereits seit minoischer Zeit die typische Begleitung
zum Dithyrambos und dhnelt dem dgyptischen Memet.

17 Vgl. Inscriptiones Graecae (IG) II/1IL: 12, 1006 (123/2-122/1 v.Chr.) und II, 741
(334/3-331/0 v. Chr.).

18 Vgl. Philorchos Fr. 171 Jacoby (FGrH 328).

119 Winkler, J./Zeitlin, F.: Nothing to do with Dionysos? Princeton: University Press
1992, S. 201f.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heldenopfer und Restitution

mussten. Am letzten Tag entschieden die erwéhlten Vertreter der
zehn attischen Phylen tiber den Sieg.

Dionysoskult und Ahnenverehrung verbanden sich in der atti-
schen Tragddie zu einer Einheit: Von Herodot (V, 67) besitzen wir
die aufschlussreiche Nachricht, dass im peloponnesischen Sikyon
einst die Taten des argivischen Heros Adrastos, welche auch in den
aischyleischen Sieben gegen Theben beschrieben werden, mit »tragi-
schen Chéren« (tpaytxotot ywpoiot) geehrt wurden, bevor der Ty-
rann Kleisthenes (um 600 v. Chr.), der Grof3vater des athenischen Re-
formers gleichen Namens, sie angeblich aus Hass gegen Argos auf
Dionysos iibertrug. Dazu gesellt sich das gefliigelte Wort 00d&v mtpog
Tov Atovuoov (»Das hat mit Dionysos nichts zu tun«), welches die
Suda (0806) zunichst auf die Werke des Sikyoners Epigenes bezieht,
der an anderer Stelle (9282) als tragischer Dichter noch vor Thespis
genannt wird und erst spiter auf Tragddien mit historischem Inhalt,
wie etwa bei Phrynichos oder Aischylos. Die Ubertragung auf den
Weingott war nicht willkiirlich, denn »tragisch« waren jene Gesinge
sicher nicht wegen einer Form mit Satyrchor und Schauspielern wie
spiter in Athen, sondern aufgrund des inhaltlichen Charakters als
Leidensgeschichte und Totenklage. Hier wurde nur ohnehin Ver-
wandtes ineinander integriert, oder wie Kerényi es ausdriickt: »Das
Bewusstsein von der teilweisen Identitit der dionysischen und der
heroischen Sphire, die auf dem Mythos vom unterirdischen Diony-
sos beruhte, war die Voraussetzung der Tragddie«'.

c) Heldenopfer und Restitution

Nietzsche ging 1872 mit seiner Interpretation des Dramas noch einen
Schritt weiter: »Es ist eine unanfechtbare Uberlieferung, dass die
griechische Tragodie in ihrer &ltesten Gestalt nur die Leiden des Dio-
nysos zum Gegenstand hatte und dass der lingere Zeit hindurch ein-
zig vorhandene Biihnenheld eben Dionysos war. Aber mit der glei-
chen Sicherheit darf behauptet werden, dass niemals bis auf
Euripides Dionysos aufgehort hat, der tragische Held zu sein, sondern
dass alle die berithmten Figuren der griechischen Bithne Prometheus,
Oedipus u.s.w. nur Masken jenes urspriinglichen Helden Dionysos

120 Kerényi, K.: Dionysos. Urbild des unzerstorbaren Lebens; Miinchen/Wien: Lan-
gen Miiller 1976, S. 259.

Tragische Schuld A

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm

73


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Der tragische Kultus

sind«'?!. Obgleich diese Uberlieferung mit einigem Recht von philo-
logischer Seite'? kritisiert wurde, bleibt doch die Aussage iiber eine
Grundstruktur des Dramas davon unberiihrt — als archetypische Ge-
stalt'® verkorpert der Gott ein Ideal des tragischen Helden, welcher
kiampfend und leidend in den Verstrickungen seines individuellen Da-
seins befangen durch seinen Untergang Unsterblichkeit erlangt, wie
auch der Wein erst nach dem Tod mit der Garung seine Wirkung ent-
faltet und die Zerstiickelung und Wiedergeburt des Zagreus den ewi-
gen Kreislauf des Lebens verbiirgt. Die Stellvertretung von Gott,
Mensch, Tier und Pflanze im Opfertod bezeugt somit anstatt eines
Widerspruches von Form und Inhalt der Tragodie eine »Vertiefung
der Dionysosreligion, die in Griechenland von der minoisch-myke-
nischen Erbschaft ausging und ihre bleibenden Friichte in Athen
trug«14.

Dionysos war unter den Gottern selbst ein #pw¢'® — so ruft ihn
ein Hymnos aus Elis? — denn als Sohn der sterblichen'” Semele
wurde er erst mit der Schenkelgeburt durch Zeus unsterblich und
musste darum in Theben seine Géttlichkeit unter Beweis stellen'?.
Das Motiv der Geburt im Tode teilte er sich mit anderen Halbgéttern
wie Perseus und Asklepios ebenso wie mit Herakles, Odysseus und
Orpheus eine Reise in die Unterwelt'?, um seine Mutter zuriick-
zuholen. Als bestindig sterbender und wiedergeborener Gott erfuhr

121 Nietzsche, F. W.: Die Geburt der Tragédie 10 (KSA I, Berlin/New York: de Gruyter
1999, S. 71).

122 Als »hallucinationen iiber den mutmasslichen zustand einer mutmasslichen vor-
stufe zu mutmasslicher zeit« (Wilamowitz-Méllendorff, U. v.: Zukunftsphilologie!,
S. 22, in: Griinder, K.: Der Streit um Nietzsches »Geburt der Tragodie«. Hildesheim/
Ziirich/New York: Olms 1989). Das wenige, was wir iiber die Entstehung der Tragodie
wissen, wurde in Kap. I.2.a dargelegt.

12 Vgl. Gritzel, S.: Die Masken des Dionysos. London: Turnshare 2005, S. 126.

124 Kerényi, K.: Dionysos. Urbild des unzerstérbaren Lebens; Miinchen/Wien: Lan-
gen Miiller 1976, S. 161.

125 Vgl. Kerényi, K.: Die Mythologie der Griechen. Bd. II: Die Heroen-Geschichten.
Miinchen: dtv 1997, S. 23.

126 Plut. Quaes. Gr. 36: é\delv, fpw Atdvuoe, Adelwv ¢ vaoy (»Komm, Heros Dio-
nysos, in den Tempel von Elis«).

127 Bvnen schon bei Hes. Th. 942 (entgegen Spekulationen iiber eine phrygische Erd-
gottin, s.0. Anm. 62).

128 Yeog yeyog évdetEopar (Eur. Ba. 47).

129 Durch die Tiefen des Sees von Lerna bei Argos (Paus. II, 37, 5), wo auch Herakles
die Hydra totete.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heldenopfer und Restitution

er die Leiden der Heroen am eigenen Leib, als Unterirdischer (y96-
vrog) stand er jenseits der Olympischen Gotterwelt mit Persephone
den Totengeistern vor, wie auch im Festritus der Dionysien den Vor-
vitern, Kriegsgefallenen und Tragodienhelden der Athener.

Seitens der vergleichenden Mythenforschung hat sich Joseph
Campbell mit der Figur des Helden in seinen mannigfaltigen kultu-
rellen Gestaltungen auseinandergesetzt und als Kern dieses »mono-
myth«'® eine zirkulire Grundstruktur von Trennung, Initiation und
Riickkehr beschrieben: »A hero ventures forth from the world of
common day into a region of supernatural wonder: fabulous forces
are there encountered and a decisive victory is won: the hero comes
back from this mysterious adventure with the power to bestow boons
on his fellow man«. Im Riickgriff auf Carl Gustav Jungs Theorie des
kollektiven Unterbewussten kennzeichnet den Helden hier die Fahig-
keit »to battle past his personal and local historical limitations to the
generally valid, normally human forms« (S. 18), wobei seine Reise
hin zu dieser inneren Quelle dargestellt wird als »dying to the world«
und »interval of the hero’s nonentity«, aus welcher er »as one re-
born« (S. 33) zuriickkehrt. Insofern er als Sterblicher an diesem ewi-
gen Ursprung des Seins Anteil erlangt, transzendiert der Held seine
individuelle Gestalt und wird »as the incarnation of god [...] himself
the navel of the world, the umbilical point through which the ener-
gies of eternity break into time. Thus the World Navel'*! is the sym-
bol of the continuous creation: the mystery of the maintenance of the
world through that continuous miracle of vivification which wells
within all things« (S. 38). Wenn sich also mit Kerényi'®* demgemif3
iiber den Helden »in der Sprache der Philosophie als von einer Offen-
barung des Seins im Menschen sprechen« liele, so auch als von einer
Maske des Dionysos.

Das Aufkommen spezifisch des okzidentalen Mythos des Helden
bezeichnet Campbell einige Jahre spiter in The Masks of God als »ef-
fect of the conquest of a local matriarchal order by invading patriar-
chal nomads, and their reshaping of the local lore of the productive

130 Campbell, J.: The Hero with a Thousand Faces. Princeton/Oxford: Princeton Uni-
versity 2004 [1949], S. 28.

b1 Vgl. den 8uparog g in Delphi, wo sich das Grab des Dionysos befand (Tatian,
Or. ad Gr. 8), s.0. Anm. 71.

132 Kerényi, K.: Die Mythologie der Griechen. Bd. II: Die Heroen-Geschichten. Miin-
chen: dtv 1997, S. 18.

Tragische Schuld A

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm

75


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Der tragische Kultus

earth«®. Er traf auf eine édltere Mythologie der Erdmutter und ihres
stiergestaltigen Gefihrten (»der Herr der wilden Tiere«'*), welche
als »essentially organic, vegetal, non-heroic view of the nature and
necessities of life« (S. 21) auf die agrikulturelle Revolution des Neo-
lithikums zuriickging und deren Geist wir noch in den Uberresten der
minoischen Kultur vor der Eroberung durch die Mykenischen Grie-
chen der Bronzezeit erblicken kénnen. Jenes Heldenzeitalter, iiber
welches Homer dichtete, war laut Campbell infolge einer Diffamie-
rung dieser chthonischen Kulte zugunsten des olympischen Gétter-
geschlechts und seiner Heroen geprégt von »a lurking sense of guilt«
(S.86), da nach Abtrotzung des Heils den urspriinglich sowohl
lebensspendenden als auch todbringenden Naturkriften nur ihre
dunklen Anteile blieben.

Die alten Michte waren somit zwar besiegt und in die Unterwelt
verdringt, aber die neue Ordnung konnte nur durch sie, mit oder gar
aus' ihnen bestehen. Dionysos verbindet beide Schichten des My-
thos miteinander, denn der Weingott der Tontafeln von Pylos (s.o.
Anm. 57) erhielt seine Pragung durch den koniglichen Stierkult Kre-
tas, das als Briicke zu den iltesten Weinbaugebieten in Agypten und
dem vorderen Orient diente. Aus dem Sohn und Liebhaber der Her-
rin der Erde und des Labyrinthes der Unterwelt (ein Status, mit dem
auch menschliche Herrschaftsanspriiche begriindet wurden'), des-
sen Opfer den lebensnotwendigen Zyklus der Jahreszeiten verbiirgte,
wurde so einerseits der wilde Minotauros, dem der Heros die Gottin
in ihrem lichten Aspekt als hoch-heilige Tochter entreifdt, anderer-
seits der vergottlichte und wiedergeborene Herr der Gaben des Wei-
nes und des ewigen Lebens, welcher alsbald das Seinige zuriickfor-
dert. Er ist somit sowohl Hiiter der Quelle jener segensreichen
Michte, die es ans Licht zu befordern gilt, als auch selbst Vor- und
Urbild des Heros, insofern die Helden der neuen Epoche seinen Platz
an der Seite der Gottin nur stellvertretend fiir die Zeit der heiligen

13 Campbell, J.: The Masks of God, Vol. III: Occidental Mythology. New York: Pen-
guin 1976 [1964], S. 80.

13+ Zagreus bei Kerényi, K: Dionysos. Urbild des unzerstorbaren Lebens; Miinchen/
Wien: Langen Miiller 1976, S. 79ff., sowie Abb. 1 (Abdruck eines Siegelringes aus
Knossos) und Abb. 25 (Minoische Gemme).

135 Wie im Fall der der Asche des Zagreus und seiner Morder oder dem Blut des
sumerischen Kingu.

136 Vgl. Campbell, J.: The Masks of God, Vol. III: Occidental Mythology. New York:
Penguin 1976, S. 73.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heldenopfer und Restitution

Hochzeit tibernehmen. Die Reise des Heros in den unterirdischen Be-
reich des Todes verlangt deshalb zuletzt die Wiederholung der Selbst-
opferung des Gottes als Preis von Ruhm und Unsterblichkeit. Man
ehrt ihn folglich als einen Toten, dessen Macht den vorzeitlichen
Gottheiten'” der dunklen Erdtiefe, welche ihn nun in sich birgt, ge-
schuldet ist.

Der griechische Heroenkult, dessen Mythen' die attische Tra-
godie erzihlt, ist demgemafd als Erweiterung der sonst stirker lokal
gebundenen Ahnenverehrung®®® zu verstehen, welche schon in der
Antike als eine der iltesten Formen religiosen Brauchtums galt'.
Das spitantike Lexikon des Hesych'#! erklirt den Hpwe als besonders
»michtig, stark, edel und ehrwiirdig«, Platon (Kratylus 398c—d) hin-
gegen leitet ihn aufgrund der zumeist halbgottlichen (fut9eot) Ab-
stammung vom &pw¢ der Gotter zu einigen Sterblichen her. Der Be-
griff ist somit umrissen als ein gesteigertes Menschentum, welches
sich in einem die Norm tibertreffenden und weiter fortwirkenden Le-
benslauf duflert, erhoht im Tode und iiber den Tod hinaus der Ge-
meinschaft Heil oder bisweilen auch Verderben, in jedem Fall aber
Identitit und Zusammenhalt stiftend.

In Athen verankerte der Reformer Drakon um 621 v.Chr. die
Verehrung der lokalen Heroen neben den Géttern »nach viterlichen
Gesetzen«'® mit andachtigem Schweigen oder Gebet (edgmuia),
Erstlingsgaben von Friichten und Kuchen in einer Niederschrift ge-
brauchlichen Strafrechts auf drehbaren Holzstelen (&£ovec). Seine
grofste Neuerung bestand jedoch in der Beschrankung der Blut-

137 Tlotvea I Zoaypeb te Yedv mavunéptate navtov (»Herrin Erde und Zagreus,
oberste aller Gétter«) in der Alkmaeonis (Kinkel, G.: Epicorum graecorum fragmenta
vol. I Leipzig: Teubner 1877, Fr. 3, S. 77).

138 Vgl. die Tragddie als »in sich abgeschlossenes Stiick der Heldensage« bei Wilamo-
witz-Moellendorff, U. v.: Einleitung in die attische Tragddie. Berlin: Weidmann 1907,
S. 107. Ziel der Tragodie ist auch bei Aristoteles (Poet. 1448a18) BeAtioug pLpetodar
[...] T@v viv.

139 »The cult of heroes and the cult of ancestors frequently overlap, and the forms of
ritual are mainly the same«. (Farnell, L. R.: Greek Hero Cults and Ideas of Immorta-
lity. Oxford: Clarendon 1921, S. 343), vgl. Rohde, E.: Psyche. Seelenkult und Unsterb-
lichkeitsglaube der Griechen, Bd. L. Tiibingen/Leipzig: Mohr 1903, S. 153.

140 Vgl. die Toten als Behtioveg xal xpeittoveg bei Plut. Consol. ad Apoll. 27, 115B
(cit. Aristoteles).

1 Aowg: Suvatée, Loyupbs, Yevvalog, oepvéc.

142 eole TLpdv ol Homas dniymptovg év xowd Empévole vépolg matplots 1dte
%atd Sdvapty, oy edemula xal drapyals xapmdy Tehdvous Emetetous. (Porphyr,
Abst. 1V, 22).

Tragische Schuld A

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm

77


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Der tragische Kultus

gerichtsbarkeit' auf den Areopag unter Vorsitz des Archon Basileus,
wo sich laut Pausanias (I, 28, 6-7) ein Heiligtum der Erinnyen'** be-
fand, jener schrecklichen Gottinnen der Unterwelt, welche Rache'#
iibten fiir die Toten und hier seit dem Prozess gegen Orestes als Eu-
meniden verehrt wurden. Neben Idolen der Mutter Erde (I'7), des
Pluton (Hades) und des Hermes als Seelenfiihrer stand dort zudem
ein Monument des Odipus, in dem man die eigens aus Theben4
iberfiihrten Gebeine des Helden aufbewahrte. Auch als Hiiter des
Rechts'¥ gingen chthonische Gottheiten und Heroen somit Hand in
Hand.

Ob als Helfer, Riacher, Griindervater oder Ahnherr!8, der Kult
des Heros konzentrierte sich auf sein Grab und unterschied sich von
der gewohnlichen Totenpflege nur graduell durch den Ruhm™ des
Verstorbenen, wihrend eine Heroisierung (&¢gmpotletv) vor dem To-
de so gut als unbekannt war. Insbesondere die Knochen des Toten
galten als Residuum seiner Macht, ihre Gewinnung durch Verbren-
nung des Leichnams (66toloyeiv)'™ war Pflicht des Sohnes oder
nichsten Verwandten und findet bereits in der Ilias (XXIII, 239 ff.)
beim Begribnis des Patroklos besondere Erwidhnung'®!, ebenso wie
ein Leichenschmaus und umfangreiche Opfer zu Ehren des Toten, so-
wohl von Tieren und Menschen, die dem Feuer beigegeben werden,
als auch vom Wein, den der trauernde Achilles »zu Boden gofd und die
Erde befeuchtete«!52, um bald auch die Glut damit zu l6schen. Nach

4 Vgl. Demosthenes XX, 157-8, sowie XXIII, 22: tx&lewv 8¢ thv Bouky thv &v
Apeley oy @OVOU %al TEUVUATOS Ex TPOVOLAUG KOl TIUERALAS KAl PAOUIKWY, EGY
TLg dmontetvy dode.

14 Nach Euripides (Elektra 1270f£.) in einem nahegelegenen Erdspalt (yaop.a).

45 Vgl. Hom. Il. XIX, 259/60: "Eptvieg, al 9’ 016 yalav dvdpnmoug tivuvtal.

146 Pausanias zieht hier dem Drama des Sophokles den Bericht Homers (Od. XI,
271 f£.) vor, wonach Odipus, noch immer Kénig, in seiner Heimatstadt verstarb.

47 Die Anrufung der Heroen als Zeugen war bei Eidschwiiren iiblich, vgl. Thuk. II,
74,2 und 1V, 87, 2.

148 So teilte Kleisthenes 508 v. Chr. den neugeformten attischen Phylen mit Hilfe des
pythischen Orakels namensgebende dpynyétar aus einer Liste von 100 (!) lokalen
Heroen zu (vgl. Aristot. Ath. 21)

149 Dem unsterblichen xAéog (vgl. Hom. Il. VII, 91), dessen Gedenken noch Herodot
seine Historien widmet

190 Vgl. Isaios IV, 19. Vernachldssigung kam einem Frevel gleich.

151 Dort fordert der Geist des Toten selbst die Verbrennung, um nicht aus dem Hades
zuriickzukehren: o0 yép &t” abric vicopar € ABdao, énfy ue mupde Aerdymnte.
(Hom. Il XXIII, 75/76).

152 olvov Gpuocbuevog yauddig yée, debe 8¢ yatlav (Hom. Il. XXIII, 220).

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heldenopfer und Restitution

der Aufschichtung eines Grabhiigels folgen zuletzt Leichenspiele!,
deren Kampfpreise wie auch an den Dionysien Dreifufs und Stier um-
fassen.

Es diirfte nun nicht mehr iiberraschen, allerlei Dionysisches im
Begribniswesen der Antike zu finden. So wurden die Gebeine des
Achilleus in Wein eingelegt und in einer Goldamphore beigesetzt,
welche ein Geschenk des Dionysos gewesen sein soll***. In Athen bet-
tete man die Toten auf Weinreben (xAfjuo bei Aristophanes Eccl.
1031). Darstellungen der Verstorbenen als Minade oder Weingott'>®
waren beliebte Grabbeigaben. Die Totenklage (9p¥jvog), welche noch
die frithe Tragodie beeinflusste, war urspriinglich Sache der weib-
lichen Verwandten'® und schloss neben lautem Aufschreien eine
rituelle Selbstbefleckung (ptatvesdar) durch Haareraufen und Be-
schmutzung'” mit Asche oder Erde ein, wihrend man den aufge-
bahrten Leichnam in einer Prozession'*® (¢xgopé) dhnlich der diony-
sischen mopmy zu Grabe trug.

Vor allem anderen zeigen sich jedoch im jeweiligen Opferbrauch
die Gemeinsamkeiten von Heroen- und (chthonischem) Totenkult,
welcher klar geschieden wurde von entsprechenden Riten fiir die Got-
ter des Olymps, die eben aufgrund ihrer Unsterblichkeit!*® gottlich,
rein und unberiihrt waren von der Befleckung durch den Tod: wih-
rend jene sich am bloflen Duft'%® des Opferfeuers laben, verlangen die
Toten das Blut6! der Lebenden. Herodot (II, 44, 5) berichtet vom Kult
des Herakles, dass man dem vergottlichten Helden auf beiderlei mog-
liche Arten huldige: ag d9avate Ohvprie [...] Ydovet, [...] dc Aeot

153 gyav (Hom. Il XXIII, 258) bezeichnet sowohl den Versammlungsort als auch den
Wettstreit selbst.Leichenspiele als Ursprung allgemeingriechischer Festspiele auch bei
Clem. Alex. Protr. II, 34, 1.

15 Hom. Od. XXIV, 73-5, vgl. auch das in einem wtdog gefundene Kinderskelett von
Kritsa aus minoischer Zeit.

155 Kerényi, K.: Dionysos. Urbild des unzerstorbaren Lebens; Miinchen/Wien: Lan-
gen Miiller 1976, Abb. 121.

156 Erst Solon schrinkte die Hinzunahme nicht verwandter Klageweiber gesetzlich
ein (Plut. Sol. XXI, 4/5).

157 Vgl. Inscriptiones Graecae (1G) XII (5), 593, 25 (Lulis).

158 Beschrieben bei Thukydides II, 34, vgl. die rémische pompa funebris bei Polybius,
Hist. VI, 53/54.

199 Vgl. die Gétter als »das heilige Geschlecht der ewig seienden Unsterblichen« (¢9ua-
vatov Lepov Yévog alév é6vtmv) bei Hes. Th. 105.

160 Seit dem Betrug des Prometheus: xatovs’ 6otéa heuna Junévtmv Ent Bowdv
(Hes. Th. 557).

161 »Blutsittigung« (atpoaxovpta) bei Pind. OL. I, 90.

Tragische Schuld A

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm

79


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Der tragische Kultus

évaryllouot. Im Gegensatz zum Rauchopfer (90o¢) leitet sich das
Verb &vay(letv aus einem Begriffskomplex her, welcher sowohl Be-
fleckung oder Blutschuld (&yoc¢) als auch das Opfer selbst als Siihne
oder Heiligkeit (&y0¢) bezeichnet und nur fiir Heroen und Verstorbe-
ne bezeugt ist (vgl. Isaios VI, 51). Demgemaf3 stellt die Erdgrube ($6-
9p0v)'e? fiir Blut- und Trankopfer (yoal, swovdat) auch ein zentrales
Merkmal der Heldengrabstitte (fjpidov) sowie der Riten der Omtoy96-
veot deot (bei Porphyr, de antr. VI) dar, welche die Toten in der Tiefe
aufnehmen. Das Vorbild bietet hier die Nekyia der Odyssee (X,
516 ff.), wo zur Beschworung des verstorbenen Sehers Teiresias nach
Weihgiissen von Honig, Wein und Wasser ein Bock und ein schwar-
zes'® Schaf als Opfer in eben diese Grube fahren, zur Finsternis der
Unterwelt (i "EpefBoc) hingewandt und unter Gebeten an Hades
und Persephone.

Mit der Erforschung der altgriechischen Opferriten befasste sich
insbesondere Walter Burkert in seinem Werk Homo Necans. Sein
»Versuch, den Komplex des Jagd-Opfer-Toten-Rituals historisch und
funktional zu deuten«!'®* setzt an beim erlebnismifligen Erfassen
menschlicher Grundgegebenheiten wie »Toten und Essen, Jungfrau,
Mutter, Vater« und gelangt so zu einer Interpretation der Opfer-
struktur als » Verschuldung und Restitution« (S. 7) im »dreigeteilten
Rhythmus« (S. 20) von Vorbereitung, Tétungsakt und Opfermahl —
nicht undhnlich dem Aufbau des Monomythos der Heldenreise bei
Joseph Campbell.

Zunichst stellt Burkert die fundamentale Bedeutung des Opfers
fiir die antike Religion fest: »Heilig ist der Gotterbereich: die sheilige«
Handlung aber, am >heiligen< Ort zur >heiligen< Zeit vom Akteur der
>Heiligung« vollzogen, ist das Schlachten der Opfertiere, das tepedety
der tepeta. [...] Grunderlebnis des >Heiligen« ist die Opfertdtung.
Der homo religiosus agiert und wird sich seiner selbst bewuf3t als
homo necans« (S. 9). Den Hergang eines typischen griechischen Op-
ferrituals beschreibt er folglich in der Soziologie entlehnten Begriffen
als »Sakralisation«!%> (vorbereitende Waschung und Schmiickung,

162 B69oov als Grab: IG X1V, 238 (Akrai); vgl. Zagreus von Layph = B69p0¢ bei He-
sych (s.0. Anm. 75).

163 Vgl. Dionysos pehavarytg, »mit dem schwarzen Ziegenfell« in Eleutherai (s.o.
Anm. 110).

164 Burkert, W.: Homo Necans. Interpretationen altgriechischer Opferriten und My-
then. Berlin/New York: de Gruyter 1997, S. 6/7.

1655 19/20 mit Verweis auf Hubert, H./Mauss, M.: Essai sur la nature et la fonction

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heldenopfer und Restitution

Prozession, Abgrenzung des Opferplatzes) und »Desakralisation«
(Blut- und Trankspenden, Zerlegung und Zubereitung des Opfertie-
res im Feuer, behagliche Festmahlzeit als Uberleitung in den Alltag),
welche den heiligen Totungsakt, als Hohepunkt gekennzeichnet
durch den das gespannte Schweigen (ed@nuetiv) durchbrechenden
Aufschrei (6hohuy) der Opfergemeinschaft, hinein- und zurtickfiith-
rend umschlieen: Trennung (vom Profanen) — Initiation (Tétung) —
Riickkehr.

Dabei zeugt die sorgfiltige Anordnung der Uberreste!¢¢ auf dem
Altar von der Bemithung um Wiederherstellung des getiteten Tieres
als Entschuldigung und Wiedergutmachung, fiir die Karl Meuli'®” im
Zuge eines ethnologischen Vergleichs moderner und antiker Opfer-
brauche mit paldolithischen Jagdriten den Begriff der »Unschulds-
komodie« geprigt hatte: »Zugrunde liegt die Angst um die Zukunft
des Lebens angesichts des Faktums des Todes: die blutige >Tat< war
lebensnotwendig, doch nicht minder notwendig ist, dafy neues Leben
wiederum entsteht. So ist das Sammeln der Knochen, das Erhohen
des Schidels, das Ausspannen der Haut zu verstehen als Versuch
einer Restitution, einer >Auferstehungc« im handfesten Sinn. Die
Hoffnung auf Kontinuitit der lebendigen Lebensnahrung, die Angst
vor ihrem Erléschen prigt das Handeln des Jagers, der nur vom Téten
leben kann« (Burkert S. 24).

Burkerts genetische Erklirung des Schuldgefiihls, welches sich
im Opferritual ausdriickt, fithrt weit tiber die griechische Kultur zu-
riick in ein frithes und dennoch prigendes Stadium der Menschheits-
geschichte'®®, als die ersten Jdger mit der Imitation erfolgreicherer
Raubtiere und Verwendung kiinstlicher Mittel und Institutionen ihre
natiirlichen Mingel zu iiberspielen lernten. Die organisierte Zusam-
menarbeit in der Jagdgemeinschaft setzte eine Hemmung der Gewalt
gegeniiber der eigenen Gruppe (intraspezifische Aggression) voraus,

du sacrifice, Année sociologique 2 (1898), S. 29-138 = Mauss, M.: CEuvres I (1968),
S. 193-307.

16 endetioag bei Hes. Th. 541, vgl. apodétnoay bei Hom. 1. I, 461; Od. III, 458 und
Thphr. Char. 21, 7.

17 Meuli, K.: Griechische Opferbriauche, in: Phyllobolia. Festschrift Peter von der
Miihll, Basel 1946, S. 224-52.

165 Beginnend mit dem Auftreten des Homo Sapiens in Ostafrika vor ca. 150.000
Jahren. Der Mensch verbrachte folglich nur etwa 5 % seiner Entwicklungsgeschichte
nicht als Jiger und Sammler. Zum Begriff »Mingelwesen« siehe Gehlen, A.: Der
Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt. Wiebelsheim: Aula 2004, S. 33.

Tragische Schuld A 81

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Der tragische Kultus

welche aufgrund der langen Jugendzeit des Menschen (Neotenie)
durch Erziehung reguliert werden musste. Die Erfahrung der Aqui-
valenz von Mensch und Tier beim Anblick hervorquellenden Blutes
und der Innereien infolge des Tétungsaktes, welcher uns bis heute
noch immer schockiert, bildete die Grundlage des Opferritus, indem
die erlernte Hemmschwelle fiir die Tat als das Besondere, das Sakrale
an sich, in klar festgelegten Grenzen wieder aufler Kraft gesetzt wur-
de, um Fleisch als Nahrung zu erhalten. Das resultierende Gefiihl der
Schuld gegeniiber dem Tier, welches doch im Inneren so ist wie man
selbst, bedingte den nachfolgenden Versuch der Restitution ebenso
wie (in der Ubertragung zuriick auf den Menschen) die Parallelitit
der Toten- und Bestattungsriten, anschaulich im Leichenschmaus als
stellvertretend fiir das Opfermahl, den Verzehr der Jagdbeute.

Das von seiner urspriinglichen sachbezogenen Funktion abgels-
te Verhaltensschema wurde schliefSlich zum Ritus'® und erhielt eine
neue Bedeutung als Initiation und »Aktualisierung sozialen Zusam-
menspiels, Dramatisierung bestehender Ordnung«'”°, das sich mit
Ausbildung der Sprache als Mythos'"! leichter und unabhingig ver-
breiten konnte: »Opferriten, Totenriten und Initiationsriten sind so
eng verwandt, daf3 sie durch die gleichen Mythen gedeutet werden
konnen, ja teilweise zusammenfallen mogen; der Mythos erzihlt
vom Tod und Untergang, der Ritus vollzieht die Tétung am Tier,
und in der Begegnung mit dem verbal und rituell symbolisierten
Tod werden die Nachwachsenden zu Nachfolgern geprigt. So solida-
risiert und erneuert sich die Gesellschaft« (S. 68). Als gegen Ende der
letzten Eiszeit (Wiirm-Glazial bis ca. 10.000 v. Chr.) ausgehend vom
Gebiet des »fertile crescent« (Mesopotamien, Syrien, Libanon und
Palistina) Viehzucht und Ackerbau allmihlich den nomadischen Le-
bensstil der Jiger und Sammler ersetzten, blieb die Struktur dieser
Riten deshalb weitestgehend erhalten.

Die Jagdszenen und eingelassenen Tierschidel der Wandreliefs
von Catal Hiiyiik (ca. 7400-6200 v. Chr.) verdeutlichen, wie nach der
Neolithischen Revolution domestizierte Nutztiere (Schaf, Ziege,

16 Vgl. Lorenz, K.: Das sogenannte Bose. Zur Naturgeschichte der Aggression. Wien:
Borotha-Schoeler 1963, S. 89-127.

170 Burkert, W.: Homo Necans. Interpretationen altgriechischer Opferriten und My-
then. Berlin/New York: de Gruyter 1997, S. 34.

71 Als »the spoken part of the ritual« (Hooke, S. H.: Myth and Ritual. Oxford: Uni-
versity Press 1933, S. 3), vgl. die Aeyépeve und Spapeve der Mysterien bei Paus. 11,
37,2.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heldenopfer und Restitution

Schwein und vor allem das Rind) das schwindende Wild im Opfer
vertreten. Im Gegenzug werden Ernte, Saat und Kelter ebenfalls als
Jagd- und Opferfeste'”? begangen und die neuerschlossenen Nah-
rungsquellen so in die bestehende Lebensordnung integriert. Wih-
rend die Bestattung der Toten, zunichst mitten unter und in der
Gemeinschaft mit den Lebenden, bald auflerhalb der Siedlungen
stattfindet, umfassen erste Keramikwaren dieser Zeit neben Gefiflen
zur unterirdischen Lagerung der Feldfriichte weibliche anthropomor-
phe Figurinen'”, dargestellt mit ausgepridgten Geschlechtsmerk-
malen im Schema der bekannten altsteinzeitlichen Venusstatuetten'7
als oty Inpadv 7, umringt von Raubtieren so wie spiter auch die
phrygische magna mater Kybele oder die grofse Gottin auf dem Berg
aus dem minoischen Knossos'7¢, welche die Griechen als Rhea kann-
ten, Tochter der Erde (I'f}) und Mutter der olympischen Gétter, der
Ursprung allen Lebens. In diesem Umfeld entstand jener chthonische
Toten- und Opferkult'””, aus dem die griechische Dionysosreligion
hervorging.

Im Archetypus des zerstiickelten und wiedergeborenen Gefihr-
ten der Erdgottin bewahrt sich die Urerfahrung der Aquivalenz von
Mensch und Tier im Opfertod, indem der rohfressende'”® Jiger (Za-
greus) als Kind, Stier, Bock oder Weinrebe selbst zur Beute wird. Die
»tiefgefiihlte Ambivalenz des Opfers, die die Griechen befihigte, die
Tragddie zu schaffen« (Burkert S. 91) findet ihren Ursprung somit in

172 Vgl. Burkert, W.: Homo Necans. Interpretationen altgriechischer Opferriten und
Mythen. Berlin/New York: de Gruyter 1997, S. 55/6.

173 »Seated Mother Goddess flanked by two Lionesses, Neolithic age (about 6000—
5500 BCE), today in Museum of Anatolian Civilizations in Ankara« (Archiwum »Ro-
weromaniaka wielkopolskiego« No_B19-36), vgl. Mellaart, J.: Catal Hiiyiik, a Neo-
lithic town in Anatolia. London 1967, T.67/8; IX und T. 54/5; 61/3.

174 7.B. die aus Mammut-Elfenbein geschnitzte »Venus vom Hohlefels« (Alter ca.
31-35.000 Jahre) oder die » Venus von Willedorf« (Kalkstein, ca. 25.000 Jahre).

175 wHerrin der wilden Tiere«: Artemis bei Hom. Il. XXI, 470.

176 Kerényi, K: Dionysos. Urbild des unzerstorbaren Lebens. Miinchen/Wien: Langen
Miiller 1976, Abb. 1 (Die grofle Gottin auf dem Berg. Abdruck eines Siegelringes aus
Knossos. Rekonstruktionszeichnung).

177 Vgl. Rohde iiber den Cultus der chthonischen Gétter: »unter dem Erdboden woh-
nend, gewihren sie den Bewohnern des Landes, das sie verehrt, ein Doppeltes: den
Lebenden segnen sie den Anbau des Ackers, die Zucht der Feldfriichte, und nehmen
die Todten auf in ihre Tiefe« (Rohde, E.: Psyche. Seelenkult und Unsterblichkeits-
glaube der Griechen, Bd. L. Tiibingen/Leipzig: J. C. Mohr 1903, S. 205).

178 gumnothe bei Plut. Them. XIII, of. Kerényi, K.: Dionysos. Urbild des unzerstor-
baren Lebens. Miinchen/Wien: Langen Miiller 1976, S. 82-5.

Tragische Schuld A

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm

83


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der tragische Kultus

einem von den frithesten Erfahrungen des prihistorischen Menschen
gepriagten Gefiihl der Schuld, stets aufs Neue wiederholt in einer
dreigeteilten Ritualordnung durch den Gott und Heros Dionysos,
welcher ewiges Leben und Tod zugleich verkdrpert. Inwiefern ein sol-
cher Begriff von Schuld »tragisch« zu nennen ist, wird nun die Be-
trachtung von Struktur und Entwicklung des Mythos erweisen, den
die attische Tragddie als kultisches Festspiel nachahmend erzahlt.

84  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I.3) Der tragische Mythos

a) Rechtfertigung des Lebens

Die besondere Bedeutung des Mythos fiir die Tragodie hob bereits
Aristoteles hervor, jedoch in einem sehr spezifischen Sinne: pidoc
als Zusammensetzung der Handlung' (mpayudtev olvotaots,
1450a15), also die »Fabel« oder den »Plot«, nennt er im sechsten Ka-
pitel seiner Poetik das Ziel (téhog)? und den wichtigsten Gegenstand
der Tragodie, an anderer Stelle (1450a38-39) spricht er sogar von
ihrem Prinzip oder Anfang (&gy7) und ihrer Seele (Quyn). Auf-
schlussreich ist neben dieser formalen Bestimmung jedoch die darauf
folgende Absage an jegliche Notwendigkeit, »an den iiberlieferten
Mythen festzuhalten, auf denen die Tragodien beruhen«?, welche
schon zu seiner Zeit ohnehin nur noch wenigen Menschen bekannt
waren.

Aristoteles betrachtet den Mythos aus einer spiten, distanzier-
ten Perspektive als Teil der Dichtkunst, die das gemdfs den Regeln
der Wahrscheinlichkeit oder Notwendigkeit Mogliche erzihlt, nicht
aber, was wirklich geschehen ist*. Insofern sie dieser Bezug auf all-
gemeinere Wahrheiten jedoch gegeniiber der prosaischen Geschichts-
schreibung als »philosophischer«® auszeichnet, relativiert er wieder-
um die Auffassung seines Lehrers Platon, welcher — obgleich selbst

! Vgl. Arist. Poet. 1450a3-5: oty 8¢ t¥g pév mpdfewg [= einzelne Handlung] 6
ubBoc N plymoie, Aéyn yap pidov tobtov thv cldvdeoty Tav Tpaypdtmy [= aus
den Handlungen resultierende Geschehnisse].

2 6 ubBog téhog Tc Teayedlag, T6 8¢ Téhog péyloTov Gmbvtwyv (Arist. Poet.
1450a22-23).

3 00 mhvtag etvan {nttéov Tav mapadedopdvay pidav, mepl odg al Teaypdiot
eloty, dvtéyeoar. nal yap yehotov tobto Cnrely, émel xal Ta YvapLpa SALyoLs
YvooLud oty (Arist. Poet. 1451b23-26).

+ 00 16 T& yevbpeva Aéyewy, Tobto motnTol Epyov Eotiv, AN’ ota dv yévorto
(Arist. Poet. 1451a36 ff.).

5 pLA0cOQUTEPOY xal GTtoudatbTepo (Arist. Poet. 1451b5).

Tragische Schuld A

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm

85


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Der tragische Mythos

ein grofSer Erzdhler von Geschichten und Gleichnissen — Mythen klar
von verniinftig begriindeter Rede® (6 Adyoc) unterschied und trotz
eines bisweilen wahren Kerns im ganzen als Liige und Tauschung
($ebd0c)” ansah, eine Angelegenheit fiir Kinder und Dichter.

Solch kritische Differenzierung kennt die antike Dichtung selbst
nicht. Homer verwendet pddoc als »Wort«, »Rede« oder »Erzih-
lung« gleichbedeutend mit émog und Abdyoc?, ebenso meint Ismene
in der Antigone des Sophokles (V. 11) damit eben keineswegs blofSe
Fiktion und Erfindung, sondern verlassliche Informationen iiber ak-
tuelle Ereignisse. Beim Lyriker Pindar hingegen konnen Mythen,
wenn sie »mit bunten Liigen verziert«® sind, gelegentlich auch iiber
den wahrheitsgemdfSen Bericht hinaus (Omtép tov ahad¥j Aoyov) tdu-
schen, miissen darum per se aber nicht Liige sein.

Die Geschichte des Denkens iiber den Mythos beginnt mit den
Abgrenzungsbestrebungen einer noch jungen Philosophie gegeniiber
der ilteren poetisch-kultischen Uberlieferung und ist am Bedeu-
tungswandel der Worte u3%0g und A6y o¢ gut abzulesen, deren Anta-
gonismus bezeichnenderweise immer in Zeiten der Krise und des
Ubergangs als Projektionsfliche verschiedenster emanzipatorischer
oder restaurativer Bestrebungen herhalten musste.

So konnte der christliche Apologet Minucius Felix (Octavius
XXI, 1) auf den kyreniischen Philosophen Euhemeros (ca. 340-260
v. Chr.) zuriickgreifen, welcher die Géttermythen anhand von angeb-
lichen Inschriften als Verklarungen menschlicher Kénige'® zu erwei-
sen versucht hatte, wihrend zu Beginn der Moderne Giambattista
Vicos Kritik am Rationalismus Cartesischer Pragung sich auf die »ve-
ra narratio« (Scienza Nuova 44, 401) der antiken Poesie berief. Von
Friedrich Schlegels »neuer Mythologie« (Rede iiber die Mythologie
von 1800), die primér als friithromantische Reaktion auf den verarm-
ten Vernunftbegriff der Aufklarung zu verstehen ist, tiber Wilhelm
Nestles historische »Selbstentfaltung des griechischen Denkens«!!
Vom Mythos zum Logos bis hin zu den Mythen des Alltags im

¢ Vgl. Plat. Prot. 324d, sowie Phd. 61b. A6y o¢ als Vorraussetzung des Wissens (énto-
tAwn) in Tht. 202c.

7 toUto 8¢ mou G T6 Bhov elmely Pebdog, #v 8¢ xal dAn97F (Plat. Rep. 377a).

8 Z.B. Hom. Od. XI, 561, vgl. Liddle, H. G./Scott, R.: Greek-English Lexicon; Oxford:
Clarendon 1996, S. 1151.

% dedadapévor Yevdeot monirorg EEamatdvre pidor (Pindar, OL 1, 29).

10 Vgl. Diod. V, 44, 6.

1 Nestle, W.: Vom Mythos zum Logos. Stuttgart: Kroner 1942.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rechtfertigung des Lebens

Dienste ideologischer Systeme, die Roland Barthes als unterschwel-
lige »Deformierung«'? der Sprache durch ein sekundires semiologi-
sches System betrachtet — der Mythos ist und bleibt »das Andere«'.

Er erweist sich damit aus philosophischer Sicht jedoch auch »le-
gitim als Gegenmodell, um nach den Defiziten unserer eigenen Ra-
tionalitit bzw. unseres Naturverhaltnisses zu fragen. Die Vorstellung
vom Mythos als Widerpart des Logos und der Episteme bzw. als des-
sen Vorstufe ist dagegen heute obsolet«', wie Christoph Jamme in
seiner kritischen Betrachtung >Gott an hat ein Gewand« feststellt.
Um den Schwierigkeiten der Deutung des Mythos zu begegnen,
welche sich aus begrifflicher Polarisierung und der Problematik teleo-
logischer Geschichtsauffassungen, sowie einer neuzeitlichen Zersplit-
terung in fachbereichsspezifische Erkenntnisinteressen® ergeben,
fordert er eine allgemeine Theorie der Fremderfahrung, auf deren Ba-
sis ein Verstandnis nicht als etwas prinzipiell irrationales, vergange-
nes oder lingst iiberwundenes, sondern als eine eigene Form der
Welterkldrung neben der uns bekannten Rationalitit moglich wird,
die auch die Erkenntnisse der Ethnologie, Soziologie und Biologie
umfassend berticksichtigen kann.

Die Erfahrung des Mythos als des Fremden fordert eine Kunst
des Verstehens, des Auslegens und Ubersetzens (ppnvedery), kurz:
eine Hermeneutik (Eppmvevtixn) téyvy), wie sie schon die Antike zur
Interpretation von Fremdsprachen und kryptischen Gétterspriichen
kannte, sich dann als formale Satzlehre und Aussagenlogik im Or-
ganon'¢ des Aristoteles findet, spdter im Zuge der mittelalterlichen
Bibelexegese wiederentdeckt und in jlingster Zeit philosophisch bei
Martin Heidegger und Hans-Georg Gadamer ausgearbeitet wurde.
Jedoch: »Sich im Anderen erkennenc, so stellt Emil Angehrn seiner
Untersuchung tiber den Mythos als »Vorgeschichte der Metaphy-
sik«!” voran, »verlangt zweierlei: das Andere in seiner Eigenart be-

2 Barthes, R.: Mythen des Alltags. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1964, S. 103, sowie
.108 (Anm. 8).

3 Angehrn, E.: Die Uberwindung des Chaos. Frankfurt a. Ma.: Suhrkamp 1996, S. 13.

'+ Jamme, C.: >Gott an hat ein Gewand«. Grenzen und Perspektiven philosophischer

Mythos-Theorien der Gegenwart. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1999, S. 11.

15 Ebd., S. 15: »Wir miissen mindestens einen anthropologisch-ethnologischen, einen

religionswissenschaftlich-theologischen, einen literar- bzw. diskurstheoretischen und

einen psychologischen Mythenbegriff unterscheiden. Jeder dieser Begriffe hat eine

Einzelgeschichte; eine Gesamtgeschichte des Mythos gibt es nicht«.

16 Arist. De Interpretatione (mepl Epunvetag).

17 Angehrn, E.: Die Uberwindung des Chaos. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1996, S. 9.

Tragische Schuld A

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm

87


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der tragische Mythos

greifen und in ihm nicht nur das beziehungslos Fremde zu sehen«.
Philosophie steht in einem historischen Bezug zum Mythos — wo sie
die Erzihlung gegen das System, die Darstellung gegen den Beweis,
den Ursprung gegen den Grund und den Mythos gegen den Logos
eintauscht, wird sie zum »Nachfolgeprojekt«!® der Mythologie,
welche sich ihrerseits nicht blof3 als Objekt der Interpretation, son-
dern als fundamentale Weise des Verstehens! zeigt. Wihrend Phi-
losophie das Dasein mittels Denken und Gesprich auf einen Sinn
hin priift, reinszeniert Mythologie in Erzihlung und Drama einen
Anfang zum Zwecke des Heils, der Reinigung und Wiederher-stel-
lung: »Die Philosophie handelt vom Grund, der Mythos handelt
vom Ursprung«?.

Die wirkungsmachtigsten Mythos-Theorien der Moderne stim-
men — mit Einschrinkungen — in diesen Grundlagen iiberein. Schon
1925 vertrat Ernst Cassirer eine Auffassung des Mythos als Ur-
sprungsphinomen aller menschlichen Kultur und »symbolische
Form« neben Religion, Sprache, Kunst, Geschichte und Wissen-
schaft?!, an die sich noch Kurt Hiibners vergleichende Begriindung
einer der wissenschaftlichen Rationalitit ebenbiirtigen Wahrheit des
Mythos? anschliefdt. Der franzosische Ethno-Soziologe Claude Lévi-
Strauss untersuchte Mythen sprachanalytisch als Arrangements iso-
lierbarer »Mytheme«, welche auf zugrundeliegende Strukturen eines
»wilden Denkens«? verweisen. Hans Blumenbergs philosophische
Arbeit am Mythos (1979) wiederum bestand darin, eine parallel zur
Anthropologie Arnold Gehlens als funktionale Entlastung des Mén-
gelwesens Mensch vom »Absolutismus der Wirklichkeit«?* verstan-
dene »Entingstigung« (S. 597) logisch ans Ende zu bringen.

Jammes Urteil gleicht dem Peter Szondis tiber die Philosophie
des Tragischen?: »die heutigen Mythentheorien sagen mehr aus tiber

18 Gritzel, S.: Die Masken des Dionysos. London: Turnshare 2005, S. 15 ff.

19" Auch Platon (Ion 534e) nennt die Dichter »Ubersetzer« (§ppnviic) der Gétter.

20 Gritzel, S.: Die Masken des Dionysos. London: Turnshare 2005, S. 18, sowie S. 185
(Tab. I).

21 Welche sich aufgrund der »Dialektik des mythischen Bewusstseins« jedoch selbst
abschafft (vgl. Cassirer, E.: Philosophie der symbolischen Formen, zweiter Teil: Das
mythische Denken. Hamburg: Meiner 2010, S. 275 ff.).

22 Hiibner, K.: Die Wahrheit des Mythos. Miinchen: C. H. Beck 1985, S. 48-92.

2 La pensée sauvage (1962): Das wilde Denken. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1968.

¢ Blumenberg, H.: Arbeit am Mythos. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1981, S. 9.

2 Daf3 »die Definitionen des Tragischen seit Schelling sich immer schon nach der
besonderen Sinngebung des Philosophen, seinem metaphysischen Entwurf richten«

88  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rechtfertigung des Lebens

ihre Urheber und das Lesepublikum als iiber das Wesen der My-
then«?. Auch er zieht die Konsequenz einer »Minimaldefinition«
als »miindlichen Kommentar einer Kulthandlung«?¥. So beginnt mit
Entwicklung der Sprache (vor ca. 2 Mio. Jahren) eine miindliche
Uberlieferung jener prihistorischen Jagdriten, die wir schon weiter
oben (Kap. .2.c) anhand des Opferrituals bei Burkert und Meuli als
durch Schuldgefiihle motivierten Restitutionsversuch skizzierten.
Erst mit Erfindung der Schrift jedoch kann sich diese »mythische«
Vorform vom Ritus l6sen und wandelt sich zum »Mythos« der durch
zunehmende technische Naturbeherrschung geprigten Hochkultu-
ren. Jamme spricht hierbei von einer »Steigerung der Verschuldung«
(S. 199) seit der neolithischen Wende. Etwa um 800 v. Chr. vollzieht
der Mythos schlieSlich eine Asthetisierung zur »Mythologie« als Ge-
genstand der Dichtung, deren Reflexivitit eine Kritik durch die grie-
chische Aufklirung erst ermoglicht, bis sie dem Monomythos des
Christentums Platz machen muss.

Das Wort »Mythologie«® stammt von pudoioyém, »Mythen
sagen« (wO9oug Aéyew) und Erzdhlen des Mythos als Gegenstand:
formal Teil der Poesie, jedoch inhaltlich von anderer Geschichte un-
terschieden als kiinstlerische Gestaltung einer iiberlieferten Stoff-
masse von Heldensagen und Gottergeschichten iiber den Anfang der
Welt und die Taten, durch welche wurde, was ist. Mythologie schafft
somit Priazedenz als Ideal und Gewihr fiir Kontinuitit, Karl Kerényi®
wihlt dafiir in der zusammen mit C. G. Jung verfassten Einfiihrung
in das Wesen der Mythologie das deutsche Verb »begriinden« — sie
gibt einen Grund, gestaltet eine Antwort auf die Frage »woher?«
(nicht aber: »warum?«). Mythologie verfiahrt »atiologisch«, insofern
dieser Grund® (v altia) nicht nur blofle Ursache, sondern Griin-
dungstat und Anfang (9 dpym) ist, auf welchen das Bestehende zu-
riickgefiihrt werden kann, um es aus seiner Herkunft zu rechtfertigen

— daraus die Konsequenz des Tragischen als dialektischer Modus (Szondi, P.: Versuch
iiber das Tragische, in: Schriften I, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1978, S. 208 {£.).

2% Jamme, C.: >Gott an hat ein Gewand«. Grenzen und Perspektiven philosophischer
Mythos-Theorien der Gegenwart. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1999, S. 87.

7 Ebd. S. 21, vgl. oben Kap. [.2.c, Anm. 171.

2 Filschlich auch als Gesamtheit von (Mythenschatz) oder Beschiftigung mit My-
then (Mythenlehre) verwendet.

¥ Jung, C. G./Kerényi, K.: Einfithrung in das Wesen der Mythologie. Ziirich/Diissel-
dorf: Walter 1999, S. 14-18.

% Vgl. Aristoteles, Metaphysik V, 1013a.

Tragische Schuld A

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm

89


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der tragische Mythos

und in seiner iiberzeitlichen Quelle zu erneuern. Mythologie ist folg-
lich nicht nur poetische Form, welche mit beliebigem Inhalt zu fiillen
wire, sondern stellt durch die Variation eines Themas (ihnlich der
Interpretation eines Musikstiicks durch den Musiker) eine ihr eigen-
tiimliche Verbindung zum Adressaten her, welche in den Kategorien
von wahr und falsch nicht erschépfend zu bemessen ist.

Auch Joseph Campbell geht von einer Betrachtung der Mytho-
logie als Kunst aus und verwahrt sich gerade deswegen in Bezug auf
die Frage nach der Wahrheit gegen die platonische Kritik: »mythol-
ogy is not a lie, mythology is poetry, it is metaphorical«’. Der
Mythos als Metapher verweist auf eine innere Welt menschlicher Er-
fahrungen, welche nur bildhaft angedeutet, aber nicht ginzlich in
Worte gefasst werden kann. Eine Lesart als Prosa hingegen ignoriert
diesen konnotativen Charakter und interpretiert ihn rein wortlich als
denotative Aussage iiber Fakten, die wahr oder falsch (zutreffend oder
nicht zutreffend) sein kann, in jedem Fall aber den eigentlichen Sinn
der Metapher verfehlt. Demgemafs besteht Campbells Methode der
»comparative mythology« in einer gegenseitigen Erhellung von
Mythen aus aller Welt im Vergleich, welche aus Ahnlichkeiten auf
zugrundeliegende Verbindungen und Strukturen (z.B. die Helden-
reise) schlieflt, anstatt von einem einzigen, vermeintlich absoluten
Standpunkt aus iiber Wahrheit und Liige zu urteilen.

So ist jede Mythologie »wahr« in dem Sinne, dass sie auf nach-
vollziehbare Erfahrungen verweist und innerhalb einer fest um-
grenzten Lebenswelt bestimmte Funktionen erfiillt. Wihrend sich
die Lebensumstinde der Menschheit von den friihesten Jigern und
Sammlern, iiber die ersten Agrargesellschaften und Hochkulturen,
bis hin zu Antike, Mittelalter und Moderne stark verindert haben
und so eine Vielfalt von Bildern hervorbrachten, blieben vier grund-
legende Aufgaben von Mythologie weitestgehend konstant, obgleich
in verschiedener Gewichtung. Die erste (mystische) Funktion be-
schreibt Campbell als »to reconcile waking consciousness to the mys-
terium tremendum et fascinans of this universe as it is«*, also ein
Verhiltnis von Mensch und Welt herzustellen, welches durch die
Empfindung der Ehrfurcht die Erfahrung des Seins als Metapher fiir
ein zugrundeliegendes Mysterium erst ermdoglicht — nicht undhnlich

3 Campbell, J.: The Power of Myth. New York: Anchor 1991, S. 206.
32 Campbell, J.: The Masks of God, Vol. IV: Creative Mythology. London: Souvenir
2001, S. 4.

90  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rechtfertigung des Lebens

dem Staunen (Sawpdlerv) als Anfang der Philosophie, iiber das sich
Platon und Aristoteles einig sind*. Hieraus folgt eine zweite (kosmo-
logische), welche die Gestalt der Welt in einer Weise beschreibt, die
auf jenes Mysterium als Quelle zuriickverweist. Die dritte Funktion
ist soziologisch: »supporting and validating a certain social order«®,
somit stets in engster Relation zu einer spezifischen Kulturform ste-
hend und auch der gréfiten rdumlichen und zeitlichen Variation un-
terworfen. Die pddagogische Funktion von Mythologie schliefslich
besteht ungeachtet der jeweiligen Lebensumstinde in der Weitergabe
von Erfahrungen des menschlichen Daseins wie Familienbindung, Er-
wachsenwerden oder Sterblichkeit an die Nachkommen und wird da-
her unvermindert giiltig bleiben, solange es Menschen gibt.

Einige dieser Funktionen sind nicht ausschliefSlich mythisch. So
erfiillen heutzutage die Naturwissenschaften teilweise eine kosmolo-
gische Aufgabe, wihrend ihrerseits Soziologie und Padagogik nicht
mehr mythologisch verfahren. Die erste und wesentlichste Funktion
dient Campbell hierbei als conditio sine qua non’: ein unaufhebbarer
Bezug des Mythos auf einen Ursprung, aus dem sich alles — Mensch,
Gesellschaft und Natur — herleitet. Diese Quelle verbindet den Men-
schen mit der Welt, in der er lebt und mit den anderen, die um ihn
sind oder ihm vorhergingen®. Thr gilt die Reise des Helden (s.o.,
Kap. I.2.c) zur Erneuerung des Ganzen durch die Wiederherstellung
von Einheit und Kontinuitit. Dabei ist es das Werk des Kiinstlers, die
Welt im Hinblick auf diesen Ursprung stets neu zu deuten?, den My-
thos durch Ubersetzung in die Sprache der Zeit am Leben zu erhalten:
»Myth must be kept alive«, oder er droht, als tradierte leere Form
seinen Sinn zu verlieren. Wo dieser Bezug aber fehlt und eine Er-
zihlung sich mythischer Strukturen nur bedient, um zu veranschau-
lichen oder mit erborgter Autoritdt zu unterlegen, kann lediglich
noch von »Pseudo-« oder »Kunstmythen«® gesprochen werden,

% Vgl. Aristoteles, Metaphysik 12, 982b12 und Platon, Theaitetos 155d.

3 Campbell, J.: The Power of Myth. New York: Anchor 1991, S. 39.

35 »If you lose that, you don’t have a mythology« (Campbell, J.: The Power of Myth.
NY: Anchor 1991, S. 38/9).

3% Ebd., S.90: »The main theme in ritual [und somit des Mythos als »miindlichen
Kommentar«] is the linking of the individual to a larger morphological structure than
that of his physical body«.

%7 Ebd., S. 107: »The function of the artist is the mythologization of the environment
and the world«.

% Vgl. Gritzel, S.: Die Masken des Dionysos. London: Turnshare 2005, S. 172 {f.

Tragische Schuld A

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm

91


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Der tragische Mythos

schlimmstenfalls von einer Instrumentalisierung fiir ideologische
Zwecke.

Echte Mythologie ist als Begriindung immer Rechtfertigung des
Lebens aus dem Ursprung. Der Anfang, welcher in Erzihlung oder
Auffithrung wiedererlebt und erinnert wird, ist nicht blofle Fiktion,
sondern betrifft den Menschen unmittelbar als Quelle seiner Existenz
— sei dies das Jagdwild der frithen Wildbeuter, die fruchtbare Erde der
sesshaften Bauern oder spiter die Heroen, Griinderviter und Kul-
turbringer der zivilisierten Stadtstaaten. Die besondere Weise der
mythologischen Darstellung besteht in der Vermittlung und Aktuali-
sierung einer Haltung gegentiber diesem Ursprung, welche die Ver-
danktheit des eigenen Lebens als Gabe impliziert, ein Verhiltnis des
Verschuldetseins individueller Existenz gegeniiber ihrem Anfang,
welches Stephan Gritzel folglich als »existentielle« oder »Daseins-
schuld«® bezeichnet: »eine Schuld, die aus der bloflen Tatsache ent-
steht, zu existieren«. Mythologie besitzt somit von Grund auf eine
ethische Qualitit: Die Tétung zum Zwecke der Erndhrung, der ver-
letzende Eingriff in die natiirliche Ordnung und die Aufopferung
des Helden als Bedingungen menschlichen Lebens duflern sich als Ge-
fiihl der Schuld und fordern Wiedergutmachung und Vergeltung, die
Riick-gabe des Erhaltenen zur Restauration des urspriinglichen Heils.
Deswegen ist die Erzihlung vom Anfang so oft die Geschichte eines
Verbrechens, wie der Feuerraub des Prometheus, die Zerstiickelung
des Dionysos oder der Mord an Ikarion in Attika.

Philosophisch wurde ein derartiger Schuldbegriff bereits von
Martin Heidegger in seinem Hauptwerk Sein und Zeit (§58) behan-
delt. Entgegen dem alltiglichen Verstindnis resultiert dort Schuld als
»Grundsein einer Nichtigkeit« (S. 285), d.h. Ursache-sein fiir einen
Mangel, nicht erst aus einer faktischen Verschuldung, sondern umge-
kehrt wird diese aufgrund eines urspriinglichen Schuldigseins erst
moglich: »Das Dasein ist als solches schuldig«*’, da es als geworfenes
»des eigensten Seins von Grund auf nie michtig« (S. 284), nicht in
sich selbst gegriindet sein kann. Menschliches Sein bleibt somit in
seiner Verfasstheit immer auf den Ursprung seiner Existenz schuld-
haft bezogen, bevor es handelnd selbst Ursprung und Grund, und da-
mit faktisch schuldig werden kann — individuell verursachte, subjek-

3 Gritzel, S.: Dasein ohne Schuld. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2004, S. 31.
% Heidegger, M.: Sein und Zeit. Tiibingen: Niemeyer 1993, S. 285.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rechtfertigung des Lebens

tiv zurechenbare Schuld ist nur abgeleitet aus einer priméaren, unhin-
tergehbaren Daseinsschuld.

Obgleich Heideggers philosophische Analyse hier schon in der
Rede von einem Mangel die Verschiedenheit ihres Blickwinkels ver-
rit, stimmt sie mit der narrativen Begriindungsstruktur des Mythos
tiberein. Freilich liegen Welten zwischen ihnen: viel ferner ist der
gelehrte Reflex existentieller Ohnmacht den blutigen Notwendigkei-
ten des Lebens*, welche die Mythen der Vorzeit psychologisch zu
kompensieren hatten, als noch die Trankspende eines Atheners an
den Gebeinen seiner Ahnen, deren Macht er das Wohlergehen seiner
Familie, die Gesetze seiner Stadt und alle iibrigen Errungenschaften
der Zivilisation zu verdanken hatte. Wihrend das Opfer die Toten
versohnt und somit das Leben rechtfertigt, offenbart die Erkenntnis
der Subjektivitit Sorge, Hilflosigkeit und Angst, welche mittels
Technik gemeistert oder durch die Herstellung neuer Sinnzusam-
menhinge iiberwunden werden muss. Philosophie sucht hier eine
Verbindung zum Ursprung, deren Verlust bereits schmerzhaft spiir-
bar geworden ist.

So ist auch historisch betrachtet Daseinsschuld das Friihere,
denn die Begriffe Individualitidt und Person, welche eine subjektiv zu-
rechenbare Schuld voraussetzt, mussten erst entwickelt werden, er-
forderten einen Prozess der Emanzipation und der Ablgsung des Ein-
zelnen von den natiirlichen Bindungen an Eltern, soziale Gruppe,
Kultur und Umwel, in die jeder Mensch zu jeder Zeit hineingeboren
wurde — das »Ich« ist die Abstraktion, ein »wir« ist immer schon da.
Wo immer menschliches Leben existiert, darf als Bedingung seiner
Maoglichkeit bereits eine Gemeinschaft und Kultur vorausgesetzt wer-
den, aus der heraus es geworden ist. Mythos und Ritus erhalten die-
sen Ursprung des Lebens, indem sie mittels der Technik der Wieder-
holung, durch Erneuerung, Angliederung, (Re-)Inszenierung und
Aktualisierung den Einzelnen stets aufs Neue in einen schuldhaften
Bezug zu ihm stellen.

Diese Verbindung bezeichnet Jan Assmann als »konnektive
Struktur«* einer Kultur, welche so nach dem Prinzip der Gerechtig-
keit einen gemeinsamen symbolischen Raum ausbildet, der als Das

4 Vgl. Campbell, J.: The Power of Myth. New York: Anchor 1991, S. 92: »These early
myths help the psyche to participate without a sense of guilt or fright in the necessary
act of life«.

4 Assmann, J.: Das kulturelle Gedichtnis. Miinchen: C. H. Beck 2007, S. 16 ff.

Tragische Schuld A

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm

93


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der tragische Mythos

kulturelle Gedichtnis in Form einer transindividuellen Erweiterung
menschlicher Erinnerung die Uberlieferung von Sinnzusammenhin-
gen gewihrleistet. Vergangenheitsbezug erméglicht Identitdt und
Kontinuitit, ist somit Grundlage von Kultur tiberhaupt, »und wenn
Vergangenheit entsteht, wo eine Differenz zwischen Gestern und
Heute bewuf3t wird, dann ist der Tod die Ur-Erfahrung solcher Diffe-
renz und die an den Toten sich kniipfende Erinnerung die Urform
kultureller Erinnerung«*. Demgemaf3 ist die &lteste Form religiosen
Brauchtums, das Totengedenken als Verehrung der in einer solida-
rischen Gemeinschaft integrierten und im Gewissen pridsenten*
Ahnen, zugleich Basis der Idee des Rechts.

Die Bindung des Menschen an eine die Gemeinschaft konstitu-
ierende Ordnung vermogen, so der Rechtwissenschaftler Hans Kel-
sen, Rituale und Mythen durch das Gefiihl der Ehrfurcht tiefer im
Bewusstsein verankern als Recht und Moral des »individualistisch
denkenden und fiihlenden Zivilisierten«*. Er betrachtet das archai-
sche Rechtsverstindnis der Vergeltung und Blutrache dennoch infol-
ge einer Abkehr von der Ahnenverehrung (als misoneistische Herr-
schaft der Toten iiber die Lebenden) schon in der Verwandlung der
Erinnyen zu den Eumeniden des Aischylos durch den Begriff der
Kausalitit als endgiiltig iiberwunden.

Damit einher geht jedoch auch ein kultureller Gedichtnisver-
lust. Hatte die Tragodie als Klagelied iiber den Tod des Helden zu
Ehren des sterbenden und wiederauferstehenden Weingottes Diony-
sos (vgl. Kap. 1.2.b) ihre Wurzeln im Totenkult, so konstituierten Op-
fer, Festritus und mythologische Auffithrung sowohl nach auflen
wirksame politische Identitit, als auch Kontinuitit des Rechts im In-
neren. Der damit bekriftigte Vergangenheitsbezug ist ein Verhiltnis
existentieller Schuld gegentiber Gottern und Ahnen. Eine Reduktion
dieses Bezugs auf die (juristische) Verschuldung infolge der Kausali-
tit individuellen Handelns bedeutet dagegen eine Verkiirzung um
den eigentlichen Sinn der mythischen Metaphorik. Der tragische
Mythos als Handlung, dem Aristoteles die Charaktere? als blofSe

# Ebd., S. 61.

# Vgl. Gritzel, S.: Dasein ohne Schuld. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2004,
S.59.

# Kelsen, H.: Vergeltung und Kausalitit. Wien/Kéln/Graz: Béhlau 1982, S. 24.

# olxovy 6Twg Ta NI LLEACWYTAL TEATTOUGLY, AN T& A7 cuumeptiapavou-
oL dua tag medkelg dote Th mpdypata ol 6 ubdoc téhog THe Teaywdtlag (Arist.
Poet. 1450a20-2).

94  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Entmythologisierung

Mittel der Gestaltung noch betont unterordnet, zeigt sich in diesem
Licht als Retrospektive auf einen Bruch in der Uberlieferung der grie-
chischen Kultur an der Schwelle einer Umwertung der Werte, welche
insbesondere das Verstindnis von Schuld verdndern sollte.

b) Entmythologisierung

Es stellt keine geringe Erleichterung der vorliegenden Arbeit dar, un-
sere Betrachtung des tragischen Mythos auf den recht iiberschauba-
ren Mythenschatz eingrenzen zu kénnen, der uns in der griechischen
Tragodie erhalten geblieben ist, und diese dabei doch sowohl durch
eine bis auf die Anfinge der Menschheit reichende Vorgeschichte,
als auch um strukturelle Erkenntnisse, welche aus dem weltweiten
Vergleich gewonnen wurden, erginzen zu diirfen. Nicht zuletzt se-
hen wir in unserer eigenen Kultur, in Philosophie, Religion und Wis-
senschaft Nachfolger oder aber Apostaten jener Urspriinge des
abendlindischen Denkens, sowie auch im Fremden zumindest ein
Menschliches, das uns als Menschen nicht fremd sein sollte®.

Dabei ist nicht zu vergessen, das selbst die frithesten uns erhal-
tenen Texte der griechischen Literatur, die Werke Homers und He-
siods, nachtrigliche Verschriftlichungen (und damit auch Neuord-
nungen) einer weitaus alteren miindlichen Tradition darstellen, die
ihrerseits wiederum auf die Mythen einer noch weiter zuriickrei-
chenden Vorzeit zuriickgehen — das »heroische« Zeitalter der myke-
nischen Kultur und ihre kriegerischen Auseinandersetzungen mit
den Volkern der Troas, sowie den wohl eher friedlichen Austausch
mit dem minoischen Kreta. So fiihrte die Aufzeichnung der zuvor
nur im Gedichtnis »gottlicher Sanger« (of dotdol)* bewahrten Ge-
schichten zu einem tiefgreifenden Wandel der Tradition: die Verein-
heitlichung des Mythos zum rezitierbaren Text der fahrenden Rhap-
soden bildete die Grundlage einer gesamtgriechischen kulturellen
Identitit.

Die antike Tragodie konnte auf die Mythen des epischen (von

¥ Homo sum: humani nil a me alienum puto (Terenz, Heautontimorumenos I, 1,
25).

* Die Nebenbedeutung als »Beschworer« oder »Heiler« (Soph. Tr. 1000) verweist
noch auf die geradezu magische Macht des Wortes als Triger kultureller Erinnerung
und seine Wurzeln im Ritual.

Tragische Schuld A

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm

95


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der tragische Mythos

dem nur Ilias und Odyssee {iberdauerten) und des durch den béoti-
schen Dionysoskult nahestehenden thebanischen Zyklus (Oidipodeia
und Thebais) zuriickgreifen. Hinzu kamen autochthone attische Hel-
den-sagen (allen voran jene um den Lokalheros Theseus) und die Er-
eignisse der Perserkriege als jlingste, lediglich zeitlich niherstehende
Geschichte(n). Insofern es sich dabei um Variationen urspriinglicher
Erzdhlungen im Rahmen kultischer (und politischer) Rituale handel-
te, ist die Tragddie als poetische Darstellungsform Mytho-logie im
engeren Sinne. Wo sie sich aber infolge von kiinstlerischer Reflexivi-
tit und Vereinheitlichung von der Vergegenwirtigung des Ursprungs
im Ritual emanzipiert und folglich Distanz zur eigenen Uberliefe-
rung entwickelt, ist diese Art der Erzihlung des Mythos auch Teil
eines Prozesses der Entmythologisierung. Der Gang dieser Entwick-
lung soll nun nachverfolgt werden.

Blicken wir auf die Jahre zwischen dem achten und fiinften Jahr-
hundert, so sehen wir sie mafigeblich bestimmt durch den Wandel
von der tupavvig zum djpog, dem Umsturz der alten Oligarchien
und dem daraus resultierenden Aufkeimen von Selbstbestimmtheit
und politischer Aktivitit des Einzelnen. Der Mensch dieser unruhi-
gen Zeiten erlebt einen Bruch mit der Tradition und sieht sich damit
konfrontiert, gesellschaftlich, ethisch und literarisch neue Wege be-
schreiten zu miissen, die nicht linger vorgegeben sind. Allgemeine
Unsicherheit und die notwendige Besinnung auf sich selbst, nicht als
Objekt des Zeitgeschehens, sondern zunehmend als gestaltendes Sub-
jekt, sind daher grundlegende Erfahrungen des archaischen Dichters,
welchen er in seinem Werk Ausdruck verleiht.

War der Ausgangspunkt der Ilias noch die Erzahlung der Ruh-
mestaten fritherer Helden im Allgemeinen und der schwerwiegenden
Folgen des Zornes des Achilles® als padagogisches Beispiel fiir eine
von Standesehre und Erbfolge bestimmte und somit auf Lehens-
gefolgschaft angewiesene Adelsgesellschaft im Besonderen, so weist
bereits der Protagonist der Odyssee Ziige eines neuartigen Men-
schentums auf. Weltgewandt und vielseitig (roAdtpomov, Hom. Od.
I,1) ist der Zerstorer von Troja, durch Listenreichtum, Uberzeu-
gungskraft und Athenes Gunst tiberwindet er den Zyklopen Poly-
phem, tritt mit dem Riistzeug des gefallenen Helden Achilles’ Erbe
noch vor dem schlachtgewaltigen Ajas an und ertrigt duldsam alle

o

¥ Hom. I I, 1-2: pfjvv dewde 9ea TImhntddew Aytifioc odropévny, 9 pupt’
Ayorotc dhye’ Ednxe.

96  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Entmythologisierung

tiber ihn verhéngten Leiden, anstatt menschlichen wie géttlichen Ver-
suchungen zu erliegen. Seine Heimkehrgeschichte (vootog) wird
zum Vorbild der friihsten Ethno- und Historiographie.

Auch die Lehrgedichte Hesiods kiinden vom Aufbruch in eine
neue Zeit. Wo die Person des Homer ganz hinter dem Werk ver-
schwindet, erzdhlt uns der bdotische Bauernsohn zu Beginn der
Theogonie von einem Erweckungserlebnis am Fufse des Helikon und
seiner Berufung zum Dichter durch die Musen, bevor er zu seiner
grof$ angelegten Entstehungsgeschichte der Welt und ihrer Gotter
anhebt. Die Fiille der Mythen diirfte er im nahegelegenen Museion
von den Aoiden gelernt haben, neu aber ist die Ordnung des Stoffes
nach dem Prinzip der Genealogie, welche durch mannigfaltige Gene-
rationenkonflikte von den Urgottheiten Chaos®, Gaia (Erde) und
Eros (Begehren) letztlich auf die Herrschaft des Zeus und der Olym-
pier hinleitet. Erst der » Vorausdenker« Prometheus beschert dem un-
tergeordneten Menschengeschlecht neben dem Feuer auch das Fleisch
des Opfers und zieht dafiir den Zorn des Gottervaters auf sich. Den
Preis zahlen die Sterblichen mit der Biichse der Pandora. Nochmals in
Werke und Tage warnt der Dichter vor 68ptg (217), frevelhafter Ver-
letzung der Ordnung durch Selbstiiberhebung.

Die Uberwindung des Chaos durch den Mythos der archaischen
Epoche deutet Emil Angehrn in Anlehnung an Hans Blumenberg als
Versuch der Einsetzung des Menschen als Subjekt der Geschichte".
Die Ordnung des Seins nach dem Schema der menschlichen Abstam-
mung und die Einsetzung humanisierter Gottergestalten schafft Ver-
trautheit und depotenziert so den diffusen Charakter einer Welt, de-
ren urspriingliche Formlosigkeit und Ubermacht das noch schutzlos
ausgelieferte Bewusstsein des frithen Menschen mit Angstgefiihlen
tiberforderte. Die Autoritit der so gesetzten Gotterordnung muss je-
doch in einem zweiten Schritt wiederum selbst in Frage gestellt wer-
den, da sie ihr eigentliches Ziel nur um den Preis der Freiheit und
mittels einer Entmiindigung des Individuums erreicht. Das Auf-
begehren des Kulturbringers Prometheus gegen Zeus stellt somit als
Befreiung von der Tyrannei {ibersinnlicher Michte (worin Eigenstén-

% Von yatve/ydoxe = »klaffen, offenstehen«, d.h. raumliche Leere, Abgrund; vgl.
Chaos als » Abwesenheit wie Bedrohung von Ordnung« (Angehrn, E.: Die Uberwin-
dung des Chaos. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1996, S. 107).

51 Angehrn, E.: Die Uberwindung des Chaos. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1996,
S. 3214f.

Tragische Schuld A

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm

97


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Der tragische Mythos

digkeit als Hybris einen Frevel bezeichnet) durch Beherrschung der
Natur die weitere Emanzipation des menschlichen Subjekts und so-
mit den Beginn der Geschichte und des Politischen dar, welches sich
dann in der Tragddie seiner eigenen Ohnmacht und Schwiiche als un-
abwendbare (da aus der Subjektwerdung resultierende), »schuldlose
Schuld« (S. 372) bewusst wird. Entmythologisierung lige so im Pro-
zess der Individuation begriindet: »subjektive Selbstwerdung voll-
zieht sich als mehrfache Emanzipation vom Ursprung — gegen die
Regression zum Formlosen, die Ordnung der Goétter, die Welt des
Mythos« (S. 327).

Exemplarisch fiir diese Entwicklung ist Archilochos von Paros
(ca. 680-645 v.Chr.), mit dem fiir uns die Lyrik im engeren Sinne
ansetzt. Viterlicherseits von adliger Abstammung, jedoch mit einer
Sklavin zur Mutter nicht erbberechtigt muss er sich seinen Lebens-
unterhalt als Séldner verdienen. Er lernt friih, sich nur auf sich selbst
zu verlassen und die alten Werte mit beiflendem Spott kritisch zu
hinterfragen’2. So wird sein eigenes éyo> als »lyrisches Ich« zum In-
halt seines Schaffens und markiert damit den Ubergang von der rein
narrativen Epik zu einer personlicheren, von subjektiven Gefiihlen
geprigten Dichtung. Gerade in seinen Elegien wird jedoch auch die
Verletzlichkeit des Individuums ohne jeden Riickhalt offenbar, wel-
chem am Rande der Gesellschaft letztlich nur Duldsamkeit®* bleibt,
um Sorgen, Leid und Unsicherheit zu ertragen — und eben jener
kiinstlerische Ausdruck, der neben Trinklied und Kampfparainese,
Kultgesang und Liebesgedicht somit nun auch seinen Platz im Kanon
der Poesie behauptet, als Kunst des Subjekts® ohne mythologische
Begriindung.

Wie sich die Emanzipation des Individuums anhand der Dich-
tung der archaischen Epoche nachverfolgen lasst, so weist auch die
Gesetzgebung ab 621 v.Chr. mit der Unterscheidung zwischen vor-

52 Z.B. mit der Ripsaspie in Fr. 5 West/6D oder wider den hochtrabenden Strategen in
Fr. 114 West/60D.

5 Vgl. Fr. 1 West/1 Diels: elui 8'3yo 9epdmawv pév "Evuaiioto dvaxtog xat Mou-
céwv dpatdy ddpov émtotduevoc. (»Ich bin ein Diener des Kriegsgottes und verstehe
mich auf die liebliche Gabe der Musen«)

3 Vgl. Tanpocivy als pappaxov gegen Trauer statt yuvauxelov wévdog im »Trost-
gedicht« Fr. 13 West/7D.

5 Vgl. Tsagarakis, Odysseus: Die Subjektivitit in der griechischen Lyrik. Diss. Phil.
Fak. Miinchen 1966.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Entmythologisierung

sitzlicher und unbeabsichtigter Totung® in der Kodifizierung der
athenischen Strafbestimmungen durch Drakon eine Anerkennung
subjektiver Verantwortlichkeit auf, die selbst die spitere Reform
durch den Staatsmann und Lyriker Solon (ca. 640-560 v. Chr.), einen
der legendiren »sieben Weisen«, beibehalten wirds. Was zunichst
als Maf3nahme zur Eindimmung der gebrauchlichen Blutrache durch
die Zentralisierung der Rechtsprechung in Mordféllen und sakralen
Angelegenheiten auf den adligen Areopag® fungierte, legte mit der
Beteiligung des einzelnen Biirgers in Geschworenengerichten (die
HAale, urspriinglich nur mit Berufungsklagen gegen offentliche
Amter befasst) und Volksversammlung (éxxAnote, beraten durch
die oligarchisch geprigte BouAn/®) den Grundstein der attischen De-
mokratie®!, welche sich 510 v. Chr. mit der Vertreibung des Peisistra-
tiden Hippias ihres letzten Tyrannen entledigte. Die Stellung des In-
dividuums im Staat der Athener hatte sich iiber wenige Jahre derart
radikal verandert, dass nun dort allein, so Perikles im Geschichtswerk
des Thukydides, eine politisch unbeteiligte Privatperson nicht nur als
harmlos, sondern als schidlich galt®.

Athen entwickelte sich insbesondere nach den Perserkriegen
zum kulturellen Mittelpunkt der antiken Welt und gab sich nach au-
en gern als politische wie intellektuelle Fithrungsmacht. Die Anfin-
ge der (abendldndischen) Philosophie hingegen sind in der ionischen
Stadt Milet an der kleinasischen Westkiiste zu finden, das zwischen
Griechenland, Agypten und dem Lyderreich mit Erfindung der
Miinzprigung zum bedeutendsten Handelszentrum der Agiis auf-
gestiegen war und gerade zu Athen aufgrund der gemeinsamen kul-
turellen Wurzeln in enger Verbindung stand®’, bis es von den Persern
zunichst unterworfen und 494 v. Chr. schliellich ganz zerstort wur-
de. Hier wirkte Thales (ca. 624-546 v.Chr.), den Aristoteles (Meta-

5 Jedoch noch ohne Unterschied beziiglich der Strafe, vgl. Demosthenes XXIII, 22.

57 Vgl. Plat. Prot. 343a.

5 Vgl. Arist. Ath. IV, 1-4 und VII, 1.

% SchliefSlich 461 v. Chr. durch Ephialtes weitestgehend entmachtet, vgl. Plut. Sol. 19.
% Von Solon zum »Rat der 400« umstrukturiert und 508 v. Chr. unter Kleisthenes auf
500 Biirger erweitert.

61 Die in den Wolken (207/8) des Aristophanes ohne ihre Richter gar nicht wieder-
zuerkennen ist.

62 Thuk. II, 40, 2; vgl. ebd. I, 124, 1: i8tédtng (von Ldtog, »eigen«) als »Privatpersonc,
»Individuum« opp. mwéALs.

6 Wie schon der Eklat anlisslich der Auffiihrung der Einnahme Milets des Phryni-
chos zeigt (Suda, ¢765).

Tragische Schuld A

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm

99


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Der tragische Mythos

physik 983b20) zum Begriinder der friihesten, »vorsokratischen«
(Natur-)Philosophie erkldrte. Wie nah Mythos und Logos einander
zu Beginn noch stehen, zeigt seine Lehre vom Wasser als Urstoff (do-
¥7) des Seins, das aufgrund seiner Wandlungsfahigkeit zugleich als
materielle Ursache und formales Prinzip einer ginzlich beseelten
Welt®* gedacht wird.

Sein Schiiler Anaximander (ca. 610-547 v.Chr.) verfasste die
dlteste uns bekannte Prosaschrift®® (Ilept ®Vocwe) sowie eine Welt-
karte, welche die Landmassen Europas, Asiens und Libyens (Afrikas)
umgeben von den Fluten des Okeanos darstellte. Das als »Spruch des
Anaximander«® oft philosophisch rezipierte Fragment B1¢ {ibersetz-
te einst Nietzsche®® mit »Woher die Dinge ihre Entstehung haben,
dahin miissen sie auch zu Grunde gehen, nach der Nothwendigkeit;
denn sie miissen Bufle [3{xnv »al tioLv] zahlen und fiir ihre Unge-
rechtigkeiten gerichtet werden, gemifl der Ordnung der Zeit«. Be-
merkenswert ist hier schon die Wortwahl, welche in ihrer Erklirung
physikalischer Phanomene durch Termini des menschlichen Han-
delns eine Einheit von Welt- und Rechtsordnung impliziert, die heute
als Vermischung erscheinen konnte, wiirde die historische Bedingt-
heit dieser Trennung selbst aufler Betracht gelassen. Schuld und Stra-
fe bezeichnen das Verhiltnis der Dinge zueinander als Zyklus des
Werdens und Vergehens wie zuvor das mythologische Prinzip der
Genealogie, der enge Bereich des Menschlichen ist iiberschritten im
gemeinsamen Bezug auf einen ewig wihrenden, allem zugrundelie-
genden Ursprung, der hier als das grenzenlose und unbestimmte (t6
dmetpov) seine Wurzeln im Chaos® des Hesiod offenbart.

Xenophanes (ca. 565-478 v.Chr.) aus Kolophon nicht fern von
Milet wihlte als Nachfolger des Anaximander fiir seine Werke da-

¢ Vgl. Aristoteles, De Anima 411a7: @aA¥ic ¢ndn wavta mAneyn deav [»voll von
Gottern«] elvat.

¢ Vgl. Themistios Or. XXXVI, 317c.

% Vgl. Heidegger, M.: Holzwege. Frankfurt a. M.: Klostermann 1963, S. 296 ff.

7 Bei Simplicius, Phys. 24, 13 2€ &v 8¢ 1 yéveoic éott Tolg olot, xal iy pYopdv
elg Tabra yiveodar xatd T6 ypedv: dudbvar i adtd dixny xat tioty dANhAoLg
e ddintag xatd Ty Tob yedvov tékiv. (= VS 12 B 1; Diels, H. und Kranz, W.: Die
Fragmente der Vorsokratiker. Berlin: Weidmannsche 1960).

¢ Nietzsche, E: Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen 4 (= KSA [,
S. 818).

% Vgl. Solmsen, E: Chaos und Apeiron, in: Kleine Schriften, Hildesheim: Georg
Olms 1968, S. 68-91.

o

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Entmythologisierung

gegen vornehmlich die Versform. Er fithrte nach der Vertreibung”
aus seiner Heimat ein unstetes Wanderleben als Rhapsode und Dich-
ter von Spottversen (tAAot), das ihn bis nach Agypten und Unter-
italien brachte, und gilt besonders aufgrund seiner relativistischen
Kritik an den anthropomorphen Géttervorstellungen Homers und
Hesiods als Vorreiter der ionischen Aufklirung. Korperliche Erschei-
nung (Fr. 14/16) und Laster der Gotter wie Ehebruch und Betrug
(Fr. 11) entlarvt er als Ubertragungen’! — wenn die Tiere es vermoch-
ten, so schiifen sie wohl Rinder- und Pferdegétzen (Fr. 1572). Ein
Atheist ist er jedoch keineswegs: blof3 eine genaue Erkenntnis der
Gotter (Fr. 347%) spricht er den Menschen ab, die aber immerhin »mit
der Zeit forschend das Bessere entdecken«”* konnen.

Hekataios von Milet (ca. 555-480 v. Chr.), fithrte Anaximanders
geographische Arbeit fort”> und erweiterte sie auf eigenen Reisen um
zwei Biicher im Stile der Umsegelungsberichte (repinhoug). Vor al-
lem aber gilt er als Vater der Geschichtsschreibung, da er den bislang
ausschliefSlich mythischen Geschichten der Griechen iiber ihre Ver-
gangenheit, von ihm als »ebenso zahlreich wie lacherlich« (rmoAAol
te xal yerolot, FGrHist I, Fr. 1a7¢) empfunden, seine yevenhoytiat
oder totoptat in 4 Biichern entgegensetzte. Seine Methode, neben
der selbst miterlebten Zeitgeschichte die tiberlieferten Heldensagen
kritisch zu hinterfragen, auf rationale Erklarungen (Abyov eixéra,
FGrHist I, Fr. 2777) zuriickzufiihren und systematisch in Prosa dar-
zustellen, war Grundlage nicht nur der spiteren Historiographie
eines Herodot oder Thukydides, sondern zugleich einer ginzlich neu-
en, wissenschaftlichen Haltung und Freiziigigkeit’® gegeniiber Reli-

70 Diog. Laert. IX, 19.

71 VS21 B14 (= Clem. Str. V, 109), vgl. VS B16 (= Clem. Str. VII, 22); VS21 B11
(= Sext. Adv. Math. IX, 193).

72 VS21 B15 (= Clem. Str. V, 110).

73 ol t6 pEv obv capeg ob Tig dvip dev 008¢ tig Eatar eldig dpel Yedv (VS21
B34 = Sext. Adv. Math. VII, 49).

74 GG ypodver Cntolvteg épevpionovoty duewvov (VS 21 B18, = Stob. Ecl. I, 8, 2).
75 Seine eigene, kreisformige Weltkarte brachte ihm jedoch den Spott des Herodot
IV, 36, 2) ein.

76 Jacoby, F.: Die Fragmente der griechischen Historiker. Berlin: Weidmann 1923 ff.
(= Demetr. de eloc. 12).

77 = Paus. 111, 25, 4.

78 So soll er den Milesiern zum Verkauf von Tempelschitzen zu Kriegszwecken gera-
ten haben (Hdt. V, 36, 3).

Tragische Schuld A 101

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Der tragische Mythos

gion und Mythos, deren Metaphorik als Welterklarung den Geist der
Zeit offenbar nicht mehr erreichte.

In den bisweilen dunklen” Sentenzen des Heraklit (ca. 545-460
v. Chr.) aus dem ionischen Ephesos gerit diese Gelehrsamkeit (roAu-
padin, Fr. 40%°) nun wiederum selbst unter Kritik®'. Er verlacht ihren
Mangel an Geist ebenso wie die Torheit der tibrigen Menschen, wel-
che Blut mit Blut zu siihnen versuchen und blofle Abbilder anbeten
(Fr. 5%2) oder profane Mysterien feiern (Fr. 14%). Den wahren Aoyoc
aber, der allem gemeinsam ist (Fr. 25), findet er durch die Erfor-
schung seiner selbst (Fr. 101%). Den Kosmos halt er nicht fiir geschaf-
fen, sondern ohne einen Anfang bestimmt durch das universale Welt-
prinzip der Harmonie im Widerstreit (Fr. 51) und Krieg (Fr. 53) der
Gegensitze®, ein ewig lebendes Feuer (nlp detlwov®), das auch
»Zeus« genannt wird (Fr. 32). Die Formel #9%0¢ dv9pdme Salpmv (Fr.
119) bringt die neue Stellung des Menschen auf den Punkt: » Charak-
ter ist Schicksal«88, nicht Gotterlos.

Mit Anaxagoras (ca. 500428 v. Chr.) aus Klazomenai kommt die
Aufklarung in Athen an. Wie seine Vorginger ist er vor allem Natur-
philosoph, vertritt eine Lehre des Geistes (voUc) als mechanische Ur-
sache® (aitlo, nicht dpy”n) der Bewegung einer aus gleichférmigen
materiellen Teilchen® aufgebauten Welt, die auch den jungen Sokra-
tes zunichst fasziniert. Als Astronom sagt er Meteoriteneinschlige

7 doapéatepov bei Diog. Laert. IX, 6, daher wohl sein Beiname oxotetvog bei Cicero
Fin. II, 15.

% Namentlich die des Hesiod, Pythagoras, Xenophanes und Hekataios: Diels, H. und
Kranz, W.: Die Fragmente der Vorsokratiker. Berlin: Weidmannsche 1960, VS22 B40
(= Diog. Laert. IX, 1), vgl. Kritik an der dlteren Poesie (Homer, Archilochos) in B42.
81 Obgleich sich schon Xenophanes in V521 B7, 2-5 (= Diog. Laert. VIII, 36) iiber die
Seelenwanderungslehre seines Zeitgenossen Pythagoras lustig machte.

8 VS22 B5 (= Aristocritus Theosophia 681).

% Insbesondere die dionysischen pusthpta gviepmott puebvrat: VS22 B14 (= Clem.
Protr. 22).

8 VS22 B2 (= Plat. Cra. 402B2).

8 VS22 B101 (= Plut. Adv. Colot. XX. 1118c).

% mahlvtponog Gppovin, Sxwomep T6€ouv xal Adpns. (VS 22 B51) und ITérepog
mhvtey pév ot éott (VS22 B53) = Hippol. Refut. IX 9, 2.

8 VS22 B30 (= Clem. Strom. V, 105), vgl. gpévipov [...] 6 nlp (Bé4a), Kepauvae
(B64) als Attribut des Zeus

8 Vgl. datpwv als schicksalsbestimmende, géttliche Macht bei Hom. od. XI, 61.

89 Platon, Phaidon 98a.

% Aristoteles (Met. 984a14) spricht von 6p.otopepd).

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Entmythologisierung

voraus und nennt die Sonne einen »glithenden Klumpen«°! grofer als
die Peloponnes. Biichersammler Euripides, der schon Xenophanes
und Heraklit in Athen bekannt gemacht hatte??, wird sein Schiiler.
Noch prominenter aber ist das Verhiltnis des Anaxagoras zum Alk-
maioniden Perikles, den er nach Plutarch (Perikles VI) durch das Wis-
sen um die wahren atttot der Himmelserscheinungen von abergldu-
bischem Wahn (detotdatpovia) befreite und zu jenem tugendhaften
Charakter und redegewaltigen Staatsmann bildete, unter dessen ab
443 v.Chr. fiir 15 Jahre ununterbrochener Amtszeit als Stratege die
Stadt Athen, wie Thukydides (II, 65, 9) berichtet, nur »dem Namen
nach eine Demokratie, tatsachlich aber eine Herrschaft des ersten
Mannes« war.

Wihrend Perikles durch Kriegsziige und Tributzwang die Fiih-
rungsrolle Athens im attisch-delischen Seebund zu einer imperialen
Kolonialmacht erweiterte und damit in Konkurrenz zur Landmacht
Spartas trat, die letztlich in den peloponnesischen Krieg 431-404
v. Chr. fiihrte, zeigte er sich mit dem Ausbau des Parthenon und eines
Odeion vor allem als Kulturforderer, der die Bliiten des intellektuel-
len Lebens um sich zu versammeln wusste. Zu diesen Kreisen zihlte
neben Sophokles, Herodot und der gelehrten Ionierin Aspasia auch
Protagoras aus dem thrakischen Abdera (ca. 490-411 v.Chr.), wel-
chen Perikles mit der Gesetzgebung fiir die 444/3 v. Chr. neugegriin-
dete panhellenische Kolonie Thurioi®® betraute. Protagoras nannte
sich selbst erstmals einen »Sophisten« (Plat. Prot. 317b) und unter-
richtete als wandernder Gelehrter gegen Bezahlung neben Philoso-
phie und Wissenschaft auch die in Rechtswesen und Politik einer De-
mokratie immer wichtigere Kunst der Rhetorik. Wohl im Hinblick
darauf vertrat er einen erkenntnistheoretischen Relativismus, der
stets zwei entgegengesetzte Urteile gleichermaflen als moglich an-
nahm und den Menschen zum Maf8 aller Dinge®* erklirte, sowie
Agnostizismus in Bezug auf die Gotter, iiber deren Existenz er nichts
zu wissen vermochte®.

Mit der Sophistik ist die Entmythologisierung auf ihrem Hohe-

1 Diog. Laert. II, 3, 8-10, = Eur. 783 (Nauck, A.: Tragicorum Graecorum Fragmenta.
Leipzig: Teubner 1856).

%2 Vgl. Athen. X, 413¢, sowie Diog. Laert. II, 5, 22.

% Vgl. Diog. Laert. IX, 8, 50.

% Der sog. Homo-mensura-Satz: Tavtev yenuwitey péteov éotly dvdpwros (VS80
B1 = Diog. Laert. IX, 8, 51, vgl. Plat. Tht. 151e, sowie Sext. adv. math. VII, 60).

% VS80 B4 aus seinem im Hause des Euripides 6ffentlich gelesenen Buch Ilept Océv

Tragische Schuld A~ 103

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Der tragische Mythos

punkt angelangt. Die Loslosung von den tradierten Werten fiigt sich
zur Bemeisterung der auf reine Publikumswirksamkeit® reduzierten
Kunstform als téyvn zum Zwecke einer Selbstermichtigung des In-
dividuums, die gerade von der Jugend als Befreiung empfunden
wird”. Bezeichnenderweise wendet sich mit Sokrates (469-399
v.Chr.), trotz eigener Kritik des Ofteren selbst als Sophist bezeich-
net®, die Philosophie nun ganz dem Menschen und der Frage nach
dem gerechten Handeln zu® — Ethik ersetzt die fraglich gewordenen
Sitten der Vorviter (ta %97), seine dialektische Methode der »Heb-
ammenkunst« (Mieutik) hinterfragt unbegriindetes (Schein-)Wis-
sen, bescheidet sich jedoch anstelle einer festgefiigten Lehre mit
Nichtwissen'® und Aporie.

Ab 432 v. Chr. schldgt mit der beginnenden Kriegshysterie'® die
politische Stimmung um und eine religiés motivierte Gegenreaktion
auf die Aufkliarung verschafft sich mittels der Verfolgung von Intel-
lektuellen gerichtlich Geltung, angefangen mit dem Umfeld des Peri-
kles. Das Dekret des Orakeldeuters Diopeithes verbietet Atheismus
und Astronomie'®?, ist also vornehmlich gegen Anaxagoras gerichtet,
dem nur Einfluss und Ansehen seines Schiilers das Leben retten — er
stirbt im Exil in Lampsakos'®. Auch Aspasia und der Bildhauer Phi-
dias werden von Strohménnern der Oligarchenpartei hinter Politiker
Kleon angeklagt, wihrend Gesandte Spartas die Sithnung der alten
Blutschuld des Kylonischen Frevels'* fordern, die auf Perikles” Fami-

(Diog. Laert. IX, 8, 54), vgl. die Erklirung der Gotterfurcht als menschliche Erfindung
durch den Sophisten Kritias (VS88 Fr. B25).

% Vgl. die Vorwegnahme der aristotelischen Tragodientheorie iiber #\eog und @6B0g
(Poet. 1449b24) als Wirkung des Adyoc bei Gorgias von Leontinoi, Lobpreis der He-
lena 8.

%7 Jedoch auch zu Immoralismus und Ikonoklasmus fiihrte, wie der Hermokopiden-
frevel (Thuk. VI, 27) oder der Zecherverein der »Teufelsanbeter« (xaxodatpoviotde
bei Lysias Fr. 73 Th. = Athen. 551 £.) belegen.

% Z7.B. bei Aischines I, 173, sowie Aristophanes, Wolken 331.

% Vgl. Arist. Met. 987b1.

100 Vgl. Plat. Apol. 21d.

101 Vgl. Dodds, E. R.: Die Griechen und das Irrationale. Darmstadt: Wiss. Buchges.
1970, S. 101 ff.

102 ¢ YeTo i) voptlovrag 1) Aéyous mept tav petapotay diddoxrovtas (Plut. Per.
32).

15 Diog. Laert. II, 3, 15.

104 Um 632 v. Chr. wurden unter Fiihrung des Alkmaioniden Megakles die Anhinger
des Kylon nach einem missgliickten Staatsstreich — schutzflehend am Altar der Athe-
ne — zu Tode gesteinigt, vgl. Thuk. I, 126/7.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diffuse Schuld

lie lastet. Protagoras kommt auf der Flucht vor einer Klage wegen
Asebie bei einem Schiffbruch ums Leben, seine Biicher werden ver-
brannt!®. Als die Spartaner Jahr um Jahr Athens Felder verwiisten
und hinter den langen Mauern die Seuche nahezu ein Drittel der Be-
vilkerung dahinrafft (darunter 429 v. Chr. Perikles selbst), verscharft
sich die Lage!® zusehends. Als weitere namhafte Opfer folgen der
Sophist Diagoras von Melos sowie auch Euripides. Einzig Sokrates!'””
entzieht sich dem Schierlingsbecher nicht, sein Schiiler Platon tiber-
liefert seine Apologie gegen die Vorwiirfe der Gottlosigkeit und Ver-
fithrung der Jugend.

c) Diffuse Schuld

Die Darstellung der griechischen Entmythologisierung muss an die-
ser Stelle aufgrund des gesteckten Rahmens Anthologie bleiben.
Deutlich genug zeigte sie dennoch, wie eng die Ablosung von der tra-
dierten Form des Bezuges auf einen Ursprung und die Emanzipation
des Individuums einander verbunden waren. In dem Mafle, wie die
begriindende Funktion des Mythos als Welterklirung in Vergessen-
heit geriet, suchten Philosophie und Wissenschaft die entstandene
Liicke zu fiillen und mittels einer Ordnung des Seins anhand logi-
scher Prinzipien oder technischer Selbstermichtigung den Verlust
der mythischen Rechtfertigung des Lebens auszugleichen. Obgleich
aber selbst die kritische Hinterfragung des Bestehenden noch immer
eine Form der Bezugnahme und damit Verbindung bleibt, geht die
Befreiung des Subjekts aus seinen Bedingtheiten mit einem verinder-
ten Bewusstsein von Kausalitidt und Verantwortung einher. Die Re-
duktion der aus einer urspriinglichen, existentiellen Daseinsschuld
zuerst nur abgeleiteten Verschuldung auf die individuell zurechen-
bare und juristisch zu verwertende Titerschuld, wie sie mit dem Be-
griff der aitio im attischen Gerichtswesen der klassischen Epoche
auftritt, ist als hierfiir symptomatisch zu bezeichnen.

Mythos als Begriindung ist wesenhaft bestimmt durch ein Ver-
hiltnis der Schuld gegentiber dem Ursprung. Mythologie (Erzahlung
des Mythos) ist Erinnerung und Vergegenwirtigung des Anfangs.

105 Vgl. Cic. nat. deor. I, 63.
106 Vgl. Thuk. II, 53, sowie Cicero (ebd.) und Satyros, Vit. Eur. Fr. 39, Sp. X.
107 Vgl. Diog. Laert. I, 5, 40.

Tragische Schuld A~ 105

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der tragische Mythos

Folglich bedeutet Entmythologisierung das Vergessen existentieller
Schuld und mit dem Schwinden eines Identitdt und Zusammengeho-
rigkeitsgefiihl stiftenden kulturellen Gedichtnisses zwar Emanzipati-
on, aber auch Entwurzelung des Individuums. Ubrig bleibt ein Begriff
von Schuld, welcher als faktische Verschuldung ein Subjektkonzept
voraussetzt, das sich in Ermangelung des Bezuges auf seine Herkunft
nur negativ (durch Abgrenzung) oder durch das eigene Handeln de-
finieren kann. Letzteres aber, so lehrt gerade die Tragodie, liegt nicht
immer auch in der eigenen Hand — als Sterbliches ist es beschrankt
und bedingt durch Wissen, Welt und Mitmensch, auch wenn Riick-
gabe und Vergeltung fiir das durch die Vorgeschichte des eigenen
Seins Erhaltene ausbleiben. Der Mensch ist als Gewordener nie ganz
frei, wie weit er den Bereich seiner Macht auch immer ausdehnen
mag — Individuation und Befreiung, die Kernstiicke der Philosophien
des Tragischen, vermochten daran nichts zu dndern. Die Verbannung
des Ursprungs aus dem Bewusstsein jedoch bewirkt nicht Freiheit,
sondern Verblendung (&t), die zur tragischen Verfehlung (apap-
tta) des Gewollten fiihrt: Vereinzelt und ohne Riickhalt erhebt das
Selbst sich tiber sich selbst hinaus und wird Ursache einer Verletzung
(OBptc) der Weltordnung, deren Teilstiick es doch stets bleibt. So ver-
schafft sich der Ursprung des Lebens sein Recht zuletzt auch im
Scheitern menschlichen Handelns.

Wihrend nun der Gang vom pb%0¢ zum Aoyoc als Dialektik von
Freiheit und Notwendigkeit, Individuation des Willens, Selbstentfal-
tung des griechischen Denkens oder Emanzipation des Subjekts viel-
fach Gegenstand philosophischer Reflexion wurde, blieb der Zusam-
menhang mit der Problematik der Schuld bislang eher ein Thema am
Rande. Einsame Ausnahme bildet eine Arbeit von Hermann Funke,
welche Die sogenannte tragische Schuld gegen die Folie eines moder-
nen juristischen Schuldbegriffs'® beleuchtet, folglich aber nur Dis-
krepanzen entdeckt, die als Kritik eines subjektiven vép.oc sophisti-
scher Provenienz insbesondere bei Sophokles erklirt werden, ohne
auf den tragischen Schuldbegriff selbst tiberhaupt einzugehen. Wenn
er abschliefend urteilt, dass »eine Schuld der tragischen Gestalten

198 Funke, H.: Die sogenannte tragische Schuld. Studie zur Rechtsidee in der grie-
chischen Tragodie. Dissertation K6ln 1963, S. 121: »Zu Beginn der Untersuchung sa-
hen wir uns vor die Notwendigkeit gestellt, sowohl die Entwicklung des griechischen
Strafrechts als auch den Kénig Odipus, sofern er einen Rechtsfall darstellt, vor dem
Hintergrund unseres differenzierten Delikt- und Schuldbegriffes darzustellen und zu
beurteilen«.

106  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diffuse Schuld

[...] keinen Zugang zum Sinn und Gehalt der Griechischen Tragodie«
ergibt (S. 154) sowie »Schuld und Tragik sich gerade ausschlieflen«
(S. 155), so wird hier eben nur dasjenige Schuld genannt, was nicht
tragisch sein kann — jene sikulare, entmythologisierte Titerschuld
(aitia), die keine &py# mehr angibt, die ihren Bezug auf den Ur-
sprung bereits verloren hat. Als mythisches Fest aber ist die Tragodie
nichts anderes als dessen Aktualisierung durch mimetische Reinsze-
nierung.

Obgleich seine prinzipiell negativ verfahrende dihairetische
Methode als positives Ergebnis auch die Erkenntnis sophokleischer
Stellungnahme zur Defizienz subjektiven Rechts erbringt, sind Funke
letztlich seine eigenen Worte entgegenzuhalten: »Der sikulare
Schuldbegriff der Athener des fiinften Jahrhunderts, der mit unserem
heutigen im Prinzip identisch ist, versperrt die Sicht auf ein religioses
Phidnomen«'®. — Dasselbe gilt fiir die Diskussion der Schuldfrage in
der jiingeren Tragddienforschung, welche (mit Aristoteles) die The-
matik auf ihre kausalen Aspekte reduzierte. Als eigentlich tragische
Schuld kann nur dies bislang Verborgene gelten, durch welches Tra-
gik wie auch Schuld umfassend und in der angemessenen Tiefe be-
stimmt werden: die kulturhistorische Rekonstruktion beider Begriffe
offenbarte eine Herkunft aus dem Opferritual und dessen Mythos.
Die angesprochene Identitit moderner und sophistischer Rechtsauf-
fassungen kommt der Tragddie nur akzidentiell zu, mag jedoch als
Erklarung der zeitgendssischen Aporie infolge einer kategorialen Ver-
engung geniigen — dass Schuld mehr bedeutet als eine Konsequenz
individueller Verfehlung, und tpayedte mehr als die poetische Form,
lag dem Athener der klassischen Epoche, als die ionische Aufklirung
gerade erst Fuf3 fasste, noch um einiges niher als einem neuzeitlichen
Leser, welchem der Mythos ungleich ferner entriickt ist. Die Asebie-
prozesse ab 432 v. Chr. zeigen dies deutlich.

Um tragische Schuld zu verstehen, muss sie sowohl in ihrer Her-
kunft, als auch ihrer Funktion iiber eine Abgrenzung von dem hinaus,
was sie entweder noch nicht oder aber nicht mehr ist, sichtbar ge-
macht werden. Dies gilt es im zweiten Teil dieser Arbeit aufgrundlage
der zuvor hier aufgezeigten Zusammenhinge zu leisten. Einstweilen
soll die Darstellung des tragischen Mythos zum Abschluss gebracht
werden, indem wir uns nun der Frage nach den strukturellen Kon-
sequenzen der Entmythologisierung auf den Begriff der Schuld zu-

19 Ebd., S. 123.

Tragische Schuld A 107

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der tragische Mythos

wenden. Entscheidend dafiir ist es, das Phinomen von seiner Wir-
kung auf den Menschen her zu betrachten und den Bereich moglicher
Weisen der Beschreibung und Verarbeitung von Schuld zu umgren-
zen, um dann anhand der diesen zugrundeliegenden Prinzipien im
historischen Kontext der Tragodie unsere eigene Perspektive iiber-
priifen zu konnen. Wir begegneten als frithestem Umgang mit Schuld
bereits dem Versuch der Restitution des getiteten Jagdwildes aus den
Uberbleibseln des gemeinsamen Mahles in prihistorischen Wildbeu-
tergesellschaften, der die Grundform des Opferrituals konstituierte
und sich noch im Mythos von der Uberlistung des Zeus durch Pro-
metheus!'? spiegelt. Davon zu unterscheiden ist eine moralische (Ta-
ter-)Schuld, die als Entmythologisierungserscheinung zwar Thema,
aber nie Wesen der Tragddie werden konnte.

1960 legte Paul Ricceur mit Finitude et culpabilité (dt. Phédno-
menologie der Schuld) seine Analyse der mythologischen Sprache
des Bekenntnisses vor, aus welcher er eine dreigliedrige Typologie
dieser »Symbolik des Bésen«!'! unter den Begriffen des Makels, der
Stinde und schliefllich der (moralischen) Schuld entwickelte. Entmy-
thologisierung bedeutet fiir Ricceur zunichst das Ausschalten der
dtiologischen Intention des Mythos, den er versteht als »einen tiber-
lieferten Bericht, bezogen auf Ereignisse, die sich am Ursprung der
Zeiten zugetragen haben, und dazu bestimmt, das rituelle Tun der
jetzt von ihm angesprochenen Menschen zu untergriinden«''2. Wir
Heutigen konnen mit unserer Historie nicht mehr an die Zeit der
alten Geschichten von Helden und Géttern ankniipfen, gleichwohl
aber kommt die Symbolfunktion des Mythos zum Vorschein: »sein
Vermégen, die Bindung des Menschen an das ihm Heilige zu ent-
decken, zu entschleiern«. Das Bose als »kritische Erfahrung des Hei-
ligen« (S. 12) ist demzufolge besonders geeignet, diese Bindung an-
gesichts ihres drohenden Zerreifsens zu erhellen. Mythologie wird so
zum Bekenntnis, durch welche »das Schuldbewusstsein in das Licht
des Wortes gehoben« wird. Als »vorgeschobene Spitze einer radikal
individualisierten und verinnerlichten Erfahrung« verweist das
Schuldgefiihl dabei auf tieferliegende Schichten: die alle Menschen
umschlingende Siinde vor Gott und die »archaischere Schuldauffas-

110 Hes. Th. 535 ff.

1 Ricceur, P.: Symbolik des Bésen (Phdnomenologie der Schuld II). Freiburg/Miin-
chen: Karl Alber 2009.

12 Ebd., S. 11ff.

108  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diffuse Schuld

sung« (S.14) des von auflen her beschmutzenden Fleckens oder
Makels.

Die Symbolik der Befleckung, die sich »nicht nach der Zurech-
nung eines verantwortlichen Urhebers, sondern nach der objektiven
Verletzung eines Gebots« bemisst, zeugt in ihrer Breite beziiglich
weltlicher Begebenheiten und der gleichzeitigen Verengung seitens
der Intentionen des Handelnden morphologisch betrachtet von einem
sehr frithen »Stadium, wo Missetat und Missgeschick noch nicht
gesondert waren, wo die ethische Ordnung des Ubeltuns nicht unter-
schieden war von der kosmobiologischen Ordnung des Ubelbefin-
dens: Leiden, Krankheit, Tod, Zusammenbruch« (S. 35). Als Unrein-
heit ist der Makel ein ganz physisches und objektives Geschehnis,
welches dem Menschen dufSerlich anhaftet und mit dem er ohne ei-
genes Zutun, durch eine beschmutzende Berithrung angesteckt wer-
den kann. Ricceur nimmt hier Bezug auf die antike griechische Vor-
stellung des placpa, den vor allem Mérder — bildlich als das Blut!'?
des Opfers an den Hianden — befleckenden Makel, welcher sie als Di-
mon verfolgt und durch rituelle Waschungen und Opfer'* gereinigt
(xaDaipewv) werden muss. Der Begriff tritt samt den sinnverwandten
Worter pioog, xniic, ADp.a und &yog vermehrt in der Tragodie des
fiinften Jahrhunderts'® auf und wird uns als die primire Erschei-
nungsform tragischer Schuld in Kapitel I1.2.a niher beschiftigen.

Der Abstand zur Siinde ist phinomenologischer, nicht histori-
scher Natur. Bestimmt durch die Kategorie des Bundes »vor Gott«
ist die Symbolik der Verfehlung (dpaoptia) »personal und kommuni-
tir« (S. 98). Der Mensch ist zwar Urheber des Bruches gottlicher Ge-
setze, jedoch nicht als Einzelner, sondern als Gemeinschaft, welche
sich in einer ontologischen Dimension der Mythen des Siindenfalls
begriindet. Als »Verinnerlichung der Siinde zu einem personalen
Schuldgefiihl« (S. 121) sieht Ricceur zuletzt die (moralische) Schuld
an, welche blof3 »das subjektive Moment der Verfehlung bezeichnet«
(S. 118). Unter anderem die »strafrechtliche Rationalisierung nach

113 Vgl. Theseus placpa pebymv alpatog [lodhavtidav (Eur. Hipp. 35).

114 Vgl. Soph. OC 1482.

115 Was bisweilen auch als Ubergang »Von der Schamkultur zur Schuldkultur« nach
Homer (vgl. Dodds, E. R.: Die Griechen und das Irrationale. Darmstadt: Wiss. Buch-
ges. 1970, Kap. 2) gedeutet wurde. Dem widersprechen Robert Parker (Miasma. Pol-
lution and Purification in Early Greek Religion. Oxford: Clarendon 1983, S. 16) und
Bernard Williams (Shame and Necessity. Berkeley/Los Angeles/London: Univ. of Cal.
Press 1994, S. 91ff.).

Tragische Schuld A 109

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der tragische Mythos

griechischer Art« (S. 117) fiihrt zur Heraufkunft der neuen Instanz
des mit Schuld beladenen Individuums, das nun gegeniiber einem
zum Vollkommenheitsanspruch entgrenzten Verbot allein vor und
fiir sich selbst verantwortlich gemacht wird: »Das zur Rede gestellte
Du wird zum Ich, das sich selbst anklagt« und betritt die »Hdlle des
Schuldgefiihls« (S. 161) der Selbstanklage ohne die Moglichkeit soli-
darischer Vergebung oder kathartischer Reinigung, sich selbst ent-
fremdet, verfolgt und verheert durch eine »Kafkaeske Schuld«!s.

Diesen Schluss zog auch Friedrich Nietzsche in der zweiten Ab-
handlung (iiber »Schuld«, »schlechtes Gewissen« und Verwandtes)
seiner Schrift Zur Genealogie der Moral von 1887 infolge einer Kritik
der moralischen Werte durch die Untersuchung ihrer historischen
und psychologischen Voraussetzungen. Dort betrachtet er das durch
Verantwortlichkeit (d.h. die Fihigkeit zu versprechen) gekennzeich-
nete »souveraine« Individuum als eine spite und reife Frucht der
Ausbildung des menschlichen Gedichtnisses und leitet dagegen den
»moralischen Hauptbegriff der Schuld« ganz ohne die Voraussetzung
eines freien Willens aus dem sehr materiellen Begriff »Schulden«
her: »Das Gefiihl der Schuld, der persénlichen Verpflichtung, [...]
hat, wie wir sahen, seinen Ursprung in dem altesten und urspriing-
lichsten Personen-Verhiltnis, das es giebt, gehabt, in dem Verhiltnis
zwischen Kiufer und Verkaufer, Glaubiger und Schuldner: hier trat
zuerst Person gegen Person, hier mass sich zuerst Person an Person.
[...] Preise machen, Werte abmessen, Aquivalente ausdenken, tau-
schen — das hat in einem solchen Maasse das allererste Denken des
Menschen praoccupirt, dass es in einem gewissen Sinne das Denken
ist«,

Der Mensch als das »abschitzende Thier« entwickelte so den »al-
testen und naivsten Moral-Kanon der Gerechtigkeit« durch Verall-
gemeinerung und Ubertragung eines aus dem Tauschhandel® ge-
wonnenen Prinzips auf die Gemeinschaft: »jedes Ding hat seinen
Preis; Alles kann abgezahlt werden«. Strafe als Vergeltung ergibt sich
dabei urspriinglich nicht aus moralischer Verantwortung und subjek-
tiver Zurechenbarkeit, sondern »Zorn iiber einen erlittenen Schaden,

116 Gritzel, S.: Die Masken des Dionysos. London: Turnshare 2005, S. 66; vgl. Ricceur,
P.: Symbolik des Bosen (Phanomenologie der Schuld, Bd. II). Freiburg/Miinchen: Karl
Alber 2009, S. 167.

17 Nietzsche, F.: Zur Genealogie der Moral II, 8 (= KSA 5, S. 305/6).

18 Zur Okonomie des Kultes siehe auch Laum, B.: Heiliges Geld. Eine historische
Untersuchung iiber den sakralen Ursprung des Geldes. Berlin: Semele 2006.

110  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diffuse Schuld

der sich am Schidiger ausldsst, — dieser Zorn aber in Schranken ge-
halten und modifiziert durch die Idee, dass jeder Schaden irgend wo-
rin sein Aquivalent habe und wirklich abgezahlt werden konne, sei es
selbst durch einen Schmerz des Schidigers« (S. 298/9). Der Schuld-
tausch bestimmt ebenso das » Verhiltniss der Gegenwiirtigen zu ihren
Vorfahren. [...] Hier herrscht die Uberzeugung, dass das Geschlecht
durchaus nur durch die Opfer und Leistungen der Vorfahren besteht,
— und dass man ihnen diese durch Opfer und Leistungen zuriick-
zuzahlen hat: man erkennt somit eine Schuld an, die dadurch noch
bestindig anwichst, dass diese Ahnen in ihrer Fortexistenz als mich-
tige Geister nicht aufhoren, dem Geschlechte neue Vortheile und
Vorschiisse seitens ihrer Kraft zu gewédhren« (S. 327). Erst eine Ver-
innerlichung und Moralisierung als »Zuriickschiebung in’s schlechte
Gewissen« durch das Christentum fiihren zu einer »Unlsbarkeit der
Schuld«, dem »Gedanken ihrer Unabzahlbarkeit« (S. 330/31) ohne
Maoglichkeit zur Bufle, welche sich nun als Krankheit und asketisches
Folterwerkzeug gegen den Menschen selbst zuriickwendet.

Nietzsche spielt historischen Sinn gegen die bigotte Moral-
philosophie seiner Zeit aus, indem er die absolute Giiltigkeit ihrer Be-
griffe als petitio principii und Verwechselung von Ursache und Wir-
kung entlarvt. Dabei orientiert sich seine Theorie an Rudolf von
Jherings Auffassung des romischen Obligationenrechtes!®, welches
seinerseits bereits eine sikularisierte Form des fas, der religiosen
Schuld gegeniiber den Gottern darstellte'®. Schuld als Tausch erwei-
tert die urspriingliche rituelle Kompensation und Vergeltung durch
Wiederherstellung um das Prinzip der Aquivalenz. Dieses aber, als
» Verwirklichung der Idee der Gerechtigkeit auf dem Gebiete des Ver-
kehrslebens« (Jhering S. 134), wirft unweigerlich die Frage nach dem
Verhiltnis des Getauschten zueinander auf — die Frage nach dem
Wert.

Im Abschnitt iiber den »Fetischismus der Waarenform«'' seiner
Schrift Das Kapital zeigte Karl Marx, wie der Wert den Tauschwaren
»angeklebt« wird: »Dass Arbeitsprodukte, solche niitzlichen Dinge
wie Rock, Leinwand, Weizen, Eisen u.s.w., Werte, bestimmte Wert-

9 Vgl. Thering, R.: Der Zweck im Recht (Erster Band). Leipzig: Breitkopf & Hartel
1893.

120 Vgl. Kerger, H.: »Schuld« in: Ottmann, H.: Nietzsche-Handbuch. Stuttgart/Wei-
mar: Metzler 2000, S. 320.

121 Marx, K.: Das Kapital. Hamburg: Meissner 1867, S. 773 ff.

Tragische Schuld A 111

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der tragische Mythos

groflen und tiberhaupt Waren sind, sind Eigenschaften, die ihnen na-
tiirlich nur in unsrem Verkehr zukommen, nicht von Natur, wie etwa
die Eigenschaft schwer zu sein oder warm zu halten oder zu nihren«.
Analog zu den ideellen Produkten der Religion (S. 774) besteht Wert
nur im Vorgang des Tauschens selbst, wobei jedoch gemifs dem
Marx’schen Wertgesetz!'? die fiir die Produktion aufgewendete Ar-
beit — gleichsam als universelle Wahrung — die Grundlage des Tausch-
wertes in der einfachen (vorkapitalistischen) Warenproduktion ist.
Arbeit ist jedoch nicht als creatio ex nihilo zu verstehen'?. Uber
den konkreten Tausch hinaus verweist sie auf einen dem Wissen und
der Fertigkeit des arbeitenden Menschen zugrunde liegenden Ur-
sprung in der Gemeinschaft. Als Hingabe ist sie selbst bereits Vergel-
tung und Opfer fiir das von vorhergehenden Generationen erhaltene
und im geschaffenen Werk iiber den individuellen Tod hinaus fort-
wirkende Leben, welches immer auf seine Vorgeschichte zuriickdeu-
tet. Ware wird so zu einem Ausdruck kulturellen Gedichtnisses, der
materielle Giitertausch zur Fortfiihrung eines zuvor erfolgten sym-
bolischen Tausches, Arbeit nur zu einem Aquivalent unter anderen
fiir den im Tausch auszuhandelnden Wert des Lebens. Eine derartige
Erweiterung des Tauschbegriffes zur Grundform menschlicher Inter-
aktion, wie sie auch Georg Simmel vorschlug, als er den Menschen
zum »tauschenden Tier«'** erklirte, bietet der Verarbeitung existen-
tieller Schuld erst den nétigen strukturellen Rahmen. 1976 griff Jean
Baudrillard Marx” Gedanken in seinem Hauptwerk Der symbolische
Tausch und der Tod wieder auf: »Der symbolische Tausch hat kein
Ende, weder unter den Lebenden, noch mit den Toten (noch mit den
Steinen oder den Tieren). Er ist absolutes Gesetz: Verpflichtung und
Reziprozitit sind uniiberwindlich. [...] wir tauschen weiterhin mit
den verleugneten und nicht geduldeten Toten — den Bruch des sym-
bolischen Tausches mit ihnen zahlen wir einfach mit unserem eige-
nen kontinuierlichen Sterben und mit unserer Angst vor dem Tode.
Grundsitzlich ist es ebenso mit der unbelebten Natur und den Tieren.
Allein eine absurde Idee von Freiheit kann annehmen, wir seien dem

122 Ebd., S. 6: »Je grofer die Produktivkraft der Arbeit, desto kleiner die zur Herstel-
lung eines Artikels erheischte Arbeitszeit, desto kleiner die in ihm kristallisierte Ar-
beitsmasse, desto kleiner sein Wert«.

125 Vgl. Gritzel, S.: Dasein ohne Schuld. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2004,
S.103.

124 Simmel, G.: Die Philosophie des Geldes (Gesamtausgabe, Bd. 6). Frankfurt a. M.:
Suhrkamp 1989, S. 385.

112  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diffuse Schuld

entgangen; die Schuld ist universell und nicht endend, wir werden es
niemals schaffen, fiir all die >Freiheit¢, die wir genommen haben, »zu-
riickzugeben««'?°. Bezogen auf die durch Kapitalbewegung sinnent-
leerte Kultur der Moderne zeigt Baudrillard mit der Todesangst als
Konsequenz von Verdringung'?® und Aufgabe des sich im Tausch
konstituierenden Bezuges auf Vor-, Mit- und Umwelt zugleich die
Kluft auf, welche jede Interpretation tragischer Schuld zu {iberwin-
den hat: die Abkehr vom Mythos fiihrte sich selbst ad absurdum, als
der Mensch sich der Bedingungen seiner Moglichkeit zugunsten
eines missverstandenen Ideals individueller Freiheit und Emanzipa-
tion zu entledigen begann, bis der prinzipiell unschuldigen Person
eine iiber die Grenzen subjektiv zurechenbaren Handelns hinauswei-
sende existentielle Schuld unverstiandlich geworden war — schuldig zu
sein, ohne sich vorsitzlich oder fahrlissig schuldig gemacht zu haben,
gilt nun als ebenso grotesk, wie einst Heraklit (Fr. B5) die Katharsis
mit Blut der afyote pratvépevor.

Die Verweigerung des generationentibergreifenden Schuldtau-
sches infolge der Ausgrenzung und Herabwiirdigung der Toten je-
doch fiihrt letztlich nur zu egoistischer Besessenheit und Angst vor
dem eigenen, unausweichlichen Ende, wenn die Rechtfertigung des
Lebens durch den Ursprung ausbleibt. Stephan Gritzel fasst diesen
modernen »Schuldkomplex, der eine Freiheit ohne Reue, aber mit
schlechtem Gewissen lebt«, im Begriff der diffusen Schuld zusam-
men: »Schuld tritt nur im Rahmen eines Tausches auf und ist die Fol-
ge einer nicht geleisteten Riickgabe. [...] Die Abschidtzung und die im
Tausch vollzogene Festlegung des Wertes ist der komplexe Vorgang
der Wertbestimmung. [...] Der nicht vollzogene Tausch, die nicht er-
widerte Gabe erzeugt diffuse Schuld, diffus, weil der Tauschwert
nicht festgelegt wurde und Schuld damit unberechenbar geworden
ist. Thr Ausmafd schwankt zwischen totaler Kollektivschuld und voll-
stindiger Unverbindlichkeit«'?. Diese moralisierte, diffuse Schuld an
die Tragddie heranzutragen aber hief3e, tragische Schuld unweigerlich
misszuverstehen.

Die Suche nach einem modernen Schuldbegriff in der antiken

125 Baudrillard, J.: Der symbolische Tausch und der Tod. Berlin: Matthes & Seitz 2011,
S. 241/2.

126 Entgegen der »Lebensangst« bei Blumenberg (Arbeit am Mythos. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp 1981, S. 12).

127 Gritzel, S.: Dasein ohne Schuld. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2004, S. 11/
12.

Tragische Schuld A 113

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

114

Der tragische Mythos

Tragodie stellt sich somit als die Perpetuierung eines Vorurteils dar.
Der zeitliche Abstand trennt uns jedoch nicht nur von Sophokles,
sondern offenbart auch neue Sinnbeziige der Selbsterkenntnis und
»vermag die eigentlich kritische Frage der Hermeneutik lgsbar zu
machen, niamlich die wahren Vorurteile, unter denen wir verstehen,
von den falschen, unter denen wir miffverstehen, zu scheiden«'?. So
offnet sich mit der Einsicht in die Bedingtheit des eigenen Ausgangs-
punktes nach Ricceur nun »das Feld der eigentlich philosophischen
Hermeneutik: nicht mehr eine allegorisierende Interpretation, welche
eine unter dem bildhaften Gewand des Mythos verkleidete Philoso-
phie zu entdecken vermeint; sondern eine von den Symbolen aus-
gehende Philosophie, welche durch eine kreative Interpretation den
Sinn zu fordern, zu formen sucht«'?. Es ist demgeméifS der Versuch
einer transzendentalen Deduktion des Symbols®® der tragischen
Schuld, wenn im Folgenden anschlieflend an die Forschung Paul
Ricceurs und Stephan Gritzels der Begriff durch den Aufweis des
existentiellen Schuldverhiltnisses gegentiber Gottern und Heroen
im Mythos als Bedingung der Moglichkeit des kathartischen Ritus
der attischen Tragodie seine Rechtfertigung erhalten soll. Ebenso er-
schliet sich durch die Symbolik des Tragischen das Phinomen
menschlicher Schuld, wo es iiber eine faktische Verschuldung des In-
dividuums hinausgeht: »Schuld ist keine blof3e Idee, Schuld hat iiber-
haupt keinen Inhalt, sondern ist das Gewissen selbst. Jedes Bewusst-
sein erzeugt Schuld und ist Schuld«'!. Befreit von moderner
Verdriangung und Verschiebung ins Diffuse offenbart sich das Gewis-
sen, die »Erinnerung an die Wiederherstellung einer Ordnung, die
durch menschliches Handeln gestort wurde«'??, wie jedes Symbol zu-
letzt als »Hierophanie, eine Manifestation der Bindung des Menschen
an das Heilige«', die Ekstase des menschlichen Selbstbewusstseins
hin auf die Bereiche des iiber-menschlichen Géttlichen, der nicht-

128 Gadamer, H.-G.: Wahrheit und Methode. Tiibingen: J. C. B. Mohr 1960, S. 282.
129 Ricceur, P.: Symbolik des Bésen (Phénomenologie der Schuld II). Freiburg/Miin-
chen: Karl Alber 2009, S. 404

10 D.h. »einen Begriff durch den Aufweis zu rechtfertigen, daf§ er die Konstitution
eines Gegenstandsbereiches moglich macht« (ebd., a.a.O.).

11 Stephan Gritzel: Dasein ohne Schuld, Verlag Vandenhoeck & Ruprecht, Gottin-
gen 2004, S. 12.

132 Ebd., S. 68.

135 Ricceur, P.: Symbolik des Bésen (Phdnomenologie der Schuld 1I). Freiburg/Miin-
chen: K.arl Alber 2009, S. 405.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diffuse Schuld

menschlichen Welt und der mit-menschlichen Vorfahren. Auch hier
konstituiert sich das Heilige erneut als ein Ursprung, dessen schuld-
hafter Bezug in Mythos und Ritual erst erfahrbar wird. Diesen Bezug
tragischer Schuld in ihren drei Aspekten der Verfehlung (apaptia),
der Befleckung (utaopa) und des Totenopfers (Evarytletv) aufzuzei-
gen, um die so gewonnenen Erkenntnisse dann auf Tragodienexegese,
Philosophie des Tragischen und zeitgendssische Ethik riickbeziehen
zu konnen, wird nun unsere Aufgabe sein. Wir beginnen mit einer
Rekapitulation der philologischen Diskussion des Oidipous Tyrannos.

Tragische Schuld A~ 115

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://doi.org/10.5771/9783495827671-21 - am 25.01.2028, 18:20:04, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm


https://doi.org/10.5771/9783495827871-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I.1) Die Philosophie des Tragischen
	a) Poetik: Was ist tragische Schuld?
	b) Dialektik
	c) Krisis

	I.2) Der tragische Kultus
	a) Bocksgesang
	b) Dionysos
	c) Heldenopfer und Restitution

	I.3) Der tragische Mythos
	a) Rechtfertigung des Lebens
	b) Entmythologisierung
	c) Diffuse Schuld


