
Zwischen Sprachstruktur und Sprachsinn –

Fremdheit als schriftliche Aktantin

bei Yoko Tawada

Nishant K. Narayanan

Schriftzeichen, die nicht konventionalisiert sind, provozieren die »Konzeptu-

alisierungs- und Referentialisierungfähigkeit«1 von Leser:innen. Die Wahr-

nehmung von Text und seiner Bedeutung wird durch unbekannte Schriftzei-

chen versperrt, wie in Thomas Morus’ Utopia (1516), worin ein neues Weltsys-

tem im Rahmen eines »neuen« Schrift-Codes entworfen wird. Indem neue

und zugleich unbekannte Schriftformen eingesetzt werden, die dem lateini-

schen System nahestehen, »wird die visuelle Dimension des Textes akzen-

tuiert, die man bei der Lektüre konventioneller Texte meist kaum bewusst

wahrnimmt.«2WasMorus unternimmt und gleichzeitig als eine Anforderung

für Leser:innen darstellt, ist die Handhabbarkeit von kreativen Lesestrate-

gien, um die im literarischen Text eingebettete Fremdheit wahrzunehmen.

Der Entwurf solch eines Textes, der aus unbekannten und bekannten Schrift-

systemen verfasst wird, umfasst nach Monika Schmitz-Emans folgende Ge-

sichtspunkte: »(a) Weltentwurf, (b) Verfremdung, (c) Entzifferungskunst und

(d) Poetik der Diversität.«3 Die Schriftkonstellation, die einerseits die Fremd-

heit im Text hervorhebt und andererseits die Textfiguren und Leser:innen da-

zu veranlasst, in der Schriftwelt den zugrundeliegenden Sinn zu erfassen, ist

1 Monika Schwarz-Friesel: Kohärenz versus Textsinn. Didaktische Facetten einer lingu-

istischen Theorie der textuellen Kontinuität. In: Maximilian Scherner / Arne Ziegler

(Hg.): Angewandte Textlinguistik. Perspektiven für den Deutsch- und Fremdsprachenunter-

richt. Tübingen: Gunter Narr 2006, 63–75, hier: 68.

2 Monika Schmitz-Emans: Mehrschriftlichkeit. Zur Diversität der Schriftsysteme im

Spiegel literarischer Texte. In: Till Dembeck / Georg Mein (Hg.): Philologie und Mehr-

sprachigkeit. Heidelberg: Winter 2014, 183–208, hier: 184.

3 Ebd., 185.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-010 - am 13.02.2026, 20:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Nishant K. Narayanan

auch in der Gegenwartsliteratur zu finden. Vor allem ist das Phänomen »ei-

ner selbstbewussten Akzentuierung der Andersheit von Fiktionen«4 anhand

von Schrift bei Autoren wie Yoko Tawada wahrzunehmen, deren Texte zum

Aushandlungsort von Diversität werden und zugleich die feinen Unterschiede

des Diskurses zwischen demEigenen und dem Fremden von Sprache, Schrift,

Kultur und Körper ans Licht bringen. Vorliegender Beitrag versucht am Bei-

spiel von den Texten Tawadas, diese Aspekte zu beleuchten und dabei die

Agentialität von Schrift als Akteurin von Fremdheit und Vielfalt der Sprachen

Deutsch und Japanisch in den Blick zu nehmen.

1. Deutsch und/oder Japanisch

Yoko Tawada wurde 1960 in Tokio geboren und lebt seit den 1980er-Jahren

in Deutschland. Tawada schreibt ihre Werke auf Deutsch und Japanisch. In

ihren Texten bezieht sie sich auf das Phänomen Schrift aus der bilingualen

Perspektive. Diese Ausgangslage bietet Tawada somit auch die Gelegenheit,

Deutsch und Japanisch als materiellen Sprachstoff zu bearbeiten und damit

die wesentlichen Aspekte zur Konstitution von Sprache und Schrift aus einer

bilingualen Ansicht neu auszuloten. Sobald die Sprache zum Material wird,

gewinnt ihre Syntax, ihre Grammatik, ihre Orthographie und ihre Phonologie

an Bedeutung bzw. wird semantisiert.5

Tawadas Texte werden nicht nur in ihrer Muttersprache Japanisch,

sondern auch in der Fremdsprache Deutsch geschrieben. Diese Sprach-

und Identitätsprämisse wird zum Dreh- und Angelpunkt ihres Schreibens

und dieser ist mit metasprachlichen und sprachtheoretischen Äußerun-

gen verknüpft. Auf den ersten Blick scheint es, als ob Tawada eine intime

Wahlverwandtschaft mit den beiden Sprachen pflegt:

»Die meisten Autoren hören auf, in einer Sprache zu schreiben, wenn sie in

einer anderen Sprache zu schreiben angefangen haben. Das kann ich gut

4 Ebd.

5 Vgl. Michael Bies / Michael Gamper: Arbeit am Sprachmaterial – Eine Einführung.

In: Dies. (Hg.): ›Es ist ein Laboratorium, ein Laboratorium für Worte.‹ Experiment und Lite-

ratur III 1890–2010. Göttingen: Wallstein 2011, 9–30, hier: 9f. Auf beide nimmt ebenso

Bezug: Esther Kilchmann: Alles Dada oder: Mehrsprachigkeit ist Zirkulation der Zei-

chen. In: Till Dembeck / Anne Uhrmacher (Hg.): Das literarische Leben der Mehrsprachig-

keit. Methodische Erkundungen. Heidelberg: Winter 2016, 43–62, hier 49.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-010 - am 13.02.2026, 20:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fremdheit als schriftliche Aktantin bei Yoko Tawada 197

verstehen, denn eine Sprache versucht eine zweite, die in demselben Kopf

wächst, zu zerstören. Jedes Mal, wenn ich intensiv an einem japanischen

Text gearbeitet habe, kann ich keinen Text mehr in der deutschen Sprache

verfassen. Mühsam krieche ich wieder in die erneut verfremdete deutsche

Sprache hinein, blind und verletzbar, Schritt für Schritt taste ich Wörter ab,

bis ich mich wieder im Schreiben befinde. Dann habe ich aber ein Gefühl,

als hätte ich nie im Leben auf Japanisch geschrieben. Mir fällt kein japa-

nisches Wort mehr ein, das mich zum Schreiben motivieren könnte. Alle

Wörter sind tot, genauer gesagt, nicht dieWörter, sondern ich bin tot in die-

ser Sprache. Ich setze trotzdem japanische Schriftzeichen aufs Papier, eines

nach dem anderen. Langsam fangen die Schriftzeichen an, Bilder, Wörter,

Ideen hervorzurufen, um mit ihnen zu kommunizieren. Die Sprachen tun

in einem solchen Moment so, als würden sie den Menschen bei einem Aus-

druck helfen. Ich glaube aber nicht an den guten Willen der Sprachen. Sie

sind die Monster, die am liebsten jeden ›Ausdruck‹ zerstören wollen. Gerade

diese Zerstörung habe ich bewußt als ein literarisches Verfahren gewählt.

Ich will am Beginn jedes neuen Textes an den Punkt Null zurückgeworfen

werden, den Punkt der Sprachlosigkeit, an dem kein Satz selbstverständlich

einen Sinn produzieren kann. Mich zieht am meisten die Literatur an, die diese

Ohnmacht der Sprachlosigkeit kennt.«6

Das Bewusstsein der Sprachlosigkeit, das Tawada veranlasst, der Sprache er-

neut auf den Grund zu gehen, nimmt sie zum Anlass, die Schriftzeichen wie-

derzugewinnen. Diese Spracherkundungen veranschaulicht sie mittels der

Transkription der Übersetzung des Gedichts »Die Flucht des Mondes« aus

dem Werk nur da wo du bist da ist nichts. Zu diesem Verfahren, das Tawada als

»Mischschrift« bezeichnet, sagt sie: »Um Japanisch zu schreiben, muss man

die Bedeutungsstämme mit chinesischen Ideogrammen schreiben und alles

andere (Hände und Füße der Wörter) mit einer phonetischen Schrift. Das

Gedicht zeigt, dass man mit dieser Mischmethode auch Deutsch schreiben

kann.«7

Betrachtet man die schriftbezogenen Beispiele in Tawadas Werken, stellt

man fest, dass ihre Figuren wie sie selbst an der Schwelle situiert sind. Die

6 Yoko Tawada: Der Schriftkörper und der beschriftete Körper. In: Ute-Christine Krupp

/ Ulrike Janssen (Hg.): Zuerst bin ich immer Leser. Prosaschreiben heute. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 2000, 70–79, hier 71f.

7 Yoko Tawada: Abenteuer der deutschen Grammatik. Gedichte. Tübingen: Konkursbuch

2010, 41.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-010 - am 13.02.2026, 20:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Nishant K. Narayanan

Figuren, auf welche in diesem Beitrag eingegangen werden, sind namenlo-

se Ich-Gestalten aus Japan, deren Leben in Deutschland von fremder Schrift

umgeben sind. Die fremde Schrift manifestiert sich vor allem in Bildern, Ge-

sichtern und Waren. Deren Entzifferung wird zur kontinuierlichen Heraus-

forderung,8 welche die Ich-Figur aus Das Fremde aus der Dose reflektiert:

»Es gibt in jeder Stadt eine erstaunlich große Anzahl von Menschen, die

nicht lesen können. Einige von ihnen sind noch zu jung dafür, andere lehnen

es ab, die Schriftzeichen zu lernen. Es gibt auch viele Touristen und Arbeiter

aus anderen Ländern, die mit anderen Schriftzeichen leben. In ihren Augen

erscheint das Bild der Stadt wie verrätselt oder verschleiert.«9

Die Fremdheit, die zwischen der japanischen Ich-Figur und den Stadtbewoh-

nern besteht, ist weitgehend durch die unterschiedlichen Schriftsprachen be-

dingt. Die Unfähigkeit der Ich-Figur, die Stadt zu bewohnen, die Stadt als

einen eigenen Wohnort zu akzeptieren, liegt darin begründet, dass ihr die

Schrift fremd bleibt. Indem die Ich-Figur die Stadt als ein eigenständiges

und opakes Schrift- und zugleich als ein Symbolsystem betrachtet, kommt ein

Schriftbild zustande, dessen eingebettete Referenzialisierungen eine Schrift-

landschaft hervorrufen: »[S]o kann dieses System kraft seiner notationalen

Ikonizität unsichtbare epistemische Sachverhalte sichtbar machen, also Abs-

trakta und theoretische Gegenstände dem Register derWahrnehmbarkeit zu-

führen.«10

2. Das Schlangen-S

In demselben Text finden sich zwei Stellen, die sich mit deutschen Buchsta-

ben auseinandersetzen. In einem Alltagskontext werden die Buchstaben auf

einemWerbeplakat für die Ich-Erzählerin zu Wesen, die einen Körper zu be-

sitzen scheinen: Der Buchstabe S beispielsweise erinnert sie an eine Schlange:

»Als ich nach Hamburg kam, kannte ich zwar schon alle Buchstaben des

Alphabets, aber ich konnte die einzelnen Buchstaben lange angucken, oh-

8 Vgl. Schmitz-Emans: Mehrschriftlichkeit, 185.

9 Yoko Tawada: Das Fremde aus der Dose. Graz / Wien: Droschl 1992, 12.

10 Sybille Krämer: ›Schriftbildlichkeit‹ oder: Über eine (fast) vergessene Dimension der

Schrift: In: Sybille Krämer / Horst Bredekamp (Hg.): Bild, Schrift, Zahl. München: Fink

2003, 157–176, hier: 162.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-010 - am 13.02.2026, 20:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fremdheit als schriftliche Aktantin bei Yoko Tawada 199

ne die Bedeutung der Wörter zu erkennen. Ich blickte zum Beispiel jeden

Tag auf die Plakate vor der Bushaltestelle und las niemals die Namen der

Produkte. Ich weiß nur, dass auf einem der schönsten Plakate von ihnen sie-

benmal der Buchstabe ›S‹ auftauchte. Ich glaube nicht, daß dieser Buchsta-

be mich an die Gestalt einer Schlange erinnerte. Nicht nur das ›S‹, sondern

auch die Buchstaben des Alphabets hatten im Unterschied zu einer leben-

den Schlange weder Fleisch noch Feuchtigkeit. Ich wiederholte die S-Laute

im Mund und merkte dabei, daß meine Zunge plötzlich fremd schmeck-

te. Ich wußte bis dahin nicht, daß die Zunge auch nach etwas schmecken

konnte.«11

Die Assoziation der Schlange mit dem Buchstaben versinnbildlicht die enge

Beziehung zwischen Schrift und Körper als einen zischenden Laut, ein ma-

terielles Gebilde und ein lesbares und wahrnehmbares Zeichen. Diese mehr-

schichtige Konstellation von Schriftdimensionen als Tierbild kann zwar ein

verzerrtes Bild erzeugen, aber auch zugleich die affektiven Aspekte ausdrü-

cken, z.B. das Zischen der Schlange, das im Mund einen Geschmack hervor-

ruft. Diese Assoziation von Tierfiguren mit der Schrift erfolgt an einer weite-

ren Stelle, wobei die Ich-Figur ein Schild jetzt als mythisches Tier, als Drache

wahrnimmt:

»Von unserer Bushaltestelle aus konnte man nicht nur die verschiedenen

Werbeplakate, sondern auch die Schilder einiger Restaurants sehen. Eines

von ihnen gehörte zu einem chinesischen Restaurant, das ›Goldener Drache‹

hieß. Zwei chinesische Schriftzeichen leuchteten golden und grün. Das ers-

te bedeutet ›Gold‹ und das zweite bedeutet ›Drache‹, erklärte ich Sascha,

als sie lange auf das Schild blickte. Sascha sagte mir dann, daß das zweite

Zeichen tatsächlich eine ähnliche Gestalt habe wie ein ›richtiger‹ Drache.

Es ist zwar möglich, in diesem Zeichen das Bild eines Drachens zu sehen:

das Kästchen rechts oben könnte ein Drachenkopf sein, und die Striche auf

der rechten Seite erinnern mich an den Rücken des Drachen. Sascha wußte

aber, daß es kein ›Bild‹ des Drachens war, denn sie fragte mich, ob ich es

auch schreiben könnte.«12

11 Tawada: Das Fremde aus der Dose, 12f. Eine ähnliche piktorale Lesart des Graphems ,S‘

findet sich bei Rudyard Kipling: How the Alphabet was Made. In: Ders.: Just so Stories.

New York: Doubleday 1912, 145–170, hier: 152f.

12 Tawada: Das Fremde aus der Dose, 15f.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-010 - am 13.02.2026, 20:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Nishant K. Narayanan

Wie sich an demBeispiel der Schlange zeigt, wird auch hier die Fremdheit der

Schrift zwischen den Figuren jeweils aus japanischer und deutscher Perspek-

tive verhandelt. Diese gemeinsame Diskussion über die Schriftgestalt und

deren Lesen ist hier als ein Versuch zu sehen, die Grenzen und Möglichkeiten

von fremder Schrift möglichst präzise auszuloten. Das Gespräch und die am

Schluss gestellte Frage ist nach Schmitz-Emans ein Verfahren mit bildlichen

Erscheinungen, denn

»mittels des Bildes vom Gewebe wird nicht nur die Beschaffenheit von Tex-

ten, sondern auch die Interaktion zwischen Texten und Lesern metapho-

risch charakterisiert. ›Lesen‹ erscheint dabei nicht mehr als Decodierung

eines vorgegebenen Sinns – und in letzter Konsequenz auch nicht mehr als

Aktualisierung eines bereitgestellten Sinnpotenzials, sondern als ein Spiel

mit dem Text, ein Weiterspinnen seiner Fäden, eine Verknüpfung der Text-

fäden mit eigenen ›Gedankenfäden «.13

Der Versuch der Ich-Figur,mittels der Drachengestalt der deutschen Protago-

nistin Sascha Wissen zu vermitteln, wird für die Ich-Figur zu einer pädago-

gisch-didaktischen Reflexionsphase über die Vermittlungspraxis von Schrift.

Dass Sascha die Schrift bzw. die darin eingebettete Botschaft lesen konnte,

wird zu einem Erfolgsmoment für die Ich-Figur:

»Ein paar Wochen später zeigte mir Sascha eine Teetasse und sagte, daß

sie dort das Zeichen ›Drache‹ entdeckt habe. In der Tat stand dieses Zeichen

auf der Tasse. Sascha hatte sie in einem Laden gefunden und sofort gekauft.

Zum ersten Mal im Leben konnte sie lesen. Ich wollte ihr dann noch mehr

Schriftzeichen beibringen. Sie wird zwar eine Analphabetin bleiben, da sie

nicht das ›Alphabet‹ lesen kann, aber sie kann jetzt ein Schriftzeichen lesen

und weiß, dass das Alphabet nicht das einzige Schriftsystem derWelt ist.«14

Die Aneignung und Anwendung der Lesefähigkeit Saschas bildet hier einen

zentralen Punkt für die Verständigung zwischen Ich-Figur und Sascha. Das

Lesen wird zur gelungenen Kulturtechnik im Sinne Sybille Krämers, indem

»die Schrift […] zur Bedingung der Möglichkeit von Sprache als einem lin-

guistischen Objekt [wird]. Diese Bedingung der Möglichkeit allerdings stiftet

sie in ihrer Eigenschaft, eine Kulturtechnik zu sein.«15

13 Schmitz-Emans: Mehrschriftlichkeit, 205.

14 Tawada: Das Fremde aus der Dose, 16.

15 Krämer: ›Schriftbildlichkeit‹, 166.

‹

https://doi.org/10.14361/9783839460924-010 - am 13.02.2026, 20:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fremdheit als schriftliche Aktantin bei Yoko Tawada 201

Die Lesbarkeit von Schriften und die damit verbundenen Lautwerte, auf

die die Ich-Figur eingeht, sind hier als ein Subversionsakt seitens Tawadas zu

verstehen. Tawada fordert von den Leser:innen eine neue Praxis des Lesens

von Schriftzeichen, die auf die Erforschung der zugrundeliegenden Bezie-

hung zwischen Schrift, Körper und Kultur abzielt. Das Schriftlesen erfolgt am

undmit dem Körper. Diese doppelschichtige Schriftoberfläche, an der die äu-

ßerliche Fremdheit von Körper und innerliche Unverständlichkeit bzw. Her-

ausforderung, die fremde Schrift zu internalisieren, wahrgenommen wird,

verortet die Ich-Figur wieder in einem sprachkulturellen Transitraum. Diese

Verwandlung, die nicht nur den Körper betrifft, sondern auch über die eigene

Wahrnehmung von fremder und eigener Kultur neu nachzudenken zwingt,

beschreibt die Ich-Figur folgendermaßen:

»Jeder Versuch, den Unterschied zwischen zwei Kulturen zu beschreiben,

mißlang mir: Der Unterschied wurde direkt auf meine Haut aufgetragen

wie eine fremde Schrift, die ich zwar spüren, aber nicht lesen konnte. Je-

der fremde Klang, jeder fremde Blick und jeder fremde Geschmack wirkten

unangenehm auf den Körper, so lange, bis der Körper sich veränderte. Die

Ö-Laute zum Beispiel drängten sich zu tief in meine Ohren und die R-Laute

kratzten in meinem Hals. Es gab auch Redewendungen, bei denen ich eine

Gänsehaut bekam, wie zum Beispiel ›auf die Nerven gehen‹, ›die Nase voll

haben‹ oder ›in die Hose gehen‹.«16

Bei Tawada manifestiert sich der Körper somit als ein organisches Konzept,

das mit der Sprache und der Schrift verbunden ist. Dazu sagt Tawada in ei-

nem Gespräch mit Carsten Kloon:

»Dass der Körper sich immer wieder verändert. Das kann auch durch Reisen

passieren, oder wennman zu Hause ist. Und auch durch die Sprache kann es

passiert sein, dass sich der Körper verändert, dass das Leben sich verändert,

welches keine feste Form hat. Das hat auch wieder mit demWasser zu tun.

Verwandlung, Mutation, Deformierung.«17

In dieser Hinsicht erweitert Tawada das Lesen um eine surreale Dimension,

und der Leseakt

16 Tawada: Das Fremde aus der Dose, 14f.

17 Zit. nach Sohani Sachdeva: »Wer bin ich?« Die (De)Konstruktion des Identitätsbegriffs

in Yoko Tawadas RomanDas Bad. In: German Studies in India. Beiträge aus der Germanistik

in Indien. N.F. 4 (2015), 29–47, hier: 45.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-010 - am 13.02.2026, 20:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Nishant K. Narayanan

»erscheint bei Tawada gerade mit Bezug auf differente Schriftsysteme als

ein vielschichtiger und facettenreicher Prozess, der sich keineswegs auf die

Entzifferung geläufiger Zeichen am Leitfaden eines vertrauten Codes be-

schränkt – und stets auch eine materiell-sinnliche Erfahrung ist. Und ge-

rade das Lesen fremdkultureller Zeichen macht sinnfällig, was alles Lesen

eigentlich ist: ein Sich-Abarbeiten an Zeichen-Materialien, ein Prozess des

Konjizierens und des Projizierens, manchmal auch die Herstellung eigen-

williger Interlinearversionen.«18

3. Die Brezel

Ein weiteres Beispiel für die Agentialität von Buchstaben findet sich in dem

Text Rothenburg ob der Tauber. Ein deutsches Rätsel. Hier ist die Ich-Figur eine

Touristin und mit einer Reisegruppe in der Stadt unterwegs. In der Stadt

stößt sie auf eine »rätselhafte Form« eines Ladenschilds. Als Antwort auf die

Frage, was diese Form bedeutet, bekommt die Ich-Figur die Antwort, dass es

sich um eine Brezel handele. Das fremde Wort ist für die Ich-Figur eine Ge-

legenheit, sich innovative Schriftformen mit der Brezel vorzustellen. Dieser

Spielraum, den die Sprache anbietet, in unterschiedlicher Form dargestellt zu

werden, wie eben die hier besprochene Teigware, ermöglicht es gleichzeitig,

das Zeichen und die Schrift zu unterschiedlichen Bedeutungskonstellationen

zusammenzufügen. Dazu schreibt Julia Kristeva: »These two modalities [the

semiotic and the symbolic] are inseparable within the signifying process that

constitutes language, and the dialectic between them determines the type of

discourse.«19 Diese Dialektik, die der Wahrnehmung und der Interpretation

von Schriftzeichen zugrunde liegt, beschreibt Schmitz-Emans wie folgt:

»Die Beschreibung und Interpretation fremder, in vordergründigem Sinn

unlesbar erscheinender Schriftzeichen aus einer Außenperspektive voll-

zieht sich bei Tawada in allerlei Varianten. Oft kondensiert sich die

Wahrnehmung einer kulturell fremden Welt in der Wahrnehmung frem-

der Textelemente. Auch die Lautwerte fremder Schriftzeichen als fremd

klingende Laute werden zu den rahmenden Erzähltexten in verschiedene

Beziehungen gesetzt, werdenmit den Lauten des jeweils vertrauten Sprach-

18 Schmitz-Emans: Mehrschriftlichkeit, 186.

19 Julia Kristeva: Revolutions in Poetic Language. Übers. von Margeret Waller. New

York: Columbia University Press 1984, 24.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-010 - am 13.02.2026, 20:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fremdheit als schriftliche Aktantin bei Yoko Tawada 203

und Schriftsystems verglichen, gegen sie ausgetauscht und eigenwilligen

Neuinterpretationen unterworfen«.20

Diese Praktik von vager bzw. sinnverkehrter Bedeutungsherstellung erläutert

Ulrike Reeg: Tawada »beschreibt den Prozess der Decodierungen eines frem-

den Zeichensystems aus der Perspektive eines ›naiven‹ Blinkwinkels.«21 Die-

sen Zusammenhang hat Tawada in einem Interview über ihre Vorstellungen

vom Schreiben in zwei Sprachen folgendermaßen ausgedrückt: »Für mich ist

es wichtig, daß ich in der Muttersprache und gleichzeitig in einer anderen

Sprache schreibe. Dadurch, daß ich in zwei Sprachen schreibe, entdecke ich

ständig schwarze Löcher im Gewebe der Sprachen. Aus diesen sprachlosen

Löchern entsteht Literatur.«22

Tawadas Unternehmen, Schrift und Bild zu verschmelzen, indem die

Schriftbildlichkeit zu einer Schriftsprachlichkeit führt, lässt sich mit Sybille

Krämers Ansatz von Schriftbildlichkeit kontextualisieren. Krämer deutet

den Unterschied zwischen Sprache und Bild als disjunktive symbolische

Ordnungen. Tawadas Figuren, die sich in Deutschland befinden, z.B. die

Figur aus dem Text Das Fremde aus der Dose, betrachten die Schrift als eine

fremde Gestalt.23 Die aus Japan stammende Figur ist mit der phonetischen

20 Schmitz-Emans: Mehrschriftlichkeit, 186.

21 Ulrike Reeg: Autorinnen aus dem asiatischen Kulturraum. In: Carmine Chiellino

(Hg.): Interkulturelle Literatur in Deutschland. Ein Handbuch. Stuttgart / Weimar: Metz-

ler 2000, 263–273, hier: 272.

22 Albrecht Kloepfer / Miho Matsunaga: Yoko Tawada. In: Kritisches Lexikon zur deutsch-

sprachigen Gegenwartsliteratur KLG 3, 64 (2000), 1–18, hier: 2.

23 Vgl. Tawada: Das Fremde aus der Dose, 17f.: »Einmal kaufte ich mir eine kleine Dose im

Supermarkt, auf die eine Japanerin gemalt war. Ich öffnete die Dose zu Hause und

sah ein Stück Thunfisch darin. Die Japanerin schien sich während der langen Schiffs-

fahrt in ein Stück Fisch verwandelt zu haben. Diese Überraschung erlebte ich an einem

Sonntag,weil ichmich entschlossen hatte, sonntags keine Schrift zu lesen. Stattdessen

beobachtete ich die Menschen, die ich auf der Straße sah, so als wären sie vereinzelte

Buchstaben. Manchmal setzten sich ein paar Menschen zusammen in ein Café, und

so bildeten sie für eine Weile gemeinsam ein Wort. Dann lösten sie sich, um ein neu-

es Wort zu bilden. Es muß einen Moment gegeben haben, in dem die Kombination

dieser Wörter zufällig mehrere Sätze bildete und in dem ich diese fremde Stadt wie

einen Text hätte lesen können. Aber ich entdeckte niemals einen Satz in dieser Stadt,

sondern nur Buchstaben undmanchmal einigeWörter, die mit dem ›Inhalt‹ der Kultur

direkt nichts zu tun hatten. DieseWörter motiviertenmich hin und wieder, die äußere

Verpackung zu öffnen, um eine weitere Verpackung darunter zu entdecken.«

https://doi.org/10.14361/9783839460924-010 - am 13.02.2026, 20:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Nishant K. Narayanan

Schrift vertraut, die »als aufgeschriebene Sprache und somit als ein Medium,

das auf die Lautsprache als seine ›Botschaft‹ bezogen ist[,]«24 referiert.

4. Fazit

Den Ausgangspunkt des vorliegenden Beitrags bildete die Frage nach der Be-

ziehung zwischen Fremdheit und Schrift. Dabei wurde ausgehend von Ta-

wadas Texten untersucht, wie in diesen Texten mit Schrift die Identitäts-

konstruktionen, deren Projektionen und Artikulationen behandelt wird. Da-

bei wurden die Fremdheit und Materialität der Schrift zum Anlass für die

Ich-Erzählerin, zwischen der Eigen- und der Fremdsprache zu unterschei-

den und die affektiven Aspekte, die der Artikulation von Sprache zugrunde

liegen, poetisch zu nutzen.25 Somit lassen sich Schrift, Sprache und Identi-

tät als Differenz erzeugende Akteurinnen verstehen, deren umfangreiche In-

szenierungen die Figuren und die Leser:innen dazu bringen, über die Grenz-

und Tragweite des Fremden und des Eigenen in der Sprache zu reflektieren.

24 Krämer: ,Schriftbildlichkeit‘, 158.

25 Vgl. Tawada: Das Fremde aus der Dose, 15: »Die meisten Wörter, die aus meinem Mund

herauskamen, entsprachen nicht meinem Gefühl. Dabei stellte ich fest, daß es auch

in meiner Muttersprache keinWort gäbe, das meinem Gefühl entsprach. Ich hatte das

nur nicht so empfunden, bis ich in einer fremden Sprache zu leben anfing.«

https://doi.org/10.14361/9783839460924-010 - am 13.02.2026, 20:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

