TAKEMITSU MORIKAWA (HG.)

VERZEIREN
VERSOHNEN
VEHGESSEN

SOLIOLOGISCRE PERSPEKTIVEN

[transcript] Kulturen der Gesellschaft

6 - a 2026, 07:17:45. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (= IEIETE


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Takemitsu Morikawa (Hg.)
Verzeihen, Versohnen, Vergessen

Kulturen der Gesellschaft | Band 24

hittps://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TaAKEMITSU MoRrIkAwA (HG.)

Verzeihen, Versohnen, Vergessen

Soziologische Perspektiven

[transcript]

hittps://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gedruckt mit einem finanziellen Zuschuss der Avenira Stiftung und der For-
schungskommission der Universitit Luzern

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deut-
schen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet
uiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

©0e)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-
NoDerivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet
aber keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen fin-
den Sie unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

Um Genehmigungen fiir Adaptionen, Ubersetzungen, Derivate oder Wiederverwen-
dung zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an
rights@transcript-verlag.de

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellen-
angabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. wei-
tere Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

© 2018 transcript Verlag, Bielefeld

Umschlaggestaltung: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 9778-3-8376-3651-2
PDF-ISBN 978-3-8394-3651-6

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschiiren an unter:
info@transcript-verlag.de

hittps://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort und Danksagung des Herausgebers

Der vorliegende Sammelband dokumentiert eine Tagung der DGS-Sektion Kul-
tursoziologie, die mit finanzieller Unterstiitzung durch die Forschungskommis-
sion der Universitit Luzern am 4. und 5. Mérz 2016 in Luzern zustande kam.'
Allerdings finden sich nicht alle Beitrdge der Referenten und Referentinnen im
Band wieder, weil etliche Teilnehmer aufgrund anderweitiger Verpflichtungen
sowie einer individuellen Publikationsstrategie absagten. Freundlicherweise ist
es Sonja Fiicker, die krankheitsbedingt der Tagung fernblieb, gelungen, einen
ausgezeichneten Beitrag zuzuarbeiten, der das Spektrum dieses Bandes erwei-
tert.

Fiir die Veroffentlichung des Bandes bin ich als Herausgeber zahlreichen
Personen und Organisationen zu Dank verpflichtet. Fiir die Planung bedanke ich
mich ganz herzlich bei den Kollegen und Kolleginnen der Sektion Kultursozio-
logie, die die Relevanz des Themas fiir unsere Disziplin erkannt haben, nament-
lich vor allem Prof. em. Dr. Alois Hahn, Prof. em. Dr. Wolfgang EBbach, Prof.
Dr. Clemens Albrecht, Prof. Dr. Dominik Schrage und Prof. Dr. Joachim Fi-
scher. Insbesondere Prof. Dr. Fischer hat mich stets ermutigt, an diesem Thema
festzuhalten, auch in einer Phase, als ich kaum die Chance der Realisierung
eines Forschungsprojektes dariiber gesehen habe.

Fiir die Organisation und die Finanzierung der Tagung danke ich ganz herz-
lich PD Dr. Andrea Glauser, Dr. Adrian Itschert, meiner damaligen Sekretirin
Marta Waser-Wyss, meiner studentischen Hilfskraft Svenja Goliasch, Lisa Sa-
venberg, Xenia Schweizer sowie Daniel Speiseck bzw. der Forschungskommis-

1 Tagungsberichte finden sich in: Morikawa, Takemitsu: Verzeihen — Versohnen —
Vergessen, in: uniluAKTUELL, 2016 (5), Nr. 55, S. 21; Heck, Justus: Von der Un-
wahrscheinlichkeit des Versohnens, in: Soziopolis, vom 26.05.2016 (https://sozio
polis.de/vernetzen/veranstaltungsberichte/artikel/von-der-unwahrscheinlichkeit-des-

versoehnens/; zuletzt angesehen am 01.06.2018).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI | VERZEIHEN, VERSOHNEN, VERGESSEN

sion der Universitdt Luzern, namentlich Prof. Dr. Martin Baumann und Dr.
Bruno Z’Graggen.

Die letzte Kontrolle fiir die Herstellung der Druckvorlage haben meine kurz-
zeitigen wissenschaftlichen Mitarbeiter an der Universitit Duisburg-Essen,
namentlich Dr. Vitali Heidt, Judith Hendricks und Markus Tiinte, sehr sorgfaltig
durchgefiihrt, was meinen besonders herzlichen Dank verdient. Sie haben ohne
Zbdgern diese Aufgabe iibernommen, obwohl das Thema des Sammelbandes
kaum Beriithrungspunkte mit dem Profil des damals von mir vertretenen Lehr-
stuhls (»Vergleichende Soziologie und Gesellschaft Japans«) aufweist. Meine
studentische Hilfskraft Zaneta Szczech hat mir bei der Herstellung des Registers
umfassend geholfen. Meiner damaligen Sekretirin Nicole Bottcher danke ich
dafiir, dass sie mit ihrer Heiterkeit und Hilfsbereitschaft meine Motivation zur
Arbeit gestdrkt hat. Das war fiir mich in der letzten Phase der redaktionellen
Arbeit besonders wichtig.

Neben der obengenannten Forschungskommission der Universitidt Luzern
danke ich der Avenira Stiftung in Luzern ganz herzlich fiir ihre groBziigige
finanzielle Unterstiitzung, ohne die das Publikationsprojekt in einer Sackgasse
stecken geblieben wire. Mein Dank gilt auch Herrn Erich Plattner von der Uni-
versitit Luzern, der mich auf die Avenira Stiftung aufmerksam gemacht hat.

Zum Schluss mochte ich gern neben allen Beitraggebern und -geberinnen
Frau Jennifer Niediek vom transcript-Verlag meinen tiefen herzlichen Dank
aussprechen. Meine zwei Arbeitsplatzwechsel innerhalb kurzer Zeit, und zwar
zwischen drei Landern (der Schweiz, Deutschland und schlieBlich Japan) haben
mich viel Zeit gekostet, die ich fiir die redaktionelle Arbeit am vorliegenden
Sammelband vorgesehen hatte; dementsprechend musste ich den Arbeitsplan
immer wieder verdndern. Fiir ihre Geduld und ihr Versténdnis fiir die Verzoge-
rung bin ich allen Beitraggebern und -geberinnen sowie Frau Niediek sehr dank-
bar.

Tokio, Juni 2018
Takemitsu Morikawa

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhalt

Vorwort und Danksagung des Herausgebers |V

Verzeihen, Versohnen, Vergessen: Einfiihrung
Takemitsu Morikawa | 3

Verzeihung des Unverzeihlichen? Ein philosophischer Versuch im
Spannungsfeld politischer und gesellschaftlicher Herausforderung
Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz | 19

Vergebung, Gabe und Dankbarkeit
Takemitsu Morikawa | 31

Das Verzeihen. Seine Sozialontologie im Lichte der Theorie
»sozialer Akte« oder »Sprechakte«
Joachim Fischer | 43

Verzeihen, Versohnen, Vergessen in filmischer Interaktion
Oliver Dimbath | 57

Vergebungsfiktionen. Zur Konstruktion fragiler Vergemeinschaftung
im Kontext sozialen Vergessens
Sonja Fiicker | 81

Folgenloses Vergessen? Eine gedachtnissoziologische
Untersuchung zu sozialen Strategien zur Bewiltigung von
»schlimmen Vergangenheiten«

Anja Kinzler | 107

Gesellschaftliche Differenzierung und Dynamiken der Vers6hnung.
Das Beispiel des nordalbanischen Gewohnheitsrechts

Michael Nguyen | 129

Umstrittenes Verzeihen. Nachkrieg in Bosnien-Herzegowina
Ana Miji¢ | 153

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 Jahre nach dem Genozid: Ruanda auf der Suche nach
Versohnung — Das Vier-Rollen-Modell zur Aufkldarung und
Pravention von Gewalt

Johanna GroB3 | 171

Was kommt vor der Vers6hnung? Zum Stand im Osten
Deutschlands 26 Jahre nach der Deutschen Einheit

Birgit Neumann-Becker | 213

Eine Zwischenbetrachtung als Nachwort
Takemitsu Morikawa | 235

Sachregister | 243
Personenregister | 253

Autorinnen und Autoren | 257

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verzeihen, Versohnen, Vergessen
Einfihrung

TAKEMITSU MORIKAWA

Georg Simmel schrieb einst: »Es liegt im Verzeihen, wenn man es bis in den
letzten Grund durchzufiihren sucht, etwas rational nicht recht Begreifliches.«
(Simmel 1992 [1908]: 377) Etwa 100 Jahre spdter notierte der franzosische
Philosoph Paul Ricceur: »Vergebung zu gewidhren und zu erlangen, ebenso
schwierig ist es, sie begrifflich zu fassen« (Ricceur 2004a: 699).! Der vorliegen-
de Sammelband birgt das Ergebnis einer Tagung, die zum Thema »Verzeihen —
Versohnen — Vergessen« mit finanzieller Unterstiitzung der DGS-Sektion Kul-
tursoziologie und der Universitit Luzern am 4. und 5. Mérz 2016 in Luzern
stattfand. Das Thema »Verzeihen« ist in den Human- und Sozialwissenschaften
— in Theologie, Philosophie und Psychologie, aber auch in Politologie und
Rechtswissenschaft — Gegenstand zahlreicher Diskussionen. Philosophen und
Theologen kommen immer wieder auf die jlidisch-christliche Tradition des
Konzepts zuriick. Trotz seiner groen Reichweite jedoch scheint das Thema

1 Verzeihen und Vergeben lassen sich in der deutschen Sprache etymologisch und
begrifflich streng voneinander unterscheiden. In diesem Sammelband werden beide
als sehr dhnliche Phdnomene behandelt. Zur Unterscheidung siche unten in dieser
Einfiihrung. Wie die Philosophin Svenja FlaBpohler jiingst dargelegt hat, ist allerdings
sowohl eine Trennung als auch eine Verbindung der beiden Begriffe unabdingbar.
Wihrend dem Verzeihen etwa immer ein Verzicht, ein Nichtstun, mithin eine passive
Dimension innewohne, liege hingegen das wesentliche Moment des Vergebens in der
Gabe. Die Vergebung ist durch eine Dualitit zwischen Schenkendem und Beschenk-
tem gekennzeichnet, die sich in »einem extraordindren, feierlichen, man mochte fast
sagen gottlichen Akt« (FlaBpohler 2016: 21) vollzieht. Mit dem Verweis darauf hat

sich der Terminus der Vergebung im religiésen Kontext etabliert.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 | VERZEIHEN, VERSOHNEN, VERGESSEN

»Verzeihen« der Soziologie bisher eher fremd geblieben zu sein. Ausgehend von
dieser Einsicht in die Forschungslage innerhalb der Soziologie wurden auf der
Luzerner Tagung theoretische Ansdtze zur Erforschung des Phénomens des
Verzeihens und Vers6hnens, insbesondere nach kollektiven Gewalttaten und
humanitiren Katastrophen aus einer soziologischen und interdisziplindren Per-
spektive diskutiert.> Dabei liegt die Vermutung nahe, dass das Verzeihen eine
unverzichtbare Kategorie der Sozialtheorie darstellt, deren gesellschaftsfundie-
rendes Potenzial bislang kaum systematisch ausgedeutet wurde.

Die Kategorie des Verzeihens ist fiir das menschliche Zusammenleben un-
verzichtbar. Denn Menschen konnen sich im doppelten Sinne des Vermogens
und der Modalitit anders als nach der Erwartung anderer und den sozialen Nor-
men verhalten. Sofern die Gesellschaft nach der Logik der Reziprozitit — »Auge
um Auge, Zahn um Zahn« — funktioniert und von ihren Mitgliedern die strenge
Einhaltung von Gesetzen rigoros einfordert, fiihrt eine enttduschte Erwartung
ausschlieBlich zur Steigerung des einmal angebahnten Konflikts durch die ket-
tenméBige Reaktion von Rache und Gegenrache oder zur totalen Exklusion des
Verfehlers aus dem menschlichen Zusammenleben.

Wer die (direkte) Reziprozitit — also Tauschlogik — als grundlegendes ratio-
nales Prinzip der Gesellschaft betrachtet und einhalten will, dem scheint eine
Verzeihung nicht nur kognitiv schwer begreiflich, sondern auch schwer prakti-
zierbar. Gerade mit der Entstehung der Nationalokonomie im 18. Jahrhundert
setzten die modernen Sozialwissenschaften den Tausch als Grundkategorie an.
Wenn wir die Gesellschaft als generalisierten Austauschprozess betrachten,
konstituieren Geben und Nehmen die elementaren Formen der Reziprozitét. Je-
doch: die urspriingliche Bedeutung des Verzeihens ist der Verzicht auf den An-
spruch bzw. das Recht auf quid pro quo (Grimm 1999: Bd. 25, Sp. 2543), damit
widerspricht es — zumindest — der direkten Reziprozitit. Denn aus dem Prinzip
»Auge um Auge, Zahn um Zahn« wird mit hoherer Wahrscheinlichkeit die Ra-
che als Konsequenz gezogen. Wenn soziale Beziehungen auf Schuld griinden,
wie dies die Gabe-Theorie behauptet, konnen wir Rache, Kampf oder Krieg als
soziale Beziehung betrachten. Denn Verzeihen als Verzicht auf ein Recht oder
einen Anspruch behebt den Grund fiir die bis dahin existierende »negative«
soziale Beziehung und 16st diese auf. Die Beziechung zwischen Glaubiger und
Schuldner hort mit dem Schuldenerlass auf zu existieren. Die Beziehung zwi-
schen Téter und Opfer 16st sich nach der Verzeihung auf. Diese durchbricht den

2 Einen ausfiihrlicheren Bericht publizierte Justus Heck auf der Internetplattform Sozi-
opolis (http://www.soziopolis.de/vernetzen/veranstaltungsberichte/artikel/von-der-

unwahrscheinlichkeit-des-versoehnens/).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFOHRUNG | 5

negativen, reziproken Prozess von gegenseitiger Verletzung und Zerstorung, die
beide durch vergangene Ereignisse bedingt sind. Im oben kurz erwéhnten Sinne
kennzeichnet die Verzeihung die Grenzen rationaler Handlungen und sozialen
Austauschs. Innerhalb eines Systems von Austausch und Reziprozitit erscheint
eine Verzeihung ungewdhnlich und auflerordentlich, eine Ausnahme sogar un-
moglich. Die hochste und reinste Form der Verzeihung heifit: »Liebe Deine
Feinde, d. h., verzeihe das Unverzeihliche. Es ist schwierig fiir die traditionelle,
auf dem Reziprozititsprinzip basierende Sozialtheorie und das Reziprozitits-
prinzip selbst, das Phdnomen der Verzeihung zu verstehen. Das mag ein Grund
dafiir sein, dass die Verzeihung in der okzidentalen Geistesgeschichte vornehm-
lich ins mystisch-religiose Feld verwiesen wurde — »So gebet dem Kaiser, was
des Kaisers ist, und Gott, was Gottes ist!« (Matthius 22:21). Zum einen die Welt
mit Zwecken, Austausch, Rechten, Normen, Gewohnlichem und kausaler Er-
kenntnis, zum anderen die Welt mit Glauben, Irrationalitit, AuBergewohnli-
chem, Nicht-Normalisierbarem und akausaler Erkenntnis, ndmlich Offenbarung.
Vergeben und Verzeihen gehdren zu letzterer Welt. Diese Tradition der Zwei-
Welten-Theorie blieb bis in die Gegenwart bestehen, wie die folgende Aussage
Jacques Derridas verdeutlicht:

»Jedesmal wenn das Vergeben im Dienste des Zweckes steht, sei er auch ehrsam und rein
geistig (Freikaufen oder Erlésen, Versohnung, Heil), jedesmal wenn es versucht, eine
Normalitdt wiederherzustellen (eine soziale, nationale, politische, psychologische), und
zwar durch eine Trauerarbeit, durch irgendeine Therapie oder Okologie des Gedachtnis-
ses, dann ist die »Vergebung« nicht rein — noch ist es ihr Begriff. Die Vergebung ist, sie
sollte weder normal noch normativ oder normalisierend sein. Sie sollte Ausnahme und
auflergewohnlich bleiben, als Erprobung des Unmdglichen: als ob der gewohnliche Lauf
der historischen Zeitlichkeit unterbrochen wiirde« (Derrida/Wieviorka 2000: 10).

So wenig rational begreiflich, so »unnatiirlich« und »asozial« das Verzeihen in
philosophischer und areligioser Hinsicht auch sein mag (Jacques Derrida und
Klaus-Michael Kodalle), so wurde und wird es doch iiberall und zu allen Zeiten
in verschiedenen Formen praktiziert. Als Wirklichkeitswissenschaften miissen
Soziologie, Kulturwissenschaften und Ethnologie von dieser Tatsache ausgehen
und sich damit auseinandersetzen. Allerdings konzipiert die Soziologie im An-
schluss an diese europdische Denktradition das Soziale zu rationalistisch und hat
sich trotz aller Versuche der jiingeren Theorieerneuerung davon womdglich
noch nicht ausreichend befreit. Ich sehe einen Grund fiir die unzureichende
theoretische Analyse des Themas in der alteuropdischen Ideengeschichte iiber
Handlung, Ontologie und Zeit. Davon hat die soziologische Theorie die folgen-

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 | VERZEIHEN, VERSOHNEN, VERGESSEN

den Annahmen iibernommen. Erstens: Handeln ist zweck- und/oder wertorien-
tiert. Handeln versteht sich als Tun, d. h. etwas im Verlauf der Zeit in die Wirk-
lichkeit und in die Welt hineinzubringen. In der philosophischen Tradition wird
es als poiesis bezeichnet. Zweitens: die alteuropédische Metaphysik betrachtet
Seiendes als Werke, Produkte und Resultate eines herstellenden Verhaltens (lat.:
ens creatum, griech.: ousia). Dies impliziert, dass das Seiende durch eine oder
mehrere intentionale Handlung(en) realisiert und hergestellt worden ist. Und
drittens wird die Zeit als lineares Kontinuums konzipiert, wobei die Gegenwart
einen zentralen und privilegierten Stellenwert erhilt. Die Zeit wird oft mit einer
Raummetapher verstanden und beschrieben. Es gibt keinen qualitativen Unter-
schied zwischen Vergangenheit und Gegenwart einerseits und zwischen Gegen-
wart und Zukunft andererseits. Die Vergangenheit ist nichts anderes als vergan-
gene, verdinglichte und verkdrperte Gegenwart® und die Zukunft bedeutet nichts
anderes als die zukommende Gegenwart. Darin ist impliziert, dass die gegenwar-
tige Welt ein Produkt bzw. ein kausales Resultat vergangener Handlungen (Kre-
ationen) ist. Die Vergangenheit existiert in der Gegenwart als hergestellte Wer-
ke, d. h. als Dinge, als Resultat vergangener Handlungen, und bestimmt die
Gegenwart und Zukunft weiter. Der Akteur greift der Zukunft im Handlungs-
entwurf vor. Damit ist auch gemeint, dass wir stets dem Resultat einer Handlung
ein kausales Motiv bzw. einen Beweggrund, der den Akteur zum Handeln ge-
trieben hat, kausal zurechnen und somit erkennen kénnen — zumindest ihn po-
tenziell annehmen.*

Martin Heidegger sah einen verborgenen Zusammenhang zwischen alteuro-
pdischen Konzepten und der Semantik von Handeln, Zeit und Sein und ver-
suchte diese vergebens mit der vorsokratischen Philosophie zu relativieren.
Seine Schiilerin Hannah Arendt probierte die Dominanz von poiesis durch die
Einfiihrung zweier weiterer Kategorien des menschlichen Tuns zu brechen —
diese sind Handeln im é&lteren, aristotelischen Sinne von praxis und Arbeit als
materiell-biologischer Stoffwechsel. Mit der aristotelischen Kategorie der praxis
entdeckte und unterstrich Arendt die Relevanz der Kategorie der Verzeihung fiir
das menschliche Zusammenleben, weil sich der soziale Sinn einer Handlung
(praxis) nicht immer ex ante wie Zweck und Werte auf den subjektiven Sinn
reduzieren ldsst, sondern vom Publikum bzw. Beobachter ex post zugerechnet

3 Man denke hier an die Wert- und Kapitaltheorie von Karl Marx und Pierre Bourdieu.
Wert und somit Kapital als akkumulierte Werte sind dieser Theorie zufolge nichts an-
deres als vergegenstiandlichte Zeit.

4 Max Weber beharrte in seiner Wissenschaftslehre hartnickig auf der Kategorie der
Kausalitdt. Siche Weber (1988 [1922]). Dazu auch Weil3 (1994), Lichtblau (1994).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFUHRUNG | 7

wird (»Menschen wissen nicht, was sie tun«). Ich bezeichne Heideggers und
Arendts Denkrahmen gern als post-poietisches Paradigma.

Zwar hat die Soziologie das Thema Verzeihung nicht systematisch behan-
delt, jedoch findet es Anschliisse an zwei bisher von ihr behandelte grofle The-
menkomplexe: zum einen Erinnern/Vergessen, womit sich die in den letzten
Jahrzehnten etablierte Geddchtnissoziologie beschiftigt (Dimbath 2014; Dim-
bath/Heinlein [Hrsg.] 2014; Dimbath/Heinlein 2015; Heinlein et al. 2016
[Hrsg.]; Lehmann et al. [Hrsg.] 2013; Sebald 2014), zum anderen Verséhnung,
fiir die sich die Konflikt- und Rechtssoziologie interessiert. Im Zusammenhang
mit Erinnerungskultur und Holocausterinnerung beschiftigen sich die européi-
schen Humanwissenschaften seit mehreren Jahrzehnten mit der politischen,
gesellschaftlichen und historischen Relevanz der kollektiven Erinnerung. Auch
die Soziologie begann das Thema des Gedichtnisses zunichst in diesem Zu-
sammenhang zu diskutieren wie andere Humanwissenschaften, sie geht jedoch
tiber den engen Rahmen der Holocaust- und DDR-Erinnerung hinaus.

Indes verschiebt sich angesichts des inflationdren Ge- und Missbrauchs der-
selben (»Vergangenheitspolitik«) seit Jahren der Fokus auf die Gegenseite des
Erinnerns: das Vergessen (Dimbath 2014; Dimbath/Heinlein [Hrsg.] 2014; Dim-
bath/Heinlein 2015; Heinlein et al. 2016 [Hrsg.]; Esposito 2002). Dabei hat man
auf Nietzsches Hinweis zur Relevanz und Niitzlichkeit des Vergessens fiir das
menschliche Zusammenleben zuriickgegriffen. Demzufolge ist das Vergessen
ein konstitutiver Bestandteil des Verzeihens. Mit Ricceur gesprochen setzt Ver-
zeihen Vergessen voraus, ja Verzeihen ist sogar ein »aktives« Vergessen. In
einer Postkonfliktsituation und nach einem Systemwechsel werden Vergessen
und Verzeihen sowohl als Konfliktlosung als auch als Voraussetzung fiir eine
Verséhnung postuliert (Meier 2010). Umso relevanter und unvermeidlicher
werden Vergessen und gegenseitiges Verzeihen insbesondere dann, wenn die
reine Reziprozitit und die riicksichtslose Anwendung von Regeln und Gesetzen
mehr Schaden fiir die beidseitig Betroffenen verursachen wiirden, oder wenn
nicht eindeutig ist, wer Téter und wer Opfer ist — vor allem nach dem Ende eines
lang andauernden Konflikts oder eines Konflikts im grofen Stil, in den jeder
mehr oder weniger verstrickt ist. Dann ist Verzeihen eine unentbehrliche Vo-
raussetzung flir Ausséhnung.

Wir konnen die Rache, Bestrafung und Verzeihung als unabhéngige Katego-
rie der Konfliktlosung betrachten. Wenn jemand eine legitime Gewalt erhélt,
Rache fiir die Opfer im Namen der Autoritit und Gerechtigkeit zu tiben, wird
eine Bestrafung ermoglicht. Als Konfliktldsung ist die Verzeihung eine Negati-
on von Bestrafung und Rache. Sofern und weil Menschen fehlbar sind, kann
Verzeihen als eine anthropologische Konstante des menschlichen Zusammenle-

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 | VERZEIHEN, VERSOHNEN, VERGESSEN

bens, als ein Universalphdnomen aufgefasst werden. In diesem Sinne verliert das
Thema niemals an Aktualitidt, weder in den lokalen Gesellschaften noch in der
immer stirker globalisierten und immer konfliktreicheren Weltgesellschaft.
Besonders relevant ist das Thema in der Gegenwart. Im Fernsehen werden wir
tagtiglich mit Kriegen, Terror, Konflikten und Gewalttaten konfrontiert. Rache
trigt nur zur weiteren Eskalation solcher Konflikte bei und wenn eine rationale
Verhandlung und Bestrafung durch einen Gerichtshof (noch) nicht moglich ist,
gewinnt die Verzeihung umso mehr an Bedeutung in einer Nachkonfliktsituati-
on.

Dieser Sammelband hat den ersten Ansatz in der Religionsphilosophie von Han-
na-Barbara Gerl-Falkovitz und ihrer Interpretation von Verzeihung, Gedéchtnis
(Vergessen) und Versohnung gesucht. Gerl-Falkovitz behandelt die These Jac-
ques Derridas, pardonner pur. Bekanntlich hat Vladimir Jankélévitch in seiner
polemischen Schrift Verzeihen? die Unmoglichkeit der Verzeihung von Nazi-
Verbrechen fiir »die Deutschen« behauptet. Es ist nicht moglich, nach dem
Holocaust den Deutschen Verzeihung zu gewihren, weil erstens die Reue nach
dem Tod des Opfers unmdglich geworden ist und keinen Sinn mehr ergibt, und
weil der Holocaust zweitens ein ontologisches Verbrechen — also ein malloses
Verbrechen — gewesen ist. Nicht nur Jankélévitch, sondern auch Hannah Arendt
meint, dass angesichts eines solchen Verbrechens im Sinne des absolut Bosen
weder Verzeihen noch Bestrafen moglich ist. Derrida argumentiert dagegen, dass
die reine Vergebung bedeutet, das Unverzeihliche zu verzeihen.

Gerl-Falkovitz rekonstruiert im Anschluss an die Religionsphilosophie und
die Phanomenologie Derridas Argument fiir die reine Vergebung. Sie hilt dabei
zwei Traditionslinien im abendldndischen Denken auseinander. Die eine Traditi-
on kommt aus »Athen, ist also die griechische, philosophische Tradition hin-
sichtlich der diskursiven Wahrheit. Die andere stammt von der »abrahamischen
Religion« mit der offenbarten Wahrheit ab, die iiber der Zeit steht. Die erste
Tradition unterliegt der Kausalitit (kausallogisch), die Zeit verlduft hier linear.
Alle Ereignisse sind kausal verkettet im Lauf der Zeit. Demzufolge ist die Ge-
schichte unumkehrbar und die Vergangenheit determiniert die Gegenwart und
die Zukunft mit logischer Notwendigkeit. Zu dieser Tradition gehoren auch lex
(Gesetze) und die Tauschlogik, die sich vor allem im romischen Recht verkor-
pert. Aus Sicht dieser Tradition ist die reine Vergebung (pardonner pur) im
Sinne Derridas unmoglich.

So greift Gerl-Falkovitz die Tradition der abrahamischen Religion auf, der
zufolge Gott iiber der Zeit und Geschichte, somit {iber der kausalen Notwendig-
keit steht und zur Transzendenz gehort. Gottes Vergebung ist akausal, sofern

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFUHRUNG | 9

seine Tat iiber der Zeit und Geschichte steht. Hier untermauert sich Gerl-
Falkovitz selbst mit einem Argument des Religionsphilosophen Leo Schestow,
der sagt: »lex et ratio [...] bellua qua non occisa homo non potest vivre« (Das
Recht und die Vernunft sind das Tier, das man t6ten muf3, um leben zu koénnen).
Nur die Gnade Gottes 16st von der Vergangenheit. Das Bose wird dadurch aller-
dings keineswegs geleugnet oder verkleinert: »Vergebung bedeutet weder ein
Ungeschehenmachen noch ein Kleinreden des Verbrechens«, sondern die Ver-
gebung entmachtet das Bose. Wie Ricceur sagt, ist fiir den Begriff der Verge-
bung der Begriff der Gabe grundlegend (Bernhardt 2014: 21).° Die Vergebung
heifit auf Lateinisch remissio, wortlich iibersetzt »Riicksendung«. In den Aus-
fiihrungen von Gerl-Falkovitz zeigt sich, dass die reine Vergebung die Domi-
nanz der Gegenwart und die lineare Zeitvorstellung, d. h. die Dominanz der
Kausalitit und das poietische Handeln, durchbricht. Hier zeigt sich der Begriff
vom reinen Vergeben bzw. Verzeihen als Idealtypus im Sinne des Limesbe-
griffs. Er zeigt die Grenze des poietischen Handelns, die Kausalitit und die
linear laufende, unumkehrbare Zeit.

»Sofern Dasein verhaftet gedacht wird in der unumkehrbaren Zeit, kann die Zeitachse nur
in einer Richtung abschiissig sein [...] Wie das Préisens (das Gebende: die Gegenwart) auf
das Présent (die Gabe des Daseins) hinlenkt, so lenkt die Vergebung auf die Vergangen-
heit — wortwortlich: um sie vergangen sein zu lassen. Sie nimmt ihr die Macht der Ge-
genwart, das furchtbare >ewige Jetzt« von Jankélévitch. Vergebung befreit Gegenwart und

Zukunft von der Leiche des Gewesenen.« (S. 25 im vorliegenden Sammelband).

Im Beitrag von Gerl-Falkovitz wird der Zusammenhang zwischen Zeit und
Vergebung deutlich gezeigt. Unter dem Walten des Gesetzes der linearen Zeit
als ewige Jetzt- bzw. historische Zeit, die unter dem Walten der kausalen Logik
steht, ist eine Vergebung unmoglich. Vielmehr hat die Vergebung eine Kraft,
dieses ewige Jetzt zu durchbrechen und einen Neuanfang zu ermoglichen. Die
zweite wesentliche, aber paradoxale Bestimmung der Vergebung ist, dass sie die
Reue nicht zeitlich voraussetzt. Folglich soll die Vergebung nicht als Lohn fiir
die Reue verstanden werden (in diesem Sinne irrt Diirr 2009). Die Vergebung
lockt Reue hervor (S. 12) und das Eingestehen der Schuld durch den Téter ist die
»erste Frucht der Vergebung« (S. 12). Der verzeihende Blick verankert den
Schmerz und die Reue im Gemiit des Téters. Daher findet ein Verzeihen in einer
Face-to-Face-Situation, also nur als Interaktion, statt. Die dritte konstitutive
Bestimmung ist schlieBlich die Wahrheit. Sie ist »das wirkliche und wirksame«

5 Jedoch in seiner spéteren Schrift Geddchtnis, Geschichte, Vergessen wurde Bernhardt

(2014: 21) zufolge eine neue Einschitzung von diesem Gabe-Moment gesucht.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 | VERZEIHEN, VERSOHNEN, VERGESSEN

Medium der Vergebung; »[n]icht aufgrund der Anklage, sondern aufgrund der
aufleuchtenden Wahrheit stellt sich der Téter seiner Verfehlung«.

Ausgehend vom oben genannten Satz Georg Simmels verweist Takemitsu
Morikawa auf die Grenzen jener sozialwissenschaftlichen Tradition von Adam
Smith bis Hartmut Esser, die gesamte Gesellschaft als generalisierten Aus-
tauschprozess zu begreifen. AnschlieBend an die Gabe-Theorie argumentiert
Morikawa, dass die tauschlogische Theorietradition nicht in der Lage ist, das
Paradox der Erstgabe theoretisch zu erkldren. Die Gabe-Theorie beschreibt die
Gabe-Sequenz anhand von drei Momenten — Geben, Annehmen und Erwidern.
Simmel zufolge ist jedoch in der Erstgabe etwas enthalten, was man nicht erwi-
dern kann. Gerade deshalb besitzt die Erstgabe die Kraft, einen unendlichen
Prozess auszuldsen. Nach der Ansicht Simmels ist dieses Etwas Freiheit, freie
Entscheidung und Wagnis, etwas zu initiieren (vgl. auch Arendt 1981 [1960]).
Die Erstgabe bringt daher das Gefiihl der Dankbarkeit hervor, gerade weil die
freie Erstgabe mit einer Gegengabe nicht vollstindig erwidert werden kann.
Ohne das Gefiihl der Dankbarkeit »wiirde die Gesellschaft [...] auseinanderfal-
len (Simmel 1997 [1907]: 308-310). Der irrationale Gabeaspekt der Verge-
bung/Verzeihung stellt sich in der Problematik der Erstgabe dar. Aus der Un-
gleichwertigkeit, aus der prinzipiellen Unmdglichkeit der Erwiderung der Erst-
gabe entstehen Schuld und Schulden, die im Prozess akkumuliert werden.
Schuld, Rache, Gewalt und Rechte haben eine gemeinsame, existenzielle Wur-
zel. Vergeben/Verzeihen durchbricht den Teufelskreis von Rache und Gewalt-
austausch und transzendiert sich.

»Gerade deshalb markiert die Vergebung/Verzeihung die Grenze des Sozialen, die Grenze
von sozialen Systemen. Die echte und unbedingte Verzeihung ist aus der systeminternen
Perspektive unberechenbar und erfolgt unerwartet. Sowohl die Erstgabe als auch die
Vergebung/Verzeihung verweisen auf die Irrationalitit des Anfangs, mit anderen Worten:

auf die Emergenz.« (S. 39 im vorliegenden Sammelband)

Joachim Fischer nahm sich vor, mit der Theorie des Sprechaktes der Oxford-
schule und des sozialen Aktes von Adolf Reinach Verzeihen zu analysieren.
Hieriiber versucht er die Frage zu beantworten: »Was tun wir, wenn wir verzei-
hen?« Wie die Sprechakttheorie analysiert die Soziale-Akt-Theorie Adolf Rein-
achs die sozialen Akte, welche die intersubjektiven Beziehungen und transsub-
jektiven Gebilde etablieren. Der Vorteil der Soziale-Akt-Theorie gegeniiber der
Sprachakttheorie liegt Fischer zufolge darin, dass sie auch nonverbale Interakti-
onen und Wechselwirkungen zwischen Ego und Alter Ego wie Blick und Ge-
sichtsmimik erfassen kann. Fischer geht von der anthropologischen Bestimmung

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFOHRUNG | 11

des Menschen als zeigendes Lebewesen aus. Das Subjekt zeigt im Konfliktfall
auf ein anderes Subjekt. Verzeihen bedeutet Verzicht auf den Anspruch, in der
sprachlichen Erscheinung dieses Anzeige-Aktes die kundgetane und geduBerte
Klage zuriickzuziehen. Die erste Grundstruktur des sozialen Aktes des Verzei-
hens ist also »eine Negation des mit dem Zeigen und Anzeigen und Bezichtigen
verbundenen Anspruches auf Wiedergutmachung« (S.46 im vorliegenden
Sammelband). Einem sozialen Akt der »Schédigung« durch das Tatersubjekt
folgt als Re-Akt(-ion) des Opfersubjekts »Rache« bzw. — im institutionell legi-
timierten, autorisierten Fall — »Bestrafung«, die einen weiteren Konflikt ketten-
reaktionsméfig auslosen kann. Nach der Analyse Fischers ist Verzeihen eine
»spontane«, d. h. »freie, unbedingte Negation von potenziellen mitlaufenden
Alternativen, d. h. Rache und Bestrafung.

Dariiber hinaus probiert Fischer eine Klassifikation des sozialen Aktes »Ver-
zeihen«: »[D]er Akt des Verzeihens teilt [...] mit der Akt-Gruppe um die >Ent-
schuldigung« und dem >Danken« die Bedingung, die Aufrichtigkeit und Wahr-
haftigkeit der Preisgabe von Anspriichen gegeniiber dem Anderen addquat zum
Ausdruck zu bringen, und wiederum mit der Akt-Gruppe um das Versprechen
den Verpflichtungscharakter, nimlich im Akt des Verzeihens sich auf eine kiinf-
tige Unterlassung, ndmlich die des Anzeigens und Anklagens, des mit dem Fin-
ger auf den Anderen zeigen, zu unterlassen« (S. 52 im vorliegenden Sammel-
band). Dieser Gruppe von sozialen Akten bzw. Sprachakten wie dem Verspre-
chen wohnt eine Kraft, die Wirklichkeit zu dndern, inne, ndmlich die »illokutio-
ndre Kraft« (S. 47 im vorliegenden Sammelband). Der Akt éndert die kognitive
Orientierung des Adressaten, wenn er »die Auffassung des Sprechers in seinen
Horizont tibernimmt« (S. 48 im vorliegenden Sammelband) »er verdndert die
soziale Wirklichkeit, insofern er durch die Kraft der Negation der alternativ
mitlaufenden sozialen Aktpotentiale der Rache oder der Strafe den Kreislauf
immer erneuter antagonistischer Schleifen durchbricht« (S. 54 im vorliegenden
Sammelband). Dadurch wird die Disharmonie bei jener Person, die einen Scha-
den erlitten hat, geldst und ein Neuanfang ermdglicht.

Der Beitrag Dimbaths sowie die ihm nachfolgenden sind gewagte Unter-
nehmen, trotz der Mahnung von Kodalle (2004), RegelméBigkeiten im Akt des
Verzeihens zu finden. Gerl-Falkovitz’ und Joachim Fischers Analysen zeigen,
dass Verzeihen als Interaktion in einer Face-to-Face-Situation stattfindet und nur
als solche ihre vollstindige Kraft entfaltet, die soziale Wirklichkeit zu &ndern.
Oliver Dimbath schliet sich dem an. Sein Beitrag zielt darauf ab, Elemente
jener Sequenzmuster herauszufinden, denen Verzeihen und Versohnen als Inter-
aktion folgen. Im Riickgriff auf die Interaktionstheorie Erving Goffmans skiz-
ziert er mit der Methode einer filmgestiitzten Interaktionsanalyse eine Untersu-

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 | VERZEIHEN, VERSOHNEN, VERGESSEN

chungsperspektive, um anhand der Analyse vierer Spielfilmsequenzen das typi-
sche Interaktionsmuster des Verzeihens zu rekonstruieren. Dabei konzentriert
sich Dimbath auf das Wechselspiel von Momenten nonverbaler Kommunikation.
Mithilfe der Filmszenen wird gezeigt, wie das Ersuchen und Gewihren von
Verzeihung mit Ausdrucksgesten der Ernsthaftigkeit, der Scham, aber auch mit
einem befreienden Lécheln verbunden sein kdnnen.

Da die Szene einer Verzeihung und Versohnung iiblicherweise als interper-
sonale Beziehung auf der sozialen Mikroebene stattfindet und einer direkten
Beobachtung oft nicht zugénglich ist, dient eine Filmanalyse der Rekonstruktion
grundlegender sozialer Struktur- und Ordnungsmomente, die in Filmszenen
enthalten sind. Denn ohne solche Momente kann das Filmpublikum die Szene
nicht nachvollziehen. In einer typischen Sequenz der Verzeihung und Versoh-
nung sind nach der Analyse Dimbaths folgende Momente enthalten: 1) ein um
Verzeihen Ersuchender, 2) jemand (oder etwas), dem verziehen wird, 3) Verste-
hen der Intention des Téaters, 4) Zeitdimension (gewisser zeitlicher Abstand
zwischen Konflikt und Verséhnung, 5) Eingestdndnis der Schuld, Bedauern, 6)
Ernsthaftigkeit, 7) demutsvoller Blick, der Blickkontakt vermeidet, 8) erlésendes
Licheln als Anerkennung, 9) Dank. Auch die Analyse Dimbaths zeigt, dass die
nonverbale Kommunikation, vor allem bestimmte korperliche Ausdriicke, kon-
stitutive Bestandteile des Interaktionsprozesses ausmacht.

Sonja Fiickers Beitrag geht mit Ergebnissen ihrer eigenen Studien der Frage
nach, »was flir Formen des »Vergessens< in Abgrenzung zu theoretisch-
konzeptuellen Perspektiven in lebensweltlichen Prozessen der Vergebung be-
obachtbar sind und welche Bedeutung ihnen zukommt« (S. 74 im vorliegenden
Sammelband). Fiicker geht von der Vergessenstheorie von Paul Ricceur aus und
kritisiert ihn, weil er dem Vergessen eine Funktion des Zukunft-Schaffens zuge-
rechnet hat. Sie versteht die Verzeihung als Vorgang, um eine gestorte soziale
Beziehung zu reparieren, wie Dimbath. Die Krise wird durch die Schaffung
eines neuen Wirklichkeitshorizonts bewiltigt. Fiicker versteht damit den Verzei-
hungsvorgang analog dem Fremdverstehen als Konstruktion gemeinsamer Deu-
tungsrdume mit Verfehlern und Opfern. Aus ihren Studien folgert sie, dass Ver-
gebung zur Anwendung kommt, »wenn — durch die Plausibilisierung geteilter
Weltsichten — keine Schuld mehr identifiziert werden kann und sich auf Hand-
lungen bezieht, die nicht mehr der Vergebung bediirfen« (S. 103 im vorliegen-
den Sammelband). Mit dieser Schlussfolgerung stoft sie auf ein Paradox, das
Philosophen als Paradox der Vergebung/Verzeihung bezeichnen. Dies bedeutet,
dass, wenn die Schuld (aus den geteilten Weltsichten) nicht vorhanden ist, man
nicht zu vergeben braucht. Sowohl Schuld als auch Vergebung sind eine Fiktion,
Tauschung und ein Missversténdnis.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFUHRUNG | 13

In Anja Kinzlers Arbeit geht es um die Schnittstelle von Gesellschafts- und
Sozialtheorie. Kinzler weist auf die moderne Zeitstruktur und die funktionale
Differenzierung als Grundlage fiir die moderne Erinnerungskultur hin und weist
das alte, von dem Historiker Christian Meyer wieder zur Diskussion gestellte
Gebot des Vergessens zuriick. Sie stellt mit Luhmann und Esposito einerseits
und Connerton und Rosa (2016) andererseits die Vergesslichkeit der Moderne
fest (S. 91). Zudem problematisiert Kinzler das alte Gebot des Vergessens zum
Zweck der Friedenssicherung aus gedichtnissoziologischer Perspektive, nach ihr
ist es in den modernen Gesellschaften zweifelhaft. Denn dahinter sieht sie ein
machtintendiertes Handeln. Soziologen und Soziologinnen stehen in der Pflicht,
soziale Bedingungen des Vergebens und Vergessens genauer zu untersuchen.

Ngyugen und Miji¢ stellen in ihren Beitrdgen gesellschaftstheoretische Ar-
gumente zur Diskussion, wéihrend die Beitrige von Dimbath und Fiicker stirker
auf die Interaktion auf der Mikroebene aufmerksam machen. Michael Ngyugen
analysiert den Verséhnungsvorgang in einer noch nicht funktional differenzier-
ten, segmentdren Gesellschaft am Beispiel des nordalbanischen Gewohnheits-
rechts. Er gewihrt Einsicht in den Zusammenhang zwischen Versohnung einer-
seits und Gesellschaftsdifferenzierung andererseits. Diese Einsicht umfasst, dass
in einem Gesellschaftstypus, in dem eine von der modernen, »funktionalen«
Differenzierung abweichende Form zu identifizieren ist, auch das Konzept der
Verséhnung einen anderen gesellschaftlichen Stellenwert erfahrt. In diesem
Sinne birgt das nordalbanische Gewohnheitsrecht ein gutes Beispiel fiir den
Vers6hnungsprozess in einer noch nicht funktional differenzierten, segmentéren
Gesellschaft. Dieses Gewohnheitsrecht erlaubt die traditionelle Blutrache: Dem-
zufolge ist Blutrache kein Mord, sondern ein Vollzug gesellschaftlich anerkann-
ter Gerechtigkeit. Dies reguliert die Rachesequenz aus urspriinglichem Unrecht,
Rache und Gegenrache. Die Rache gilt als sittliche Obligation und wer sie nicht
durchfiihren kann, wird als »Opfer« gesellschaftlich stigmatisiert; ein Verzicht
auf Rache wird als Feigheit und Schwéche verachtet. Das Gewohnheitsrecht
bestimmt auch, wer die Rolle des Vermittlers zwischen den verfeindeten Clans
bzw. Stdimmen ilibernehmen soll. Ein Vermittler kommuniziert mit den beiden
betroffenen, sich gegenseitig anfeindenden Gruppen, die miteinander nicht
kommunizieren. Ublicherweise besitzt der Vermittler eine translokale Autoritit,
verbunden mit einer »kontextgebundenen Prestigeordnung vor Ort«, beispiel-
weise mit dem Seniorititsprinzip. Dieser Dritte — Vermittler — soll ndmlich,
jemand, wer oberhalb/ auBBerhalb der segmentéren Ordnung steht. Hier bestitigt
sich eine alte These, dass Verzeihen unter dem Gleichen nicht moglich ist
(Arendt 2002: 3). Interessant ist auch, dass die Suche nach Wahrheit und die
eindeutige Zuweisung von Schuld — gemé der Dogmatik der restaurativen

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 | VERZEIHEN, VERSOHNEN, VERGESSEN

Gerechtigkeit — »nur eine untergeordnete Rolle« (S. 140 im vorliegenden Sam-
melband) spielt.

Ana Miji¢ thematisiert mit selbst durchgefiihrten Interviews die Lage in Bos-
nien-Herzegowina 20 Jahre nach dem Auflosungskrieg des ehemaligen Jugosla-
wien. Der Krieg hinterliel eine ethnische Segmentierung der Gesellschaft und
verhindert immer noch den Aufbau einer gemeinsamen, einheitlichen Wirklich-
keit und Sinnwelt. Mit ihrer theoretischen Orientierung an der phanomenologi-
schen Tradition von Berger/Luckmann misst Miji¢ die Wirklichkeit mit der
Frage, wie Tater und Opfer eine gemeinsame Sinnwelt (Wirklichkeit) ein-
schlieBlich eines Zukunftsentwurfs aufbauen koénnen. Dazu gehdrt auch die
Feststellung, wer Tadter und wer Opfer ist. Denn dies ist eine Voraussetzung fiir
die Verzeihung und Versohnung. Miji¢ argumentiert, das gegenwértige Bosnien-
Herzegowina sei dadurch gekennzeichnet, dass sich alle (ehemaligen) Konflikt-
parteien nach wie vor als zentrale Opfer des Kriegs und der Nachkriegszeit
definierten. Jedes Lager versteht sich als Opfer, um eine moralisch iiberlegene
Machtposition und somit mehr Privilegien gegeniiber dem gegnerischen Lager
zu erlangen (Selbstviktimisierung). Die Kriegsvergangenheit wird nur innerhalb
der geschiitzten Sinnwelt der Ingroup thematisiert. Miji¢ weist auf mehrere
Narrative hin, die den Opferstatus befestigen, wie die Subjektivierung des Krie-
ges oder die Externalisierung der Schulden. In dieser Situation einer kompetiti-
ven Selbstviktimisierung sei weder Verzeihen noch Versdhnen moglich, weil
beide doch ein gemeinsames Narrativ dariiber voraussetzen, wer Opfer und wer
Tater ist. Ein gemeinsames Verstindnis {iber Ereignisse, die passiert sind. Im
bosnisch-herzegowinischen »Nachkrieg« stelle sich damit weniger die Frage, ob
bzw. unter welchen Bedingungen verziehen werden kann, sondern vielmehr
jene, wer denn wem verzeihen darf.

Johanna Grof} interessiert nicht nur die Analyse und Beschreibung der Ver-
gangenheitsbewiltigung, sondern auch die zukunftsorientierte Praxis und Pré-
vention. Sie analysiert mit einem sich an die Theorie Goffmans anlehnenden
Vier-Rollen-Modell der Gewalt die Vergangenheitsbewiltigung in Ruanda nach
dem Genozid 1994. Anhand dieses Modells diskutiert sie, wie die betroffenen
individuellen und kollektiven Akteure von Zeit zu Zeit die Perspektive wech-
seln. Orientiert an der Arbeit Gregory Stantons, der in acht Stufen eines Geno-
zids den Ablauf von Volkermorden darstellt, macht GroB auf den Sprachge-
brauch von Betroffenen aufmerksam, weil sie deren Perspektive enthiillt. »Die
Sprache des Genozids entwickelt eine eigene Dynamik. Die Analyse kann zei-
gen, dass sie sich im Verlauf eines Genozids zunehmend radikalisiert, jedoch in
den Anfingen schleichend, unterschwellig und im Verborgenen hélt. Eine Her-
ausforderung besteht folglich darin, die Aspekte der Sprache zu analysieren,

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFUHRUNG | 15

richtig einzuschétzen und rechtzeitig Interventionskonzepte zu entwickeln.« Mit
diesen theoretischen Instrumenten analysiert Gro3 den Sprachgebrauch sowie
die darin durchscheinenden Selbst- und Fremdwahrnehmungen in von Jean
Hatzfeld zusammengestellten Erlebnisberichten und Interviews. Sie sieht deut-
lich die Ziige einer »Dehumanisierung« (Entmenschlichung) durch die Téater
gegeniiber den Opfern, die man nach dem Modell Stantons als ein Symptom fiir
die Gefahr eines nahenden Genozids betrachten kann. Die Sprache der Dehuma-
nisierung stellt die fiir den Massenmord bendtigte psychische Distanz her: Wih-
rend die Opfer wie unmenschliche Wesen mit Worten wie »Kakerlaken« und
»Bestie« bezeichnet werden, verharmlosen die Téater ihre grausame Tat mit
alltdglichen Begriffen wie warbeiten«, »jagen« usw. Dariiber hinaus analysiert
Gro3 einige Vorschldge und PriventionsmaBnahmen beziiglich Gewalt wie
Aufkliarung, Rechtsstaatlichkeit, Bildung, Gedenkstitten, Kirche und Gesprache
zwischen Uberlebenden in Ruanda. Hieraus zieht sie einen Schluss: Ruanda
mochte heutzutage nach auBlen den »Vorzeigestaat« in Sachen Versohnung
darstellen. Jedoch bleibt hier auch der Vorwurf der »geforderten Verséhnung«
bestehen. Vergebung und anschlieBend das Vergessen werden oft vonseiten der
Tater von den Opfern gefordert. »Wihrend sich die meisten Opfer damit schwer-
tun, bis dahingehend, dass sie nicht vergeben konnen, bedeutet fiir viele Tater
die Vergebung und Versohnung, dass man am besten vergessen sollte, »zur
guten alten Zeit« zuriickkehren sollte und in Freiheit entlassen werden miisste,
um zu zeigen, dass man eigentlich ein guter Mensch sei. Fiir die Opfer hingegen
ist es unmoglich, nachvollziehen zu kénnen, warum es zu dem Genozid gekom-
men ist [,] und die Beweggriinde der Téter zu verstehen.« (S. 204 im vorliegen-
den Sammelband)

Der Beitrag von Birgit Neumann-Becker ist in einem auBerwissenschaftli-
chen, praktischen Kontext entstanden und zeigt ein starkes praktisches Interesse.
Sie beschreibt die Lage in den neuen Bundeslindern. Thr zufolge gibt es nicht
nur kein gemeinsames Narrativ der Ostdeutschen iiber fiinf Jahre Sowjetische
Besatzungszone und 40 Jahre SED-Diktatur, sondern vielmehr hochst kontrover-
se Sichtweisen unter den Einwohnern, was Neumann-Becker als ein Indiz fiir ein
teils ungeklirtes Verstidndnis ihrer eigenen Geschichte aufseiten der Ostdeut-
schen betrachtet. Die ehemals Verfolgten und ihre Angehdrigen miissen noch
immer um Anerkennung ringen, z. B. wenn sie in der Offentlichkeit dargestellt
werden sollen. In Ostdeutschland ist zwar die juristische Aufarbeitung und Re-
habilitierung vergleichsweise konsequent durchgefiihrt worden, die innere Ver-
sohnung der Beteiligten steht jedoch weitgehend aus. Wie Grof3 in Ruanda be-
trachtet Neumann-Becker den Weg zur Versohnung in den neuen Bundesldndern
als unabgeschlossenen Prozess. Ein Versuch des Dialogs endet oft mit der

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16 | VERZEIHEN, VERSOHNEN, VERGESSEN

Sprachlosigkeit der Betroffenen und der Monsterisierung — wenn auch nicht
Dehumanisierung — des jeweils anderen. Angesichts dieser gegenwiértigen Situa-
tion sucht Neumann-Becker nach Bedingungen von Versdhnung in Wahrheit
und Entschuldigung.

LITERATUR

Arendt, Hannah (1981 [1960]): Vita activa oder Vom tditigen Leben, Miin-
chen: Piper.

Arendt, Hannah (2002): Denktagebuch. 1950 bis 1973, Miinchen: Piper.

Bernhardt, Fabian (2014): Zur Vergebung. Eine Reflexion im Ausgang von Paul
Ricceur. Berlin: Neofelis Verlag.

Brockling, Ulrich/Krasmann, Susanne/Lemke, Thomas (Hrsg.) (2013): Glossar
der Gegenwart, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Brockling, Ulrich/Dries, Christian/Leanza, Matthias/Schlechtriemen, Tobias
(Hrsg.) (2015): Das Andere der Ordnung. Theorien des Exzeptionellen. Wei-
lerswist: Velbriick Wissenschatft.

Brockling, Ulrich/Dries, Christian/Leanza, Matthias/Schlechtriemen, Tobias
(2015): Das Andere der Ordnung denken. Eine Perspektivverschiebung, in:
Brockling, Ulrich/Dries, Christian/Leanza, Matthias/Schlechtriemen, Tobias
(Hrsg.): Das Andere der Ordnung. Theorien des Exzeptionellen, Weilers-
wist: Velbriick Wissenschaft, S. 9-52.

Derrida, Jacques/Wieviorka, Michel (2000): Jahrhundert der Vergebung. Ver-
zeihen ohne Macht — unbedingt und jenseits der Souverdnitdt, in: Lettre In-
ternational 48, S. 10-18.

Dries, Christian (2016): Neu anfangen. Hannah Arendts Beitrag zu einer Sozial-
theorie des Verzeihens, Freiburg im Breisgau: Ms.

Dimbath, Oliver (2014): Oblivionismus. Vergessen und Vergesslichkeit in der
modernen Wissenschaft. Konstanz: UVK.

Dimbath, Oliver/Heinlein, Michael (2015): Geddchtnissoziologie. Pader-
born: Wilhelm Fink.

Dimbath, Oliver/Heinlein, Michael (Hrsg.) (2014): Die Sozialitit des Erinnerns.
Beitrdge zur Arbeit an einer Theorie des sozialen Geddichtnisses. Wiesba-
den: Springer VS.

Diirr, Thomas (2009): Hannah Arendts Begriff des Verzeihens. Freiburg i. Br.
[u.a.]: Alber.

Elwert, Georg (Hrsg.) (1999): Dynamics of violence. Processes of escalation and
de-escalation in violent group conflicts. Conference »Feud, war and geno-

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFOHRUNG | 17

cide«, Berlin: Duncker & Humblot (Beihefte/Supplements to »Sociologus«,
N.FE. 1).

Esposito, Elena (2002): Soziales Vergessen. Formen und Medien des Geddcht-
nisses der Gesellschaft. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

FlaBpohler, Svenja (2016): Verzeihen. Vom Umgang mit Schuld, Miin-
chen: Deutsche Verlags-Anstalt.

Grimm, Jacob/ Grimm, Wilhelm (1999): Deutsches Worterbuch. Nachdruck der
Erstausg., Bd. 25. Miinchen: Deutscher Taschenbuch Verlag.

Heinlein, Michael/Dimbath, Oliver/Schindler, Larissa/Wehling, Peter (Hrsg.)
(2016): Der Kérper als soziales Geddchtnis. Wiesbaden: Springer.

Ignatieff, Michael (1994): Reisen in den neuen Nationalismus, Leipzig: Insel-
Verlag.

Jankélévitch, Vladimir (2003): Das Verzeihen. Essays zur Moral und Kulturpi-
losophie. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Jaspers, Karl (2012 [1946]): Die Schuldfrage. Von der politischen Haftung
Deutschlands, Miinchen: Piper.

Kodalle, Klaus-Michael (2004): Die Geste des Verzeihens kann unertriaglich
sein, taz, am 30.06.2004.

Kodalle, Klaus-Michael (2013): Verzeihung denken. Die verkannte Grundlage
humaner Verhdltnisse. Miinchen: Wilhelm Fink.

Lehmann, René/Ochsner, Florian/Sebald, Gerd (Hrsg.) (2013): Formen und
Funktionen sozialen Erinnerns. Sozial- und kulturwissenschafiliche Analy-
sen. Wiesbaden: Springer VS 2013.

Lichtblau, Klaus (1994): Kausalitit oder Wechselwirkung? Max Weber und
Georg Simmel im Vergleich. In: Wagner, Gerhard/Zipprian, Heinz (Hrsg.):
Max Webers Wissenschafislehre. Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 527-562.

Liebsch, Burkhard (Hrsg.) (2010): Bezeugte Vergangenheit oder verséhnendes
Vergessen. Geschichtstheorie nach Paul Ricoeur, Berlin: Oldenbourg Aka-
demieverlag (Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, Sonderband 24).

Meier, Christian (2010): Das Gebot zu vergessen und die Unabweisbarkeit des
Erinnerns. Vom dffentlichen Umgang mit schlimmer Vergangenheit. Miin-
chen: Siedler.

Miji¢, Ana (2014): Verletzte Identititen. Der Kampf um den Opferstatus im
bosnisch-herzegowinischen Nachkrieg, Frankfurt: Campus.

Morikawa, Takemitsu (2010): Platonic Bias in der Sozialtheorie. Uber den Be-
griff des Handelns bei Hannah Arendt und eine philosophische Kritik an der
soziologischen Praxistheorie, in: ARSP: Archiv fiir Rechts- und Sozialphilo-
sophie/Archives for Philosophy of Law and Social Philosophy, Jg. 96, Nr. 4,
S. 498-515.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | VERZEIHEN, VERSOHNEN, VERGESSEN

Ricceur, Paul. (2004a): Geddchtnis, Geschichte, Vergessen. Miinchen: Fink.

Ricceur, Paul. (1998): Das Rdtsel der Vergangenheit. Erinnern — Vergessen —
Verzeihen. Gottingen: Wallstein-Verl.

Rosa, Hartmut (2016): Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung, Berlin:
Suhrkamp.

Sebald, Gerd (2014): Generalisierung und Sinn. Uberlegungen zur Formierung
sozialer Geddchtnisse und des Sozialen. Miinchen: UVK.

Simmel, Georg (1992 [1908]): Soziologie. Untersuchungen tiber die Formen der
Vergesellschaftung, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Simmel, Georg (1997 [1907]): Dankbarkeit. Ein soziologischer Versuch, in:
Georg Simmel: Aufsdtze und Abhandlungen. 1901 — 1908, Bd. 2, Frankfurt
am Main: Suhrkamp, S. 308-316.

Weber, Max (1988 [1922]): Gesammelte Aufsdtze zur Wissenschaftslehre. 7.
Aufl. Tiibingen: J.C.B. Mohr.

WeiB, Johannes (1994): Kausale Durchsichtigkeit. In: Wagner, Gerhard/Zippri-
an, Heinz (Hrsg.): Max Webers Wissenschafislehre. Frankfurt/M.: Suhr-
kamp, S. 507-526.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verzeihung des Unverzeihlichen?
Ein philosophischer Versuch im Spannungsfeld politischer

und gesellschaftlicher Herausforderung

HANNA-BARBARA GERL-FALKOVITZ

VORWORT

Jankélévitch brachte vor einigen Jahrzehnten das Thema einer »unvergebbaren
Schuld« zuriick ins Gespriach: Vergebung sei mit den Opfern in den Lagern
gestorben. Damit habe die Bitte um Verzeihung keine Adressaten mehr; keines-
wegs konne der Staat an deren Stelle den Tétern »verzeihen«, am wenigsten in
wirksamer Tilgung von Schuld. Derrida wiederum erwog im Gegenzug ein
Denken des pardon pur, das die »abrahamitische Kultur« formuliert habe. So
entwickelt er die mogliche Absolution von Schuld ausdriicklich im Blick auf
eine unbedingte, nicht durch Gegenleistung ausgeloste Vergebung, beruhe sie
doch, phinomenologisch »rein« gedacht, nicht auf der Okonomie des »Gleich-
gewichts« von Schuld und Siihne. Ebenso stehe sie auflerhalb aller juristischen
»Entsprechung«: Begnadigung hebt als pure »Ausnahme« das Recht auf — Ver-
gebung »verrate« also keineswegs die Gerechtigkeit.

Ist damit nur eine »Absolution im Absoluten, also religios, vertretbar, oder
146t sich — davon ausgehend — auch eine »Absolution im Relativen« denken? Ins
Gesprach kommen Schestow, Augustinus und Kierkegaard.

1. REINE VERGEBUNG

Im Riickblick des Milleniums auf das vergangene européische Jahrhundert des
Mordens hat Jacques Derrida (1930-2004) ein Denken des pardon pur erwogen,

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | HANNA-BARBARA GERL-FALKOVITZ

in Auseinandersetzung mit den »Bedingungen des Vergebens«, die Vladimir
Jankélévitch mit seinem bitteren Essay Pardonner? 1971 eingeleitet hatte
(Jankélévitch 2003). Derrida sieht in solcherart Argumentation zwei schiefe
Ebenen: einmal den Widerspruch zwischen einer — wie behauptet — unvergebba-
ren, durch den Tod des Opfers »eingefrorenen« Tat und der mittelbar erhobenen
Forderung nach Reue und Entschuldungs-Bitte der Téter. Was konnte Reue
jedoch postmortal auf der unhintergehbaren Zeitachse wirksam verdndern? Fiihrt
sie als Bedingung nicht unbedacht in einen Raum zeitenthobener Vergebung,
wie ihn eine (einzige) religiose Tradition denkt, die abrahamitische?

Die zweite Fragwiirdigkeit liegt nach Derrida darin, dass es »ontologische«
Verbrechen gebe, deren enthumanisierte MaBlosigkeit iiberhaupt keine Verge-
bung, nicht einmal durch Reue des Henkers im Angesicht des Opfers, mehr
zuliefen.

Derrida greift in Jankélévitchs erster These an, Vergebung sei — wenn iiber-
haupt — nur unmittelbar und zeitnah, in einer solitude a deux zu gewahren. Wiir-
de diese Mdglichkeit tatsdchlich mit dem Tod des Opfers enden, kdme die Reue
des Taters regelmdBig zu spdt fiir eine aktive Tilgung. Reue und Vergebung
wiirden logisch getrennt: Vergebung trife den Schuldner nicht, sie wére tatséch-
lich »in den Lagern gestorben«. Kann Vergebung so zeitfixiert, so endlich ge-
dacht werden? (Und im Grunde: Wére sie doch eintauschbar gegen Reue?)

Auch in der zweiten These wirkt nach Derrida eine sich selbst unkenntliche
Tauschlogik, nur diesmal in negativer Form: Gegen eine bestimmte Art von
Verbrechen, nimlich die Aberkennung des Menschlichen schlechthin wie im
Genozid, kdnne kein »Gegenwert« mehr angeboten werden.

So entwickelt Derrida die mogliche Absolution von Schuld ausdriicklich im
Blick auf eine unbedingte, nicht durch Gegenleistung ausgeldste Vergebung,
beruhe sie doch, phanomenologisch »rein« gedacht, nicht auf der Okonomie des
»Gleichgewichts« von Schuld und Siihne. Ebenso stehe sie auflerhalb aller juris-
tischen »Entsprechung«: Begnadigung hebt als pure »Ausnahme« das Recht auf
— Vergebung »verrit« also keineswegs die Gerechtigkeit (wie Jankélévitch
meinte), sie beriihrt sie nicht einmal, fillt sie doch aus den Rechtskategorien
heraus. Das juristisch Unverjéhrbare ist damit keineswegs das ethisch Unver-
gebbare; und: das juristisch Abgesessene ist keineswegs das ethisch Erledigte.
Insgeheim werde schon mit dem Unverjéhrbaren ein Kriterium in das Recht
eingefiihrt, das genau betrachtet jenseits des Rechts, weil jenseits der Zeit stehe:
als Unvergleichliches, was durch keine symmetrische »BuBe« des Téters abzu-
gelten ist. Auch die Begnadigung liegt demnach in einem transzendenten Be-
reich; Derrida spricht iiberraschend vom »mystischen Grund« der Gerechtigkeit,
die vom Gesetz nicht einzuholen ist (Derrida 1991).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERZEIHUNG DES UNVERZEIHLICHEN? | 21

Streng gedanklich ist es jedoch mdglich (sogar zwingend?), mit der Idee der
Vergebung jede Aufrechnung, jede Bezahlung, jede Bedingung aufer Kraft zu
setzen. Auch als Agnostiker greift Derrida dazu erstaunlicherweise auf die bibli-
sche Tradition zuriick, weifl sie doch von einer Siinde im Vorhinein (Gen 3),
aber um so provokanter auch von der Gnade Jahwes im Vorhinein (Ex 6—10):

»Es handelt sich um eine apriorische Vergebung — erbeten, gewéhrt oder auch nicht —, die
schon immer erbeten wird, gewissermaflen eine urspriingliche und unendliche Bitte auf-
grund einer urspriinglichen, unendlichen oder unbestimmten Schuld oder Schuldhaf-
tigkeit, einer Zurechnungsfahigkeit oder Strafbarkeit« (Derrida 2005: 70).

Vergebung, rein konzipiert, miisste nach Derrida im Radius solchen Begreifens
bis zur Verzeihung des Unverzeihlichen gehen:

»Wenn man nur bereit wire zu verzeihen, was verzeihbar scheint, was die Kirche »1aBli-
che Siinde« nennt, dann wiirde sich die Idee der Vergebung verfliichtigen. Wenn es etwas
zu verzeihen gibt, dann wire es das, was in der religiosen Sprache >Todsiinde« heif3t, das
Schlimmste, das unverzeihbare Verbrechen oder Unrecht. Daher die Aporie, die man in
ihrer trockenen und unerbittlichen, gnadenlosen Formalitdt folgendermafBlen formulieren
kann: Das Vergeben verzeiht nur das Unverzeihbare. [...] Es kann nur moglich werden,
wenn es das Un-Mogliche tut« (Derrida 2000: 11 f.).

Diese Forderung driickt sich im Horizont des »Unmoglichen« aus, des nur Er-
wiinschten, nicht in der Erfahrungswelt Realisierbaren; gleichwohl entspricht sie
— bis in die Formulierungen hinein — dem Angebot biblischer Neuwerdung des
Taters, nicht nur des Opfers. Derrida bezieht sich auf die »abrahamitische Tradi-
tion«, derer sich mittlerweile andere Kulturen bedienten, ohne — wie er kritisch
bemerkt — ihren Kern, eben jenes Unverrechenbare, zu gewahren. Vielmehr
werde an seine Stelle ein Polittourismus der gegenseitigen Entschuldung gesetzt;
aber der Horizont zwischenmenschlichen Harmoniebediirfnisses greift ausdriick-
lich nicht bis zu den Toten zuriick, befriedet nur die Nachgeborenen, die Selbst-
beschwichtigung der Politiker in Ritualen eines taktisch beschworenen Neuan-
fangs. Kultur aber miisste, um Kultur zu bleiben, die Stelle fiir den mehr als
sozialen und politisch zwecklichen Pardon offenhalten.

Fiir Derrida ist Vergebung in der notwendigen Reinheit erst zutreffend frei-
gelegt, wenn auch die unmittelbare Konfrontation von zweien nicht mehr mog-
lich ist, vielmehr in die klirende Anwesenheit eines Dritten miindet, in eine
zeitunabhéngige Stelle der Vergebung. Der Raum des Dritten {ibersteigt die

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | HANNA-BARBARA GERL-FALKOVITZ

menschlichen Mdglichkeiten, reifit sie mit in den Horizont des Unmoglichen —
und doch wiederum Denknotwendigen:

»Ist die Vergebung eine Sache des Menschen, das dem Menschen Eigene, ein Vermogen
des Menschen — oder ist sie Gott vorbehalten? Und ist sie bereits die Offnung der Erfah-
rung oder der Existenz auf eine Ubernatur als Ubermenschlichkeit: gottlich-jenseitig oder
diesseitig; geweiht, heilig oder nicht? Alle Auseinandersetzungen um die Vergebung
handeln auch von dieser >Grenze< und dem Uberschreiten dieser Grenze« (Derrida 2005:
74 £.).

Wie lésst sich die Kiihnheit der Behauptung gedanklich einholen: » Verworfenen
hat er die Verherrlichung versprochen« (Augustinus 2003, 110, 1-3)? Kann eine
solche Dimension der Vergebung fiir die Henker aufgehellt werden? Sie theore-
tisch, aufgrund des Postulates unverzichtbarer Rache, liberhaupt auszuschlieBen
wie Jankélévitch, ist nach Derrida fragwiirdig, oder anders: Rache kennzeichnet
jemanden, dem jener »Dritte« im Verhiltnis von Téter und Opfer nicht zuging-
lich ist.

Wie also kann Vergebung gegen die Zeit, diachron, in jenem »Dritten« voll-
zogen werden? Die Frage ist entscheidend, um mit der europdischen Unheilsge-
schichte des 20. Jahrhunderts auch als Nachgeborene umgehen zu konnen.

2. UNGULTIGKEIT DER GESCHICHTE?

Eine hochst eigenwillige These vertritt der russisch-jiidische, zur Orthodoxie
konvertierte Religionsphilosoph Leo Schestow (1866—1939) im Blick auf die
Tilgung von Unrecht. In Athen und Jerusalem (1937) baut er eine strenge Schei-
delinie auf zwischen einer kausallogisch argumentierenden (griechischen) Philo-
sophie und einem akausalen (christlichen) Glauben. In der Nachfolge Tertullians
prangert Schestow an — aber auch Luther, Pascal und Kierkegaard gehdren zu
seinen Gewdéhrsleuten —, » Athen« habe an entscheidender Stelle den Gottesge-
dankens pervertiert: nimlich in der Unterwerfung Gottes unter die unauthebbare
Ablaufigkeit der Zeit. Mit bedenkenloser Radikalitét richtet er das Augenmerk
auf das Unvermogen der »reinen« Philosophie, am Faktischen etwas zu &ndern
oder in der personlichen Geschichte neuen Anfang zu setzen, ohne das Zerstorte
mitzuschleppen. Die Kraft des volligen Neuanfangs aber — als ernstgenommene
Forderung der Offenbarung — liegt nach Schestow im Geheimnis der Léschung
von Geschichte.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERZEIHUNG DES UNVERZEIHLICHEN? | 23

»Die >Tatsache<, das »Gegebene«, das »>Wirkliche< dominieren uns nicht, determinieren
unser Schicksal nicht, weder in der Gegenwart noch in der Zukunft noch in der Vergan-
genheit. Was gewesen ist, ist nicht gewesen [...] Die religiose Philosophie heif3t sich
abwenden von dem Wissen und, mit Hilfe des Glaubens, in einer maflosen Anspannung
aller seiner Krifte die trigerische Angst vor dem Willen des Schopfers, den nichts be-

grenzt, iberwinden« (Schestow, zit. nach Bonnefoy 1994: 208).

Der Logik der Tatsachen nach ist Geschichte unumkehrbar — dennoch pléadiert
Schestow fiir die Vernichtung des Verhallten. Schon das empirische Nicht-
Begreifen des Entsetzlichen verweigert auf unbewusste Weise dessen Wirklich-
keit, tragen doch Augenblicke des tiefsten Erschreckens den Stempel der Un-
wirklichkeit an sich.

»Und wenn wir, anstatt uns mit der Verurteilung des Sokrates abzufinden und sie auf
diese Weise in ewige Wahrheit zu verwandeln, unser Entsetzen und unsere Verweigerung
herausschreien wiirden, dann konnte das also das grofe »Nein< des Menschen, wie der
spitze Schrei sein, der die Albtrdume beendet — mit dem lebendigen und freien Sokrates
bei unserem Erwachen. [...] Wenn nichts diese Tranen aufheben soll, nun, dann sollen sie
nicht gewesen sein, und dies moge Gott vollbringen« (Schestow, zit. nach Bonnefoy
1994: 202 u. 207).

Fiir Schestow impliziert der lineare Ablauf der Zeit eine Téduschung iiber Gottes
zeitfreies Wirken; diese falsche Sicht stiitzt die Versuchung, Gott gegeniiber der
Geschichte zu entmichtigen. An die Stelle schopferischer Allmacht tritt die
erstarrte und Erstarren machende Allmacht des Faktischen. »Der Mensch ist es,
der diese schweren Ketten der Endlichkeit und des Todes, die wir tragen, ge-
schaffen hat.« (Schestow, zit. nach Bonnefoy 1994: 207)

Der das Denken lihmende Gétze ist jener Typus von aufgeklarter Vernunft,
der nur eine kausal-unumkehrbare Zeitform zuldBt. Solcherart verkiirzte Ver-
nunft begniigt sich mit Ersatz durch ein Zweitrangiges (die Notwendigkeit), wo
das Erstrangige (die gottlich-schopferische Freiheit) verloren ist. Schestow spielt
ein dhnliches Spiel wie Kierkegaard in Furcht und Zittern, wo das Unmogliche
gefordert wird: Trotz Isaaks Opferung hielt Abraham daran fest, gerade in die-
sem Sohn sei ihm der Segen fiir alle Generationen zugesagt. Ebenso hartnéckig
besteht Schestow auf der Selbigkeit des Verlorenen und Wiedergefundenen. Der
Schmerz {iber ein zerstortes Gestern wird nicht durch ein besseres Heute ersetzt
oder aufgewogen — sonst wére das Vergangene, vor allem in Gestalt geliebter
toter Menschen, entwiirdigt zum Gespenst des Gewesenen.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | HANNA-BARBARA GERL-FALKOVITZ

»Und Schestow hatte [...] kaum einen Nachbarn auBler Luther [...] bei ihm hat er den Mut
gefunden, die Notwendigkeit zu verweigern, die Vernunft, lex et ratio, [...] bellua qua non
occisa homo non potest vivere. Das Recht und die Vernunft sind das Tier, das man téten
muB, um leben zu kénnen. Auch Luther begreift das Ungliick, das Gott uns zuteil werden
1aBt, als Versuch, in uns das Interesse an dieser Welt zu wecken. Aber er folgert nicht, daf3
man sogar wachend das Tier téten kann: man verharrt in einer unheilvollen Umarmung
geldhmt, und nur in der Gnade Gottes besteht die Hoffnung auf eine Befreiung. Die Frei-
heit ist jenseits dieser Welt, von der man nichts retten kann. — Im Gegensatz zu Luther
spielt Schestow, dessen Hoffnung vermessener ist, auf gliickliche Weise die Rolle eines
Partisanen der Wirklichkeit. Er bekdmpft ihre >Schrecken¢, aber es geschieht im Namen
ihrer Freuden.« (Schestow, zit. nach Bonnefoy 1994: 205)

Handelt es sich bei solchen Aussagen um iiberanstrengte Glaubensakte, um
intellektuelle Spitzfindigkeiten, oder 148t sich tatséchlich ein Verhiltnis zur
Geschichte anschaulich machen, das Geschichte revidiert, anders: das die Ungiil-
tigkeit der Zeit offenbart? Welcherart Loschung von Geschichte gibt es durch
Vergebung?

3. RUCKSENDUNG VON SCHULD

Gerade die absichtliche Herausforderung solcher Aussagen — nicht zufillig aus
dem Raum Osteuropas — muss das Denken anregen. LBt sich Geschehenes
ungeschehen machen? Ist es sinnvoll dies zu denken?

Zu den intellektuellen Leistungen des biblischen Glaubens gehort zweifellos
das Geschichtsbewusstsein als solches — unstrittig kennt Israel zum erstenmal
eine real fortlaufende Geschichte und nicht zyklisch wiederkehrende Ablédufe
des Immer-Gleichen (vgl. Voegelin 2005). Insofern kann die Loschung von
Geschichte, das Nicht-Geschehen-Sein, nicht die Losung des mysterium iniqui-
tatis (2 Thess 2, 7) sein. Dennoch liegt ein Fingerzeig in der Bemerkung
Schestows, dass Siinde nie eine Wirklichkeit war oder vielmehr eine triigerische
Schablone aufbaute. Liige, pseudos, liegt in der eigentiimlichen Aufbldhung des
Bosen, das noch in seinem Zuwiderwirken gegen das Gute von dessen Kraft,
und nur davon, zehrt. Damit ist die grausame Realitdt von Schuld, das Unwie-
derbringliche auch des Verschleuderten, Vernichteten keineswegs geleugnet
oder verkleinert, wie gegen die »Beraubung des Guten durch das
Bose« (privatio boni) eingewendet wird. Es trifft vielmehr den Kern des Bésen,
dass es seine Macht nur unter »gelichener Maske« des Guten ausiiben kann. Die
»Enttarnung« des Vorgespiegelten kann einzig versucht werden, indem die
Hohlheit des Bosen als solche durchschaut und durch Nichtanerkennung gebro-

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERZEIHUNG DES UNVERZEIHLICHEN? | 25

chen wird, »auf daf} in das Nichts iibergehen die Leidenschaften« (Nyssa 1992:
PG 44, 1157 A).

Soll das Nichtigsein des Bosen also offenbar werden — wenn man Schestows
eigentiimliche »Ldschung der Geschichte« aus guten Griinden nicht teilt —, so ist
zu sagen: Vergebung bedeutet weder ein Ungeschehenmachen noch ein Kleinre-
den des Verbrechens — dies wire eine selbst schuldhafte Ausflucht —, sondern
seine Entmachtung. Das wirklich Geschehene wird nicht unwirklich, es wird
unwirksam. Die Prizision des Lateinischen unterscheidet zwischen absolutio,
Lossprechung, und remissio, Verzeihung! — wértlich aber Riicksendung?, und
betont damit den objektiven Charakter des Vorgangs: das Riicksenden des Bosen
in seine Nichtswiirdigkeit, die Riickfiihrung des Scheins auf sein Fast-Nichts.

Angesichts der Vergebung kommt es also zur Entlarvung des Unniitzen, Un-
sinnigen, sogar Kldglichen des Bosen, aus dem es sich aufgeblasen hat. Kraft der
remissio verschwindet das Bose im Nichts seiner usurpierten Gewalt, in seinem
Anspruch geldscht, »etwas« zu sein.

Was meint das fiir den Begriff der Zeit und der Vergangenheit?

Sofern Dasein verhaftet gedacht wird in der unumkehrbaren Zeit, kann die
Zeitachse nur in einer Richtung abschiissig sein: auf Zukunft hin, mit einer dahin
dringenden, stoBenden Vergangenheit, die vom Gewicht der Schuld noch ver-
mehrt wird. Wiederum ist es Derrida, der auf der Spur einer Entgrenzung des
Zeitverstehens denkt (Derrida 1993). Wie das Prisens (das Gebende: die Ge-
genwart) auf das Présent (die Gabe des Daseins) hinlenkt, so lenkt die Verge-
bung auf die Vergangenheit — wortwortlich: um sie vergangen sein zu lassen. Sie
nimmt ihr die Macht der Gegenwart, das furchtbare »ewige Jetzt« von
Jankélévitch. Vergebung befreit Gegenwart und Zukunft von der Leiche des
Gewesenen. Sie verfligt iiber den Zeitenlauf, indem sie seine Dynamik nutzt und
umkehrt: Sie 148t die Vergangenheit in ihr selbst verschwinden. Vergebung
erinnert nicht einfach und hilt damit Vergangenes ewig gegenwirtig, sondern im
»Riicksenden« 16st sich Vergangenes in seinem »Nichts« auf. Vergebung wird
so zur gesteigerten Gabe: zur Riickgabe (remissio) der ablaufigen Zeit an die
Zeit, des Todlichen an seinen eigenen Tod.

Solche Zusammenhinge erdffnen die biblischen Texte — nur fir den Glau-
ben, nicht aber fiir das Denken?

1 Indulgentiam, absolutionem et remissionem peccatorum nostrorum erbittet der Mess-
Kanon der romischen Liturgie.
2 Ahnlich: dimittere an prominenter Stelle im Paternoster: »et dimitte nobis debita

nostra, sicut et nos dimittimus debitoribus nostris«.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 | HANNA-BARBARA GERL-FALKOVITZ

4. ABSOLUTION IM ABSOLUTEN

Vergebung erscheint in den zwei provokanten Vertretern je aus West- und Ost-
europa durchaus am Horizont philosophischer Rede. Dennoch kann Philosophie
die Frage nach dem Geber der Vergebung abweisen, auch wenn der Ubergang
dahin (fast) unabweislich scheint. Absolution fiihrt zum Absoluten — (fast) not-
wendig, nicht nur als etymologische Wortspielerei. Kann aber das Absolute, gar
der Absolute einfach ins philosophische »Spiel« gebracht werden?

Dieses Spiel wird phdnomenologisch einsichtig, wenn statt einer neutralen,
subjektlosen Vergebung eine personale Mitte der Vergebung freigelegt wird. Ein
Stein vergibt nicht einem anderen Stein, und dieser bereut nichts, obwohl sie
einander ihre Schuld »in der Ordnung der Zeit zuriickzahlen«, wie der Vorsokra-
tiker Anaximander in dem beriihmten Fragment 110 sagt.* Bereuen und Verge-
ben sind aber kein mechanisches Ableisten oder Getilgtwerden durch Ver-
schwinden. Plausibel werden sie erst als personale Vollziige. Mit Augustinus
lautet Personsein, wenn man bis auf seinen Grund geht: videntem videre — den
ansehen, der mich immer schon ansieht. »Dein Sehen ist Lebendigmachen. Dein
Sehen bedeutet Wirken.« (Cusanus 1967: 105 ff.) Und solches Sehen und uner-
séttliche Zuriickschauen ist anders wirksam und wirklich als der abstrakte Bezug
auf subjektlose Prozesse: auf ein neutrales »Es« der Gerechtigkeit oder eine
anonyme Vergebung. Sehen und sich ansehen lassen ist groBeres Gliick als
Verschmelzen oder Untergehen im namenlosen Eins und Alles oder Nichts eines
ungreifbaren »Urgrundes«. Vergebung im Raum des »lebendigen Gottes« ist
gerade nicht Versinkenlassen ins Unbeteiligte; sie wahrt die konkrete Gestalt des
Entschuldeten, bindet sie aber in eine begliickende Beziehung. Obwohl man
dieses gegenseitige Ansehen in seiner Dichte kaum ertrdgt, wére davon wegzu-
schauen endgiiltig Vernichtung.

Der »verzeihende Blick« stoft jenen reuevollen Schmerz an, mit dem die
Einsicht in Bewegung kommt. Paradigmatisch: »Und der Herr wandte sich um
und sah Petrus an [...] er ging hinaus und weinte bitterlich.« (Lk 22, 61 f.) Als
Paradox ist dem Denken aufgegeben das »Voraus« absoluter Vergebung, worin
die Scham iiber sich selbst aufschieBt. Die »normale« Reihenfolge: erst Schuld,
folglich Vergebung schlieB3t, wie Derrida scharfsichtig bemerkt, Vergebung in
notigende Bedingungen ein, nicht zuletzt in die Lebenszeit von Téter und Opfer,
jedenfalls aber in die Reue. Doch ist reine Vergebung anders zu denken: Zeitfrei,
»jederzeit« verfligt sie iiber die Zeit, kraft des Guten schlechthin, der ldngst vor

3 Vgl. die Deutung von Martin Heidegger, Der Spruch des Anaximander, in: DERS.
(1972: 296-343).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERZEIHUNG DES UNVERZEIHLICHEN? | 27

aller Schuld den Raum geoftnet hat, worin sie sich duBlern und eingestanden
werden darf — und das Eingestehen damit die erste Frucht der Vergebung ist.
Endgiiltige Abkehr und Reinigung, Schutz vor der seelischen Verwesung in der
eigenen Schuld, Wiedergewinn des Selbst sind nur im Raum apriorischer Verge-
bung moglich. So lautet der entscheidende Satz: Schuld gibt es nur, wo es Ver-
gebung gibt.

Im Exsultet der Osternacht wird alljdhrlich eine Formulierung des Augusti-
nus gesungen: »O wahrhaft heilbringende Siinde des Adam, du wurdest uns zum
Segen, da Christi Tod dich vernichtet hat. O gliickliche Schuld (felix culpa),
welch groBen Erloser hast du gefunden« — weil sie von ihrem Verrat »geldst«, in
eine bis dahin unvorstellbare Tiefe der Liebe hineingezogen wurde.

Mit der »gliicklichen Schuld« wird ein Gedanke auf die Spitze getrieben, der
nur im Rahmen einer umfassenden Analyse des Bosen zu denken ist. Blieb
bisher die Frage offen, wie denn der Anspruch der Gerechtigkeit einzuldsen sei,
ob Reue nicht ausdriicklich die rechtméBige »Bedingung« fiir Vergebung bilde,
dann hieB diese Logik: Bereute Schuld wird vergeben, unbereute Schuld bleibt
bestehen. Wie konnte auch Vergebung gegen den Willen des Schuldigen »auf-
gezwungen« werden?

Der Gedanke der felix culpa wirft auf diese verknduelte Frage ein kldrendes
Licht. Freiheit ist nicht nur jene zum bosen Tun, sondern auch Freiheit zur An-
erkennung der notwendigen Gerechtigkeit: Sie dringt zur Bufle = zu Besserung
und Ausgleich. Darin treffen sich Reue und Gerechtigkeit: Reue erstattet — so-
weit moglich — der Gerechtigkeit ihren Anteil wenigstens willensméafig zuriick.
Reue ist in der Tat ein einzufordernder Ausdruck der Freiheit des Menschen: zur
Selbsterkenntnis, zur Kehre, zur Wiedergutmachung.

Wird damit Reue doch insgeheim zur »Bedingung« der »reinen Verge-
bung«? Bringt sie nicht ein Unreines, den abgelisteten Tausch zuriick?

Die »gliickliche Schuld« 16st dieses Kalkiil nicht nur auf, sie stellt das reue-

volle Schuldigsein auf eine andere Grundlage. Wenn die apriorische Glite selbst
Grund der Umkehr des B6sen ist, dann fiihrt das biblische Wissen zu dem Para-
dox: dass die Schuld im Eingesténdnis bereits am Schwinden ist, weil sie nur
angesichts der Vergebung wirklich eingestanden werden kann.

Daher »iiberholt« Vergebung die Reue unbedingt. Sie wird nicht durch Reue
hervorgelockt; sie lockt umgekehrt Reue hervor — als Folge abgenommener Last.
In diesem Augenblick wird Schuld gliicklich: hat sie doch den Loser gefunden.
Dafiir bleibt paradoxal ein anderes: »DaBl Du vergessen und vergeben hast, will
ich Dir ewig gedenken.« (Kierkegaard, zit nach K.-M. Kodalle 2002: 71-86)

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | HANNA-BARBARA GERL-FALKOVITZ

5. ABSOLUTION IM RELATIVEN

Wo bleibt in diesem vergebenden (gottlichen) Du und der Freude des entschul-
deten Schuldners das Opfer mit seiner Vergebung, und sei sie noch so wenig
»rein«?

Folgt man Kierkegaards »Theorie des verzeihenden Blicks« (Kierkegaard,
zit nach Kodalle 2002: 71-86), so stehen Opfer und Téater insofern einander
nahe, als sie gleichermaBen auf das schlechthin Gute angewiesen sind. Das
Gutsein des Opfers ist nur relativ, daher darf es keine verschwiegene Uberlegen-
heit und Demiitigung des anderen in einer geheimen Asymmetrie aufbauen.
Beide kdmpfen im Angesicht des Guten, von dem sie unterschiedlich tief oder
flach ergriffen sind — und dessen sie beide bediirfen. Kierkegaards Theorie der
Vergebung meint ein Freilassen ohne vorheriges Anklagen, und zwar durch die
Hinfiihrung des anderen auf die »strenge Wahrheit«. Sie ist das fertium zwischen
beiden, der MaBstab ihrer Entfernung, und das Opfer mag ihr néher sein als der
Henker, doch bleibt es eine asymptotische Néherung, denn auch das Opfer steht
nicht einfach in der Wahrheit selbst.

Dass der Bose die Wahrheit iiber sein Tun begreift, geschieht nur {iber
dieses Freilassen, liber die Bescheidung des Guten. Die Giite selbst ist Grund
der Um-kehr des Bosen — nicht dass der Gute »rechthat«. Und so gilt auch hier:
Der ver-gebende Blick aus den Augen des Demiitig-Guten ermdglicht das
Gutwerden des anderen. Nicht aufgrund der Anklage, sondern aufgrund der
aufleuchtenden Wahrheit stellt sich der Téter seiner Verfehlung.

Der scheinbare Dialog ist in Wirklichkeit ein Trialog — nur die Distanz der
Wabhrheit zwischen Opfer und Téter erlaubt den Freiraum der Reue, der Umkehr.
Wabhrheit (iiber die Schuld) ist das wirkliche und wirksame Medium der Verge-
bung.

Wo nur in der Struktur von Zweien gedacht wird, kann diese Freigabe nicht
auftauchen. Entweder bleibt das Opfer dem Téter entgegengesetzt, verhindert
aber damit dessen Freiwerden aus eigener Einsicht; oder es tangiert selbst das
Bose, beide spielen changierend ineinander. Wann wire schon das Opfer nur
gut, der Téter nur bose? In solchen kreisenden Polaritdten des Halb-Guten, Halb-
Bosen bleibt die ontische Schuldverfangenheit oder harmloser die Un- und Vor-
bewusstheit von Schuld unentrinnbar. Bei Kierkegaard trennt die Wahrheit un-
erbittlich Schuld von der Unschuld, aber nur sie ermdglicht aufgrund der klaren
Scheidung die Riickkehr in die Unschuld.

So bleibt auch die Vergebung im Menschlich-Relativen an ein Drittes, den
Dritten gebunden. Immer {ibersteigt reine Vergebung die Féhigkeit des blof
Menschlichen, das wirklich Geschehene unwirksam zu machen. In der rein

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERZEIHUNG DES UNVERZEIHLICHEN? | 29

gedachten Vergebung selbst liegt der Hinweis auf das Transzendierende: »Das
Problem der Gabe ist ursdchlich verkniipft mit ihrer von vornherein exzessiven, a
priori iibertriebenen Natur. Eine Gabenerfahrung, die sich nicht a priori irgend-
einem UnmaB iiberlieBe, eine geméBigte oder maBvolle Gabe wire keine Gabe.«
(Derrida 1993: 55)

LITERATUR

Augustinus (2003): Enarratio in Psalmos 101-150, Pars 2, Corpus Scriptorum
Ecclesiasticorum Latinorum 95/2: Verlag der dsterreichischen Akademie der
Wissenschaften, 110, 1-3.

Bonnefoy, Yves (1994): Der Eigensinn Chestovs, in: Ders, Das Unwahrscheinli-
che oder die Kunst, Miinchen: Fink, S. 200-210.

Cusanus, Nikolaus von (1967): De visione Dei/Die Gottesschau, in: ders. Philo-
sophisch-theologische Schrifien, Bd. 3, hg. u. eingel. v. Leo Gabriel, Wien:
Herder.

Derrida, Jacques (1991): Gesetzeskraft. Der »mystische Grund der Autoritdt«,
Frankfurt: Suhrkamp.

Derrida, Jacques (1993): Falschgeld. Zeit geben I, Miinchen: Fink.

Derrida, Jacques (2000): Das Jahrhundert der Vergebung. Verzeihen ohne Macht
— unbedingt und jenseits der Souverénitit. Interview mit Michel Wieviorka,
in: Lettre international 48, S. 11f.

Derrida, Jacques (2005): Pardonner. L’impardonnable et l'impréscriptible,
Paris: Ed. Galilée.

Jankélévitch, Vladimir (2003): Pardonner?, in: Ders., Das Verzeihen. Essays zur
Moral und Kulturphilosophie, mit einem Vorwort von J. Altwegg, hg. v. R.
Konersmann, Frankfurt: Suhrkamp, S. 243-282.

Heidegger, Martin (1972): Holzwege, 5. Aufl. Frankfurt: Klostermann.

Kodalle, Klaus-Michael (2002): Gabe und Vergebung. Kierkegaards Theorie des
Verzeihenden Blicks, In: Ders./Anne Steinmeier (Hrsg.), Subjektiver Geist.
Reflexion und Erfahrung im Glauben. Festschrift zum 65. Geburtstag von
Traugott Koch, Wiirzburg: Konigshausen und Neumann, S. 71-86.

Nyssa, Gregor von (1992): De oratione dominica. Leiden: Brill.

Voegelin, Eric (2005a): Ordnung und Geschichte. Bd. II: Die Geburt der Ge-
schichte, Miinchen: Fink.

Voegelin, Eric (2005b): Ordnung und Geschichte. Bd. III: Israel und die Offen-
barung, Miinchen: Fink.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vergebung, Gabe und Dankbarkeit'

TAKEMITSU MORIKAWA

1. IRRATIONALITAT DER VERGEBUNG/VERZEIHUNG

Das Thema Vergebung/Verzeihung ist den meisten Human- und Sozialwissen-
schaften — Theologie, Philosophie, Psychologie, aber auch Politologie — durch-
aus nicht unbekannt, ganz im Gegenteil: Es ist ein viel diskutiertes, wichtiges
Thema. In der Soziologie dagegen wurde es bisher weitgehend vernachlissigt.?
Dieses Versdumnis ldsst sich womdglich mit dem Grenzcharakter dieses Phé-
nomens erkldren. Die im vorliegenden Beitrag verfolgte These lautet: Das Phé-
nomen der Vergebung/Verzeihung markiert eine Grenze des Sozialen, wie dies
auch die Gabe tut.? Darauf verweist etwa Georg Simmel im Rahmen seiner
Analyse des Streits in seiner groflen Soziologie: »Es liegt im Verzeihen, wenn
man es bis in den letzten Grund durchzufiihren sucht, etwas rational nicht recht
Begreifliches« (Simmel 1992 [1908]: 377). Auf diesen Satz will ich mich in der
folgenden Betrachtung stiitzen und die Leitfrage formulieren, warum in der
Vergebung ihm zufolge etwas rational nicht recht Begreifliches enthalten ist.

Die Begriffsdifferenzierung zwischen Vergebung, Verzeihung, Entschuldi-
gung und ihnen nahestehenden Vokabularien lasse ich in diesem Beitrag zu-

1 Die Urfassung des vorliegenden Beitrags habe ich als Habilitationsvortrag am 28.
November 2011 an der Universitit Luzern vorgetragen, dann in Morikawa (2017) pu-
bliziert. Fiir die Aufnahme in den vorliegenden Sammelband habe ich den Text stark
iiberarbeitet.

Den kategorialen Grund habe ich in Morikawa (2010) untersucht.
Es ist bekannt, dass die Begriffe, die in den europdischen Sprachen Vergebung aus-
driicken, eine gemeinsame etymologische Wurzel haben und mit dem Begriff der Ga-

be verwandt sind.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | TAKEMITSU MORIKAWA

niichst beiseite. Im Alltag sagen wir fast reflexartig »Verzeihung«, »Pardon,
»Entschuldigung« u. dgl., wenn wir z. B. zufillig eine andere Person anstof3en
oder ihr auf den Ful} treten. Eine Analyse dieses reflexartigen Sprechakts wére
zweifellos eine eigene Arbeit wert.’ Im vorliegenden Beitrag soll mein Augen-
merk jedoch anderen Aspekten gelten, d. h. dem Gabe-Aspekt.

Was also ist verzeihen? Nach dem Worterbuch der Gebriider Grimm ist die
Urbedeutung des Begriffs »versagen«, »abschlagen«. Davon abgeleitet wurde er
auch im Sinne von »aufgeben«, »verzichten« verwendet. SchlieBlich nahm ver-
zeihen die Bedeutung von »auf Wiedergutmachung verzichten«, »vergeben,
»entschuldigen« an. Dieser letzte Bedeutungswandel begann im 13. Jahrhundert,
setzte sich aber erst im 16. Jahrhundert verbreitet durch (Grimm 1999: Bd. 25,
Sp. 2513). In der Rechtssprache impliziert Verzeihung den Verzicht auf Besitz,
Recht und Anspriiche (Grimm 1999: Bd. 25, Sp. 2543). Im Bereich des zwi-
schenmenschlichen Umgangs wird der Begriff als Synonym fiir Entschuldigung
und Nachsicht verwendet. »Um Verzeihung bitten« heiflt »um Entschuldigung
bitten«, und zwar fiir »unkorrektes Verhalten«, »fiir ungewdhnliche AuBerun-
gen, Meinungen«. Und wir bitten schlieBlich auch um Verzeihung fiir »einen
Irrtum, einen begangenen Fehler«, »Schwéchen und Andersartigkeit des Mit-
menschen« (Grimm 1999: Bd. 25, Sp. 2545).

Die urspriingliche Bedeutung von vergeben war »fortgeben«, »hinwegge-
ben« (Grimm 1999: Bd. 25, Sp. 381). Ferner ist fiir uns eine {ibertragene Bedeu-
tung relevant: »eine sache aufgeben, d. h. hingehen lassen, was strafend zu ver-
folgen ich berechtigt bin, daher verzeihen« (Grimm 1999: Bd. 25, Sp. 382).°

4  Dem Ursprung nach ist Vergeben an die christliche Erlésungs- und Gnadenlehre
gebunden, wohingegen Verzeihen im hofischen und rechtlichen Bereich wurzelt
(Grimm 1999: Sp. 2527). Vergebung findet im modernen Sprachgebrauch fast aus-
schlieBlich im religiosen Bereich Verwendung, Verzeihung wird dagegen in zwi-
schenmenschlichen Beziehungen eingesetzt (Grimm 1999: Sp. 2527). Diese Differen-
zierung setzte im ausgehenden 18. Jahrhundert ein (Grimm 1999: Sp. 2527). Aber die
Grenze zwischen vergeben und verzeihen war einst verschwommener als heute. Eine
dhnliche Differenzierung ist zudem weder im Englischen noch im Franzdsischen zu
beobachten. Fiir beides kennt die franzésische Sprache nur pardonner; das englische
Verb to forgive deckt ebenfalls beide Bedeutungen ab. Angesichts dieser Tatsache be-
trachte ich hier Verzeihung nicht nur im engeren Sinne, sondern auch im weiterrei-
chenden Sinne des franzosischen pardonner. Vgl. auch FlaB3pohler (2016: 21).

5 Siehe dazu z. B. den Beitrag Joachim Fischers im vorliegenden Sammelband.

6 Ebenso wird das Wort Vergebung in der religids-ethischen Ratgeberliteratur definiert
(Walters 1985: 9).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERGEBUNG, GABE UND DANKBARKEIT | 33

Diese Bedeutung setzte sich in der Kirchensprache fiir »die siinden erlassen« fest
(Grimm 1999: Bd. 25, Sp. 383).

Verzeihen kennzeichnet also urspriinglich den Verzicht auf Rechte und/oder
Anspriiche. Es ist seit der Geburtsstunde der Wirtschaftswissenschaft — mit
Wohlstand der Nationen (Smith 2012 [1776]) — fiir die 6konomische und die
Sozialtheorie eine iibliche, selbstverstidndliche Idee, die gesamte Gesellschaft als
generalisierten Austauschprozess zu betrachten und zu beschreiben. Heutzutage
vertritt die Rational-Choice-Theorie diese Position (vgl. Esser 1999). Kann sie
das Phanomen von Vergebung/Verzeihung gut und angemessen beschreiben?

Ich setze an dieser Stelle mit einem kleinen Denkexperiment ein: den Vor-
gang des Verzeihens anhand der RC-Theorie darzulegen. Diese Theorie zielt ja
darauf ab, die Gesamtgesellschaft als generalisierten Austauschprozess zu be-
greifen und zu beschreiben. Der Grenzcharakter des Verzeihens wird anhand
dieses Beschreibungsversuchs erwiesen werden, wenn dieser Versuch zum Para-
dox gerdt. Die RC-Theorie geht von folgenden Voraussetzungen aus: 1. Alle
Akteure handeln nach dem Prinzip der Nutzenmaximierung unter den gegebenen
externen Umstinden. 2. Jeder Akteur weil3, dass alle anderen Akteure ebenso
rational handeln wie er selbst.

Wir betrachten nun folgenden Fall: Akteur A hat Akteur B Schaden zuge-
fligt. Akteur B verzeiht Akteur A. So das Grundschema. B verzeiht A unter der
Voraussetzung, dass die Wiederherstellung der Beziehung mit A ihm mehr
Nutzen bringt als der von A angerichtete Schaden. Verzeihen ist nach der RC-
Theorie eine risikobehaftete Entscheidung, die eine Variante des Vertrauens
darstellt’, wie von James Coleman folgendermaBen ausgefiihrt:

»[TThe elements confronting the potential trustor are nothing more or less than the consid-
erations a rational actor applies in deciding whether to place a bet. The actor knows how
much may be lost (the size of the bet), how much may be gained (the amount that might
be won), and the chance of winning.[...] If the chance of winning, relative to the chance
of losing, is greater than the amount that would be lost (if he loses), relative to the amount
that would be won (if he wins), then by placing the bet he has an expected gain; and if he
is rational, he should place it« (Coleman 1990: 99).

Der Hauptunterschied zwischen Vergeben/Verzeihen und Vertrauen liegt darin,
dass ich jemandem verzeihe, nachdem mir der Schaden zugefiigt worden ist.

7 »Vertrauen liegt immer dann vor, wenn jemand eine riskante Entscheidung fallt,
deren erwartete Folgen wesentlich vom Verhalten anderer Personen oder Institutionen
abhéngen« (Junge 1998: 39).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | TAKEMITSU MORIKAWA

Dies impliziert, dass B nicht etwa nichts iiber A bekannt ist, sondern dass B
bereits negative Erfahrungen mit A gemacht hat. Insofern ist Verzeihen nach der
RC-Theorie noch unwahrscheinlicher als Vertrauen gegeniiber einem Unbekann-
ten.

Reue auf Seiten des Téters wird oft als notwendige, der Verzeihung voraus-
gehende Bedingung betrachtet. Ich versuche hier den gesamten Vorgang als
Tausch von Reue fiir den Preis des Verzeihens zu beschreiben. Die Entschei-
dung von B iiber die Verzeihung héngt damit von einer Entscheidung von A
iber Reue ab. Dann lésst sich der Vorgang des Verzeihens als eine Variante des
Gefangenen-Dilemmas begreifen. Akteur A weil3 nicht, ob er Reue zeigen soll
oder nicht, weil er nicht weil3, ob B ihm verzeihen wird oder nicht. A verliert das
Gesicht, wenn ihm nicht verziehen wird, obwohl er Reue gezeigt hat. B wiede-
rum weil3 nicht, ob er sich in Zukunft auf A verlassen kann. Denn B kann nicht
erkennen, ob die Reue des Akteurs A echt ist oder nicht. Das Vergeben bleibt
ziemlich unwahrscheinlich.®

Es gibt noch ein anderes Problem: Diese Formulierung ist weit von dem ent-
fernt, was die alltdgliche Intuition in einer solchen Situation gebietet. Kalkuliert
man tatsdchlich den Nutzen, ehe man Reue zeigt oder einem anderen vergibt?
Vergeben wir nur denjenigen, die ihre Tat gereut hat? Dann existiert kein Spiel-
raum fiir »reine Vergebung« im Sinne Derridas.’ In Alltagssituationen kénnen
wir echte von unechter Reue, echtes von unechtem Verzeihen unterscheiden.
Wenn wir wissen, dass der Bereuende seinen Nutzen kalkuliert, werden wir ihm
dann verzeihen? Wire diese Beschreibung richtig, wire die Unterscheidung
zwischen echter und unechter Reue in der Alltagssprache sinnlos. Ebenso wenig
sinnvoll wire die Unterscheidung zwischen unbedingter und bedingter Verzei-
hung, an welcher die Praktische Philosophie bisher festhilt. Fiir Jacques Derrida
ist die bedingte Vergebung keine Vergebung (siche z. B. Derrida 2002: 34f.).!°
Waire dies so, wie konnen wir die authentische, echte Verzeihung beschreiben?
Dazu kommt das Paradox der Verzeihung im Sinne Aurel Kolnais (1978: 217).

8 Eine Maoglichkeit zur Reduktion dieser Unwahrscheinlichkeit besteht im Fungieren
eines Dritten als Vermittler. Siehe z. B. Hack (2016).

9 Siehe die Einfithrung und den Beitrag Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz’ im vorliegen-
den Sammelband.

10 Gerade um dieser Unterscheidung willen habe ich die Interpretationsmoglichkeit
ausgeschlossen, dass die Verzeihung selbst fiir B Nutzen besitzt, etwa den der Selbst-
gefilligkeit. In meiner Ausfiihrung geht es primér um die Anderung der sozialen Be-
ziehung zwischen A und B und ihren Nutzen durch das Verzeihen. Siehe auch den

Beitrag von Gerl-Falkovitz.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERGEBUNG, GABE UND DANKBARKEIT | 35

Verzeihung ist Kolnai zufolge entweder sinnlos oder iiberfliissig. Denn wenn A
nicht bereut und nicht aufhért, B Schaden zuzufiigen, bleibt die Verzeihung
durch B ein leeres Wort und damit sinnlos. Wenn A dagegen seine Schadenszu-
fiigung unterlésst, ist das von B ausgeiibte Verzeihen iiberfliissig.!!

Es hat sich erwiesen, dass das Phdnomen der Vergebung/Verzeihung fiir das
Modell des rationalen Handelns & la RC-Theorie entweder unwahrscheinlich
bleibt oder in ein Paradox fiihrt. Die soziologische Handlungstheorie von Max
Weber iiber James Coleman bis hin zu Hartmut Esser unterliegt der Annahme
intentionalen, d. h. zielgerichteten Verhaltens. Unter Handlungsrationalitét ver-
steht diese Theorietradition vor allem die Angemessenheit der Zweck-Mittel-
Wahl, d. h. die Kontrolle iiber die dufleren Umstinde, in denen sich der Akteur
befindet, und den zweckméBigen Einsatz der verfiigbaren Ressourcen. Je hoher
die Handlungsrationalitit, desto wahrscheinlicher ist die Realisierung des beab-
sichtigten Ziels. Vollstindige Rationalitit bedeutete die Durchsetzung der Bere-
chenbarkeit im klassischen Sinne Max Webers und die vollstindige Vorherseh-
barkeit des menschlichen Handelns sowie die Ausmerzung unbeabsichtigter
(Neben-)Folgen. Es gibt aber in der sozialen Welt Vokabulare, welche die Unbe-
rechenbarkeit der Handlungsfolgen und die Transintentionalitit des Sozialen
voraussetzen. Vergeben/Verzeihen gehort dazu.

Die Transintentionalitét des Sozialen sowie unbeabsichtigte Folgen und Ne-
benfolgen von Handlungen werden von dieser Theorietradition zwar als empi-
risch wichtig und sogar als Erklarungsziel registriert (Esser 1999). Jedoch bleibt
ihre Haltung diesem Phédnomen gegeniiber ambivalent. So werden etwa unbeab-
sichtigte Folgen auf mangelnde Kontrolle der Umwelt einschlieBlich des Akteurs
selbst und auf mangelndes Wissen, also die Interferenz zwischen den Akteuren,
reduziert (siehe u. a. Greshoff/Kneer/Schimank [Hrsg.] 2003: 10). Die rationalis-
tische Handlungstheorie nimmt — zumindest implizit — an, dass der Akteur mit
dem vollstdndigen Wissen bzw. anhand der vervollkommneten Informationen —
zunéchst theoretisch, aber eines Tages in der Zukunft auch praktisch — die unbe-
absichtigte Handlungsfolge beseitigen konne. Das Problem lédsst sich in die
Fragen ummiinzen, ob sich die soziale Welt — ihre Normen, Werte und Instituti-
onen — ausschlieflich aus dem rationalen und intentionalen Handeln von Indivi-
duen erkldren ldsst, ob der Sinn einer Handlung mit ihren Absichten, Motiven
und Intentionen sowie Werten und Normen gleichgesetzt werden kann und ob
das Soziale auf den generalisierten Austauschprozess reduzierbar ist.

11 Siehe auch den Beitrag Sonja Fiickers im vorliegenden Sammelband.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | TAKEMITSU MORIKAWA

2. IRRATIONALITAT DER ERSTGABE UND URSPRUNG
DER DANKBARKEIT

Ein Blindfleck in der allgemeinen Tauschtheorie lautet: Wie motivieren sich die
Akteure zum ersten Tausch? Woher wissen sie, dass ihr jeweiliger Nutzen durch
den Tausch zunehmen wird? Woher wissen sie, dass ihr Gegeniiber das
Tauschangebot annimmt? Adam Smith, der Griindervater der Wirtschaftswis-
senschaften, beantwortet diese Frage nicht direkt, sondern geht vielmehr von
einer angeborenen Neigung des Menschen zum Tauschen aus (Smith 2012
[1776]: 97 £.).

Auf diese sogenannte »Paradoxie der ersten Gabe« haben jlingere Theoreti-
ker, die sich auf die Gabe-Theorie des Marcel Mauss berufen, aufmerksam ge-
macht. Die Gabe-Theorie beschreibt die Gabe-Sequenz anhand von drei Mo-
menten bzw. Pflichten: Geben, Annehmen und Erwidern als Form der priméren
Sozialitdt (oder der totalen gesellschaftlichen Tatsachen, faits sociaux totaux).
Diese Sequenz manifestiere sich keineswegs nur im friedlichen Tausch, sondern
ebenso in der Rivalitdt und dem Antagonismus des Potlatsches, und sogar in
Kampf und Krieg. Nach dem Versténdnis der Theoretiker ist die Gabe-Sequenz
weder als 6konomischer Tausch noch als moralische Pflicht zu begreifen. Wie
Alain Caillé und Marcel Hénaff betonen, gilt vielmehr: Die Gabe steht — nicht
als eine einzelne Gabeleistung, also ein Geben, sondern als totale gesellschaftli-
che Tatsache — »auBerhalb jeder Kalkulation und jeder Reflexivitit« (Caillé
2006: 194); trotzdem oder gerade deswegen spielt das Geben »eine fundamenta-
le Rolle beim Aufbau von Interaktionsordnungen« und ist »auch fiir das Ver-
stdndnis moderner Gesellschaften bedeutsam« (Adloff/Papilloud 2008: 26). Hier
wird weiterhin davon ausgegangen, dass die Gabe Ausdruck intersubjektiver
Anerkennung und der symbolischen Verbindung zwischen Interaktionspartnern
sei.

Diese Theorie zielt darauf ab, die Genese der sozialen Bezichung bzw. die
Genese des Sozialen mit dem Stichwort »Gabe« zu erkldren. Alain Caillé ver-
sucht auf der Basis der Mauss’schen Theorie zumindest »Grundrisse einer Sozi-
ologie zu skizzieren, die soziale Praktiken als Ergebnis von zirkulierenden Ga-
ben versteht« (Adloff/Papilloud 2008: 22). Die soziale Ordnung ist Caillé zufol-
ge »eine Zirkulation von Dingen, Menschen, Ereignissen und sozialen Verhélt-
nissen. Geben, Empfang und Erwidern setzen voraus, dass man nicht nur irgen-
detwas in den Austausch gibt, sondern dass man vielmehr sich selbst im Geben
gibt« (Adloff/Papilloud 2008: 22). Gabe umfasst alle Formen von sozialen Be-
ziehungen und Institutionen (»totale gesellschaftliche Tatsachen«), d. h. nicht
nur positive, sondern auch negative soziale Beziechungen.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERGEBUNG, GABE UND DANKBARKEIT | 37

Wesentlich fiir das hier beschriebene Dilemma ist die Paradoxie der ersten
Gabe. Nach dem Reziprozitétsprinzip muss die Gabeleistung erwidert werden.
Kann also diese Gegengabe mit der ersten Gabe verglichen werden? Simmel
verneint dies. Gerade aufgrund der Unmoglichkeit ihrer Erwiderung, so Simmel,
16st sie den unendlichen Austauschprozess aus (vgl. auch Arendt 1981: 213 ff.).
Er argumentiert, dass die erste Gabe fiir ihren Empfanger nicht nur materiellen
Wert bzw. Nutzen birgt, sondern etwas Nichtmaterielles, das dariiber hinaus-
geht: Das Geben generiert mehr als den angezielten Nutzen (Handlungsziel). Mit
anderen Worten: Ein Handeln als Ereignis schafft immer mehr Bedeutungen, als
eine rationale Handlungstheorie beschreiben kann. Simmel argumentiert: In der
ersten Gabe lebt eine Freiheit, »die die Gegengabe, eben weil sie Gegengabe ist,
nicht besitzen kann. [...] [U]nd man [begibt] sich deshalb mit der Annahme
dieser in eine nicht zu solvierende Verpflichtung [...]« (Simmel 1997: 314).

»Man kann sagen, dass er [sic] hier im Tiefsten iiberhaupt nicht darin besteht, dass die
Gabe erwidert wird, sondern in dem Bewusstsein, dass man sie nicht erwidern konne, dass
hier etwas vorliegt, was die Seele des Empfangenden wie in einen gewissen Dauerzustand
der anderen gegeniiber versetzt, eine Ahnung der inneren Unendlichkeit eines Verhéltnis-
ses zum Bewusstsein bringt, das durch keine endliche Betétigung vollkommen erschopft

oder verwirklicht werden kann« (Simmel 1997: 313).

Dieses Gefiihl nennt Simmel Dankbarkeit. Die erste Gabe bringt, sofern es ihr
gelingt, die Dankbarkeit hervor, bindet Individuen aneinander, stellt also eine
soziale Beziehung her, »weil in der ersten Leistung eine Freiwilligkeit liegt, die
bei der Gegenleistung nicht mehr vorhanden ist« (Simmel 1997: 313, 316).
Gefiihle wie Dankbarkeit sind relevant fiir das Bestehen der Gesellschaft. »Wiir-
de mit einem Schlag jede auf frithere Aktionen hin den Seelen verbliebene
Dankreaktion ausgetilgt, so wiirde die Gesellschaft, mindestens wie wir sie
kennen, auseinanderfallen« (Simmel 1997: 308-310).

Vor dem Hintergrund der ersten Gabe soll Freiheit nicht als zweiwertige
Ja/Nein-Freiheit, d. h. nicht als Fortsetzung des Vorausgegangenen — der Se-
quenz von Geben und Erwidern —, sondern als Freiheit im Sinne eines Selbstan-
fangs (initium) gemdlB kantischer Definition begriffen werden (Arendt
1979: 107; Kant 1956 [1787]: B 478). Es handelt sich hier — mit Kant gespro-
chen — um die Freiheit, »eine Reihe von sukzessiven Dingen oder Zustidnden von
selbst anzufangen« (Kant 1956 [1787]: B 478). Der Gabeaspekt der Verge-
bung/Verzeihung zeigt sich hier in der Erstgabeproblematik ganz deutlich. Die
Irrationalitét der Vergebung/Verzeihung wurzelt in der irrationalen Erstgabe.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | TAKEMITSU MORIKAWA

3. PHANOMENOLOGIE DER SCHULD UND
VERGEBEN/VERZEIHEN ALS ENT-SCHULDIGUNG

Die Gabe-Theorie erachtet den reziproken Tausch von Gabe und Gegengabe als
grundlegend und konstitutiv fiir das Soziale. Wolfgang EBbach zufolge weisen
die Reziprozititsnormen der Gabe und der Rache zwei Strukturgemeinsamkeiten
auf — Prozesscharakter und Mimesis. Reziprozitidtsnormen fordern auf: »Gaben
miissen erwidert werden. Gewalt muss vergolten werden. Gabentausch und
Rachebeziehungen sind zirkuldr« (EBbach 1999: 13, 16). Als Handlung ist die
Gabe mit der Gegengabe, die Gewalt mit der Gegengewalt identisch. Sie sind
mimetische Handlungen. Der Unterschied zwischen Gabe und Gewalt liegt
allein darin, dass mit der Gabe dem Gegeniiber (der anderen Partei) etwas Posi-
tives — ein Wert bzw. Nutzen — entgegengebracht wird, wohingegen Gewalt dem
Gegeniiber Schaden zufiigt.

Gerade das Walten der Reziprozitéit und Tauschlogik macht die Ungleichheit
von Gabe und Gegengabe sichtbar und erkennbar, zudem generiert es »Schuld«.
Schuld wird in dem Moment geboren, in dem die Gabe nicht mit einer gleich-
wertigen Gegengabe erwidert werden kann. Weil dies prinzipiell nicht moglich
ist, bleiben Menschen immer in Schuld als Ursiinde verstrickt. In einem solchen
Fall wird sie oft — vor allem in archaischen Gesellschaften mit — Gewalt kom-
pensiert. Der existenzielle Ursprung der Gewalt liegt in dieser Unmdglichkeit.

Gemil dem Reziprozitétsprinzip ist daher die Rache begreiflicher und bere-
chenbarer und schlieBlich in diesem Sinne rationaler als die Verge-
bung/Verzeihung. Vor diesem Hintergrund stellt sich Rache im Sinne des An-
spruchs auf Fehde in der Rechtssoziologie Max Webers als élteste Form der
Begriindung des subjektiven Rechts dar'?:

»Verpflichtungen zur Leistung und Forderungsrechte gab es [...] durchweg nur in einer
einzigen Form: als Forderung ex delicto. Der Anspruch des Verletzten war durch die
Praxis des Sithneverfahrens und des daran anschliessenden Herkommens fest tarifiert. Die
vom Richter festgestellte Sithnenschuld war die élteste wirkliche Schuld, und aus ihr sind
alle anderen Schuldverhéltnisse erwachsen. [...] Jede Klage stiitzt sich notwendig auf die
Behauptung, dass der Verklagte personlich dem Klager personlich ein zu siithnendes
Unrecht zugefiigt habe« (Weber 1976 [1922]: 403).

Hierin liegt der Schliissel zum Verstindnis des am Anfang dieses Beitrags ge-
nannten Satzes von Simmel. Geben und Nehmen bilden die elementaren Formen

12 Siehe auch den Beitrag von Michael Nguyen im vorliegenden Sammelband.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERGEBUNG, GABE UND DANKBARKEIT | 39

der Reziprozitit, sofern man die Gesellschaft als generalisierten Austauschpro-
zess betrachtet (Stegbauer 2002: 14 f.). Jedoch: Hierin zeigt sich auch ein ur-
spriinglicher Zusammenhang von Schuld, Gewalt, Rache und Recht.!* Verge-
ben/Verzeihen steht womdglich aulerhalb dieses Austauschprozesses als Aufga-
be der Tauschlogik.

Gemédl der Gabe-Theorie, so meine hier dargelegte These, miissen alle For-
men sozialer Beziehungen, auch Rache, als (Sonder-)Fille des Gabe-Phdnomens
begriffen werden. Das Gegenteil der Gabe ist jedoch nicht die Gegengabe, son-
dern das Nicht-Geben, Aufgeben, Verzichten — dies wiederum ist, wie eingangs
dargelegt, die Urbedeutung des Verzeihens. Allgemein gesprochen: Der einmal
von der ersten Gabe angestoene soziale Prozess setzt sich fast zwangslaufig
und kettenreaktionsmdBig fort. Wer nicht (mehr) erwidert — sei es mit Gegenga-
be, sei es mit Gegengewalt —, wird aus diesem sozialen Netzwerk exkludiert.
Vergeben/Verzeihen bedeutet die Beendigung der systemkonstitutiven Schulden
— dies ist zugleich die Unterscheidung zwischen Inklusion und Exklusion. Mit
dem Vergeben/Verzeihen wird den Exkludierten die Chance eines Neuanfangs
geboten. Insofern erschiittert das Vergeben/Verzeihen die Identitdt eines Sys-
tems, weil diese auf der Unterscheidung zwischen System und Umwelt, also auf
der Inklusion und Exklusion, beruht (Exklusion als Identititsgenerator). Gerade
deshalb markiert die Vergebung/Verzeihung die Grenze des Sozialen, die Gren-
ze von sozialen Systemen. Die echte und unbedingte Verzeihung ist aus der
systeminternen Perspektive unberechenbar und erfolgt unerwartet. Sowohl die
Erstgabe als auch die Vergebung/Verzeihung verweisen auf die Irrationalitit des
Anfangs, mit anderen Worten: auf die Emergenz. Die gelungene Vergebung hebt
nicht nur bisher bestehende negative Beziehungen als Last des Vergangenen auf,
sondern erdffnet damit auch einen Raum und Horizont fiir neue Beziehungen.

In diesem Beitrag habe ich bisher argumentiert, dass die Verge-
bung/Verzeihung auf die Grenze des Sozialen und ein Gebiet zwischen Intentio-
nalitit und Transintentionalitit verweist. Folgende Bestimmungen kennzeichnen
diesen einzigartigen Charakter dieses Phdnomens: 1. Vergeben/Verzichen wer-
den sollen unbeabsichtigte Folgen und Nebenfolgen, die einem menschlichen
Tun innewohnen. 2. Vergebung/Verzeihung selbst hat keinen Zweck, der in der
»Welt« realisiert werden soll. »Pure and unconditional forgiveness, in order to
have its own meaning, must have no »meaning¢, no finality, even no intelligibili-

13 Hier soll an das Argument von Schestow erinnert werden: »lex et ratio [...] bellua qua
non occisa homo non potest vivre (Das Recht und die Vernunft sind das Tier, das man
téten mufl, um leben zu konnen)«. Siehe den Beitrag von Gerl-Falkovitz im vorlie-

genden Sammelband.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | TAKEMITSU MORIKAWA

ty« (Derrida 2002: 45), um es mit den Worten Derridas zu sagen. Verzeihen ist
sinnlos, sofern man den Sinn einer Handlung als Absichten und Zwecke sowie
Normen und Werte versteht. 3. Daraus ldsst sich schlussfolgern, dass das Verge-
ben/Verzeihen wie aller Anfang aullergewohnlich ist. Klaus-Michael Kodalle,
der Praktische Philosoph aus Jena, sagt: »Das Verzeihen kennt keine Regeln und
schon gar nicht gibt es eine Pflicht zu verzeihen. Denn das Verzeihen ist strikt
auBergewohnlich« (Kodalle 2004). Diese These wird bei Jacques Derrida noch
radikaler ausgedriickt: »Forgiveness is not, it should not be, normal, normative,
normalising. It should remain exceptional and extraordinary, in the face of the
impossible: as if it interrupted the ordinary course of historical temporality«
(Derrida 2002: 32). Derridas These bedeutet: Das echte Vergeben gehort nicht
zum reziproken, zweiwertigen Symbolsystem von Aktion und Reaktion, Gabe
und Gegengabe, Leistung und Gegenleistung. Innerhalb eines solchen Systems
erscheint es als unnormal, aulergewohnlich, als Ausnahme, sogar als unmoglich.
Vergebung/Verzeihung erschiittert und erneuert das bis dato bestehende Sym-
bolsystem, sie ist also ein Neuanfang.'

LITERATUR

Adloff, Frank/Christian Papilloud (2008): Alain Caillés Anthropologie der Gabe
— Eine Herausforderung fiir die Sozialtheorie?, in: Caillé, Alain (Hrsg.),
Anthropologie der Gabe, Frankfurt/New York: Campus, S. 7-39.

Arendt, Hannah (1979): Vom Leben des Geistes. Bd. 2. Das Wollen, Miinchen:
Piper.

Arendt, Hannah (1981 [1960]): Vita activa: oder Vom tditigen Leben, Miinchen:
Piper.

Caillé, Alain (2006): Weder methodologischer Holismus noch methodologischer
Individualismus — Marcel Mauss und das Paradigma der Gabe, in: Stephan

14 Logisch betrachtet erinnert das Problem der Verzeihung an das der Transjunktion im
Sinne Gotthard Giinthers, wie ich schon hingewiesen habe (Morikawa 2010: 508). Bei
ihm geht es nicht um den spezifischen, vorgegebenen Gegensatz von Sein und Nichts,
sondern vielmehr um den Gegensatz, der sich zwischen zwei entgegengesetzten Mo-
menten einerseits und einem dritten andererseits konstituiert. Dieser dritte Wert steht
dem gegebenen Zweiwertsystem entgegen (Giinther 1967: 85). Er wird hier auf die
Subjektivitdt und das Werden bezogen, das iiber die zweiwertige, entgegengesetzte
Dichotomie von Sein/Nichts hinausgeht (Giinther 1967: 86).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERGEBUNG, GABE UND DANKBARKEIT | 41

Moebius/Christian Papilloud (Hrsg.): Gift — Marcel Mauss’ Kulturtheorie
der Gabe, Wiesbaden: VS Verl. fiir Sozialwiss., S. 161-214.

Caillé, Alain (2008): Anthropologie der Gabe, Frankfurt/Main: Campus-Verl.

Coleman, James Samuel (1990): Foundations of Social Theory, Cambridge
(Mass): Belknap Press of Harvard University Press.

Derrida, Jacques (2002): On Cosmopolitanism and Forgiveness, Reprinted,
London: Routledge.

EBbach, Wolfgang (1999): Gabe und Rache. Zur Anthropologie der Gegensei-
tigkeit, in: Gerburg Treusch-Dieter, Dietmar Kamper und Bernd Ternes
(Hrsg.), Schuld, Tiibingen: Konkursbuchverl. Gehrke, S. 11-20.

Esser, Hartmut (1999): Soziologie. Spezielle Grundlagen. Bd. 1: Situationslogik
und Handeln, Frankfurt/M.: Campus.

Fischer, Joachim (2010): Tertiaritdt/Der Dritte. Soziologie als Schliisseldisziplin,
in: Thomas Bedorf (Hrsg.): Theorien des Dritten. Innovationen in Soziologie
und Sozialphilosophie, Miinchen: Wilhelm Fink, S. 131-160.

FlaBpohler, Svenja (2016): Verzeihen. Vom Umgang mit Schuld, Miin-
chen: Deutsche Verlags-Anstalt.

Greshoff, Rainer, Georg Kneer und Uwe Schimank (Hrsg.) (2003): Die Transin-
tentionalitit des Sozialen. Eine vergleichende Betrachtung klassischer und
moderner Sozialtheorien, Wiesbaden: Westdt. Verl.

Grimm, Jacob und Wilhelm Grimm (1999): Deutsches Worterbuch. Nachdruck
der Erstausg., Bd. 25, Miinchen: Deutscher Taschenbuch Verlag.

Giinther, Gotthard (1967): Logik, Zeit, Emanation und Evolution, K6ln/Opladen:
Westdeutscher Verlag.

Hack, Justus (2016): Der beteiligte Unbeteiligte. Wie vermittelnde Dritte Kon-
flikte transformieren, in: Zeitschrift fiir Rechtssoziologie 36 (1), S. 58-87.
Junge, Kay (1998): Vertrauen und die Grundlagen der Sozialtheorie. Ein Kom-
mentar zu James S. Coleman, in: Hans-Peter Miiller und Michael Schmid
(Hrsg.): Norm, Herrschaft und Vertrauen. Beitrdge zu James S. Colemans

Grundlagen der Sozialtheorie, Opladen: Westdt. Verlag, S. 26—63.

Kant, Immanuel (1956 [1787]): Kritik der reinen Vernunft, Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft (Werke 4+5).

Kodalle, Klaus-Michael (1994): Verzeihung nach Wendezeiten? Uber Unnach-
sichtigkeit und misslingende Selbstentschuldung: Antrittsvorlesung an der
Friedrich-Schiller-Universitdt Jena am 2. Juni 1994. Erlangen [u.a.]: Palm
und Enke.

Kodalle, Klaus-Michael (2004): Die Geste des Verzeihens kann unertraglich
sein, in: taz 30.06.2004.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | TAKEMITSU MORIKAWA

Kolnai, Aurel (1978): Ekel, Hochmut, Hass. Zur Phdnomenologie feindlicher
Gefiihle, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Mitteis, Heinrich (1992): Deutsche Rechtsgeschichte. Ein Studienbuch, Neu
bearbeitet von Heinz Lieberich, 19. Aufl., Miinchen: Beck.

Moebius, Stephan (2006): Marcel Mauss, Konstanz: UVK, Universitétsverlag.

Radbruch, Gustav (1993): Rechtsphilosophie II, Gesamtausgabe, Bd. 2, Heide-
berg: C.F. Miiller.

Simmel, Georg (1992 [1908]): Soziologie. Untersuchungen tiber die Formen der
Vergesellschaftung, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Simmel, Georg (1997 [1907]): Dankbarkeit. Ein soziologischer Versuch, in:
Georg Simmel: Aufsdtze und Abhandlungen. 1901 — 1908, Bd. 2, Frankfurt
am Main: Suhrkamp, S. 308-316.

Smith, Adam (2012 [1776]): Untersuchung iiber Wesen und Ursachen des
Reichtums der Vélker, Tiibingen: Mohr Siebeck.

Stegbauer, Christian (2002): Reziprozitdt. Einfiihrung in soziale Formen der
Gegenseitigkeit, Wiesbaden: Westdt. Verlag.

Stichweh, Rudolf (1995): Systemtheorie und Rational Choice Theorie, in: Zeit-
schrift fiir Soziologie 24 (6), S. 395-406.

Stichweh, Rudolf (1998): Generalisierter Tausch und Kommunikationsmedien
bei James S. Coleman, in: Hans-Peter Miiller und Michael Schmid (Hrsg.):
Norm, Herrschaft und Vertrauen. Beitrdge zu James S. Colemans Grundla-
gen der Sozialtheorie, Opladen: Westdt. Verlag, S. 92—-102.

Walters, Richard P. (1985): Die Macht der Vergebung, Kehl/Rhein: Editions
Trobisch.

Weber, Max (1976 [1922]): Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verste-
henden Soziologie, Studienausg. 5., rev. Aufl., besorgt von Johannes
Winckelmann, Tiibingen: Mohr.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Verzeihen
Seine Sozialontologie im Lichte der Theorien »sozialer Akte«

und »Sprechakte«

JOACHIM FISCHER

1. EINLEITUNG

Der Beitrag nimmt eine bescheidene Intervention vor. Es ist der beschrinkte
Versuch, das Verzeihen innerhalb der Sozialontologie aufzukliren. Das heif3t,
die Uberlegungen bewegen sich nicht innerhalb der Ethik bzw. Sozialethik, die
natiirlich fiir den Vorgang und die begriindete Bewertung des Verzeihens zu-
stdndig sind, und bewegen sich auch nicht innerhalb der Soziologie des Verzei-
hens, die in konkreten geschichtlichen und gegenwirtigen Gesellschaften (mit
ihren >schlimmen Vergangenheiten<) die Voraussetzungen, Hindernisse und
Wirkungen von Akten des Verzeihens untersucht (wie die meisten Beitrdge des
Bandes). Und er bewegt sich auch nicht innerhalb der Theologie, obwohl im
christlichen Horizont selbstverstindlich die Verschrinkung zwischen dem Ver-
zeihen Gottes gegeniiber den siindigen Menschen und deren davon inspirierte
Akte wiederum zwischenmenschlichen Verzeihens ein bedeutender, historisch
unwahrscheinlicher kultureller Kontext bildet (vgl. Gerl-Falkovitz 2007).
Versucht wird vielmehr, das »Verzeihen« (zum begriffsgeschichtlichen
Uberblick: Bossmeyer/Trappe 2011) einfach als einen grundsitzlichen sozialen
Akt bzw. Sprechakt im Spektrum anderer »sozialer Akte« bzw. »Sprechakte« zu
verstehen und seine grundsétzlichen Bedingungen, seine Struktur und Konse-
quenzen, seine sozialontologische Pointe aufzukldren — innerhalb dessen, was
sich Sozialontologie nennt, also einer Disziplin, die in bedeutenden Denktraditi-
onen des 20. Jahrhunderts Seinsstrukturen des Sozialen, des Intersubjektiven

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | JoAcHIM FISCHER

bzw. Transsubjektiven erhellen will vor jeder gesellschaftstheoretischen Analy-
tik und ohne jeden metaphysischen Anspruch.!

Es wird in drei Schritten vorgegangen: Begonnen wird (1) mit einem ersten
Vorgriff auf das Sozialphdnomen des Verzeihens; dann wird im zweiten Teil (2)
der sozialontologische Rahmen aufgebaut, der die bekannte Theorie der Sprech-
akte (Austin, Searle) kreuzt bzw. verschrankt mit der weniger bekannten frithen
phénomenologischen Theorie der »sozialen Akte« (vor allem bei Adolf Rein-
ach); abschlieBend (3) kommt der Beitrag auf den sozialen Akt des Verzeihens
zuriick, um seine Besonderheit im Repertoire menschlicher Sozialakte charakte-
risieren zu kdnnen.

2. VERZEIHEN — EIN VORGRIFF AUF DEN SOzIAL-
UND SPRECHAKT

Angefangen wird mit etymologischen Uberlegungen als Vorgriff auf eine Phi-
nomenologie des Aktes des Verzeihens. Dabei ist klar, dass verschiedene Spra-
chen in ihren Worten fiir dieses Phdnomen je verschiedene elementare Aspekte
ins Spiel bringen — deutlich zum Beispiel bei »forgive« und »pardonner« die
Semantik der Gabe bzw. des Tausches.

Die Uberlegung beschriinkt sich auf die Etymologie des deutschen Wortes
»Verzeihen«. Begrifflich ist hier der Anschauungshintergrund der »Zeihung«
aufgerufen, die dahinterstehende nichtsprachliche Geste des »Zeihens«, also des
Zeigens, die wiederum mit dem Sprechakt von dicere, also des Kundtuns und
Sagens verbunden ist (»zeihen«, »zeigen«, »dicere« bilden ein etymologisch-
semantisches Wortfeld: Kluge 1989: 807). Das ist deshalb so aufschlussreich,
weil anthropologisch das menschliche Lebewesen sich in seiner Sonderstellung
ja auch dadurch charakterisieren ldsst, das es das zeigende Lebewesen ist, das
mit dem Zeigefinger auf Sachverhalte zeigt und sich Sachverhalte von einem
Artgenossen zeigen ldsst. Den jiingeren Tier-/Mensch-Vergleichsforschungen
vor allem zur parallelen Ontogenese von jungen Schimpansen und ihren gleich-

1 Zu dieser Disziplin »Sozialontologie« vgl. den erhellenden Handbuchartikel von
Oliver R. Scholz (2008), in dem klassische und neuere Denktraditionen gleicherma-
Ben aufgerufen werden. Die deutschsprachigen Schliisselwerke der Sozialontologie
aus der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts sind Theunissen (1965) und Kondylis
(1999). Sozialontologisch relevante Reflexionen stecken natiirlich in Max Webers
»Soziologischen Grundbegriffen« (Weber 1968) und in Georg Simmels »Formen der

Wechselwirkungen« (Simmel 1992).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERZEIHEN | 45

altrigen Menschenwesen durch Michael Tomasello ist vor allem dieser noch
vorsprachliche und nichtsprachliche Grundzug des Zeigens aufgefallen, als ein
gleichsam naturgeschichtliches Monopol, so dass man geradezu sagen kann,
dass in der Geste des Zeigens sich die evolutionédre Differenzierung innerhalb
des Feldes der Primaten abspielt (Tomasello 2006). Tomasello interpretiert das
so, dass durch das Zeigen auf Dinge und Vorgénge die Sachdimension in die
bereits bei Schimpansen hochentwickelte Sozialdimension hineingeholt wird,
womit in der Intersubjektivitit sachbezogene Imitation und Lernen moglich
wird, damit geordnete Kooperation und damit so etwas wie kulturelle Akkumu-
lation von Erfahrungen iiber Generationen ermdglicht wird.

Im »Verzeihen« steckt also zundchst und immer das Zeigen — in diesem Fall
aber nicht das Zeigen auf Sachen, sondern das Zeigen auf ein anderes Subjekt.
Das menschliche Monopol des Zeigenkdnnens ermdglicht also auch das Auf-
einananderzeigen, das Zeigen auf den Anderen. Dieses auf ihn zeigen kann sich
im Konfliktfall, im Fall eines vom ersten Subjekt erfahrenen Unrechts, einer
Kriankung, einer Schidigung durch ein anderes Subjekt, zu einem »Anzeigen«
verwandeln, zu einem »Bezichtigen« (einem weiteren Wort fiir Zeigen), zu
einem Beschuldigen. Im Gefolge dieses Zeihens und Anzeigens kann es immer
zum Akt des Riachens kommen, wenn das erste Subjekt (das »Opfer«) dem be-
zichtigten anderen Subjekt (dem »Téter«) direkt einen vergleichbaren Schaden
zufligt, oder aber — die bedeutende Alternative — zum Akt der Strafe, wenn das
erste Subjekt vor Dritten auf das beschuldigte, angezeigte Subjekt als »Tater«
zeigt und von ihnen, den herbeigerufenen Dritten, indirekt den Akt des Bestra-
fens des Beschuldigten beansprucht (Fischer 2010).

Jetzt wird eine erste Grundstruktur des Aktes des Verzeihens sichtbar: Er ist
offensichtlich eine Negation des mit dem Zeigen und Anzeigen und Bezichtigen
verbundenen Anspruches auf Wiedergutmachung — Verzeihen ist dann ein »Ver-
zichten« (ebenfalls im etymologischen Feld von Zeihen und Zeigen), also der
Vorgang, in dem der im Anzeigen erhobenen Anspruch aufgegeben wird, indem
gleichsam der Zeigefinger eingerollt und zuriickgenommen wird bzw. in der
sprachlichen Erscheinung dieses Anzeige-Aktes die kundgetane und gesagte
Klage zuriickgezogen wird, dem Anspruch also »entsagt« wird. In der Konse-
quenz wird durch die Negation des Anzeigens seitens des Geschiddigten im
»Verzeihen« das Verschuldete dem anderen Subjekt (nicht ldnger) in der Zu-
kunft angerechnet.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | JoAcHIM FISCHER

3. SOZIALONTOLOGIE — THEORIE DER SPRECHAKTE;
THEORIE SOZIALER AKTE

In welchem Rahmen ldsst sich eine solche Struktur- und Funktionsanalyse des
Verzeihens eigentlich addquat weiter betreiben? Der adidquate disziplindre Ort ist
so etwas wie die »Sozialontologie«, also die Ontologie der prinzipiell zwischen
(und eventuell nur zwischen) Menschen moglichen sozialen Beziehungen,
Wechselwirkungen, Interaktionen — die Ontologie der Zwischenmenschlichkeit
—, die immer (wie Simmel es entfaltete) die pluralen Formen nicht nur des Mit-
einander, sondern auch des Nebeneinander, des Fiireinander, des Gegeneinander,
des Durcheinander einschliet (Simmel 1992). Die Sozialontologie ist keine
Wissenschaftstheorie der Sozialwissenschaften, aber auch keine Gesellschafts-
theorie (oder gar keine kritische Gesellschaftstheorie). Die typischen Fragen der
Sozialontologie sind: Was unterscheidet soziale Tatsachen von Naturtatsachen
und von psychischen Tatsachen? Wie konstituiert sich das Soziale, was ist die
Seinsweise sozialer Phinomene? Wie lisst sich der Ubergang von Intersubjekti-
vitdt zur Transsubjektivitit, von Ego-Alter-Relationen zu Kollektiven rekonstru-
ieren? Die Sozialontologie ist gleichsam hinsichtlich des Sozialen universal und
neutral eingestellt — sie bewertet es nicht, sondern klart {iber Bedingungen,
Strukturen und Konsequenzen der Formen von Wechselwirkungen auf.

Es gibt theoriegeschichtlich eine frithe sozialontologische Spur (ohne dass
daraus insgesamt eine Filiation hervorgeht), auf die die Philosophichistoriker
aufmerksam gemacht haben — und zwar zu der englischen Common Sense-
Philosophen Thomas Reid, der in seinem Essay »On the Intellectual Power of
Man« von 1785 eine bemerkenswerte Passage zu dem Thema »Of social opera-
tions of the mind« formuliert, in der in nuce die Kategorien der intersubjektiven
Bindungskraft von Sprache, des social act, der social operation, der Pluralitét der
sozialen Akte versammelt sind und eine entsprechende Theorieaufkldrung als
ausstehende Aufgabe postuliert wird: »In every language, a question, a com-
mand, a promise, which are social acts, can be expressed as easily and as pro-
perly as judgement, which is a solitary act. [...] The expression of a question, of
a command, or of a promise, is as capable of being analyzed as a propositon is,
but we do not find, that this has been attempted. « (Reid 1969; zit. n. Schuh-
mann/Smith1990: 47)

Ein moderner Kandidat fiir eine solche Sozialontologie, der gleichsam ein
solches Theorieprogramm entwickelt, ist nun die in der Sprachphilosophie fast
200 Jahre spéter entfaltete Theorie der Sprechakte — und einer ihrer prominenten
Vertreter, John Searle, tritt ja spiter wiederum dezidiert mit Uberlegungen zur
»Sozialontologie« auf (der »Wir-Intentionalitit«, der »institutionellen Tatsa-

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERZEIHEN | 47

chen«) auf (Searle 2002). Die in Oxford entwickelte englische Theory of speech
acts erscheint erstmals 1960 mit Austins How to do things with words (Austin
1972). Innerhalb der zeitgendssischen Sprachphilosophie, besonders in der Vari-
ante des Logischen Empirismus, fiir den Sprache in der Hauptsache als Medium
von Behauptungen begriffen wurde, die entweder wahr oder falsch sein kdnnen,
wird als die Pointe der Theorie der Sprechakte begriffen, dass Sprecher mit Hilfe
von sprachlichen AuBerungen verschiedene Arten von Handlungen vollziehen,
also neben Behauptungen die ganz anders gearteten Akte des Beeidens, des
Versprechens, des Fragens etc. Neben konstativen AuBerungen (man redet iiber
etwas und behauptet etwas) gibt es so gesehen die bedeutenden folgenreichen
performativen bzw. praktisch vollzogenen AuBerungen (man tut etwas in und
durch Akte des Sprechens). In seiner Ausarbeitung dieser Theorie sprachlicher
Handlungen fiihrt Austin beriihmt gewordene Unterscheidungen im Sprechakt
ein, ndmlich die zwischen lokutiondr, illokutiondr und perlokutionér, also zwi-
schen den sprachlichen AuBerungen an sich (lokutionir, etwas wird verlautet),
dem mit der sprachlichen AuBerung verbundenen Tun (der illokutiondren
»Kraft« oder »force«) und die durch die sprachliche AuBerung vorgezeichnete
Wirkung beim Adressaten der sprachlichen AuBerung (perlokutionirer Effekt).
Die Theorie der Sprechakte ist vor allem die Theorie der illokutiondren Akte,
also die Theorie der je spezifischen »Kraft« (illokutiondre Kraft) von lokutioné-
ren Verlautungen, entweder als Warnung oder als Frage oder als Bitte oder als
Versprechen zu gelten, damit einen Anspruch zu erheben und damit die soziale
Wirklichkeit nach Regeln auszurichten, zu strukturieren. Man kann auch von
illokutiondren Funktionen sprechen, ndmlich im jeweiligen Sprechakt entweder
als »Rat« oder als »Vorschlag« oder als »Versprechen« oder als bloe »Mittei-
lung« zu fungieren. Man sieht natiirlich sofort, dass innerhalb dieser Theorie der
Sprechakte z. B. auch der Sprechakt des »Verzeihens« behandelbar ist. Der
Drehpunkt der Sprechakttheorie ist die Unterscheidung zwischen dem konstati-
ven Gebrauch bestimmter Verben (»er versprach, ihm das Buch zuriickzuge-
ben«; »er erklérte sie zu Mann und Frau«; »er verzieh ihr ihre Tat«) und dem
performativen Gebrauch derselben Verben, damit in einer virtuellen Geste je mit
einem Ort-Zeit-Zeigefinger verbunden: »Hiermit verspreche ich Dir, dass...«;
»hiermit erkldre ich Euch zu ...«; »hiermit verzeihe ich Dir Deine Tat«). Zusétz-
lich zum illokutiondren Akt, in dem sich das Subjekt mit einer spezifischen
Ausrichtung und Kraft an ein anderes Subjekt wendet, ist noch der perlokutioné-
re Aspekt nach Austin zu beachten: die tatsdchliche Herstellung von tatséchli-
chen Wirkungen im Horer und im Sprecher, die Folgewirkung (so zum Beispiel
im Sprechakt des Uberzeugens und Uberredens) — wenn der Adressat die Auf-

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | JoAcHIM FISCHER

fassung des Sprechers in seinen Horizont iibernimmt, seine kognitive Orientie-
rung tatsdchlich dndert.

Wichtig fiir das Vorhaben einer Sozialontologie erscheint, dass hier im Ge-
wande einer sprachphilosophischen Handlungstheorie erstmals eine Pluralitét,
ein differenziertes Repertoire von Akten des Sprechens flir Sprecher und Horer,
fiir ego und alter ego aufgewiesen wird, die je nach dem, je nach Sprechakt-
Typus die soziale Wirklichkeit verdndern und strukturieren. Sozialontologisch
gesehen operiert die soziale Wirklichkeit also immer schon im Medium der
verschiedenen Typen von Sprechakten ihrer Beteiligten.

Wir verlassen flir einen Moment die Sprechakttheorie und gehen einen
Schritt weiter in der Suche nach der addquaten Ausstattung einer Sozialontolo-
gie, innerhalb derer man das Phidnomen des Verzeihens als soziales Ereignis
angemessen aufkldren kann. Es gibt den bereits seit mehr als dreifig Jahren
diskutierten theoriegeschichtlichen Befund, dass es seine Wahlverwandtschaft
der sprachanalytischen Theorie der »Sprechakte« mit der bereits zwei Generati-
onen frither formulierten Theorie »sozialer Akte« gibt, wie sie im Rahmen der
Miinchener Phdnomenologie zwischen 1905 und 1913 entworfen und zum Teil
ausgearbeitet worden ist. Die Hauptfiguren sind hier die Husserl-Schiiler Adolf
Reinach, Alexander Pfander, Johannes Daubert, spéter auch Dietrich von Hilde-
brand. Diese theoriegeschichtliche These der Philosophen Karl Schuhmann
(1988), Kevin Mulligan (1987) und des Linguisten Armin Burckhardt (1986)
hinsichtlich einer Wahlverwandtschaft von der Theorie der Sprechakte mit der
Theorie der sozialen Akte ist nicht die einer direkten Vorldauferschaft, weil sich
Austin, Searle und Co. im Entwurf ihrer Sprechakttheorie nicht auf die Phino-
menologie sozialer Akte zuriickbezogen haben, sondern die These der indirekten
Vorlduferschaft — vor allem Reinach sei die Schliisselfigur. »Reinach sei der
eigentliche Pionier auf dem Gebiet der Sprechhandlungstheorie« (Burckhardt
1986: 16).

Dessen phédnomenologisch gearbeitete Theorie »sozialer Akte« findet sich
ndmlich in gewisser Weise versteckt und durch den Titel verdeckt in Reinachs
Hauptwerk mit dem Titel »Die apriorischen Grundlagen des biirgerlichen
Rechts«, das 1913 im von Husserl herausgegebenen »Jahrbuch fiir Philosophie
und phénomenologische Forschung« erschien (Reinach 1913). Anderseits liegt
diese Theorie der »sozialen Akte« aber im Buch durchaus offen zutage. Reinach
zielt ndmlich auf eine Phanomenologie des Rechts, der Struktur von Rechtsak-
ten, also eine phanomenologische Aufkldrung der im Feld des Rechts konstituti-
ven Handlungen (des Versprechens, des Vertrags, der Vertretung etc.) und ent-
deckt gleichsam im Voriibergehen oder besser: als Voraussetzung eines solchen
Unternehmens das ganze Feld der von ihm so genannten »sozialen Akte« iiber-

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERZEIHEN | 49

haupt (wie Mitteilung, Fragen, Loben, Tadeln, Ermahnen, Befehl, Bitte etc.).
Exemplarisch analysiert er das »Versprechen« als sozialen Akt: »Ein Mensch
erteile einem anderen ein Versprechen. Eine eigenartige Wirkung geht von die-
sem Vorgange aus, eine ganz andere, als wenn etwa ein Mensch dem anderen
eine Mitteilung macht oder eine Bitte ausspricht. Das Versprechen schafft eine
eigentiimliche Verbindung zwischen zwei Personen, kraft deren, um es zunichst
ganz roh auszudriicken, die eine etwas verlangen darf und die andere verpflichtet
ist, es zu leisten oder zu gewéhren. Diese Verbindung erscheint als Folge, als
Produkt gleichsam des Versprechens. Sie ldsst ihrem Wesen nach eine beliebig
lange Dauer zu, andererseits aber scheint ihr die Tendenz immanent zu sein, ein
Ende oder eine Auflosung zu erfahren« (Reinach 1913: 9) — z. B. in der Leistung
des Versprechensinhalts oder im Widerruf.

Dabei — das ist Reinachs Hauptleistung — entwickelt er Kriterien, um Akte
voneinander zu unterscheiden, also von den Akten des Erlebens des Subjekts
tiberhaupt »fremdpersonale« und von diesen wiederum genuin »soziale Akte«
abzuheben und letztere wiederum intern zu unterscheiden. Allen Akten des
titigen Subjekts kommen Spontanitit (Eigenkausalitit) und Intentionalitit zu;
eine neue Aktqualitit tritt auf, wenn sich Akte im Subjekt auf andere Subjekte
beziehen (also »Fremdpersonalitit« aufweisen, wie Reinach sagt), und genuin
»soziale Akte« sind solche, wenn »Vernehmungsbediirftigkeit« durch das andere
Subjekt gefordert ist, damit der Akt als Akt funktioniert bzw. gelingt. Typisch
fiir die phdnomenologische Forschung wird von Reinachs Theorie der sozialen
Akte nicht notwendig hinsichtlich der Kundgabe nach sprachlicher Einkleidung:
»Ein Befehl kann in Mienen, Gesten, in Worten in Erscheinung treten.« (Rein-
ach 1913:24) Reinach spricht hinsichtlich der Dynamik sozialer Akte vom
»Herausschleudern des sozialen Aktes« — was in bildlicher Weise das Pendant
zur illokutiondren »Kraft« der Sprechakttheorie bildet. »Soziale Akte, welche
von dem, der sie vollzieht, im Vollzuge einem anderen zugeworfen werden, um
sich in seine Seele einzuhacken. [...] Wohl kommt es vor, dass [soziale Akte
wie] Befehle nicht vernommen werden. Dann haben sie ihre Aufgabe verfehlt,
sie sind wie geschleuderte Speere, welche niederfallen, ohne ihr Ziel zu errei-
chen.« (Reinach 1913: 23)

In seinem Vorhaben, das »Apriori des sozialen Verkehrs« hinsichtlich der
spezifischen Gruppe von Rechtsakten (im positiven Recht) aufzudecken, entwi-
ckelt Reinach also den »fundamental neuen Begriff der sozialen Akte« (Schuh-
mann 1988: 134) und skizziert damit die Moglichkeit einer generellen Theorie
der sozialen Akte. Wichtig erscheint unter dem Gesichtspunkt einer Sozialonto-
logie, dass in diesem Theorieprogramm, das auf seine Weise indirekt — wie die
spatere Sprechakttheorie — ebenfalls das in eine offene Theoriezukunft geschleu-

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | JoACHIM FISCHER

derte Postulat von Theodor Reid — einer Theorie »sozialer Operationen« — auf-
nimmt, ebenfalls eine Pluralitit, ein differenziertes Repertoire von sozialen
Akten zwischen Akteur und Adressat, fiir ego und alter ego aufgewiesen wird,
die je nach dem, je nach Typus des sozialen Aktes die soziale Wirklichkeit ver-
dndern und strukturieren. Anders als die Sprechakttheorie ist die Phanomenolo-
gie dabei habituell gerade nicht an der Eigenwirklichkeit der Sprache interes-
siert, sondern begreift die Sprache als Einkleidungs- und Erscheinungsform von
zugrundeliegenden »sozialen Akten« — insofern ist die phidnomenologische
Theorie »sozialer Akte« gleichsam eine Einbettungstheorie der »Sprechakte«.

4. VERZEIHEN ALS SOZIALER AKT/SPRECHAKT IM
ONTOLOGISCHEN REPERTOIRE SOZIALER AKTE

Mit der Theorie der »Sprechakte«, zuriickgebettet in eine Theorie der »sozialen
Akte«, hat man also bereits eine reich ausgestattete Sozialontologie, innerhalb
derer das »Verzeihen« als sozialer Akt bzw. Sprechakt analysiert werden kann.
Zunichst muss man die bisherigen Versuche resiimieren, die verschiedenen
»Sprechakte« bzw. »sozialen Akte« zu systematisieren, also zu typischen Grup-
pen zu klassifizieren. Die Klassifikationen, die innerhalb der sprachanalytischen
Sprechakttheorie vor allem von Austin und Searle vorgenommen wurden, beru-
hen auf den illokutionsbezeichnenden Ausdriicken, und hier wieder besonders
auf den sogenannten performativen Verben, also den Verben, die zur Kenn-
zeichnung der illokutiven Kraft, der illokutiven Qualitit einer AuBerung im
Vollzug dieser AuBerung selbst verwendet werden. Es soll hier von den Versu-
chen abgesehen werden, mit lateinischen Kunstwortern solche Gruppen zu
kennzeichnen, also Konstativa von Expressiva, von Kommissiva, von Direktiva
etc. Wichtig ist: Alles in allem gibt es offensichtlich sprechakttheoretisch vor
allem folgende relevante Gruppen: »Feststellungen« und »Behauptungeng, in
denen sich der Sprecher im Sprechakt (ich stelle fest [, dass...], ich behaupte [,
dass...]) auf die Wahrheit/Falschheit im propositionalen Teil der AuBerung fest-
gelegt hat, also auf behauptete Zustéinde in der Welt bezieht. Davon unterschie-
den die Sprechakte des Fragens und des Antwortens: Durch die »Frage« eroffnet
der Sprecher im propositionalen Teil der AuBerung eine Unbestimmtheit des
Thematisierten, und zwar mit der illokutiondren Kraft, eine Auskunft, eine Er-
klarung bzw. eine Entscheidung von einem anderen Subjekt zu fordern, die zu
einer Bestimmung des Unbestimmten fiihrt. Scharf davon unterschieden, gleich-
sam am anderen Ende des Spektrums, die um »Bitte« und »Befehl« gruppierten
Sprechakte, in deren AuBerung der Sprecher den Adressaten zu einer bestimm-

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERZEIHEN | 51

ten Handlung bzw. Unterlassung veranlasst, die inhaltlich im propositionalen
Teil der AuBerung genannt wird. Zu dieser Gruppe gehéren auch die performati-
ven Verben des »Aufforderns«, des »Verbietens«, des »Einladens«, des »Ra-
tens«. Davon wiederum unterschieden die Gruppe um das Versprechen gruppier-
ten Sprechakte, in denen der Sprecher in der AuBerung eine Verpflichtung ge-
geniiber dem Adressaten iibernimmt, er legt sich im Akt des »Versprechens,
aber auch in den Akten des »Angebots«, des » Ankiindigens«, des »Drohens«
auf eine kiinftige Handlung/Unterlassung fest, auf die sich inhaltlich der proposi-
tionale Teil bezieht. Davon unterschieden die Sprechakte, in denen und durch
die in der AuBerung eine neue Wirklichkeit hergestellt wird, welche die Welt
dem im proportionalen Teil genannten Inhalt angepasst wird: Hiermit taufe ich
Dich, hiermit erkldre ich Sie fiir Mann und Frau, hiermit eréffne ich die Sitzung,
hiermit kiindige ich. Und davon noch einmal unterschieden die Gruppe von
Sprechakten, fiir die exemplarisch das »Entschuldigen« steht — Sprechakte, fiir
die charakteristisch ist, dass der Sprecher die Bedingung der Aufrichtigkeit des
psychischen Zustandes durch die Worte, den Tonfall, die Mimik und Kdrperhal-
tung zum Ausdruck bringt; dazu gehoren auch Kondolieren, aber auch »Dan-
ken« und »Gratulieren«.

Auffillig natiirlich, dass innerhalb der phdnomenologischen Theorie »sozia-
ler Akte« dhnliche Gruppierungen und Abgrenzungen auftreten; Reinach unter-
scheidet das Behaupten, das nur Spontanitét und Intentionalitét seitens des Sub-
jekts, der die Feststellung flir sich ausspricht, erfordert, von der Mitteilung, die
zusitzlich Fremdpersonalitit und auerdem Vernehmbarkeit durch ein anderes
Subjekt verlangt; davon verschieden das Fragen, das als eigener sozialer Akt
bezogen auf den Inhalt Ungewissheit verlangt; Bitte und Befehl verlangen, an-
ders als die Mitteilung, liber den Bezug auf ein anderes Subjekt und iiber die
Kundgabenotwendigkeit und Vernehmungsbediirftigkeit hinaus »korrespondie-
rende oder besser respondierende Betéitigungen«, »jeder Befehl und jede Bitte
zielt ab auf ein in ihnen vorgezeichnetes Verhalten des Adressaten.« (Reinach
1913: 25)

Ganz wichtig fiir die sozialontologische Relevanz der sozialen Akttheorien
ist nun aber, dass Reinach innerhalb seiner am Recht entwickelten Sozialontolo-
gie die » Vertretung« als eigenen sozialen Akt einfiihrt, er also die sozialen Ei-
genakte zwischen ego und alter ego von »vertretenden sozialen Akten« unter-
scheidet, in denen ein Dritter einen Befehl, eine Mitteilung, eine Bitte etc. »im
Namen eines anderen« vollzogen. Es ist vollkommen klar, dass Reinach mit der
triadischen Figuration auf dieses Novum von Figurationen sozialer Akte im
Rahmen einer apriorischen Grundlegung von Rechtsakten kommen muss, in
deren Feld die »Vertretung«, die Stellvertretung, das im Auftrag, im Mandat, in

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | JoACHIM FISCHER

Kommission von jemand anderem handeln eine bedeutende Komplexitdtssteige-
rung von Sozialitét erreicht — anders als die Sprechakttheoretiker, die basal von
der kommunikativen Sprecher/Horer-Figuration ausgehen und dort auch weitge-
hend verbleiben. Die Vertretung, die vertretenden sozialen Akte sind ndmlich
die entscheidenden Verstérker des Strukturierungspotentials sozialer Akte in der
Sozialitit iiberhaupt, sie bilden den Ubergang von intersubjektiven sozialen
Akten zu transsubjektiven bzw. kollektiven sozialen Akten — und sind insofern
auch fiir das » Verzeihen« in seiner kollektiven Dimension einschligig.

Wenn man jetzt abschlieBend den Akt des Verzeihens im differenzierten
Feld der Sprechakte bzw. der sozialen Akte expliziert, dann ist zundchst zu
beachten, dass Reinach ihn selbst nicht zu den genuinen sozialen Akten zdhlt.
Denn im Unterschied zum Befehlen, dass sich erstens notwendig mit einer
Kundgabe dem anderen vernehmbar macht und vom anderen Subjekt zweitens
ein vorgezeichnetes Verhalten erwartet, hat das Verzeihen zwar zwingend einen
Bezug zu einen anderen Subjekt und dessen Tat, ist also notwendig »fremdper-
sonal« orientiert, aber es muss sich — nach Reinach — nicht notwendig an einen
anderen wenden und den Akt vernehmbar machen. »Der Akt, der sich verzei-
hend auf eine andere Person richtet, kann rein innerlich und ohne Kundgabe
nach auflen verlaufen.« (Reinach 1913: 25) Eine erste Unterscheidung ist also
die zwischen einem stillen fremdpersonalen Akt des Verzeihens und einem
kundgegebenen und damit von Anderen, vor allem vom anderen Subjekt ver-
nommenen sozialen Akt des Verzeihens. Dann ist er insofern auch ein Sprech-
akt, dessen illokutiondre Kraft bzw. Qualitdt sich angeben ldsst. Offensichtlich
lasst er sich nicht einfach den oben genannten Gruppierungsvorschlidgen von
sozialen Sprechakten zuordnen, denn der Akt des Verzeihens teilt augenschein-
lich mit der Akt-Gruppe um die »Entschuldigung« und dem »Danken« die Be-
dingung, die Aufrichtigkeit und Wahrhaftigkeit der Preisgabe von Anspriichen
gegeniiber dem Anderen addquat zum Ausdruck zu bringen, und wiederum mit
der Akt-Gruppe um das Versprechen den Verpflichtungscharakter, namlich im
Akt des Verzeihens sich auf eine kiinftige Unterlassung, ndmlich die des Anzei-
gens und Anklagens, des mit dem Finger auf den Anderen zeigen, zu unterlas-
sen.

Selbstverstindlich ist der Akt des Verzeihens eine spontane, also freie und
nicht einklagbare Gabe im Sinne des Vergebens — wenn auch ein sichtbarer,
kundgegebener Akt der Reue oder Bufle auf Seiten des Tatsubjekts Motivations-
potential fiir den Akt des Verzeihens aufbaut. Entscheidend aber fiir die Sozia-
lontologie des Verzeihens scheint zu sein, dass der Akt des Verzeihens sich
immer als freie, unbedingte Negation von mitlaufenden Alternativen vollzieht,
als bestimmte Negation von anderen moglichen sozialen Akten angesichts einer

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERZEIHEN | 53

zugefiigten Verletzung, Krinkung, Schidigung, eines Unrechts: Grundsétzlich
bieten sich als Re-Aktion, als Re-Akt auf den sozialen Akt der Schadigung eines
Opfer-Subjekts durch ein anderes Tater-Subjekt, also auf die Aktion, die den
Konflikt auslost, ndmlich immer die reaktiven Akte der Rache einerseits, der
Bestrafung andererseits an. Beides sind mogliche soziale Akte der Konfliktbe-
wiltigung im Fall der Verletzung. Der Kampf-Akt der personlichen Vergeltung
am anderen Subjekt fiir dessen Tat, fiir das Angetane als eine Alternative; der
Akt des offentlichen Anzeigens, der Anklage und der darauf erfolgenden Bestra-
fung des Tatsubjekts durch Dritte als eine andere Alternative. Die Rache ist
sozialontologisch ein direkter sozialer Akt zwischen ego und alter ego (Rache-
Auftrage an Dritte sind moglich, aber nicht konstitutiv), Anklage und Bestrafung
hingegen ein indirekter sozialer Akt, indem notwendig eine beide Seiten vertre-
tende — gerechte — schiedsrichternde dritte Instanz zwischen ego und alter ego
hinzugerufen wird. Erst vor diesem immer mitgegebenen Hintergrund »sozialer
Operationen« wird deutlich, dass und inwiefern die illokutiondre Kraft des
kundgegebenen Verzeihens in einem Verzichten liegt, ndmlich im Verzicht auf
einen Anspruch, der in der Rache oder in der auf Bestrafung zielenden Anklage
geltend gemacht werden konnte. Verzeihen als sozialer Akt ist die bestimmte
Negation von alternativen sozialen Akten, eine spontane Negation, der eine
eigentiimlich verwandelnde soziale Kraft innewohnt, die natiirlich oft beschrie-
ben wurde (zum Beispiel Spaemann 1996). Denkt man an den perlokutionéren
Aspekt von Sprechakten, dann sieht man die durch den AuBerungsakt des Ver-
zeihens ausgeldsten Folgewirkungen beim Adressaten und beim Akteur: Da zum
Sprechakt des Verzeihens die Aufrichtigkeit gehdrt, ist notwendig fiir das
Durchhalten der zugesagten kiinftigen Unterlassung des Anzeigens und Vergel-
tens die subjektive Uberwindung aller negativen Gefiihle im Verzeihenden
selbst, des Ubelnehmens und des Ressentiments, der Verachtung etc. Dietrich
von Hildebrand hat diesen Effekt des Verzeihens, wenn der Akt gelingt, fiir den
Akteur so beschrieben: Der soziale Akt 16st »die Disharmonie in jenem Men-
schen auf, dem ein Unrecht zugefiigt wurde und es bewirkt die Heilung der
Seele des Verzeihenden.« (von Hildebrand 1980: 324) Und fiir den Adressaten
des Verzeihens ist der Akt in der Vergebung des Verschuldeten eine Entschul-
dung, eine Entlastung und damit die Chance eines Neuanfanges (vgl. Arendt
1998) — insofern ist das Verzeihen ein »Geschenk«, eine »Gabe«, was eben in
der etymologischen Semantik von »forgive« bzw. »pardonner« zur Anschauung
kommt (die Derrida-Diskussion). Sozialontologisch gesehen ist der Akt des
»Verzeihens« auf keinen Fall ein »auBersozialer« oder »auBersoziologischer«
Akt. Der soziale Akt bzw. Sprechakt des Verzeihens hat — wie andere soziale
Akte auch, aber in einem besonderen Malle — eine wirklichkeitsverdndernde

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | JoACHIM FISCHER

Kraft —, er verdndert die soziale Wirklichkeit, insofern er durch die Kraft der
Negation der alternativ mitlaufenden sozialen Aktpotentiale der Rache oder der
Strafe den Kreislauf immer erneuter antagonistischer Schleifen durchbricht.

Soweit eine erste Einbettung des sozialen Aktes des Verzeihens in das Feld
menschenmoglicher sozialer Akte und Sprechakte. Ausschlaggebend fiir die
analytischen Mdglichkeiten bleibt natiirlich, dass iliber den sozialen Akt der
»Vertretung« die (in alltdglichen Ausnahmesituationen moglichen) sozialen
Akte der »Reue« oder des »Verzeihens« nun auch stellvertretend im Namen, im
Auftrag von einem anderen Subjekt vollzogen werden konnen — und damit
grundsétzlich sozialontologisch auch das Verhiltnis von Opfer-Subjekten und
Téter-Kollektiven, von Kollektiven bzw. von kollektiven Akteuren zueinander
etabliert werden kann (Brandts Kniefall), fiir die der soziale Akt der Reue als
Bedingung der Moglichkeit des Verzeihens stellvertretend, reprasentativ geleis-
tet werden kann.

Wichtig bleibt bei den vorgetragenen Uberlegungen die Differenz einer sozi-
alontologischen gegeniiber einer sozialethischen Betrachtung, die am Anfang er-
wihnt wurde. Insgesamt bleibt sozialontologisch gesehen ndmlich das Verzeihen
als sozialer Akt bzw. als Sprechakt immer blof3 eine Option im anthropologi-
schen Repertoire moglicher »sozialer Operationen«. Vor allem durch ihre eigen-
tiimliche Negationsgebundenheit an die Alternativen von Rache oder gerechter
Bestrafung bleibt das Verzeihen immer nur eine Moglichkeit im Feld von Kon-
fliktbewdltigungen: Rache, Bestrafung oder Vergebung fungieren gleichsam als
funktionale Aquivalente fiir Konfliktiésungen — und jede dieser »sozialen Opera-
tionen« (Reid) hat ihre eigenen Effekte: Rache als sozialer Akt des gerichteten
Zorns setzt enorme Energien der aktiv-konzentrierten Lebenssubjekte im Sozia-
len frei — sie ist ein Energieverdichter und -beschleuniger; Anzeige vor Dritten
und Bestrafung durch Dritte setzt Gerechtigkeits- und Ausgleichsenergien in
Gang, auch die Energie der kiinftigen Abschreckung fiir Untaten. Verzeihen und
Vergeben ermoglichen Aufbruchsenergien blockierter Sozialitét.

LITERATUR

Arendt, Hannah (1998): Vita Activa oder vom tditigen Leben. Miinchen: Piper.

Austin, John (1972): Zur Theorie der Sprechakte. Stuttgart: Reclam.

Bossmeyer, Carolin/Tobias Trappe (2011): Verzeihen. In: Historisches Worter-
buch der Philosophie, hg. v. Joachim Ritter u.a., Bd. 11. Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft, Sp. 1020-1026.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERZEIHEN | 55

Burckhardt, Armin (1986): Soziale Akte, Sprechakte und Textillokutionen. Adolf
Reinachs Rechtsphilosophie und die moderne Linguistik (= Reihe Germanis-
tische Linguistik. Bd. 69). Tiibingen: Niemeyer.

Fischer, Joachim (2010): Tertiaritdt/Der Dritte. Soziologie als Schliisseldisziplin.
In: Thomas Bedorf/Joachim Fischer/Gesa Lindemann (Hrsg.), Theorien des
Dritten. Innovationen in Soziologie und Sozialphilosophie. Miinchen: Fink,
S. 131-160.

Fischer, Joachim (2014): Dritte oder Tertiaritdt in Liebesdyaden. Zur Sozialtheo-
rie dreifacher Kontingenz. In: Takemitsu Morikawa (Hg.): Die Welt der Lie-
be. Liebessemantiken zwischen Globalitit und Lokalitit. Bielefeld:
transcript, S. 59-76.

Gerl-Falkovitz, Hanna (2007): Verzeihung des Unverzeihlichen? Ausfliige in
Landschafien der Schuld, der Reue und der Vergebung. Graz: Styria.

Hildebrand, Dietrich von (1980): Moralia. Gesammelte Werke, Bd. 9. Regens-
burg/Stuttgart: Josef Habbel/W. Kohlhammer.

Kluge, Friedrich (1989): Etymologisches Worterbuch der deutschen Sprache, 22.
Aufl., vollig neu bearbeitet von Elmar Seebold. Berlin/New York: de Gruy-
ter.

Kondylis, Panajotis. (1999): Das Politische und der Mensch. Grundziige einer
Sozialontologie, Bd. 1. Berlin: Akademie.

Mulligan, Kevin (1987): Promisings and other social acts: Their constituents and
structure. In: Ders. (Hrsg.), Speech acts and Sachverhalt. Dordrecht, S. 29—
90.

Reid, Thomas (1969): Essays of Intellectual Powers of Man. Cambridge, Mass.
and London: MIT-University Press.

Reinach, Adolf (1913): Die apriorischen Grundlagen des biirgerlichen Rechts
(Jahrbuch fiir Philosophie und phédnomenologische Forschung 1). Halle:
Niemeyer.

Scholz, Oliver R. (2008): Sozialontologie. In: Stefan Gosepath, Wilfried Hinsch,
Beate Rossler (Hrsg.): Handbuch der Politischen Philosophie und Sozialphi-
losophie. Berlin: de Gruyter, S. 1229-1234.

Schuhmann, Karl (1988): Die Entwicklung der Sprechakt-Theorie in der Miin-
chener Phdnomenologie. In: Phinomenologische Forschungen 21: Sprache,
Wirklichkeit, Bewusstsein, S. 133-166.

Schuhmann, Karl/Barry Smith (1990): Elements of Speech Act Theory in the
Work of Thomas Reid. In: History of Philosophy Quarterly, Vol. 7, 1, S. 47—
66.

Searle, John R. (2002): Die Konstruktion der gesellschaftlichen Wirklichkeit.
Reinbek: Rowohlt.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | JoACHIM FISCHER

Simmel, Georg (1992): Soziologie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Spaemann; Robert (1996), Versprechen und Verzeihen. In: Ders., Personen.
Versuche tiber den Unterschied zwischen yetwas« und »jemand«. Stuttgart:
Klett Cotta, S. 235-251.

Theunissen, Michael (1965): Der Andere. Studien zur Sozialontologie der Ge-
genwart. Berlin: de Gruyter.

Tomasello, Michael (2006): Die kulturelle Entwicklung des menschlichen Den-
kens. Zur Evolution der Kognition. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Weber, Max (1968): Soziologische Grundbegriffe. In: Ders., Gesammelte Auf-
sdtze zur Wissenschafislehre. Tiibingen: Mohr u. Siebeck.

https://dokorg/10:14361/9783839436516 - am 14.02.2028, 07:17:45.



https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verzeihen, Versohnen, Vergessen in
filmischer Interaktion

OLIVER DIMBATH

1. EINLEITUNG — SCHLIMME VERGANGENHEITEN

Ein Gespenst geht um in interpersonalen Beziehungen. Es ist das Gespenst des
schlechten Gewissens. Ein solches erwéchst der Einsicht einen Vertrauensbruch
verursacht, also grundlegende Verhaltenserwartungen in einer Beziehung ent-
tduscht zu haben. Gleichgiiltig, ob ein solcher VerstoB3 einseitig oder wechselsei-
tig erfahren wird, folgt auf das Befremden die Entfremdung. Die auf Erwar-
tungssicherheit gebaute Beziehung ist nachhaltig gestort. Es ist nicht moglich,
die Zeit zuriickzudrehen und solche Entfremdungen riickgéngig oder ungesche-
hen zu machen. Darauf zu hoffen, dass Gras iiber die Sache wichst und der
Vorfall einfach vergessen wird, ist so wenig aussichtsreich wie befriedigend.
Der einzige Weg, die Beziehung ohne die stdndige Erinnerung an das Stérungs-
ereignis fortzusetzen, scheint darin zu bestehen, die soziale Traumatisierung zu
bearbeiten und dabei zu versuchen, sie zu >heilen<. Freilich gibt es dazu unter-
schiedliche Wege, sagt doch der Volksmund, dass die Zeit alle Wunden heile.
Allerdings scheint ein Aussitzen nur bei bestimmten Beziehungsarrangements
denkbar — beispielsweise, wenn ein asymmetrisches Machtverhéltnis dies gestat-
tet. Ein anderer Weg wére das Eingestidndnis der Storung beziehungsweise ihrer
Ursache verbunden mit Gesten des Bedauerns. Erst im Anschluss daran konnte
es zu der wechselseitigen Ubereinkunft kommen, die Beziehung fortsetzen und
an ihre besseren Zeiten ankniipfen zu wollen. Voraussetzung dafiir ist wiederum
das Absehen von Vorhaltungen oder vom Vorbringen neuer Anspriiche, die sich
auf die Erfahrung der vergangenen Entfremdung beziehen. Man soll nach einsei-
tigem Verzicht oder wechselseitig vereinbarter Kompensation nicht mehr nach-

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | OLIVER DIMBATH

tragend sein. Sind Friede und die Aussicht auf eine gemeinsame Zukunft wie-
derhergestellt, gibt es keine Veranlassung mehr, sich an die schlechten Zeiten zu
erinnern. Nur durch eine solche Form der Beilegung vergangener Konflikte
erscheint es als realistisch, die schlimme Episode um einer friedvollen Zukunft
Willen vergessen zu konnen.

Dieser komplizierte Zusammenhang geht von einer Verkettung der sozialen
Phianomene des Verzeihens, Verséhnens und Vergessens aus. Da es sich bei
allen drei Begriffen auch um Konzepte mit langerer Reflexionsgeschichte han-
delt, wird im Folgenden zuerst auf einige Bedeutungsaspekte hingewiesen und
dann die Frage aufgeworfen, inwiefern eine Verkniipfung moglich und sinnvoll
ist. Die geistes- und sozialwissenschaftliche Auseinandersetzung lésst sich dabei
in zwei groBere Perspektiven unterscheiden. Auf der einen Seite wird der Be-
griffszusammenhang im Hinblick auf soziale Makrophdnomene behandelt. Es
geht dann um die Beziehung zwischen Gruppen beziechungsweise sozialen Posi-
tionen. Auf der anderen Seite wird die soziale Mikroebene interpersonaler Be-
ziechungen thematisiert. Auf beiden Gebieten geht es um die Bedingungen der
Moglichkeit des Verzeihens und Versohnens, wobei auf der ersten auch die
politische Dimension zu diskutieren ist, wihrend auf der zweiten Moral, Ethik,
Psychologie oder auch Theologie erste Ansatzpunkte liefern. Betrachtet man das
Problem intersubjektiven Verzeihens und Versohnens aus mikrosoziologischer
Sicht, steht die Interaktion bei einer solchen interpersonalen Konfliktbearbeitung
im Mittelpunkt. Unabhéngig von subjektiven Motiven handelt es sich hier nicht
nur um einen wechselseitigen psychischen Vorgang statt. Die Vermutung, der
hier nachgegangen werden soll, ist, dass Verzeihen und Versohnen als Interakti-
on einer bestimmten Ordnung folgen. Elemente dieser Ordnung aufzuzeigen ist
Ziel dieses Beitrags. Wenn es nicht um ethische oder politische Fragen, also um
normativ-strategische, sondern um soziale Bedeutungen des Verzeihens und
Versohnens geht, sollte ein empirischer Zugang gew#hlt werden. Dies ist mit der
groBBen Schwierigkeit verbunden an empirisches Material zu gelangen. Nur
ausnahmsweise kann man Menschen bei Akten des um Vergebung Bittens, des
Verzeihens, Versohnens oder gar Vergessens zusehen. Aus diesem Grund wird
im Folgenden durch den Riickgriff auf das Medium Spielfilm ein kleiner Um-
weg genommen. Trotz seines fiktionalen Charakters besteht Aussicht darauf,
einige Einsichten {iber die Interaktionsordnung dieses komplizierten Zusammen-
hangs zu gewinnen.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERZEIHEN, VERSOHNEN, VERGESSEN IN FILMISCHER INTERAKTION | 59

2. VERZEIHEN, VERSOHNEN, VERGESSEN

Verzeihen ist zunéchst nichts weiter als der einseitige Verzicht auf Vergeltung
gegeniiber einer anderen Person oder Gruppe in Bezug auf ein in der Vergan-
genheit durch diese verursachtes Unrecht.! Es steht dabei unter dem Eindruck
des Erinnerns an diese schlimme Vergangenheit. Allerdings gibt es beim Ver-
zeihen nicht nur eine Perspektive. Auch wenn eine vergangene Verletzung so
voraussetzungslos wie vorbehaltslos verziehen werden kann, bedarf es unbedingt
eines Anderen, dem verziehen wird.? Moglicherweise bittet dieser Andere sogar
um Verzeihung beziehungsweise um Entschuldigung. Einer solchen Bitte um
Verzeihung geht ein Bedauern voraus, das fiir den ehemaligen Téter auch die
Voraussetzung dafiir sein kann, sich selbst zu verzeihen.® Zwar ist Selbst-
Verzeihen ein psychologisch-therapeutisch relevanter Gegenstand, allerdings
kann es auch soziologisch gedeutet werden, indem man von einer geistigen
Vorwegnahme der Wiederherstellung einer gestorten Beziehung ausgeht. Der
Ausgang ist doppelt ungewiss, da der Verursacher einer zuriickliegenden Be-
schiadigung fiir die »Heilung«< einerseits mit sich selbst und seiner Schuld ins
Reine kommen muss. Andererseits sollte er den Geschidigten um Verzeihung
ersuchen. Dieser kann das Ersuchen zuriickweisen oder ein Signal geben, dass er
es annimmt — und verzeiht.

Verzeihung zu gewéhren ist Gegenstand einer jiingst von der Philosophin
Svenja FlaBpohler durchgefiihrten Untersuchung, die zunichst den Begriff klért,
indem sie ihn vom Vergeben unterscheidet und dann drei Problembereiche er-
offnet. Verzeihen, so hilt sie fest, hinge mit dem Verzicht einer Person zusam-
men, ein ihr entstandenes Unrecht zu »zeihen¢, also zu benennen oder beharrlich
und vor Zeugen darauf hinzuweisen. Davon abzugrenzen sei das Vergeben, bei
dem nicht der Aspekt des Verzichts im Vordergrund stehe, sondern die Gabe.
Vergeben, so hilt sie fest, sei

1 Bereits seit dem 12. Jahrhundert ist der reflexive Sprachgebrauch um das Wort >ver-
zeihen< belegt. Im Grimm’schen Woérterbuch wird die Bedeutung des Verzeihens als
»sich einer Sache versagen, sich lossagen, sich entziehen. Verlassen, verlieren, ver-
zichten« ausgewiesen (zit. nach Hegge/Ochsmann 2000: 2). Dass sich im 18. Jahr-
hundert der Sprachgebrauch des Verzeihens auf »Nachsicht« ausweitet, muss im hier
verhandelten Zusammenhang nicht weiter interessieren.

2 Vgl. die psychologischen Untersuchungen von Michel E. McCullough und Charlotte
v. O. Witvliet (2002) sowie Mathias Allemand und Marianne Steiner (2010).

3 Vgl. hierzu die Position der Psychologen Julie H. Hall und Frank D. Fincham (2005).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60 | OLIVER DIMBATH

»ein Akt des Schenkens, der, wenn er gelingen soll, auf die Tugend der Bescheidenheit
auf Seiten des Beschenkten genauso angewiesen ist wie auf die Tugend des GroBmuts auf
Seiten des Schenkenden. Opfer und Téter kommen zusammen in einem extraordinéren,
feierlichen, man mochte fast sagen géttlichen Akt [...J« (FlaBpohler 2016: 21).

Da ein solches Verstindnis von Vergebung weitaus voraussetzungsreicher er-
scheint, belédsst es FlaBpohler bei einer Untersuchung des Verzeihens, zu dem sie
drei Bedeutungsdimensionen diskutiert. Die erste legt dem Verzeihen ein Ver-
stehen der Intention des Téters zugrunde, was in bestimmten Situationen gelin-
gen mag, aber dann zu Problemen fiihrt, wenn es darum geht, das Bose zu ver-
stehen. An zweiter Stelle fragt sie sich, ob Verzeihen mit Liebe als reiner Leis-
tung ohne Erwartung einer Gegengabe zu assoziieren sei. Drittens schlielich
bringt sie Verzeihen mit Vergessen, mit der Idee des Schlussstrichs, zusammen —
eine Option, deren Umsetzung per Vorsatz schwierig ist und die bestenfalls auf
dem Weg des Erinnerns, Wiederholens und Durcharbeitens im Sinne Freuds
erreicht werden konne. Im Anschluss an den Philosophen Paul Ricceur stellt sie
fest, dass eine vorschnelle Versshnung ohne schmerzhafte Reflexion reine
Selbstgefilligkeit oder Bequemlichkeit sei.

»Die oberflichliche, vorschnelle Verzeihung/Versohnung schneidet das schmerzhafte
Ereignis aus dem Gedichtnis aus, verdriangt es griindlich, der Schmutz wird gleichsam

unter den Teppich gekehrt, um die Gegenwart rein zu halten.« (FlaBpohler 2016: 144)

Wiahrend das Verzeihen im Erfolgsfall dazu fiihrt, die Wiederherstellung innerer
und dufBerer Ordnung einer Beziehung zu gewéhrleisten, geht Verséhnen einen
Schritt weiter. Versohnung umfasst nicht nur die Beilegung eines vergangenen
Konflikts, sondern dariiber hinaus die (Wieder-)Aufnahme einer gedeihlichen
Beziehung.* Der damit vollzogene Friedensschluss ist ein Neubeginn, der zwei
ehemals konfligierenden Seiten die Mdglichkeit einer Kommunikation in einer
»normalen< Ordnung ermdglicht. Mit >normaler<« Ordnung ist gemeint, dass man
wieder dazu iibergeht, wechselseitige Erwartungen in typisch-alltiglichen
Kommunikationssituationen aufzubauen. Freilich ist ein solcher Neustart auch
ohne Verzeihen und Verséhnung moglich — aber eben nicht unter den Vorzei-
chen der >normalen< Ordnung. Man kann sich vorsichtig anndhern, bilaterale
Beziehungen unterhalten und sich weiterhin mit Misstrauen begegnen. Versoh-
nung aber erscheint in der Beilegung schlimmer Vergangenheit die hdchste

4 Entsprechend wird >versdhnen< im Bedeutungsworterbuch mit »Frieden stiften, einen

Streit beilegen« sowie mit »sich wieder vertragen« assoziiert (Duden 2002: 996).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERZEIHEN, VERSOHNEN, VERGESSEN IN FILMISCHER INTERAKTION | 61

Qualitit zu sein: Sie ist das wechselseitige Ubereinkommen in Normalitit, nach-
dem die Phase der Normalisierung iiberwunden wurde.

Ein Vergessen, das mit Verzeihen und Versohnen im Zusammenhang steht,
kann als volitionales Vergessen oder Vergessen-Wollen begriffen werden (vgl.
Dimbath 2014). Es ist nicht amnestisch, sondern besteht lediglich in der Herstel-
lung von Bedingungen, die es ermdglichen, persistente Erinnerungen zu bannen.
Mit anderen Worten ist faktisches Vergessen in diesem Kontext eine Hoffnung,
die mit zivilisatorischem beziehungsweise therapeutischem Geschick realisiert
werden soll. Aus der Sicht des traumatisierten Bewusstseins geht es darum, den
durch persistentes Erinnern stdndig nachgeschérften emotionalen Stachel zu
brechen.’ Neue Triggerreize und flash-backs koénnen das Bewusstsein »kaltc
lassen, wenn es mit einem vergangenen Erlebnis abgeschlossen hat. Indem ei-
nem Thema keine Relevanz mehr beigemessen wird, kann es als Erfahrung
abgelegt und vielleicht eines Tages vollends vergessen werden. Die erinnernde
Konfrontation der vergangenen Verletzung gesellschaftlicher Ordnung kann als
Gedéchtnis von Schuld auf der einen und Vergeltung auf der anderen Seite be-
griffen werden. Mit anderen Worten helfen der ausdriickliche und vorausset-
zungslose Verzicht auf Vergeltung und die Ubereinkunft die wechselseitige
Beziehung unter »normalen< Bedingungen fortzusetzen dabei, die Sensibilitét fiir
Spuren vergangenen Unrechts abzustumpfen. Ohne ein solches volitionales
Vergessen werden ehemalige Téter ebenso wie Opfer immer weiter Gespenstern
ihrer Vergangenheit begegnen.® Bei jenen kann man diese Gespenster als >Ge-
wisseng, bei diesen als >Trauma< bezeichnen.’

Mit Blick auf die Verbindung der drei Phinomene Verzeihen, Vershnen
und Vergessen ist festzuhalten, dass sie einen Sonderfall beschreibt, zumal die
drei Konzepte unterschiedlichen Kategorien entstammen. Verzeihen und Ver-

5 Vgl. die kritische Diskussion pharmakologischer Therapieansitze bei Christoph Lau,
Peter Wehling und Oliver Dimbath (2011).

6 Zum soziologischen Verstindnis der Gespenster-Metapher vgl. Oliver Dimbath und
Anja Kinzler (2013).

7 Eine Diskussion des auf Freud zuriickgehenden Begriffs des Tétertraumas fiihrt Bern-
hard Giesen (2004) aus soziologischer Sicht. Mit Blick auf die Aufarbeitung der NS-
Zeit in Deutschland hilt er fest, dass ein Volk ein Trauma erfahrt, wenn es sich dar-
iber klar wird, dass seine Helden die kulturellen Grundwerte ihrer eigenen kol-
lektiven Identitdt verletzt haben. Wenn dieses Trauma durch lange Prozesse des
Durcharbeitens in kollektive Schuld verwandelt und in Geschichte und Geschichten
iberfiihrt wurde, kann ohne das belastende Gefiihl der Heimsuchung dariiber gespro-

chen werden.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | OLIVER DIMBATH

sohnen sind soziale Handlungen. Die mit ihnen verbundenen Aktivitdten sind
auf ein Gegeniiber gerichtet. Vergessen dagegen ist ein Zustand verblichener
Relevanz beziehungsweise beiseitegelegten Wissens. Er kann unter anderem
durch Verzeihen und Versohnen angestrebt und begiinstigt werden. Zugleich
aber ist Vergessen eine sehr giinstige Voraussetzung flir die Herstellung einer
unvoreingenommenen Beziehungsnormalitét, die frei ist von Belastungen durch
die Vergangenheit.?

3. VERZEIHEN, VERSOHNEN UND VERGESSEN IM
KONTEXT DER INTERAKTION

Wenn es im Folgenden um die Verbindung von Verzeihen, Versdhnen und Ver-
gessen auf der Ebene der Interaktion geht, wird ein bedeutsamer Bereich syste-
matisch ausgeblendet: Die Bezichung zwischen sozialen Positionen im instituti-
onell geregelten Zusammenhang. Die normativ abgesicherte Verkniipfung von
Amnestie und Amnesie im Sinne eines verordneten Vergessens, bei dem ein
Souverdn — aus welchen Griinden auch immer — auf die repressiv-punitive Sank-
tionierung eines VerstoBes gegen das Kollektivbewusstsein verzichtet, ist hier
nicht von Interesse.’

Konkret heiflt dies, dass die Bearbeitung des Verzeihens und Vergessens im
Zusammenhang mit Wahrheits- und Versohnungskommissionen zwar ein wich-
tiger zivilisatorischer Beitrag zur Wiederherstellung des sozialen Friedens sein
kann und dass solche Bemiithungen auch im interpersonalen Bereich wirken. In
der hier entfalteten Argumentation interessiert jedoch die mikrosoziologisch
bislang kaum untersuchte Bewiltigung vergangener Konflikte auf ausschlieBlich
individueller beziehungsweise intersubjektiver Ebene.

Der Soziologe Erving Goffman, der sich in vielen Arbeiten mit dem Problem
der Ordnung von Interaktionen befasst hat, gehdrt zu den wenigen, die auch
Ansitze zu einer Analyse des Verzeihens entwickelt haben. Er interessiert sich
nicht nur fiir die Motive und Umsténde der Stérung, welche eine Beschddigung
der Identitit nach sich ziehen kdnnen, sondern auch fiir die Ordnung der Beile-
gung dieser Storung. Hierzu gehort unter anderem auch das Verzeihen und Ver-
sohnen.

8 Zur Zusammenfassung der Diskussion um eine ars oblivionalis vgl. die jlingst er-
schienene Untersuchung iiber das Problem des Vergessens aus philosophischer Sicht
von Christine Abbt (2016).

9 Vgl in diesem Zusammenhang die Darstellungen bei Christian Meier (2010).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERZEIHEN, VERSOHNEN, VERGESSEN IN FILMISCHER INTERAKTION | 63

Mit dem Verzeihen als Interaktion beschiftigt sich Goffman im Zusammen-
hang mit der von ihm rekonstruierten Struktur des korrektiven Austausches. Im
Vordergrund stehen kleine alltidgliche Storungen, bei denen ein Entschuldi-
gungsersuchen unmittelbar auf die Regelverletzung folgt. Goffman bezeichnet
den Zusammenhang von Entschuldigung und ihrer Akzeptierung als Ritual
(Goffman 1974: 193 ff.). In seinen Mikroanalysen geht er davon aus, dass ein
zufilliges Zusammenrempeln zweier Personen als Tat mit schlimmstmoglicher
Intention interpretiert werden kann. Erst durch den Vollzug des Entschuldi-
gungsrituals wird dieser Generalverdacht aufgehoben und beide Interaktions-
partner konnen weiter ihrer Wege gehen. Das Ritual ldsst sich verldngern, indem
der Akzeptierung einer Entschuldigung Dank und Anerkennung gezollt wird,
worauf dann wieder eine Fortfiihrung im Sinne eines >Nichts zu danken< oder
»Schon gut«< folgt. Wichtig ist jedoch, dass das Entschuldigungsritual eine Form
aufweist, die ohne weitere Irritation nicht verlassen werden kann. Wenn sich
jemand, der in einem {iberfiillten Nahverkehrszug einem anderen auf den Fuf}
tritt, dem Ritual durch ignorieren zu entziehen versucht, kann schnell eine em-
porte Reaktion folgen, die die Stérung anzeigt und genau dieses Ritual einfor-
dert: >Der untere war meiner!<

Es ist erstaunlich, dass sich Goffman, der sich durchaus nicht nur fiir die St6-
rung der Interaktion, sondern auch fiir die impliziten Regeln der Beilegung sol-
cher Storungen interessiert, nicht auch der Verséhnung zugewandt hat. Viel-
leicht liegt es daran, dass eine Verséhnung nur ausnahmsweise unmittelbar auf
eine Storung folgt und dass eine Storung, die ein Versohnungsritual rechtfertigt,
massiver sein und lénger zuriickliegen muss, so dass ihre Konsequenzen neue
Bedeutungsaspekte hinzugefiigt haben. Einer Versohnung muss, mit anderen
Worten, eine Storung mit nachhaltiger Wirkungserwartung oder Wirkung vo-
rausgegangen sein. Dies entspricht der soziologischen Kldrung des Unterschieds
von Verzeihen und Versohnen in Georg Simmels Abhandlung iiber den Streit.
Auch hier findet sich die Problematisierung der Versohnung nach einem voran-
gegangenen fundamentalen Bruch der Beziehung. Dieser Bruch kann nicht voll-
ends vergessen werden — er entfaltet seine Wirkung nicht im Zerwiirfnis, son-
dern vor allem in der Zeit danach. Georg Simmel stellt hierzu fest,

»daBl das Tempo der Versohnung, des Vergebens und Vergessens, von groler Bedeutung
fiir die strukturelle Weiterentwicklung des Verhéltnisses ist, daB jene Beendigung des
Streites ihn nicht wirklich autheben, wenn nicht seine latenten Energien zuvor irgendeine
Aktualisierung gefunden haben: erst in dem offeneren oder wenigstens bewufteren Zu-
stande werden sie von der Versohnungstendenz wirklich durchdrungen. Wie man nicht zu

schnell lernen darf, wenn das Gelernte uns bleiben soll, so darf man auch nicht zu schnell

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 | OLIVER DIMBATH

vergessen, wenn das Vergessen seine soziologische Bedeutung ganz entfalten soll« (Sim-
mel 1999: 379; Hervorh. i. Orig.)

Solche Vorgénge auf der Ebene der Interaktion empirisch zu fassen ist duflerst
kompliziert — wenngleich das so genannte Reality-TV durchaus Angebote be-
reithilt.!® Mit der Methode Goffmans, die nicht nur die kognitiv-intentionalen
Momente von Korrekturen erfasst, sondern auch die mit ihnen verbundenen non-
verbalen Aspekte der so genannten »leibgebundenen Kundgabe« (Goffman
1974: 174 ft.), kann nun auch die Interaktion der Verséhnung hinsichtlich ihrer
ritualhaften Elemente untersucht werden. Im Gegensatz zur alltiglichen Routine
des korrektiven Moments ist die Versohnung ungleich komplizierter, da sie
seltener vorkommt, aber dennoch — oder vielleicht gerade deshalb — bestimmten
Mustern folgen muss. In jedem Fall sind Vers6hnungssituationen mit Erwartun-
gen verbunden, die die beteiligten Interaktionspartner wechselseitig antizipieren
miissen, wenn die Interaktion erfolgreich sein soll. Wie die Liebeserkldrung oder
das Vorstellungsgesprich ist die Versohnung somit eine — wenn auch seltene —
typisierte Standardsituation.

Das Vergessen ist kein Bestandteil der Interaktion. Es erscheint als Flucht-
punkt der Hoffnung auf eine Normalisierung der beschiddigten Beziehung. Somit
bleibt es ein Idealzustand, in dem die nach der Traumatisierung zuriickgebliebe-
nen Narben so gut verheilt sind, dass sie nicht mehr auffallen. Zugleich kann es
auch in der Interaktion durch den wechselseitigen Vorsatz >Reden wir nicht
mehr dariiber< als volitionale Strategie begiinstigt werden. Die Redewendung
»Vergeben und Vergessen« ist als Versohnungssemantik die Bekriftigung, alte
Anspriiche nun ruhen zu lassen. Sie geht allerdings weiter, als nur bis zur Uber-
einkunft des Beschweigens schlimmer Vergangenheit. Der Vergessensvorsatz
schliet ein nachtragendes Erinnern aus; es impliziert aber auch den Verzicht
darauf, den entsprechenden Spuren des Vergangenen weiter nachzugehen oder
ihnen Bedeutung beizumessen.

Auch auf der Ebene der Interaktion sind Verzeihen und Versohnung sozial
organisierte und damit stereotypisierte Abldufe. Versohnung erscheint hier als
beziehungspraktische Fortsetzung des Verzeihens. Vergessen bleibt ein mehr
oder weniger ehrlich gewollter Zielzustand der individuellen Gedédchtnisse sowie
der Beziehungsgedéchtnisse. Fiir eine Untersuchung der Interaktionsordnung
von Verzeihen und Versohnen mag es jedoch ausreichen, sich Momente des
Verzeihens genauer anzusehen.

10 Aufschlussreiches Material bietet zum Beispiel die 1992 erstmals gesendete Real-
Life-Doku-Serie Verzeih mir des Senders RTL.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERZEIHEN, VERSOHNEN, VERGESSEN IN FILMISCHER INTERAKTION | 65

4. VERZEIHEN IM SPIELFILM

Es wurde bereits darauf hingewiesen, dass es schwierig ist an empirisches Da-
tenmaterial zum Verzeihen, Vers6hnen und Vergessen zu kommen. In der Tat
gibt es viele Bereiche des Sozialen, die sich dem analytischen Blick der Sozial-
wissenschaften zum Beispiel aufgrund ihrer Spontaneitét oder Privatheit entzie-
hen. Ein Hilfsmittel, durch das man jedoch anngherungsweise an solche verbor-
genen oder seltenen Interaktionen kommt, ist die Filmanalyse. Im Folgenden
sollen ein paar grundlegende Schritte skizziert werden, die auf eine filmgestiitzte
Rekonstruktion der Interaktionsordnung des Verzeihens hinfiihren.

Auch wenn der Spielfilm sich geradezu anbietet, lingere sozial typisierte In-
teraktionszusammenhéinge zu analysieren, bleibt Vorsicht geboten. Filme sind
immer ein fiktionales Datenmaterial. Sie sind von Anfang bis Ende durchkom-
poniert und in aller Regel enthalten sie nichts »Natiirliches<. Alles ist Darstellung
und die gesamte Erzéhlung eines Films kiinstlerische Konstruktion, die nicht als
sozialwissenschaftlicher Beleg dienen kann. Gleichwohl aber bestehen Filme aus
stereotypen Darstellungselementen, aus einer Verkettung von Interaktionen, die
aufeinander verwiesen sind und so die Filmhandlung transportieren. Diese Be-
gegnungen miissen filir das Filmpublikum nachvollziehbar sein. Nachvollzieh-
barkeit heiflt, dass der Interaktionstyp erkannt wird: Ein Kuss muss als Kuss
interpretiert werden konnen — auch wenn es sich um die Darstellung des Judas-
kusses handelt. Wollen die Schauspieler eine Szene moglichst realititsnah spie-
len, bemiihen sie sich, die typischen mimischen und gestischen Elemente einer
Sequenz aufzunehmen, einzustudieren und dann darzustellen. Die Qualitét ihres
Schauspiels bemisst sich daran, wie es ihnen gelingt, dem jeweiligen Interakti-
onsstereotyp im Hinblick auf das Filmnarrativ iiberzeugend zu entsprechen.!!

Spielfilme, in denen Sequenzen des Verzeihens oder Versdhnens gezeigt
werden, sollten daher die grundlegenden Strukturmomente der Interaktionsord-
nung solcher Begegnungen enthalten. Das Filmnarrativ gibt dabei Auskunft
dariiber, ob man es mit einer Entsprechung oder mit einer Abweichung vom
typisierten Ablaufskript zu tun hat. Aus dem Film und seinen &sthetischen Mit-
teln lésst sich damit erkldren, welchen einschriankenden Bedingungen die Deu-
tung der Interaktion unterliegt. Die filmgestiitzte Interaktionsanalyse'” befasst
sich daher nicht mit einem ganzen Film, sondern mit thematisch gleichartigen

11 Zur Diskussion der soziologischen Interpretierbarkeit gefilmten Materials vgl. Oliver
Dimbath und Matthias S. Klaes (2016).

12 Zu diesem Verfahren liegen bereits einige method(olog)ische Arbeiten vor: Oliver
Dimbath (2013), Oliver Dimbath und Matthias S. Klaes (2014; 2016).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | OLIVER DIMBATH

Interaktionssequenzen aus mehreren Filmen. Es geht ihr nicht um die Deutung
eines Films als Kunstwerk im Ganzen, sondern um die Rekonstruktion sozialer
Ordnungsmomente mit Bezug auf ihre filmisch nachempfundene Darstellung.

Damit ist eine Schwierigkeit der interaktionszentrierten Filmanalyse be-
nannt: Man muss iiber ein ausreichendes Filmwissen verfiigen, um an geeignete
Interaktionssequenzen zu kommen. In der Regel sind die fiir eine Fragestellung
relevanten Interaktionen nicht durch eine Plot- oder sogar Filmtitelrecherche zu
ermitteln. Die Fallauswahl seltener Filmszenen — und um solche handelt es sich
bei Interaktionen, in denen es um Verzeihen geht — ist somit auf Hinweise und
Zufallsfunde angewiesen. Vollstindigkeit ist hier kaum zu erreichen. Aus dem
Vergleich mehrerer Filmstellen ldsst sich dann eine Rekonstruktion von Interak-
tionsordnungen gewissermalfien aus >zweiter Hand« vornehmen.

Die fiir die vorliegende Untersuchung ausgewéhlten Filme lassen sich zwei
Spielweisen zuordnen, die jeweils vom Ersuchen um Verzeihung ausgehen: In
zwei Filmen finden Verzeihen und Versohnung statt; bei zwei weiteren Filmen
gelingt die Interaktion zumindest auf den ersten Blick nicht, da Verzeihung nicht
gewihrt wird beziehungsweise keine Versohnung erfolgt.

Am Ende der Analysen steht dann jedoch eine recht konkrete Vorstellung
dariiber, wie Filmschaffende ein bestimmtes Ordnungsmoment des Sozialen
plausibel zu machen glauben. Es ist schwer nachzuweisen, dass sie dabei der
Realitét nicht nahekommen wiirden. Ohne detaillierter auf das Auswertungsver-
fahren eingehen zu konnen, ist festzuhalten, dass die Filmsequenzen mithilfe
eines Filmsequenz- und eines Einstellungsprotokolls transkribiert wurden (Vgl.
Hickethier 2001; Korte 2004). Sie bilden die Grundlage der Interpretation, wo-
bei zu unterscheiden ist, welche Perspektive der — aus der Sicht des Betrachters
oder der Betrachterin stets manipulative — Kamerablick einnimmt und wie die
Darstellenden die jeweilige Interaktion mimisch, gestisch, parasprachlich und so
weiter umsetzen. Das in der Regel drehbuchkonforme gesprochene Wort steht
dabei nicht im Vordergrund. Die vergleichende Deutung thematisch als dhnlich
identifizierter Filmsequenzen erfasst somit sowohl Unterschiede und Ahnlich-
keiten in der filmischen Umsetzung als auch Unterschiede und Ahnlichkeiten
des darstellerischen Ausdrucks.'

13 Eine soziologische Interpretation nonverbaler Kommunikation steht derzeit wieder in
ihren Anféngen. Die auf die amerikanische Ethnologie gestiitzten Analysen Goffmans
werden kaum methodisch gewiirdigt. Eine instruktive Ubersicht zur Interpretation

nonverbaler Kommunikation wurde von Michael Argyle (1979) vorgelegt.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERZEIHEN, VERSOHNEN, VERGESSEN IN FILMISCHER INTERAKTION | 67

4.1 Das Verzeihen einer zuriickliegenden Krankung

Eine erste Fundstelle von Interaktionen des Verzeihens, vielleicht des Versoh-
nens und sogar des Vergessens ist der von Joel Schumacher Ende der 1980er
Jahre gedrehte Film Flatliners mit Kiefer Sutherland, Julia Roberts und Kevin
Bacon in den Hauptrollen. Hierbei handelt es sich um einen Film, der auf der
Ebene des Plots eine Verbindung der drei Phanomenbereiche aufmacht. In knap-
pen Worten geht es um eine Gruppe von Medizinstudenten, die mit Nahtoder-
fahrungen experimentiert und deren Mitglieder in der Folge von Selbstversuchen
kleine Momente des Jiingsten Gerichts erleben miissen. Nachdem die Versuchs-
personen wieder ins Leben zuriickgeholt wurden, sehen sie sich mit der Heimsu-
chung durch unbewiltigte Probleme ihrer Vergangenheit konfrontiert. Bemer-
kenswert ist, dass es sich hierbei um Tétertraumata handelt: In Form von Wahn-
vorstellungen begegnen ihnen Personen, die sie frither einmal verletzt zu haben
glauben. Da diese Heimsuchungen zur Belastung werden, erkennen die For-
scher, dass die einzige Therapie darin besteht, diese offenen Rechnungen zu
begleichen. Alle versuchen sich — in je unterschiedlichen Szenarien — erneut mit
ihrer schuldhaften Vergangenheit auseinanderzusetzen und sich auf diese Weise
zu erlosen. Das Ersuchen nach Verzeihung spielt hierbei eine zentrale Rolle, um
zundchst den Spuk loszuwerden und um dann die bisher erfolgreich verdringte
und nun belastende Vergangenheit endgiiltig vergessen zu konnen. Insgesamt
erzéhlt der Film somit eine Geschichte der Verbindung von Verzeihen und Ver-
gessen.!* Aber da es bei der filmgestiitzten Interaktionsanalyse nicht um das
Auffinden exemplarischer Filmnarrative geht, soll nun eine Filmszene herausge-
griffen werden, in der das Ersuchen und Erteilen von Verzeihung im Zentrum
steht.

Ein Mitglied der Studentengruppe, der von Kevin Bacon dargestellte Dave
Labraccio, wird von der Vision eines kleinen Médchens verfolgt, das er auf dem
Schulhof immer gehénselt hatte. Um diese persistente Erinnerung zu befrieden
beschlieBt er, sein damaliges Opfer aufzusuchen und es um Verzeihung zu bit-
ten. Er begibt sich in einen Vorort der Stadt, wo die ehemalige Mitschiilerin
wohnt. Das Haus ist abgelegen und heruntergekommen. Nur eine noch rauchen-
de Feuerstelle im verwilderten Garten weist auf die Anwesenheit der Bewohner
hin. Dave steht auf der Veranda, klingelt, erst nach geraumer Zeit 6ffnet ein

14 Versohnung wird ausgeklammert, weil sie auf die Klarung der Voraussetzungen einer
weiteren gemeinsamen Zukunft zielt. Auch Verzeihen hat eine Zukunftsperspektive;
sie richtet sich allerdings auf die Zukunft des Einzelnen und nicht auf die Zukunft der

Beziehung.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | OLIVER DIMBATH

kleines Médchen, kurz darauf erscheint die Mutter. Dave stellt sich kurz vor,
erinnert an die gemeinsame Schulzeit und wird eingelassen. Die zu analysieren-
de Szene findet in einem Gewidchshaus statt, einem Anbau, in dem die Mutter —
Winnie Hicks, gespielt von Kimberly Scott — gerade mit Blumen beschéftigt
gewesen war und in das sie nun mit ihrem Besuch zuriickkehrt. Die Sequenz
vom gemeinsamen Betreten des Raumes bis zu dem Zeitpunkt, an dem Dave das
Haus wieder verldsst, dauert insgesamt drei Minuten und 45 Sekunden. Sie wird
von einer zeitgleich stattfindenden Heimsuchungsvision eines anderen Grup-
penmitglieds, die in Wechselschnitten dargestellt wird, um 39 Sekunden unter-
brochen. Abgesehen von der dramatischen Musik der parallelisierten Heimsu-
chungssequenz, die um Sekunden iiber den Schnitt in die Gewéichshausszene
hineingezogen wird, gibt es als Atmo-Sound nur Vogelgezwitscher und die
Gerdusche des Gewichshauses: Bewegungsgerdusche der Darsteller, eine Be-
wisserungsanlage und so weiter.

Schon an der Eingangstiir entsteht der Eindruck, als erkenne Winnie ihren
Peiniger von damals wieder. Indem sie in ihrer Gewdchshausarbeit fortfahrt und
Dave hinter sich herlaufen lisst, zeigt sie, dass ihr der Uberraschungsbesuch
unangenehm ist. Das Gesprach kommt schnell auf die Schule, die sie nie ge-
mocht hat und in der sie nicht erfolgreich war. Entsprechend wundert sich Win-
nie, dass sich Dave iiberhaupt an sie erinnert. Dave antwortet, dass er sich sehr
gut erinnere. Sie sei sehr schiichtern und er ein ziemlicher Rabauke gewesen.
Dann beginnt er zu stottern — es tite ihm leid. Winnie wendet sich ihm zu,
schmunzelt und stellt fest, dass sie sich an gar nichts erinnern kdnne und wenn,
dann seien das doch alte Geschichten aus der Kindheit. Sie wendet sich ab und
setzt ihren Weg zwischen den Blumentischen fort. Dave und ihre Tochter folgen
ihr. Dann verharrt sie und dreht sich erneut um. Dave kommt néher, bis sie vor-
einander stehen. Nach Worten ringend wiederholt er, dass es ihm leidtue, was
auch immer er ihr angetan habe. Winnie schickt ihre Tochter weg. Es folgt nun
eine overshoulder-Sequenz im Schuss-Gegenschuss-Verfahren, die einmal Dave
in GroB-Einstellung — mit vollem Gesicht — und einmal Winnie in GroB-
Einstellung zeigt."> Winnie sagt sehr ernst, dass sie nun eine Familie habe und
nicht mehr das ekelhafte kleine Méadchen von damals sei. Dave widerspricht, sie
sei niemals ekelhaft gewesen. Dann fragt Winnie, warum er hergekommen sei
und spielt die vergangenen Ereignisse herunter — sie seien doch damals Kinder
gewesen und die seien nun einmal so. Dave sieht sie ernst an, dann senkt er den
Blick und entschuldigt sich erneut. Nun ringt Winnie — jetzt im Halbprofil — mit

15 Zum bei Filmanalysen tiiblicherweise verwendeten Filmjargon beziehungsweise zur
yFilmsprache« vgl. zum Beispiel Alice Bienk (2008).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERZEIHEN, VERSOHNEN, VERGESSEN IN FILMISCHER INTERAKTION | 69

der Fassung. Dave murmelt, dass er sie nicht erneut verletzen wolle, fixiert sie
einen Moment, senkt wieder den Blick und sagt, dass er nun gehen werde. Die
Kamera verldsst die GroB-Einstellung, fahrt zuriick und man siecht Winnie links
im Bild stehen, wahrend Dave sich abwendet, um den Raum zu verlassen. Als er
an der Tiir angekommen ist, ruft ihn Winnie beim Namen. Dave bleibt stehen
und dreht sich um. Winnie benetzt sich mit der Zunge die Lippen und bedankt
sich mit ernstem Gesichtsausdruck. Dave entgegnet, ob sie sich sicher sei. Win-
nie — wieder in GroB-Einstellung — nickt mit der Andeutung eines Léichelns.
Auch bei Dave zeichnet sich die Spur eines Léchelns ab, als er sich ebenfalls
bedankt und die Szene endgiiltig verldsst.

Die filmische Umsetzung dieser Korrektursituation zeigt Groaufnahmen der
Gesichter und Schnitte im Schuss-Gegenschuss-Verfahren. Sie kdnnten dazu
dienen, die erhohte Emotionalitit der Szene sowie die Identifikation des Publi-
kums mit dem Protagonisten und der Protagonistin zu unterstreichen. Bereits aus
textlicher Perspektive zeigt sich der von Goffman rekonstruierte Ablauf der
Interaktion des Verzeihens vom Ersuchen iiber die Annahme des Ersuchens bis
hin zur Annahme der Annahme. Jedem Ersuchen um Verzeihung muss das Ein-
gestindnis einer Schuld vorangehen. Fiir den um Verzeihung bittenden Dave
wird die Situation erschwert, da Winnie den Anlass seines Ansinnens infrage
stellt. Erst auf der Ebene der leibgebundenen Kundgabe kann er der Angespro-
chenen — und dem Filmbetrachter — vermitteln, wie ernst es ihm ist: Die Regie
sieht vor, dass beide Interaktionspartner frontal voreinander stehen. Die Distanz
zwischen beiden ist so gering, dass sie die emotionsanzeigenden Gesichtsbewe-
gungen des Gegeniibers ebenso mitbekommen, wie das Publikum durch die
GroB-Perspektive der Kamera. Kevin Bacon spielt mit ernstem, offenem Blick,
der den Augenkontakt sucht, mit gefurchter Stirn und dem beschdmt demiitigen
Niederschlagen der Augen. Das Ersuchen zeigt Wirkung bei der Filmpartnerin,
die nun ihrerseits den Blick senkt, sichtlich um Worte beziehungsweise um
Fassung ringt und schweigt. In Erwartung einer Antwort und zugleich im Be-
wusstsein, dass er keinen Anspruch auf eine Antwort erheben kann, kiindigt
Dave seinen Riickzug an und geht. Erst im letzten Moment 16st Winnie die so
entstandene Spannung auf. Es ist ihr offensichtlich nicht leichtgefallen, die ver-
meintlich vergessene Kridnkung so einfach zu verzeihen. Der Abschluss der
Interaktion des Verzeihens ist der Hauch eines etwas gequélt wirkenden L&-
chelns — auf beiden Seiten.

Der genaue Blick auf Mimik und Gestik zeigt, dass man anhand der Filmda-
ten Goffmans geordnete Abfolge innerhalb von Korrekturinteraktionen um As-
pekte des Nonverbalen ergénzen kann. So scheint das mit dem Schuldeinge-
stdndnis verbundene Ersuchen einen korperlichen Ausdruck von Ernsthaftigkeit

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 | OLIVER DIMBATH

vorauszusetzen. Aulerdem ist es begleitet von direkten Blickkontakten, die sich
mit einem demutsvollen Senken des Blickes abwechseln. Wenn dem Ersuchen
nicht stattgegeben wird, ist der um Verzeihung Bittende gedemiitigt. Mdglich-
erweise wird er die Situation dann ziigig verlassen. Im Fall der Entsprechung des
Wunsches nach Vergebung bedarf es jedoch nicht des Gebrauchs des Wortes
»Verzeihen«. Wie das Filmbeispiel zeigt, geniigt als Anerkennung der Dank oder
sogar nur ein Lacheln.

4.2 Das Verzeihen der Totung Nahestehender

Die zweite Interaktion des Verzeihens findet sich in der Comic-Verfilmung
Spiderman III von Sam Raimi aus dem Jahr 2007 mit Tobey McGuire als
Spiderman und Thomas Haden Church als Sandman. Am Ende eines finalen
Kampfes in der Baustelle eines Wolkenkratzers, den Spiderman aufgrund der
unverhofften Unterstiitzung durch den Griinen Kobold gegen das auf3erirdische
Mischwesen Venom und den Sandman fiir sich entscheidet, ist Venom tot und
der Griine Kobold liegt im Sterben. Bevor sich Spiderman zu seinem Kampfge-
fahrten begeben kann, materialisiert sich in seinem Riicken der Sandman — er
kann sich in Flugsand auflosen und an anderer Stelle wieder zusammensetzen.
Sandman wird von Spiderman alias Peter Parker gejagt, weil er dessen Onkel
wihrend eines Raubiiberfalls getétet hat. Er tritt nun Spiderman gegeniiber, um
seine Version des Tathergangs darzulegen. Die Szene dauert insgesamt drei
Minuten und 43 Sekunden. Sie wird unterbrochen durch einen parallel ablaufen-
den Handlungsstrang mit Parkers Freundin Mary Jane und dem Griinen Kobold
sowie durch Riickblenden, vermittels derer Sandman den Ablauf seines Verge-
hens kommentiert.

Die Dialogsequenz zwischen Spiderman und Sandman ist ebenfalls durch
groBBe Ernsthaftigkeit charakterisiert. Filmisch kommen auch hier Schuss-
Gegenschuss-Verfahren und Overshoulder-Nah-  beziehungsweise ~ GroB-
Einstellungen zum Einsatz, was wieder auf einen so intensiven wie emotionali-
sierten Austausch hinweist. Sandman bittet ausdriicklich nicht um Verzeihung,
weil er seine Schuld gegeniiber Spiderman/Parker fiir unverzeihlich hilt. Sein
Mimenspiel erweckt einen zerknirschten Eindruck — die Augen sind mit Trianen
gefiillt, der Mund schmal, die Mundwinkel nach auflen gezogen. Die groBere
Veranderung geht indessen mit Spiderman vor sich. Da Sandman ihn iiberrascht
und anspricht, bevor er dessen Anwesenheit bemerkt, muss er nicht mit einem
Angriff rechnen. Sandmans Beteuerung, er habe das alles nicht gewollt, wird
von Spiderman zundchst zuriickgewiesen. Erst das Schuldbekenntnis Sandmans
und die direkte Bezugnahme auf sein schuldhaftes Verhiltnis zu Parker/

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERZEIHEN, VERSOHNEN, VERGESSEN IN FILMISCHER INTERAKTION | 71

Spiderman scheint bei diesem ein Umdenken auszuldsen. Es gelingt Sand-
man, Spiderman zu einem Perspektivwechsel zu veranlassen. McGuire spielt
dieses Umdenken mit einem kurzen Verdrehen der Augen nach links oben — dies
konnte aus neurowissenschaftlicher Sicht auf ein konzentriertes Nachdenken
hinweisen — um dann demutsvoll den Blick zu senken. Danach rdumt Spiderman
ein, dass auch er schlimme Dinge getan habe. Als Sandman schlieBlich seine
Ausgangsmotivation offenlegt — er sei mittellos gewesen und habe nur seiner
kranken Tochter helfen wollen — und diese Offenbarung gestisch mit einem
Medaillonbildchen seiner Tochter unterstiitzt, akzeptiert Parker-Spiderman sein
Ersuchen und spricht aus, dass er Sandman verzeihe. Die Szene endet, indem
Sandman, der erneut die Mundwinkel nach auflen ziecht und dadurch Bitterkeit
signalisiert, sich dematerialisiert und als Sandwolke in den H&auserschluchten
verschwindet. Spiderman lachelt ihm erleichtert und entspannt nach.

Die Szene am Ende des Films Spiderman III enthélt mit Blick auf die leibge-
bundene Kundgabe dhnliche Motive wie die Sequenz aus Flatliners. Auch sie ist
sehr ernst, die Protagonisten haben Trénen in den Augen und blicken sich lange
und durchdringend an. Auch das demutsvolle Senken des Blickes und das erl6-
sende Licheln sind Bestandteile der Interaktion. Bemerkenswert ist, dass der
gesenkte Blick als defensive Geste von Spiderman und nicht vom Sandman
ausagiert wird. Die Deutung dieses Umstands muss auf das Filmnarrativ zuriick-
greifen: Sandman bittet nicht um Verzeihung. Sein Gesténdnis richtet sich an
das Opfer eines »Kollateralschadens<, dem gegeniiber er nur mittelbar schuldig
geworden ist und das aufgrund der Sachlage auch gar keine geeignete Instanz
einer Vergebung ist. Mit Blick auf seine verzweifelte Gesamtsituation ist das
Kldrungsangebot an Spiderman eher Ausdruck von Ansténdigkeit. Nur en pas-
sant entbindet er Spiderman der Pflicht, ihn als den Morder seines Onkels zu
jagen. Dessen Lécheln und Zusicherung des Verzeihens signalisieren dement-
sprechend auch Dank fiir die neue und erlésende Perspektive.'®

Es liegt in der Besonderheit der beiden Filmnarrative in Flatliners und
Spiderman III, dass Vergeben und Verzeihen ohne den weiteren Schritt einer
Versohnung stattfinden. Aufgrund des Plots bedarf es in beiden Fillen keiner
Fortsetzung der Beziehung, weshalb der Betrachter den gliicklichen Ausgang der
Szenen mit einer Vergessenserwartung verkniipfen kann. Die Figur
Spiderman/Parker kann sowohl das Verbrechen des Sandman als auch seine

16 An dieser Stelle sei an die Trennung der Begriffe »Verzeihung« und »Vergebung« bei
FlaBpohler (2016) erinnert. Spiderman hat als nur mittelbar Betroffener kein >Recht«
den Mord an seinem Onkel zu vergeben. Verzeihen im Sinne des Verzichts auf weite-

res »Zeihen< der Untat und auf Rache ist dem Superhelden dagegen moglich.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | OLIVER DIMBATH

negative Einschidtzung dieser tragischen Figur vergessen. Die Figur Labraccio ist
— im besten Freudschen Sinne — durch eine Art des Erinnerns, Wiederholens und
Durcharbeitens nicht nur in der Lage, Vergebung zu erlangen, sondern au3erdem
sein Tétertrauma zu tiberwinden und sich selbst zu Verzeihen (vgl. Freud 1914).
Vergessen ist auch hier zu erwarten, da das posttraumatische Stresserlebnis
geradezu therapeutisch beigelegt wird — die Heimsuchungen horen auf.

4.3 Versagtes Verzeihen bei der Zerstorung des Lebensgliicks

Verséhnung und Vergessen setzen Verzeihen voraus, aber auch das Ersuchen
um Verzeihung ist eine Interaktion mit unsicherem Ausgang. Verzeihen kann
gewéhrt werden oder auch nicht. Es ist insofern auch von Interesse, Filmszenen
zu analysieren, in denen die Abbitte nicht akzeptiert wird. Eine starke Wiirdi-
gung erfahrt diese Interaktionssequenz in dem britischen Spielfilm Abbitte (orig.
Atonement), der unter der Regie von Joe Wright nach einem Roman von Ian
McEwan gedreht und im Jahr 2007 veroffentlicht wurde. In den Hauptrollen
dieses Dramas um einen jugendlichen Verrat spielen James McAvoy, Keira
Knightley und Romola Garai. Spannungsvoller Hohepunkt des in drei biographi-
sche Handlungsepisoden geteilten Filmes ist die Begegnung der achtzehnjihri-
gen Broiny Tallis mit ihrer Schwester Cecilia und deren Freund Robbie Turner.
Broiny sucht ihre Schwester, die den Kontakt zur Familie abgebrochen hatte auf,
um wegen einer fatalen Falschaussage, die sie fiinf Jahre zuvor gegen Robbie
gemacht hatte und in deren Folge dieser eine Haftstrafe absitzen musste, der er
sich nur durch die freiwillige Meldung zum Kriegseinsatz entziechen konnte, um
Verzeihung zu bitten. Die Szene spielt in der Wohnkiiche einer kleinen Stadt-
wohnung, in der Cecilia Tallis, die wie Broiny als Krankenschwester eingesetzt
ist, lebt. Broiny trifft dort {iberraschenderweise auch Robbie an, der wihrend
eines kurzen Heimataufenthalts zu Besuch ist. In der emotionalen sechseinhalb-
miniitigen Sequenz versucht sie Vergebung zu erlangen, was ihr jedoch von
beiden versagt wird.

Mit Blick auf die filmische Umsetzung ist die gesamte Interaktionssequenz,
die zuerst nur zwischen den beiden Schwestern und spéter in der Dreierkonstel-
lation stattfindet, sehr spannungsreich. Wie auch in den bereits vorgestellten
Filmszenen arbeitet die Kamerafithrung stark mit Schuss-Gegenschuss- und
Overshoulder-Perspektiven, was das Publikum dazu einlddt, die Perspektive der
jeweiligen Protagonist(inn)en einzunehmen. Mitunter geht die Kamera jedoch
auch in die Beobachterperspektive ohne spezifisches Identifikationsangebot.
GroB-Einstellungen werden sparsam verwendet; hédufiger kommen Nah-
Aufnahmen oder amerikanische Einstellungsgroen zum Einsatz. Ersatzweise

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERZEIHEN, VERSOHNEN, VERGESSEN IN FILMISCHER INTERAKTION | 73

werden die zur Identifikation vorgesehenen Bildausschnitte scharf mit geringer
Schérfentiefe fokussiert. Im Unterschied zu den vorgingigen Filmbeispielen
wird die Sequenz, die im Ubrigen doppelt so viel Zeit in Anspruch nimmt, nicht
durch parallel ablaufende Handlungsstrénge und den damit verbundenen Wech-
sel zwischen Schauplétzen unterbrochen. Die Szene wirkt dadurch dichter und
schwerer.

Bemerkenswert ist zudem das Bewegungsspiel der Darstellenden innerhalb
der Interaktion. Die Kamera vollzieht die schwerwiegende Entfremdung der
Charaktere nach, indem sie durch den verstirkten Einsatz von Profil-
Einstellungen die Abwendung der Interaktionspartner voneinander suggeriert.
Vor allem das Mimenspiel von Cecilia und Broiny erweckt den Eindruck groBer
Aufgewiihltheit und Anspannung. Cecilia scheint zwischen Zuriickweisung,
Verlegenheit und Mitleid zu schwanken, Broiny zwischen dem Bediirfnis nach
Kldrung, Scham, Hoffnung und Verzweiflung. Keira Knightley spielt die Cecilia
anfangs mit verhdrteten Gesichtsziigen und héufig direktem Blickkontakt mit
Broiny, der bisweilen durch das verlegene Senken des Blickes unterbrochen
wird. Dies kann als Unbehagen mit der Situation gedeutet werden. Einmal
scheint sie sich einen Ruck zu geben, die Ziige werden weicher und aus Broinys
Perspektive geht sie auf Romola Garai zu, der ein freudiges Erstaunen geradezu
ins Gesicht geschrieben ist. Dieses Erstaunen schlidgt jgh um in enttiuscht-
resigniertes Niederschlagen des Blickes als Cecilia an ihr vorbei hin zu einem
kochenden Wassertopf strebt. Nachdem Robbie die Szene betreten hat, kommt
Broinys Verrat zur Verhandlung, wobei Robbie zunehmend in Rage gerdt und
letztlich beinahe auf die Besucherin losgeht. Von Cecilia beruhigt initiiert er
eine kompensatorische Wendung, in der das Paar von Broiny die von ihr ohne-
hin zuvor angebotene familiendffentliche Richtigstellung einfordert. Der Uber-
gang in die Aushandlung erfolgt, indem sich die zunéchst stehenden Protago-
nist(inn)en um den Esstisch gruppieren, wobei sich die beiden Frauen setzen.
Nach dem Diktat der Vorgehensweise durch Robbie wendet sich dieser vom
Tisch ab. Broiny erhebt sich und wiederholt unter Trinen, wie leid es ihr tue,
aber Robbie bleibt abgewandt, fordert erneut die Richtigstellung und dass Broi-
ny Cecilia und ihn kiinftig in Ruhe lassen moge.

Auch wenn in der Sequenz ausdriicklich keine Vergebung gewihrt wird, er-
hilt Broiny die Mdglichkeit, ihr Tétertrauma durchzuarbeiten. Versohnung im
Sinne der Ermdglichung einer Fortfiihrung der Beziehung findet nicht statt. Erst
im sich nun anschliefenden dritten Abschnitt des Filmes wird die unerbittliche
Situation aufgelost: Die ganze Szene ist eine fiktive Konstruktion der betagten
Broiny, die sich bei ihrem Versuch das Vergangene in einer Erzéhlung zu verar-
beiten, bewusst fiir diese fiktionale Wendung entscheidet. Tatsdchlich sei zum

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | OLIVER DIMBATH

Zeitpunkt der fiktiven Begegnung Robbie bereits im Krieg verstorben und Ce-
cilia bei einem Bombardement ertrunken gewesen.!”

Auch wenn sich die Konstruktion der Szene als fiktiv erweist, geht das Pub-
likum von einer erzdhlerisch authentischen Sequenz aus. Die Darstellung ist an
keiner Stelle unglaubwiirdig. Man sieht ein Ersuchen um Verzeihung unter
schwierigen Bedingungen, da das Paar Cecilia und Robbie akut unter der Situa-
tion leidet, in die es durch den Verrat von Broiny gebracht wurde. Entsprechend
ist auch der Ausgang der Initiative von Broiny von vornherein ungewiss. Cecilia
und Robbie spielen das von Broiny initiierte Ritual mit groBem Widerwillen mit
— ihr Ersuchen ist sachlich und emotional entwaffnend. Dies zeigt sich an den
Bewegungen der Korper zueinander: Broiny steht immer wieder offen zum
Raum beziehungsweise >dffnet« sich vor allem gegeniiber ihrer Schwester. Das
unerwartete Hinzutreten von Robbie wendet die Situation in ein emotionalisier-
tes Bedrohungsszenario, das in der Dreierkonstellation ebenfalls durch die Of-
fenheit und Angreifbarkeit Broinys aufgelost werden kann. Das Paar als starke
und auf sich bezogene Einheit stabilisiert sich und gibt der Abbitte Leistenden
die Gelegenheit das zu bekommen, was sie will: eine rituell — und in diesem Fall
rationalisierend — vollzogene Anerkennung ihrer Initiative.

4.4 Versagtes Verzeihen infolge eines polizeilichen
Ermittlungsfehlers

Das vierte Beispiel fiir eine Interaktion im Kontext des Verzeihens liefert die
2016 erstmals ausgestrahlte Folge Und vergib uns unsere Schuld aus der deut-
schen Fernsehkrimi-Reihe Polizeiruf 110. Regie bei dieser Produktion des Baye-
rischen Rundfunks fiihrte Marco Kreuzpaintner, in der Hauptrolle des Kommis-
sars Hanns von Meuffels ist Matthias Brandt zu sehen. Seine schweigende Part-
nerin in der betreffenden Szene ist Margarete Tiesel in der Rolle der Lisa Haft-
ling. Die Geschichte beginnt mit dem Auftauchen eines Mannes, der einen vor
Jahren begangenen Mord gestehen will, fiir den jedoch ein anderer verurteilt
worden war. Kommissar v. Meuffels unternimmt zunéchst alles, um nachzuwei-

17 In der filmischen Konstruktion der Szene gibt es eine ganze Reihe von Momenten, die
symbolhaft auf diese Fiktion innerhalb der Fiktion hinweisen. So sieht Broiny bei ei-
nem betriibten Blick durchs Fenster eine alte Frau einen Puppenkinderwagen vorbei-
schieben, was als Bezug zu dem unbewiltigten Problem aus ihrer Kindheit gedeutet
werden kann. Fiir die interaktionistische Rekonstruktion sind diese im Zusammen-
hang des Filmverstehens sicherlich relevanten Informationen von nachrangiger Be-

deutung.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERZEIHEN, VERSOHNEN, VERGESSEN IN FILMISCHER INTERAKTION | 75

sen, dass das Gestidndnis falsch ist. Im Fortgang der Dinge muss er jedoch ein-
rdumen, einen Ermittlungsfehler begangen zu haben. Der Irrtum wiegt besonders
schwer, da sich der unschuldig Verurteilte in der Haft das Leben genommen hat.
Als jeder Zweifel ausgeschlossen ist, begibt sich der Kommissar zur Mutter des
verstorbenen Héftlings, um ihr seinen Fehler zu gestehen. In der knapp zwei-
miniitigen Szene wird weder um Verzeihung gebeten noch verziehen; allerdings
kommt das Gesténdnis einer Abbitte gleich. Matthias Brandt spielt einen vollig
erschiitterten Kommissar; die Kamera arbeitet auch hier mit Nah-Einstellungen
und Totalen. Das Eingestdndnis seines fatalen Fehlers kommt dem Kommissar
sichtlich schwer tiber die Lippen. Sein Blick ist meist gesenkt, wandert unstet
iiber den Boden; nur in dem Moment, in dem er sein Bedauern duflert, sucht er
kurz und verschamt Blickkontakt. Nachdem er geendet hat, erhebt sich Lisa
Haffling und steht mit tranenumflortem Blick an neben ihrem Platz. Es sieht
danach aus, als wiirde sie damit die Interaktion beenden und den Kommissar
entlassen. Prompt verlésst dieser den Raum. Lisa Haffling setzt kurz an, sich ihm
noch einmal zuzuwenden, hélt jedoch inne und kehrt zuriick in ihre Ausgangs-
position, den Blick in die Ferne gerichtet.

5. ERGEBNISSE UND SCHLUSS

Das schlechte Gewissen als Tétertrauma ist ein machtvoller Aspekt mikrosozia-
ler Gedéchtnisse. Die Stufenfolge des Verzeihens, Verséhnens und Vergessens
stellt die hierzu korrespondierende zivilisatorische Praxis dar. Goffman hat
richtig erkannt, dass es sich hierbei um eine Korrekturchance im Hinblick auf
den »natiirlichen< Lauf der Dinge in sozialen Beziehungen handelt. Erfolgt diese
Korrektur im Modus des Verzeihens und Versohnens, kann dem Erinnern der
persistente Stachel gezogen werden. Sowohl der Verzeihende als auch der, dem
verziehen wurde, erhilt Absolution hinsichtlich seines durch das Kollektivbe-
wusstsein geprigten Gewissens.!® Die Absolution entbindet ihn von der Pflicht,
sich und anderen ein in der Vergangenheit veriibtes oder erfahrenes Unrecht
nachzutragen. Versohnung ist in diesem Zusammenhang eine Steigerungsform,
da sie mit der Bekriftigung der Fortsetzung einer ehemals gestdrten Beziehung
verbunden wird. Begreift man Gedéchtnis als vergangenheitsvermittelten Gene-
rator handlungsleitenden Wissens (vgl. Dimbath 2016), geraten Verzeihen und
Versoéhnen zu kognitiven Strategien der Gedéchtniskontrolle. Deren Grenzen

18 Dieses Motiv geht auf Emile Durkheims (1996) Konzept des Kollektivbewusstseins

zuriick.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | OLIVER DIMBATH

variieren jedoch von Fall zu Fall, denn dass selbst die wechselseitige Uberein-
kunft iiber die Deutung einer problematischen Vergangenheit jede Spur von
Misstrauen aufzuheben vermdge, muss dem Bereich des Hoffens iiberlassen
bleiben.

Soziologisch von Interesse ist nun zunichst, welcher Ordnung die Interakti-
onen in solchen Situationen der Erinnerungskorrektur unterliegen. Vielleicht
konnte man hier im Sinne Goffmans von einem >Rahmen« der Abbitte sprechen,
der in Form eines Interaktionsrituals vollzogen wird. Die Filmszenen weisen
hierbei alle in dieselbe Richtung. Thnen ist zu entnehmen, dass das Ritual offen-
bar vorsieht, dass das Ersuchen um Anhdrung und Verzeihen immer vom Verur-
sacher der Storung, also vom ehemaligen Téter ausgehen muss. Formal notwen-
dige Bestandteile seiner Initiative sind, ganz im Freud‘schen Sinn, das Erinnern
sowie die narrative Wiederholung des angerichteten Unheils in Verbindung mit
einer einseitigen Verantwortungsiibernahme und spezifischen leibgebundenen
Kundgaben. Der reuige Téter signalisiert ein sehr behutsames und seridses Vor-
gehen. Dies zeigt sich in seinem ernsten Gesichtsausdruck und seinen herantas-
tenden Blickkontakt, der immer wieder von einem Senken des Blickes zu Boden
unterbrochen wird — eine Geste des Trauerns, des Bedauerns, der Scham und der
Unterordnung.

Es obliegt nun dem Adressaten der Abbitte, dem Opfer, diesem Ansinnen
nachzugeben oder zu zogern. Die Ordnung des Rituals sieht vor, dass er sich
zieren oder sogar vollig verweigern kann. Im Fall der Offhung in Richtung Ver-
sOhnung reagiert es mit mildernden Gesten wie zum Beispiel einem Lécheln
oder einem Ausdruck des Vergebens. Im Fall der Verweigerung kommt es zu
Signalen der Abwendung oder der Provokation — etwa durch harte, feste, verbit-
terte Blicke und durch Schweigen. Dies kann den Tater zu starkerem Bemiihen
und deutlicheren Demutsbekundungen auffordern oder seine Initiative so zu-
riickweisen, dass er sich zuriickzichen muss.

Bemerkenswert ist jedoch, dass die Interaktion nicht erst durch eine Versoh-
nungsgeste des Opfers gelingt, sondern bereits durch dessen Anzeige, die Abbit-
te zur Kenntnis genommen zu haben. Gleichgiiltig, wie lange sich die Interaktion
hingezogen hat, gewinnt der Abbittende, sofern er es nicht auf Verséhnung und
die Wiederherstellung der Beziechung angelegt hat, die Chance, sich selbst zu
verzeihen und sein schlechtes Gewissen — sein Tétertrauma und die mit diesem
verbundenen Heimsuchungen — zu bearbeiten. Am Ende dieses Vorgangs kann
dann das heilsame Vergessen der emotional belastenden Erinnerung stehen. Das
Interaktionsritual des Verzeihens erscheint vor dann als funktional fiir den Téter
mehr noch als fiir das Opfer oder die Beziehung zwischen beiden.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERZEIHEN, VERSOHNEN, VERGESSEN IN FILMISCHER INTERAKTION | 77

Aus gedéchtnistheoretischer Sicht handelt es sich unter anderem um Ge-
déchtnisse der Interaktionsordnung und mit ihnen verbundene Momente von
Korpergedichtnissen. Der Film nutzt dieses vergangenheitsbezogene Wissen fiir
die von ihm vermittelten Narrative: Das Publikum versteht infolge der filmisch-
fiktionalen Interaktionen auch deren Konsequenzen. Die kleine Winnie wird den
erwachsenen Dave kiinftig nicht mehr heimsuchen. Spiderman muss keine wei-
teren Angriffe des Sandmans mehr gewirtigen und kann auch davon ablassen,
ihn als den Morder seines Onkels zur Rechenschaft ziehen zu sollen. Die jugend-
liche Broiny wiirde, hitte die Szene in der narrativen Realitit des Films stattge-
funden, nicht mehr unter dem unausgesprochenen Verrat leiden und der Kom-
missar hat sich das Eingestindnis seines Irrtums »von der Seele geredet«.

Indem das Filmpublikum diese strukturihnlichen Sequenzen entsprechend
deutet, bestétigt sich die rituelle Form des Ablaufs einer Abbitte-Interaktion. Der
Film wirkt somit selbst in seiner notgedrungen liickenhaft-fiktionalen Darstel-
lung als soziales Geddchtnis, wenn nach dem Filmerlebnis jede(r) Betrachter(in)
ein wenig besser weill, wie es zugehen muss, wenn um Verzeihung gebeten
wird.

LITERATUR

Abbt, Christine (2016): »Ich vergesse« Uber Moglichkeiten und Grenzen des
Denkens aus philosophischer Perspektive. Frankfurt/Main: Campus.

Allemand, Mathias/Steiner, Marianne (2010): Verzeihen und Selbstverzeihen
tiber die Lebensspanne. Gegenwértiger Forschungsstand und Forschungsper-
spektiven, in: Zeitschrift fiir Entwicklungspsychologie und Pddagogische
Psychologie 42(2): S. 63-78.

Argyle, Michael (1979): Korpersprache und Kommunikation. Paderborn: Jun-
fermannsche Verlagsbuchhandlung.

Bienk, Alice (2008): Filmsprache. Einfiihrung in die interaktive Filmanalyse.
Marburg: Schiiren-Verlag.

Dimbath, Oliver (2013): Methodologischer Voyeurismus. Uberlegungen zu einer
Neuausrichtung soziologischer Filmanalyse, Soziale Welt 64(4): S. 401-415.

Dimbath, Oliver (2014): Oblivionismus. Vergessen und Vergesslichkeit in der
modernen Wissenschaft. Konstanz: UVK.

Dimbath, Oliver (2016): Wissen als Erinnerung? Erinnern als Moment des de-
klarativ-reflektorischen Gedéchtnisses, in: Jiirgen Raab/Reiner Keller
(Hrsg.): Wissensforschung — Forschungswissen. Beitrdige und Debatten zum

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | OLIVER DIMBATH

1. Sektionskongress der Wissenssoziologie. Weinheim: Beltz Juventa,
S. 274-284.

Dimbath, Oliver/Kinzler, Anja (2013): Wie sozial sind Gespenster? Wissensso-
ziologische Untersuchungen zu einem unheimlichen Phdnomen, Nebulosa.
Zeitschrift fiir Sichtbarkeit und Sozialitdt 3: S. 52—62.

Dimbath, Oliver/Klaes, Matthias S. (2014): Die Vielfalt nutzen. Uberlegungen
zu einer methodologischen Profilierung der soziologischen Filmanalyse, in:
Martina Low (Hrsg.): Vielfalt und Zusammenhalt. Verhandlungen des 36.
Kongresses des Deutschen Gesellschaft fiir Soziologie in Bochum und
Dortmund. 2 Bde. Frankfurt/Main: Campus, S. CD-ROM.

Dimbath, Oliver/Klaes, Matthias S. (2016): Interaktionszentrierte Filmanalyse
als quasi-naturalistische Forschung, in: Carsten Heinze/Alexander Gei-
mer/Rainer Winter (Hrsg.): Filmsoziologie (Arbeitstitel). Wiesbaden: Sprin-
ger VS (im Erscheinen).

Duden (2002): Duden — Das Bedeutungsworterbuch. Mannheim, Leipzig, Wien,
Ziirich: Dudenverlag.

Durkheim, Emile (1996): Uber soziale Arbeitsteilung. Studie iiber die Organisa-
tion héherer Gesellschaften. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

FlaBpohler, Svenja (2016): Verzeihen. Vom Umgang mit Schuld. Miinchen:
Deutsche Verlags-Anstalt.

Freud, Sigmund (1914): Erinnern, Wiederholen und Durcharbeiten, in: Sigmund
Freud (Hrsg.): Studienausgabe, Band III: Psychologie des UnbewuBten.
Frankfurt/Main: Fischer, S. 205-215.

Giesen, Bernhard (2004): The Trauma of the Perpetrators. The Holocaust as the
Traumatic Reference of German National Identity, in: Jeffrey C. Alexander
et al. (Hrsg.): Cultural Trauma and Collective Identity. Berkeley, Los Ange-
les, London: University of California Press, S. 112—-154.

Goftman, Erving (1974): Das Individuum im Jffentlichen Austausch. Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

Hall, Julie H./Fincham, Frank D. (2005): Self-forgiveness: The stepchild of
forgiveness research, Journal of Social and Clinical Psychology 24: S. 621—
637.

Hegge, Elisabeth/Ochsmann, Randolph (2000): Gedanken iiber das Verzeihen:
http://www.logotherapie-mainz.de/download/HeggeOchsmann_Verzeihen.
pdf (Zugriff am 15.09.2016).

Hickethier, Knut (2001): Film- und Fernsehanalyse. Stuttgart: J. B. Metzler.

Korte, Helmut (2004): Einfiihrung in die systematische Filmanalyse. Berlin:
Erich Schmidt Verlag.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERZEIHEN, VERSOHNEN, VERGESSEN IN FILMISCHER INTERAKTION | 79

Lau, Christoph/Wehling, Peter/Dimbath, Oliver (2011): Therapeutisches Ver-
gessen. Auf dem Weg zur Technisierung des Vergessens?, in: Oliver Dim-
bath/Peter Wehling (Hrsg.): Soziologie des Vergessens. Theoretische Zugdn-
ge und empirische Forschungsfelder. Konstanz: UVK, S. 317-338.

McCullough, Michael E./Witvliet, Charlotte V. O. (2002): The psychology of
forgiveness, in: Snyder/Lopez (Hrsg.): Handbook of positive psychology.
New York: Oxford University Press, S. 446—458.

Meier, Christian (2010): Das Gebot zu vergessen und die Unabweisbarkeit des
Erinnerns. Vom dffentlichen Umgang mit schlimmer Vergangenheit. Miin-
chen: Siedler.

Simmel, Georg (1999): Soziologie. Untersuchungen tiber die Formen der Verge-
sellschaftung. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

https://dokorg/10:14361/9783839436516 - am 14.02.2028, 07:17:45.



https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vergebungsfiktionen
Zur Konstruktion fragiler Vergemeinschaftung im Kontext

sozialen Vergessens

SONJA FUCKER

1. EINLEITUNG

Im umgangssprachlichen Sinne >braucht Vergebung Zeit«, um erfahrenes Un-
recht verarbeiten zu konnen. Zeit, die zwischen einer erlittenen Verletzung und
der Wiederherstellung oder dem Neubeginn von gestorten Beziechungsverhéltnis-
sen liegt. Sie ist ein notwendiger Bestandteil von Vergebungsprozessen und
konturiert die Authentizitdt von Nachsichtgesten. So schenken wir jemandem,
wer im direkten Anschluss an ein erlittenes Unrecht vergibt, keinen Glauben und
bewerten frithzeitig angebotene Vergebungsakte als unangemessen. In diesem
Kontext gilt im Anschluss an Georg Simmel, dass das » Tempo der Versohnung,
des »Vergebens und Vergessens< von gro3er Bedeutung fiir die strukturelle Wei-
terentwicklung des [Beziehungs-, S. F.] Verhéltnisses ist« (Simmel 1968: 253).
Mit dieser Sichtweise auf die zeitliche Struktur der Vergebung fiihrt er fort, dass
ebenso »wie man nicht zu schnell leren darf, wenn das Gelernte uns bleiben
soll, darf man auch nicht zu schnell vergessen, wenn das Vergessen seine sozio-
logische Bedeutung ganz entfalten soll« (Simmel 1968: 253).

Mit seinen Uberlegungen zu den notwendigen Zeitspannen, die zwischen
dem Erleben eines Krisenereignisses und einem Vergebungsangebot liegen
miissen, weist Simmel auf einen geddchtnisspezifischen Vorgang hin. Die Ver-
gebung wird en passant mit dem Vergessen in Bezug gesetzt. Simmels sozial-
theoretische Uberlegung findet auch Ausdruck in der alltiglichen Lebenswelt.
So verweist man im Alltagsjargon beispielsweise mit der Wendung »Alles ist

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82 | SonJA FUCKER

vergeben und vergessen«! darauf, dass das Vergessen eine von der Vergebung
nicht trennbare Begriffsfigur darstellt. GleichermaBen wird das Vergessen im
idiomatischen Sprachgebrauch auch als Konterpart der Vergebung begriffen,
insofern zwar »vergeben, aber nicht vergessen«* werden kann. Das >Loswerden«
von Erinnerungen wird folglich entweder als integraler Bestandteil des Verge-
bens betrachtet oder als antagonistische Bezugsgrofle. In den beiden unterschied-
lichen Perspektiven zum Zusammenhang zwischen »Vergeben< und »Vergessenc
markieren sich kontrire normative Zuschreibungen, wie mit im Gedéchtnis
abgelagerten Krisenerfahrungen umzugehen ist, die den Anlass fiir mogliche
Vergebungsakte bieten. Wihrend mit der idiomatischen Gleichstellung des
»Vergebens und Vergessen« das gewiinschte >Loswerden¢ einer Krisenerfahrung
gegeniiber deren Bewahrung im Gedéchtnis privilegiert wird, wertet die polari-
sierende Wortverbindung das Ausléschen erlittener Vergangenheit im Vergleich
zum erinnernden Erhalt ab.?

Mit dem Primat des Vergessens ist im Vergebungsterrain eine Problematik
verbunden, die es néher zu beleuchten gilt. Das Idiom des »vergessenden Verge-
bens«¢ artikuliert eine vermeintlich untrennbare Synthese zwischen Handlungs-
dispositionen (Vergeben) und Bewusstseinsvorgdngen (Vergessen). Es unter-
stellt, dass negative Konflikterfahrungen durch Vergebungsakte aus dem Ge-
déchtnis von Betroffenen — quasi mechanisch — >geldscht« werden. Das Verges-
sen erlangt darin einen positiven, d. h. therapeutischen Bedeutungsakzent?, in-
dem es als Mechanismus zur Uberwindung einer »Selbstblockierung« (Luhmann
1998: 579) des psychischen Systems dient und damit Handelnde verletzende und
letztlich krisenauslosende Ereignisse liberwinden ldsst. Wihrend in der Psycho-

1 Die dquivalente Anordnung des Begriffspaars findet sich bspw. in dem prominenten
Dekret des »immerwéhrenden Vergessens und Vergebens< zur Beendigung des Drei-
Bigjahrigen Krieges im 1648 beschlossenen Westfalischen Frieden: »perpetua oblivio
et amnestia«. Als zwar religids-politischer Diskurs erhélt die Wendung auch Einzug
in das kulturelle Alltagsgedéchtnis.

2 Die Wendung findet sich z. B. in populdrkulturellen Quellen wie Songtexten (z. B.
von Bushido oder Helene Fischer) wieder.

3 In den sozial- und geisteswissenschaftlichen Disziplinen erlebten theoretische Ausar-
beitungen zum Vergessen auch erst seit dem letzten Jahrzehnt wieder eine Konjunk-
tur. Davor zeichnete sich — gepragt von gedachtnispolitischen Diskursen — tendenziell
eine Stigmatisierung des »Vergessens< ab, das im Sinne einer normativen Benachteili-
gung dem Erinnern entgegengesetzt wurde (Connerton 1989).

4 Wie z. B. in kollektiven erinnerungspolitischen Diskursen im Kontext von Postkon-
fliktgesellschaften.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERGEBUNGSFIKTIONEN | 83

analyse mit solchen Konnotationen rund um das Vergessen Vorginge psychi-
scher »Verdringung¢ adressiert sind, wird darunter in der christlichen Beichte
die priesterliche Absolution und in der neurowissenschaftlichen Forschung das
»abrufinduzierte Vergessen«® verstanden. Neben diesen verschiedenen >funktio-
nalen< Implikationen entfaltet das Vergessen im Feld des Vergebens aber eine
bereits angedeutete Problematik, die schon in die Kritik von Friedrich Nietzsche
gelangt ist. Sie beinhaltet im Wesentlichen den Hinweis auf die Verzerrung der
etymologischen Wortpragungen, die mit dem Begriffsnetz des »Vergebens und
Vergessens¢ erzeugt wird. Unmoglich ist das Vergessen von negativen Erfah-
rungen in Kontexten der Vergebung aus Nietzsches Sicht ndmlich, wenn es als
mechanischer Prozess verstanden wird, indem soziale Krisenereignisse durch ein
»Vergessen¢ ihrer Bedeutung bewéltigt werden und damit nicht das Vergeben
von Fehltaten, sondern — ex negativo — »Schuldvergeben« ins Zentrum des Ge-
schehens riickt (Nietzsche 2009 [1887]). Mit einem solchen Vergessenskonzept
werden Verursacher von Krisensituationen nicht nur von ihrer Schuld entlastet,
wie es das Vergeben vorsieht, sondern dariiber hinaus von ihrer Schuld entbun-
den.

Eine solche Sichtweise auf Vergebung verdeutlicht, dass ihre Aufgabe nicht
in einem vergessenden Loschen von Schuld bestehen kann. Um ihrer Funktion,
soziale Bande trotz erfahrener Ungerechtigkeit wiederherzustellen, gerecht zu
werden, muss sie darauf beschriankt sein, auf die Tilgung jener Schuld — d. h. auf
Sanktionen wie Rache und Vergeltung — und damit auf die Praktizierung sozialer
Reziprozitit zu verzichten”: »Keine That wird dadurch, daB sie bereut wird,
ungethan; ebensowenig dadurch, daB} sie »vergeben« oder daB} sie »gesiihnt« wird«
(Nietzsche 1970 [1887]: 181). Nietzsches programmatische Kritik zeigt im Kern,
dass das Vergessen erst dann ein Bestandteil der Vergebung werden kann, wenn
die Erinnerung an Konflikterlebnisse, die das Vergeben auf den Bewusstseins-

5 Neurologisch ist Verdrangung als »Abrufblockade« von Erinnertem zu verstehen
(Markowitsch 2001: 237). Informationen sind im Gehirn weiterhin existent, der Zu-
griff auf sie ist aber durch biochemische Prozesse unterbunden, z. B. durch einen ver-
anderten Hirnstoffwechsel wie der vermehrte Ausstofl von Stresshormonen.

6 Das so genannte retrieval-induced forgetting ist als eine bewusstseinsbeeinflussende
Technik des intentionalen Vergessens zu begreifen. In dem Verfahren wird das Ver-
gessen bestimmter Wissensbestande durch aktives Erinnern evoziert, so wie zum Bei-
spiel das Erinnern an die derzeitige Telefonnummer die alte Telefonnummer in den
Hintergrund der Gedéchtnisspeicher geraten ldsst.

7 Die Vergebung ist dementsprechend als »Geste« zu verstehen »die jeder Logik der

Interaktion, jedem Kausalitdtsnetz entzogen ist« (Hénaff 2013: 183).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84 | SoNJA FUCKER

plan von Betroffenen bringt, in einen neuen und vor allem positiven Erfahrungs-
und Bedeutungszusammenhang gesetzt wird. Unter Voraussetzung dieser Be-
dingungen betrachtet er die Vergesslichkeit als wirksames Mittel gegen erfahre-
nen Schmerz und empfundenes Leid, indem »nur was nicht authort weh zu thun,
im Gedéchtnis [bleibt, S.F.]J« (Nietzsche 2009 [1887]: 292, Hervorh. i. O.)

Im Kontext der kontroversen Bedeutungskonturen, die das Vergessen im
Terrain der Vergebung beansprucht, widmet sich der vorliegende Beitrag anhand
von Ergebnissen einer qualitativen Studie der Frage, was fiir Formen des »Ver-
gessens< in Abgrenzung zu theoretisch-konzeptuellen Perspektiven in lebens-
weltlichen Prozessen der Vergebung beobachtbar sind und welche Bedeutung
ihnen zukommt. Um Gedichtnisvorgdnge von vergebenden Akteuren in den
Blick nehmen zu konnen, bedarf es einer Analyse, die das subjektive Erfahren
Betroffener zum Ausgangspunkt nimmt. Ziel des Beitrags ist es anhand solcher
Erfahrungsweisen einerseits zu rekonstruieren, welche Strategien des Verges-
sens Opfer sozialer Transgressionen® zur Bewiltigung von emotional belasten-
den Erfahrungen im Feld des Vergebens und Verzeihens einsetzen, die in der
Regel ein breites Spektrum negativer Gefiihle — wie Arger, Wut, Emporung und
Enttduschung und Traurigkeit hervorrufen. Und andererseits gilt es anhand der
empirischen Befunde nachzuzeichnen, wie Handelnde solche Formen des »ver-
gebenden Vergessens< als Bewéltigungsstrategie von Krisenerfahrungen deuten.

Anhand der Studienergebnisse wird in dem Beitrag gezeigt, wie Interaktio-
nen zwischen Verfehlern und Opfern Formen des Vergessens prigen und den
Grundstein fiir gelingende Vergebungsprozesse legen. Argumentiert wird in der
Analyse, dass die Konstruktion gemeinsamer Deutungsrdume mit Verfehlern
Opfern die Bewiéltigung von storenden Vergangenheitsfragmenten und negati-
ven Geflihlserfahrungen in einem Modus des Fremdverstehens ermdglicht. Die
daraus abgeleitete These lautet, dass diese kommunikativ hergestellten Verstin-
digungsprozesse den nachsichtigen Umgang mit dem Fehlverhalten anderer als
einen Vorgang sozialen »Vergessenmachens< erkennbar machen.

Im Folgenden wird in dem Beitrag zunichst ein Uberblick iiber die For-
schungsliteratur zum »Vergessen< im Kontext des Vergebens und Verzeihens
gegeben, um anschliefend das methodische Vorgehen der Studie in groben
Ziigen als Einleitung in die empirische Datenanalyse vorzustellen. In der Ergeb-
nisdarstellung wird in Anlehnung an das Forschungsprogramm der phdnomeno-
logischen Wissenssoziologie (vgl. Berger/Luckmann 2013 [1980]; Schiitz/Luck-

8 Transgressionserfahrungen sind in dem hier interessierenden Kontext zu begreifen als
soziale Devianzbereiche erlebter Krinkungen, Verletzungen und Demiitigungen, die

sich in alltagsweltlichen sozialen Konfliktbereichen vollziehen.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERGEBUNGSFIKTIONEN | 85

mann 2003) das Interaktionsgeschehen aus der Sicht von Vergeberlnnen in den
Blick genommen, das eine Schliisselrolle fiir die Rekonstruktion von Vergessen-
sprozessen im Terrain der Vergebung einnimmt. Zu diesem Zweck wird gezeigt,
dass die interaktive Herstellung eines intersubjektiven Deutungsraums der Kon-
fliktverlaufe bei Opfern eine Neu- bzw. Umdeutung von sozialen Transgressi-
onserfahrungen ermdglicht und in deren subjektiven Geddchtnisarchitektur als
ein Vorgang >sozialen Vergessenmachens< zu begreifen ist. Fiir Betroffene ent-
faltet sich in einem solchen Vorgehen die Mdglichkeit, erlittenes Fehlverhalten
anderer durch die Schaffung eines neuen Wirklichkeitshorizonts zu bewéltigen,
mit dem auch andere (emotionale) Erfahrungen erzeugt werden. Der Beitrag
schlieBt mit der Uberlegung, dass Vergebungsprozesse, die auf Vorgingen von
kommunikativ hergestelltem Vergessen basieren, die Eigenlogik® der Vergebung
durch die positive Umdeutung von Fehlverhalten und damit durch die Auflésung
von Schuldverhiltnissen autheben. Auf Basis der im Beitrag diskutierten Analy-
seergebnissen wird die Annahme formuliert, dass die gegenwartskulturellen
Spielrdume der Vergebung damit weniger stabile — neue oder wiederhergestellte
— (Beziehungs-)Ordnungen fordern, sondern vielmehr briichige Beziehungsge-
flige hervorbringen.

2. ZuMm ZUSAMMENHANG VON VERGEBEN UND
VERGESSEN AUS GEDACHTNISSOZIOLOGISCHER
PERSPEKTIVE

Vergessen werden kann nur, was man einmal gewusst, gelernt oder ge- bzw. er-
lebt hat. Mit dieser basalen Einordnung zur Beschaffenheit des Vergessens gilt
es zunichst festzuhalten, dass die Funktion des Vergessen darin besteht, eine
Distanz zum Erinnerbaren herzustellen, also »die Spur dessen, was man gelernt
oder gelebt hat, auszuldschen« (Ricceur 1998: 131). Demnach lésst sich als erster
Definitionsversuch an dieser Stelle das Vergessen als »Verlust, das Verblassen
oder auch das Verdringen von etwas bereits Gewusstem« (Dimbath/Wehling
2011: 17, Hervorh. i. O.) konturieren. Doch ein solcher Vergessensbegriff birgt
fiir den hier interessierenden Gegenstand gewisse Probleme in sich, die bereits
weiter oben skizziert wurden und im Folgenden anhand unterschiedlicher Per-

9 Diese besteht darin, dass neue soziale Bande durch den Verzicht auf die Sanktionie-
rung von Fehlverhalten geschaffen werden bei gleichzeitiger Aufrechterhaltung der

Schuldverhéltnisse.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | SoNJA FUCKER

spektiven aus der Gedéchtnis- und Vergebungsforschung vertiefend aufgegriffen
werden sollen.

George Herbert Mead sieht in dem Vergeben durch Vergessen die einzige
Moglichkeit, erlittenes Fehlverhalten anderer bewéltigen zu kdnnen: »a person
who forgives but does not forget is an unpleasant companion; what goes with
forgiving is forgetting, getting rid of the memory of it« (Mead 1934: 170). Doch
indem Mead das Vergessen in Prozessen des Vergebens und Verzeihens als
vorreflexives »Loswerden< von Erinnerungen skizziert, bringt er es in Zusam-
menhang mit einem quasi-natiirlichen »Schwund des Bewusstseins« (Husserl
2012 [1976]: 45-54). Das Vergessen einer erfahrenen Verletzung, Demiitigung
oder Ausgrenzung kann aber a priori nicht als plotzlicher Verlust von etwas
bisher Gewusstem begriffen werden, das einem Nicht-mehr-Einfallen von be-
stimmten Inhalten des subjektiven Gedéchtnisses gleicht. Vielmehr ist anzuneh-
men, dass das Vergessen im Vergebungsterrain eine aktive Tatigkeit oder Leis-
tung erfordert und als ein bewusst zu erzeugender Gedéchtnisvorgang zu verste-
hen ist. Mit der Motivation des Nicht-daran-Denkens oder Nicht-mehr-darauf-
zuriickkommen-Wollens ist das Vergessen damit an eine bestimmte subjektive
Relevanz und ein Vermogen (aber nicht Féhigkeit) von Betroffenen gebunden,
mit einer verletzenden Erfahrung umzugehen. Eine solche aktive Gestaltung ist
unter Riickgriff auf die (germanisch) etymologische Begriffsbedeutung'® jedoch
per definitionem ausgeschlossen, insofern Vergessen auf das »absichtslose Ver-
lieren« (Husserl 2012 [1976]: 45-54) von Gedichtnisinhalten beschrinkt ist.
Umberto Eco hat dies in einer essayistischen Abhandlung (vgl. Eco 1988) auf-
gegriffen, in der er die Moglichkeit eines unbeeinflussten, d. h. nicht intentiona-
len Vergessens der Unmoglichkeit einer Technik des Vergessens gegeniiberstellt.
Die Unmoglichkeit des gewiinschten Vergessens liegt in erster Linie darin be-
griindet, dass das Vergessen einem Zustand des »Ausgesetzt-Seins< entspricht,
den man weder herbeifiihren, noch intensivieren oder verbessern kann und der
sich dem bewussten Zugriff entzieht. Das Loswerden von Erinnerung entspricht
in diesem Kontext einer ars oblivionalis, einer Vergessenskunst, die ihren kul-
turgeschichtlichen Ursprung in der griechischen Antike hat. Gepragt wurde der
Begriff von Themistokles, der in der Uberlieferung Ciceros aufgrund seines
ausgepragt guten Geddchtnisses den Wunsch duflerte, in der Kunst des Verges-
sens unterwiesen zu werden'!: »Auch was ich nicht in der Erinnerung behalten

10 Vgl. Deutsches Worterbuch, Gebr. Grimm (1991, Bd. 25, Sp.415—424).

11 Zum Vergessenswunsch liefert Jorge Luis Borge eine eindriickliche literarische Vor-
lage mit seiner Kurzgeschichte »Das unerbittliche Gedéchtnis« (Borges 1992 [1939—
19447).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERGEBUNGSFIKTIONEN | 87

will, das behalte ich; was ich jedoch vergessen will, das kann ich nicht verges-
sen« (Cicero 2014: 175, dazu auch Weinrich 2005: 25). Das Beispiel ver-
deutlicht auf einpragsame Weise die Unvereinbarkeit zwischen dem Vergessen-
konnen und dem Vergessenwollen und lasst sich auf den Phdnomenbereich der
Vergebung iibertragen, indem die Begriffsfigur des »Vergebens und Vergessens<
als Heuristik des Vergessenkdonnens verstanden werden will, der die dringende
Absicht zum Vergessenwollen vorangestellt ist.

Neben den bisher dargelegten Perspektiven zur Schwierigkeit, die das inten-
tionale Vergessen im Vergebungsterrain beinhaltet, bietet sich in Paul Ricceurs
Uberlegungen zum Vergessen als sozialer Prozess eine theoretische Perspektive,
welche die Kluft zwischen dem Vergessenkonnen und Vergessenwollen auf-
schliisselt. Ricceur attestiert dem Verzeihen allgemein eine wichtige Funktion fiir
die Bewiltigung der Vergangenheit und entfaltet diese Uberlegung detailliert
anhand von Prozessen des Vergessens (Ricceur 1998: 144). Wihrend er das
»Vergessen durch Ausloschung von Spuren« als »leichtes Verzeihen« (oubli
facil) identifiziert, womit auf das ausloschende Vergessen der Schuldtatsachen
abgezielt wird, spricht er von einem »verwahrendem Vergessen« als einem
Vorgang des aktiven, sozialen Vergessens, das im weiteren Verlauf des Beitrags
noch weiter in Augenschein genommen wird. Dieses soziale Vergessen versteht
Ricceur als »schweres Verzeihen« (oubli dificil), mit dem nicht die Handlung
von Verfehlern vergessen wird, die ein bestimmtes Krisenereignis ausgeldst hat.
Vergessen wird nur deren Bedeutung, verbunden mit dem Ziel, das Band der
Gegenseitigkeit zwischen den Beteiligten wiederherzustellen. Indem das schwe-
re Verzeihen »die Tragik des Handelns ernst nimmt und auf die Voraussetzun-
gen des Handelns zielt, auf die Quelle des Konflikts und der Verfehlungen, die
der Vergebung bediirfen« (Ricceur 1998:153), ist damit konsequenterweise
nicht das Loschen oder »unerbittliche Verschwinden« (Ricceur 1998: 131) von
Gedéchtnisspuren gemeint, mit dem das Vergessen als »natiirliches Phdnomenc
in Erscheinung treten wiirde. Vielmehr skizziert er damit eine intentional gelenk-
te Bewusstseins- und Bedeutungstransformation zur »Heilung des verletzten
Gedédchtnisses« (Ricceur 1998: 145) von Individuen, die Opfer einer krisenauslo-
senden Erfahrung geworden sind und deren Erinnerung daran schmerzhaft ist.

Ahnlich wie in Ricoeurs Konzept wird in psychologischen Studien das Ver-
gessen in Prozessen des Vergebens und Verzeihens als Fihigkeit interpretiert,
Krisenerfahrungen emotional zu bewiltigen, indem Akteure nicht nur die kogni-
tive Entscheidung zur Vergebung treffen, sondern auch einen anderen emotiona-
len Gefiihlszustand erlangen (vgl. Lichtenfeld et al. 2015). Und auch Studiener-
gebnisse klinischer Untersuchungen zeigen, dass induziertes Vergessen von
Opfern als Coping-Strategie zur Wiederherstellung der psychischen Gesundheit

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | SoNnJA FUCKER

angewendet wird (Cosgrove/Konstam 2008). Das Vergessen wird in diesem
Kontext als Wegbereiter verstanden, die Neigung zum stindigen, durch Emotio-
nen verursachten Abruf der Problemsituationen zu verdndern. Damit nimmt die
Veranderung des emotionalen Erlebens eine zentrale Rolle in Prozessen des
Vergessens ein.

Doch was fiir Vorgénge markieren in solchen Auspridgungen von induzier-
tem bzw. therapeutischen Vergessen ein genuin soziales Vergessen? Deutlich
wird mit den Perspektiven auf die erwiinschte Bereinigung negativer Ge-
dédchtnisinhalte, dass ein soziales Vergessen, wie es Ricceurs versteht, nicht auf
die erinnernde Vergangenheit beschrénkt sein kann. Das Vergessen beinhaltet
auch immer einen Zukunftsentwurf, mit denen das Gedéachtnis von emotional be-
lastenden Erfahrungswelten zukiinftig befreit werden soll. Nach Ricceurs Modell
des sozialen, d. h. »verwahrenden Vergessens« ist Vergebung aus seiner Sicht
nicht moglich, wenn damit ein »Vergessen der Tatsachen, die wirklich unaus-
16schlich sind« verbunden ist; nur in einem »Vergessen ihrer Bedeutung fiir
Gegenwart und Zukunft« (Ricceur 1998: 155, Hervorh. i. O.) entfaltet sich die
einzig denkbare Form des Vergessens in Vergebungsprozessen. Damit attestiert
Ricceur dem Vergessen im Feld der Vergebung die Funktion einer >Zukunfts-
Schaffung¢, mit dem zuriickliegende negative Erfahrungen bewéltigbar werden.
Auf diese Weise lenkt er den Blick darauf, dass neben dem Bezug auf einen
zuriickliegenden Erfahrungsraum, der die erlittenen Krisenereignisse beinhaltet,
Vergebungshandlungen auch immer die Erzeugung eines zukiinftigen Er-
wartungshorizonts notwendig machen. In dessen Zentrum steht ein Zukunftsent-
wurf, der bei Opfern die hypothetische Wiederaufnahme der sozialen Beziehung
mit Verfehlern ins Zentrum riickt und das Vergessen als Bediirfnis markiert, ins
Bewusstsein eingebrannte Erfahrungen zugunsten neuer loszuwerden.

Wie sich gezeigt hat, wird Vergessen nur in dem Verweiszusammenhang
von vergangenen und zukiinfiig erwarteten Ereignissen beobachtbar. Dement-
sprechend ldsst sich das Vergessen als eine Revision von Vergangenem durch
die Konstruktion einer zukiinftigen Handlung begreifen. Um schlussendlich
Prozesse des »Vergebens und Vergessen< umfinglich verstehen zu kénnen, muss
der Verlauf, der sich zwischen einem Krisenereignis und der Entscheidung, die
gestorten Beziehungsgefiige durch ein Vergebungsangebot neu zu ordnen, voll-
zieht, Bestandteil der Analyse sein. Im Folgenden werden diese Verldufe in der
empirischen Datenanalyse als zeitlich einander nachgeordnete Erfahrungsrdume
in den Blick genommen, womit von Opfern einerseits aus der Erinnerung abge-
rufene und andererseits umgeschriebene bzw. neu entworfene Gedachtnisinhalte
ins Zentrum der Ergebnisanalyse gestellt werden.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERGEBUNGSFIKTIONEN | 89

3. EMPIRISCHE ERGEBNISDARSTELLUNG

Im Folgenden werden die Befunde der empirischen Analyse zu den Erfahrungs-
weisen in den Sphiren des Vergebens und Verzeihens vorgestellt. In einem
ersten Schritt gilt es darzulegen, wie Vergeberlnnen den Erfahrungsraum von
Krisen auslosenden Ereignissen deuten. Dazu wird zunédchst das emotionale
Erleben von Opfern als Ausdruck von bestimmten Erinnerungsfragmenten in
den Fokus der Ergebnisdarstellung geriickt (3.1). AnschlieBend wird der Blick
auf den Erfahrungsraum konkreter Vergebungsprozesse gerichtet. Interaktive
Aushandlungsprozesse zwischen Opfern und Verfehlern dienen hier als Analy-
sefolie (3.2), um die Zusammenhinge zwischen dem Vergeben und Vergessen
zu rekonstruieren. Die Ergebnisse werden abschliefend zu der Diskussion her-
angezogen, dass die empirische Nachzeichnung von kommunikativ hergestellten
Gedédchtniskorrekturen Hinweise auf ein gegenwartskulturelles Verstéindnis von
Vergebung geben, die bestimmte Gefahren und Potentiale fiir Prozesse der Ver-
gemeinschaftung in sich birgen (4.).

Im Rahmen der Studie'? wurden 31 leitfadengestiitzte, problemzentrierte In-
terviews (Wohlrab-Sahr/Przyborski 2008) und zwei Gruppendiskussionen
(Kiihn/Koschel 2010; Loos/Schéffer 2008) mit Vergeberlnnen'® durchgefiihrt. In
Anlehnung an die phinomenologisch ausgerichtete Wissenssoziologie zielte die
Erhebung auf die Rekonstruktion von subjektiven Erfahrungsmustern und Sinn-
zuschreibungen der Befragten ab. Theoretische Perspektiven rund um das Ver-
gebungsphinomen wurden als sensibilisierende Konzepte verwendet, die einer-
seits die Gestaltung des Leitfadens und der Interviews, sowie andererseits auch
deren Interpretation und Kodierung, also die Analyse der Daten angeleitet ha-
ben. Mit der Orientierung an die methodologischen Techniken und Verfahrens-
weisen der Grounded Theory (Glaser/Strauss 2006 [1967]; Strauss 1996) wird
mit der Studie die Entwicklung einer gegenstandsbezogenen Theorie der Verge-
bung angestrebt. Die Datenanalyse erfolgte computergestiitzt anhand von
MAXQDA und einem dreistufigen — der Grounded Theory entlehnten — Kodier-
verfahren (offenes, axiales und selektives Kodieren) sowie der Festlegung von
Schliisselkategorien unter der ergénzenden Anwendung von Verfahrensweisen

12 Die Studie wurde im Rahmen meines Promotionsprojekts an der Freien Universitit
Berlin durchgefiihrt, in dessen Zentrum die empirische Rekonstruktion von gegen-
wartskulturellen Bedeutungsweisen der Vergebung steht.

13 In der Erhebung wurden fiir eine ganzheitliche Erfassung des Untersuchungskontextes
auch Personen beriicksichtigt, die ein Vergebungsangebot ablehnten oder fiir unmog-
lich hielten.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | SoNJA FUCKER

der Sozialwissenschafilichen Hermeneutik (Hitzler/Honer 1997; Soeff-
ner/Hitzler 1994), die eine verdichtende Rekonstruktion der Deutungs- und
Handlungsmuster der Befragten ermoglichten.

3.1 »Gefiihlte« Erinnerungen in den Spielrdaumen der Vergebung

Handlungsentwiirfe, mit denen eine zukiinftige Vergebungshandlung beabsich-
tigt wird, sind ohne den Riickgriff auf einen bereits vergangenen Erfahrungszu-
sammenhang nicht moglich (vgl. Godbout/Caillé 1998; Griswold 2007). Das
Erinnern an zuriickliegende Erfahrungen zeigt sich neben den hier interes-
sierenden Formen des Vergessens damit als konstitutiver Bestandteil von Ver-
gebungsprozessen. Fiir diese in der Vergangenheit liegenden Erfahrungen dringt
sich der Zusammenhang zwischen dem Gedéchtnis und bestimmten Emotionen
auf, die im Zuge sozialer Transgressionen wie dem Verrat in Freundschaften,
dem Betrug in Partnerschaften oder Tauschungsmandver unter Kolleginnen und
Familienmitgliedern auftreten. Soziale Krisenereignisse dieser Art, die von
Betroffenen in der Regel als verletzend empfunden werden, verfestigen sich als
»persistente Erinnerungen« (Dimbath/Heinlein 2015: 93 ff.), die »unerwartet
und ungewollt ins Bewusstsein kommen« (Dimbath/Heinlein 2015: 93 ff.) und
vor allem emotional belastend sind. Die Bedeutung von Emotionen fiir verge-
bungstypische Erinnerungsprozesse manifestiert sich bei Betroffenen in der
Artikulation von bestimmten Gefiihlsempfindungen. Sie sind im Bewusstsein als
verletzende Negativerfahrung gespeichert, indem man sich durch das Fehlver-
halten anderer »gekrinkt« [FK 1], »zornig« [IT 1], »wiitend«, oder »ent-
tduscht« [GB_1] fiihlt und »Ohnmachtsgefiihle« [GW _1] hat, die allgemein als
»schmerzhaft« [AG_1] empfunden werden. Solche durch Konfliktsituation
auftretende Empfindungen sind als erinnerte Erfahrungsinhalte zu begreifen, die
immer wieder auf den Bewusstseinsplan riicken, »obwohl wir sie verzweifelt aus
unseren Gedanken zu verbannen suchen« (Schacter 2005: 258). Dass man sich
der Willkiir solcher »gefiihlten< Erinnerungen nicht entziehen kann, artikuliert
eine Respondentin anhand der emotionalen Sprengkraft, die jene Gefiihlsemp-
findungen auslosen konnen: »Sie sehen irgendwas, eine Situation und das erin-
nert Sie an irgendwas und dann ist die ganze Wucht wieder da, ja?« [CA_1]. Die
Wahrnehmung der emotionalen Krifte, die solche Erinnerungsfragmente bein-
halten, sind bei der Sprecherin begleitet von der Einsicht, dass sie als uner-
wiinschte Gefiihlsempfindungen nicht einfach aus dem Gedéchtnis >ausschliel3-

14 Hierbei handelt es sich um empirische Zitate aus der Datenanalyse bzw. die anonymi-

sierte Kenntlichmachung von Interviewpartnerlnnen.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERGEBUNGSFIKTIONEN | 91

bar¢ sind: »Und man will natiirlich auch eigentlich nicht hasserfiillt und rach-
siichtig oder irgendwie mit diesen ganzen negativen Dingen. Das, das will man
eigentlich nicht sein, aber man ist es eben doch« [CA_2].

Die Sprecherin fiihlt sich den affektiven Empfindungen von Hass und Ra-
chegefiihlen unwillkiirlich ausgesetzt. Sie werden von ihr als unkontrollierbare
Erinnerungsfragmente einer erlebten Krisensituation wahrgenommen, die zudem
ein negatives Selbstbild erzeugen, indem »man natiirlich ein guter Mensch sein
will und man will alles richtig machen« [CA_3]. Die unerbetenen Gefiihle ste-
hen ihren Vorstellungen von moralischer Selbstintegritdt im Hinblick darauf,
was einen »guten Menschen« ausmacht, entgegen und verursachen letztlich
einen Gewissenskonflikt zwischen dem Sein und dem Seinwollen. Damit tritt
neben den subjektiv »gefiihlten< Erinnerungen an Krisen auslosende Transgres-
sionserfahrungen eine weitere Erinnerungsspur auf den Plan, die in Vergebungs-
prozessen relevant ist.

Das, was von Opfern als Versatzstiicke von Transgressionsereignissen erin-
nert wird, héngt, wie bisher gezeigt wurde, immer zunichst von subjektiven
Erfahrungsinhalten im Zuge erlebter Krisensituationen ab. Als Gefiihlsempfin-
dungen verfestigen sich diese Erfahrungsbereiche im Gedéachtnis von Betroffe-
nen und finden als erlebte Erinnerungen Ausdruck im aktuellen Bewusstsein in
der Gegenwart. Neben der Eindeutigkeit, mit der negative Gefiihlsempfindungen
im Vergebungsfeld mit dem Individualgedichtnis von Betroffenen in einem
Zusammenhang stehen, sind sie als unwillkommene Erinnerungsfragmente aber
nicht ohne den Einbezug sozialer Wissensrepertoires verstehbar. Das affektive
Empfinden von Wut, Arger und Emporung ist auch immer durchdrungen von
einem sozial geformten Wissen, das moralisches bzw. soziales Fehlverhalten
anzeigt und dessen Abruf als »gefiihlte Bewertung« (Adloff 2013: 97) Ausdruck
bei Betroffenen findet. So kann bspw. der Liebesbetrug des Partners oder das
illoyale Verhalten von Kollegen erst durch den Abruf gesellschaftlich objekti-
vierter Gewissheiten dazu, wie man sich im sozialen Umgang miteinander zu
verhalten hat bzw. nicht zu verhalten hat, emotionale Reaktionen auslosen (vgl.
Scheve 2009; Scheer 2012). Auch das individuelle Erinnern steht in einem so-
zialen Zusammenhang, indem es sich auch immer im Austausch mit allgemei-
nen, in der Gesellschaft vorfindbaren Uberzeugungen und Grundsitzen ereignet.
Als in der Sozialisation individuell erworbene Wissensvorrite prigen sie im
Verlauf der Entwicklung von Individuen, wie und was subjektiv erinnert wird.!®

15 Alfred Schiitz argumentiert, dass relevanzbedingte Bewusstseinsprozesse von Indivi-
duen fiir einen »natiirlichen< Selektionsprozess sorgen, der markiert, welche »Ausei-

nandersetzungen mit der Welt« bedeutsam fiir Individuen im Erlebnisstrom einer Si-

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | SoNJA FUCKER

Zu solchen Wissensbestinden gehdrt im Vergebungsterrain neben bestimmten
Gefiihlsrepertoires, die als institutionalisierte Reaktions- und Ausdrucksmuster
auf erfahrene Verletzungen im Gedédchtnis von Individuen verankert sind, auch
ein Regelwissen, das den giitigen, nachsichtigen und wohlwollenden Umgang
mit devianten anderen vorgibt. Bei Opfern evozieren diese gesellschaftlichen
Wissensspeicher eine empfundene Verpflichtung zur Vergebung:

»Aber ich muss lernen, zu verzeihen. Auch wenn man mich nicht um Verzeihung bittet«
[IS_1]

»Also man muss wirklich einem Menschen auch die Chance, nochmal wieder Tritt zu
fassen« [ED_1]

»Und wenn was passiert, hort man gleichzeitig, »du musst das verzeihen«« [PB_1].

Solche »Quellen« des sozialen Gedéchtnisses zeigen an, dass das Vergeben in ei-
nem verpflichtenden Zusammenhang zum wohlwollenden bzw. nachsichtigen
Umgang mit zwischenmenschlicher Fehlbarkeit steht und im subjektiven Ge-
dédchtnis von Betroffenen als verhaltenssteuernder Wissensvorrat abgespeichert
ist. Auf diese Weise zeigt sich das Gedéchtnis als dialektisches Wechselverhélt-
nis, insofern es einerseits immer einer individuellen und >inneren< Erfahrung
entspricht und andererseits ein von vornherein soziales Phianomen ist. Eine sol-
che Ausrichtung des Gedéchtnisses hat Paul Ricceur (1998) zum Bestandteil
seiner vergebungstheoretischen Uberlegungen gemacht (vgl. Kap. 2). Dazu
greift er auf die Arbeiten von Maurice Halbwachs zuriick, der die soziale Konsti-
tution des Gedéchtnisses diskutiert und dessen Werk als unverzichtbarer und
diszipliniibergreifender Klassiker der Gedéchtnissoziologie gilt (Halbwachs
1985). Halbwachs’ zentrale These lautet, dass soziale, durch historisch-
generationale und kulturelle Tradierung hervorgebrachte Rahmenvorgaben,
subjektive Wahrnehmungen und Erinnerungen préigen. Fiir Halbwachs entsprin-
gen individuelle Erinnerungen folglich immer soziokulturellen »Rahmens, die
dem Erinnerten einen Sinn verleihen. Daraus ldsst sich schlussfolgern, dass
subjektive Gedéchtnissubstrate erst »unter dem Druck der Gesellschaft« (Halb-
wachs 1985: 159) hervortreten konnen. In dieser Konzeptualisierung kann Er-
innerung nicht als bloBer kognitiver Reflex verstanden werden. Das, was dem
Individuum in den Entscheidungskontexten fiir oder gegen Vergebung an dem

tuation sind. Thematische, interpretative und motivationale Relevanzen selektieren
folglich, was in den Bewusstsvordergrund (oder auch -hintergrund) gerét und in der
Folge erinnert (bzw. »perspektivisch« vergessen) wird (vgl. Schiitz 1982; Sebald
2011: 89).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERGEBUNGSFIKTIONEN | 93

erlittenen Unrecht als »erinnerungsrelevant< und >erinnerungswiirdig« erscheint,
ist in Riickgriff auf Ricceurs bzw. Halbwachs Theoretisierung des sozialen Ge-
déchtnisses immer gesellschaftlich gerahmt und eng an soziokulturelle Orientie-
rungsrahmen von Normen, Werten, Konventionen und Idealisierungen gekniipft.
Was schlielich von Opfern sozialer Transgressionen in den Sphéren der Verge-
bung erinnert wird, ist eingebettet in gesellschaftliche Relevanzstrukturen, die
Individuen neben subjektiven und dispositionellen Deutungsweisen als sozial
geformte Ordnungen abrufen.

Zusammengefasst zeigt sich in den Schilderungen der Befragten, dass Krisen
auslosende Transgressionserfahrungen nicht ohne einen reflexiven Bezug sub-
jektiv erinnert werden kénnen — und demzufolge nicht, ohne einen sozialen
Zusammenhang zum Erinnerten herzustellen. Genau dieser Zusammenhang
zwischen subjektiven und sozial geformten Erinnerungsspuren 16st bei Betroffe-
nen den Wunsch zum »Vergeben und Vergessen< aus. Mit dem Selbstanspruch
»Ich miisste es doch vergessen, Schrigstrich, vergeben konnen« schildert ein
Befragter den Wunsch, sich von den Negativerlebnissen in seiner Erinnerung
befreien zu konnen und erkennt gleichzeitig ein Hindernis darin, dass sie emoti-
onal »irgendwie, ja, zu tief gewesen« sind, und es ihm in Folge dessen »noch
nicht, [...] moglich ist« [KH_1]. Die Schilderungen des Respondenten zeigen
an, dass sich das »Vergessen< und »Erinnern< in Handlungsentwiirfen der Verge-
bung wechselseitig durchdringen; und das Vergeben wie eingangs bereits in
Anlehnung an Georg Simmel erwidhnt, »Zeit braucht< (Simmel 1968, vgl. auch
S. 81 in diesem Beitrag). Die Erinnerung an Krisen ausldsende Ereignisse, denen
auf emotionaler Ebene Ausdruck im Bewusstsein verliechen wird, ist folglich
unausweichlich, um das Gedéchtnis von jenen Erfahrungswelten in der Zukunft
zu bereinigen.!® Das Vergessen wird aus der Sichtweise des Sprechers als Mog-
lichkeit betrachtet, den vermeintlich unauflosbaren Widerspruch zu bewéltigen,
den die unterschiedlichen Erinnerungsspuren hinterlassen. Diese Lesart zum
Vergessen verfestigt sich mit der Aussage einer weiteren Respondentin, indem

16 Auf einen solchen Zusammenhang zwischen dem Erinnern und Vergessen hat bereits
Marc Augé in seiner Denkschrift zu den Formen des Vergessens in einer dhnlichen
Weise hingewiesen (2013). Auch Aleida Assmann und Jan-Philipp Reemtsma bieten
Theorieperspektiven oder Denkfiguren zu den gedichtnisspezifischen Verflechtungen
zwischen Erinnern und Vergessen (vgl. Assmann 2011; Reemtsma 2004). Vgl. dazu
auch die Studie von Verena Rauen »Zur Zeitlichkeit des Verzeihens« (vgl. 2015). In
Abgrenzung von den moralischen Implikationen der Vergebung beleuchtet die Auto-
rin die ethischen Implikationen der Schuld in dem Verhéltnis zwischen Vergangenheit
und Zukunft.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | SoNJA FUCKER

sie Vergebungsakte als untrennbar mit Vorgiangen des Vergessens in Beziechung
setzt: »Wir vergeben, aber wir vergessen nicht. Ich finde, das kann man nicht
trennen« [HH_1].

Betroffene beabsichtigen unter Abruf ihres sozial geformten Gedéchtnisses,
sich sozialkonform, d. h. »nachsichtig« gegeniiber dem Fehlhandeln anderer zu
verhalten. Im Kontext dieser Absicht wird es als notwendig empfunden, die von
Rache, Wut und Arger geprigten Erinnerungsfragmente >loszuwerden, die den
erlebten Krisenereignissen entspringen. Als evaluative feelings, die in einem
konkreten Erfahrungskontext entstehen, zeigen sie sich zwar immer im individu-
ellen Bewusstsein von Betroffenen an. Sie sind aber als sozial strukturierte Ge-
dichtnisinhalte zu verstehen, die situativ bzw. in einem bestimmten Kontext
erinnert werden und anzeigen, wann man was, wie in welcher Situation fiihlen
soll.

3.2 Gedachtniskorrekturen: Zur kommunikativen Konstruktion
von Vergessen

Nachdem bisher die Ambivalenz beleuchtet wurde, die Opfer zwischen »>gefiihl-
ten< Erinnerungen von erlebten Transgressionserfahrungen und dem Wunsch, zu
»vergeben und vergessen< erfahren, werden nun Interaktionsverldufe zwischen
Verfehlern und Opfern in den Blick genommen. Sie geben Aufschluss dariiber,
wie die zundchst unvereinbaren Kréifte des Fiihlens bzw. Erinnerns und des
Handelns bzw. gewiinschten Vergessens zusammenwirken.

Die Rekonstruktion der Deutungsmuster der Respondenten zeigt, dass Opfer
die kommunikative Aushandlung von Transgressionsereignissen mit Verfehlern
als notwendige MaBBnahme betrachten, ihre Gefiihlszustinde positiv verdndern
zu konnen. So beschreibt eine Respondentin den Gedankenaustausch mit Ver-
fehlern als Voraussetzung dafiir, ihre »Ruhe« wieder finden zu kénnen: »Und
der kleine Mensch in mir, ja, sagt »ruhig halten und ganz vergessen und ich
brauche keinen Stress mehr<. Aber der groBe Mensch braucht eigentlich seine
Ruhe und sagt, »ja, man muss es offen bereden konnen oder irgendwie bereini-
gen konnen«« [LK 1]

Mit dem in direkter Rede artikulierten Selbstdialog bringt die Sprecherin ein
dialektisches Verhiltnis zum Ausdruck, das sic zwischen dem Bediirfnis nach ei-
nem verdringenden j>Loswerden< der schmerzlichen, emotional belastenden
Erinnerung und dem Wunsch nach emotionaler Ausgeglichenheit, d. h. Regula-
tion wahrnimmt. Thr vorreflexiver Wunsch (»der kleine Mensch«) eines einfa-
chen, d. h. verdringenden Vergessens, mit dem sie ihre Gefiihlsempfindungen
zu kontrollieren versucht (»ruhig halten«), wird durchschnitten von der emotio-

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERGEBUNGSFIKTIONEN | 95

nalen Last der Erinnerung. Erst in einem Modus der Selbstreflexion (»der grofie
Mensch«) erlangt sie die Einsicht, dass die kommunikative »Bereinigung« der
Angelegenheit eine Bedingung dafiir ist, ihr personliches Wohlbefinden wieder-
erlangen zu konnen. SchlieBlich bietet sich aus der Sicht der Respondentin nur in
dem kommunikativen Austausch mit dem Verfehler oder der Verfehlerin die
Moglichkeit fiir eine Verdnderung ihres emotionalen Erlebens (»Ruhe«). Aus
der Gesprichssequenz ldsst sich vorerst festhalten, dass fiir eine substanticlle
»Bereinigung« der negativen Gedéchtnisinhalte die Einnahme anderer Gefiihlszu-
stinde voraussetzend ist, deren Grundstein soziale Interaktionsprozesse mit
Verfehlern legen.

Unter einem solchen Interaktionsgeschehen ist die Herstellung eines — wenn
auch nur so wahrgenommenen — sozial geteilten Deutungsraums'’ zwischen Op-
fern und Verursachern zu verstehen, wie die weitere Interpretation der Daten
zeigt. Im Zentrum dieses gemeinsamen Deutungsraums steht die einvernehmli-
che Auslegung der Krisensituation und deren intersubjektive Nachvollziehbar-
keit (vgl. Pettigrove 2007). Ein solches Interaktionsgeschehen setzt zunéchst vo-
raus, sich in den anderen hineinversetzen zu konnen, indem es aus der Sicht ei-
ner Befragten gilt, »Verstindnis fiir [...] ja, die Schwierigkeiten, die, ahm, Sozi-
alisation, die Situation [...] andere Standpunkte eben auch von anderen Men-
schen« [AJ_1] zu haben und unter dem Vorzeichen von Toleranz, wie eine wei-
tere Befragte hervorhebt, »Verstdndnis zu haben, dass andere Menschen einfach
anders sind als ich« [IF_1].

Jenseits der Beriicksichtigung von personlichkeitsbezogenen und biographi-
schen Merkmalen verhilft die Einbeziehung einer kontextsensitiven Infor-
mationsbasis Betroffenen dazu, eine neue Sichtweise auf die Ereigniszusam-
menhénge zu erlangen. Damit wird das sinnerschlieBende Erfassen von Krisen-
verldufen in einen direkten Zusammenhang mit der Mdglichkeit, vergeben zu
konnen, gesetzt, indem man »auch verstehen konnen muss, um es [ein Krisener-
eignis, S.F.] verzeihen zu konnen« [AJ_2]. Aus dieser Perspektive liegt es nahe,
dass neben individuellen Personlichkeitsmerkmalen immer auch das zwischen
Opfern und Verursachern ausgehandelte Kontextnarrativ fiir gelingende Per-
spektiveniibernahmen relevant ist. Dessen Grundlage ist neben einer nach-
zeichnenden Ereignisstruktur der konkreten Transgressionserfahrung die Bezie-
hungsfiguration der Involvierten, d. h. auch die Einschitzung personlicher Be-

17 Entscheidend fiir solche intersubjektiven Sichtweisen zwischen Verfehlern und Op-
fern ist im Sinne der »ldealisierung der Perspektivenreziprozitit« (Schiitz/Luckmann
2003) nicht, ob eine solche existiert, sondern nur, ob ein Glaube daran in diesem Kon-

text wirksam wird.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | SoNJA FUCKER

weggriinde und der Zusammenhang mit individuellen Personlichkeitsmerkma-
len. Eine neue Sichtweise auf die Situation bildet sich heraus, wenn der Ereig-
niszusammenhang, in dem sich ein bestimmtes Fehlverhalten vollzogen hat, fiir
Opfer nachvollziehbar ist, wie die Befragte weiterfiihrend schildert:

»Und in dem Moment, in dem, ja, genau, definitiv verstehe, ob ich das begreife, warum,
aus welcher Intention jemand gehandelt hat, [...] ist es fiir mich leichter das zu akzeptie-
ren. Und das zu verstehen, wo jeder Mensch einzeln steht und wie er das erlebt, &hm, &h,
eroffnet ‘'ne Menge, finde ich.« [AJ 3]

In der Sequenz der Sprecherin markiert sich die Um- oder Neudeutung der Kon-
fliktsituation auf das Krisenereignis als Akzeptanz von Motiven, Neigungen,
Wiinschen und Interessen (»aus welcher Intention jemand gehandelt hat«), die
bei Verfehlern ein bestimmtes Fehlverhalten ausgelost haben. Indem die Akzep-
tanz (in Abgrenzung zur Toleranz) eine aktive Stellungnahme, d. h. eine Haltung
und letztlich die Beflirwortung von etwas beinhaltet (Lucke 1995: 64), erweitert
sie den Zusammenhang zwischen der Moglichkeit, zu vergeben, und Prozessen
des Fremdverstehens durch die notwendige Einbeziehung erfiillter Wahrheitsan-
spriiche. Indem es Befragten darum geht, zu »verstehen, wie jemand gehandelt
hat, und zu wissen ja, Wahrheit zu wissen einfach« [IT_ 2], steht im Mittelpunkt
der Akzeptanz, dass von Verfehlern wiedergegebene Inhalte erfolgreich auf ihre
»Richtigkeit¢ iiberpriift werden. Im Vollzug solcher Prozesse des Fremdverste-
hens muss die Interpretation eines bestimmten Fehlverhaltens letztlich dem
Anspruch standhalten, dass die Griinde, Motive, und Situationszusammenhéngen
als »wahr« gedeutet werden.

Im Anschluss an Habermas’ Kommunikationstheorie (Habermas 1981) arti-
kuliert sich in solchen verstindigungsorientierten Sprechakten zwischen Han-
delnden der Geltungsanspruch nach normativer >Richtigkeit«. Ein allgemeingiil-
tiges Wissen dariiber, wie man sich in einschldgigen Situationen verhilt, welche
Angemessenheit bzw. Unangemessenheit Handlungen und Entscheidungen
zugebilligt wird, und worin deren Grenzen liegen, produzieren sozial geteilte
Vorstellungen iiber die Legitimitit von Argumenten, Erkldrungen und Rechtfer-
tigungen zwischen Handelnden. Mit solchen Wahrheits(re-)konstruktionen wird
ein Deutungsraum hergestellt, der bei Opfern die Uberzeugung evoziert, etwas
mit dem Gegeniiber gemeinsam zu haben. Ob solche Sprechakte von Verfehlern
den initialen Deutungsweisen von Vergeberlnnen einen neuen Akzent verleihen,
hingt schlieBlich davon ab, ob Betroffene ihnen auf der Basis von gesellschaft-
lich und kulturell objektivierter Gewissheiten, wie man sich im sozialen Mitei-
nander zu verhalten hat, Giiltigkeit attestieren (Gadamer 1990 [1960]: 180). In

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERGEBUNGSFIKTIONEN | 97

der Konsequenz versuchen Handelnde im Anschluss an Hans-Georg Gadamer
erst dann, wenn solche Geltungsanspriiche erfiillt sind, die Ereignisse als fremde
Uberzeugungen, Ansichten oder Auffassungen zu verstehen (Gadamer 1990
[1960]: 294).

Durch das reflexive, d.h. kontextsensitive und rekonstruicrende Erfassen
der sozialen Problemsituation erlangt die Erfahrung von Vergebern eine neue,
auf erfiillten Wahrheitsanspriichen'® griindende Giiltigkeit, indem Erklirungen,
Argumente und Begriindungen von Verfehlern als >richtig« gedeutet werden. Ein
solcher auf Wahrheitsanspriichen basierender Prozess wird von einer Befragten
beispielsweise in einen Zusammenhang mit der Féhigkeit des perspektiveniiber-
nehmenden Fremdverstehens gebracht:

»Also ich glaube, wenn man in dem Moment, wo man sich in den Anderen reinversetzen
kann und kucken, »was ist da jetzt eigentlich genau passiert?<, kann man sich auch’n Stiick
davon dann distanzieren und kann fiir sich selbst, seinen eigenen Anteil darin sehen«
[FW_1].

Mit dem Verweis darauf, »seinen eigenen Anteil« sehen zu konnen, relativiert
die Befragte die verletzende Transgressionerfahrung unter dem Vorzeichen
allgemeiner menschlicher Fehlbarkeit. Mit Distanz zu sich selbst gelingt es,
»sich so, also zu betrachten, als wire man auBenstehend« [AJ 4], und aus einer
anthropologischen Sichtweise die allgemeine (moralische) Unvollkommenheit
von Menschen in sich selbst hervorzurufen. Vergebung auslosende Krisensitua-
tionen gehdren mit Blick auf diese Analyseergebnisse schlieBlich keinem exk/u-
siven sozialen Handlungsraum an, der an die individuelle personale Identitit,
soziale Rolle oder Biographie von Akteuren gebunden ist. Vielmehr laufen aus
der Sicht der Respondentin alle Individuen immer Gefahr, sich zur Durchsetzung
ihrer personlichen Interessen und Bediirfnisse sozial delinquent zu verhalten.

18 Die Bedeutung von Wahrheitsanspriichen zeigt sich jenseits der hier erérterten inter-
personalen Vergebung auch in politisch institutionalisierten Konfliktresolutions-
prozessen, vor allem den Wahrheitsfindungs- und Versohnungskommissionen. Stu-
dien zu solchen Vergebungsprozessen zeigen, dass einerseits ein gemeinsames Narra-
tiv der Konfliktverldufe zwischen Tatern und Opfern die individuelle Vergebungs-
bereitschaft von Opfern erhoht und auf der Basis von wechselseitig geglaubter Wahr-
heit die Schaffung neuer sozialer Verhéltnisse ermoglicht (vgl. Inazu 2009). Anderer-
seits beeinflussen die Authentizitdt von Reue- und Entschuldigungsgesten sowie Akte
der Wiedergutmachung die Wahrnehmung von Wahrheit und damit die Bereitschaft
von Opfern, Vergeben zu konnen (vgl. Wohl et al. 2012).

https://dokorg/10:14361/9783839436516 - am 14.02.2028, 07:17:45.



https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | SoNJA FUCKER

Mit einer solchen Gleichheitskonstruktion sind die kommunikativen Aushand-
lungsprozesse fiir oder gegen Vergebung als selbsttranszendierende Erfahrung
zu begreifen, indem die Schuld von Verfehlerinnen bei Opfern immer auch als
denkbar eigene und selbst erfahrbare Schuld imaginiert wird (vgl. Enright
1994). In Anschluss an Schiitz’ Axiom der Reziprozitit der Perspektiven
(Schiitz/Luckmann 2003) nehmen Handelnde den Standpunkt von sozialen An-
deren ein und gehen basierend auf einer unhinterfragten Gewissheit davon aus,
unter gleichen Voraussetzungen genauso zu handeln wie der andere. Analog zu
einer solchen »Reziprozitit der Perspektiven« unterstellen sie weiterhin, die
Dinge einvernehmlich zu deuten und wahrzunehmen. Auf diese Weise werden
die Motive, Neigungen, Wiinsche und Interessen von Verursachern in einem
selbst hervorgerufen, was Opfer befahigt, den (devianten) Standpunkt des ande-
ren einzunehmen. Wie sich ein erfolgreicher Vorgang des Fremdverstehens
vollzieht, legt eine Befragte anhand eines langgehegten Konflikts mit einem
direkten Arbeitskollegen dar: »Und wenn man sich dann da so mit beschiftigt
[...], da ist bei mir dann so ein Teil Vergebung. Hab’ ich so flir mich gemerkt,
weil ich gesagt hab »Okay, der stand genauso unter Druck, der musste seine
Zahlen bringen, deshalb hat er so gehandelt. Ich hab’s dann besser verstanden«
[SL_1]. Im Modus des Fremdverstehens erlangt die initiale Deutung der sozialen
Transgressionserfahrung (z. B. »alter hat ego belogen«) durch das perspektiven-
tibernehmende Verstehen von Ursachen, die letztlich zu dem Konflikt gefiihrt
haben, einen abweichenden neuen Bedeutungshorizont fiir Vergeberlnnen (z. B.
alter hat ego belogen, weil [...]«). Dieser neue Bedeutungszusammenhang gene-
riert dementsprechend auch einen neuen Gedéichtnisbestand im Bewusstsein von
Opfern. Als neuer Gedéchtnisinhalt wird er von Betroffenen als intersubjektiver,
d. h. mit Verfehlern geteilter Erfahrungsraum interpretiert, der auch das emotio-
nale Erleben verdndert. Als Gefiihlsregulation zeigen sich solche bewusstseins-
basierten Verdnderungen in der folgenden Interviewsequenz mit einer Befragten,
die hier auf einen jahrelangen (in der Kindheit begriindeten) Konflikt mit ihrem
Bruder verweist:

»Und da dachte ich dann so, innerlich bei mir yWelch’ eine arme Sau<. Entschuldigung,
ja? Aber ist einfach wirklich so gewesen. Weil ich dann so nachvollzogen habe, dass er
mich eigentlich immer als Konkurrenz gesehen hat — ich war fiir ihn die Starkere von uns

beiden. Das ist mir da so bewusst geworden« [MK_1].
Die verdnderte Perspektive auf den langjdhrigen Anerkennungskonflikt mit

IThrem Bruder erzeugt bei der Sprecherin die Empfindung von Mitgefiihl
(»Welch’ eine arme Sau«) und generiert damit als »Anteilnahme an den Erfah-

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERGEBUNGSFIKTIONEN | 99

rungen eines Mitmenschen« (Luckmann 1991: 83 f.) eine neue (Emotions-)
Erfahrung. Auf diese Weise begiinstigt die Nachvollziehbarkeit von Handlungs-
griinden und -motiven, die zu einem bestimmten Fehlverhalten gefiihrt haben,
die Uberschreibung der urspriinglichen gefiihlten Erfahrungsinhalte, die sich im
Gedédchtnis von Betroffenen im Erleben der Krisensituationen jeingebranntc
haben.

Mit diesen Befunden ist die Herausbildung von Vergebungsakten als eine
Form der Gedichtniskorrektur zu verstehen. Deren Grundlage ist die >verste-
hende« Neubewertung der bisherigen Erfahrungsverldufe. Neue Informationen,
oder ein verdnderter, durch zeitlichen Abstand verursachter Blick auf die
Freundschaft oder Liebesbeziehung lassen Erinnerungen durch gelingende Per-
spektiveniibernahme in einem anderen Licht erscheinen, indem das Vergangene
»komplett raus sein muss dann aus dem Kopf« [MK 2], wie ein Respondent die
Grundlegungen fiir einen solchen Prozess beschreibt. Auf diese Weise ist das
Vergeben an eine kommunikativ hergestellte Vergessenstechnik gebunden, mit
der darauf abgezielt wird, das Erinnerbare negativer Erfahrungsfragmente zu
transformieren. Durch die Einbeziehung von Kontextinformationen wird im
Bewusstsein von Handelnden ein neuer, anderer Erfahrungskontext generiert,
der die Erinnerung an die erfahrene Verletzung iiberschreibt. Rachegedanken
eines betrogenen Liebespartners erscheinen nach einer verdnderten Informati-
onslage in einem anderen Licht, die Situation wird nun anders >erinnertc als sie
sich im »Jetzt und Hier< der Problemsituation ereignet hat. Als Konstruktionen
einer abweichenden Wirklichkeit schaffen kommunikativ erzeugte Vergessens-
formen im Terrain der Vergebung eine Distanz zu erinnerbaren Krisenereignis-
sen. Ein solcher kommunikativer Vorgang kann, wie Oliver Dimbath betont,
schlieBlich erst dann seine Wirkung entfalten, wenn es nicht nur einen intentio-
nal herbeigefiihrten Wissensverlust beinhaltet, sondern auch ein »Ver-
gessenmachen als soziale Handlung« umfasst (Dimbath 2016: 42). Als Techni-
ken des Vergessens sind Vergebungsakte damit als intentionale Uberschrei-
bungen von Gewusstem zu begreifen, d. h. als eine Art bewusst eingesetztem
sInformationsfilter<, der dazu dient, Bestehendes aus dem Bewusstsein durch
andere Wissenssedimente zu ersetzen.

4. ZU DEN POTENTIALEN UND GEFAHREN
MISSVERSTANDENER VERGEBUNG

Das Ziel des Beitrags war es zu zeigen, welche Bedeutung dem »>Vergessen« in
Vergebungsprozessen zuteil wird und wie sich solche Gedéchtnisvorgénge in

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100 | SoNuA FUCKER

alltagsweltlichen Kontexten der Nachsicht vollziehen. Anhand der empirischen
Analyseergebnisse konnte nachgezeichnet werden, dass gelingende Verge-
bungsprozesse von der Moglichkeit abhéngen, erinnerte Gedichtnisinhalte zu
verletzenden Krisenereignisse durch Interaktionsverldufe mit Verfehlern iiber-
schreiben zu konnen. Insgesamt ldsst sich festhalten, dass das Vergeben im An-
schluss an die hier dargelegte Fallanalyse als ein kommunikativ hergestellter
Vorgang des Vergessenmachens zu begreifen' ist. In dessen Zentrum steht die
rekonstruierende Reflexion der Konfliktsituation, die fiir Opfer durch die Ge-
winnung einer iibereinstimmenden Sichtweise auf Handlungsgriinde und -in-
tentionen, die aus Sicht von Verfehlern zu einem bestimmten Fehlverhalten
geflihrt haben, einen neuen Wirklichkeitsakzent erhélt. Der verstehende Blick
auf die Krisenereignisse schafft eine neue Wirklichkeitsgrundlage fiir Opfer, die
auf der interaktiven Konstruktion eines verdnderten — und vor allem positiven —
Erfahrungsraums basiert, mit dem neue Erinnerungen produziert werden. Auf
diese Weise verdndert sich die innere Erfahrungsstruktur von Vergeberlnnen
durch einen kommunikativen Ereignisverlauf mit Verfehlern. Dieser Verlauf
unterliegt einer »Gedéachtnispolitik«, welche die Emanzipation von schmerzhaf-
ten, emotional belastenden Erinnerungen ermdglicht, und verbunden ist mit dem
Ziel, die gestorten sozialen Bande wieder >zukunftsfiahig« zu machen. Die im
vorliegenden Beitrag rekonstruierten Formen des sozial ausgehandelten Verge-
bens sind folglich als eine Form des »obsolierenden Vergessens« (Dimbath
2016: 45) zu verstehen, das als typische Vergessensform der Moderne das Los-
werden junbrauchbarer< Vergangenheiten begiinstigt und dadurch moglich
macht, sich der Zukunft zu widmen.

An dieser Stelle ldsst sich zusammenfassen, dass das Betreiben einer solchen
»Gedéchtniskosmetik« (Lau et al. 2011: 334) im Terrain der Vergebung zwar
auf den ersten Blick eine dezidiert sozialintegrative Wirkung entfaltet, indem sie
die Reparation der zerriitteten Beziehungsgefiige ermdglicht. Doch ein vertie-
fender Blick zeigt, dass eine solche Praxis letztlich die (sozialontologische)
Logik der Vergebung aufthebt, d. h. den prosozialen Umgang mit individueller
Schuld in der sozialen Welt. Denn wéhrend die Aufgabe von Vergebungsakten
darin besteht, schuldig gewordene Akteure zukiinftig von ihrer Vergangenheit zu
entlasten, aber nicht zu befreien’’, zeigt sich in den rekonstruierten Deutungen

19 Vgl. dazu auch Oliver Dimbaths (2014) Forschung zu Formen des kommunikations-
vermittelten Vergessenmachens am Beispiel der Wissenschaft.
20 Hannah Arendt fasst die fundamentale Sozialititsfunktion der Vergebung zusammen,

indem »das menschliche Leben [...] gar nicht weitergehen [konnte], wenn Menschen

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERGEBUNGSFIKTIONEN | 101

der Respondenten ein anderes Geschehen. Verfehler werden nicht entlastet,
sondern mit einer Art Lossprechung, die auf der Nachvollziehbarkeit der Krisen-
ereignisse basiert, von ihrer Schuld entbunden. Damit riickt an die Stelle des
Vergebens das Verstehen, das jegliche Form der Nachsicht a priori iberfliissig
macht. Denn sobald eine Handlung, ein Kontext oder eine Situation im Sinne
gelingenden Fremdverstehens nachvollziehbar erscheint, erzeugt das Verstehen
einen Widerspruch zur begrifflichen Bedeutungsstruktur der Schuld. Jemanden
fiir schuldig zu erkldren setzt ndmlich grundsétzlich voraus, eine Handlungswei-
se abzulehnen. Kurzum macht das Verstehen das Vergeben zu etwas anderem
als das, was es sein soll, indem Betroffene ein Transgressionsereignis — ex post —
so auslegen, dass es gar keines ist. Daraus ldsst sich zusammenfassen, dass die
Vergebung das Verstehen ausschlieSt und umgekehrt: »We can forgive those we
fail to understand and fail to forgive those we do« (Pettigrove 2007: 429). Mit
dieser Sicht kann Vergebung im Hinblick auf ihre soziale Bedeutung nur als
»Fiktion¢, d. h. eine erdachte aber wechselseitig geglaubte Konstruktion wohl-
wollender Nachsicht verstanden werden, insofern sie in einem Kontext Einsatz
findet, der ihrer gar nicht bedarf. Um ihr sozialintegratives Potential zu entfalten,
muss Vergebung aber das Gegenteil sein. Mit ihr muss eine innere Haltung zum
Ausdruck gebracht werden, in deren Rahmen die Schuld des anderen »akzeptiert<
wird, ohne diese in vergessender Art und Weise zu negieren.

Unter den dargelegten Vorgéngen wiirde Paul Ricceur die Begriffsfigur des
sozialen Vergessens (vgl. Kap. 2.), auf die mit der Ergebnisdiskussion Bezug ge-
nommen wird, wohl kaum verstehen. Fiir ihn entfaltet sich das Potential von
Vorgingen des sozialen Vergessens ja eben darin, dass es sich um ein »verwah-
rendes Vergessen« handelt. Ein solche Vergessenspraxis setzt voraus, dass »die
Tragik des Handelns« (Ricoeur 1998: 153) Bestandteil der Vergebung wird, und
dass die Nachsichtsgeste »auf die Voraussetzungen des Handelns zielt, auf die
Quelle des Konflikts und der Verfehlungen, die der Vergebung bediirfen«
(Ricceur 1998: 153). Die aus den empirischen Ergebnissen dargelegte Praxis-
weise des Vergebens stellt folglich eine kontrire Sichtweise zu Ricceurs Uber-
legungen zu den sozialintegrativen Potentialen des vergessenden Vergebens dar.
Vergebung findet in den lebensweltlichen Sphiren von Handelnden folglich kei-
nen Einsatz, um #rotz einem Schuldverhéltnis soziale Bande wiederherzustellen
oder neu zu ordnen. Sie kommt zur Anwendung, wenn — durch die Plausibilisie-
rung geteilter Weltsichten — keine Schuld mehr identifiziert werden kann und
sich auf Handlungen bezieht, die nicht mehr der Vergebung bediirfen. Im Um-

sich nicht stindig gegenseitig von den Folgen dessen befreien wiirden, was sie getan
haben« (Arendt 1960: 306).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | SoNuA FUCKER

kehrschluss implizieren die Ergebnisse der Studie, dass Schuld nur noch durch
rationale Verantwortungsiibernahme abgetragen werden kann, aber nicht durch
den vergebenden Umgang mit sozialen Krisenereignissen im Sinne der Ga-
benlogik. Hartmut Rosa identifiziert in einer so verstandenen Nachsichtspraxis,
in der Schuldige entweder schuldig bleiben miissen oder fiir unschuldig erkldrt
werden, die »Denkunmdoglichkeit der Verzeihung« (2016: 361). Und auch Jac-
ques Derrida als klassischer Vertreter der Vergebungsforschung hat solche Aus-
pragungen des Vergebens einer kritischen Zeitdiagnose unterzogen. Er sieht vor
allem in der zunehmenden Virulenz von Akten der Nachsicht und dem Begehren
danach in der gesellschaftlichen Offentlichkeit Belege fiir ein »Jahrhundert der
Vergebung« (Derrida 2000). Als solches diagnostiziert Derrida in zeitgendssi-
schen Vergebungsakten eine relativierende gesellschaftliche Praxis, in der die
exzessive Anwendung von Nachsichtsbekundungen und Toleranzgebarden, in
denen es nicht um eine Entlastung von Schuld geht, in einer Kultur von Verge-
bungsrhetoriken diffundieren, worin das Vergeben schlieBlich einem »mechani-
schem Ritual der Scheinheiligkeit« zum Opfer falle (Derrida 2000: 10). Als
»Theater des Pardons« (Derrida 2000: 10) fasst Derrida diese Beobachtungen
zusammen und richtet den Blick damit auf die bedeutungsvollen Konsequenzen
fiir Vergemeinschaftungsformen, die sich aus solchen Vergessensprozessen in
den Sphéren der Vergebung herausbilden. Aus solchen Nachsichtsakten resultie-
rende Beziehungsbande machen somit eine Ordnung des Sozialen sichtbar, die
den konstruktiven, d. h. prosozialen Umgang mit Schuld unmdglich macht.
Anhand der Rekonstruktion der Deutungsmuster der Befragten ldsst sich
damit vorlaufig schlussfolgern, dass Vergebungsprozesse, die dadurch zustande-
kommen, die Zusammenhidnge und den Hergang von Transgressionsereignisse
verstehen zu konnen, zwar einerseits eine stabile neue (Beziehungs-)Wirklichkeit
fiir die Beteiligten schaffen. Damit wire eine gegenwartskulturelle Perspektive
auf die Bedeutung von Vergebungshandlungen, wozu das im vorliegenden Bei-
trag diskutierte empirische Material einen ersten vorldufigen Verstindnisanker
bietet, mehr als nur die starre Praktizierung normativer Ordnungsvorgaben, die
es Opfern auferlegt, aus moralischen oder religiosen Griinden vergeben zu sollen
oder miissen (vgl. Kap. 3.1). Vielmehr erzeugen die Konsenskonstruktionen
neue sinnbildende normative Ordnungen zwischen den Handelnden, die als
Strukturvorgaben in die zukiinftige Beziehungsgestaltung zwischen den Han-
delnden einziehen. Andererseits aber sind diese konfliktanschlieBenden Verge-
meinschaftungsformen auf briichigen Grundmauern gebaut, indem das blofe
Imaginieren von Nachsicht auch einem Zusammenbruch der Vertrauensnetze
zum Opfer fallen kann. Zwar wird in den hier rekonstruierten Vergebungspro-
zessen das als belastend erfahrene Vergangene zugunsten einer Zukunftsschaf-

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERGEBUNGSFIKTIONEN | 103

fung umgedeutet. Aber diese Zukunft ist im Hinblick auf den notwendigen Ver-
trauensvorschuss, den Opfer insofern gewidhren miissen, als dass sie Gefahr
laufen, zukiinftig immer wieder mit Verletzungen auf eine dhnliche Weise kon-
frontiert zu werden, von zerbrechlicher Gestalt. Anstatt stabile, auf Vertrauen
basierende Beziehungsgefiige hervorzubringen, wird so das sozialintegrative
Potential der Vergebung auf erneut leicht zu stérende, d.h. fragile Formen der
Vergemeinschaftung reduziert.

LITERATUR

Adloff, Frank (2013): »Gefiihle zwischen Présenz und implizitem Wissen. Zur
Sozialtheorie emotionaler Erfahrung«, in: Christoph Ernst/Heike Paul
(Hrsg.), Prisenz und implizites Wissen. Zur Interdependenz zweier Schliis-
selbegriffe der Kultur- und Sozialwissenschaften, Bielefeld: transcript, S. 97—
124.

Arendt, Hannah (1960): Vita activa;, Oder, Vom titigen Leben, Stuttgart: W.
Kohlhammer.

Assmann, Aleida (2011): »Vergessen oder Erinnern?: Wege aus einer gemein-
samen Gewaltgeschichte«, in: Sabina Ferhadbegovi¢/Brigitte Weiffen
(Hrsg.), Biirgerkriege erzdihlen. Zum Verlauf unziviler Konflikte, Paderborn:
Konstanz Univ. Press, S. 303-320.

Augé, Marc (2013): Die Formen des Vergessens, Berlin: Matthes & Seitz.

Berger, Peter L./Luckmann, Thomas (2013 [1980]): Die gesellschaftliche Kon-
struktion der Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie, Frankfurt
a.M.: Fischer.

Borges, Jorge L. (1992 [1939-1944]): Werke in 20 Bdnden, Frankfurt a.M.:

Fischer.

Cicero, Marcus Tullius (2014): De finibus bonorum et malorum — Das héchste
Gut und das schlimmste Ubel. Zweites Buch, hrsg. v. Alexander Kabcza,
Berlin: De Gruyter.

Connerton, Paul (1989): How societies remember, Cambridge: Cambridge
University Press.

Cosgrove, Lisa/Konstam, Varda (2008): »Forgiveness and Forgetting. Clinical
Implications for Mental Health Counselors«, in: Journal of Mental Health
Counseling 30 (1), S. 1-13.

Derrida, Jacques (2000): »Jahrhundert der Vergebung. Verzeihen ohne Macht —

unbedingt und jenseits der Souverénitit« Jacques Derrida im Gesprich mit

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | SoNJA FUCKER

Michel Wiviorka, Aus d. Franz. v. Michael Wetzel, in: Lettre International
48 (1), S. 10-18.

Dimbath, Oliver (2014): Oblivionismus. Vergessen und Vergesslichkeit in der
modernen Wissenschaft, Konstanz, Miinchen: UVK.

Dimbath, Oliver (2016): »Die Obliviologie der Organisation in der modernen
Gesellschaft«, in: Nina Leonhard/Oliver Dimbath/Gerd Sebald et al. (Hrsg.),
Organisation und Gedichtnis. Uber die Vergangenheit der Organisation und
die Organisation der Vergangenheit, Wiesbaden: Springer VS, S. 39-62.

Dimbath, Oliver/Heinlein, Michael (2015): Geddchtnissoziologie, Paderborn:
Fink.

Dimbath, Oliver/Wehling, Peter (2011): Soziologie des Vergessens. Theoretische
Zugdnge und empirische Forschungsfelder, Konstanz: UVK.

Eco, Umberto (1988): An Ars Oblivionalis? Forget It!, in: PMLA 103 (3), S.
254-261.

Enright, Robert D. (1994): »Piaget on the Moral Development of Forgiveness.
Identity or Reciprocity?«, in: Human Development 37 (2), S. 63-80.

Gadamer, Hans-Georg (1990 [1960]): Gesammelte Werke 1. Hermeneutik, Tii-
bingen: Mohr Siebeck.

Glaser, Barney G./Strauss, Anselm L. (2006 [1967]): The Discovery of Ground-
ed Theory. Strategies for Qualitative Research, New Brunswick: Aldine.
Godbout, Jacques/Caillé, Alain (1998): The World of the Gift. Montreal, Ithaca:

McGill-Queen’s University Press.

Grimm, Jacob/Grimm, Wilhelm (1991): Deutsches Worterbuch, Orig.-Ausg., 6.
Aufl., Version 12/04. Miinchen: dtv.

Griswold, Charles L. (2007): Forgiveness. A Philosophical Exploration, Cam-
bridge u. a: Cambridge University Press.

Habermas, Jiirgen (1981): Theorie des kommunikativen Handelns, 2 Bde. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

Halbwachs, Maurice (1985): Das Geddchtnis und seine sozialen Bedingungen,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Hénaff, Marcel (2013): Die Gabe der Philosophen. Gegenseitigkeit neu denken,
Bielefeld: transcript.

Hitzler, Ronald/Honer, Anne (1997): Sozialwissenschaftliche Hermeneutik. Eine
Einfiihrung, Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Husserl, Edmund (2012 [1976]): »Die Krisis der Wissenschaften als Ausdruck
der radikalen Lebenskrisis des europdischen Menschentums«, in: Edmund
Husserl (Hrsg.), Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die trans-
zendentale Phdanomenologie. Eine Einleitung in die phdnomenologische Phi-
losophie, Hamburg: Meiner, S. 1-267.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERGEBUNGSFIKTIONEN | 105

Inazu, John D. (2009): »No Future Without (Personal) Forgiveness: Reexamin-
ing the Role of Forgiveness in Transitional Justice«, in: Human Rights Re-
view 10 (3), S. 309-326.

Kiihn, Thomas/Koschel, Kay-Volker (2010): Gruppendiskussionen. Ein Praxis-
Handbuch. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Lau, Christoph/Wehling, Peter/Dimbath, Oliver (2011): »Therapeutisches Ver-
gessen: Auf dem Weg zur Technisierung des Vergessens«, in: Oliver Dim-
bath/Peter Wehling (Hrsg.), Soziologie des Vergessens. Theoretische Zugdn-
ge und empirische Forschungsfelder, Konstanz: UVK, S. 317-338.

Lichtenfeld, Stephanie/Buechner, Vanessa L./Maier, Markus A. et al. (2015):
»Forgive and Forget: Differences between Decisional and Emotional For-
giveness«, in: PloS one 10 (5), S. e0125561.

Loos, Peter/Schéffer, Burkhard (2008): Das Gruppendiskussionsverfahren.
Theoretische Grundlagen und empirische Anwendung, Wiesbaden: VS Ver-
lag fiir Sozialwissenschaften.

Lucke, Doris (1995): Akzeptanz. Legitimitdt in der »Abstimmungsgesellschafi«,
Opladen: Leske + Budrich.

Luckmann, Thomas (1991): Die unsichtbare Religion, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Luhmann, Niklas (1998): Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Markowitsch, Hans J. (2001): »Bewusste und unbewusste Formen des Erin-
nerns«, in: Harald Welzer (Hrsg.), Das soziale Geddichtnis. Geschichte,
Erinnerung, Tradierung, Hamburg: Hamburger Edition. S. 219-242.

Mead, George H. (1934): Mind, self, and society. From the standpoint of a so-
cial behaviorist, Hrsg. v. Charles William Morris. Chicago: Chicago Univer-
sity Press.

Nietzsche, Friedrich (1970 [1887]): Nietzsche Werke, Kritische Gesamtausgabe,
in: Giorgio Colli/Mazzino Montinari (Hrsg.): Nachgelassene Fragmente,
Achte Abteilung, Bd. 2, Herbst 1887-Mérz 1888, 10 [108], 225, Berlin: De
Gruyter.

Nietzsche, Friedrich (2009 [1887]): Zur Genealogie der Moral. Eine
Streitschrift, Diisseldorf: Onomato.

Pettigrove, Glen (2007): »Forgiveness and Interpretation«, in: The Journal of
Religious Ethics 35 (3), S. 429-452.

Rauen, Verena (2015): Die Zeitlichkeit des Verzeihens. Zur Ethik der Urteilsent-
haltung, Paderborn: Fink.

Reemtsma, Jan-Phillipp (2004): »Wozu Gedenkstétten?« in: Mittelweg 36 (2), S.
49-63.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | SoNJA FUCKER

Ricceur, Paul (1998): Das Rdtsel der Vergangenheit. Erinnern — Vergessen —
Verzeihen, Gottingen: Wallstein.

Rosa, Hartmut (2016): Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung, Berlin:
Suhrkamp.

Schacter, Daniel L. (2005): Aussetzer. Wie wir vergessen und uns erinnern,
Bergisch Gladbach: Liibbe.

Scheer, Monique (2012): »Are Emotions a Kind of Practice (and Is That What
Makes Them Have a History)? A Bourdieuan Approach to Understanding
Emotion, History and Theory«, in: History and Theory 51 (2), S. 193-220.

Scheve, Christian von (2009): Emotionen und soziale Strukturen. Die affektiven
Grundlagen sozialer Ordnung, Campus, Frankfurt a.M.

Schiitz, Alfred (1982): Das Problem der Relevanz, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Schiitz, Alfred/Luckmann, Thomas (2003): Strukturen der Lebenswelt, Kon-
stanz: UVK.

Sebald, Gerd (2011): »Formen des Vergessens bei Alfred Schiitz«, in: Oliver
Dimbath/Peter Wehling (Hrsg.), Soziologie des Vergessens. Theoretische
Zugdnge und empirische Forschungsfelder, Konstanz: UVK, S. 81-94.

Simmel, Georg (1968): »Der Streit«, in: Georg Simmel (Hrsg.), Soziologie.
Untersuchungen iiber die Formen der Vergesellschaftung, Berlin: Duncker
& Humblot, S. 186-255.

Soeftner, Hans-Georg/Hitzler, Ronald (1994): »Hermeneutik als Haltung und
Handlung. Uber methodisch kontrolliertes Verstehen, in: Norbert Schroer
(Hrsg.), Interpretative Sozialforschung. Auf dem Wege zu einer hermeneuti-
schen Wissenssoziologie, Opladen: Westdeutscher Verlag, S. 28-55.

Strauss, Anselm L. (1996): Grounded Theory. Grundlagen qualitativer Sozial-
forschung, (Hrsg.): Juliet M. Corbin, Weinheim: Beltz.

Weinrich, Harald (2005): Lethe — Kunst und Kritik des Vergessens, Miinchen:
Beck.

Wohl, M. J./Hornsey, M. J./Bennett, S. H. (2012): »Why Group Apologies Suc-
ceed and Fail: Intergroup Forgiveness and the Role of Primary and Second-
ary Emotions«, in: Journal of Personality and Social Psychology 102 (2), S.
306-322.

Wohlrab-Sahr, Monika/Przyborski, Aglaja (2008): Qualitative Sozialforschung.
Ein Arbeitsbuch, Miinchen: Oldenbourg.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Folgenloses Vergessen?
Eine gedachtnissoziologische Untersuchung sozialer

Bewaltigungsstrategien von >schlimmen Vergangenheitenc<

ANJA KINZLER

1. EINLEITUNG

Vladimir Jankélévitch, Hannah Arendt, Paul Ricceur und Jaques Derridas haben
sich darum verdient gemacht, das eigentlich religios geprégte Terrain der Verge-
bung fiir die Philosophie abzustecken. Mittels ihrer Wegweisung wurde rasch
deutlich, dass »Vergebung zu gewidhren und zu erlangen, ebenso schwierig ist
[...], [wie] sie begrifflich zu fassen« (Ricceur 2004: 699). In deren Nachfolge
kann sich eine soziologische Untersuchung nicht anmafen, mehr als eine defini-
torische Anndherung leisten zu kénnen. Von einer soziologischen Warte aus
muss sich ein anderer Fokus ergeben: Versteht man die Soziologie als yBeobach-
terin von Gesellschaften< so liegt eine ihrer Stirken in Fragen des Verzeihens,
Versohnens und Vergessens im Schirfen des Blicks fiir géingige soziale Hand-
lungsmodi im Umgang mit sogenannten >schlimmen Vergangenheitenc.! Dies
zielt dann weniger auf eine normative best practice — ghnlich einer Anleitung
wie mit zuriickliegenden Untaten bestenfalls >heilsam¢ verfahren werden soll.?

1 Zum Begriff der schlimmen Vergangenheit vgl. Meier 2010: 13: »Schlimmes — dieses
Wort soll hier und im folgenden [sic!] ganz formal gebraucht werden: das heif}t unab-
hingig vom absoluten Ausmaf} und der Qualitdt dessen, was jeweils angerichtet wor-
den ist. [...] Wichtig ist [...], daB es um den Umgang mit sehr stérender, zu schaffen
machender Erinnerung gehen soll, und zwar fiir Gemeinwesen.«

2 So ist gerade die Frage des politischen Umgangs mit belastenden Vergangenheiten

noch immer offen. Zweifellos ldsst sich spétestens seit der Institutionalisierung des

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | ANJA KINZLER

Anvisiert wird vielmehr eine sozialtheoretische Anndherung. Statt also Ausschau
nach einer empirischen Wahrheitsfindung zu halten, stellen sich Forscher/-innen
im Hantieren mit der Sozialtheorie vielmehr der Frage, wie Soziales — und hier
spezieller die versohnliche Beilegung spaltender Konflikte — im Allgemeinen
tiberhaupt funktionieren kann (vgl. Joas/Knobl 2004).

Folgt man nun historischen Rekonstruktionen, so konnte sich seit der Antike
im Umgang mit zuriickliegenden Formen extremer Gewalterfahrungen — zu
nennen sind hier etwa (Biirger-)Kriege, politische Verfolgungen oder auch Ge-
nozide — ein »Allheilmittel< etablieren: Unter dem Gebot zu vergessen vereint
sich die Annahme, mdoglichen Racheakten oder Vergeltungsschligen nicht nur
vorbeugen, sondern gleichermallen einen Weg zur gegenseitig einvernehmlichen
Ausséhnung ebnen zu kdénnen.> Ob nun die Verabschiedung von Amnestien, die
Rede vom Ziehen eines Schlussstriches oder aber das Ausrufen einer Stunde
Null, stets wird dabei ein soziales Vergessen(-Machen) zugunsten eines kiinfti-
gen solidarischen Miteinanders anvisiert. Dem steht diametral eine Zunahme
von Offentlichen Szenen der Reue sowie der Bitte um Vergebung im
20. Jahrhundert gegeniiber, was Derrida in einem Interview mit dem franzdsi-

sogenannten International Center of Transitional Justice im Jahr 2001 ein globaler
Imperativ der Aufarbeitung (vgl. Oettler 2006; Fuchs 2010) beobachten. Diese Form
der institutionalisierten Vergangenheitsaufarbeitung setzt stark auf ein Erinnern — im
Sinne des An- oder Aussprechens — von zuriickliegenden Gewaltkonflikten und er-
hofft sich dadurch nicht nur die gesellschaftliche Auseinandersetzung voranzutreiben,
sondern gleichermaflen neuen Konflikten keinen Vorschub zu leisten. Wie sich aller-
dings zeigt, bilden habituelle Gewohnheitsstrukturen, die sich unter dem Eindruck ei-
nes bewaffneten Konfliktes unweigerlich formen und auch nach Friedensschluss in
die Gegenwart >hineinragens, in solch praventive Bemithungen bislang einen blinden
Fleck. So lassen sich derart >unbewusste« Prozesse des Leibgedéchtnisses bestenfalls
in gewaltarmen Alltagsstruktur verlernen; kommunikativ oder reflexiv-bewusst aufar-
beiten lassen sie sich aber nicht. Damit wird nicht nur die Frage der Reichweite dis-
kursiver Bearbeitungen schlechthin aufgeworfen. Aus der Perspektive eines Leibge-
déchtnisses konnte dariiber hinaus gar der kontra-intuitive Eindruck entstehen, dass
ein andauerndes Erinnern der schmerzlichen Vergangenheit das habituelle Ankom-
men im Hier und Jetzt — im Sinne der (Re-)Produktion und Stabilisierung neuer und
friedlicher Alltagsstrukturen — zu verunméglichen weill (vgl. Beck 2013).

3 Zur historischen Rekonstruktion des Gebots zu vergessen siche Meier (2010). Zur
zeitgenOssischen Vergessenspréferenz nach-autoritirer Gesellschaften siehe die Bei-
trdge in Schmidt et al. (2009).

https://dokorg/10:14361/9783839436516 - am 14.02.2028, 07:17:45.



https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLGENLOSES VERGESSEN? | 109

schen Soziologen Michel Wieviorka dazu veranlasst gar von einem »Jahrhundert
der Vergebung« (Derrida/Wieviorka 2000) zu sprechen.

Aus der Perspektive der Geddchtnissoziologie wird daher im Folgenden ein
Ansatz vorgestellt, der auf géingige soziale Praktiken des Vergessens im Umgang
mit schlimmen Vergangenheiten fokussiert, um dessen sozialtheoretische
Reichweite auszuloten. An der Schnittstelle von Sozial- und Gesellschaftstheorie
lasst sich daraufhin ermessen, was unter géngigen soziologischen Zeitdiagnosti-
ken zu verstehen ist, welche die Moderne als eine per se vergessliche Epoche
beschreiben. Im Anschluss daran wird der Blick auf die Diagnose vermehrter
Szenerien der Vergebung gerichtet, die zunéchst den kulturellen Techniken eines
Ausschlusses allen Schlimmens qua Vergessen entgegen zu stehen scheinen. Als
mogliche Versohnungsmafinahme werden auch sie aus der dargebotenen ge-
déchtnissoziologischen Perspektive auf Aussichten und Grenzen gepriift. Ab-
schlieBend wird der Beitrag die soziologische Gedichtnistheorie in Korrespon-
denz zu mit ihr verwandten Disziplinen stellen, um die Frage eines Folgenlosen
Vergessens? auszuloten. Doch vorab wird sich in einem basalen Kapitel den
hierfiir grundlegenden Begriffen des Verzeihens, Versohnens und Vergessens
angendhert.

2. VERZEIHEN — VERSOHNEN — VERGESSEN:
EINE TERMINLOGISCHE ANNAHERUNG

In unserer Alltagssprache unterscheiden wir fiir gewohnlich nur en passant zwi-
schen Verzeih!, Entschuldige! oder Vergib mir! Treten wir beispielsweise aus
Versehen auf jemandes FuB3, so werden nur die Wenigsten — und nur die, mit
einem gewissen Hang zur Theatralik — danach um Vergebung bitten.* Dass das
Vergeben im Gegensatz zum Verzeihen im deutschen Sprachgebrauch scheinbar
irgendwie schwerer wiegt, wird rasch mit Blick auf die Etymologie des Wortes
deutlich: So hat das Christentum dem Problem der Vergebung gar einen ganzen
eigenen Topos eingerdumt. Der Beichtstuhl galt und gilt als ein Ort der Absolu-
tion, was dem lateinischen Ursprung absolvere folgend das Freisprechen oder
Abldsen von einer Schuld gleichkommt. Die Beichte als Kulturtechnik der Ver-
gebung spricht demzufolge von zuriickliegender Schuld frei — sie ent-schuldigt.
Darin inbegriffen ist, dass sie zwar nicht das Vergangene ungeschehen machen
kann, doch zumindest bei Geschiddigten — oder im Falle der Beichte stellvertre-

4 Fir dieses klassische Beispiel hinsichtlich der Differenzierung von Vergeben und
Verzeihen exemplarisch: Bernhardt (2014: 15); FlaBpohler (2016: 20 f.).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 | ANJA KINZLER

tend bei einem Geistlichen — um Vergebung gebeten werden kann. Wie bereits
angedeutet, konnte nun vorschnell davon ausgegangen werden, dass es sich bei
dem augenscheinlich profaneren Verzeihen lediglich um ein bloBes Lippenbe-
kenntnis handeln kdnnte. Doch auch hier lohnt ein zweiter Blick: Wie die Philo-
sophin Svenja FlaBpohler jiingst dargelegt hat, ist sowohl eine Trennung als
auch eine Verbindung der beiden Begriffe unabdingbar. Wahrend dem Verzei-
hen etwa immer ein Verzicht, ein Nichtstun, also eine passive Dimension inne-
wohne, liege hingegen das wesentlich Moment des Vergebens in der Gabe. Die
Vergebung ist durch eine Dualitdt zwischen Schenkendem und Beschenkten
gekennzeichnet, die sich in »einem extraordinéren, feierlichen, man mdchte fast
sagen gottlichen Akt« (FlaBpohler 2016: 21) vollzieht. Eine Einsicht, die sich
nicht nur im Deutschen (ver-geben), sondern gleichermallen im Franzdsischen
(par-don) und Englischen (for-give) sprachliche niedergeschlagen hat. Doch

»[t]atsdchlich besteht ja die auBBerordentliche Leistung des Verzeihenden darin, sich eines
Impulses, eines Affektes, eines emotionalen Automatismus zu erwehren: Anstatt sich dem
Rachedurst oder dem verbitterten Wunsch nach Wiedergutmachung hinzugeben, iibt er
sich in Zuriickhaltung. Anders formuliert: Der Verzicht auf die Lust erfahrenes Leid
heimzuzahlen beziehungsweise in Rechnung zu stellen, ist sein Geschenk, seine Gabe«
(FlaBpohler 2016: 22; Hervorhebung im Original).

Es wire verfehlt die beiden Begriffe daher dogmatisch voneinander abzugren-
zen, »ganz abgesehen von dem Fakt, dass in anderen Sprachen nicht zwischen
Vergeben und Verzeihen unterschieden wird, was zu unldsbaren Ubersetzungs-
schwierigkeiten fiihrt« (FlaBpohler 2016: 22). Gerade in Anbetracht der grofiten-
teils franzosischen Theorietradition des Vergebens und Verzeihens kann diese
Einsicht hier allerdinge nur in Rechnung gestellt werden. Denn damit scheint ein
Differenzierungspotential der deutschen Wissenschaftssprache zwar auf, gleich-
ermaflen wird aber auch eine detaillierte bilinguale Exegese der philosophischen
Begriffsarbeit vorausgesetzt, die in diesem Rahmen nicht geleistet werden kann.
Entsprechend wird der MaB3gabe von Flapohler gefolgt, die zwar in ihrer Aus-
einandersetzung letztlich ihr Hauptaugenmerk auf das Verzeihen richtet, die
Begriffe der Vergebung und des Verzeihens aber unter Beriicksichtigung der
genannten Trennschérfe synonym verwendet.

Die Verséhnung geht nun noch einen Schritt weiter. Mit Derrida ist das Ver-
sohnen — im Sinne der Friedensstiftung und Beilegung eines Streits (vgl. Duden
2010: 1038) — immer auch »giinstig fir eine Normalisierung« (Derri-
da/Wieviorka 2000: 10). Nach dem Verzicht auf Vergeltung lisst sich die Ver-
sohnung als ein Ubergang zu einer als normal erachteten und vertrauten Ord-

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLGENLOSES VERGESSEN? | 111

nung erkennen. Vergeben, Verzeihen und Versohnen sind damit stets als Akte
des AufBeralltdglichen zu begreifen. Derrida geht gar noch weiter, indem er
feststellt, die Vergebung und in dessen Zuge die Verséhnung »sollte Ausnahme
und auBlergewohnlich bleiben, als Erprobung des Unmdglichen« (Derri-
da/Wieviorka 2000: 10; Hervorhebung im Original).

Mit Blick auf géngige politische Strategien im Umgang mit schlimmen Ver-
gangenheiten ergibt sich allerdings ein auffilliger Befund: Falls er nicht an
lauter falschen Stellen gesucht haben sollte — so stellt der Historiker Christian
Meier 2010 durchaus selbstironisch fest —, lieBe sich konstatieren: »Immer wie-
der wird beschlossen, vereinbart, eingeschirft, dal Vergessen sein soll, Verges-
sen von vielerlei Unrecht, Grausamkeit, Schlimmen aller Art« (Meier 2010: 10).
Er belegt dies anhand zahlreicher Beispiele, die ausgehend vom Amnestie-Erlass
der Athener 404/3 v. Chr. das heutige Verstindnis eines Nicht-Erinnerns, Nicht-
Gedenkens, Nicht-mehr-erinnern-Sollens prigen (dazu auch: Simon 1997). Uber
die Ermordung Césars am 17. Mérz 44 v. Chr. und den von Cicero im romischen
Senat gesprochenen Worte »omnem memoriam discordiarum oblivione sempi-
terna delendam (Alle Erinnerung an die Zwietrdchtigkeit sei durch ewiges Ver-
gessen zu tilgen)«. Eine Aussage, die Meier zufolge noch Churchill knapp 2000
Jahre spiter in seiner Ziiricher Rede am 19. September 1946 dazu veranlassten
zu einem »blessed act of oblivion [...], einem segensreichen Akt des Verges-
sens« (Meier 2010: 10) aufzurufen. Lediglich eine Ausnahme lieBe sich im
Verlauf der Geschichte ausmachen: Die Unabweisbarkeit der Erinnerung an die
Shoah. Dabei sei allerdings noch immer fraglich, ob dieses unverzeihliche Zei-
gen auf die Wunde einer Wiederholung vorbeugen kénne.’

Vor diesem Hintergrund scheint es geboten, die historische Préiferenz von
Strategien eines so gesehen jheilsamen Vergessens< mit makrosoziologischen
Befunden sozialer Geddchtnisse zu konfrontieren. Aus dieser Perspektive haben
wir es bei der von Meier beschriebenen Form des verordneten Vergessens mit
bewusst gesetzten Vorkehrungen zu tun, die ein langfristiges Vergessen anderer
begiinstigen sollen. Aus einer alltagweltlichen Erfahrung eines natiirlichen Ver-
gessens — zur Verdeutlichung lisst sich hier der unerwiinschte Wissensverlust
durch Blackouts oder Amnesien anfithren —, wird demgegeniiber also eine »Kul-

5 Vgl. Meier 2010: 97. Dem israelischen Philosophen Avishai Margalit nach kreist ein
derartiges Nachdenken iiber das Erinnern und Vergessen um zwei basale Befiirchtun-
gen: Das Vergessen eines (religiosen) Erbes, das durch »ahistorische und traditions-
feindliche Trends« bedingt sein konnte, sowie die Sorge um ein Zuviel an Erinnerung,
»das ein Hindernis auf dem Weg zu Versdohnung und Vergebung« (Margalit
1997: 192 ff.) darstellen konnte.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 | ANJA KINZLER

tur des Vergessens<« (Dimbath 2014b: 81) gepflegt, die im Folgenden eingehen-
der betrachtet wird.S

3. FOLGENLOSES VERGESSEN?

3.1 Von der >Kultur« des Vergessens

Das Vergessen von Vergangenheiten, die mit einer moglicherweise nicht zu
vergebenden Schuld einhergehen, ldsst sich noch immer in so manchen geldufi-
gen Semantiken erkennen. Man begribt dann das Kriegsbeil, zieht einen
Schlussstrich oder aber lésst Gras iiber eine Sache wachsen. In all diesen Rede-
wendungen steckt der Hinweis, dass das Zuriickliegende nun allmdhlich oder zu
guter Letzt als abgeschlossen betrachtet werden kann. Hat man das Kriegsbeil
einmal begraben, so braucht man sich dessen nicht mehr zu erinnern, wurde der
Schlussstrich einmal gezogen, so muss fortan dariiber nicht mehr diskutiert
werden, wéhrend das Gras die unschone Stelle mit der Zeit schon irgendwie
tiberdecken wird. Bereits in dieser raschen Aneinanderreihung von Redewen-
dungen lassen sich erste Umrisse von Vergessensformen erkennen, die offen-
sichtlich keineswegs natiirlich von statten gehen, sondern vielmehr auf ein mehr
oder minder bewusstes Zutun angewiesen sind. Es werden Vorkehrungen getrof-
fen, um etwa nicht mehr dauerhaft an das (nun verschwundene) Kriegsbeil, die
Zeit vor dem gezogenen Schlussstrich oder aber an die »Grasnarbe« erinnert zu
werden. Mit anderen Worten zeichnet sich darin der Versuch ab, direktiv oder
diskret sowohl die eigenen als auch die Erinnerungen Anderer und ein damit
einhergehendes Wissen zu bannen.

»In diesen Versuchen, Vergessen zu stiften, duflert sich eine auf Erfahrung beruhende
Weisheit [...]. Wenn man kiinftig in Frieden zusammenleben will, wenn also Krieg,
Biirgerkrieg, Revolution nicht »fortzeugend Boses< gebéren sollen [...] muss ein Schluf3-
punkt gesetzt werden. Und dann muf auch Schlu3 sein — und darf keine Fortsetzung iiber

Anklage, Strafe, Rache und immer neue Vorwiirfe drohen« (Meier 2010: 44).

Nun wohnt einem solchen Vergessen-Machen — im Sinne eines sozialen Prozes-
ses — allerdings eine Eigenart inne: Wéhrend sich die Einen sehr wohl der Ver-

6 Zur detaillierten Erfassung »mythische[r] oder historische[r] Wurzeln bestimmter
Bedeutungsdimensionen eines Vergessens [...], welches gezielt eingesetzt und zum
Bestandteil von Kultur geworden ist«: vgl. Dimbath 2014b: 81 ff.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLGENLOSES VERGESSEN? | 113

gangenheit bewusst sind und sich demnach an sie erinnern kdnnen, sollen andere
hingegen vergessen. In Fragen zu Strategien und der Reichweite eines folgenlo-
sen Vergessens gilt es also zunéchst auf das spezifische Interesse an Verhinde-
rungen oder Umdeutungen von Vergangenheiten durch einzelne Akteure oder
Gruppen zu fokussieren. In einer der wenigen bislang vorliegenden soziologi-
schen Arbeiten zum Vergessens und der Vergesslichkeit differenziert Dimbath
(2014b: 81-94) dieses Interesse am Vergessen-Machen Anderer in zwei Katego-
rien: 1) die stillschweigende Ubereinkunfi Vieler und 2) das herrschafisvermit-
telnde Handeln Weniger.

Fiir die stillschweigende Ubereinkunft Weniger kann das von Hermann Liib-
be kontrovers diskutierbare kommunikative Beschweigen der westdeutschen
Nachkriegsgesellschaft exemplarisch Pate stehen.” Die Grundlage dieser kultur-
spezifischen Vergessensform entstammt dem urspriinglich der Ethnologie und
Anthropologie zuzuordnen Konzept des Tabus: »Das Tabu institutionalisiert
eine >kritische Situation< im Sinne der Distanzabstufung bis zu einer absoluten
Distanzgrenze: berithren verboten.« (Gehlen 1986: 213 zit. nach Dimbath
2014b: 82) Tabusierungen zeichnen sich demnach als ein intentionaler Akt der
gezielte Nicht-Thematisierung eines Sachverhalts aus, was sich in einem be-
wussten Schweigen ausdriickt. Durch das Ausblenden von als kritisch zu be-
zeichnender Ereignisse, wird zum einen die Aufmerksamkeit anderweitig fokus-
siert, um zum anderen eine wie auch immer geartete Irritation bestehender Ord-
nungen zu vermeiden. Diese Form der Diskretion, wie sie sich etwa ganz an-
schaulich an so manchem Kaffeetisch bei Familienfesten ereignen kann, ist
freilich als ein »oberfldchliches Vergessen< zu begreifen, bei dem infrage steht,
»ob es sich iiberhaupt um einen Vorgang oder eine Vorbereitung des Vergessens
handelt oder ob in bestimmten Situationen >vielsagend< geschwiegen wird«
(Dimbath 2014b: 83). Festzuhalten bleibt, dass mit der mehr oder minder be-
wussten Ubereinkunft des gemeinschaftlichen Schweigens eine Vorkehrung
getroffen wird, die ein Vergessen begiinstigen soll.

7 Entgegen der sozialpsychologischen Verdringungsthese der Studentenbewegung,
stellt Liibbe das kommunikative Beschweigen hinsichtlich individuelle Verstrickun-
gen wihrend der NS-Zeit als eine notwendige Bedingung der erneuten Integration der
grolen Mehrheit der Deutschen dar. Wie Dimbath herausstellt, argumentiert demge-
geniiber Theodor W. Adorno, dass weder das Argument einer Anpassungslogik, noch
eine alleinige »Riickfithrung [...] auf psychologische Verdringungsmechanismen« in
dieser Frage geniige. Vielmehr sei dieses strategisch-instrumentelle Schweigen »vor
dem Hintergrund der Erhaltung alter Machtstrukturen« (Dimbath 2014b: 82 ) zu
deuten.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | ANJA KINZLER

Wihrend die Tabuisierung noch auf recht informellen Wegen zu diffundie-
ren scheint, ldsst sich mit Blick auf das herrschafisvermittelnde Handeln Weni-
ger eine kulturspezifische Form des Vergessens erkennen, die in formal geregel-
ten Bahnen verlduft. So ist die Amnestie ein aus dem Strafrecht stammender
génzlicher oder teilweiser Straferlass, welcher das Gros der Téter juristisch
begnadigt, indem er sie fiir unbestimmte Zeit straffrei entkommen l4sst. Exemp-
larisch kann hierfiir die erste vergangenheitspolitische MaBnahme des Erlasses
einer Generalamnestie im Jahr 1977 durch das neu gewéhlte demokratische
Parlament nach der Franco-Diktatur in Spanien stehen (vgl. Labanyi 2007).
Diese rechtliche Absicherung des Nicht-Erinnerns sollte vor dem Hintergrund
einer nicht mehr zu revidierenden Vergangenheit »die Versohnung [...] einleiten
und so die nationale Einheit wiederherstellen« (Derrida/Wieviorka 2000: 12).
Betrachtet man nun die Versdhnung als eine Ubergangsphase der Normalisie-
rung, die davon absieht, stetig auf das begangene Unrecht hinzuweisen, so eroff-
net sich hier ein Problemraum: Zu offensichtlich mutet ein Vergessensgebot als
ein aussichtsloses und mit hohem Unterdriickungsaufwand verbundenes Unter-
fangen an, dass eher dazu geeignet scheint, »die unerwiinschten Erinnerungen
im Untergrund am Leben zu erhalten« (Dimbath 2014a: 91).

Damit lasst diese kurze Darstellung zweierlei Erkenntnisse zu: Zum einen
tritt eine Form des intentionalen und damit hochst bewussten Umgangs mit
Vergangenheiten zu Tage, die darauf abzielt das Schlimme und Schmerzliche
von der Gegenwart zugunsten einer solidarischen Zukunft »abzukapseln<. Mittels
der Tabuisierung, des Schweigens oder der Ignoranz sollen so gesehen Vorbe-
dingungen geschaffen werden, um die natiirliche Vergesslichkeit anderer zu
begiinstigen (vgl. Dimbath 2014b: 176ff.). Sichtbar wird dabei ein macht-
intendiertes Handeln, das aus verschiedensten Griinden ein spezifisches Interesse
daran zu hegen scheint, andere dauerhaft und ohne Worte des Verzeihens ver-
gessen zu lassen. Zum anderen fiihrt die Darstellung die Erkenntnis mit sich,
dass die entwickelten und etablierten Kulturtechniken die Befiirchtungen gegen-
iiber Mechanismen einer »Natur des Gedéchtnisses«, also einer unwillkiirlichen
und unkontrollierbaren Konfrontation mit Vergangenem, dennoch nicht in Gén-
ze zu entzaubern weil3.

Eine grundlegende soziologische Annahme geht daher davon aus, dass es
sich bei einem Gedéchtnis- und Wissenskonzept nicht ausschlielich um reflexiv
zugéngliche Erfahrungen handeln muss. Vielmehr spiegeln etwa Gewohnheiten
und Routinen ein potentiell zuhandenes Wissen wider, dass allerdings nicht ohne
weiteres bzw. immer nur nachtréglich kognitiv greifbar ist. Vor diesem Hinter-
grund entfaltet Dimbath (2014b; 2016) eine Heuristik sozialer Gedichtnisse, die
nebst dem bewussten und damit erinnernden Zugang zu Vergangenem fernab

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLGENLOSES VERGESSEN? | 115

jeglicher Mystifikation von quasi-natiirlichen Gedichtnisvorgdngen ein Phéino-
men beschreibbar macht, das sich im Anschluss an Paul Ricceur als ein »Spiel
von Erscheinen — Verschwinden — Wiedererscheinen auf der Ebene des reflexi-
ven Bewultseins« (Ricceur 2002: 137 f.) benennen ldsst.

3.2 Zur Heuristik sozialer Gedachtnisse

Im Gegensatz zum Verzeihen, das eine kiinftige Los- oder Erlésung von einer
Vergangenheit qua Verzicht auf Vergeltung avisiert, ist die Rache in der Tat
retrospektiv. Sie bindet an das zuriickliegende Unrecht und 6ffnet sich fiir eine
nahe oder fernliegende Zukunft lediglich im Wunsch des Auslebens von Affek-
ten. Kategorisiert man nun soziale Gedéchtnisse wie nachfolgend in idealtypi-
sche Kategorien, lasst sich mittels dieser Heuristik nicht nur erhellen, warum a)
Rache ebenso denkbar wird, wenn zunichst Vergangenheit — um in einen psy-
choanalytischen Begriff heranzuziehen — »verdringt< wird, sondern warum b)
géngige Befiirchtungen »vor einer Vergangenheit, die noch [immer] der Gegen-
wart innewohnt, oder sogar wie ein Gespenst ohne Distanz in ihr spukt« (Ricceur
2002: 113 f.) fernab jeglicher Romantisierungen zu deuten ist.?

Um einen Einblick in zuweilen latente Vergessenseffekte zu erlangen, ist es
daher ratsam nachfolgend zwischen drei Gedéchtnisdimensionen zu unterschei-
den (vgl. Dimbath 2014b; 2016): Untersucht man soziale Gedéchtnisse aus einer

8 Um einer moglichen Verwechslung mit sozialpsychologischen Konstrukten wie etwa
dem von Carl Gustav Jung ausgewiesenen kollektives Unbewussten ganz bewusst
vorzubeugen, sei an dieser Stelle auf einen wesentlichen Unterschiede der beiden
Konzepte hin gewiesen: Im Gegensatz zur Theorie sozialer Gedachtnisse geht jene
des kollektiven Unbewussten von einer evolutiondr-historischen Emergenz aus, deren
kollektives Erbe sich im Lauf der Zeit in die jeweiligen Hirnstrukturen unbemerkt
eingeschrieben hat und individuell vervielféltigt (vgl. dazu: Jung 1990; Biihl 2000).
Demgegeniiber distanziert sich die Idee eines sozialen Gedéchtnisses explizit von
gingigen alltagsweltlichen Gedéchtnisanalogie eines Speichers, einer Kopie oder ei-
nes sozialen Vermichtnisses der Vergangenheit. Als stets aktueller Anschluss an die
Vergangenheit handelt es sich dabei — fernab eines starren Strukturdeterminismus —
vielmehr »um eine anpassungsfihige und also verdnderliche Wechselwirkungsstruk-
tur« (Dimbath 2016: 272). Diese Wechselwirkungsstruktur bedingt das und entspringt
dem Individuellen wie Sozialen gleichermalien. Dass sich in diesem stets gegenwarti-
gen Wechselspiel durchaus Pfadabhédngigkeiten langer- oder kurzfristiger etablieren
konnen, die wiederrum Wahrnehmungen oder Reaktionsmuster so gesehen »unbe-

wusst< leiten, ist dabei unbestritten.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 | ANJA KINZLER

deklarativ-reflektorischen Perspektive, so ldsst sich — verkiirzt gesagt — allge-
meinhin erkennen, wie in der Kommunikation bewusst und damit sichtbar erin-
nert wird.’ Vor dem Hintergrund des expliziten Ausschlusses von Themen aus
gingigen Deutungsrahmen durch Tabuisierungen, ein Beschweigen, mittels
Amnestien oder schlichtweg durch dauerhafte Ignoranz, werden entsprechend
widerstreitende Vergangenheitsbeziige relevant. Die wiederkehrende Protestak-
tionen der Miitter vom Plaza de Mayo in Argentinien, die in ihrem ritualisierten
Auftreten an den noch immer ungeklédrten Verbleib ihrer verschwundenen Kin-
dern zu Zeiten der Militdrdiktatur erinnern, kann als ein solcher Gegenstand fiir
die Untersuchung einer anhaltend ausbleibenden Kommunikation und damit
einhergehenden konfligierenden Sozialgedichtnissen betrachtet werden (vgl.
Dimbath/Kinzler 2013). So haben die unmittelbar Betroffenen selbstverstédndlich
kognitiv nicht vergessen, was ihnen angetan wurde. Thre Widersténdigkeit kann
daher eigens als ein soziales Erinnerungsmoment gelesen werden, das auf die
unerbittliche Ignoranz eines hegemonial-dominaten Vergessensgebotes hinweist,
welches nur »oberflichlich< und zugunsten der allgemeinen Sozialvertrédglichkeit
durchgesetzt wurde.

Waihrenddessen umfasst die inkorporiert-praktische Dimension »Phdnomene
wie Routinewissen, Gewohnheitswissen implizites oder non-deklaratives Wis-
sen« (Dimbath 2014b: 135). Gemeint ist damit jenes als unreflektierbar zu be-
zeichnende Wissen, das stets sozial bedingt uns quasi-unbemerkt in Fleisch und
Blut iibergegangen ist. Eine Untersuchung habitueller Verhaltensweisen im
Kontext eines verordneten Vergessens erdffnet Perspektiven auf mogliche laten-
te Vergessenseffekte im Sinne von kdrperlichen Pathologien oder Symptomen,
die sich infolge eines Nicht-Umgangs mit schlimmen Vergangenheiten bei man-
chen Betroffenen unweigerlich einzustellen scheinen. Auf einer Individualebene
wird dies mit Blick auf die psychologische Traumatherapie rasch deutlich. Per-
sonen, die kurzzeitig unter starker emotionaler Belastung standen und die infolge
dessen haufig nicht in der Lage sind dariiber zu sprechen, werden dennoch von
unheimlichen Gedichtnisreminiszenzen heimgesucht. Sogenannte Flashbacks
weisen auf eine Widerspenstigkeit des Gedichtnisses hin, die sich nicht nur
einer bewussten Kontrolle, sondern gleichermalen dem expliziten Wunsch zu
vergessen entzichen. Die Anwesenheit (des Symptoms) des eigentlich Abwesen-

9 Entsprechend bedient sich eine derartige sozialwissenschaftliche Rekonstruktion »der
Analyse symbolischer Manifestationen wie dies im Kontext von wissenssoziologi-
schen Diskursanalysen, Deutungsmusteranalysen oder Narrationsanalysen etwa im
Zusammenhang der Biographieforschung oder der Erforschung kollektiver Identitaten
mithilfe empirischer Verfahren durchgefiihrt wird« (Dimbath 2014b: 135).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLGENLOSES VERGESSEN? | 117

den (der unwiderruflichen Vergangenheit) dhnelt damit einer Spur, die fiir dieje-
nigen, die sich davon belastet fithlen, nicht nur »zur gegenwirtigen Wirkung
[...] [sondern auch] zum Zeichen ihrer abwesenden Ursache« (Dimbath
2014b: 137) werden kann.' Von dieser gedichtnissoziologischen Warte aus
betrachtet lassen sich solch symptomatisch auftretende Spuren als ein bisweilen
kryptischer Hinweis einer ldngst vergangenen sozialer Ordnung begreifen, die
habituell allerdings alles andere als in Vergessenheit geraten ist (vgl. Beck 2016;
Kastl 2016).!! Irritationen dariiber kénnten dann auf eine Vergangenheit auf-
merksam machen, die ehemals bewusst zugunsten einer etablierten Ordnung
vorenthalten oder eben Vergessen-Gemacht werden sollte.

Das Deuten von Spuren gerét auch in der objektiv-technischen Dimension in
Form von Dingen oder Artefakte in den Blick und ldsst sich als »ein Abkomm-
ling der anderen beiden Formen des Sozialgedichtnisses« begreifen. Durch ein
jeweils gewonnenes Erfahrungswissen kann der oder die Vorbeigehende in der
Konfrontation mit ihnen in aller Regel erkennen, »auf [welche] sozial eingelebte
Verwendungsweisen und Bedeutungszusammenhinge [sie] verweisen.« (Dim-
bath 2014b: 173) Werden Gegenstiande und Symbole demzufolge explizit ausge-
schlossen, gemieden oder gar vernichtet, kann eine mogliche Irritation dariiber

10 So mag es nur wenig verwundern, dass der Psychoanalytiker Freud ein probates
Mittel im Umgang mit den Symptomen einer Verdréngung in einer Strategie von Er-
innern, Wiederholen, Durcharbeiten (1978) erkennt. Weiterfilhrend zum Begriff der
Spur vgl. Ricceur 2004: 650 f.; Dimbath 2014a.

11 Ad hoc erscheint es zurecht naheliegend solch inkorporiert-praktische Symptome in
sozialen (Un-)Ordnungen ehemaliger Kriegsgebiete oder restriktiver Systeme zu ver-
muten. Fernab politisch-offenkundiger Repressionen gerdt mit Bourdieus Schliissel-
konzept der symbolischen Herrschaft/Gewalt jedoch ein weiterer Aspekt in den Blick,
der wesentlich subtiler auf einer »symbolisch-sinnhaften Ebene des Selbstverstindli-
chen und Alltaglichen operiert und zur Bejahung, Verinnerlichung und Verschleie-
rung von gesellschaftlichen Verhéltnissen fithrt« (Moebius & Wetterer 2011: 1). Aus
dieser Perspektive produzieren auch »friedlich-demokratische Gesellschaften< fort-
wihrend vergessene, da strukturell bedingte soziale Ungleichheiten, die sich in man-
nigfachen habituellen Effekten duflern kénnen — seien es nun innerhalb neoliberaler
Logiken steigende Erschopfungszustdnde, Ressentiments gegeniiber Wohnungslosen
oder aber im Zuge einer (europdischen) Assimilationspolitik affektive Ablehnungsre-
aktionen gegeniiber >den Anderen< (vgl. zum letzten Punkt exemplarisch wie gleich-
ermafien >klassisch<: Elias & Scotson 2016).

https://dokorg/10:14361/9783839436516 - am 14.02.2028, 07:17:45.



https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118 | ANJA KINZLER

Anlass geben, Nachforschungen anzustellen und die (fehlenden) Spuren entspre-
chend zu deuten.'?

Dieser Uberblick lisst nun zweierlei Schliisse zu: Zum einen kénnen Formen
des volitionalen und damit bewussten Umgangs mit Vergangenheit ausgemacht
werden, die sich jeweils in geddchtnispolitischen Debatten unter dem Uberbe-
griff eines Gebots zu vergessen subsumieren lassen. Diese Kulturtechniken
werden immer wieder als Voraussetzungen herangezogen um die »Natur< wider-
spenstiger Gedéchtnisprozesse zu béndigen und um eine noch fragile neue Ord-
nung ungestort aufzubauen und zu bewahren. Dadurch wird ein macht-
intendiertes Handeln offenkundig, dass Andere bestenfalls vergessen lassen soll.
Zum anderen stellen (soziale) Gedéchtnisse — so ldsst sich an dieser Stelle fest-
halten — gerade unter der MaBgabe des Vergessens Bedingungen bereit, die
wenn sie nicht gar zur Erinnerung zwingen, doch zumindest Irritationen auslosen
konnen. Mit anderen Worten: »Das Gedédchtnis spiilt Wirkungen von oder Re-
flexe auf Spuren an, worauf das Bewusstsein keinen Einfluss hat« (Dimbath
2014a: 137). Die beschriebenen Kulturtechniken des Vergessen-Machens zu-
gunsten einer friedvollen Prévention vor Vergeltung und einer erneuten Be-
schworung von Rache konnen zweifellos gelingen. Doch miissen sie vor der hier

12 Diese Form der bewussten Ausloschung eines Gedenkens geht auf die antike romi-
sche Methode der damnatio memorie — der Verdammung der Erinnerung zuriick (vgl.
Scholz et al. 2014). Aktuell ist dabei an die Zerstorung der antiken Oasenstadt Palmy-
ra in Syrien zwischen Mai 2015 und Mérz 2016 zu denken, die in Teilen durch den
sogenannten Islamischen Staat zerstort wurde.

Dass diese Art des Ausschlusses moglicher materialer Erinnerungs- und Wissenstrig-
ger ebenfalls eine bislang gingige Praxis in Deutschland darstellte, wird derzeit in der
im April 2016 eroffnete Dauerausstellung Enthiillt. Berlin und seine Denkmdler
exemplarisch erkennbar. Alle darin erneut zur Schau gestellten Denkmaéler — ein Re-
pertoire, das sich ausgehend vom 18. Jahrhundert bis in die Gegenwart erstreckt —
pragten das (Haupt-)Stadtbild immer nur zeitweilig. So wurden sie im Zuge des Wan-
dels der deutschen Geschichte und der damit einhergehenden konfligierenden Deu-
tungen immer wieder versetzt, beschadigt, zerstort oder génzlich verbannt. So auch
das wohl berithmteste Ausstellungsstiick — der Kopf der Granitstatue Lenins —, welche
im Zuge des Zusammenbruchs des real existierenden Sozialismus im Jahr 1991 vom
heutigen Platz der Vereinten Nationen entfernt wurde und im Ké&penicker Forst im
Stidosten Berlins 24 Jahre lang in seinen Einzelteilen vergraben lag. Das Arrangement
der verschiedensten organisationalen Interessenslagen, das letztlich zur Freigabe des
Ausstellungsstiickes fiihrte, ist dabei eigens einen (gedichtnissoziologischen) Blick

wert.

https://dokorg/10:14361/9783839436516 - am 14.02.2028, 07:17:45.



https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLGENLOSES VERGESSEN? | 119

anskizzierten gedéchtnissoziologischen Kulisse zumindest zweifelhaft erschei-
nen.

Im Anschluss an die Sammlung sozialtheoretischer Befunde hinsichtlich der
geddchtnissoziologischen Reichweite eines politisch motivierten und als ge-
meinhin >heilsam« deklarierten Vergessens, wird nun der Blick auf eine géngige
soziologische Gegenwartsdiagnose gerichtet. Fiir den hier besprochenen Kontext
ist dies insofern von Bedeutung, da sich mit dem Ubergang zur Moderne schein-
bar eine ganz grundsétzliche Vergesslichkeit einzustellen scheint. Muss sich also
in Anbetracht dessen die Frage eines folgenlosen Vergessens nicht ganz von
selbst ertibrigen?

4. Zum PARADOX DER VERGESSLICHEN MODERNE

Bereits Niklas Luhmann (1997) gelangt in seiner systemtheoretischen Auseinan-
dersetzung mit der Gedichtnisthematik — sowie in dessen Fortsetzung seine
Schiilerin Elena Esposito (2002) — zu der niichternen Aussage, dass der Verges-
sensprozess sowohl in sozialen als auch psychischen Systemen als ein Normal-
fall, die Erinnerung hingegen als die Ausnahme der Regel zu betrachten sei.
Damit ein Gedéchtnissystem am Laufen gehalten werden kann, sei ein dauerhaf-
tes Klebenbleiben an der Vergangenheit ein Hindernis, das zwangslaufig in einer
Selbstblockade und im Stillstand des jeweiligen Systems miinden miisse. Nur
ein bestdndiges Freimachen von Gedichtniskapazitit qua Vergessen konnte — so
die Annahme — neue Informationen und damit Innovationen ermdglichen (Luh-
mann 1997: 576 ff.). Dahinter verbirgt sich ein evolutionstheoretischer Zugang
hinsichtlich einer historischen Entwicklung sozialer Gedé4chtnisse. Mit der zu-
nehmenden funktionalen Ausdifferenzierung veréndert sich nicht nur die Form
des sozialen Geddchtnisses, sondern gleichermaBen auch das Vergessen. Die
Moderne — so lasst sich schlicht festhalten — zeichnet sich entsprechend durch
eine grundsétzliche Vergesslichkeit aus.

Eine These, die auch Paul Connerton und Hartmut Rosa — wenngleich in ih-
ren Nuancen verschieden, so doch in deren Grundaussage dhnlich — unterstiitzen.
Bei Connerton lassen sich Effekte der modernen und beschleunigungsbedingten
Vergesslichkeit u. a. anhand eines verschwenderischen Konsumverhaltens eben-
so ablesen, wie an einer auf bloBe Befristung angelegten stadtischen Topogra-
phie. Rosa hingegen geht unter Riickbezug auf Walter Benjamin von einer zu-
nehmenden Reiziiberflutung qua Beschleunigung aus. Die Mdglichkeit »Erfah-
rungen zu sammeln< wird in Anbetracht einer rasanten Zeitlogik »durch immer
neue >Erlebnisse« ersetzt« (Dehnschlag 2014: 162). Demnach ist es einer Be-

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | ANJA KINZLER

schleunigung oder aber der Verdinglichung des Kapitalismus geschuldet, dass
Gesellschaften mit einer Art der sozialen Amnesie zurechtkommen miissen, die
sich — bei Connerton — aus dem systematischen Erodieren von all jenem ergibt,
was bislang als Basis fiir geteilte Erinnerungen herhalten konnte (vgl. Connerton
2009; Rosa 2005).

Die exemplarisch herausgegriffenen Beispiele der soziologischen Zeitdiag-
nostik lassen eine Verdnderung sozialer Gedéchtnisse als strukturelle Rahmung
— im Sinne Halbwachs’ — erkennen. Die Griinde fiir diese Verdnderung sind
dabei ganz unterschiedlicher Art: Von der vorherrschende soziale Differenzie-
rungsform von Gesellschaften (Luhmann), iiber die Verquickung vorherrschen-
der Differenzierungsformen mit darin verfiigbaren Kommunikationsmedien, bis
hin zu der Akzentuierung auf die Beschleunigung des gesellschaftlichen Lebens
(Connerton; Rosa). So divers die jeweiligen Perspektiven auf den sozialen Wan-
del auch sein mogen, so gemeinsam ist ihr Fluchtpunk: Die Diagnose einer
vergesslichen Moderne.

Aus der bisher gewonnen Erkenntnis dieses Beitrages muss ein solcher Be-
fund verwundern. Mehr noch: In ihrer Kombination wird gar ein grundlegendes
Paradox offenkundig. In modernen Gesellschaften sind Subjekte wie auch Kol-
lektive scheinbar ganz generell auf ein Vergessen des Vergangenen zugunsten
der Gegenwart und kreativen Offnung von Zukunft aus. Demgegeniiber zeichnet
sich gerade in diesen modernen Gesellschaften — womdglich u. a. aufgrund ihres
stetigen Auflosungs- und Legitimationsdrucks traditioneller Verbindlichkeiten
(vgl. Beck 1995) — die Konfrontation und Auseinandersetzung mit Vergangen-
heitsbeziigen ab.

Im Gegensatz zu ihren vorgéngigen Epochen, kann die Moderne daher —
zumindest in der Folgeleistung zeitgenodssischer Gegenwartsdiagnosen — als
durchaus vergesslich beschrieben werden. An der Schnittstelle von Gesell-
schafts- und Sozialtheorie ldsst sich demgegeniiber an dieser Stelle allerdings
festhalten, dass damit alles andere als gesagt ist, dass die Moderne deswegen
scheinbar iiber kein Gedichtnis verfiigt. Im Gegenteil: Vielmehr zeichnet sich
eine erneute und nicht selten ungewollte Konfrontation mit der eigenen (kol-
lektiven) Vergangenheit speziell vor dem Hintergrund der diagnostizierten Ver-
gesslichkeit ab.!* Dass sich also gerade die Epoche der Moderne von einem — so
gewendet — »schlechten Gewissen< mehr oder weniger geplagt fiihlt, kann dann

13 Nebst dem hier vorgeschlagenen Kontext, kann ebenfalls das Bediirfnis nach einer
Riickversicherung der >eigenen Geschichte« als ein solches modernes Indiz fiir das be-
stindige Ausloten des Verhéltnisses zwischen Vergangenheit, Gegenwart und Zu-
kunft betrachtet werden (vgl. dazu Hahn 1997: 170 ff.).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLGENLOSES VERGESSEN? | 121

ebenso wenig iiberraschen, wie die — im Folgenden erlduterte — Neu-Etablierung
einer Kulturtechnik, welche die Bitte um Vergebung vornehmlich zur politi-
schen Schau stellt. Zur Veranschaulichung werden daher zunéchst die relevan-
testen Eckpfeiler eines »Jahrhundert der Vergebung« abgesteckt, um darauthin
dessen Reichweite aus dem dargebotenen Ansatz zu bemessen.

5. VERGEBEN UND VERGESSEN?
ODER: ZUM JAHRHUNDERT DER VERGEBUNG

Die empirische Beobachtung einer Zunahme von 6ffentlichen Bekundungen des
Bedauerns und der Reue veranlasst Derrida dazu gerade das 20. Jahrhundert als
das Jahrhundert der Vergebung zu bezeichnen. Darin sehe man nicht nur Indivi-
duen, »sondern ganze Gemeinschaften, Berufsgenossenschaften, Vertreter kirch-
licher Machtstrukturen, Souverdns und Staatsoberhdupter um >Vergebung< bit-
ten« (Derrida/Wieviorka 2000: 10). Daran sei zundchst auffallig, dass die Ver-
gebung doch urspriinglich ein einmalig religioses — dem Juden- und dem Chris-
tentum entsprungenes — Erbe in sich trage. Derridas Definition des Unverzeihli-
chen richtet sich dementsprechend an der religidsen Todsiinde aus. Denn »[i]st
es nicht eigentlich das einzige, was es zu verzeihen gibt? Das einzige, was nach
Verzeihung ruft?« (Derrida/Wieviorka 2000: 10).

Derridas rigoroses Diktum, dass gerade die schwerwiegendste Schuld das
Einzige ist, was einer Vergebung bediirfe, ist innerhalb der jiidischen Philoso-
phietradition des Verzeihens durchaus umstritten. Hannah Arendt oder Vladimir
Jankélévitch distanzieren sich gerade in Anbetracht der Shoah von der generel-
len Moglichkeit einer Vergebung. Sie liege jenseits der Grenzen des Verzeihba-
ren, wodurch die deutsche Schuld ewig wéhre und damit unmoglich abgebiifit
werden konne.!* Diese grundlegende Frage wird durch generationsiibergreifen-
den Vergebung der einzigartigen Verbindung von Opfern und Tétern noch wei-
ter erschwert: Kann es geniigen, dass die Enkel von Opfern den Enkeln von
Tatern vergeben? Dreh- und Angelpunkt der Diskussion ist zum einen ein trans-
zendentales Erschwernis und zum anderen die Autorisierung der Nachgeboren.
Denn wenn nur das Opfer dem Schuldigen vergeben kann, wie konnen die hau-
fig Toten den noch lebenden Tétern ihre Untaten verzeihen? Wenn Derrida dem
Vergeben des Unverzeihlichen zur notwendigen Tatsache erhebt, trigt er dem-
nach einer unabdingbaren Notwendigkeit zur Versohnung Rechnung, die nie

14 Zur anschaulichen Rekonstruktion dieser Debatte siche FlaBpohler (2016: 26 f.).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 | ANJA KINZLER

davor gefeit sein kann, sich im »Austausch von Entschuldigungen der Nachge-
borenen auf immer [zu] verfangen« (Gerl-Falkovitz 2008).

Auf dieser quasi-methapysischen Basis attestiert er demnach eine Differenz
von terminologischem Ideal — im Sinne einer Reinheit der Vergebung '* — und
einer widerspriichlichen Empirie. Denn die einzigartige abrahimitische Tradition
befinde sich augenscheinlich seit Beginn des 20. Jahrhunderts auf dem Wege der
Universalisierung, wie sich exemplarisch anhand des folgenden Beispiels illust-
rieren lésst:

»In Kambodscha, einem Land mit iiberwiegend buddhistischer Bevélkerung, hat 2007 ein
halb unter nationaler, halb unter internationaler Federfiihrung stehender Strafgerichtshof
seine Arbeit aufgenommen, die darin besteht, die von den Khmer Rouge zwischen 1975
und 1979 begangenen Verbrechen zu untersuchen und die Verantwortlichen zu verurtei-
len. Als erstes vor Gericht gestellt wurde Kaing Guek Eav, der ehemalige Leiter des
beriichtigten Folterlagers Tuol Sleng. Von den 16.000 Insassen dieses Lagers haben nur
sieben iiberlebt. Die Gefangenen waren einer schrankenlosen Grausamkeit ausgesetzt.
[...]. Im Juli 2010 befand das Gericht Kaing Guek Eav fiir schuldig, an der Tétung von
mindestens 14.000 Menschen beteiligt gewesen zu sein, und verurteilte ihn zu einer Haft-
strafe von 35 Jahren, die in einem Revisionsverfahren nachtriglich auf lebenslanglich
erhoht wurde. Besondere mediale Aufmerksamkeit (wenn auch nur fiir kurze Zeit) erregte
insbesondere die Prozesser6ffnung, und zwar aufgrund des Gesténdnisses, das Duch — so
Kaing Guek Eavs fritherer nom des guerre — vor dem Tribunal ablegte: »Er wolle sein
yBedauern und seine aufrichtige Reue< zum Ausdruck bringen<, war im Mérz 2009 in der
Neuen Ziiricher Zeitung zu lesen [...]. Duch, der einem der Uberlebenden zufolge bei
seiner Arbeit stets gut gelaunt gewesen sei, war zwischenzeitlich zum Christentum iiber-

getreten« (Bernhardt 2014: 45; Hervorhebung im Original).

Im Zuge der Globalisierung werde ein »Theater des Pardons, ein Schauplatz des
Verzeihens« erkennbar, »in dem sich — aufrichtig oder nicht — das gro3e Verge-
ben, das groBe Szenarium der Reue abspielt« (Derrida/Wieviorka 2000: 10). Fiir

15 »Jedesmal wenn das Vergeben im Dienste des Zweckes steht, sei er auch ehrsam und
rein geistig (Freikaufen oder erlosen, Versohnung, Heil), jedesmal wenn es versucht,
eine Normalitit wiederherzustellen (eine soziale, nationale, politische, psychologi-
sche), und zwar durch eine Trauerarbeit, durch irgendeine Therapie oder Okologie des
Gedachtnisses, dann ist die »Vergebung¢ nicht rein — noch ist es ihr Begriff. Die Ver-
gebung ist, sie sollte weder normal noch normativ oder normalisierend sein. Sie sollte
Ausnahme und auBlergewohnlich bleiben, als Erprobung des Unmdglichen: als ob der
gewohnliche Lauf der historischen Zeitlichkeit unterbrochen wiirde« (Derri-
da/Wieviorka 2000: 10).

https://dokorg/10:14361/9783839436516 - am 14.02.2028, 07:17:45.



https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLGENLOSES VERGESSEN? | 123

Derrida ein hochst pathologischer Wandel der Universalisierung, da die Verge-
bung in seiner Ausnahme und AuBlergewohnlichkeit darin allmédhlich zu verblas-
sen drohe.

Die gedichtnissoziologische Kontrastfolie 1dsst nun erkennen, dass Derrida
gleichwohl eine Zeitdiagnose entfaltet, die ihrerseits auf einem universellen
Erinnerungsboom basiert. Darin wird ein iiberordernder Vergangenheitsbezug
im Sinne eines >forving overload< als Dekultivierung der Vergebung kritisiert,
die zugunsten einer Normalisierung der sozialen Ordnung allgemein und ganz
pragmatisch zum Einsatz kommt. Ersichtlich wird eine politische Strategie We-
niger, die — wenngleich unter zunéchst anderen, da erinnernden Vorzeichen —
gleichermalfien ein langfristiges Vergessen anvisiert. Doch eine derartige Praktik
des Vergebens steht unter Verdacht — wie Ricceur es betitelt — eines oberflachli-
chen oder eskapistischen Verzeihens entlarvt zu werden, das nur noch aus reiner
Selbstgefilligkeit (pardon de complaisance) geschieht. Wer auf diesem Wege
verzeiht respektive Vergebung erlangt, mochte sich lediglich »die Pflicht [...] zu
erinnern, ersparen« (Ricceur 2002: 147).

Hinter der Kulisse derartiger Szenerien der Vergebung zeichnet sich daher
ein dhnlicher Mechanismus sozialer Gedéchtnisse ab, dessen Gegengabe — statt
des erhoffen Verzeihens und Ent-schuldigens — vielmehr in latenten Vergessens-
effekten zu bestehen scheint. Diese erfolgt dann nicht nur unvermittelt, indem
sie die (neu-)etablierte soziale Ordnung geradegehend heimsucht. Sie liiftet
damit simultan den Deckmantel der Vergebung, indem sie die Praktiken als
blofe normativ-politische Strategie zu enthiillen weil3.

6. ABSCHLUSS UND AUSBLICK

Durch schlimme Vergangenheiten in sich zerrissene Gesellschaften stehen vor
der schwierigen Herausforderung eine Zukunft zu entwerfen, in der die zuriick-
liegenden Untaten nicht weiterhin spalten. Wie historische Rekonstruktionen
zeigen, bedienen sich Regierungsvertreter wie auch Teile der betroffenen Ge-
sellschaften seit jeher MaBBnahmen, die belastende Vergangenheiten ruhen lassen
sollen. Eine intensive Aufarbeitung des geschehenen Unrechts kdnnte — so die
géngige Argumentation — zu einer weiteren Zerreif3probe fiir die hdufig noch im
Aufbau begriffene soziale Ordnung werden. Zum (vorgeblichen) Schutze des
Gemeinwohls werden daher Kulturtechniken herangezogen, welche die Erinne-
rungen an das Schlimme zu bannen oder abzukapseln suchen. Aus einer ge-
dédchtnistheoretischen Perspektive lassen sich solche Strategien im (Nicht-)
Umgang mit schlimmen Vergangenheiten als Praktiken des Vergessen-Machens

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 | ANJA KINZLER

lesen, die sich unter der Mal3gabe der vorgestellten Heuristik sozialer Gedacht-
nisse als zumindest problematisch erweisen miissen. Bemerkenswert ist, dass
sich fiir die Szenerie des Verzeihens auf politischen Schauplitzen ein dhnlicher
Befund festhalten ldsst. Zweifellos ist davon auszugehen, dass eine Versohnung
im Zuge eines Theaters des Pardons ebenso gelingen kann, wie Strategien des
Vergessen(-Machen)s. Damit ist aber noch nicht gesagt, ob ein gespenstisches
»Zeigen auf die Wunde« (FlaBpdhler 2016: 19) die oberflichliche Ausséhnung
nicht doch nochmals in Frage stellen und damit die heimelige soziale Ordnung
unheimlich irritieren kann.'®
Sicherlich, das Verzeihen bedarf eines aktiven Vergessens,

»diese betrife allerdings nicht die Ereignisse selbst, deren Spur im Gegenteil sorgsam zu
bewahren ist, sondern die Schuld, deren Last das Gedéchtnis und folglich auch das Ver-
mogen ldhmt, sich in schopferischer Weise auf die Zukunft zu entwerfen. Nicht das ver-
gangene Ereignis, die verbrecherische Tat wird vergessen, sondern ihre Bedeutung und ihr
Ort im Ganzen der Dialektik des geschichtlichen BewuBtseins« (Riceeur 2002: 145). 17

Psychoanalytisch gewendet geht es hierbei um ein >Einhegen< von schlimmen
Vergangenheiten in die eigene Geschichtsnarration, die nicht etwa den Hergang
oder eine damit verbundene Schuld, aber das Schmerzliche des Zuriickliegenden
zu vergessen sucht. Dabei um- oder iibergeht die Versohnung vergangene Kon-
flikte nicht, sondern vermag einen mdglichen Weg zur Beilegung derselben zu
ebnen. Statt durch das Kaschieren von schlimmen Vergangenheiten unheimliche
Gespenster unkontrollierbar heraufzubeschworen, steht ein geteiltes und ver-
sohnliches Wissen iiber geschlagene Wunden in Aussicht, das auf einem beider-
seitigen Einvernehmen beruht und das stattdessen die ehemals konfligierenden
Deutungen dem Vergessen anheimstellen kann. Erst ein solch neuer vertrauens-
voller und verldsslicher Erwartungshorizont vermag dann im Vollzug der alltig-
lichen Praxis auch jene habituellen Gewohnheitsstrukturen iiberfliissig werden

16 Dieses Wortspiel bezieht sich auf Freuds Analyse des gleichnamigen Essays Das
Unheimliche aus dem Jahr 1919. Im Gegensatz zu dem vertraut Heimeligen, ist es
»als jene Art des Schreckhaften [zu definiert], welche auf das Altbekannte Langsver-
traute zuriickgeht« (Freud 1966: 231). Das Unheimliche gleicht damit einem Geheim-
nis, das urspriinglich »im Verborgenen bleiben sollte und hervorgetreten ist« (Freud
1966: 236).

17 Diese vergleichsweise selbstverstandliche Einsicht, ldsst sich ihrerseits als modernen
Bezugsrahmen fassen. So scheinen funktional ausdifferenzierte Gesellschaften eine
soziale Ubereinkunft der Wiedergutmachung getroffen zu haben, die sich in einem

Credo der Aufarbeitung schlimmer Vergangenheiten spiegelt.

https://dokorg/10:14361/9783839436516 - am 14.02.2028, 07:17:45.



https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLGENLOSES VERGESSEN? | 125

zu lassen, die einst unter den Bedingungen gewaltsamer Konflikte formiert
wurden und noch langst nach einem formalen Friedensschluss endemisch in die
Nachkriegsgesellschaft hineinragen.

Gerade in zeitgenossischen Gesellschaften scheint es daher unter dem Ein-
druck einer sich universalisierenden Wiedergutmachungslogik geboten, zivilisa-
torische Praktiken des Verzeihens, Versdhnens und Vergessens eingehender auf
ihre Formen und Funktionen zu untersuchen. Die Stirke der Geddchtnissoziolo-
gie liegt dabei u.a. in ihrer analytischen Perspektive auf Strukturmomente sozia-
ler Vergesslichkeit, um sowohl auf die Grenzen als auch die Aussichten einer
moglichen instrumentellen Indienstnahme von (sozialen) Gedéchtnissen auf-
merksam zu machen. Somit sind Historiker und Historikerinnen gleichermafen
wie Soziologen und Soziologinnen in der Pflicht mittels der jeweiligen Instru-
mente, die ihre Disziplinen bereithalten, einerseits zu einer umfassenden ge-
schichtlichen Aufarbeitung beizutragen und andererseits die sozialen Bedingun-
gen der Trias des Verzeihens, Versohnens und (moglicherweise folgenlosen)
Vergessens im Blick zu behalten.

LITERATUR

Beck, Teresa Koloma (2013): Forgetting the embodied past. Body memory in
Transitional Justice, in: Buckley-Zistel, Susanne/Beck, Teresa Ko-
loma/Braun, Christian/Mieth, Frederike (Hrsg.): Tansitional Justice Theo-
ries, London: Routledge, S. 184-200

Beck, Teresa Koloma (2016): Krieg und Gewohnheit. Phinomenologische und
pragmatische Perspektiven auf verkorpertes Gedéchtnis in Biirgerkriegen. In:
Heinlein, Michael/Dimbath, Oliver/Schindler, Larissa/Wehling, Peter
(Hrsg.): Der Korper als soziales Geddchtnis, Wiesbaden: Springer VS, S.
153-169

Beck, Ulrich (1995): Die >Individualisierungsdebatte«, in: Schéfers, Bernhard
(Hrsg.): Soziologie in Deutschland. Entwicklung, Institutionalisierung und
Berufsfelder. Theoretische Kontroversen, Opladen: Leske & Budrich, S.
185-198.

Bernhardt, Fabian (2014): Zur Vergebung. Eine Reflexion im Ausgang von Paul
Ricoeur, Berlin: Neofelis.

Biihl, Walter L. (2000): Das kollektive Unbewusste in der postmodernen Gesell-
schaft, Konstanz: UVK

Connerton, Paul (2009): How Modernity Forgets, Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 | ANJA KINZLER

Dehnschlag, Felix (2014): Erinnern und Vergessen als Momente eine kritische
Theorie der Weltverhéltnisse: Hartmut Rosa und Walter Benjamin, in: Dim-
bath, Oliver/Heinlein, Michael (Hrsg.): Die Sozialtitit des Erinnerns. Bei-
trige zur Arbeit an einer Theorie des sozialen Geddchtnisses, Wiesbaden:
Springer VS, S. 149-164.

Derrida, Jacques/Wieviorka, Michel (2000): Jahrhundert der Vergebung. Ver-
zeihen ohne Macht — unbedingt und jenseits der Souverdnitdt, in: Lettre In-
ternational 48, S. 10-18.

Dimbath, Oliver (2014a): Der Umgang mit unbewdltigter Vergangenheit. Ver-
gessen und die Pflicht des Erinnerns bei Paul Ricceur, in: Dimbath, Oli-
ver/Heinlein, Michael (Hrsg.): Die Sozialitiit des Erinnerns. Beitrdge zur Ar-
beit an einer Theorie des sozialen Geddchtnisses, Wiesbaden: Springer VS,
S. 135-147.

Dimbath, Oliver (2014b): Oblivionismus. Vergessen und Vergesslichkeit in der
modernen Wissenschaft, Konstanz/Miinchen: UVK.

Dimbath, Oliver (2016): Gedéchtnissoziologie als Wissenssoziologie. Zur Ein-
leitung, in: Raab, Jirgen/Keller, Reiner (Hrsg.): Wissensforschung — For-
schungswissen. Beitrdge und Debatten zum 1. Sektionskongress der Wissens-
soziologie, Weinheim/Basel: Beltz Juventa, S. 271-273.

Dimbath, Oliver/Kinzler, Anja (2013): Wie sozial sind Gespenster? Wissensso-
ziologische Untersuchungen zu einem unheimlichen Phdnomen, Nebulosa.
Zeitschrift fiir Sichtbarkeit und Sozialitit 03/2013, S. 52—62.

Duden (2010): Das Bedeutungswérterbuch, Mannheim, Ziirich: Dudenverlag.

Elias, Norbert & Scotson, John L. (2016): Etablierte und Aufienseiter. Berlin:
Suhrkamp

Esposito, Elena (2002): Soziales Vergessen. Formen und Medien des Geddcht-
nisses der Gesellschaft, Frankfurt a. Main: Suhrkamp.

FlaBpohler, Svenja (2016): Verzeihen. Vom Umgang mit Schuld, Miinchen:
DVA.

Freud, Sigmund (1978): Erinnern, Wiederholen und Durcharbeiten. In: Freud,
Anna (Hrsg.): Sigmund Freud Werkausgabe in zwei Bianden. Band 1: Ele-
mente der Psychoanalyse, Frankfurt/Main: S. Fischer, S. 518-525.

Freud, Sigmund (1966): Das Unheimliche, in: Freud, Anna et al.: Gesammelte
Werke, Frankfurt am Main: S. Fischer, S. 227-268.

Fuchs, Ruth (2010): Umkdmpfte Geschichte. Vergangenheitspolitik in Argentini-
en und Uruguay. Miinster: LIT Verlag

Gerl-Falkovitz, Hanna-Barbara (2008): Die Postmoderne ist offen fiir die Religi-
on, unter: https://de.zenit.org/articles/die-postmoderne-ist-offen-fur-die-religi
on/ (abgerufen am: 31.10.2016).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLGENLOSES VERGESSEN? | 127

Hahn, Alois (1997): Zur Soziologie der Beichte und anderen Formen institutio-
nalisierter Bekenntnisse: Selbstthematisierung und Zivilisationsprozef3. In:
Friedrichs, Jirgen/Mayer, Karl Ulrich/Schluchter, Wolfgang (Hrsg.): Sozio-
logische Theorie und Empirie, Opladen: Westdeutscher Verlag, S. 150-177.

Halbwachs, Maurice (2006): Das Geddchtnis und seine sozialen Bedingungen,
Frankfurt a. Main: Suhrkamp.

Joas, Hans/Kndbl, Wolfgang (2004): Sozialtheorie, Frankfurt a. Main: Suhr-
kamp.

TJung, Carl Gustav (1990): Uber die Archetypen des kollektiven Unbewussten,
in: Ders.: Archetypen, Miinchen: dtv, S. 7-56.

Kastl, Jorg-Michael (2016): Korper, Gedichtnis, Gewalt, in: Raab, Jiir-
gen/Keller, Reiner (Hrsg.): Wissensforschung — Forschungswissen. Beitrdge
und Debatten zum 1. Sektionskongress der Wissenssoziologie. Weinheim:
Beltz Juventa, S. 285-295.

Labanyi, Jo (2007): Memory and Modernity in Democratic Spain. The Difficulty
of Coming to terms with the Spanish Civil War, Poetics Today 28. 89—-116.

Luhmann, Niklas (1997): Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt a. Main:
Suhrkamp.

Margalit, Avishai (1997): Gedenken, Vergessen, Vergeben, in: Smith, Ga-
ry/Magalit, Avishai (Hrsg.): Amnestie oder Die Politik der Evinnerung in der
Demokratie, Frankfurt a. Main: Suhrkamp, S. 192-205.

Meier, Chistian (2010): Das Gebot zu vergessen und die Unabweisbarkeit des
Erinnerns. Vom dffentlichen Umgang mit schlimmer Vergangenheit, Miin-
chen: Siedler.

Moebius, Stephan & Wetterer, Angelika (2011): Symbolische Gewalt, in: Oster-
reichische Zeitschrift fiir Soziologie 4/2011. 1-10.

Oettler, Anika (2006): Vergangenheitspolitik zwischen globalen Normen und
lokalen Verhéltnissen, GIGA Focus Global 6. 1-8.

Ricceur, Paul (2002): Das Rdtsel der Vergangenheit. Erinnern — Vergessen —
Verzeihen, Gottingen: Wallstein.

Ricceur, Paul (2004): Geddichtnis, Geschichte, Vergessen, Miinchen: Fink.

Rosa, Hartmut (2005): Beschleunigung. Die Verdnderung der Zeitstrukturen in
der Moderne, Suhrkamp: Frankfurt a. Main.

Schmidt, Siegmar/Pickel, Gert/Pickel, Susanne (2009): Amnesie, Amnestie oder
Aufarbeitung? Zum Umgang mit autoritdren Vergangenheiten und Men-
schenrechtsverletzungen, Wiesbaden: VS-Verlag.

Scholz, Sebastian/Schwedler, Gerald/Sprenger, Kai-Michael (2014): Damnatio
in memoria. Deformation und Gegenkonstruktionen in der Geschichte.
KoéIln/Weimar/Wien: Bohlau.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 | ANJA KINZLER

Simon, Dieter (1997): Verordnetes Vergessen, in: Smith, Gary/Magalit, Avishai
(Hrsg.): Amnestie oder Die Politik der Erinnerung in der Demokratie, Frank-
furt a. Main: Suhrkamp, S. 21-36.

https://dokorg/10:14361/9783839436516 - am 14.02.2028, 07:17:45.



https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesellschaftliche Differenzierung und
Dynamiken der Versohnung

Das Beispiel des nordalbanischen Gewohnheitsrechts

MICHAEL NGUYEN

1. THEORETISCHE EINLEITUNG

Wer von Versohnung und Verzeihen spricht, denkt fiir gewdhnlich nicht zualler-
erst an Makrosoziologie. Jene Begriffe sind eng mit philosophisch-theologischen
Reflexionen und deren Anwendung in Psychologie und Psychoanalyse verkniipft
und werden in soziologischen Texten vielerorts als »undefinierte Grundbegriffe«
(Hjelmslev 1974 [1943]: 34) mit dem Status »reine[r] Existenzpostulate«
(Hjelmslev 1974 [1943]: 26) verwendet. Sowohl die empirische Referenz als
auch die Relevanz der Begriffe werden also durchaus zugestanden, wéhrend de-
ren fundamentale konzeptionelle Analyse den Nachbardisziplinen iiberlassen
wird. Soziologische Forschung zur Thematik der Versdhnung ist in diesem
Sinne gebunden an genannte subjektzentrierte Wissenschaften und das zieht die
Konsequenz nach sich, dass in jenem Kontext die Realitdt der Versohnung als
congenitales individuelles Attribut beobachtet wird, dem eine ahistorische und
transkulturelle Universalitit zugesprochen werden kann. Im »Gebrauch« des Be-
griffs Versohnung wird hier folglich einer Figur nachgegangen, die Versdhnung
als »wahre, niamlich [...] selbstbewuBlte und daseiende Ausgleichung« (Hegel
1907 [1807]: 432) definiert, dem ein Verzeihen als »Verzichtsleistung auf sich«
(Hegel 1907 [1807]: 433) — als Uberwindung der »pathologischen Unmittelbar-
keit« des Subjekts — zugrundeliegt.

Diese Figur lasst sich auch dort konstatieren, wo kollektive Verséhnung zur
Sprache kommt, wo demnach von Fillen gemeinschaftlicher Aufarbeitung erlit-

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 | MICHAEL NGUYEN

tenen Unrechts berichtet wird, das einer sozialen Gruppe durch eine andere
zugefiigt wurde. Paradigmatisch hierfiir stehen erstens »Post-Konflikt-
Situationen« nach Krieg, Biirgerkrieg oder Revolution, sowie zweitens Situatio-
nen des Postkolonialismus, in denen eine diskursive Reflexion von Unterdrii-
ckungsverhiltnissen stattfindet (vgl. z. B. Borneman 2002). Wenngleich in sol-
chen Fillen eine »ratifizierte Ubereinkunft« erreicht werden kann, schlieBt mei-
ner Ansicht nach der personenzentrierte Versshnungsbegriff das Szenario einer
»autoritiren Verordnung von oben« ziemlich aus. Wiewohl institutionelle Anlei-
tung und Unterstiitzung somit gegebenenfalls zur Verfligung stehen, erscheint
auch in derartigen Konstellationen die individuelle »Verzichtsleistung auf sich«
letztlich als maBgebliche Instanz.

In einer makrosoziologischen methodologischen Einstellung werden die
Konzepte Versohnung und Verzeihen hingegen als abhdngige Variablen behan-
delt und der Fokus auf die Moglichkeit deren gesellschaftlicher Praformierung
gerichtet. Es wird also im Sinne der erkenntnistheoretischen Annahme agiert,
wonach »die psychischen Strukturen des Menschen [...] als etwas gesellschaft-
lich Gewordenes« (Albert 2013: 210) anzusehen sind und infolgedessen in
Rechnung zu stellen ist, dass »every conscious act is already a social act [...],
[e]ven the most intimate self-awareness« (VoloSinov 1976 [1926]: 114). Gesell-
schaft wird hier als eine irreduzible Ebene gedacht, die nicht in individuellen
Vorstellungen und Handlungen aufgeht und welche zudem — im Sinne einer
»abwiirts gerichteten Verursachung«! — Effekte produzieren kann, durch wel-
che subjektive Eigenschaften nicht nur oberflichlich, sondern in ihrer basalen
Struktur sozial gepriagt werden. Die De-Naturalisierung analoger Konzepte, die
meiner Ansicht nach in eine dhnliche Kategorie wie die Versohnung einzuord-
nen sind und durch beriihmte soziologische Werke in den Blick genommen
wurden?, mdgen fiir eine solche Denkbewegung Pate stehen.

Der Aspekt nun, der den vorliegenden Artikel im Besonderen interessieren
wird, ist der Zusammenhang zwischen Versohnung und gesellschaftlicher Diffe-
renzierung. Die These, der hierbei zu folgen sein wird, lautet dahingehend, dass
in einem Gesellschaftstypus, in dem eine von der modernen, »funktionalen«
Differenzierung abweichende Form zu identifizieren ist, auch das Konzepte der

1 Zu diesem Begriff vgl. z. B. Pihlstrom (2002). Der Moglichkeit einer »Eigenlogik des
Sozialen« wird in der soziologischen Theorie nach wie vor heftig debattiert, wobei
der vorliegende Text eine »methodologische Vorentscheidung« zugunsten einer Beja-
hung dieser Moglichkeit als getroffen voraussetzt.

2 Ich denke hier unter anderem an die Scham (vgl. Elias 1976 [1939]) und den Ge-
schmack (vgl. Bourdieu 1998 [1979]).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESELLSCHAFTLICHE DIFFERENZIERUNG UND DYNAMIKEN DER VERSOHNUNG | 131

Verséhnung einen anderen ontologischen Stellenwert bekommt. Dort, wo der
»Individualisierungsdrift funktionaler Differenzierung« (Fuchs 2010: 291) histo-
risch nicht bzw. nur unvollstindig vollzogen wurde, muss von Versohnung
weniger als souverdner »Operation« eines ethischen Selbst, sondern als einem
gesellschaftlich elementar eingebetteten Prozess ausgegangen werden. Ein zwei-
ter diesbeziiglicher Aspekt erscheint in der in pri-funktionalen Konstellationen
noch fehlenden »Entkoppelung von Interaktion und Kommunikation« (Kittler
1993: 172) und der daraus resultierenden Unmoglichkeit der Ausdifferenzierung
autonomer Teilsysteme. Ethik und Moral konnen in derartigen Verhéltnissen da-
her eng mit anderen funktionalen Bereichen verzahnt sein: seien dies Okonomie,
Politik, Recht oder Kultur. Auch diese Voraussetzung sollte Konsequenzen fiir
die Realitdt der Versohnung zur Folge haben.

Die folgenden Zeilen beabsichtigen die Analyse eines Beispiels, das die ge-
rade skizzierten Charakteristika aufzuweisen scheint: die Formen der Verséh-
nung im Kontext des nordalbanischen Gewohnheitsrechts. Zur Erfassung der fiir
diesen Fall relevanten Variablen wird zunéchst zu klaren sein, was »Nordalbani-
en« und »nordalbanisches Gewohnheitsrecht« i{iberhaupt sind, daher werde ich
die ersten beiden Abschnitte fiir die Beschreibung der »materiellen« und »ideel-
len« Charakteristika der Untersuchungsregion verwenden. Daraufhin werden die
dort identifizierbaren Komponenten der Versohnung erortert, wobei der primére
Fokus auf die soziale Existenzform von Verséhnung als Nicht-Vollzug einer
Blutrache gerichtet sein wird. Jenseits der Reflexion der spezifischen Problema-
tik wird es auBBerdem das Ziel der folgenden Zeilen sein, Modelle einer Makro-
soziologie der Versohnung anzudenken, welche meiner Ansicht nach einen
unverzichtbaren Aspekt innerhalb der Diskussion soziologischer Zugénge zum
Themenkomplex Versohnen — Verzeihen — Vergessen représentiert, der aller-
dings noch nicht in befriedigender Weise gewiirdigt wird.

2. QUELLENLAGE

Die verfligbaren Quellen zum vorliegenden Fall stellen die Aufgabe einer Grat-
wanderung zwischen dem expliziten Ansinnen, die Verschiedenartigkeit der
nordalbanischen Figuration gegeniiber »modernen« Sozialgebilden herauszustel-
len und der Gefahr, sich von dem »Zusammenhang zwischen Sensationsbediirf-
nis und Wissenschaft« (Kaser 1992: 12) verfiihren zu lassen. Albanien und »die
Albaner« scheinen besonders mit dem Bild des »edlen Wilden« in Verbindung
zu bringen sein, dessen »Urspriinglichkeit«, Stolz und Gastfreundschaft koexis-
tieren mit dessen »archaischer« Neigung zu Brutalitdt, Chauvinismus und »unzi-

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 | MICHAEL NGUYEN

vilisierten Gemiitszustdnden«. Diese Askriptionen sind nun kein ausschlief3li-
ches Merkmal der kolonialen Quellen und romantischen Reiseberichte des 19.
und frithen 20. Jahrhunderts, sondern beeinflussen gleichermafen die aktuelle
Literatur sowie die populdren Selbst- und Fremdbeschreibungen in Politik, Me-
dien und Alltag:

»[...] the German tendency to glorify »noble< Albanian violence and the British inclanation
towards paternalistic empathy with the romanticised »victim¢, have both merged in the
contemporary period, and can be both traced in international interventionist discourses, in
travel writings and the public responses at home to Albanian migrants and asylum seek-
ers« (Schwandner-Sievers 2008:58).3

Zwei Hauptinformationsquellen lassen sich nennen, anhand derer Material fiir
die soziologische Analyse gewonnen werden kann: ich folge in dieser Hinsicht
der methodologischen Perspektive von Kaser (vgl. Kaser 1992: 15 ff.) und be-
diene mich einer Kombination aus anthropologischen und historischen Quellen.
Desweiteren wird hier differenziert zwischen dlteren »prakommunistischen« und
neueren »postkommunistischen« Studien®, wobei die Kombination von Be-
obachtungen aus verschiedenen Perioden moglich ist, diese jedoch — aufgrund
der geschilderten Problematik — sehr gewissenhaft vorgenommen werden sollte.
Es existiert eine niedergeschriebene Version des albanischen Gewohnheits-
rechts, die auf den Franziskanerpater Shtefén Gjecov zuriickgeht und das erste
Mal 1933 publiziert wurde®. Ich werde jene nicht als Quelle heranziehen, da mit
ihr erstens einige Probleme verbunden sind, unter anderem die national-
ideologische Suggestion eines statischen, einheitlichen Gesetzestextes (vgl.
Voell 2004: 146 f.). Zweitens — und dies ist der wichtigere Grund — scheint
hinsichtlich des gedruckten Gewohnheitsrechts weniger dessen Inhalt eine Rolle
zu spielen als das Buch »als solches«. Dieses »serves as a totemic representation

3 Auf der Ebene der Selbstbeschreibung scheinen hinsichtlich der Verwendung traditi-
onalistischer Rhetorik zur »nationalen Selbstmarkierung« die externen Stimmen von
»organized nationalist diaspora radicals [...] often louder than their national counter-
parts« (Schwandner-Sievers 2001: 115) zu sein.

4 Zwischen 1944 und 1985, der Regierungszeit des stalinistischen Diktators Enver
Hoxha, verfolgte Albanien eine rigide Isolationspolitik — auch gegeniiber der Mehr-
zahl der anderen kommunistischen Staaten — so dass auslindische wissenschaftliche
Forschung fast unmoglich war und kaum albanische Publikationen in Fremdsprachen
vorgelegt wurden.

5 Fiir eine deutsche Ubersetzung vgl. Elsie 2001.

https://dokorg/10:14361/9783839436516 - am 14.02.2028, 07:17:45.



https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESELLSCHAFTLICHE DIFFERENZIERUNG UND DYNAMIKEN DER VERSOHNUNG | 133

of Albanian identity« (Joireman 2014: 244), wihrend in der Praxis — wie wir
sehen werden — das Gewohnheitsrecht vornehmlich als miindlich tradierter Ko-
dex reproduziert wird.

3. SOZIALSTRUKTUR

»Albanien hat keine zusammenhingende Geschichte« (Hahn 1853: 211), wurde
bereits vor {iber 150 Jahren notiert, womit in die ndchsten Abschnitte eingeleitet
ist, welche die strukturellen Rahmenbedingungen Nordalbaniens zum Thema
haben werden. Als hervorstechende kulturelle Markierung dieses »fehlenden
Zusammenhangs« présentiert sich zundchst die Dialektgrenze zwischen dem
siidalbanischen Toskisch und dem nordalbanischen Gegisch, welche die heutige
Republik Albanien in etwa in zwei Hélften teilt (grob entlang des Flusses
Shkumbin®). Das Toskische stellt die linguistische Basis der gegenwirtigen
albanischen Standardsprache dar und gilt mit dem Gegischen einerseits als
»mutually intelligible« (Baldi 1983: 88); entscheidend sind jedoch die »geogra-
phical, political and cultural differences among the speakers of Gheg and Tosk«
(Baldi 1983: 88).

Die nordalbanische Landschaft ist durch einen »beinahe rasiermesserschar-
fen Ubergang von Gebirgslandschaft auf tief, sehr tief eingeschnitte FluBtiler«
(Kaser 1992: 57) charakterisiert, was sowohl mit der Art der Subsistenzorganisa-
tion als auch den damit zusammenhéngenden Siedlungsmustern in einem ele-
mentaren Verhiltnis steht. Wiahrend folglich im Siiden Albaniens historisch
Formen der »transhumanten (halbnomadischen) Weidewirtschaft« dominierten,
wurden im Norden iiberwiegend »almwirtschaftliche Formen« betrieben (vgl.
Pichler 2003: 301). Kaser spricht mit Bezug auf diese Art der Okonomie von
einem Milieu des kurzen Weges, in dem die Distanzen zwischen den Sommer-
weiden im Gebirge und den Winterweiden in den Talern relativ gering sind, so
dass »die beiden Bereiche zu einem Gesamtterritorium zusammenwachsen«
(Kaser 1992: 67) konnten. Dies war im Siiden — dem Milieu des langen Weges —
zumeist nicht der Fall.

Diesen unterschiedlichen 6konomisch-geographischen Bedingungen ange-
passt war die jeweilige Ordnung der Verwandtschaftssegmente. Hier kann zwi-

6 Das toskische Albanien wire dann weiter zu unterteilen in die — heute weitgehend
urbanisierte — zentrale Kiistenebene und das siidostlich daran anschlieBende Hochpla-
teau. Fiir die geographische Grenze der im vorliegenden Artikel behandelten Untersu-

chungsregion sei eine imaginierte NW-SO-Diagonale ab der Stadt Lezha gezogen.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | MICHAEL NGUYEN

schen Geschlechterverbanden im Siiden (fara) und Stammesgesellschaften im
Norden (fis) differenziert werden: letztere, mit denen sich der vorliegende Arti-
kel nun befassen wird, zeichnen sich neben dem bereits erwdhnten Merkmal
abgegrenzter Stammesterritorien durch eine viel tiefer reichende Kultur der
Genealogie aus, mit der folgende Qualititen verbunden sind, welche die nordal-
banische Sozialstruktur elementar konstituieren: erstens ist fiir die Definition der
Zugehorigkeit zu einem fis — als Deszendenz von einem (meist fiktiven) »Ur-
Ahnen« — ausschlieBlich die vdterliche Linie relevant; die Verwandten der Mut-
ter spielen keine Rolle und Frauen konnen auch nicht in den fis ihres Ehemannes
wechseln’. Zweitens ist mit der Stammeszugehdrigkeit ein strenges Exogamie-
gebot verbunden, negativ gefasst also das Verbot, innerhalb der Verwandt-
schaftsgruppe zu heiraten, wodurch gepflegte Beziechungen zum regelmiBigen
»Austausch« mit anderen fis systematisch notwendig werden. Drittens wird das
»Verwandtschaftsatom« (vgl. Lévi-Strauss 1973) durch den Mehrfamilienhaus-
halt verkorpert, der »die Fahigkeit sowohl der lateralen/horizontalen als auch der
linearen/vertikalen Erstreckung« (Kaser 1992: 228) besitzt. Bis zu einer gewis-
sen Anzahl bleiben die S6hne auch nach ihrer Heirat im viterlichen Haushalt,
der somit eine beachtliche Anzahl an Mitgliedern aufweisen kann und idealty-
pisch »nie vererbt, sondern stindig weitergefiihrt« (Kaser 1992: 236) wird. Vier-
tens sei noch auf die engen intra-gruppalen Solidarititen verwiesen, die an
Formen gemeinschaftlichen Besitzes und kollektiver Haftung gebunden waren,
dazu spiter mehr.

Hinsichtlich der differenzierungstheoretischen Analyse der fis ist deren his-
torische Genese auflergewohnlich interessant, denn »[e]s besteht kein Zweifel,
daf3 die These von der Existenz albanischer Stimme in der Zeit vor dem Eintref-
fen der Tiirken unhaltbar ist« (Kaleshi 1964: 103). Nach der — mit Unterbre-
chungen — jahrhundertelangen byzantinischen Herrschaft wurde Albanien in den
1080er Jahren von Normannen erobert und trotz deren relativ baldigen Ver-
schwindens, »however, their institution of feudalism remained for centuries«
(Jacques 1995: 163). Es bildete sich ein Geflecht von lokalen Adelsfamilien
heraus, deren zentrale Positionen bisweilen durch »externe« Hé&user besetzt
wurden — wobei fiir Nordalbanien vor allem die territoriale Einbindung in den
serbischen Feudalstaat unter Stephan DuSan zu erwidhnen ist (Jacques
1995: 168). Nach dem Tod von Dusan im Jahre 1355 folgte in dem Gebiet »etwa
ein Jahrhundert ohne echte staatliche Gewalt und Administration« (Kaser

7 Der Westliche Balkan stellt demnach historisch einen »européischen Sonderfall« (vgl.
Kaser 1995: 178 ff.) dar, da nirgendwo sonst auf dem Kontinent das Muster einer

»unilineal descent group« (vgl. Fortes 1953: 17 ff.) vorzufinden ist.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESELLSCHAFTLICHE DIFFERENZIERUNG UND DYNAMIKEN DER VERSOHNUNG | 135

1992: 144); es wird fiir diese Zeit jedoch von unentwegten Kédmpfen zwischen
verschiedenen Kleinfiirstentimern um die regionale Hegemonie berichtet, in
denen die Balsha-Dynastie aus Skhodra kurz vor dem Sieg stand (vgl. Pollo/Puto
1981: 50 ff.). Die tiirkischen Eroberungsaktivititen® machte diesen »Ausschei-
dungskédmpfen« (Elias 1939/1976: 162) ein relativ plotzliches Ende und setzten
eine extensive Migration der Bevolkerung tieferer Lagen in die Gebirge in Gang.
Die Migranten trafen in den Hochlagen die »schon schwach gewordenen« (Ka-
ser 1992: 148) Reste der autochtonen Hirtengemeinschaften (Katune), die noch
nicht von der feudalen Inklusion erfasst worden waren und akkulturierten sich an
deren Arbeits- und Sozialorganisation. Durch diese »Auffiillung« (Kaser
1992: 148) wurden aus den lokalen — und bis an die duB8erste Peripherie gedrang-
ten’ — Katunen die neuzeitlichen Stimme, welche sich nach einem lingeren
Konsolidierungsprozess »seit Ende des 17./ Anfang des 18. Jahrhunderts voll
ausgebildet hatten« (Kaser 1991: 157).

Dieser Prozess der historischen Segmentarisierung bzw. Ent-Stratifizierung
stellt meiner Ansicht nach einen wichtigen Schliissel fiir die Klassifikation der
im vorliegenden Fall vorherrschenden Form sozialer Differenzierung dar. Her-
vorzuheben ist diesbeziiglich die Erkenntnis, dass hier ein evolutionistisch inspi-
riertes Modell von »sociétés segmentaires a base des clans [...] qui sont consti-
tués par une association des clans« (Durkheim 1893: 162) — wobei die »Klan-
Horde« als »le vrai protoplasme social« (Durkheim 1893: 162) fungiert — nicht
1: 1 anwendbar ist. Fiir Nordalbanien lésst sich indes eine Gesellschaftsstruktur
konstatieren, die im Zuge einer Verflechtung kontingenter historischer Ereignis-
ketten des 15. Jahrhunderts akephal — und damit segmentér — geworden ist.
Dieser Befund legt die Hypothese nahe, dass die Wanderungsbewegungen'®, die

8 Als Phase der tiirkischen Eroberung Albaniens wird die Zeit zwischen der Niederlage
der (von albanischen Truppen unterstiitzten) serbischen Armee auf dem Kosovo Polje
1389 und dem Fall der Stadt Lezha als letzte Bastion albanischer Revolte 1503 ange-
sehen.

9 In einem etwas anderen Zusammenhang wird die Bevolkerung der »inneren Gebirgs-
gegenden« im 15. Jahrhundert auf 3% der albanischen Gesamtbevolkerung geschétzt
(vgl. Pulaha 1989: 173).

10 Ein weiteres Merkmal klassischer Definitionen von segmentirer Gesellschaft, nim-
lich die »consanguinité« (vgl. Durkheim 1893: 162 f.) fehlt im vorliegenden Fall vol-
lig. Eine Eigenschaft der Katun-Familie besteht gerade in deren Fahigkeit zur sekun-
ddren Inkorporation von Fremden durch Institutionen wie Blutsverwandtschaft, Pa-

tenschaft etc., so dass die »die meisten sogenannten Stimme eigentlich keine Stimme

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 | MICHAEL NGUYEN

der Entstehung der neuzeitlichen Stimme zugrunde liegen, eine kulturelle
Amalgamierung der — in den Gebirgen vorherrschenden — »traditionellen« Sem-
antiken mit »mittelalterlichen« — durch die feudalistische Periode geprigten —
Vorstellungen zur Folge hatten. Diese Hypothese wird durch den Sachverhalt
gestiitzt, dass sich bereits im 16. Jahrhundert Autorititsfiguren herausbildeten,
die liber die Verwandtschafts- und Dorfebene hinausreichten und welche die
osmanische Verwaltung zum Zwecke der Kommunikation mit den Stammesge-
sellschaften zum Teil aktiv forderte, z. B. »indem sie das wiirdevolle Amt des
Bairaktars [Gebietsvorstehers] schuf« (Kaser 1992: 167). Ohne auf weitere
interessante Details in diesem Zusammenhang einzugehen, soll die Grundkons-
tellation des neuzeitlichen Nordalbaniens als komplex-segmentiire Differenzie-
rungsform bezeichnet werden, die sich durch eine gegenseitige Interpenetration
verwandtschaftlicher, territorialer und trans-regionaler Instanzen auszeichnet.
Dergleichen stellt sich die analytische Matrix dar, die im Folgenden in einigen
Details néher beleuchtet werden soll.

4. GEWOHNHEITSRECHT

Eine auch heutzutage noch vernehmbare Ansicht, wonach »Recht [...] — anders
als soziale Kontrolle [...] — nicht a priori als universelles soziales Phdnomen
anzusehen [ist]« (van den Steenhoven 1962, zit. nach de Jong 1980: 132), gilt
inzwischen innerhalb der Rechtsanthropologie als nicht mehr haltbar und glei-
ches gilt demnach auch fiir die theoretische Bindung von Recht an formale
Staatlichkeit. Durch den Begriff des Gewohnheitsrechts gerédt gerade der Um-
stand in den Blick, dass hinsichtlich Gesellschaften ohne staatliches Zentrum
»[d]ie Annahme, daB sie >rechtlos¢, also ohne jegliche Rechtsnormen existiert
und funktioniert hétten, [...] geradezu absurd [ist]« (Sorokin 1967: 88). Deswei-
teren sollte der Pridmisse widersprochen werden, wonach bereits das »relativ
geringe MaB an funktionaler Rollenverteilung« (Luhmann 1983 [1972]: 149),
das in segmentiren Gesellschaftstypen vorzufinden ist, den Schluss erlaubt, »das
Recht so weit [zu] definier[en], dal der groBte Teil der in einer Gesellschaft
anzutreffenden Sitten von der Definition mitumfalt werden«(Pospisil 1982
[1974]: 69). Vielmehr sollte bereits auf dieser »Stufe« differenziert werden
zwischen »vielerlei Arten von Verpflichtungen, beispielsweise auch morali-
sche[n] und religidse[n], die von der rechtlichen Verpflichtung unterschieden

im Sinne von Abstammungsgemeinschaften waren, sondern ein Konglomerat von
Sippen verschiedenster Herkunft« (Kaser 1992: 146).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESELLSCHAFTLICHE DIFFERENZIERUNG UND DYNAMIKEN DER VERSOHNUNG | 137

werden miissen« (Pospisil 1982 [1974]: 69). In diesem Sinne bestimmt Pospisil
vier Merkmale, die auch hier zur Bestimmung von Recht und Rechtsnormen
herangezogen werden (Pospisil 1982 [1974]: 65 ff.): neben den Merkmalen der
Verpflichtung und der Sanktion sind dies jene der Infention allgemeiner Geltung
und der Autoritdt, durch welche Recht von der Sitte unterschieden wird.

Das Gewohnheitsrecht in Albanien wird Kanun genannt und der bekannteste
aus einer Vielfalt von Varianten'' (vgl. Voell 2004: 52) ist der Kanun des Lek
Dukagjin — nach dem Fiirsten Léké (Alexander) Dukagjin, der im 15. Jahrhun-
dert einer der Leitfiguren des nordalbanischen Guerillakriegs gegen die osmani-
sche Eroberung war. Dieser »adaptierte die bereits bestehenden gewohnheits-
rechtlichen Bestimmungen« (Kaser 1992: 291) und schuf eine vereinheitlichte
Zusammenstellung, die allerdings iiber Jahrhunderte »nie schriftlich niederge-
legt« (Kaser 1992: 291) wurde. Vor dem Hintergrund der fehlenden Kodifikati-
on konnten sich die kanunischen Grundsétze reproduzieren, indem diese »[were]
passed on orally from generation to generation, codified in common proverbs
and sayings« (Schwandner-Sievers 1998a: 138), deren »Kern« besteht daher in
»einzelne[n] Spriichen, von denen jeder fiir sich auf komplexe Zusammenhénge
verweist« (Voell 2004: 237)!2. Mit dieser Form der miindlichen Kontinuitit ist
dann — idealtypisch fiir Gewohnheitsrecht — einerseits eine pragmatische Flexi-
bilitdt im Zuge der Anwendung an konkrete Situationen verbunden und anderer-
seits eine Beharrlichkeit infolge der engen Bindung an informelle, intime Inter-
aktionen.

Weil die osmanischen Institutionen aufgrund ihrer Herrschaftspraxis und be-
dingt durch die speziellen Gegebenheiten der nordalbanischen Gebirgsregionen
nur eine periphere infrastrukturelle Durchdringung bewirkten'®, bildete der Ka-

11 Das Wort kanun wurde aus dem Tirkischen entlehnt und bedeutet
Recht/Rechtssystem; dessen Etymologie geht von griechisch: kanon iiber hebréisch:
qane auf akkadisch: ganu = Rohr (1) zuriick (vgl. Schmidt-Neke 2001: x).

12 In einer erstaunlichen Passage spricht Luhmann von »symbolischen Kiirzel[n], die
hochkomplexe Erwartungslagen in der laufenden Orientierung vertreten. Sollaussa-
gen, Werte, Pflichtbegriffe, Hinweise auf Gewohnheit, Normalitit, Ublichkeiten sind
zum Beispiel Abstraktionen mit dieser Funktion. Sie sind auf der Metaebene des Er-
wartens von Erwartungen angesiedelt und dienen hier als Surrogat fiir ein zu umsténd-
liches Eruieren, Auflisten und Bekanntmachen der implizierten faktischen Erwartun-
gen. Die Erwartungen treten dann, jederzeit abrufbar, in den Sozialhorizont dieser
Surrogatsymbole zuriick« (Luhmann 1987 [1984]: 416).

13 Die tirkische Verwaltung setzte in ihren Provinzen auf »Formen indirekter Herr-
schaft« (Hensell 1999: 72). Fiir die hochalbanischen Gebiete trifft dies besonders zu,

https://dokorg/10:14361/9783839436516 - am 14.02.2028, 07:17:45.



https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 | MICHAEL NGUYEN

nun de facto die semantische Grundlage der Selbstverwaltung in diesen Gebie-
ten. Er stellte »a complete moral and legal framework for social interaction« (de
Waal 1998: 23) zur Verfligung, welches das »establishment of property bounda-
ries, division of property, water rights, blood feud rules and marriage proce-
dures« (de Waal 1998: 23) umfasste und demnach als System der Orientierung
hinsichtlich sé@mtlicher relevanter zivil- und strafrechtlicher Belange dienen
konnte. Wihrend nun der Kanun im Modus internalisierter sozialer (Selbst-
)Kontrolle als zugehorig zum Bereich der Kultur bzw. der Sitte einzuordnen ist,
kann dessen Kategorisierung als Bestandteil des Rechts mit den verschiedenen
Autorititsformen begriindet werden, die sich jenseits der verwandtschaftlichen
Ebene (auf der ein Absolutismus des Haushaltsvorstands vorherrschte!*) konsti-
tuierten und die mit der praktischen Interpretation der Regeln des Kanun befasst
waren. Es sind hier zum einen die wichtigen »ad hoc gebildeten Institutionen,
die Konflikte innerhalb des Stammes regelten, aber auch iiber Verbrechen zu
Gericht saBBen« (Kaser 1992: 179; Hervorhebung v. Verf.) zu nennen, welche ein
paradigmatisches Beispiel fiir die »formlos eingesetzten Stammesautorititen«
(Pospisil 1982 [1974]: 92) darstellen, die Pospisil als Idealtypus von Autoritét in
akephalen Gesellschaften anfiihrt. Desweiteren erwihnt die Literatur folgende —
unregelmiBig aktivierte aber dennoch kontinuierliche — Instanzen: Altestenrat,
Blutkommission, Bajraktarsrat, Allgemeine Stammesversammlung (kuvend)".
In diesem Sinne wurde die Kontinuitdt des Gewohnheitsrechts nicht nur durch
»[ilmmer wieder gleich ablaufende[n] Verhaltensformen, [...] die nicht Gegen-
stand der Entscheidung der Autoritit[en] sind« (PospiSil 1982 [1974]: 114)
manifestiert, sondern ebenso durch institutionell geprigte Formen, welche jene
phraseologisch-interaktiven Elemente ergénzten.

da diese schwer zuginglich und von geringem 6konomischen Interesse waren (Pichler
2003: 300); hinzu kommt, dass dort regelméfige Revolten stattfanden, wodurch teil-
weise Privilegien wie Steuerfreiheit und die Nicht-Eintreibung von militérdienstlichen
Pflichten erkdmpft wurden (Hensell 1999: 71 ff.).

14 »According to the Canon a man is absolute master in his own house, and, in the un-
modified form of the law, has the right to kill his wife, and any of his children«
(Durham 1909: 34).

15 Vgl. Kaser 1992 und Voell 2004. Es wird aulerdem berichtet, dass die Osmanen »zur
Auslegung des Kanuns [...] in Skutari [Shkodra] eine besondere Kanzlei gegriindet
[haben], die vom Vilayet [der Provinzregierung] vollkommen unabhéngig war« (Ka-
leshi 1964: 107). Hinsichtlich der Frage, inwieweit diese Instanz tatsdchlich in das

Alltagsleben der Bevolkerung eingriff, konnte ich jedoch keine Informationen finden.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESELLSCHAFTLICHE DIFFERENZIERUNG UND DYNAMIKEN DER VERSOHNUNG | 139

In einem oberflachlichen Urteil ldsst sich feststellen, dass sich nordalbani-
sche Sozialstruktur und Gewohnheitsrecht im ersten unabhéngigen albanischen
Staat (1912-1939) nicht mafigeblich wandelten. Nach dem Zweiten Weltkrieg,
in dem Albanien von Italien und Nazi-Deutschland besetzt worden war, kamen
jedoch die kommunistischen Partisanen an die Macht und »[f]ighting the old
customs and the power of the patriarchal family [...] was a top priority in official
communist rhetoric« (Schwandner-Sievers 1998a: 148)'°. Wenngleich gewisse
kognitive Fragmente des Kanun im Verborgenen persistierten (vgl. Voell
2004: 97 ft.), wurde dessen sichtbare Praxis zuriickgedrdngt — auch weil massiv
in die soziodkonomische Basis des althergebrachten Gesellschaftssystems ein-
gegriffen wurde. Beispiele hierfiir sind die Kollektivierung der Landwirtschaft,
welche die agnatische Arbeitsorganisation beendete, die Eroffnung eines Berg-
bausektors (de Waal 1998:175), die infrastrukturelle Entwicklung (Medien,
Schulen, Straen, Elektrizitdt) (Voell 2004: 107 ff.) und nicht zuletzt die massi-
ve Préisenz und Repression staatlicher Ordnungskréfte. Nachdem das kommunis-
tische Regime im Jahre 1991 abdanken musste und durch keine elaborierte
Machtinstanz »substituiert« werden konnte, brachen quasi-anarchische Zusténde
im Land aus, denen in Nordalbanien mit einer gewissen Reaktivierung gewohn-
heitsrechtlicher Diskurse und Leitlinien begegnet wurde: als Reaktion auf den
weitgehenden Zusammenbruch staatlicher Leistungen und insbesondere bei der
Privatisierung des kollektivierten Bodens.!” Dieser post-kommunistische Kanun
stellt jedoch weniger eine »traditionelle Riickbesinnung« dar; vielmehr hat sich
ein »increasingly individualised approach to customary law« (de Waal 1998: 40)
etabliert, der auf einer instrumentalistischen Verwendung der wiedereingefiihr-
ten Rhetorik beruht und nunmehr »in der Konkurrenz der Akteure um neue
Ressourcenzuginge« (Schwandner-Sievers 1998b: 327 f.) eingesetzt wird.

16 Die Realisierung dieses »Ansinnens« begann damit, dass »the Partisans murdered
close to a third of the territory’s adult male population in the autumn of 1944. These
were the elite of the clans and tribes [...]. In a word everyone was lost who could have
passed on knowledge of the law, their own history, the workings of self government
[...]-« (Kraszev 2002: 51)

17 Die Landprivatisierung in den nordalbanischen Distrikten wurde entgegen den gesetz-
lichen Vorgaben der Regierung getroffen. Deren Verordnung sah eine »Social Equity
Option« vor, eine Pro-Kopf-Verteilung des Bodens an die ansdssige Bevolkerung oh-
ne Riicksicht auf vorkommunistische Besitzrechte. Im Gegensatz dazu wurde im Nor-
den weitgehend der »Historical Justice Option« nachgegangen, welche im Versuch

der Restitution eben dieser Besitzrechte bestand (vgl. Cungu/Swinnen 1999).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 | MiCHAEL NGUYEN

5. BLUTRACHE UND VERSOHNUNG

»Blood vengeance, slaying a man according to the laws [...], must not be con-
founded with murder. Murder starts a blood feud« (Durham 1909: 32; Hervor-
hebung v. Verf.). Diese Differenz zwischen Blutrache und Mord — die auch heute
immer noch bisweilen verwischt wird — reflektiert gleichzeitig den analytischen
Unterschied zwischen dem Bereich potentieller Rechtsintervention und demjeni-
gen des sittlichen Substrats der Ehre. Gemall der Maxime: »Killing for a fault is
not permissible« (Hasluck 1954: 139) stellt jede Tétung, die nicht als Reaktion
auf eine vorangegangene Totung vollzogen wurde, eine illegale Handlung dar —
sie gilt als Mord und fallt somit in die Sphére kollektiv geregelter Sanktionen.
Eine Blutfehde wiederum »umfalit mindestens drei Félle von Gewalt — urspriing-
liches Unrecht, Rache, Gegenrache« (Pospisil 1982 [1974]: 23). Diese triadische
Sequenz reprasentiert die formale Matrix der Ereigniskette, mit der ich mich im
Folgenden befassen werde und in der das Moment der Versohnung identifiziert
werden soll.

Neben der oft erwiihnten Toétung als Reaktion auf Ehebruch!® spielten weite-
re Félle von »Integrititsverletzung«, sowie »Landkonflikte, [...] Streit um Was-
serzuteilung [...] [und] Machtkonflikte [...] in verschiedenen Regionen« (Voell
2004: 279) die Rolle des initialen Anlasses einer Fehde. Dieser kann — als Mord
— nicht durch Recht legitimiert werden; vielmehr manifestiert sich dessen Be-
griindung auf dem Feld der Ehre. Diese »hat zu ihrer Exekutive die 6ffentliche
Meinung und gewisse, unmittelbar an sie anschlieBende Reaktionen Einzelner«
(Simmel 1908: 43), weshalb ein 6ffentlich bekanntes »Versagen« auf besagtem
Feld mit gravierenden, zum Teil ruindsen soziodkonomischen Konsequenzen
verbunden sein kann. An dieser Stelle kommt der »agonale [...] Charakter«
(Giordano 1994: 180) der Ehre zum Vorschein, der sich in einer »feinstufige[n]
Prestigehierarchie« (Kaser 1992: 272) entduBlert, welche hinsichtlich der Ver-
wandtschaftssegmente eine Klassifikation vornimmt in »gute« und »schlechte«
Familien bzw. »high-class men« und »low-class fellows« (Hasluck 1954: 229).
Moralische Ungleichheiten sind folglich eng verwoben mit Nachteilen im Be-
reich des soziookonomischen Wettbewerbs um Gefolgschaft, Land und Heirats-
chancen und die Ehre représentiert in diesem Sinne »sozusagen ein »symboli-
sches Kapital«, das sich in den materiellen Sektor investieren 146t« (Giordano

18 »[...] die Sitte verbietet, diesem [dem Ehebrecher] jemals zu vergeben. Wer sein Weib
in flagranti delicto ertappt und dasselbe zugleich mit dem Buhlen todtet, wird wegen

dieser That wenigstens von dem Pascha nicht gestraft« (Hahn 1853: 177).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESELLSCHAFTLICHE DIFFERENZIERUNG UND DYNAMIKEN DER VERSOHNUNG | 141

1994: 187)"°, was sie zu einem permanenten Interpellationspunkt alltiglichen
Handelns werden lasst. Auch die »Pflicht« zur Blutrache ist in diese Taxonomie
integriert, wie folgende Passage in drastischer Weise belegt:

»Public opinion [...] spurred the avenger on. A man slow to kill his enemy was thought
»disgraced« and was described >low-class< and >bad<. Among the Highlanders he risked
finding that other men had contemptuously come to sleep with his wife, his daughter
could not marry into a »good«< family and his son must marry a >bad« girl [...]; his coffee
cup was only half-filled, and before being handed to him it was passed under the host’s
left arm, to remind him of his disgrace. He was often mocked openly« (Hasluck
1954: 232 1.).

Wohlgemerkt, diese kollektiven sittlichen Sanktionen treffen denjenigen, der es
versdumt hat, sich seines Stigmas als Opfer angemessen zu entledigen, wodurch
»Toten [hier] zur sozialen Notwendigkeit [wird]« (Schwandner-Sievers
1998b: 334). Diese »sittliche Obligation« evoziert nun ein Modell, in dem sich
(idealtypisch®®) eine Titer- und eine Opfergruppe gegeniiberstehen. Jede dieser
Gruppen konstituiert sich aus einer Bruderschaft (vilaznia), welche den betroffe-
nen Haushalt (familja) sowie die aus vorangegangenen Haushaltsteilungen ent-
standenen agnatischen Ableger’! umfasst. Die antagonistischen vllazni kénnen
dann verschiedenen Stdmmen oder aber dem gleichen Stamm (fis) angehdren;
mir ist kein Beispiel bekannt, in der zwei fis als Kollektiv in einer Blutfehde
gegeneinander opponierten. Allgemein gilt, dass jedes méinnliche Mitglied der
Tatergruppe ein »legitimes Ziel« darstellt und von jedem Mitglied der Opfer-
gruppe geracht werden kann; meist werden die jeweiligen »Rollen« jedoch nach
einem Prinzip besetzt, welches sich vom agnatischen Zentrum in konzentrischen

19 Fiir eine konzise Darstellung der Konzeption des symbolischen Kapitals vgl. Bour-
dieu 1992 [1986]. Fiir eine Kritik von Bourdieus Ansatz, insbesondere hinsichtlich
dessen inkonsistenter Haltung zum Subjekt als »Kapitaltrager< vgl. Friedrich 1993.

20 Ich sehe hier von komplexen Konstellationen ab, die beispielsweise vorzufinden sind,
wenn ein Gast getotet wird und sowohl dessen Familie, als auch diejenige des be-
troffenen Gastgebers in den Fokus geraten (vgl. Schwandner-Sievers 1998b: 334).

21 Die Erweiterung des Mehrfamilienhaushalts kann nur bis zu einer >kritischen Quanti-
tat¢ fortgefithrt werden, bevor eine Subsistenzgrenze erreicht ist und jener geteilt wer-
den muss. Die zugrunde liegende Rhythmik wird wie folgt beschrieben: »Ein Zyklus
wird mit der Teilung des Haushalts abgeschlossen. Nach der Teilung lauft fiir die ver-
kleinerten Haushalte [...] wieder der Zyklus an, bis ein Grad von Komplexitit und
GroBe erreicht ist, der wieder zur Teilung fithrt« (Kaser 1995: 361).

https://dokorg/10:14361/9783839436516 - am 14.02.2028, 07:17:45.



https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 | MiCHAEL NGUYEN

Kreisen zur Peripherie bewegt. Fiir die Opfergruppe bedeutet dies, dass »a mur-
dered man found his most natural avenger in his brother, especially if they had
not separated« (Hasluck 1954: 220) und so verlduft die Rollenzuweisung entlang
der Patrilinie zum Vater des Opfers, zu seinen S6hnen (sofern diese alt genug
sind) und zu seinen Cousins und Onkel. Sollte die Gruppe zu schwach sein,
konnen ferner die sekundér inkorporierten »Blutsbriider« (vilami) mit einbezo-
gen werden und Hasluck berichtet, dass gar in einigen Féllen »a hired assasin«
(Hasluck 1954:229) engagiert wurde. Die Tétergruppe wiederum versucht ihr
tiberlegenes Sozialprestige zu behaupten und der Vollstreckung zu entgehen,
wovon die historischen »Fluchttiirme« (kulla), welche zum Zweck des Riickzugs
errichtet wurden, ein architektonisches Zeugnis ablegen (vgl. Mustafa/Young
2008: 91). Frauen sind a priori — auch wenn dies nicht immer eingehalten wurde
— beziiglich jeder Rolle von der Blutrache ausgenommen; desweiteren gilt die
Regel, dass das Racheopfer »must not be too old, feeble-minded, or physically
frail to carry arms, for such men were counted women, and women could not be
killed« (Hasluck 1954: 236). Mittels derartiger Kategorien wurde der »Ausfiih-
rungsstil« der Vergeltung anhand einer mehrdimensionalen Skala der Ehrlichkeit
und des Mutes gemessen und mit der feinstufigen Prestigestruktur verkniipft, an
welcher der Wert einer Familie gebunden war. Die soziale Konstellation nach
dem Vollzug der Rache bestand dann in den dementsprechenden »Modifikatio-
nen« auf dem lokalen Feld der Ehre, vor allem aber in dem Tausch der Positio-
nen zwischen Titer- und Opfergruppe.

Dieser circulus ad infinitum der Blutrache wére gleichbedeutend mit der Au-
to-Destruktion der Stammesgesellschaften, wenn jener nicht von Gegen-
Mechanismen flankiert wire, welche diesen Zirkel zu bremsen oder sogar auf-
zuhalten vermogen. Die diesbeziiglichen Mechanismen der Versohnung und der
Mediation entfalten sich in den zeitlichen Intervallen zwischen Rache und Ge-
genrache und finden ihre erfolgreiche Ausfiihrung — wie bereits einleitend defi-
niert wurde — im Nicht-Vollzug der Vergeltung, welcher die Ereignissequenz der
Fehde (idealiter) beendet. Wahrend die Kontinuitit der Fehde und deren Substrat
der Ehre als reziprokes »System der totalen Leistungen« (Mauss 1990
[1950]: 22) beschrieben werden kdnnen, kommen bei Versohnung und Mediati-
on die Aspekte der Autoritit und des Rechts zur Geltung, wobei sich — abwei-
chend vom Weltbild der »modernen« Justiz — die strafrechtliche Praxis in ake-
phalen Gesellschaften unter der Pramisse der restaurativen Gerechtigkeit ab-

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESELLSCHAFTLICHE DIFFERENZIERUNG UND DYNAMIKEN DER VERSOHNUNG | 143

spielt, deren elementare Vorgaben sich an »[the] need to restore balance to the
dynamic [...] of kin group relationships« (Damren 2002: 91) orientieren®*:

»Peace was always made through an intermediary. If it were directly solicited by the
hunted, the enemy’s triumph would know no bounds, and he would arrogantly refuse the
other’s request. But he could not indefinitely turn a deaf ear to the pleadings of friends; to
do so risked quarreling with them« (Hasluck 1954: 256).

Die Versdhnungsverhandlungen®® werden niemals zwischen Titer- und Opfer-
gruppe direkt gefiihrt; es ist immer ein Vermittler zwischengeschaltet, durch den
die betroffenen Gruppen kommunizieren. Die Position des Vermittlers befindet
sich nun in einer ambivalenten Lage, denn einerseits muss jener von den zu
vermittelnden Gruppen und der lokalen Gemeinschaft als adidquat akzeptiert
werden, andererseits »reconciliation can only performed by intermediaries who
are not related to the families, clans, or tribes in dispute« (Mustafa/Young
2008: 103 f.). Demnach »[o]ften neutral intermediaries coming from outside the
region are thought to result in more successful outcomes« (Mustafa/Young
2008: 101 f.), wenn es diesen gelingt ein »Netzwerk«zu schaffen, durch welches
sie mit lokalen Statuspersonen in einer ad-hoc-Institution zusammengefiihrt
werden. Die translokale Autoritdt des Vermittlers muss somit korrespondieren
mit der kontextgebundenen Prestigeordnung vor Ort.

Die komplex-segmentire Gesellschaftsform in Nordalbanien weist — wie ich
es nennen mochte — Leerstellen der Stratifikation auf, die mit Ansehen und
Status verbunden sind und beziiglich derer es multiple Wege der Besetzung gibt.
Ein etablierter Vermittler hat einen dieser Wege erfolgreich beschritten und
reprasentiert daher glaubhaft das Prinzip, wonach »[a]cceptance of the mediators
by the parties and their social prestige derive [...] mostly from their background,
family origin, the long experience, and the reputation they have gained« (Ce-
lik/Shkreli 2010: 897). Aus der prakommunistischen Periode wird in diesem

22 Es sei darauf aufmerksam gemacht, dass ein Merkmal segmentérer Differenzierungs-
formen in der Nicht-Existenz von Gefingnissen besteht. Das Gefingnis und die damit
zusammenhéngende »radical isolation of the individual« (Diamond 1971, zit. nach
Damren 2002: 98) kann dementsprechend als »signature institution« (Damren
2002: 84) staatlicher Gesellschaftsorganisation angesehen werden.

23 Die Untersuchung des Verschnungsprozesses birgt in sich das methodologische
Problem, dass »mediation between families involving murder is a very sensitive issue
[and] it is kept strictly private during the mediation process. [...] direct observation of

such mediation practices was neither possible not allowed« (Celik/Shkreli 2010: 887).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144 | MiICHAEL NGUYEN

Zusammenhang von »permanent officers« (Hasluck 1954: 139) fortgeschrittenen
Alters und nobler Herkunft berichtet, die bei Bedarf gerufen wurden, Streitfille
beilegten und »received a fee for their judgement« (Hasluck 1954:147). In
jiingerer Zeit kann fiir die Zugehorigkeit zu einer »leading family« neben einer
»respektablen« prakommunistischen Deszendenz (z. B. aus Patrilinie eines
bairaktar) auch Verfolgung der Familie durch die Kommunisten eine Rolle
spielen (vgl. Celik/Shkreli 2010: 897). Jenseits der Besetzung nach diesen intrin-
sischen Kriterien wurden und werden die Leerstellen der Stratifikation auch von
externen Akteuren eingenommen. Die Autoritit religioser (christlicher und isla-
mischer) Wiirdentrdger spielt diesbeziiglich seit jeher eine Rolle und in der
osmanischen Epoche scheinen regelméBige Schlichtungen von Blutstreitigkeiten
seitens der Reprisentanten des Sultans stattgefunden zu haben (Kaleshi
1964: 110). Nach dem Zusammenbruch des Kommunismus wiederum wurde
eine nicht geringe Anzahl von — groBtenteils auf ausldndischen Geldern und
»Expertisen« basierenden — Nichtregierungsorganisationen ins Leben gerufen,
die versuchten, in die Vermittlung von Konflikten zu intervenieren (Voell
2004: 292 ff.). Und schlielich wurden mancherorts die lokalen Verhéltnisse
wihrend des postkommunistischen Chaos von »Big Men« aus dem kriminellen
Milieu okkupiert, die sich als Hiiter des Kanun prisentierten und bisweilen
»provided more security than the state could offer« (Saltmarshe 2001: 195).

Die Mediation einer Blutfehde »can take place over a period of years« (Ce-
lik/Shkreli 2010: 887)** und ist aufgebaut als eine komplexe Rhythmik der Gele-
genheiten. Um diese addquat zu »dirigieren«, miissen der Vermittler und dessen
»Netzwerk« die entscheidende Fahigkeit besitzen, »strategic decision[s] to wait
for the right time to intervene« (Celik/Shkreli 2010: 900) treffen zu kdnnen,
denn wenngleich gemél der Pramisse: »it is more courageous to forgive than to
killc (»ai qé fal &sht€ mé trim se ai gévret()« (Mustafa/Young 2008: 101) die
Moglichkeit etabliert ist, verlorene Ehre auch ohne Rache zu restituieren, darf
die Inanspruchnahme jener nicht zu schnell erfolgen, da dies als Feigheit und
»Schwiche« ausgelegt wiirde. Eine langwierige Dramaturgie von Besuchen
des/der Vermittler/s mit den betroffenen Gruppen wird ausgefiihrt, in der sich
Appelle, Verweigerungen und Zugestindnisse kombinieren mit Verhandlungen
iiber etwaige materielle Kompensationen fiir das getdtete Familienmitglied.

24 Wihrend der Zeit der Verhandlungen besteht ein striktes Verbot der Racheausiibung.
Die Opponenten gewéhren sich gegenseitig ein Ehrenwort (besa), dessen Verletzung
schwere Sanktionen nach sich zieht, z. B. Zerstérung des Eigentums oder Verbannung
(Hasluck 1954: 235 ff.). Besa manifestiert eine Grundfigur der nordalbanischen Sem-

antik, woraufich im vorliegenden Beitrag leider nicht eingehen kann.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESELLSCHAFTLICHE DIFFERENZIERUNG UND DYNAMIKEN DER VERSOHNUNG | 145

Hingegen spielt dabei die — fiir eine »moderne« juristische Verhandlung zentrale
— »clarification of the situation« (Celik/Shkreli 2010: 905), also die Suche nach
Wahrheit und die eindeutige Zuweisung von Schuld — gemall der Dogmatik der
restaurativen Gerechtigkeit — nur eine untergeordnete Rolle: der Fokus wird
ausschlieBlich auf die »new relationship that emerges between the two conflic-
ting parties« (Celik/Shkreli 2010: 904) gelegt, welche mit der lokalen Einbet-
tung des Konflikts und der Beilegung dessen untrennbar korrespondiert.

Dieser kollektive Charakter von Verséhnen und Verzeihen wird besonders
deutlich in der — stets oOffentlich veranstalteten — Versohnungszeremonie. In
dieser wird die — im Verborgenen bereits stattgefundene — Dramaturgie der
Versohnungsverhandlungen noch einmal symbolisch inszeniert:

»Der Zug der um Verzeihung Bittenden, welcher aus der Freundschaft des Morders be-
steht, und sich durch die entfernteren Stammesmitglieder der verletzten Familie vergros-
sert, zieht vor das Haus des néchsten Verwandten des Ermordeten. [...] Der Reuige wird in
das Haus gefiihrt, aus welchem alle Bewohner treten, und an das Herdfeuer gestellt.[...]
[E]s wiederholen sich die Scenen des Flehens und Straubens. Sie dauern oft mehrere
Stunden. Endlich erklért sich der Verletzte zur Verzeihung bereit und begibt sich mit
seinen nichsten Angehdorigen in das Haus, wo sie den Morder seiner Bande entledigen,
und ihn mit den Worten: >Es sei dir verziehen« [...] der Reihe nach umarmen« (Hahn
1853:177 £).»

Es folgt ein ausgiebiges Gastmahl, das auf Kosten der Téterfamilie ausgerichtet
wird und an dem die Angehorigen der beiden betroffenen Gruppen teilnehmen,
sowie der Vermittler und alle, die als Sekundanten in den Prozess der Mediation
miteinbezogen wurden — letztlich ein GroBteil der angesehenen Mitglieder des
Gebiets (Mustafa/Young 2008: 103). Auf diese Weise wird garantiert, dass der
Vollzug der Versohnung — der mitunter durch eine schriftliche Ubereinkunft
formalisiert wird (Celik/Shkreli 2010: 903) — eine breite 6ffentliche Anteilnahme
erfiahrt. Auch wenn »[h]eutzutage [...] die Phase des Bittens und Strdubens nicht
mehr so ausgeprégt [ist]« (Voell 2004: 289), tritt auch in jlingster Zeit die semio-
tische Matrix der zeremoniellen Vers6hnung noch deutlich hervor, die auf die

25 Trotz seines Alters stellt der Bericht von Hahn bis heute die »ausfiihrlichste Beschrei-
bung« (Voell 2004: 287) einer Versohnungszeremonie dar. Voell stellt in diesem Zu-
sammenhang fest, dass »[v]iele andere Beschreibungen [...] groBe Ahnlichkeiten [...]
mit der von Hahn beschriebenen Szene [zeigen]. Das kann daran liegen, dass die Ze-
remonien tatsdchlich sehr dhnlich waren und es auch heute noch sind. Vermutlich

wurde aber viel von Hahns Beschreibung ibernommen« (Voell 2004: 287).

https://dokorg/10:14361/9783839436516 - am 14.02.2028, 07:17:45.



https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146 | MICHAEL NGUYEN

Partizipation der lokalen Gemeinschaft an der Bewiltigung des begangenen
Verbrechens verweist. Damit ist verbunden, dass die individuellen Akte des
Versohnens und Verzeihens seitens der Opfergruppe mit dem gemeinschaftli-
chenyNetzwerk«verwoben werden, was wiederum — mit einem funktionalisti-
schen Argument — {iiber eine »verborgene Kausalschleife« (Douglas 1991
[1986]: 63) zur Reproduktion der inneren Solidaritdt des lokalen Kontexts bei-
trigt. Metonymisch hierfiir steht das auch noch in unseren Tagen zu beobach-
tende Phdnomen der »non-acceptance of prison as a quid pro quo for a feud
killing« (de Waal 1998: 33). Die Bestrafung einer Totung durch »fremde«
Staatsorgane wird schlicht ignoriert, indem entweder ein Verwandter des Taters
zur priméren Zielperson erklirt oder die Dauer bis zu dessen Freilassung abge-
wartet wird, um danach — sofern wihrenddessen keine Versohnung erfolgte — die
Rache wieder auf die Tagesordnung zu bringen.

6. SCHLUSSBEMERKUNGEN

»According to Spiegel Online, a German news website, >non-governmental organizations
estimate, that about 1,500 young men around the country are forced to hide in their
homes, because they are targeted<. [...] According to the data provided by the Shkoder
Persecution office, the OSCE presence states that in the Shkoder region, there were 14
confined families, as of June 2014, with a total of 36 persons that live in isolation« (IRB
Canada 2015, o. S.).

»[M]odern revenge killings appear to bear little resemblance to the codified, almost cere-
monial aspects of »Kanun« based blood feud. From the 1990’s NGOs and faith groups
have worked on the problem. In the case of some NGOs this has led to the development of
an industry around blood feud and [...] an exaggeration of the claimed numbers of affected
people. Machinery of the state, such as functioning police, and prosecution services exist.
Embassy research [...] indicates that the incidence of blood feud is limited to a very small

number of cases« (British Embassy Tirana 2016: 40).

Das Wiederaufflackern der nordalbanischen Blutrachepraxis im faktisch staaten-
losen Raum der 1990er Jahre erreichte seine Klimax im Jahr 1997. Landesweite
Unruhen als Reaktion auf den Bankrott der Finanz-Schneeballsysteme (der
»Pyramiden«), in welche ein signifikanter Anteil der Bevolkerung seine Riickla-
gen investiert hatte, steigerten sich zu einem kurzen Biirgerkrieg, in dem der
Schatten der soziokulturellen Teilung des Landes in eine nordliche (représentiert
durch die »Demokratische Partei«) und eine siidliche Sphére (représentiert durch

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESELLSCHAFTLICHE DIFFERENZIERUNG UND DYNAMIKEN DER VERSOHNUNG | 147

die »Sozialistische Partei«) nochmals konkrete Konturen annahm. Nach der
Uberschreitung dieses Kulminationspunkts setzte sich eine — mit Bezug auf die
strafrechtliche Praxis relativ lineare — Entwicklung in Gang, die mit einer zu-
nehmenden Etablierung des Gewaltmonopols und der damit verbundenen Ab-
schwéchung gewohnheitsrechtlicher Aktivitit einherging. Alle mir bekannten
Berichte staatlicher wie iiberstaatlicher Beobachter stimmen in diesem Punkt
tiberein und konterkarieren dadurch die spektakuldren Reportagen, die von einer
effektheischenden Presse und von »Fundraising«-Organisationen lanciert wer-
den. Mit dieser Entwicklung korrespondiert indes die Transformation des kan-
unischen Diskurses in einen »flottierenden Signifikanten«, welcher unter ande-
rem von albanischen und kosovarischen Gangster-Gruppen eingesetzt wird, die
in den letzten Jahrzehnten strategische Bereiche der westeuropdischen und nord-
amerikanischen Organisierten Kriminalitét ibernommen haben. Die gewohn-
heitsrechtlichen Prinzipien um die Schlagwdrter »Verwandtschaft«, »Ehre«,
»Loyalitdt« und »Rache«, sowie die bindre Klassifikation in Freund (»einer von
uns«) und Feind (»einer der anderen«) werden in diesen Gruppen kontinuiert
und sorgen fiir deren inneren Zusammenhalt, deren effizientes Funktionieren,
sowie die Quasi-Unmdglichkeit deren Unterwanderung.

Im Lichte dieses allmdhlichen Eingangs der Problematiken nordalbanischer
Sozialstruktur und nordalbanischen Gewohnheitsrechts in die Zeitgeschichte und
die sozialwissenschaftliche Subkultur- und Devianzforschung kénnen finaliter
folgende Erkenntnisse der vorliegenden Analyse zur Kenntnis genommen wer-
den:

1. In den neuzeitlichen nordalbanischen Gebirgsregionen kann eine komplex-
segmentdre Differenzierungsform identifiziert werden, die sich einerseits
aus einem Geflecht weitgehend autarker verwandtschaftlicher Einheiten zu-
sammensetzt, andererseits jedoch Leerstellen der Stratifikation aufzuweisen
scheint, die flexibel besetzt werden konnen. In diesen Leerstellen persistiert
das Potential zur Manifestation expliziter Autoritit und folglich auch zur in-
tentionalen Anwendung von Recht — wobei der jeweilige Grad der Formali-
sierung historischen Schwankungen ausgesetzt ist. Hinsichtlich des jiingst-
zeitlichen — wie es scheint nachhaltigeren — Einwirkens »moderner« Institu-
tionen in Nordalbanien wird zu beobachten sein, inwieweit jene abermals
nach dem etablierten Muster als stratifikatorische in die gesellschaftliche
Differenzierung inkludiert werden, oder ob es ihnen gelingt, dieses Muster
tatsdchlich zu »ent-automatiseren« und eine »reale Diskontinuitét« herbei-
zuftihren.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148 | MICHAEL NGUYEN

2. Es ist eine permanente Interdependenz nicht nur unterschiedlicher Funkti-
onsbereiche festzustellen, sondern auch verschiedener ontologischer Ebe-
nen. Personliche Gefiihle, ein moralischer »Sinn fiir Angemessenheit« (re-
flektiert im System der Ehre) sowie explizites Recht und soziodkonomische
Konkurrenz sind in komplexen Kausalketten miteinander verflochten.

3. Ereignisse individueller Versohnung sind eng in das gemeinschafiliche
Sozialleben eingebunden, was sich sowohl in der kollektiv getragenen Ver-
handlung einer Vers6hnung als auch in der Symbolik deren Abschlusses
zeigt. Besondere Erwédhnung verdient in diesem Zusammenhang der Ge-
gensatz zwischen der offentlichen Deklaration des Endpunkts einer Versoh-
nung, wie sie im vorliegenden Fall beobachtet wurde, zur »modernen« Ge-
dankenfigur von Vers6hnung als »unendlicher« Prozess, der vordringlich in
einer privaten, intimen Sphére stattfindet.

4. All dies fiigt sich zusammen zu einer Struktur gebundener Affekte. Mit einer
Metapher lieBe sich sagen, dass darin Emotionen nicht — wie in der »Mo-
derne« — in der Verfiigungsgewalt der Einzelpersonen stehen, sondern Ge-
meinbesitz darstellen, wie etwa das Land, die Herden und die Weiden: nicht
eine — mit dem Begriff von Hegel — individuelle »Verzichtsleistung auf
sich« stellt hier den priméren Modus dar, sondern eine kollektive Verzichts-
leistung-auf-sich in Gestalt des Verzichts der Opfergruppe auf Vollzug der
Rache. Diese présentiert sich als zwingender fait social, gegeniiber dem
sich die damit verbundenen intra-subjektiven Vorgénge in einer existenziell
unterworfenen Position befinden. In einem solchen Kontext kann dann die
Frage entstehen, auf welche Weise derart »konditionierte« Menschen rea-
gieren, wenn die bindenden »Netzwerke« entfallen und jene »als Einzelper-
sonen freigesetzt« werden — z. B. im Fall gesellschaftlicher Krisen und/oder
Wandlungsprozessen, sowie im Fall von Migration.

5. Viele der im vorliegenden Artikel ermittelten Zusammenhinge konnten nur
als explorative Konstruktionen prisentiert werden. Es wird die Aufgabe in-
tensiver kulturvergleichender Studien sein, genauere Untersuchungen und
detailliertere Beschreibungen der Verhéltnisse zwischen Versohnung, Recht
und gesellschaftlichen Differenzierungsformen zu erdrtern.

LITERATUR
Albert, Gert (2013): Figuration und Emergenz. Zur Ontologie und Methodologie

des Ansatzes von Norbert Elias, in: Kolner Zeitschrift fiir Soziologie und So-
zialpsychologie 65 (2), S. 193-222.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESELLSCHAFTLICHE DIFFERENZIERUNG UND DYNAMIKEN DER VERSOHNUNG | 149

Baldi, Philip (1983): 4n Introduction to the Indo-European Languages. Carbon-
dale, IL: Southern Illinois Univ. Press.

Bornemann, John (2002): Reconciliation after Ethnic Cleansing: Listening,
Retribution, Affiliation, in: Public Culture 14 (2), S. 281-304.

British Embassy Tirana (2016): Annex A(3): FCO letter dated 17 February
2016, in: UK Home Office: Country Information and Guidance. Albania:
Blood Feuds. www.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment
_data/file/536225/CIG_-_Albania - Blood feuds - v2 0 - July 2016.pdf.

Bourdieu, Pierre (1998 [1979]): Die feinen Unterschiede: Kritik der gesell-
schaftli-chen Urteilskraft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (1992 [1986]): Sozialer Raum und symbolische Macht, in:
Ders.: Rede und Antwort. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 133-154.

Celik, Ayse Betul/Shkreli, Alma (2010): An Analysis of Reconciliatory Media-
tion in Northern Albania: The Role of Customary Mediators, in: Europa-
Asia Studies 62 (6), S. 885-914.

Cungu, Azeta/Swinnen, Johan F.(1999): Albania's Radical Agrarian Reform, in:
Economic Development and Cultural Change 47 (3), S. 605-619.

Damren, Samuel C. (2002): Restorative Justice: Prison and the Native Sense of
Justice, in: Journal of Legal Pluralism 47 (1), S. 83—111.

de Jong, Patrick E. de J. (1980): Gewohnheit, Recht und Gewohnheitsrecht, in:
Fikentscher, Wolfgang et al. (Hrsg.): Entstehung und Wandel rechtlicher
Traditionen. Miinchen: Alber, S. 121-141.

de Waal, Clarissa (1998): From laissez-faire to Anarchy in Post-Communist
Albania, in: Cambridge Anthropology 20 (3), S. 21-44.

Douglas, Mary (1991 [1986]): Wie Institutionen denken. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Durham, M. Edith (1909): High Albania. London: Arnold.

Durkheim, Emile (1893): De la division du travail social. Paris: Alcan.

Elias, Norbert (1976 [1939]): Uber den Prozefs der Zivilisation, Zweiter Band.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Elsie, Robert (2001): Der Kanun. Das albanische Gewohnheitsrecht nach dem
sogenannten Kanun des Leké Dukagjini. Peja: Dukagjini Balkan Books.

Fortes, Meyer (1953): The Structure of Unilineal Descent Groups, in: American
Anthropologist 55 (1), S. 17-41.

Friedrich, Janette (1993): Wege und Umwege zum Selbst. Eine Rezeption von
Bourdieus Habitusbegriff unter bewuBtseins- und sprachphilosophischen
Aspekten, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 41 (3), S. 459—-467.

Fuchs, Peter (2010): Das System SELBST. Weilerswist: Velbriick.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150 | MiCHAEL NGUYEN

Giordano, Christian (1994): Der Ehrkomplex im Mittelmeerraum, in: Vogt, Lud-
gera/Zingerle, Arold (Hrsg.): Ehre. Archaische Momente in der Moderne.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 172-192.

Hahn, Johann G.v. (1853): Albanesische Studien. Jena: Friedrich Mauke.

Hasluck, Margaret (1954): The Unwritten Law in Albania. Cambridge:
Cambridge University Press.

Hegel, Georg W. F. (1907 [1807]): Phdnomenologie des Geistes. Leipzig: Ver-
lag der Diirr'schen Buchhandlung.

Hensell, Stephan (1999): Staatsbildung und Staatszerfall in Albanien. Ein Bei-
trag zur Theorie des Staates in Ubergangsgesellschaften. Hamburg: TPW-
Arbeitspapier.

Hjelmslev, Louis (1974 [1943]): Prolegomena zu einer Sprachtheorie. Miin-
chen: Hueber.

IRB (Immigration and Refugee Board) Canada (2015): Albania: Statistics on
Blood Feuds (2010-2015). www.refworld.org/docid/560b8094.html.

Jacques, Edwin E. (1995): The Albanians. An Ethnic History from Prehistoric
Times to the Present. Jefferson, NC: McFarland & Company.

Joireman, Sandra (2014): Aiming for Certanity: the Kanun, Blood Feuds and the
Ascertainement of Customary Law, in: Journal of Legal Pluralism and Un-
written Law 46 (2), S. 235-248.

Kaleshi, Hasan (1964): Tiirkische Angaben iiber den Kanun des Leka Dukadjini,
in: Reichenkorn, Giinter/Schmaus, Alois (Hrsg.): Die Kultur Stidosteuropas,
ihre Geschichte und ihre Ausdrucksformen. Wiesbaden: Harrassowitz, S.
103-112.

Kaser, Karl (1991): Das Problem des Entstehens der Stammesgesellschaften und
Geschlechterverbidnde in den Hochgebirgsregionen des westlichen Siidosteu-
ropas, in: Miinchener Zeitschrift fiir Balkankunde 7/8 (1), S. 141-165.

Kaser, Karl (1992): Hirten, Kdimpfer, Stammeshelden. Urspriinge und Gegen-
wart des balkanischen Partiarchats. Wien: Bohlau.

Kaser, Karl (1995): Familie und Verwandtschaft auf dem Balkan. Analyse einer
untergehenden Kultur. Wien: Bohlau.

Kittler, Friedrich A. (1993): Geschichte der Kommunikationsmedien, in: Huber,
Jorg/Miiller, Alois M. (Hrsg.): Raum und Verfahren. Basel: Stroemfeld.

Kraszev, Peter (2002): The Price of Amnesia: Interpretations of Vendetta in
Albania, in: Journal for Politics, Gender and Culture 2 (1), S. 33-62.

Lévi-Strauss, Claude (1973): Réflexions sur I'atome de parenté, in: L'Homme 13,
S. 5-30.

Luhmann, Niklas (1983 [1972]): Rechtssoziologie. Opladen: Westdt. Verlag.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESELLSCHAFTLICHE DIFFERENZIERUNG UND DYNAMIKEN DER VERSOHNUNG | 151

Luhmann, Niklas (1987 [1984]): Soziale Systeme. Grundrif3 einer allgemeinen
Theorie. Frankfurt a.M. Suhrkamp.

Mauss, Marcel (1990 [1950]): Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in
archaischen Gesellschaften. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Mustafa, Mentor/Young, Antonia (2008): Feud Narratives: Contemporary De-
ployments of Kanun in Shala Valley, Northern Albania, in: Anthropological
Notebooks 14, S. 87-107.

Pichler, Robert (2003): Gewohnheitsrecht, in: Kaser, Karl et al. (Hrsg.): Histori-
sche Anthropologie im siidostlichen Europa. Wien: Bohlau, S. 293-315.

Pihlstrom, Sami (2002): The Re-emergence of the Emergence Debate, in: Princi-
pia. Revista internacional de epistemologia 6 (1), S. 133—-181.

Pospisil, Leopold (1982 [1974]): Anthropologie des Rechts. Miinchen: C.H.
Beck.

Pollo, Stefanaq/Puto, Arben (1982): The History of Albania — from its Origins to
the Present Day. London: Routledge.

Pulaha, Selami (1989): Wissenschaftliche Forschungen iiber die osmanische
Periode des Mittelalters in Albanien, in: Majer, Hans G. (Hrsg.): Die Staaten
Stidosteuropas und die Osmanen. Minchen: Siidosteuropa Gesellschaft,
S. 163-178.

Saltmarshe, Douglas (2001): Identity in a Post-Communist Balkan State. An Al-
banian Village Study. Aldershot: Ashgate.

Schmidt-Neke, Michael (2001): Vorwort, in: Elsie 2001, S. iii—viii.

Schwandner-Sievers, Stephanie (1998a): Humiliation and Reconciliation in
Northern Albania, in: Elwert, Georg et al. (Hrsg.): Dynamics of Violence.
Berlin: Duncker & Humboldt, S. 133-152.

Schwandner-Sievers, Stephanie (1998b): Gruppensolidaritdt und Gewaltlegiti-
mation im aktuellen Albanien — Eine sozialanthropologische Analyse, in:
Stidosteuropa-Mitteilungen 38 (4), S. 326-341.

Schwandner-Sievers, Stephanie (2001): The enactment of ‘'tradition', in:
Schmidt, Bettina E./Schroder, Ingo W. (Hrsg.): Anthropology of Violence
and Conflict. London: Routledge, S. 97-120.

Schwandner-Sievers, Stephanie (2008): Albanians, Albanianism and the Strate-
gic Subversion of Stereotypes, in: Anthropological Notebooks 14 (2), S. 47—
64.

Simmel, Georg (1908): Soziologie. Untersuchungen tiber die Formen der Verge-
sellschaftung. Leipzig: Duncker & Humboldt.

Sorokin, Pitirim A. (1967): Organisierte Gruppe (Institution) und Rechtsnormen,
in: Hirsch, Ernst E./Rehbinder, Manfred (Hrsg.): Studien und Materialien zur
Rechtssoziologie. Koln: Westdeutscher Verlag, S. 87—120.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152 | MiCHAEL NGUYEN

Voell, Stéphane (2004): Das nordalbanische Gewohnheitsrecht und seine miind-
liche Dimension. Marburg: Curupira.

Volosinov, Valentin N. (1976 [1926]): Discourse in Life and Discourse in Art,
in: Ders.: Freudianism. A Critical Sketch. Bloomington, IN: Indiana Univer-
sity Press, S. 93-116.

https://dokorg/10:14361/9783839436516 - am 14.02.2028, 07:17:45.



https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Umstrittenes Verzeihen

Nachkrieg in Bosnien-Herzegowina

ANA M1JIC

1. EIN KAMPF UM DIE DEFINITION DER SITUATION

Im Dezember 2015 jahrte sich zum zwanzigsten Mal die Unterzeichnung des
»Allgemeinen Rahmenabkommens iiber einen Frieden in Bosnien und Herze-
gowinag, mittels dessen der dreieinhalb Jahre andauernde blutige Krieg in der
ehemaligen jugoslawischen Teilrepublik beendet wurde. Noch zu Beginn des
Jahres 1995, als der Zerfall der Foderativen Republik Jugoslawien nicht mehr
hinterfragbare Realitdt war und sich die kriegerischen Auseinandersetzungen
nach einem kurzen Aufflammen in Slowenien bereits iiber weite Teile Kroatiens
erstreckten, glaubten viele Menschen in dem damals als Musterschiiler des >Mul-
tikulturalismus«< geltenden Bosnien-Herzegowina noch an eine friedliche Koexis-
tenz. Dieser Glaube wurde alsbald fundamental erschiittert, denn das Blutvergie-
Ben fand hier gar seinen Hohepunkt. Standen sich zu Beginn des Krieges noch
die serbisch dominierte Jugoslawische Volksarmee auf der einen Seite und kroa-
tische sowie bosniakische Einheiten auf der anderen Seite gegeniiber, entwickel-
te sich der Konflikt in seinem weiteren Verlauf zeitweise zu einem Dreifronten-
krieg zwischen serbischen, kroatischen und bosniakischen Einheiten. War es
unmittelbar vor dem Krieg fiir die Menschen noch unvorstellbar, dass die bosni-
sche Gesellschaft in ethnische Komponenten zerfillt, die sich unerbittlich be-
kdmpfen, erschien nur wenig spiter die Idee eines friedlichen Zusammenlebens
als vollkommen unrealistisch.

Dem bosnisch-kroatischen Schriftsteller Ivan Lovrenovi¢ zufolge wurde
durch den Krieg der »wichtigste zivilisatorische Grundzug der bosnischen Erfah-
rung und Lebensweise [...] unmittelbar ins Mark getroffen: die Gewdhnung an

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 | ANA MuIC

den anderen und an das Andersartige als alltigliche Erfahrung und Vertrautheit.
Diese Erfahrung der Alteritit hatte es auch ermoglicht, Bosnier zu sein. Erneut
territorialisiert, giftig chauvinisiert, horen die Bosnier auf, Bosnier zu sein und
sind nur noch muslimische Bosniaken, nur noch Kroaten, nur noch Serben«
(Lovrenovi¢ 1999: 200). Der Krieg hat die Menschen auf ihre ethnische Zugehd-
rigkeit reduziert (Drakuli¢ 1992: 83—87; Miji¢ 2014: 24 f.). In seinen Reflexio-
nen tiber den ersten Weltkrieg beschreibt Georg Simmel sehr eindriicklich, wie
das Erleben eines Krieges zur Verschmelzung von »Ich< und »Wir« fithren kann:

»[Eline ganz andere Art von Einheit [hat] sich unseres Gefiihls beméchtigt: nicht erst
durch den Kanal eines differenzierten Tuns oder Seins, sondern ganz unmittelbar ist auf
einmal der Einzelne in das Ganze eingegangen, an und in jeden Gedanken und jedes
Gefiihl ist eine tiberindividuelle Ganzheit gewachsen [...] Zwischen dem Einzelnen und
dem Ganzen besteht kein jenseits mehr, so dass selbst yHingebung« kein ganz zutreffendes
Wort ist: man braucht sich nicht erst hinzugeben, wo das Gefiihl von vornherein keine
Scheidung zeigt« (Simmel 1917: 12).

Die »Fiktion einer jreinen< ethnischen Identitdt« (Ignatieff 1996: 33), von der
sich im ehemaligen Jugoslawien schon kurz nach Kriegsausbruch noch kaum
jemand befreien konnte, vermochte es nicht nur das Identifikationsvakuum zu
fiillen, welches mit dem Zerfall des sozialistischen Systems einherging. Vor dem
Hintergrund der die bloBe Existenz bedrohenden kriegerischen Gewalt entlang
ethnischer Grenzziehungen, 16schte dieser Glaube alle zuvor vorhandenen Iden-
tifikationen aus. Ganz wesentlich getragen wurde dieser Prozess durch die Er-
fahrung der »absoluten Situation« eines Krieges:

»lch wage die Behauptung, dass die meisten von uns erst jetzt das erlebt haben, was man
eine absolute Situation nennen kann. Alle Umsténde, in denen wir uns sonst bewegten,
haben etwas Relatives, Abwéigungen des Mehr oder Weniger entscheiden in ihnen, von
dieser oder jener Seite her sind sie bedingt. All solches kommt jetzt nicht mehr in Frage,
wir stehen mit dem Kréfteeinsatz, der Gefdhrdung, der Opferbereitschaft vor der absolu-
ten Entscheidung, die keine Ausbalancierung von Opfer und Gewinn, kein Wenn und kein
Aber, kein Kompromiss, keinen Gesichtspunkt der Qualitdt mehr kennt« (Simmel
1917: 20).

Fiir den damit verbundenen Verlust von Individualitdt und Autonomie werden
die Akteure, wie es der Politikwissenschaftler Hrvoje Pai¢ fiir den kroatischen
Fall beschreibt, mit einer Reihe von Gefiihlen entschidigt: »Sicherheitsgefiihle
von den ebenso ethnisch bestimmten Feinden, die Gefiihle der eigenen, kroati-

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMSTRITTENES VERZEIHEN | 155

schen Superioritdt gegeniiber den sriickschrittlichen Anderen< — >balkanischenc
SerbInnen und BosniakInnen, das Gefiihl der Privilegiertheit gegeniiber jenen,
denen der ethnisch definierte kroatische Staat >nicht gehdrte« sowie ein Gefiihl
der Gleichheit und der funktionierenden >europdischen Demokratie< innerhalb
des Kollektivs der Gleichen« (Pai¢ 2006: 100).

Der Krieg hinterlie eine erschiitterte und zutiefst gespaltene Gesellschaft,
der es bis heute nicht gelungen ist, eine gemeinsame Zukunftsperspektive zu
entwickeln. Stattdessen dominiert auch weiterhin eine ausschlieBlich an der
Kriegsvergangenheit orientierte Gegenwart. Der Politologe Vedran Dzihi¢ diag-
nostiziert gar eine »symbiotischen Verschmelzung von Vergangenheit, Gegen-
wart und Zukunft« (Dzihi¢ 2008: 1): »Das bosnische Heute und Jetzt kann als
ein Zeitalter der permanenten Gegenwart und des permanent Ethnischen betrach-
tet werden, indem alle Widerspriiche der bosnischen Geschichte verwischt und
zum ethnonationalen Einheitsbrei vermischt werden, der keinen Widerspruch
duldet und den Anspruch auf Unendlichkeit, Unzerstorbarkeit und ewige Exis-
tenz erhebt«. Auch zwanzig Jahre nach Kriegsende ist es noch nicht gelungen
eine einheitliche Wirklichkeitsperspektive, einen auch nur anndhernd einheitli-
chen Blick auf den Krieg durchzusetzen. Der >Glaube an die jeweils eigene
Sache« wurde, anders als etwa im Nachkriegsdeutschland, nicht aus dem 6ffent-
lichen Raum verbannt und ethnisch-nationalistische Parteien dominieren auch
heute noch die politische Landschaft des fragilen Staates. Die politische Kultur
des Landes wird, so Dzihi¢ von einer reinen »Ethnopolitik« bestimmt, einer
Politik, die »die Angst vor dem ethnisch jeweils anderen zum politischen Prinzip
erhebt und die das Ethnische als wirksamste Machterhaltungsstrategie bzw.
Mittel zur Absicherung der partikularen Privilegien instrumentalisiert« (Dzihi¢
2008: 14). Gestiitzt werden diese Prozesse durch eine das Ethnische zum Impe-
rativ erhebende Sozialisation der Menschen: So werden in nach wie vor ethnisch
geteilten Schulen die je »passenden< Geschichten in der jeweils >richtigen< Spra-
che (und Schrift) erzéhlt und gelehrt und auch die Medien sind zu einem GroB-
teil segregiert und bedienen die Erwartungen der jeweiligen nationalen Gruppie-
rung. Die physische Gewalt wurde Ende 1995 beendet, der Kampf um die
Durchsetzung der eigenen Wirklichkeitsperspektive, um die richtige Definition
der Situation hilt dagegen bis zum heutigen Tage an. Dieser Kampf bildet den
Kern des Nachkriegs, den Kern einer Situation, die — in Verkehrung des bekann-
ten Zitats des preuflischen Militdrwissenschaftlers Carl von Clausewitz — als eine
Fortsetzung des Krieges mit politischen Mitteln umschrieben werden kann.

Vielfach wurde in den vergangenen Jahren auch darauf hingewiesen, dass
die mit dem in Dayton (Ohio) ausgehandelten Friedensvertrag festgelegte Ver-
fassung selbst zu einer anhaltenden Ethnisierung der bosnischen Gesellschaft

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156 | ANA MuIC

beitrdgt. Die Reichweite des Dayton-Abkommens wurde im Laufe der vergan-
genen Jahre aufgrund der mit ihm verbundenen Aporien (Lovrenovi¢ 2010: 151—
154) mehr und mehr relativiert. Er vermochte es zwar, den Krieg zu beenden,
erwies sich jedoch als ungeeignet oder gar als kontraproduktiv, zur Schaffung
eines nachhaltigen Friedens. Der wohl zentralste Kritikpunkt lautet, dass mit der
Verfassung die ethnische Segregation des Landes in zweierlei wesentlichen
Hinsichten institutionell verankert ist. So schreibt sie, erstens, eine Zweiteilung
des Landes in zwei weitgehend autonome >Entitéten< — die serbisch dominierte
Republika Srpska (RS, 49% des Staatsgebietes) und die Foderation Bosnien-
Herzegowina — fest, wobei die Foderation wiederum in 10 weitgehend monoeth-
nische (entweder bosniakische oder kroatische) Kantone eingeteilt ist.! Faktisch
fiihrte das »Dayton Peace Agreement« also zu einer Legitimierung dessen, was
euphemistisch als »ethnische Sduberung« bezeichnet wird. Zweitens, kommt
man in Bosnien-Herzegowina bis zum heutigen Tage nicht umhin, sich entweder
als BosniaklIn, als Kroatln oder als SerbIln zu deklarieren, da der ethnische Pro-
porz, welcher die Gleichstellung der Vélker garantieren sollte, eben nur diese
drei Kategorien als konstitutive Volker anerkennt. Damit wurden die kollektiven
Gruppenrechte {iber die Menschenrechte gestellt (vgl. Dzihi¢ 2006: 21) und die
personliche Identitidt (Goffman 1963: 74) einer kaum hintergehbaren Ethnisie-
rung unterzogen.’ Bis in die Gegenwart hinein dominiert in Bosnien-
Herzegowina die Vergesellschaftungsform des Krieges mit den damit verbunde-

1 Der im Jahre 2013 durchgefiihrte Zensus zeigt, dass 92,1% der bosnischen Serblnnen
in der Republika Srpska leben und 91,39% der bosnischen Kroatlnnen sowie 88,23%
der BosniakInnen in der Foderation (Agency for Statistics of Bosnia and Herzegovina
2016: 55).

2 So war es im Rahmen des 2013 durchgefiihrten Zensus beispielsweise nur moglich,
sich als bosniakisch, kroatisch, serbisch oder aber als Mitglied einer nationalen Min-
derheit (z. B. BosnierIn!) zu bezeichnen. Die Ergebnisse der Volksbefragung wurden
aufgrund anhaltender Auseinandersetzungen zwischen den statistischen Behorden der
RS und der Foderation erst im Juni 2016 verdffentlicht. Gerade aufgrund des im Day-
ton-Vertag festgehaltenen Prinzips der Balance zwischen den drei konstitutiven Vol-
kern sind die Ergebnisse politisch hochst brisant. Der Zensus brachte zutage, dass die
BosniakInnen heute mit 50,11% die absolute Mehrheit stellen (1991: 43,47%). Die
Serblnnen kommen auf 30,78% (1991: 31,21%) und die Kroatlnnen auf 15,43%
(1991: 17,38%). 2,73% deklarierten sich als »andere« (1991: 5,54% JugoslawInnen,
2,4% »andere«) (Agency for Statistics of Bosnia and Herzegovina 2016: 54). Die po-
litische Fithrung der Republika Srpska gab sogleich bekannt, dass sie diese Ergebnisse

nicht anerkennen wollen (Toe 2016).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMSTRITTENES VERZEIHEN | 157

nen Narrativen und bestimmt die Lebenswirklichkeit der Menschen, die durch
die Zugehorigkeit zu einem gemeinsamen Staat aber weiterhin aneinander ge-
bunden bleiben. Nicht zuletzt aufgrund des internationalen Drucks besteht hier
auch keine realistische Exit-Option — selbst wenn manche Stimmen in der Re-
publika Srpska nicht miide werden, immer wieder mit einer Abspaltung der
serbischen Entitidt vom bosnischen Gesamtstaat zu drohen. Die bosnische Nach-
kriegsgesellschaft ist also gekennzeichnet durch eine Gleichzeitigkeit riumlicher
und sozialer Nadhe der Menschen verschiedener ethnischer Zugehdrigkeit auf der
einen Seite sowie ihrer rdumlichen und sozialen Distanz auf der anderen Seite.
In dieser Situation der Gleichzeitigkeit von Néhe und Distanz wird der Konflikt
iiber die Vergangenheit zum Kampf um die Wahrheit (Brockmeier 2002: 15).
Vor allem die Tatsache, dass es in diesem Konflikt nun aber auch Dritte von der
Wabhrheit und Wahrhaftigkeit der eigenen Perspektive zu iiberzeugen gilt, fiihrt
dazu, dass dieser Kampf um die Definition der Situation, der Kampf um das
eigene Wir-Ideal, zu einem Kampf um den eigenen Opferstatus wird.

Die folgenden Uberlegungen bauen auf einem empirischen Projekt iiber
Identitétstransformationen im bosnisch-herzegowinischen Nachkrieg auf (Miji¢
2014). Die primire Datengrundlage bildeten 30 nicht-strukturierte, narrative
Interviews, die zwischen 2007 und 2009 in verschiedenen Regionen Bosniens
erhoben und mittels einer objektiv-hermeneutischen Rekonstruktion von Deu-
tungsmustern analysiert wurden (Oevermann 2002, 2001, 1973).

2. SELBSTVIKTIMISIERUNG IM NACHKRIEG

Die Selbstviktimisierung’ ist in der gegenwirtigen Situation eine erfolgreiche
Strategie zur Aufrechterhaltung eines positiven Wir-Bildes, denn das Deutungs-
muster der Selbstviktimisierung legt zweifelsfrei fest, dass die jeweils anderen
die Schuld am Leid des eigenen Kollektivs tragen. Es unterscheidet unmissver-
stindlich zwischen »Gut« und »BoOse« und schafft ein kohédrentes Weltbild,
indem es plausible Erkldrungen fiir Vergangenheit und Gegenwart liefert und
Erwartungen an die Zukunft formuliert (Bar-Tal etal. 2009; Shnabel/Noor
2012).

3 Die hier thematisierte Form der Selbstviktimisierung resultiert nicht aus individuellen,
d. h. dem subjektiven Erleben entspringenden Erfahrungen von Leid oder aus person-
lich erfahrenem Unrecht. Es geht vielmehr um die Viktimisierung des Kollektives,

dem man sich zugehorig fiihlt.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 | ANA MuIC

»Opfer-Sein« — so wie es sich hier darstellt — hat also wenig mit Schwiche
zu tun. Ganz im Gegenteil: die Opferrolle ist hdufig mit einer gewissen Macht,
mit einem gewissen »politischen Mehrwert« (Miinkler 2003) verbunden, die aus
der moralischen Privilegierung des Opfers resultiert. »Opfer« biindeln die Sym-
pathien auf ihrer Seite, sie haben ein Anrecht auf Riicksichtnahme und kdnnen
jegliche Kritik unter Verweis auf das erfahrene Leid von sich weisen. Die
Selbstviktimisierung stellt damit einen institutionalisierten Weg dar, um sich von
jeder Schuld oder (Mit-)Verantwortung zu distanzieren. Man beruft sich auf
Normen und Werte, die auch auBlerhalb der Ingroup giiltig sind und stellt sich
damit unter das Dach nicht nur einer partikular-gruppenspezifischen, sondern
auch einer universalistischen Legitimation. Diese Schlussfolgerungen werden
auch durch empirische Studien jenseits des bosnischen Falls untermauert
(Andrighetto etal. 2012; Baumann 2010; Ferguson/Burgess/Hollywood 2010;
Shnabel/Noor 2012). Die zentrale Problematik besteht nun aber darin, dass typi-
scherweise alle Konfliktparteien in sich das zentrale Opfer des Krieges zu er-
kennen glauben. Die Selbstviktimisierung im Nachkrieg hat einen hochst kom-
petitiven Charakter (Noor et al. 2012; Shnabel/Noor 2012).

Aufgrund der bereits beschriebenen raumlichen und sozialen Nihe kann man
sich einer Konfrontation mit der Wahrheit der Anderen nicht génzlich entziehen.
Wie begegnet man nun aber diesen Anderen? Wie geht man mit ihren Wahrhei-
ten um? Die hermeneutische Analyse der in Bosnien-Herzegowina erhobenen
Interviews legte einige Strategien offen, mittels derer die Akteure vor dem Hin-
tergrund einer permanenten Konfrontation mit den konkurrierenden Wirklich-
keitsperspektiven in die Lage versetzt werden, an dem eigenen Bild als Opfer
festzuhalten.

Analytisch lassen sich diese Strategien in dissoziative und assoziative Strate-
gien einteilen. Die dissoziativen Strategien sind dadurch charakterisiert, dass sie
unmittelbar zur Reproduktion der Dichotomie von Téter und Opfer entlang
ethnischer Grenzziehungen und damit auch zur Verfestigung ethnische Grenzen
beitragen. Die assoziativen Strategien scheinen dagegen die Téter-Opfer-
Dichotomie oder die ethnischen Grenzen selbst zu transzendieren. Plausibler
Weise konnte man nun davon ausgehen, dass diese assoziativen Strategien
Chancen fiir einen gesellschaftlichen Wandel und damit Mdglichkeiten zur
Uberwindung oder Beendigung des Nachkriegs in sich bergen. Im Folgenden
sollen die identifizierten dissoziativen wie assoziativen Strategien anhand eini-
ger Beispiele aus dem Material skizziert werden, um sodann den Fokus auf die
Frage zu richten, inwiefern letztere tatséchlich ein Verzeihen, ein VersShnen
und/ oder ein Vergessen ermdglichen oder erleichtern.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMSTRITTENES VERZEIHEN | 159

2.1 Dissoziative Strategien zur Aufrechterhaltung
des Opferstatus

(1) Fiir das Deutungsmuster der Selbstviktimisierung ist eine eindeutige Dicho-
tomisierung von Tdtern und Opfern charakteristisch. Diese Deutung, dass die
jeweilige ethnische AuBengruppe nur Tater war, ldsst sich angesichts der Pré-
senz der konkurrierenden Erzdhlungen und angesichts lebensweltlicher Evidenz
oft kaum aufrechterhalten. Infrage gestellt wird nun aber der Wahrheitsgehalt
oder die Wahrhaftigkeit der konkurrierenden Erzéhlung — und aus der Dichoto-
mie von Opfern und Tétern wird eine Dichotomie von wahren Opfern und er-
fundenen Opfern. In Anlehnung an Robert K. Merton lésst sich dieser Prozess
auch als Moral-Alchemie bezeichnen.

»Vermittels eines tadellos doppelt symmetrischen Vorurteils landet der schwarze Peter so
oder so bei den ethnischen und rassischen AuBengruppen. Die systematische Achtung des
AuBlengruppenangehérigen nimmt ihren Lauf weitgehend ungeachtet dessen, was er tut
[oder was im angetan wird]. Mehr noch: Durch den Aberwitz einer kapriziésen richterli-
chen Logik wird das Opfer fiir das Verbrechen bestraft [...] Um zu verstehen, wie das vor
sich geht miissen wir die Moral-Alchemie untersuchen, durch welche die Eigengruppe
ohne weiteres, je nach Anlass, Tugend in Laster und Laster in Tugend verwandelt« (Mer-
ton 1995: 405).

Im hier verhandelten Fall handelt es sich um die Alchemie, die Opfer in kreierte
oder konstruierte Opfer und schlielich auch in Tater verwandelt, wiahrend Tater
zu Opfern der Hinterlist der Outgroup werden. In den erhobenen Interviews
zeigt sich dieser Mechanismus vor allem im Zusammenhang mit der Fliichtlings-
frage. So reproduziert sich im Material immer wieder das Argumentationsmus-
ter, dass es sich bei den jeweiligen Outgroup-Fliichtlingen gar nicht um wahre
Fliichtlinge handelt, sondern dass diese Menschen auf Befehl ihrer eigenen
Fiihrung hin bestimmte Gebiete verlassen haben, entweder um eine Vertreibung
vorzutduschen und damit die Sympathien auf ihre Seite zu ziehen und/oder um
gezielt in bestimmten Regionen angesiedelt zu werden, mit dem Ziel die dortige
Bevolkerungsstruktur zu verédndern.

(2) Es kommt mitunter aber auch zu einer Anerkennung dessen, dass Mit-
glieder der ethnischen Ingroup Verbrechen begangen haben konnten. Zunichst
erscheint es naheliegend anzunehmen, dass eine solche Anerkennung eine Ent-
Idealisierung des Wir-Bildes mit sich bringt. Was hier jedoch geschieht, ist der
Versuch, abweichende Wirklichkeitsbestimmungen mit Begriffen aus der eige-
nen Sinnwelt auszustatten, d. h. sie der eigenen Sinnwelt einzuverleiben und

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160 | ANA MuIC

somit als konkurrierende Wirklichkeitsperspektive zu liquidieren. Peter L. Ber-
ger und Thomas Luckmann zufolge handelt es sich hierbei um einen verbreiteten
Mechanismus zur Aufrechterhaltung der eigenen Sinnwelt angesichts externer
Infragestellungen (Berger/Luckmann 1969: 123 f.). Ein solcher Einverleibungs-
prozess zeigt sich etwa, wenn ein moglicherweise moralisch »>nicht einwand-
freies< Verhalten von Mitgliedern der Ingroup in Relation gesetzt wird zu den
»grausamen< Verbrechen der Outgroup. Bei solchen Vergleichen kommt es dabei
— erstens — regelmiBig zu einer Uberhohung des eigenen Leides und einem
Herunterspielen dessen, was die Outgroup erleiden musste. Und zweitens wer-
den fiir das Ingroup-Verhalten typischerweise gute Griinde (durchaus im Sinne
des jus ad bellum und des jus in bello) angegeben, wihrend das Outgroup Ver-
halten als vollkommen ungerechtfertigt dargestellt wird. Diese doppelte Relati-
vierung — also die Relativierung des eigenen Wir-Ideals, die jedoch selbst auch
einer Relativierung unterzogen wird — dient damit wiederum der Stabilisierung
dieses Wir-Ideals auf Kosten der ethnischen Outgroups. In diesem Sinne kénnen
sowohl die Moral-Alchemie als auch die Doppelte Relativierung als dissoziative,
als trennende Strategien zur Aufrechterhaltung des eigenen Opferstatus betrach-
tet werden, da sie die Dichotomie von Opfer und Téter entlang ethnischer In-
group/Outgroup-Unterscheidungen reproduzieren. Anders verhélt es sich bei den
folgend skizzierten assoziativen Strategien.

2.2 Assoziative Strategien zur Aufrechterhaltung
des Opferstatus

(1) Trotz der Tatsache, dass zumeist eindeutig zwischen Opfern und Tatern
unterschieden wird, beschreiben die Interviewten den Krieg auch regelméBig als
nicht von Menschen gemacht, sondern als ein iibermenschliches, die Menschen
vernichtendes und verfeindendes Phdnomen. Ein Interviewpartner beschreibt
den Ausbruch des Krieges mit folgenden Worten.

»[...] Als Tito starb, als Jugoslawien zerfiel, [...] kam dieser verdammte Krieg, welcher

angerichtet hat, was er angerichtet hat: uns alle verfeindet«.

Der Krieg tritt in der Gestalt eines vom Handeln menschlicher Subjekte unab-
hingigen Geschehens auf, &hnlich einer Naturkatastrophe, oder gar als aktiv
handelnd — quasi als Subjekt. Die Konsequenz dieser Betrachtungsweise ist, dass
der Krieg letztlich nicht zum Gegenstand ethischer Uberlegungen gemacht wer-
den kann und menschliches Handeln von jeder Verantwortung befreit wird
(Hoch 1999: 38). Die Funktion dieses Deutungsmusters im Hinblick auf den hier

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMSTRITTENES VERZEIHEN | 161

verhandelten Fall liegt auf der Hand: Indem man den Krieg zum Subjekt macht,
geht man nicht nur selbst in Distanz zum Geschehen und schiitzt damit sein Wir-
Ideal, sondern man bietet eben diese Moglichkeit auch dem Gegeniiber an. Die
Subjektivierung des Krieges zeigt sich oft in Zusammenhéngen, in denen auch
eine gewisse Jugonostalgie nachgewiesen werden kann. Die Externalisierung der
Schuld auf den Krieg liefert eine sinnvolle oder plausible Erklarung dafiir, wa-
rum es trotz Briiderlichkeit und Einheit, trotz des Bratstvo i Jedinstvo zum Krieg
kommen konnte. Auf diesen Aspekt ist noch ndher einzugehen.

(2) Die Schuld wird nun aber nicht nur auf den Krieg externalisiert. Die Ana-
lyse zeigt, dass in Situationen des interethnischen Kontaktes, regelmifig Dritte,
gerade abwesende Parteien flir den Ausbruch und den Verlauf des Krieges ver-
antwortlich gemacht werden. Dies geschieht auf viererlei Weise: (a) Angehdrige
zweier ethnischer Kategorien konnen sich im interethnischen Kontakt gegen
einen Dritten verbiinden, auf welchen die Hauptverantwortung dessen, was
geschah oder nach wie vor geschieht iibertragen wird. So werden die Serben von
den Kroaten und Bosniaken als jene betrachtet, von denen die primére Aggressi-
on ausging; die Kroaten gelten als die Opportunisten, die je nach eigenem Vor-
teil ihre Biindnispartner wechseln, und in den Bosniaken personifiziert sich
schlieBlich aus der Perspektive der christlichen Kroaten und Serben, die Gefahr
eines islamischen Fundamentalismus mitten in Europa. (b) Eine zweite Mog-
lichkeit der Externalisierung besteht in der Verkleinerung der Ingroup durch die
Exklusion unerwiinschter Personen oder (Sub-)Gruppen. So unterscheidet etwa
ein serbischer Interviewpartner wiederholt zwischen den guten bosnischen Ser-
ben und jenen aus Serbien angereisten paramilitirischen Gruppen. (c) Es kann
aber auch zu einer Ausdifferenzierung der Aullengruppe in die Guten und die
Bosen kommen. Ein Bosniake aus der Posavina Region unterscheidet in seiner
Rede beispielsweise zwischen »unseren« guten Kroaten und jenen Kroaten aus
der Herzegowina. (d) Und schlieBlich kann die Verantwortung fiir alles Schlech-
te, das geschah und nach wie vor geschieht auf auslindische und externe Partei-
en ibertragen werden, wie z. B. die »Internationale Gemeinschaft« oder be-
stimmte Staaten. Um es mit Alexander und Margarete Mitscherlich auszudrii-
cken: »In jedem Fall ist das Bdse externalisiert; es wird drauflen gesucht und es
trifft einen von aulen« (Mitscherlich/Mitscherlich 1984: 60)

(3) Es zeigt sich aber auch, dass der vergangene Krieg im Rahmen intereth-
nischer Begegnungen typischerweise komplett ausgeblendet wird.* Die Themati-

4 Auch quantitative Erhebungen bestdtigen diese Erkenntnis: Im Rahmen einer im Jahre
2010 durchgefiihrten Untersuchung wurden etwa 1600 Bosnierlnnen gefragt, wie hiu-

fig sie mit Menschen anderer ethnischer Zugehorigkeit eine Diskussion iiber den ver-

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162 | ANA MuIC

sierung des Krieges in solchen Kontexten scheint geradezu tabuisiert. So reflek-
tiert ein Interviewpartner etwa:

»Nach einer so kurzen Zeit, es vergingen keine paar Monate nachdem der Krieg aufhorte,
fingen wir an, zueinander zu gehen [...] Als sei nichts gewesen [...] Als hétte dieses Loch

nie existiert. Als hétten die Linien nie existiert«.

Eine solche Ausblendung zugunsten einer Normalisierung der interethnischen
Beziehungen mag zunichst sinnvoll erscheinen. Wie die Subjektivierung des
Krieges und die Externalisierung der Schuld ermdglicht auch das Schweigen
iber den Krieg den Angehorigen der verschiedenen ethnischen Kategorien, im
Alltagsleben friedvoll zu interagieren. Mittels dieser Interaktionen lieBen sich
dann moglicherweise neue Wirklichkeiten erschaffen, innerhalb derer die ethni-
schen Grenzziehungen keine oder zumindest eine nachgeordnete Rolle spielen,
d. h. Wirklichkeiten, innerhalb derer es gelingt, eine gemeinsame Identitét als
Bosnierlnnen zu entwickeln. Ein zweiter Blick auf das Zitat ldsst allerdings
bereits erahnen, dass hinter der Oberfliche einer interethnischen Annédherung,
eines scheinbaren Vergessens oder Verzeihens, andere Deutungsmuster wirksam
sind, denn das Fortfiihren seiner Rede im Konjunktiv — »als sei nichts gewesen«
— bringt doch gerade die Faktizitit des Gewesenen gegen die Annahme iiber das
Nicht-Gewesene in Anschlag.

Im Folgenden sollen die assoziativen Strategien einer genaueren Betrachtung
unterzogen werden. Es wird zu zeigen sein, dass auch diese vermeintlich verbin-
denden Interaktionsmuster letztlich nur zu einer Reproduktion der Téter-Opfer-
Dichotomie entlang ethnischer Grenzen und damit auch zu einer weiteren Spal-
tung der Gesellschaft entlang ethnischer Linien beitragen.

3. BLOCKIERTE WEGE AUS DEM NACHKRIEG
3.1 Schaffung einer gemeinsamen Opferidentitat
Auf den ersten Blick scheinen die Subjektivierung des Krieges und die Externa-
lisierung der Schuld eine Integration der bosnischen Gesellschaft(en) zu unter-

stiitzen, indem sie die Mdglichkeit zur Konstruktion einer gemeinsamen Opferi-
dentitdt bieten und es den Mitgliedern der konfligierenden Gruppen ermdgli-

gangenen Krieg beginnen. Die meisten Befragten antworteten mit >kaumc« (30,3 %)
oder »nie« (26,2 %) (Popovi¢/Paji¢ 2011: 19).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMSTRITTENES VERZEIHEN | 163

chen, sich selbst (auch) als Mitgliedglieder einen gemeinsamen iibergeordneten
Gruppierung aufzufassen. Ein genauerer Blick zeigt jedoch, dass eine solche, die
ethnische Zugehdrigkeit transzendierende Verbindung nur innerhalb eines raum-
zeitlich begrenzten sozialen Kontextes existiert. Die hermeneutische Analyse der
erhobenen Gespriche offenbart, dass hinter diesen temporéren Koalitionen nach
wie vor die Narrative {liber die eigene und exklusive Opferrolle wirksam sind.
Der kompetitive Charakter der Selbstviktimisierung wird auch durch die assozia-
tiven Strategien nicht auler Kraft gesetzt. Wie verhilt es sich dann aber mit der
identifizierten Jugonostalgie? Kontrastiert mit den objektiven Daten, die ge-
meinsam mit den Interviews erhoben wurden, zeigt, dass vor allem die befragten
BosniakInnen eine positive Einstellung gegeniiber dem Jugoslawismus aufwei-
sen. Dieser Zusammenhang legt nahe, dass die Narrationen oder die Erzdhlun-
gen von dem was war, gleichzeitig auch Erzdhlungen sind von dem, was sein
soll; im Vergangenen wird auch — wenn nicht gar vor allem — Zukiinftiges ver-
handelt. So dient den bosniakischen Interviewpartnerlnnen eine positive Be-
schreibung der vergangenen Gemeinsamkeit doch letztlich als Beweis, dass eine
gemeinsame Zukunft in einem »multi-ethnischen« Bosnien doch moglich ist.
Die Gegenwart eines ethnisch segregierten und vor allem eines in mehrere Teile
zerfallenen Bosnien-Herzegowina, ist fiir die bosniakischen GesprachspartnerIn-
nen nicht zu akzeptieren. Bei den bosnischen Kroatlnnen, die den bosnischen
Gesamtstaat in der Regel sehr viel stirker infrage stellen, kommt es dagegen
typischerweise zu einer Damonisierung der gemeinsamen Vergangenheit. Der
jugoslawische Vielvolkerstaat wird in diesen Interviews als repressives und
diskriminierendes System beschrieben, oder gar als Ursprung alles Bosen, wobei
auch sehr deutlich wird, dass diese Beschreibungen dem sozial anerkannten
Narrativ der kroatischen Ingroup entspricht. Die Bemiihungen um die Etablie-
rung dieser Damonisierenden Wirklichkeitsperspektive beschreibt die kroatische
Schriftstellerin Dubravka Ugresi¢ in ihrem Roman >Das Ministerium der
Schmerzen«:

»Den neuen Machthabern geniigte nicht die bloe Macht: in den neuen Staaten hatten
Zombies zu leben, Menschen ohne Gedéchtnis. Die jugoslawische Vergangenheit wurde
offentlich geschmaiht, die Menschen wurden aufgefordert, sich von ihrem fritheren Leben
loszusagen und es zu vergessen. Filme, Biicher, Popmusik, Witze, Fernsehen, Erzeugnis-
se, Zeitungen, Nachrichten, Sprache, Menschen — alles musste aus der Erinnerung ver-
bannt werden. Und vieles endete auf dem Miill [...] »Jugonostalgie<, die Erinnerung an das
Leben im ehemaligen Land, wurde zum Synonym fiir politische Subversion« (Ugresi¢
2007: 64).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164 | ANA MuIC

Weniger eindeutig fillt die Zuordnung der serbischen Interviewees zu der einen
oder anderen Strategie aus; ihre Reden weisen gleichermaf3en Spuren der »Jugo-
Verdammnis< wie der »Jugonostalgie< auf. Dies ldsst sich sehr wahrscheinlich
darauf zuriickfiihren, dass innerhalb der serbischen Ingroup verschiedene Erzdh-
lungen hinsichtlich der Funktionsfihigkeit einer »multikulturellen< oder »mul-
tiethnischen< Gemeinsamkeit wirksam sind, je nachdem, ob es sich um das ehe-
malige Jugoslawien handelt, oder um das gegenwiértige Bosnien-Herzegowina.
Es entspricht offensichtlich einem innerhalb dieser Gruppe gesellschaftlich
etablierten Narrativ, dass sich »die Serben« fiir den Erhalt des jugoslawischen
Gesamtstaates eingesetzt haben, wihrend zundchst die Slowenen und Kroaten
und dann spiter die Bosniaken diesen Gesamtstaat aufzulésen wiinschten, um
ihre eigenen Nationalstaaten zu griinden. Am Erhalt eines bosnisch-
herzegowinischen Gesamtstaates dagegen hat keinerlei Interesse zu bestehen,
denn ein solcher Gesamtstaat stiinde — so die gezielt verbreitete Angst — unter
muslimischer Vorherrschaft. Es seien die »Muslime¢, die Bosnien nicht nur
zentralisieren und dominieren wollen, sondern dariiber hinaus gar die Existenz
der (christlichen) Serben bedrohen. Bemerkenswert ist eine in diesem Kontext
typischerweise vorgenommene Betonung der religiosen Zugehorigkeit: Die
Gegeniiberstellung von Christen und Muslimen dient einer nach auflen, an das
europdische« Ausland gerichteten Legitimierung der eigenen Perspektive. Diese
unterschiedliche Bewertung des bosnischen Gesamtstaates von Serblnnen und
Kroatlnnen auf der einen und den BosniakInnen auf der anderen Seite, ist sehr
wahrscheinlich darauf zuriickzufiihren, dass sowohl die bosnischen SerbInnen
als auch die bosnischen KroatInnen ihre priméren Nationalstaaten in Serbien und
in Kroatien sehen und eben nicht wie die Bosniaklnnen in Bosnien-
Herzegowina. Mit Juri Lotman ldsst sich hier mit der >Zentrum-Peripherie-
Differenzierung< argumentieren: Wiéhrend fiir Bosniaklnnen Bosnien-
Herzegowina das Zentrum ihrer Kultur darstellt, ist es flir die Serblnnen und
KroatInnen >lediglich« die Peripherie (vgl. Lotman 2010).

Damit im Zusammenhang steht ein weiteres Hindernis fiir die Entwicklung
einer gemeinsamen, iibergeordneten bosnischen Identitidt. Norbert Elias hat
bereits darauf hingewiesen, dass bei sozialen Integrationsprozessen von einer
jeweils niedrigeren zu einer jeweils hoheren Ebene stets mit Widerstdnden zu
rechnen sei, und das nicht nur, weil mit solchen Integrationsprozesse immer
auch Machtverlagerungen einhergehen (vgl. Elias 1987: 222). Auch die Angst
vor einem Verlust der eigenen Kultur ist hier handlungsleitend. Das Festhalten
an alten< Strukturen, so Elias, »hingt sicherlich zum guten Teil mit einem be-
stimmten Empfinden zusammen: mit dem Empfinden, dafl das Verblassen und
erst recht das Verschwinden eines Stammes oder Staates als einer autonomen

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMSTRITTENES VERZEIHEN | 165

Einheit eine Sinnentleerung alles dessen bedeutet, was die vergangenen Genera-
tionen im Rahmen und im Namen dieser Uberlebenseinheit getan und gelitten
haben« (Elias 1987: 296). Im gegenwirtigen BiH haben ethnische Entrepreneurs
ein ausgeprigtes Interesse daran, die Angste der Menschen mindestens vor dem
Verlust ihrer Kultur zu schiiren, denn die ethnische Teilung des Landes garan-
tiert ihnen die Macht. Es ist sicherlich nicht zuletzt diese anhaltende Mobilisie-
rung durch diese postwar lords die eine Befriedung der Gesellschaft und jegliche
Moglichkeit des Vergessens verhindert.

3.2 Schweigen im Nachkrieg

Auf den ersten Blick erscheint es durchaus sinnvoll davon auszugehen, dass eine
Tabuisierung der Kriegsvergangenheit im interethnischen Gesprdch zu einer
Integration der bosnischen Gesellschaften fiihrt. Das Tabu zu brechen wiirde
bedeuten einen Konflikt dariiber zu riskieren, wer denn den Krieg angefangen
hat und wer letztlich die Verantwortung fiir all die Verbrechen trégt, die wih-
rend des Kriegs geschahen. Tatséchlich weist die Analyse daraufhin, dass die
Menschen den Krieg ausblenden, um solche Konflikte in ihrem Alltagsleben zu
vermeiden. Doch diese Konflikte werden nicht vermieden, um die Gefiihle der
ethnisch anderen nicht zu verletzen oder um Unterschiede herunterzuspielen
(Stefansson 2010: 70) — verschiedene v.a. ethnographische Studien ziehen, m.E.
zu voreilig, genau diese Schliisse.’ Diese Konflikte werden vielmehr vermieden,
um die jeweils eigene Wirklichkeitsperspektive vor externen Infragestellungen
zu bewahren. So lange ndmlich ethnisch verzerrte Ingroup Erinnerungen leben-
dig gehalten werden, z. B. durch die erwédhnten ethnischen Unternehmer oder
durch Kriegsdenkméler und andere kulturelle Artefakte, tragt das kriegsbezoge-
ne Schweigen im Rahmen interethnischer Begegnungen eben nicht dazu bei,
dass vergessen wird, sondern vielmehr zu einer weiteren Verfestigung der eige-
nen Perspektive auf Vergangenheit und Gegenwart. Das Vergessen hat ndmlich
einen strategischen Nachteil gegeniiber dem Erinnern: »One can remember that
one remembers, but one has to forget that one has forgotten« (Boyden 2003:
Abs. 5).

5 In seinem Artikel »Coffee after Cleansing« analysiert Anders H. Stefansson die Be-
ziehungen zwischen den serbischen Einwohner/ Innen und bosniakischen Riickkehre-
rlnnen in Banja Luka. Auch er stellt fest, dass im Rahmen interethnischer Begegnun-
gen der Krieg typischerweise ausgeblendet wird. Er argumentiert allerdings, dass »the
phenomenon of collective silence on specific issues in interethnic social life is a sort

of unarticulated existence of empathy« (Stefansson 2010: 70).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 | ANA MuIC

Genau betrachtet geht also mit der Anwendung der >So-tun-als-ob-Strategiex,
mit dem Verschweigen, letztlich eine Reproduktion oder gar eine Verdichtung
der ethnischen Grenzziehung einher, denn wenn die Kriegsvergangenheit nur
innerhalb der geschiitzten Sinnwelt der Ingroup thematisiert wird, wird die je
eigene Perspektive auf diese Vergangenheit stets aufs Neue legitimiert und
dadurch schlieBlich gefestigt. In anderen Worten: Wenn Gespriche um die
Wirklichkeit der Kriegsvergangenheit nur im Kreise »Gleichgesinnter< stattfin-
den, ist zu erwarten, dass eben diese Wirklichkeit in Stein gemeif3elt wird. Ber-
gers und Luckmanns Feststellung, dass sich die Wirklichkeitsbestimmung typi-
scherweise vor dem Hintergrund einer Welt vollzieht, die schweigend fiir gewiss
gehalten wird (Berger/Luckmann 1969: 109), bekommt hier eine neue Implika-
tion: Durch die Tabuisierung hélt jeder die eigene Bestimmung schweigend fiir
gewiss, es besteht jedoch keine Einigung dariiber, was »wirklich< oder »wahr« ist.
Der Kriegserfahrung wird dadurch, dass iiber sie nicht gesprochen wird, kein
»feste[r] Platz in der wirklichen Welt« (Berger/Luckmann 1969: 164) gegeben —
zumindest nicht in jener Welt, die von In- und Outgroup gleichermafen bewohnt
wird. Hier bleibt sie der beriihmte elephant in the room.

Dies hat nun aber auch Implikationen im Hinblick auf ein potentielles Ver-
zeihen: Gerade das Verzeihen setzt ein gemeinsames Narrativ voraus, d. h. eine
gemeinsame Wirklichkeitsperspektive, eine Einigung hinsichtlich der Frage wer
Opfer und wer Titer ist. Im bosnisch-herzegowinischen Nachkrieg, der, wie im
vorliegenden Beitrag dargestellt wurde, ganz wesentlich durch eine kompetitive
Selbstviktimisierung charakterisiert ist, geht es damit weniger um die Frage, ob
verziehen werden kann, sondern zunéchst noch um die Frage, wer denn wem
verzeihen darf. Das Verzeihen selbst ist damit hdchst umstritten.

Klassische sozialpsychologische Experimente legen nahe, dass sich solche
Konkurrenzsituationen durch eine gegenseitige Anerkennung des Opferstatus
entschirfen lassen. Abgesehen von der Tatsache, dass sich Viktimisierungen
stets durch einen gewissen Egoismus auszeichnen — der US-amerikanische Psy-
chiater John Mack spricht hier von einem »egoism of victimization« (Mack
1990: 125) — gilt es auch zu beriicksichtigen, dass eine solche gegenseitige An-
erkennung auch eine gewisse Risikobereitschaft voraussetzt. Wer geht den ers-
ten Schritt? Genaugenommen handelt es sich hier um ein Gefangenendilemma:
Gehe ich einen Schritt auf mein Gegeniiber zu (indem ich beispielsweise eine
Partei jenseits des ethnisch-nationalistischen Spektrums wihle), ohne zu wissen,
dass das Gegeniiber diesen Schritt auch unternimmt, laufe ich Gefahr, diesem
Gegeniiber eine zusétzliche Waffe im Kampf um den eigenen Opferstatus in die
Hand zu geben. Vielleicht jene Waffe, die dann dariiber entscheidet, welche
Wirklichkeitsperspektive sich letztlich durchsetzt.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMSTRITTENES VERZEIHEN | 167

LITERATUR

Agency for Statistics of Bosnia and Herzegovina (2016): Popis stanovnistva,
domacinstava i stanova u Bosni i Hercegovini, 2013. Resultati popisa [Cen-
zus of Population, Households and Dwellings in Bosnia and Herzegovina,
2013. Final Results].

Andrighetto, Luca/Mari, Silvia/Volpato, Chiara/Behluli, Burim (2012): Reduc-
ing Competitive Victimhood in Kosovo: The Role of Extended Contact and
Common Ingroup Identity: Reducing Competitive Victimhood, in: Political
Psychology, Vol. 33(4), 513-529.

Bar-Tal, Daniel/Chernyak-Hai, Lily/Schori, Noa/Gundar, Ayelet (2009): A
Sense of Self-Perceived Collective Victimhood in Intractable Conflicts, in:
International Review of the Red Cross, Vol. 91(874), 229-258.

Baumann, Marcel M. (2010): Contested Victimhood in the Northern Irish Peace
Process, in: Peace Review, Vol. 22(2), 171-177.

Berger, Peter L./Luckmann, Thomas (1969): Die gesellschaftliche Konstruktion
der Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie, Frankfurt a. M.: Fi-
scher.

Boyden, Michael (2003): The Rhetoric of Forgetting. Elena Esposito on Social
Memory, in: Image [&] Narrative. Online Magazine of the Visual Narrative,
Vol. 6.

Brockmeier, Jens (2002): Remembering and Forgetting: Narrative as Cultural
Memory, in: Culture & Psychology, Vol. 8 (1), 15-43.

Drakuli¢, Slavenka (1992): Sterben in Kroatien, Reinbek bei Hamburg: Ro-
wohlt.

Dzihi¢, Vedran (2006). Europa als Bosnischer Mythos vs. Bosnischer Balkan als
europdisches politisches Trauma, in: Dzihi¢, Vedran/Nadjivan, Silvia/Paic,
Hrvoje/Stachowitsch, Saskia (Hrsg.), Europa — verflucht begehrt. Europa-
vorstellungen in Bosnien-Herzegowina, Kroatien und Serbien, Wien:
Braumiiller, 13-94.

Dzihi¢, Vedran (2008): Ethnonationalismus und Ethnopolitik als bosnisches
Schicksal. Den geschichtlichen und aktuellen Widerspriichen Bosniens und
Herzegowinas auf der Spur, in: Kakanien Revisited.

Elias, Norbert (1987): Die Gesellschaft der Individuen. 7. Aufl., Frankfurt a. M.
Suhrkamp.

Ferguson, Neil/Burgess, Mark/Hollywood, Tan (2010): Who are the Victims?
Victimhood Experiences in Postagreement Northern Ireland: Who are the
Victims?, in: Political Psychology, Vol. 31(6), 857-886.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 | ANA MuIC

Goftman, Erving (1963): Stigma. Notes on the Management of Spoiled Identity,
Englewood Cliffs, NJ: Prentice Hall.

Hoch, Martin (1999): Vater aller Dinge? Zur Bedeutung des Krieges fiir das
Menschen- und Geschichtsbild, in: Mittelweg 36, Vol. 8(6), 30-48.

Ignatieff, Michael (1996): Reisen in den neuen Nationalismus, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Lotman, Jurij M. (2010): Die Innenwelt des Denkens. Eine semiotische Theorie
der Kultur, Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Lovrenovi¢, Ivan (1999): Bosnien und Herzegowina, Wien: Folio.

Lovrenovi¢, Ivan (2010): Dvadesetjedna teza, in: Bosna i Hercegovina.
Buducnost nezavrsenog rata, Zagreb: Novi Liber, S. 149-233.

Mack, John (1990): The Psychodynamics of Victimization Among National
Groups in Conflict, in: Montville, Joseph V./Volkan, Vamik D./Julius, De-
metrios A. (Hrsg.), The Psychodynamics of International Relationships:
Concepts and Theories, Lexington: The Free Press, S. 119-129.

Merton, Robert K. (1995): Die self-fulfilling prophecy, in: Soziologische Theo-
rie und soziale Struktur, Berlin: De Gruyter, S. 399—413.

Miji¢, Ana (2014): Verletzte Identititen. Der Kampf um den Opferstatus im
bosnisch-herzegowinischen Nachkrieg, Frankfurt/New York: Campus.

Mitscherlich, Alexander/Mitscherlich, Margarete (1984 [1967]). Die Unfdhigkeit
zu trauern. Grundlagen kollektiven Verhaltens. 16. Aufl., Miinchen: Piper.

Miinkler, Herfried (2003): Unter Abwertungsvorbehalt. Vom Bombenkrieg bis
zur Vertreibung, in: Frankfurter Rundschau, 9.

Noor, M./Shnabel, N./Halabi, S./Nadler, A. (2012): When Suffering Begets
Suffering: The Psychology of Competitive Victimhood Between Adversarial
Groups in Violent Conflicts, in: Personality and Social Psychology Review,
Vol. 16 (4), 351-374.

Oevermann, Ulrich (1973): Zur Analyse der Struktur von sozialen Deutungsmus-
tern. Unveroffentlichtes Manuskript, Frankfurt a.M.

Oevermann, Ulrich (2001): Die Struktur sozialer Deutungsmuster — Versuch
einer Aktualisierung, in: Sozialer Sinn, Vol. 2(1), 35-81.

Oevermann, Ulrich (2002): Klinische Soziologie auf der Basis der Methodologie
der objektiven Hermeneutik: Manifest der objektiv hermeneutischen Sozial-
forschung, Manuskript, Frankfurt a.M.

Pai¢, Hrvoje (2006): Europa- und Balkanvorstellungen in Kroatien, in: Dzihié,
Vedran/Nadjivan, Silvia/Pai¢, Hrvoje/Stachowitsch, Saskia (Hrsg.), Europa
— verflucht begehrt. Europavorstellungen in Bosnien-Herzegowina, Kroatien
und Serbien, Wien: Braumiiller, S. 95-156.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMSTRITTENES VERZEIHEN | 169

Popovié¢, Dragana/Paji¢, Zoran (2011): Facing the Past and Access to Justice
from a Public Perspective. Special Report (20. April 2011), Sarajevo:
UNDP.

Shnabel, Nurit/Noor, Masi (2012): Competitive Victimhood Among Jewish and
Palestinian Israelis Reflects Differential Threats to their Identities: The Per-
spective of the Needs-Based Model, in, Jonas, Kai J./Morton, Thomas A.
(Hrsg.): Restoring Civil Societies, Chichester: John Wiley & Sons, Ltd,
S. 192-207.

Simmel, Georg (1917): Der Krieg und die geistigen Entscheidungen. Reden und
Aufsdtze, Miinchen/Leipzig: Duncker & Humblot.

Stefansson, Anders H. (2010): Coffee after cleansing? Co-existence, co-
operation, and communication in post-conflict Bosnia and Herzegovina, in:
Focaal, Vol. 2010(57), 62-76.

Toe, Rodolfo (2016): Census Reveals Bosnia’s Changed Demography, in: Bal-
kanlnsight vom 30.06.2016.

Ugresi¢, Dubravka (2007): Das Ministerium der Schmerzen, Berlin: Berlin Ver-
lag Taschenbuch.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 Jahre nach dem Genozid: Ruanda auf der
Suche nach Versohnung
Das Vier-Rollen-Modell zur Aufklarung und Pravention

von Gewalt’

JOHANNA GROS

1. EINFUHRUNG

1994 wurden in Ruanda etwa 800 000 bis 1 000 000 Menschen auf grausame Art
und Weise ermordet.? Viele Wissenschaftler’, aber auch Beobachter in der Of-
fentlichkeit diskutieren seitdem dariiber, wie es zu so einer massiven Gewalt wie
der eines Volkermordes oder auch anderer schwerer Gewalttaten hat kommen
konnen und wo die Gefahren liegen, die mdglicherweise erneut solche Aus-
wiichse von Gewalt hervorrufen.

Roméo Dallaire, im Jahr 1994 General und Kommandeur der UNO-Truppen
in Ruanda, hat sich in Folge der Ereignisse hiufig zu den Gewalttaten im Geno-
zid Ruandas geduBlert. Er kritisiert besonders den Umgang der (staatlichen)
Institutionen zur Verhinderung des Mordens. Dallaire benennt hierbei die man-

Grundlage dieses Textes ist Grof3 (2014).

2 Hutu, Tutsi und Twa bezeichnen Bevolkerungsgruppen in Ruanda. Dies war schon zu
vorkolonialen und kolonialen Zeiten des Landes ein Anlass fiir viele Konflikte in der
Bevolkerung. Wahrend des Genozides in Ruanda wurden 1994 hauptséchlich Ange-
héorige der Tutsi-Minderheit sowie der geméBigten Hutu von Angehorigen der Hutu-
Mehrheit getotet. Heute ist es in Ruanda nicht mehr erlaubt, diese ethnischen Be-
zeichnungen (z. B. in Personalpapieren) zu verwenden.

3 Auch kiinftig ist sowohl die ménnliche als auch die weibliche Form gemeint, wenn

zum Beispiel von Wissenschaftlern, Tétern oder Beobachtern gesprochen wird.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172 | JOHANNA GROR

gelnden Eingriffsmoglichkeiten und die an den Genozid anschlieBende nach wie
vor andauernde Phase der mangelhaften Aufkldrung und Verarbeitung. Letzteres
habe zur Folge, dass die Pravention, die n6tig wére, weitere Volkermorde in der
Entstehung zu unterbinden, darunter leidet:

»Vor allem mochte [ich] junge Autoren, Journalisten und Forscher ermutigen, diese
menschliche Tragodie weiter zu studieren und einen Beitrag zu unserem wachsenden
Verstidndnis des Volkermords in Ruanda zu leisten. Wenn wir nicht verstehen, was ge-
schehen ist, wie konnen wir je dafiir sorgen, dass es nicht wieder geschieht.« (Dallaire
2007: 634).

Nimmt man das Beispiel »Roméo Dallaire«, so beginnt man zu verstehen, dass
es verschiedene wesentliche Faktoren zum Umgang nach einem Genozid und
zur Priavention vor weiteren Genoziden gibt. Anhand seiner eigenen Lebensge-
schichte und deren Verlauf nach den Eindriicken wéhrend seiner UNO-
Interventionsphase stellt man zum einen fest, dass es schwerwiegende Auswir-
kungen von Gewalt auf Individuen — auch auf Beobachter und Helfer — geben
kann, z. B. in Form von Traumata, Abhéngigkeiten und negativen Entwicklun-
gen bezogen auf das Privatleben. Zum anderen ldsst sich der Faktor der Versoh-
nung gut betrachten: Wird z. B. Helfern wie ihm vergeben, wenn sie nicht im
Sinne der Opfer eingreifen (konnen)? Oder gibt es unterschiedliche Auffassun-
gen von Begriffen (und Umsetzung) der Vergebung und Versohnung? Deutlich
wird auch, dass es bei Gewalt immer unterschiedliche Perspektiven und Rollen
gibt. Das wiederum hat mitunter gro3en Einfluss auf die Struktur, Dynamik und
Intention von Handlungen.

Fiir die Verarbeitung von Genoziden und vor allem fiir die daraus zu entwi-
ckelnden Priaventionsmafinahmen (und dafiir sind Faktoren, wie Erkennungs-
merkmale und die unterschiedlichen Perspektiven unabdingbar) ist es laut Geno-
zid-Forscher Stanton besonders wichtig, dass ein »Friihwarnsystem« zur Ver-
hinderung von Genoziden entwickelt und verabschiedet wird, mit schnellen
(Handlungs-) Reaktionen, Gerichten (um Straftiter zur Verantwortung zu zie-
hen) und unbedingt dem politischen Willen, um sich dieser Bereiche anzuneh-
men (Stanton 2007). Das Vier-Rollen-Modell der Gewalt hilft an diesen Stellen
bei der Analyse, Reflexion, Aufklarung und Priavention.

Der vorliegende Aufsatz nimmt Uberlegungen auf, die in meiner Dissertati-
on iiber den Genozid in Ruanda erstmals entwickelt worden sind. Deshalb ist es
sinnvoll, zundchst das fiir diese Arbeit zentrale Vier-Rollen-Modell kurz vorzu-
stellen, es hinsichtlich seiner Anwendung in der Forschung zu erldutern und auf
mogliche Anwendungsgebiete zu beziehen. Auf dieser Grundlage wird exempla-

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 JAHRE NACH DEM GENOZID: RUANDA AUF DER SUCHE NACH VERSOHNUNG | 173

risch das Phdnomen der Sprache ndher betrachtet. Die Dehumanisierung durch
Sprache kann sowohl im Hinblick auf die vier Rollen (Tater, Opfer, Beobachter,
Helfer) als auch auf die Ausgangsfrage, wie Gewalt entsteht und sich dufert,
bezogen werden. Eventuell kann die Analyse der »Sprache des Genozids« auch
ein Ansatz sein, um das von Stanton angesprochene Frithwarnsystem zu berei-
chern.

Den Hintergrund der Untersuchung bildet das traurige Jubildum des Geno-
zids in Ruanda und die Beobachtung, dass sich ein Land auch 20 Jahre danach
auf der Suche nach »Versohnung« befindet. Darunter verstehen die Tater, Opfer,
Beobachter und Helfer je etwas anderes. Auch hier ist es die Sprache, genauer:
das Reden iiber Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, das zu einer Analyse
herausfordert, die unterschiedliche Perspektiven in die Betrachtung einbezicht,
die — das ist das Neue — nicht personengebunden, sondern rollentheoretisch
verstehbar wird. Eine Sensibilitét fiir die Vielzahl der Stimmen kann auch ein
Mittel sein, um selbst noch der Sprachlosigkeit oder dem Wunsch zu (ver-)
schweigen einen Ausdruck zu geben. Letztlich geht es um einen Beitrag zu der
groBBen und unbewiltigten Aufgabe der Aufklarung und Pravention von Gewalt.

2. DAS VIER-ROLLEN-MODELL

Das Vier-Rollen-Modell dient der Analyse und Reflexion sdmtlicher Formen
von Gewalt in der Gesellschaft und ist daher von besonderer Relevanz fiir die
Gewaltpravention. Es soll als Analysemodell dienen, zur Aufklirung, Aufarbei-
tung und moglicherweise fiir Versohnungsprozesse, bis hin zur Entwicklung und
Verankerung von Praventionsma3inahmen. Es geht hierbei ausdriicklich nicht um
eine »Hierarchie von Gewalt(taten)<. Gewalt ist in jeder Gesellschaft allgegen-
wirtig, und daher sollte es ein besonderes Anliegen sein, sich bei aller Unter-
schiedlichkeit der Gewaltphdnomene in Form und Ausmal der Aufklarung und
Pravention zu widmen. Bei Genoziden ist dieses Unterfangen jedoch duBerst
vielschichtig, denn die Formen und Auspriagungen von Gewalt sind hier beson-
ders komplex.

Das Vier-Rollen-Modell der Gewalt ermdglicht im Aufarbeitungsprozess (vor
einer gerichtlichen Verurteilung) allgemein erst einmal einen Perspektivwechsel,
indem es einzelne Personen und Personengruppen nicht vorverurteilt, wodurch
bestimmte Perspektiven ausgeblendet zu werden drohten. Mit einem solchen
Modell, in dem die Perspektiven der Téter, Opfer, Beobachter und Helfer
gleichermalflen betrachtet werden, kann es moglich sein, die Gewaltsituation aus
unterschiedlichen Blickwinkeln zu betrachten und Hilfestellung zur Analyse der

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174 | JOHANNA GROR

vielfiltig und heterogen auftretenden Gewaltsituationen und Konflikte zu geben;
und das auch im Riickblick.

Diese Vorarbeit wiederum kann als Vorlage dienen, Moglichkeiten der Auf-
klarung und Pravention aufzuzeigen. Damit sollen keine Typologien geschaffen
werden, sondern dies soll ein rollentheoretisches Modell sein. Es geht davon aus,
dass Rollen auch verdndert bzw. neu geschaffen werden kdnnen. Bei Erving
Goffman z. B. ist die »Biihne« mit ihren Darstellern und Zuschauern das, was
bezogen auf den Genozid Ruanda mit seinen Tétern, Opfern, Beobachtern und
Helfern sein konnte (vgl. Goffman 1969). Die Darsteller bei Goffman sind die
Tater und die Opfer in Ruanda. Diese Personen(gruppen) haben ihre Rollen
(geméfB dem Vier-Rollen-Modell). Die Zuschauer bei Goffman sind, bezogen
auf Ruanda, die Helfer und Beobachter. Diese haben oftmals in anderen Darstel-
lungen der Rollenperspektiven keine weiteren Rollen. Die Rollen der »Téter,
»Opfer«, »Beobachter« und »Helfer« konnen insgesamt sowohl auf Gruppen als
auch auf Individuen bezogen werden.

Bei dem Vier-Rollen-Modell haben bspw. die Beobachter und Helfer (wie
auch die Téter und Opfer) ebenfalls unterschiedliche Rollen, die sie einnechmen
und ausfithren konnen. Das Modell geht davon aus, dass Opfer auch zu Tatern
werden konnten (vgl. hierzu z. B. den aktuellen Konflikt in der Demokratischen
Republik Kongo), Beobachter auch zu Helfern wechseln konnten, sowie Helfer
gleichzeitig an anderer Stelle Téter oder Opfer sein konnten. Dazu gibt es unzih-
lige weitere Konstellationen, die mit Hilfe des Vier-Rollen-Modells aufgezeigt
und analysiert werden konnen. Wichtig ist, dass das Vier-Rollen-Modell davon
ausgeht, dass diese jeweiligen Rollen nicht zwangsldufig aus den bewusst iiber-
nommenen Rollen bestehen, sondern auch aus zugeschrieben und/oder unbe-
wusst libernommenen Rollen. Dies bedeutet, dass bspw. ein Téter in der Phase
der Aufarbeitung oder im Gerichtsverfahren meint, sich selbst sogar als Opfer
sehen zu konnen. Zum groflen Teil gibt es (insbesondere bei der Rolle des Té-
ters) das Phanomen der Schaffung einer »eigenen Wirklichkeit«, die dazu fithren
kann, dass einige Téter ihre Beteiligung an den Taten abstreiten. Gespréiche bei
den Versohnungs- und Aufarbeitungsprozessen haben gezeigt, dass Téter aus
unterschiedlichsten Griinden oftmals keine Verantwortung fiir ihre Taten {iber-
nehmen (vgl. hierzu auch Hatzfeld 2004a, 2004b).

In den folgenden Abschnitten sollen am Beispiel des Genozides in Ruanda
von 1994 die vier unterschiedlichen Rollen und Perspektiven (Tater, Opfer,
Beobachter und Helfer) bzgl. der Aufklarung und Prévention gepriift werden. Es
mag unterschiedliche Ursachen haben, warum es verhdltnismifBig wenig For-
schung zu der Rolle des Helfers in Ruanda gibt. Zum einen kdnnte es sein, dass
die Rolle des Helfers allgemein an sich wenig erforscht wurde und wird, zumin-

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 JAHRE NACH DEM GENOZID: RUANDA AUF DER SUCHE NACH VERSOHNUNG | 175

dest nicht so stark wie die Rollen der Opfer oder Téter. Zum anderen konnte es
aber sein, dass es moglicherweise zu wenig Helfer fiir die Opfer in Ruanda ge-
geben hat. Des Weiteren konnte es einen zeitlichen Grund gegeben haben: dass
es moglicherweise, um die Rolle des Helfers ausfiillen zu kénnen, mehr Zeit
gebraucht hitte als im Genozid in Ruanda, da dort in etwa 100 Tagen fast eine
Million Menschen umgebracht wurden.

Eine Problematik nach Beendigung von Kriegen und Genoziden stellt das
entstandene Leid dar, z. B. Traumata. Zudem wurden in den letzten Jahrhunder-
ten immer mehr Zivilisten Opfer von Kriegen. Das oftmals entstandene kollek-
tive Trauma stellt die Grundzusammenhénge des Lebens, wie unter anderem das
Sicherheitsgefiihl und Vertrauen, in Frage. Die Feststellung, dass diese Rollen
ineinandergreifen, ermdglicht zwar scheinbar, darauf zu verzichten, den Begriff
des Téters zu verwenden, da dieser an sich sehr problematisch und schwierig
abzugrenzen ist. Nur weil ein Téter aber auch andere Rollen iibernehmen kann,
ist er deswegen nicht kein Téter mehr, z. B. wenn ein Téter nach »getaner Arbeit«
heimkehrt und die Rolle des liebevollen Vaters und Ehemanns einnimmt.

Am Téterbegriff festzuhalten hat also insofern Sinn, damit man unterschied-
liche Rollen differenzieren kann! Daher wird im Folgenden im Vier-Rollen-
Modell weiterhin von den Tétern gesprochen. Somit erlaubt dieses Modell, am
Beispiel der vier verschiedenen Positionen, etwas iiber die Individuen aussagen
zu konnen, ohne dabei zu unterschlagen, dass der Téter ein Téter sein kann. Es
fallt verstindlicherweise schwer, den Gedanken zuzulassen, dass ein Téter
manchmal auch ein Opfer sein kann oder ein Opfer ein Téter. Das trifft selbst-
verstindlich nur in wenigen Situationen im Genozid zu, da die Rollen klar ver-
teilt scheinen, sollte aber an dieser Stellte nicht unerwéhnt bleiben; denn: Es ist
moglich. Beispielsweise sind Personen in Ruanda zu Mdérdern geworden, weil
sie damit erpresst wurden, dass falls sie nicht toteten, ihre eigenen Angehorigen
umgebracht wiirden (vgl. Hatzfeld 2004b: 27). Das Vier-Rollen-Modell kann in
allen Gewaltsituationen Anwendung finden und es leistet somit einen Beitrag fiir
die Ursachenkldrung und mogliche Priavention von unterschiedlichen Gewaltta-
ten.

3. MOGLICHE URSACHEN DES GENOZIDS IN RUANDA

Was kann also fiir die Aufarbeitung der Folgen getan werden und was kann
vorbeugend getan werden, damit es nicht erneut zu einem Genozid kommt? Die
allgemeine Frage, die sich oftmals stellt, ist die, wo die Ursachen fiir den Geno-
zid in Ruanda liegen konnten. Getrennt nach den einzelnen Perspektiven lassen

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 | JOHANNA GROR

sich hier bestimmte Themen ausmachen, die in den Berichten der Opfer, der
Tater, der Beobachter und Helfer immer wieder zur Sprache kommen.

Man kann davon ausgehen, dass der Genozid multikausale Ursachen hat.
Zudem hat sich der Genozid in Ruanda mit einer unwahrscheinlich schnellen
Geschwindigkeit entwickelt. Diese Geschwindigkeit kann dazu fiihren, dass
moglicherweise zu wenig Handlungsspielraum fiir Interventionsmdéglichkeiten
bleibt. Weiterhin ist wichtig, festzustellen, dass der Genozid keine natiirliche
und zufillige Sache ist und als kein Ausnahmeereignis anzusehen ist. Diese
Erkenntnis fiihrt dazu, dass ein Genozid nicht als unvermeidbares Ereignis
wahrgenommen, sondern als eine zu verhindernde Massengewalt akzeptiert
wird. Das Resultat ist, dass die Individuen und Gesellschaften ihre eigene Rolle
reflektieren. Erschwerend kommt hinzu, dass hiufig ein unterschwelliger Vor-
wurf der Unzivilisiertheit vorliegt, wenn z. B. Européer {iber Konflikte in Afrika
sprechen. Durch den Kolonialismus wurden Afrikaner im 19. und 20. Jahrhun-
dert héufig als primitiv und unzivilisiert dargestellt. Beispielsweise wurden
Menschen in Zoos ausgestellt und als Attraktionen behandelt. Das zeigt sich
heute manchmal auch noch im Bereich der Entwicklungshilfe und politischen
Unterstiitzung, in dem suggeriert wird, dass afrikanischen Staaten Unterstiitzung
gegeben werden (muss), damit sie zurechtkommen. Dieses Bild des Afrikaners
wird hdufig verallgemeinert und mit »Stereotypisierungen« (vgl. Benz 2010;
Hoering 1997: 74) angereichert dargestellt. Dabei wird oft vergessen, dass der
Kontinent Afrika eine unglaubliche Diversitit vorweisen kann in Sachen Kultu-
ren, Gesellschaften, politischen Einstellungen, Brauchen, Werten, Normen und
Religionen.

Diese Art der Wahrnehmung und Beurteilung ist hochst kontraproduktiv, da
damit suggeriert wird, eine solche extreme Gewalt kdnne nur in afrikanischen
Landern, wie bspw. in Ruanda, vorkommen. Diese Wahrnehmung ist zudem
oftmals wechselseitig, d. h. viele Menschen in Afrika wissen um diese Wahr-
nehmung und haben diese moglicherweise so fest verinnerlicht, dass sie diese
eventuell selber glauben.

Zudem steht héaufig der Vorwurf der mangelnden Rechtsstaatlichkeit im
Raum. Die Nachforschungen nach den Tétern wiirden nicht hinreichend getitigt
werden. Wichtig ist hier das Verstindnis, dass nicht nur bose Menschen bdse
Dinge tun, dass also dieses Schwarz-WeiB3-Denken als Erkldarung nicht ausrei-
chend ist, sondern dies nur die naheliegende Erkldrung zu sein scheint. Daher
sind auch die vollstindige Aufklarung und Aufarbeitung und der angemessene
Umgang mit dem Volkermord wichtig, insbesondere die Bewiltigung dessen
und die Rechtsstaatlichkeit bis hin zur vollstdndigen Aufarbeitung und Bestra-
fung der Téater. Voraussetzung dafiir sind zum einen die Lernbereitschaft, mit

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 JAHRE NACH DEM GENOZID: RUANDA AUF DER SUCHE NACH VERSOHNUNG | 177

Unterstiitzung der Aufkldrung, so etwas in der Zukunft zu verhindern, und zum
anderen Faktoren, wie z. B. Sicherheit, Demokratiec und die Meinungs- und
Pressefreiheit. Ruandas Prisident Paul Kagame fordert besonders die Wirtschaft
in Ruanda und weniger die Aufklarung und Aufarbeitung des Genozides. Zwar
gibt es »Wochen der Vers6hnung« und vom Staat initiierte Veranstaltungen zum
Gedenken in Ruanda, jedoch bleibt die Frage der nachhaltigen Verinnerlichung
bestehen, wenn dieser Prozess lediglich von auen gefordert und verordnet wird.

4. DEHUMANISIERUNG UND DIE FUNKTION DER SPRACHE

Fiir die Analyse eines Genozids kann auf Konzepte zuriickgegriffen werden.
Beispielsweise hat Gregory Stanton in seinen 8 Stufen des Genozids den Ablauf
von Volkermorden genau dargestellt. Eine der Stufen ist die Dehumanisierung*
(Stanton 1998) bzw. Entmenschlichung. Dies meint die »Herabstufung« einer
Opfer-Gruppe zu niederen Lebewesen und/oder die Verkniipfung mit Krankhei-
ten bzw. schidlichen Eigenschaften.’ Eine Analyse des Sprachgebrauchs in
Genoziden kann zum Verstindnis der Dehumanisierung beitragen, indem sie die
Formen der »Herabstufung« aus einer interdisziplindren Perspektive zu differen-
zieren erlaubt. Jorg Meibauer fest: »In jeder Sprache scheint es Ausdriicke zu
geben, die gerade diese Eigenschaft haben [d. i. andere Menschen herabzustufen,
Anm. J. G.].« (Meibauer 2013: 1). Die Gesamtheit der dabei verwendeten Aus-
driicke wird auch als Hass-Sprache (Hate Speech) bezeichnet. Eine abwertende

4 Stanton (2008) beschreibt dieses Phdnomen in den 8 Stufen des Genozids auf Stufe 3
(Dehumanisierung) wie folgt: "DEHUMANIZATION: One group denies the humani-
ty of the other group. Members of it are equated with animals, vermin, insects or dis-
eases. Dehumanization overcomes the normal human revulsion against murder. At
this stage, hate propaganda in print and on hate radios is used to vilify the victim
group. In combating this dehumanization, incitement to genocide should not be con-
fused with protected speech. Genocidal societies lack constitutional protection for
countervailing speech, and should be treated differently than democracies. Local and
international leaders should condemn the use of hate speech and make it culturally
unacceptable. Leaders who incite genocide should be banned from international travel
and have their foreign finances frozen. Hate radio stations should be shut down, and
hate propaganda banned. Hate crimes and atrocities should be promptly punished.«

5 Alexander und Margarete Mitscherlich weisen darauf hin, dass auch die Juden von
den Nationalsozialisten »als Ungeziefer wahrgenommen« wurden (Mitscherlich
1968: 29).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 | JOHANNA GROR

Haltung gegeniiber der Opfer-Gruppe kann aber ebenso non-verbal ausgedriickt
werden, zum Beispiel, so Maibauer, »durch eine verdchtliche Mimik, durch
Gestik und nicht zuletzt durch Bilder«, zudem konnten auch »sprachlich[e] und
nicht-sprachlich[e] Modalititen miteinander kombiniert« werden (Meibauer
2013: 1).

In einem Genozid dient dieser Mechanismus der Herabstufung nicht nur da-
zu, den eigenen Hass auszudriicken, sondern primir der ideologischen Rechtfer-
tigung einer »Sduberung« der Gesellschaft von »niederen Lebewesen« seitens
der Téater-Gruppe. »If the other group is not human, then killing them is not
murder« (Stanton 2004a: 440), notiert Gregory Stanton. Der Gebrauch von Hate-
Speech im Genozid erfiillt die Funktion eines Symbols von Zugehdrigkeit und
dient der Téter-Gruppe zugleich als ein Zeichen ihrer Macht.

Im Folgenden soll die Funktion der Sprache in einem Genozid am Beispiel
des Genozids in Ruanda untersucht werden. Zunéchst wird die sprachliche For-
schungsperspektive in den Kontext der Stufentheorie des Genozids von Gregory
Stanton gestellt, insbesondere die Phase der Dehumanisierung. Der euphemisti-
sche Sprachgebrauch wird am Beispiel des Genozids in Ruanda anhand von
Erlebnisberichten und Interviews untersucht, die Jean Hatzfeld zusammenge-
stellt hat; dadurch lassen sich Selbst- und Fremdwahrnehmung der Téter analy-
sieren. Dies betrifft jenes Verhiltnis von Distanz und Nahe, das sich nicht nur
soziologisch, sondern auch psychologisch analysieren lisst (Distanzierung als
Strategie, Ingroup-Outgroup, Sublimierung). Auch in den Erlebnisberichten von
Opfern des Genozids in Ruanda lassen sich sprachliche Formen der Dehumani-
sierung erkennen, die ebenfalls das Verhiltnis von Selbst- und Fremdbild betref-
fen. Medien, insbesondere das Radio haben dabei eine bedeutende Funktion. Ein
Aspekt, der in der Forschung hiufig separat behandelt wird, ldsst sich mit der
Tater-Opfer-Perspektive verbinden, ndmlich die Perspektive der Beobachter, die
dann auch die wissenschaftliche Perspektive prigt.

4.1 Dehumanisierung im Kontext der Stufentheorie
des Genozids

Auf Ruanda bezogen lésst sich die Dehumanisierung an radikalisierten Medien,
wie bestimmten Zeitungen und besonders Radiosendern aufzeigen, z. B. das
Radio Mille Collines (Johnson 1997: 41; Semujanga 2004: 28). Ab Ende 1990
zeigt sich die Dehumanisierung der Tutsi anhand von Bezeichnungen wie »Ka-
kerlaken« oder in Anlehnung an die moralisch gewendete »Hematic«-Hypothese
als athiopisch-stimmige »Teufel« (Stanton 2004b: 440). Ab 1993 potenzierte

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 JAHRE NACH DEM GENOZID: RUANDA AUF DER SUCHE NACH VERSOHNUNG | 179

sich die Horerschaft der 6ffentlichen Radiostationen durch den Einsatz der tech-
nologischen Infrastruktur.

Die Unterteilung von Gewaltphdnomenen in Formen psychischer und physi-
scher Gewalt kann auch zur Analyse der Gewalt im Genozid in Ruanda einge-
setzt werden. Diese Gewaltformen sind nicht in allen Teilen von den sprachli-
chen Merkmalen eines Genozides abzugrenzen, da viele Aspekte der psychi-
schen und physischen Gewalt die »Sprache des Genozids« begleitet haben.
Unter einem sprachlichen Gesichtspunkt ldsst sich unter anderem die Propagan-
da iiber Radiosender oder andere Kanéle analysieren, die dann wiederum andere
Gewaltformen begleitet hat.

Typisierend lassen sich Formen psychischer und physischer Gewalt insofern
unterscheiden, dass man unter psychischer Gewalt verbale Hetzjagden, Denun-
ziation, » Auflauern«, Prisenz zeigen, »unter Druck setzen«, Drohungen, Erpres-
sungen und Dehumanisierung verstehen kann und unter physischer Gewalt die
Zerstorung von Eigentum, Freiheitsberaubung, scharfe/spitze/stumpfe Gewalt,
Verstiimmelung, personliche Bereicherung (einschlieBlich Status erweitern
sowie das hinzugewinnen politischer Posten), Pliinderung und Raub, Vergewal-
tigung, Toten sowie die systematische Vernichtung. Hinzu kommen Formen der
Unterstiitzung der Téater ohne Gewalt wie »Anfeuern«, Wegschauen oder die
Bereicherung am Leid der Opfer im Sinne von Machtausiibung und Selbstauf-
wertung.

Mit seiner Definition von »acht Stufen« des Genozids hat Stanton darauf
hingewiesen, dass unter anderem die »Organisation« und »Vorbereitung« Stufen
eines Volkermordes darstellen (Stanton 1998). Nicht nur fiir die Koordination
der Aktionen, sondern auch innerhalb einer Tatergruppe libernechmen bestimmte
Personen entsprechend die Rolle von Befehlshabern. Wie Jean Hatzfeld erldu-
tert, kam diese Aufgabe in Ruanda den Unterprifekten und Mitgliedern des
Gemeinderates zu, ebenso pensionierte Soldaten und Polizisten, letzteren vor
allem wegen der Waffen, die sie aufgrund ihrer beruflichen Tétigkeit zur Verfii-
gung hatten (Hatzfeld 2004b: 14).

Bei dem Versuch, die Erlebniswelt der Téter und Opfer zu beschreiben, kon-
nen Selbst- und Fremdwahrnehmungen anhand der Sprache analysiert werden,
die die Beteiligten selbst verwendet haben. Die Erlebnisberichte und Interviews,
die Hatzfeld zusammengestellt hat, bieten dafiir eine Grundlage. Auch Hatzfeld
selbst versucht, sich am Sprachgebrauch zu orientieren, z. B. wenn er davon
spricht, dass im spdteren Verlauf des Genozides auch die »Mutigsten« unter den
jungen Leuten Leitungsfunktionen tibernommen hétten (Hatzfeld 2004b: 14 f.).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180 | JOHANNA GROR

Auch die weiteren Formen und Aufgaben innerhalb des organisierten Ver-
brechens lassen sich mit Ausdriicken beschreiben, welche die Beteiligten selbst
verwendet haben wie zum Beispiel »Einschiichterer« und »Totmacher«:

»Die Einschiichterer legten das Programm fest und tibernahmen das Anfeuern, die Kauf-
leute stellten Geld- und Transportmittel, die Bauern zogen durchs Land und richteten die
Verwiistungen an. Aber beim Totmachen mussten sie alle mit der Klinge in der Hand
mitmachen und ihren Anteil leisten, jedenfalls eine angemessene Menge Arbeit erledi-
gen.« (Tater-Interview, in: Hatzfeld 2004b: 16).

Beziige zur Phase der Planung eines Genozids lassen auch noch in spiteren
Phasen erkennen. Die bei der Beschreibung durch die Téter verwendete Sprache
enthdlt Hinweise auf das Selbstbild des Organisators. So duflert sich einer der
interviewten Téter iiber den Ablauf folgendermaf3en:

»lch war jung und hatte in der Ortsgruppe [...] die Verantwortung fiir das Téten [...]. Ich
stand also frither auf als meine Nachbarn, um bis ins Detail alle Vorbereitungen zu treffen.
Ich pfiff zum Appell, dringte beim Sammeln auf Beeilung, ich riiffelte die Langschléfer,
stellte fest, wer fehlte, iiberpriifte die Griinde von Abwesenheit und gab die Anweisungen
weiter. Wenn im Anschluss an eine Besprechung der Fiithrungskader eine Erklarung
abzugeben war oder die Ménner verdonnert werden mussten, so tat ich das ohne Um-
schweife. Ich gab auch den Befehl zum Abmarsch.« (Téter-Interview, in: Hatzfeld
2004b: 17).

Hier ist zudem der militirische Jargon auffillig. Als »schlecht Informierte«
(Hatzfeld 2004b: 14) galten Personen innerhalb der Gruppe der Téter diejenigen,
die »ohne ihre Macheten und Schneidewerkzeuge« (Hatzfeld 2004b: 14) am
Treffpunkt auftauchten. Die eigene Wahrnehmung der Téter entfernt sich jedoch
weit von der Vorstellung einer strukturierten und durchorganisierten Tat:

»Im Grunde genommen ist es vollig iibertrieben zu behaupten, dass wir auf den Hiigeln
organisiert gewesen wiren. [...] Die einzige Vorgabe war, bis zum Ende dabeizubleiben,
einen zufrieden stellenden Rhythmus einzuhalten, niemanden zu verschonen und alles zu
plindern, was da war. Es war unmdglich, dabei Pfusch zu machen.« (Téter-Interview, in:
Hatzfeld 2004b: 18).

Die Absicht, eine ethnische Bevolkerungsgruppe auszuléschen, wurde beim

Genozid in Ruanda offen kommuniziert. Jedenfalls sind explizite Hinweise
darauf den AuBerungen der Titer zu entnehmen: »Der Ortsvorsteher hat uns

https://dokorg/10:14361/9783839436516 - am 14.02.2028, 07:17:45.



https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 JAHRE NACH DEM GENOZID: RUANDA AUF DER SUCHE NACH VERSOHNUNG | 181

allen in der Runde gesagt, dass wir kiinftig nichts anderes zu tun hétten als Tutsi
zu toten. Wir haben ihn richtig verstanden, dass es um ein Programm endgiiltiger
Vernichtung ging.« (Hatzfeld 2004b: 13). Bei Versammlungen der Téter, die der
gemeinsamen Zielrichtung dienen sollte, die Tutsi zu vernichten, wurden die
Tater entsprechend indoktriniert: »Dort hat der Ortsvorsteher uns er6ffnet, dass
der Grund der Versammlung darin lag, alle Tutsi ohne Ausnahme zu téten. Das
wurde in aller Einfachheit gesagt, das war auch einfach zu verstehen.« (Hatzfeld
2004b: 14). Weitere AuBerungen der Titern gingen in dhnliche Richtungen:
»Wir mussten schnell machen, daher hatten wir keinen Anspruch auf freie Tage,
schon gar nicht Sonntage: Wir mussten die Sache bald erledigt haben. Alle Fei-
ern hatten wir abgesagt. Ohne Rangunterschied waren wir — einer wie der andere
— nur zu einer Arbeit verpflichtet: die Kakerlaken allesamt zu erschlagen.«
(Hatzfeld 2004b: 18).

Diese Formen des fehlenden Unrechtsbewusstseins und der Verharmlosung,
auch durch die einerseits schockierende (»Kakerlaken«, »Tutsi ohne Ausnahme
toten« u. a.) andererseits verharmlosende Wortwahl (der Begriff der Arbeit, die
Erwéhnung eines Anspruchs auf freie Tage), lassen den Leser oftmals sprachlos
zuriick. Ein mangelndes Problembewusstsein der Tater wird durch das Lesen
von Erlebnisberichten und Aufzeichnungen immer deutlicher. Die Einfachheit
der Sache, die von den Tétern geschildert wird, wird durch die Einfachheit der
Sprache und dadurch bestirkt, dass das Reflektieren der eigenen Taten gédnzlich
zu fehlen scheint.

4.2 Das Toten als »Arbeit«: Formen
euphemistischen Sprachgebrauchs

Die Téter gebrauchen hdufig Ausdriicke zur Beschreibung ihrer Taten, als wiirde
es sich dabei um die Beschreibungen reguldrer Arbeit (Welzer 2005: 202 f.)
handeln, zum Beispiel indem sie von »freien Tagen« (Hatzfeld 2004b: 18) spre-
chen, sowie von Arbeitszeiten: »Sie kamen gegen 9 Uhr, manchmal auch um 10
oder 11 Uhr, wenn sie keine groBe Lust hatten zu arbeiten.« (Mwanankabandi,
in: Hatzfeld 2004a: 169). Der Gebrauch einer Trillerpfeife unterstiitzt diese
Analogie. Er ldsst sich nicht nur mit dem Bereich des Militérs, sondern auch
dem Bereich des Sports assoziieren. Ersteres deutet auf eine streng hierarchische
und organisierte Tatigkeit hin (Mukamanzi, in: Hatzfeld 2004a: 77), letzteres
kann auch als Freizeitgestaltung interpretiert werden. In dem zitierten Beispiel
wird denn auch von Freizeitaktivitdten gesprochen, die fiir die Taten geopfert
werden mussten (Hatzfeld 2004b: 18). Auch dies ist eine Form der Dehumani-
sierung: In der Retrospektive wird von den Tétern seltener vom »Tdten« oder

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182 | JOHANNA GROR

»Vernichten« gesprochen, stattdessen werden die Taten umschrieben und durch
verharmlosende Begrifflichkeiten beschonigt.

In den Beschreibungen der Téter ldsst sich damit eine weitere Stufe der
Dehumanisierung bzw. Entmenschlichung durch den Sprachgebrauch erkennen:
Die Ausfiihrungen iiber das Morden seitens der Téter sind auch »entmensch-
licht« in dem Sinn, dass Menschen darin nicht mehr vorkommen. Dass eine
Gruppe von Menschen anderen Menschen die Menschlichkeit abstreitet und sie
mit Ungeziefer oder Krankheiten gleichstellt, erscheint dann als eine Vorstufe
dieser Entmenschlichung, von der Hatzfeld spricht (vgl. Hatzfeld 2004b: 18).
Die Dehumanisierung durch Sprache tritt bei Genoziden als Phdnomen unter
anderem in den Medien, wie dem Radio oder dem Fernsehen, zutage (vgl. Hatz-
feld 2004b: 18). »At this stage, hate propaganda in print and on hate radios is
used to vilify the victim group.« (Stanton 2008). Auch fiir die Entwicklung des
Genozids in Ruanda haben Medien eine bedeutende Funktion gehabt, insbeson-
dere die »Hasspropaganda« iiber das Radio (vgl. Rau 2013).

Die Auswirkungen einer entmenschlichenden Sprache auf die Verhaltens-
weisen der Téter und Opfer lassen sich auch untersuchen, indem dabei das Ver-
hiltnis von Distanz und Néhe zwischen Tétern und Opfern thematisiert wird.
Auch die Art und Weise des Totens oder das eventuelle Trauma danach konnten
damit in Zusammenhang stehen.

Besonders augenfillig ist der Begriff der Arbeit in seinem Bezug zum Be-
griff des Totens — ein Bezug, der von den Téter hdufig hergestellt wird (Welzer
2005: 234): Diese Begrifflichkeiten werden teilweise sogar synonym verwendet.
So wird zum Beispiel von (Arbeits-)Zeiten von 9-16 Uhr (vgl. Hatzfeld
2004b: 13) gesprochen. Auch das Verhalten der Téter l4sst sich mit dem Verhal-
ten bei der Arbeit im Umgang mit den Kollegen vergleichen: zum Beispiel,
wenn berichtet wird, dass wéhrend des Genozides »Arbeit zusitzlich [...] [iiber-
nommen wird] fiir andere [...] [und] nach der Arbeit erst einmal [wichtig ist,]
Ruhe und Entspannung [zu] finden.« (Hatzfeld 2004b: 15). Neben der Arbeit
gibt es noch weitere Synonyme fiir das Morden: So sprechen die Téter auch vom
»Jagen«. Ein Titer erldutert dies wie folgt: »Wir zogen mit etwa hundert oder
zweihundert >Jdgern< in den Busch, wir wurden angefiihrt von zwei oder drei
Herren mit Gewehren — Soldaten oder Einschiichterer.« (Hatzfeld 2004b: 16).
Auch an diesen Stellen wird nicht vom Morden bzw. einem Vdlkermord gespro-
chen. Hier lassen sich nicht nur deskriptive, sondern auch normative Konzepte
heranziehen. So ist zum Beispiel die Rede von »verharmlosenden« Begriffen
eingebunden in ein normatives Konzept der Humanitit.

Aus einer solchen normativen Perspektive erscheint der Umgang mit den
grausamen Taten seitens der Tater erschreckend ignorant. Es wird von den Té-

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 JAHRE NACH DEM GENOZID: RUANDA AUF DER SUCHE NACH VERSOHNUNG | 183

tern iiber die Zeiten direkt vor dem Toten oder die Zeit im Anschluss gespro-
chen, wéhrend die Zeit des Totens beinahe belanglos erscheint: Das Téten selbst
tritt in den Hintergrund. Vordergriindig kann hier ein unreflektiertes Verhalten
unterstellt werden. Beispielsweise berichten Téter folgendermafen von ihrem
Tagesablauf (im folgenden Beispiel befanden sie sich auf dem Weg in die Bii-
sche und Siimpfe zum Toten):

»Wer schwitzen wollte, schwitzte. Wer herumtrodeln wollte, trodelte hinterher; es durfte
bloB nicht auffallen. Wer singen wollte, sang. [...] Wir sangen [...] kein gehédssiges oder
verdchtliches Wort gegen die Tutsi [...] [,] wir wéhlten ganz schlicht traditionelle Lieder,
die uns gefielen.« (Tater-Interview, in: Hatzfeld 2004b: 16).

Dies kann allerdings zeigen, dass sich die Tater nicht mit ihren Taten auseinan-
dersetzen, sondern eher den Kontakt zu ihren Freunden, Bekannten und anderen
Mittdtern suchen und diesen festigen mochten (Welzer 2005: 206 ff.). Das
spricht fiir ein ausgeprigtes Kontaktmotiv. Das Kontaktmotiv ist solchen Perso-
nen besonders wichtig, die den Wunsch nach der Zugehorigkeit zu einer Gruppe
haben und beinhaltet zudem die Aspekte Schutz, Anerkennung und Geselligkeit.
Auffillig ist hier, dass die Téter offenbar eine ganz andere Motivation haben, als
die Sache des Totens. Sie sprechen davon, dass sie nichts Negatives iiber die
Tutsi gesungen haben. Das zeigt, dass es eigentlich um das gesellige Beisam-
mensein ging (Singen, Schwétzen etc.), welches durch die scheinbar unbedarften
AuBerungen der Titer impliziert wird. Das macht die Taten fiir den Leser noch
unbegreiflicher. Die Hetzjagd (Johnson 1997: 39 ff.) auf die Tutsi wird bereits
vorher durch Radiostationen (vgl. Melvern 2009), wie bspw. das Radio Mille
Collines (Johnson 1997: 41), und die Versammlungen gestérkt.

Wie bereits beschrieben, legten die Einschiichterer das Programm fest (Hatz-
feld 2004b: 16). Einer der Téter beschreibt dies so: »Wir versammelten uns auf
dem FuBballplatz unter Freunden und wir gingen auf Jagd aus Leidenschaft.«
(Hatzfeld 2004b: 19). Der Vergleich des Tdtens mit der (in unserer Gesellschaft
meistens akzeptierten) Jagd auf Tiere und der Begriff der Leidenschaft verdeut-
lichen die Dehumanisierung des Prozesses. Der Tater verstirkt diese Sichtweise
dadurch, indem er wie folgt vom Toten spricht:

»Er [das Opfer, Anm. J.G.] war fiir mich gar kein gewo6hnlicher Mensch mehr, ich meine,
wie man ihn tagtiglich trifft. Seine Ziige dhnelten nur noch der Person, die ich kannte,
aber nichts erinnerte mich mehr verbindlich daran, dass er eine Ewigkeit an meiner Seite
gelebt hatte.« (Tater-Interview, in: Hatzfeld 2004b: 28).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184 | JOHANNA GROR

Wie bereits erwéhnt, stellt sich die Dehumanisierung so dar, dass das Opfer
nicht mehr als Mensch gesehen und erkannt wird und zudem vermieden wird,
dass dem Téter etwas Menschliches an dem Opfer bewusst wird. Das erleichtert
das Toten: »Wenn wir in den Siimpfen Tutsi aufspiirten, sahen wir in ihnen
keine Menschen mehr. Sie waren nicht mehr unsere Ebenbilder, die mit uns die
Féhigkeit zu denken und die entsprechenden Gefiihle teilten.« (Hatzfeld
2004b: 51). Die Téter erkennen zwar, dass sie getdtet haben. Sie erkennen eben-
falls, dass sie als Morder dastehen. Einige Sétze wirken auf den ersten Blick
zudem wie ein klares Schuldeingestindnis: »Wir waren nicht nur zu Verbre-
chern geworden, wir waren so etwas wie Bestien in einer barbarischen Welt
geworden.« (Hatzfeld 2004b: 51).

Dadurch, dass die Téter Tiermetaphern verwenden (»Bestien«), versuchen
sie jedoch — unbewusst oder bewusst — das Geschehene von sich fern zu halten.
Der Begriff »Bestie« impliziert, dass sie sich in eine solche verwandeln konnten
und ist zudem sehr entmenschlicht. Wenn die Téter aullerdem von einer »barba-
rischen Welt« sprechen, nimmt diese Zustandsbeschreibung einen Teil der zu
tibernehmenden Verantwortung weg, weil es die Taten legitimieren konnte.
Denn: In einer barbarischen Welt gibt es Barbaren. Und es sagt aus, dass die
Téter eventuell nicht verantwortlich fiir ihre Taten sind.

4.3 Distanz und Nédhe

»Ein Stapel Leichen von mindestens zehn Me-
tern Hohe war vor dem Krankenhaus aufge-
schichtet worden. [...] Bei einigen standen noch
die Augen offen, sie sahen mich mit einer Ein-
dringlichkeit an, die ich nicht ertrug. Ich musste
meinen Blick abwenden.« (Dallaire 2007: 545).

Eine wichtige Frage, die oben genannt wurde, war die, ob die Distanz und Nihe
Auswirkungen auf das Toten haben kann. Die Thematik von Distanz und Nihe
ist ein wichtiges Thema, da man davon ausgehen kann, dass diese Aspekte wich-
tige Rollen fiir die Hemmung und Enthemmung beim Td&ten darstellen. Unter
bestimmten Voraussetzungen kann die Totungshemmung als ein Zustand der
»Normalitit« angesehen werden. Das meint, dass (friedlich) sozialisierte Men-
schen eine Hemmung und Distanz entwickelt haben, die schon durch ihre Wirk-
samkeit daran hindert, anderen Menschen solch ein Leid zuzufiigen (vgl. Elias
1969).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 JAHRE NACH DEM GENOZID: RUANDA AUF DER SUCHE NACH VERSOHNUNG | 185

Um an dieser Stelle jedoch den Prozess verstehen zu konnen, soll ein kleiner
Bereich aufgegriffen werden. Norbert Elias spricht davon, dass die »stabile
Selbstzucht de[s] einzelnen Menschen« dazu verhelfen wiirde, dass sich eine
Gesellschaft zivilisiert und moglichst gewaltfrei verhalten kann. Diese Form der
Regulierung bestiinde jedoch nicht fiir sich alleine, d. h. sie sei eingebunden in
bestimmte Beziehungsgeflechte und »Sozialstrukturen«’.

Wenn nun beim Beispiel des Genozids in Ruanda auf die Morde geschaut
wird, so kann jedoch festgestellt werden, dass gerade diese Distanz bei den
Tatern das Morden erleichtert hat. Wie kann das also sein, wenn davon ausge-
gangen wird, dass Menschen eine Art Hemmung besitzen wiirden, anderen Men-
schen Leid anzutun? Man kann davon ausgehen, dass eine Distanz zum Toten
urspriinglich vorhanden gewesen sein konnte, jedoch die Wirksamkeit eine
andere war, d. h. die Téater haben sich selbst beim Akt des Totens eine Distanz
geschaffen, um die Ndhe zum Opfer zu vergroflern und iiberhaupt tdten zu kon-
nen. Wie kann Distanz geschaffen werden?

Die Titer beschreiben zum Beispiel, dass sie sich geekelt hitten (Hatzfeld
2004b: 25). Dieser Ekel kann dazu fiihren, sich dem Geschehen abzuwenden,
bzw. dieses emotional nicht an sich heran zu lassen. Ebenfalls kann die abstrakte
Betrachtungsweise des Geschehens oder die zum Opfer zu einer Distanz fiihren.
Zum besseren Verstindnis ldsst sich ein Beispiel heranziehen, wo ein Téter
seinen ersten Mord an einer ihm bekannten, alten Frau begeht, die bereits von
anderen Tétern zuvor schwer misshandelt wurde. Er beschreibt den Aspekt des
Verdriangens wie folgt: »Aber weil sie schon am Boden lag und am Sterben war,
hatte ich gar nicht das Gefiihl, dass ihr Tod von meinen Hénden gekommen
wire. Ich bin abends nach Hause gegangen und habe nicht einmal mehr daran
gedacht.« (Hatzfeld 2004b: 25).

Hier ist eine Verantwortungsdiffusion erkennbar, da die Frau bereits am Bo-
den lag und der Titer die Verantwortung auf andere Personen fibertragt, die

6 Vgl. die Theorie von Norbert Elias zu den Sozialstrukturen, die einerseits »Giiterver-
sorgung, die Erhaltung des gewohnten Lebensstandards [...] und [...] auch die ge-
waltlose Bewiltigung innerstaatlicher Konflikte, die gesellschaftliche Pazifizierung«
beinhaltet, wobei aber andererseits die Zivilisation als solche immer »gefédhrdet« sei,
namlich »durch soziale wie personliche Konflikte [, die zu jedem] menschlichen Zu-
sammenleben [dazugehdren]« (Elias 1980: 98). Norbert Elias spricht von einer Ent-
wicklung der Gesellschaft, welche die Pazifizierung des Einzelnen einschliee. Dies
bezeichnet Elias als Vorhandensein »tiefgreifende([r] zivilisatorische[r] Verwandlung
der ganzen Personlichkeitsstruktur« (Elias 1980: 101).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186 | JOHANNA GROR

ebenfalls Gewalt an der Frau angewendet hatten (vgl. Zimbardo/Gerrig 2008).”
Erginzend lassen sich hier in Bezug auf Ruanda noch einige Aspekte hinzufii-
gen. Die Verantwortungsdiffusion ist in dem aktuellen Beispiel ein wichtiger
Punkt, da diese auch bei Tdtern auftreten kann, wenn diese flir ihre Taten Ver-
antwortung iibernehmen sollen. In diesem Fall sagt ein Téter aus Ruanda, dass
das Opfer bereits am Boden lag und er somit nicht das Gefiihl hatte, es selber
getdtet zu haben, obwohl dieses real der Fall war (Hatzfeld 2004b: 25).

Diese Formen des Verhaltens lassen sich auch bei anderen Taten der Hutu
beobachten: Viele der Téter toteten, weil andere aus der Gruppe ebenfalls getotet
haben. Sie haben sich eine Art gemeinsame Distanz geschaffen, indem sie als
Gruppe der Téter der Gruppe der Opfer gegeniibergestellt waren. In dem Bei-
spiel, wo der Tater die am Boden liegende alte Frau toten sollte und somit seinen
ersten Mord begehen sollte, waren viele weitere Tater anwesend und haben ihn
angestachelt. Es war unklar, was mit ihm passieren wiirde, wenn er sich dagegen
ausgesprochen hédtte und die Frau nicht getdtet hitte. Zudem konnte er bereits
beobachten, was andere anwesende Personen an Verhaltensweisen gezeigt hatten
und was offenbar das gewiinschte Verhalten der Gruppe zu sein schien (Cialdini
2010; Zimbardo/Gerrig 2008: 119). Dies ist auch ein wesentlicher Aspekt des
sogenannten Bystandereffekts, ndmlich, dass niemand genau weil3, was gerade
passiert bzw. los ist. So berichtet einer der Téter: »Ich erinnere mich noch genau,
dass ich wegen des Getoses losgeschlagen habe, ohne darauf zu achten, wen es
traf. Ich habe sozusagen aufs Geratewohl in die Menge gehauen.« (Hatzfeld
2004b: 25).

Man kann dieses Phianomen ebenfalls mit dem Bystandereffekt in Verbin-
dung bringen, der in Situationen auftritt, in denen mehrere Personen helfen (oder
titig werden) konnten und in denen uns die Person fremd und unghnlich ist
(Cialdini 2010; Zimbardo/Gerrig 2008: 119). Eine solche Situation kann von den
Tatern bewusst oder unbewusst geschaffen werden, indem sie in den Opfern
keine Menschen mehr sehen, oder aber, indem sie ihr Gesicht bei der Tat ab-
wenden, um kein Opfer anblicken und erkennen zu miissen:

»Zum Gliick habe ich am Anfang mehrere Personen getétet, ohne ihnen ins Gesicht zu
sehen. Ich meine das so: Ich schlug drauflos, jemand schrie auf, aber das kam von allen
Seiten. Das Gewirr von Schldgen und Schreien verteilte sich auf alle.« (Téter-Interview,
in: Hatzfeld 2004b: 25).

7  Siehe dazu auch die 6. Auflage: Zimbardo/Gerrig 1995: 684; sowie dhnlich: Cialdini
2010: 185.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 JAHRE NACH DEM GENOZID: RUANDA AUF DER SUCHE NACH VERSOHNUNG | 187

Hier wird deutlich, dass der Téter versucht, sich selber eine Distanz zu seinen
Taten zu schaffen. Er spricht von mehreren Personen, die er tdtet, ohne ihnen ins
Gesicht zu sehen. Die Schreie verteilen sich noch und der Téter kann die Laute
nicht den Personen zuordnen, die er gerade tdtet. Indem er davon spricht, dass er
»drauflos« (Hatzfeld 2004b: 25) geschlagen hat, kann er auch nicht mehr zuord-
nen, wie viele er letztendlich getdtet hat. Hier kann wieder von der Verantwor-
tungsdiffusion gesprochen werden. Die Verantwortung fiir die Morde an den
vielen Menschen tiibertrégt sich hier wieder auf alle Anwesenden, da der einzel-
ne Téter iiberhaupt nicht mehr weill, wie viele Menschen und wen er genau
getdtet hat. Die Distanz ist auch zu schaffen, indem eine andere Form der Waffe,
als die der Macheten, gew#hlt wird. Macheten sind direkt am Opfer einzusetzen
und das bedeutet, dass die Tater sich direkt am Opfer befinden und es eventuell
anblicken miissen. Einer der Téter, der ein Gewehr besitzt, formuliert dieses als
gliicklichen Umstand:

»1994 beim To6ten in den Siimpfen hatte ich ausgesprochenes Gliick, denn ich konnte
mein altes Gewehr vom Militdr zum Téten nehmen. [...] Im Vergleich zur Machete ist das
Toten mit dem Gewehr ein Kinderspiel; man ist sehr viel weniger beriihrt.« (Téter-
Interview, in: Hatzfeld 2004b: 28 f).

Die Verwendung von Handgranaten schafft ebenfalls diese Distanz: »[...] ohne
die todlichen Auswirkungen mitzubekommen, hochstens, dass ich die Schreie
horte« (Hatzfeld 2004b: 29).

Wenn jedoch die Mittel der Waffen in Form von Granaten oder Gewehren,
die diese Distanz geschaffen hitten, nicht verfiigbar waren, so mussten die Téter
versuchen, trotz der Macheten und der damit verbundenen direkten Konfrontati-
on der Situation und Opfer, eine eigene Form der Distanz zu schaffen, indem sie
die Opfer nicht mehr anschauten, als Menschen wahrnehmen, oder eine Masse
an Menschen wihlten, um die Situation undurchsichtig und undurchschaubar zu
halten: »Das Auftreffen [der Machetenschldge, Anm. J. G.] habe ich am Wider-
stand gespiirt, aber nicht den Tod der Getroffenen wahrgenommen. In dem
Wirrwarr gab es kein Leid, das mich personlich beriihrt hétte.« (Hatzfeld
2004b: 29). Die groBe Bedeutung von entstandener Ndhe wird auch durch eine
weitere Aussage eines Taters deutlich: »Doch ich erinnere mich an die erste
Person, die mich angeguckt hat, als ich den blutigen Schlag fithrte. Das war
wirklich ein hartes Ding. Die Augen von jemandem, den man tétet, sind unsterb-
lich, wenn sie einem im tddlichen Moment ins Gesicht blicken.« (Hatzfeld
2004b: 25). An dieser Aussage wird deutlich, dass es eine bestimmte Niahe
schafft, wenn der Tater das Opfer ansieht, wihrend er es totet und es dem Téter

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188 | JOHANNA GROR

tatsdchlich schwerer fillt, wenn er den Blickkontakt herstellt bzw. herstellen
muss. Ein Tater spricht von dem Moment, wenn er in die Augen des Sterbenden
schaut, dass dies »der Fluch des Opfers iiber den, der es gerade tétet« (Hatzfeld
2004b: 26) sei.

Oder aber es muss eine Form der Distanz durch Sprache gesucht werden, in-
dem die Opfer nicht mehr als menschliche Lebewesen bezeichnet werden. An
dieser Stelle konnen erneut die 8 Stufen des Genozids (Stanton 1998) herange-
zogen werden. So zeigt sich in der folgenden Beschreibung eines Téters aus
Ruanda, wie die Dehumanisierung (Stufe 3 nach Stanton) sowohl in der Sprache
verankert wurde als auch in Taten stattgefunden hat, und offenbar auch bewusst
eingesetzt worden ist:

»Wenn wir auf eine Schar von Fliehenden stiefen, die verzweifelt versuchten davonzu-
kriechen, so bezeichneten wir sie als »Nattern<. Bevor das mit dem Téten losging, hieflen
sie bei uns iblicherweise »Kakerlaken<, aber wihrend des Tétens passte es besser, sie
wegen ihres Verhaltens >Nattern< zu nennen, oder >Taugenichtse« oder »Hunde«, weil
Hunde bei uns nichts wert sind — auf jeden Fall waren sie in unseren Augen weniger als
nichts.« (Hatzfeld 2004b: 143).

Auch eine bestimmte Form von Humor kann Distanz schaffen. Fiir AuBenste-
hende wirkt dies brutal, zynisch und menschenverachtend. Fiir den Téter jedoch
kann es auflockernd und enthemmend und beruhigend wirken, sich gewisse
Situationen schon zu reden und brutale Vorgehensweisen scheinbar (fiir ihn)
humorvoll zu betrachten: »Fiir mich war es komisch zu sehen, wie die Kinder
lautlos umfielen [wéhrend sie erschossen wurden und starben]. Es geschah mit
einer Leichtigkeit, die fast schon heiter [sic!] war.« (Hatzfeld 2004b: 29).

Dieser Euphemismus, die sogenannte Beschonigung der Tat, wird kenntlich
durch Worter wie »heiter« und »Leichtigkeit«. Fiir den AuBenstehenden wirkt es
abstoflend, stark befremdlich und ist zumeist nicht nachvollzichbar, wie ein
Mensch sich so humorvoll und empathielos iiber eine solch grausame Tat dullern
kann. Es spricht vieles dafiir, dass die Tater diese Form der Witze dafiir genutzt
haben, um selber eine Form der moglichen Verarbeitung der Taten zu schaffen.
Das stellt moglicherweise auch eine Art der Entlastung dar.

Es bleibt die Frage, ob die Tater selber so stark traumatisiert sind und Humor
und Witze die einzigen Wege sind, um mit diesen grausamen Taten leben zu
konnen. Durch mangelnde Aufklarung ist es ebenso schwierig, eine andere Form
der Verarbeitung zu wéhlen, da Aufklarung und Bildung wichtig flir eine tiefere
Auseinandersetzung mit den eigenen Taten und der damit verbundenen Uber-
nahme von Verantwortung ist.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 JAHRE NACH DEM GENOZID: RUANDA AUF DER SUCHE NACH VERSOHNUNG | 189

4.4 Dehumanisierung durch die Tater aus Sicht der Opfer

»Wir sahen Tieren dhnlich, denn wie Menschen
die wir einmal gewesen waren, sahen wir nicht
mehr aus und sie hatten es sich eben angewohnt,
uns als Tiere zu betrachten. Entsprechend stell-
ten sie uns nach. In Wahrheit waren sie es aber,
die zu wilden Tieren geworden waren. Sie hatten
den Tutsi den Charakter von Menschen aber-
kannt, um sie bequemer umbringen zu kénnen.«
(Rwililiza, in: Hatzfeld 2004a: 95 f.).

In diesem Abschnitt geht es um eine Stufe des Genozides, nimlich die Ent-
menschlichung des Opfers, um dieses herabzustufen und aus Sicht der Tater
besser toten zu konnen. Die iiberlebenden Opfer haben sich im Nachhinein ge-
fragt, warum die Téter so handeln und konnten diese Handlungen der Ent-
menschlichung hiufig nicht begreifen. Der Uberlebende Innocent Rwililiza sagt
hierzu Folgendes:

»Bei einem Krieg kommen Intelligenz und Dummheit zusammen. Beim Vélkermord geht
es ausschlieBlich um degenerierte Intelligenz. Wenn ich iiber diese Zeit spreche, geht eins
immer wieder {iber mein Begriffsvermdgen hinaus: Das ist die Grausamkeit der Morder.
Wenn Menschen gemordet werden mussten, so reichte es doch, sie zu tdten, aber warum
musste man den Opfern bei lebendigem Leib Arme und Beine abhacken? [...] Jetzt sollen
sie im Gefangnis von Rilima behaupten, sie wiissten gar nicht, wie sie derart unglaubliche
Dinge begangen haben konnen. Aber sie erinnern sich an alles, bis ins kleinste Detail. Ich
wiederhole mich: nach meiner Uberzeugung metzelten und verstimmelten sie, um den
Tutsi ihre Menschengestalt zu nehmen und sie so leichter ermorden zu kdnnen.« (Rwili-
liza, in: Hatzfeld 2004a: 105).

Es wird deutlich, dass die Dehumanisierung durch die Téter deutlich pridgende
Spuren im Trauma der Opfer hinterldsst. Die Wahrnehmung der Situation ist
hierdurch ebenfalls geprigt: Die Frage nach dem »Warum« scheint allgegenwir-
tig zu sein; ebenfalls die Frage, warum die Téter die Opfer so entmenschlicht
haben: »Warum zerstiickelten sie eigentlich die Menschen, statt sie direkt zu
toten?« (Rwililiza, in: Hatzfeld 2004a: 98). Die Entmenschlichung, so wurde
bereits iiber die Titer geschrieben, fiihrt zu leichterem Morden. Ein Uberleben-
der sagt dazu: »Ich glaube im Ubrigen, dass den Hutu ihr Werk leichter fiel,
wenn sie uns wie wilde Wesen vegetieren sahen. Vor allem jenen, die mordeten,

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190 | JoHANNA GROR

ohne selbst von Hass beseelt zu sein.« (Rwililiza, in: Hatzfeld 2004a: 95). Die
Entzivilisierung spielt bei einem Genozid eine ganz wesentliche Rolle. In den
Erlebnisberichten der Opfer kann man bei den Erzdhlungen groBe Parallelen
beziiglich der Thematik der Entmenschlichung feststellen:

»Dann horten wir, dass die Biirgermeister, die Polizisten und die Gemeindebeamten iiber
die Dorfer im Busch zogen und die Bewohner lauthals mit Befehlen tiberschiitteten wie:
»Worauf wartet ihr noch, die Tutsi, diese Kakerlaken, zu vernichten wie in Kigali!« >Fiir
Tutsi gibt es hier keinen Platz mehr, tétet sie wo ihr nur kénnt.< >Es ist Schlangenbrut, es
ist an der Zeit sie abzuschiitteln. Niemand wird dafiir bestraft!« Gleichzeitig haben die
Interahamwe und die Soldaten aus der Kaserne von Gako es schon mal vorgemacht und
eine erste Auswahl von Leuten getétet, deren Héuser vorher mit Farbe markiert worden
waren.« (Uwanyiligira, in: Hatzfeld 2004a: 151 ff.).

Deutlich wird an dieser Aussage besonders, dass erneut die Autoritdten in Form
von Biirgermeistern, Polizisten und Gemeindebeamten erwéhnt werden. Wie
bereits geschildert, spielen diese Positionen in Ruanda eine bedeutsame Rolle,
da die Funktion hierarchisch sehr hoch anzusiedeln und zudem hoch angesehen
ist. Die Personen in dieser Funktion erhalten einen gefahrlichen Einfluss, wenn
sie zudem, genau wie beim Radio zu der Zeit, die Hetzjagd unterstiitzen und
durch dehumanisierende Begriffe verstirken, wie zum Beispiel durch die Ver-
wendung der Bezeichnungen: Kakerlaken und Schlangenbrut.

Diese Tierbezeichnungen sind zusétzlich negativ behaftet und gelten als Un-
geziefer und giftig. Dadurch, dass die Autoritdtspersonen zudem ankiindigen,
dass Tdtern nichts passieren wiirde (»Niemand wird bestraft!«) und die Lage
1994 in Ruanda sowieso schon hdchst angespannt war, kann man von einem
Normumbruch sprechen. Nicht zu vernachlédssigen, und auch an dieser Aussage
erkennbar, ist die Tatsache, dass die Menschen hdufig konform handeln, was
zudem durch die besondere Rolle der Autoritdten verstirkt wird (vgl. Milgram
1974). Wenn diese schon mit dem Beispiel vorausgehen, im Zitat deutlich durch
die Aussage, die Soldaten hitten es (das Toten) schon mal vorgemacht, kann
auch vom Lernen durch Beobachtung gesprochen werden, wenn sich andere
Menschen diese Handlungen abgucken und darauthin auch téten.

4.5 Berichterstattung und Nachrichtenlage
4.5.1 Radio, Presse und Medien in Ruanda

Die Berichterstattung in Ruanda ist mitunter auch fiir den Genozid verantwort-
lich zu machen (Johnson 1997: 39 ff.). Die Rolle des Radios und die Auswirkun-

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 JAHRE NACH DEM GENOZID: RUANDA AUF DER SUCHE NACH VERSOHNUNG | 191

gen der Hetzkampagnen werden hier kurz dargestellt. Moglicherweise sind Téter
hiufig in die Rolle der Beobachter, ndmlich der Berichterstatter iiber das Radio,
geschliipft und konnten somit iiber dieses Medium in weiten Teilen ihre Hassre-
den verbreiten. Die Medien-Forscherin Hildegard Schiirings beobachtet die
Rolle und Entwicklung des Journalismus und des Radios Anfang der 90er Jahre
wie folgt:

»Ab 1990 nahm die Zahl der Zeitungen stindig zu. Wéhrend bis dahin eine starke Presse-
zensur ausgeiibt wurde, herrschte nun plétzlich vollkommene Ziigellosigkeit. Jeder durfte
alles iiber jeden behaupten. Es gab keine gesetzlichen Grundlagen, die das Medienwesen
regelten. So entstanden auf allen Seiten extremistische Blitter, in denen denunziert, ohne

Beweise Menschen angeschuldigt und verleumdet wurden.« (Schiirings 1994b: 53).

Zur Pressefreiheit muss angefiihrt werden, dass diese an sich sehr eingeschrinkt
war (und ist). Das Radio stand an sich ebenfalls stark unter staatlicher Kontrolle
und wurde von den Staatsbiirgern Ruandas auch gehort, da das Fernsehen noch
nicht so verbreitet war: »Das Radio hatte einen groBen EinfluB3 auf das tigliche
Leben. Thm wurde von der rwandischen Bevolkerung eine hohe Autoritdt zuge-
schrieben.« (Schiirings 1994b: 53).

Hier soll im Folgenden speziell auf die Rolle des Beobachters — des Modera-
tors — eingegangen werden, der eigentlich ein Téter ist, jedoch hiufig nicht als
solcher wahrgenommen wurde. Ein Moderator des so genannten »Freie[n] Ra-
dio-Fernsehen[s] der Tausend Hiigel« (RTLM) »rief zu Gewalt und Mord auch
gegen seine eigenen Landsleute auf« (Schiirings 1994b: 53): »Wéahrend des
Volkermords und des Krieges im April 1994 stachelte der Sender, der spiter
zusammen mit Millionen Rwandern nach Zaire fliichtete, weiter zum Morden
an. Er forderte die Bevolkerung auf, Rwanda zu verlassen, da der Feind, die
FPR, sie alle ermorden wiirde. Ab Anfang Juli 1994 wurde nicht mehr gesen-
det.« (Schiirings 1994b: 53). Zum besseren Verstindnis dieser besonderen Rolle
des Beobachters, der scheinbar nur die Tatsachen fiir das Volk dokumentiert und
berichtet und der zugleich eigentlich ein Téter ist, sollen hier ein paar Ausziige
aus der Radiosendung beispielhaft aufgefiihrt werden:

»Damit alle Bauern endlich Frieden haben, ist es an Euch, jetzt zu handeln. Indem Ihr die
Feinde sucht, findet Thr auch Frieden. Wenn Thr Frieden wollt, dann miifit Ihr Euch erhe-
ben und die Feinde suchen, die mitten unter Euch sind.<« (Auszug aus einer Radio-
Sendung, in: Schiirings 2004b: 54).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192 | JoHANNA GROR

»Alle Hutu miissen jetzt verstehen, man muf} verhindern, wieder in das Unrechtssystem
zu geraten, mit Zwangsarbeiten und Schikane, in die Zeit der Knechtschaft [...].<« (Aus-

zug aus einer Radio-Sendung, in: Schiirings 2004b: 54).

mIn schwierigen Zeiten mufl der Mensch zu allem bereit sein und entsprechend reagieren.
So ist dies nun mal in schweren Zeiten, denn wir befinden uns im Krieg. Wir kdmpfen
gegen die Inkotanyi, die Enkel der Tutsi, gegen diejenigen, die sich gesagt haben (der
Sprecher nimmt einen erschopften Tonfall an): Sei’s drum, die Hutu haben unseren Vi-
tern die Macht entrissen und den Mwami gesetzt, jetzt iiberraschen wir sie [...].<« (Aus-

zug aus einer Radio-Sendung, in: Schiirings 2004b: 54).

Die Nachricht des Flugzeugabschusses wurde ebenfalls iiber das Radio verbrei-
tet und sogleich mogliche Téter(gruppen), die Tutsi, in einer beispiellosen Hetz-
jagd iiber dieses Medium verantwortlich gemacht (Uwizeyimana, in: Schiirings
1994b: 60). Zusammenfassend ist hier also wichtig — zum Versténdnis dieser
Rolle des Beobachters — dass diese Rolle nur scheinbar als die des Helfers oder
aufkldrenden Beobachters angenommen wurde, sozusagen unter dem Deckman-
tel der Seriositit, jedoch in Wirklichkeit Teil der Dehumanisierung und Hetzjagd
auf die Opfer, also eine Téterrolle ist!

4.5.2 Allgemeine Nachrichtenlage in Ruanda wahrend
des Genozides

An dieser Stelle soll daher besonders zu der Berichterstattung wihrend des Ge-
nozides Bezug genommen werden. Honke und Servaes kritisieren, dass »[d]ie
Berichterstattung unter dem Dilemma [leiden wiirde], daB [sic!] in Kigali nie-
mals stédndige Niederlassungen internationaler Nachrichtenagenturen oder wich-
tiger Presseorgane existierten. Korrespondenten [wiirden] vielmehr je nach
Bedarf aus Nairobi oder Europa eingeflogen« (Honke/Servaes 1994: 229):

»Das im Gegensatz zu den »vergessenen< Kriegen in Afrika (Angola, Liberia, Sudan usw.)
intensive und ausdauernde Medieninteresse ist im apokalyptischen Ausmal} der rwandi-
schen Katastrophe begriindet, welches reichlich Stoff fiir Schreckensmeldungen und
Horrorgeschichten jeglicher Art liefert und Zuschauer und Leser, trotz der Ubersittigung
durch tagtigliche Katastrophenmeldungen, nicht indifferent ldsst.« (Honke/Servaes
1994: 229).

Des Weiteren gébe es »kaum mit den Verhéltnissen in Rwanda und der Sprache

vertraute Journalisten, auf die im Krisenfall zuriickgegriffen werden konnte.
Infolgedessen sind — nach der Evakuierung der Entwicklungshelfer und Experten

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 JAHRE NACH DEM GENOZID: RUANDA AUF DER SUCHE NACH VERSOHNUNG | 193

— vor Ort gesammelte Informationen erster Hand Mangelware, es fehlen Augen-
zeugenberichte, es fehlen realitidtsgerechte Analysen des Geschehens.« (Hon-
ke/Servaes 1994: 229).

Die Annahme, es gébe zu wenig oder keine Augenzeugenberichte, kann so
nicht bestétigt werden. Exemplarisch wire hier Jean Hatzfeld zu nennen, der
allein in zwei Werken in Erlebnisberichten auf die Meinungen und Erfahrungen
von Opfern und Tétern fundiert aufmerksam macht. Dass es zu wenig an fun-
dierten Beobachtern gibt, mag hingegen stimmen, wenn man sich an die Nach-
richtenberichterstattung der Radios und anderen Medien erinnert. Zudem mag es
richtig sein, dass die generelle Darstellung Afrikas und Ruandas oftmals dahin-
gehend lduft, dass die Einwohner unzivilisiert und wild seien und somit von
Natur aus gewalttitig. Diese Annahme geht in die Richtung der Argumentation
der angeborenen Aggression und sogar der Selbsteinschitzung einiger Ruander
(). Honke und Servaes sagen hierzu:

»Hier wird suggeriert, Aggressivitdt und Gewalttitigkeit seien quasi natiirliche Eigen-
schaften der Afrikaner. Obwohl nirgendwo explizit von ihrer Minderwertigkeit die Rede
ist, bedeutet dies, daf3 [sic!] die Menschen dort anders seien als wir, die zivilisierte Welt.
Und Menschen, die aus keinem anderen Motiv als aufgrund ethnischer Identititen zu
solch exzessiver und brutaler physischer Gewalt fihig sind, miissen doch wohl Wilde sein,
deren wahre Natur sich nun offenbart — ein Beweis fiir die Sinnlosigkeit aller zivilisatori-
schen Bemiithungen.« (Honke/Servaes 1994: 233).

Die Darstellungen wiirden zudem in bestimmte Richtungen modelliert, so dass
zum Beispiel suggeriert werde, dass »es sich [nicht] um ein Verbrechen handelt,
daB [sic!] die Massaker von ganz bestimmten Individuen und Gruppierungen
geplant, befohlen und durchgefiihrt wurden und die Urheber, Tater und Mittéter
dafiir zur Rechenschaft gezogen werden miissen.« (Honke/Servaes 1994: 233).
Das erschwert die korrekte historische Dokumentation und anschlieBende Auf-
klarung ungemein. Honke und Servaes gehen davon aus, dass die genaue Be-
nennung und Definition des Begriffs des »Volkermordes« elementar wichtig ist,
damit Tater juristisch verfolgt werden koénnen und Opfer Gerechtigkeit erfahren
konnen. »Fiir die meisten Ruander muB sie [d. i. die Gerechtigkeit] verbunden
sein mit Recht und Gerechtigkeit.« (Wagner 1997: 76). Das soll Gacaca® leisten.

8 Gacaca bezeichnet ein traditionelles ruandisches Rechtssystem. Es wird vollzogen
von den Dorfiltesten der Gemeinschaft. Gacaca bedeutet iibersetzt auch eine »Gras-
art«, die in den Bergen Ruandas vorkommt. Die Verhandlungen werden sitzend auf

dem Gacacagras durchgefiihrt. Daher kommt die ebenfalls gédngige Bezeichnung des

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194 | JOHANNA GROR

Die Darstellung sei somit fiir die kollektive Aufklarung unabdingbar. Sie kriti-
sieren zudem: »[D]ie Tatsache, daB [sic!] auch Hutu Opfer der Massaker gewor-
den sind und Tutsi sich daran beteiligt haben, blendet auch er [d.i. ein Tiéter,
Anm. J. G.] aus.« (Honke/Servaes 1994: 237 f.).

Wichtig im Zusammenhang mit der Berichterstattung, bezogen auf Ruanda,
sei auflerdem, so hingegen Schiirings, dass es nicht besonders sinnvoll sei, aus-
schlieBlich in einem Bereich nach den Ursachen fiir den Genozid zu suchen, zum
Beispiel im zu hohen Bevolkerungszuwachs (Schiirings 1994a: 9):

»Oder wenn, wie in deutschen Medien iblich, das allzu simpel gestrickte Muster der
»Stammesfehden< herhalten muss. Dies konnte den Eindruck erwecken, als seien Kriege
wie auch der Volkermord naturgegeben und nicht zu verhindern. Doch der Krieg wie auch
der Volkermord sind von Menschen geplant und ausgefiihrt worden.« (Schiirings
1994a: 9 f.).

Wichtig ist daher, die Inhalte differenziert, objektiv und sachlich darzustellen.
Nur so kann man herausfinden, welche Rolle wer eingenommen hat und wie
diese zu werten ist.

4.6 Die Wirkung der Beobachterrolle auf die
Bevolkerung Ruandas

Dass Beobachter stellvertretend fiir die westlichen Nationen im Land Ruanda
wihrend des Genozides unterwegs waren, fotografierten und berichteten, blieb
von den Staatsbiirgern Ruandas nicht unbemerkt. Spétere Augenzeugenberichte
von tiiberlebenden Opfern und von Tétern zeigten, dass der Eindruck hiufig
dahingehend war, dass der Volkermord zwar bemerkt wurde, jedoch darauthin
nicht eingegriffen worden ist. Das hatte mdglicherweise zur Folge, dass die
Opfer jegliche Hoffnung verloren haben, dass ihnen jemand hilft, und fiir die
Téter erweckte es den Eindruck, dass sie tun und lassen konnten, was sie moch-

sog. »Wiesengerichtes«. Siehe hierzu: Gacaca Community Justice (2018)
(http://gacaca.rw/about) »The word Gacaca refers to ‘a bed of soft green grass’ on
which a community and leaders known for their integrity and wisdom gathered to dis-
cuss and resolve conflicts. The traditional dispute resolution system dealt with issues
within or between families and members of the same community.uld finish by sharing
a drink as a sign of reconciliation. If the parties were not happy, they could take their

case to the chief or even the king.«

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 JAHRE NACH DEM GENOZID: RUANDA AUF DER SUCHE NACH VERSOHNUNG | 195

ten, da es offenbar nur wichtig war, dass Auslédndern nichts passiert, jedoch bei
Ruandern nicht eingegriffen werden wiirde.

Den Tétern war offensichtlich durchaus bewusst, dass die Reaktion des Wes-
tens ausblieb und sie ungehindert ihr Morden fortsetzen konnten: Die mogliche
Hemmung und Distanz des Téters zum Opfer durch die Beobachterrollen entfiel
scheinbar. Einige Erlebnisberichte zeigen genau diese Umstinde auf: »Die Aus-
lander, die zivilen und militdrischen Entwicklungshelfer und die Vertreter der
Hilfsorganisationen waren vorsorglich in Sicherheit gebracht worden.« (Hatzfeld
2004a: 163). An anderer Stelle heil3t es:

»lch erinnere mich an die franzosischen Soldaten in Butare, die schon frithmorgens in
ihren neuen Trainingsanziigen schwitzten. Gleich an den ersten Tagen des Volkermords
haben sie sich davon gemacht und alle Weilen veranlasst, mit ihnen auszufliegen. Warum
waren sie Uiberhaupt da, wenn sie kein Gewehr bedienen kénnen?« (Umubyeyi, in: Hatz-
feld 2004a: 213).

Dass ebenso die anderen afrikanischen Staaten nicht eingegriffen haben, wurde
ebenfalls registriert: »Man muss jedoch an eine noch viel wichtigere Wahrheit
erinnern: Auch unsere afrikanischen Briider haben nicht einen Finger mehr
gekriimmt als die Weiflen, um unsere Leben zu retten.« (Kayitesi, in: Hatzfeld
2004a: 187). Dieses Wissen mag bei den Opfern eine noch viel groflere Verunsi-
cherung hervorgerufen haben. Das Trauma ist bei einigen Uberlebenden dadurch
moglicherweise noch verstirkt worden. Hier ist auch die Rolle der UNO interes-
sant. Eine grofle Verunsicherung wird jedoch auch seitens der westlichen Bevdl-
kerung vermutet. Diese entsendeten zundchst scheinbar sehr wenig Journalisten
wihrend des Volkermordes:

»Wihrend des Volkermords an den Tutsi (Frithjahr 1994) waren ausléndische Journalisten
in Ruanda &uferst rar, doch sie kamen gleich in Schwérmen, um die Kolonnen der Hutu-
Fliichtlinge bis zur Grenze des Kongo (Sommer 1994) zu begleiten. Dieses Ungleichge-
wicht der Berichterstattung, der Ausmarsch der Hutu-Flichtlinge aus unklaren Beweg-
griinden [wird hier deutlich, Anm. J. G.].« (Hatzfeld 2004a: 164).

Zum einen konnte es daran gelegen haben, dass die Situation deutlich unter-
schitzt wurde, da der Zeitraum sehr kurz war, in dem bis zu eine Million Men-
schen umgebracht wurden, und die Zeit somit scheinbar zu kurz war, um schnell
handeln zu kénnen. Dass der Zeitraum sehr kurz zum Einschitzen der Situation
sei, wird zwar von den Uberlebenden bemerkt, jedoch bei den Beobachtern stark
kritisiert: »Im Fall von Ruanda hétten die Weillen aber nach ein paar Tagen

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196 | JoHANNA GROR

unbedingt wissen miissen, dass es sich nicht um die iiblichen Massaker handelte,
sondern um einen Vdlkermord, doch sie haben nicht gehandelt.« (Umubyeyi, in:
Hatzfeld 2004a: 215). Zum anderen wird mangelndes Interesse an Ruandas
Bevoélkerung unterstellt, welches der Grund dafiir sei, nicht eingeschritten zu
sein. Die Augenzeugenberichte von den Uberlebenden Felis Muhirwa und Ber-
the Mwanankabandi zeigen dieses sehr deutlich:

»Der Priasenz des franzosischen Militdrs hat einen beispiellosen Medienrummel ausgeldst.
Erst nachdem unertriagliche Bilder im Fernsehen und in der westlichen Presse gezeigt
wurden, scheinen die reichen Linder sich entschlossen zu haben, in Rwanda zu interve-
nieren. Auf Druck der 6ffentlichen Meinung in ihren Landern haben sie, wie durch Zaube-
rei, die Mittel gefunden, die ihnen vor knapp drei Monaten so sehr fehlten.« (Muhirwa, in:
Schiirings 1994: 116).

»lch verstehe nicht, warum die Weillen so lange zugeschaut haben, als man uns Tag fiir
Tag mit dem Messer zu Leibe ging. Wenn Sie, der den Voélkermord auf den Fernseh-
schirmen verfolgt hat, nicht wissen, warum die Weiflen kein Zeichen der Missbilligung
geduflert haben, wie soll ich das in meinem Versteck in den Siimpfen wissen? [...] Ich bin
mir nicht sicher, ob ich dem Mitleid eines Auslénders glauben soll oder es richtig verste-
he.« (Mwanankabandi, in: Hatzfeld 2004a: 175).

Die Uberlebenden haben auch die Journalisten und Kriegsfotografen bemerkt,
die in der Zeit des Genozides im Land unterwegs waren und mit Hilfe von
sprachlichen Medien und bildlichen Eindriicken, wie zum Beispiel Fotografien,
ihre Sicht der Dinge darlegten. Jedoch bewerten diejenigen, die sich geduBert
haben, diese Anwesenheit und Arbeit sehr unterschiedlich. Einige Uberlebende
duBerten sich beispielsweise sehr kritisch dazu, indem sie feststellten, dass »aus-
landische Fotografen, die — ohne sich selbst in Gefahr zu begeben — dabeistan-
den und fotografierten, wie man die Tutsi in den StraBen der Stadt tétete.« (U-
wanyiligira, in: Hatzfeld 2004a: 155). Des Weiteren sagten einige: »Und ein
paar Wochen spéter haben die Weillen Pressefotografen geschickt, um der gan-
zen Welt zu zeigen, wie man uns umgebracht hatte.« (Rwililiza, in: Hatzfeld
2004a: 103). Damit unterstellt sie dem Beobachter, dem Kriegsfotografen und
Journalisten unterlassene Hilfeleistung.

Andere Uberlebende bewerten die Anwesenheit der Journalisten vollig an-
ders, indem sie sich duflern, dass durch deren Arbeit iiberhaupt Hilfe gekommen
sei, da deren Sprach- und Ausdrucksvermdgen und Art der Kommunikation
dafiir gesorgt habe, dass die Geschehnisse durch Medien verbreitet wurden.
Einer der kritischsten Punkte ist der, dass nur geholfen werden wiirde, wenn das

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 JAHRE NACH DEM GENOZID: RUANDA AUF DER SUCHE NACH VERSOHNUNG | 197

Leid &duBerst spektakuldr sei. Damit wird mdglicherweise dem Beobachter Zu-
hause Voyeurismus unterstellt:

»Allerdings kamen die Kameraleute des Fernsehens und die Journalisten und reisten
durchs Land. Sie schauten hin, aber sie bemerkten nur die spektakuldren Ereignisse, wenn
ich das so sagen darf. Sie sahen die Ziige der Hutu auf den Stralen des Kongo entlang
ziehen und sie kommentierten: »Schauen Sie, das sind die Opfer des Krieges, die dem Tod
entflichen.< Sie sahen die Truppen der RPF in die einzelnen Regionen einmarschieren und
sie erkldrten: »Das sind Tutsi-Soldaten, die den Krieg zwischen den Ethnien gerade ge-
winnen und die Hutu verjagen.< Aber die Menschen, die sich im Schlamm der Stimpfe, in
den Zwischendecken der Hauser oder auf dem Grund der Brunnenlcher verbargen und
wochenlang Gefangene ihrer Verstecke waren, die hatten niemanden, der um sie besorgt
war.« (Umubyeyi, in: Hatzfeld 2004a: 213).

Die eigentlichen Opfer, welche die am meisten leiden wiirden, blieben unbe-
merkt in ihren Verstecken, zum Beispiel den Stimpfen und im Busch, verborgen.
Das spricht einerseits fiir eine sehr groe Distanz zu den Opfern (die noch am
Leben waren) und andererseits eine grole Ndhe zum Leid (Leichen, spektakulé-
re Félle), welches z. B. von den Opfern als voyeuristisch wahrgenommen wird.
Das personliche Leid der Opfer blieb dem Beobachter jedoch weitgehend ver-
borgen und wird im mangelnden Interesse gedeutet, welches die unterlassene
Hilfeleistung (aus Sicht der Uberlebenden) seitens der Beobachter erkliren
wiirde. Hier wird die Wirkung der Beobachterrolle auf die Bevolkerung Ruandas
deutlich: Die zum Teil unterschiedlichen Sichtweisen und teilweise sehr &hnli-
che Gefiihle, deren Spektrum vom Sich-im-Stich-gelassen-fiihlen bis hin zur
Waut oder Resignation iiber den Status Ruandas reichte.

4.7 Die Rolle der Helfer in Ruanda

Die Rolle der Helfer ist eine relativ wenig erforschte Gruppe der Akteure des
Genozids in Ruanda. Gemeint sind in diesem Unterkapitel nicht die Helfer der
Tater (bzw. die Unterstiitzer von Tétern), es sei denn, die Rollen vermischen
sich, wie bereits beschrieben, und der Helfer ist moglicherweise auch ein Téter.
Es sind hier die Helfer gemeint, die aus beispielsweise humanitiren Griinden
und/oder aus (christlicher) Néchstenliebe handeln. Hierunter fallen zum einen
die Institutionen, wie z. B. Arzte ohne Grenzen, das Deutsche Rote Kreuz, die
UN, NGO, die Kirchen, zum anderen auch Privatpersonen, wie z. B. Nachbarn,
Freunde und Bekannte, zum Teil unabhéngig von Institutionen und Organisatio-
nen. Die Rolle des Helfers im Genozid ist abzugrenzen von den reinen Beobach-

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198 | JOHANNA GROR

tern, denen hiufig Untétigkeit oder Voyeurismus vorgeworfen wird, den Opfern,
die auf der Flucht vor den Tétern sind und in einer Rolle gefangen scheinen und
den Titern, die Jagd auf die Opfer machen und diese vernichten wollen. Die
Rolle des Helfers wird hdufig heroisch dargestellt. Sie wird uneigenniitzig und
aufopfernd présentiert. Bei der Rolle des Helfers ist die Rollenanalyse weitaus
schwieriger, da die Personen oftmals nicht mehr klar den Helfern oder einer
anderen Rolle zuzuordnen sind. Die Situation der Gewaltform des Genozides
darf nicht unterschitzt werden, da es im Genozid in Ruanda sechr viele Tater
sowie auch Beobachter/Zuschauer gab. Die Hilfe im Zuge einer Institution ist
noch eine andere, da hierbei immer im Fokus der Organisation gehandelt wird,
was diese Art der Hilfe nicht herabsetzen soll, jedoch einen Unterschied zu
Einzelpersonen darstellt, da die bewusste Entscheidung, in einer direkten Gefah-
rensituation zu helfen, bereits vorab durch die Organisation getroffen wurde.

Der wohl beriihmteste unter den Helfern wihrend des Genozids in Ruanda
ist Paul Rusesabagina gewesen, der Leiter des Luxushotels Hotel des Mille
Collines war, und in der Zeit des Genozides 1268 Menschen durch seine Hilfe
das Leben gerettet hat (Rusesabagina 2006). Rusesabagina hat, unter groflen
Gefahren fiir sein eigenes Leben, wihrend des Genozides Menschen bei sich im
Hotel versteckt, ihnen Lebensmittel gegeben und ihnen Schutz geboten. Paul
Rusesabagina wurde fiir seine Dienste mit dem Immortal Chaplains Prize for
Humanity (2000) ausgezeichnet, und ihm wurde die Presidential Medal of Free-
dom (2005) verlichen. Zudem wurde in einer Hollywoodproduktion durch Re-
gisseur Terry George seine Geschichte unter dem Titel ,,Hotel Ruanda“ verfilmt.
Rusesabagina wurde jedoch 2012 — Jahre nach dem Genozid — von Kritikerseite
vorgeworfen, er hitte durch seine Tétigkeiten sehr davon profitiert und hétte viel
Geld damit verdient, indem er von den Fliichtlingen, denen er Schutz geboten
hatte, fiir die Benutzung der Zimmer und Lebensmittel, Geld genommen hétte
(Evers/Knaup/Nyonge/et. al. 2012).

Heute geht die Forschung eher von den Umstinden aus, aus denen die Ge-
triebenen handeln wiirden, und nicht von einer mdglicherweise altruistischen
Haltung der Helfer. Es kann auBBerdem vorkommen, dass die Distanz zum Ge-
schehen eine Rolle spielt, da die Helfer einer Organisation bspw. ein anderes
Selbstverstindnis zur Hilfeleistung aufgrund ihrer beruflichen Funktion haben
konnten. Beispielweise sind Arzte aufgrund des hippokratischen Eides dazu
verpflichtet, Menschen zu helfen (z.B. in den Fliichtlingslagern), oder Pastoren
aufgrund ihrer Religion zu Werten wie Nachstenliebe, Menschlichkeit und Fiir-
sorge angehalten. Das heilit zwar nicht, dass es nicht auch Personen dieser Be-
rufsrolle gibt, die sich nicht daranhalten, jedoch machen diese Wertvorstellungen
und Normen einen gro3en Teil der Berufsrolle aus.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 JAHRE NACH DEM GENOZID: RUANDA AUF DER SUCHE NACH VERSOHNUNG | 199

Wenn Menschen viele andere Personen in ihren Handlungen beobachten,
kann es sein, dass sie gerade deshalb genauso handeln, bzw. das Verhalten der
anderen >in Ordnung« finden, da Menschen dazu neigen, sich konform zu verhal-
ten. Die grofle Gefahr, vor der Menschen instinktiv fliichten wollen und die die
Helfer oftmals bedroht, wenn sie dann eingreifen wollen, trifft auf Ruanda zu.
Erwéhnenswert ist sicher noch, dass Helfer hdufig sehr schnell reagieren miissen
und dieses Handeln unter Druck 1éhmt manche potentiellen Helfer so sehr, dass
sie nicht mehr in der Lage sind, einzuschreiten. Die Rolle des Helfers wachst
zudem urspriinglich aus der Rolle des Beobachters heraus, da die Menschen, die
helfen, die Situation erst einmal beobachtet und eingeschitzt haben miissen, um
fiir sich beurteilen zu konnen, ob Gerechtigkeit oder Unrecht besteht (und wenn
es auch sehr schnell geschieht). Wenn sich potentielle Helfer bereits mit Thema-
tiken der Gerechtigkeit und Werten vorab auseinandergesetzt haben, ist es mog-
licherweise so, dass sie besser dazu in der Lage sind, in Gefahrensituationen
spontan hilfeleistend zu reagieren und zu handeln. Man kann sagen, dass die
Ergebnisse der Forschung im Bereich der Zivilcourage und die damit verbunde-
ne Uberzeugung, dass das Gerechtigkeitsempfinden der (potentiellen) Helfer
eine entscheidende Rolle spielt, durchaus auf Ruanda iibertragbar ist: Geholfen
haben, wenn iiberhaupt, Menschen, die der festen Uberzeugung waren, unab-
hingig von der Glaubensrichtung oder Institution, dass in den Monaten in Ruan-
da groBes Unrecht geschehen ist.

Es gab sehr unterschiedliche Formen der Hilfe fiir die Opfer in Ruanda. In-
wiefern diese Hilfe sinnvoll funktioniert hat, was die Helfer fiir Motive haben
und was es fiir Schwierigkeiten mit der Hilfe gegeben hat, soll nun im Folgen-
den dargestellt werden. Wichtig ist es, zu verstehen, dass die Hilfe fiir die Opfer
in Ruanda sehr eingeschrénkt war, sodass es fiir die Tater moglich war, inner-
halb von drei Monaten knapp eine Million Tutsi (und mit ihnen sympathisieren-
de Hutu) zu téten. Die Rolle des Helfers scheint bei genauerer Betrachtung an
andere Rollen gebunden: z. B. gibt es Beobachter, die Helfer geworden sind;
Helfer, die zugleich Téter sind, und Opfer, die an anderer Stelle Helfer geworden
sind etc.

5. ZWISCHENFAZIT

Der Punkt der mangelnden Wahrnehmung der versteckten Opfer durch die Be-
obachter wire hier als interessant zu nennen, da erforscht werden miisste, ob
eine Wahrnehmungsverzerrung vorliegen kdnnte, oder ob sich Kriegsfotografen
und Journalisten tatsdchlich nicht fiir die individuellen Opfer interessiert haben

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200 | JoHANNA GROR

konnten. Zusitzlich miisste gepriift werden, wie sich die jeweiligen Seiten eine
angemessene Aufmerksamkeit vorstellen (denn das konnte sehr verschieden
sein) und ob diese Art der Aufmerksamkeit womdglich in der Gefahrensituation
gar nicht umsetzbar gewesen sein kdnnte. Das meint, dass die Opfer sich vor den
Tatern versteckt haben und es mitunter fiir Berichterstatter schwierig gewesen
sein konnte, diese zu finden und im néchsten Schritt dann, angemessen Kontakt
aufzunehmen.

Dabei wire die Sprache sehr wichtig, da sich auch hier die Frage stellt, wel-
che angemessen wire fiir das unvorstellbare Leid nach einem Genozid und wel-
che Sprache der Aufkldarung und Aufarbeitung gewdihlt werden miisste. Es ist
wichtig, sich iiber die oftmals unbewussten und scheinbar unwichtigen Aspekte
der Sprache Gedanken zu machen, auch iiber den groBen Einfluss, welchen sie
auf das Denken und Handeln nehmen kann, um zu verstehen, dass der Weg zur
Hasssprache einen oftmals flieBenden Prozess darstellt, welcher auch in den 8
Stufen des Genozids zu finden ist. Sowohl in der bereits dargestellten Stufe der
Dehumanisierung, als auch in den Stufen Klassifizierung (zum Beispiel durch
sprachliche Mittel), Symbolisierung (zum Beispiel durch Namensgebungen und
Symbole), Polarisierung und Leugnung finden sich in Vielzahl Eigenschaften
von Sprache, Gestik und Mimik wieder.

Die Sprache des Genozids entwickelt eine eigene Dynamik. Die Analyse
kann zeigen, dass sie sich im Verlauf eines Genozids zunehmend radikalisiert,
jedoch in den Anfangen schleichend, unterschwellig und im Verborgenen hailt.
Eine Herausforderung besteht folglich darin, die Aspekte der Sprache zu analy-
sieren, richtig einzuschédtzen und rechtzeitig Interventionskonzepte zu entwi-
ckeln.

6. KRITISCHE ANALYSE ZUR FORSCHUNG DER THEMATIK
DER AUFKLARUNG UND PRAVENTION IN RUANDA

Im Folgenden sollen einige Vorschlige zur Losung und Pravention der Gewalt
in Ruanda vorgestellt und analysiert werden. Wie stehen die Personengruppen
folgenden Themenbereichen der Aufklarung gegeniiber bzw. wie sind sie diesen
gegeniiber eingestellt? Das soll die folgende Darstellung aufzeigen (siehe Tabel-
le).

Im Zusammenhang mit der Priavention werden viele unterschiedliche Ansét-
ze diskutiert. Beziiglich der Errichtung eines neuen politischen Systems ldsst
sich sagen, dass diese Idee nach einigen Uberlegungen wieder verworfen werden
kann: Es gibt keinerlei Anhaltspunkte dafiir, dass diese Art der Umstrukturie-

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 JAHRE NACH DEM GENOZID: RUANDA AUF DER SUCHE NACH VERSOHNUNG | 201

rung alleine erfolgversprechend sein konnte. Demokratische Strukturen sind
jedoch forderlich. Weiterhin kdnnte man das Konfliktpotential verringern und
fiir die Wirtschaft MaBnahmen finden. Zudem sei dies mit grolen Anstrengun-
gen verbunden und ein ldngerer Prozess, gekniipft an grofe finanzielle Unter-
stiitzung. Es ldsst sich vermutlich bejahen, dass Demokratien in Staaten auch
keine Garantie sind, jedoch eine erst mal positive Entwicklung darstellen wiir-
den.

Ebenfalls genannte Aspekte zur Losung wéren zum einen die Nominierung
eines geeigneten, fiir Menschenrechte einstehenden Justizministers und zum
anderen Aufstellung einer nationalen Armee. Jedoch bleiben auch hier Unsi-
cherheiten, z. B. ob der Gespréchsbereitschaft, Beobachtung und Kontrolle der
Sicherheitskrifte und der Glaubwiirdigkeit der Politik. Hier wéren zwei Punkte
hervorzuheben: Die schnelle Entsendung von Beobachtern und die Verfolgung
von Tétern auf rechtsstaatlicher Grundlage. Der vollige Schuldenerlass wire
auBerdem eine Idee, sowie der ruandischen Verwaltung Hilfe zu bieten, in Sa-
chen Personal, Ausstattung und finanziellen Mitteln. Als ein weiterer Vorschlag
zur Aufarbeitung und Aufklirung (sowie zur Losung) wird immer wieder die
Aufarbeitung durch die dérflichen Gacaca-Gerichte® genannt: Dieser Aspekt der
Aufarbeitung wird sehr kontrovers diskutiert (Amnesty International 2012), da
die beteiligten Personen — trotz Schulungen — Laienrichter waren und die rechts-
staatliche Grundlage dadurch nicht gewihrleistet ist (vgl. Knust 2013). Dem
entgegen zu setzen wére der Aspekt, dass die Gefangnisse extrem iiberfiillt wa-
ren und die Verfahren somit sehr lange dauerten, bis hin, dass sie erst nach Jah-
ren bearbeitet werden konnten. Es ging bei Gacaca primér um die Anerkennung
der Schuld mit eventueller darauffolgender Schadensersatzzahlung.

Weiterhin wird oftmals der Aspekt der Bildung kontrovers diskutiert. Einer-
seits wird gesagt, dass Bildung nicht davor bewahren wiirde, dass es zu einem
Volkermord kommt, da auch sehr gebildete Menschen zu den Tétern gezdhlt
werden konnen. Andererseits wird die Bildung positiv hervorgehoben, um die
Aufkliarung der Menschen voran zu treiben und unter anderem als Praventions-
mafnahme fiir Gewalt angesehen. Hier kann der Aspekt der Beeinflussung von
Menschen und wofiir der Faktor Bildung eingesetzt wird genauer betrachtet
werden. Unterschieden sind dahingehend der positiv eingesetzte Fall, dass Bil-
dung fiir Aufkldrung sorgen kann, sowie der Fall der negativ genutzten Bildung,
wenn Menschen durch gebildete Personen leichter beeinflusst werden kdnnen.
Es seien besonders die Intellektuellen, die den Genozid geplant und vorangetrie-
ben hétten.

9 Siehe hierzu auch die Definition in der FuBinote im Abschn. 4.5.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202 | JoHANNA GROR

Tabelle: Themenbereiche der Aufklirung

Aufklirung Rolle I Rolle IT Rolle ITI Rolle IV
Themen Téter Opfer Beobachter Helfer
. . . Wahrheit
. eher nicht, bis Wahrheit Versohnungskultur
AT verhalten finden schaffen (Politik) ﬁndep, G;rech—
tigkeit
. . erinnern, jedoch
Erinnerungs- | wollen verges- wollen (meis- . v .
) nicht an eigenem erinnern
kultur sen tens) erinnern
Versagen
vor Tétern, vor
o vor Strafe, vor Zukunft, vor vor erneutem vor erneutem
g Ruin erneutem Genozid Genozid
Genozid
unterschiedlich,
) aus Sicht Au- als einzig nicht eingegriffen hitten mehr
St Kottt Benstehender zu Uberlebende zu haben helfen kdnnen
wenig
. muss angemessen muss angemes-
Strafe Holgfrr:ilﬁl e% tan kem;ﬂSf:rafe sein, Rechtsgiiltig- sen sein,
keit Rechtsgiiltigkeit
Bildung hilft nicht hilft nicht unterschiedlich hilft nicht
Wl wird oft méchten sie ans Licht bringen S(e)‘t)lr?:xi:llsltLlceI;E
heit verschleiert erfahren g g den W
Zukunft m Rghe und zerstort offen offen
Frieden
. . Stabilitdt, Unter-
Wirt: wollen in a}tes offen stlitzung, Armuts- Stabilitdt
schaft Leben zuriick .
bekdmpfung
.. Sicherheit und Sicherheit und
Politik offen offen Stabilitit Stabilitit
Opfer, geprégt T o -
L .2 Zugehorigkeit, Kolonialismus, Autoritéten,
Sozialisation | durch Autoritd- .
ten Schicksal Interessen, Kultur Interessen
Sport/ ) )
Kultur offen offen fordernd fordernd

Quelle: eigene Darstellung.

https://dokorg/10:14361/9783839436516 - am 14.02.2028, 07:17:45.



https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 JAHRE NACH DEM GENOZID: RUANDA AUF DER SUCHE NACH VERSOHNUNG | 203

Ein weiterer Losungsansatz zur Aufarbeitung und Priavention ist die Planung
und Entstehung von Gedenkstitten. Es soll dem Vergessen entgegenwirken und
vor weiteren Gewalttaten mahnen. Gedenkstétten konnen zur Verarbeitung von
Trauer dienlich sein sowie spétere Generationen aufkliren und zudem ausléndi-
schen Besuchern die Folgen des Genozides aufzeigen. Letzterer Aspekt wird
jedoch auch kritisch angesehen, da die Gedenkstétten moglicherweise nur auf-
grund ihrer AuBBenwirkung errichtet werden, was Rollenerwartungen, die dahin-
ter im Verborgenen stehen kdnnten, aufzeigen kann. Das Bild, welches Ruanda
moglicherweise nach Auflen darstellen mochte, konnte das eines modernen
»Vorzeigestaates< sein. Es bleibt auch hier der Vorwurf der »geforderten Versoh-
nung« statt der selbst von der Gemeinschaft gewiinschten und verinnerlichten
Vergebung.

Gott und die Kirche werden von Menschen, sowohl von Tétern als auch von
Opfern, aus Ruanda héufig in Zusammenhang mit Verarbeitung und Verséhnung
erwéhnt. Daher soll der Faktor hier in Zusammenhang mit der Aufklarung und
als potenzielle Losung nicht unerwihnt bleiben. Die Einheimischen sind héufig
sehr gldubig, wobei sich feststellen lieB3, dass einige Tater sowie auch Opfer erst
nach dem Genozid den Glauben fiir sich entdeckt haben. Das mag dahingehende
Griinde haben, dass der Glaube mdglicherweise vielen Traumatisierten Halt und
Kraft geben kann. Gott wird zudem von manchen Beteiligten als Erklarung fiir
den Genozid (als sogenannte Bestrafung) zu Hilfe genommen. Haufiger jedoch
ist der Aspekt der Aufarbeitung damit in Verbindung zu bringen. Manche Uber-
lebende haben andererseits auch grofe Schwierigkeiten mit den Gotteshdusern,
die zum Teil heute Gedenkstitten sind, da in ihnen in Zeiten des Genozides
tausende Schutzsuchende ermordet wurden. Das wiederum hat bei vielen Uber-
lebenden das Sicherheitsmotiv schwer erschiittert.

Ein weiterer Ansatz ist fiir manche Uberlebende, Gespriche zu fiihren, statt
ins Schweigen zu verfallen. Das kann helfen, das Erlebte zu verarbeiten. Jedoch
hat sich gezeigt, dass die Geschehnisse in den Erzdhlungen und Darstellungen
im Laufe der Jahre Verdnderungen unterworfen sind, was an Traumata, Ge-
déchtnis und unterschiedlichen Rollen liegen kdnnte.

Ein besonders hédufig genannter Punkt von iiberlebenden Opfern ist das
Thema der Gerechtigkeit. So sagen einige Uberlebende, dass zum einen den
Opfern, die ermordet wurden, Gerechtigkeit widerfahren soll, zum anderen den
Uberlebenden, die das Leid erleben mussten, ebenso Gerechtigkeit widerfahren
soll. Aulerdem sei eine restlose Aufklirung der Ereignisse unabdingbar. Die
damit verbundene gesellschaftliche Anerkennung der Schuld der Téater und deren
Bestrafung ist fiir viele Opfer besonders wichtig. Zudem sind die Aufarbeitung
und das Begreifen der Traumata von groBer Wichtigkeit.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204 | JoHANNA GROR

Weiteres wichtiges Argument fiir den Bereich der Aufarbeitung wire das der
Meinungsfreiheit, jedoch im Sinne der Menschenrechte und keine einseitige,
manipulative Berichterstattung (Buckley-Zistel 2011: 13). Dabei wire erneut die
Bildung zu nennen, sowie das Recht auf Information, freie Meinungsauferung
(Kritik) und keine Propaganda durch Medien zu fordern. Zudem ist die Rolle der
Beobachter als Losung unabdingbar. Zum einen, um die Sicherheit und Kontrol-
le (im positiven Sinne) zu gewéhrleisten. Zum anderen macht die Rolle der
Beobachter einen Teil der Bildung aus, indem beispielsweise der Journalismus
und die Fotografen Missstinde angemessen dokumentieren und aufdecken kon-
nen. Die qualitativ hochwertigen Informationen kénnen ebenso einen wichtigen
Beitrag fiir die Versohnung leisten. Der Bereich der Versohnung wird in Ruanda
hiufig propagiert, was im folgenden Abschnitt ndher betrachtet wird. Auch,
welche Chancen und Herausforderungen dieser Bereich mit sich bringen kann.

7. VERSOHNUNG: FAKTOREN, DIE BEGUNSTIGEND ODER
HEMMEND WIRKEN KONNEN

Der Bereich der Versohnung soll nun an dieser Stelle genauer betrachtet werden.
Die Frage ist, welche Aspekte von Forschern und von Uberlebenden zu der
Thematik genannt werden und welche Faktoren fiir eine Versohnung begiinsti-
gend oder hemmend wirken konnen, und in welchen Bereichen dies kritisch
anzusehen ist.

Besonders hervorzuheben wiren zum einen der Aspekt des Findens und
Aufdeckung der Wahrheit; zum anderen die Aufklarung der Fakten, was wirk-
lich passiert ist. Weiterhin ist die Anerkennung durch die Gesellschaft fiir das
geschehene Unrecht besonders wichtig, da somit offiziell Recht und Unrecht
definiert und gelebt wird. Eine mangelnde Akzeptanz sowie eine mogliche Iden-
tifizierung mit den Tétern konnen Gefiihle der Schutzlosigkeit und Verlassenheit
hervorrufen. Die Bestrafung der Téter bildet hierbei die wichtige Grundlage. Ein
weiterer Faktor fiir die Vers6hnung ist die Entschddigung der Opfer. Der Aspekt
der Erinnerung ist ebenso besonders hervorzuheben, um Verséhnung zu fordern.
So wurden beispielsweise mehrere Gedenkstétten eroffnet sowie die jahrliche,
nationale Trauerwoche und Gedenktage eingefiihrt. Der nationale Gedenktag ist
der 4. Juli (»Tag der Befreiung«). AuBlerdem gibt es eine nationale Trauerwoche
im April. Das so genannte »Vers6hnungspostulat«, welches von der Regierung
Ruandas und weiteren verschiedenen Seiten stindig propagiert wird, soll hier
auch genannt werden, wobei die Frage bleibt, ob und inwiefern es ein begiinsti-
gender Faktor fiir die Versohnung an sich darstellt. »Kein Tag vergeht, an dem

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 JAHRE NACH DEM GENOZID: RUANDA AUF DER SUCHE NACH VERSOHNUNG | 205

dieses Postulat nicht medial verbreitet, politisch beschworen oder zivilgesell-
schaftlich eingefordert wird« (Hankel, in: Buckley-Zistel 2011: 178).

Einige Uberlebende denken hingegen, dass sich der Faktor der Zeit begiins-
tigend auf eine normalisierende, verséhnende Gesellschaft auswirken konnte.
Wenn die Téter zudem um Verzeihung bitten wiirden, konnte dies die Versoh-
nung ebenso voranbringen. Der Fokus liegt hierbei auf dem Wort »bitten«, da
von Tétern allzu oft Vergebung gefordert wird, wie aktuelle Beispiel immer
wieder zeigen. Der gegenseitige Respekt voreinander ist ein weiterer Faktor, der
von Uberlebenden zum Thema Verséhnung genannt wird und welcher diese
fordern konnte.

Der Wunsch nach einem friedlichen Zusammenleben ist hdufig vorhanden,
jedoch ist die Frage da, ob auch der Wunsch nach Versohnung existent und
damit gleichzusetzen ist. Es ist wichtig, den Uberlegenden zuzuhoren, aber man
muss auch die anderen anhoren, um die Situation genau zu kennen. Das gegen-
seitige Zuhoren konnte also ein weiterer begiinstigender Faktor fiir die Versoh-
nung sein. Interessant wird es wie gesagt, wenn Téter ihre Opfer nicht um Ver-
sohnung oder Verzeihung bitten, sondern dieses einfordern. Dadurch wird sich
tiber die Faktoren der »Zeit«, des »Um-Verzeihung-Bittens«, des »gegenseitigen
Respekts« und des »gegenseitigen Zuhorens« hinweggesetzt (Nyiransabimana,
in: Hatzfeld 2004a: 137; Rwililiza, in: Hatzfeld 2004a: 96, 106 f.).

Ein besonders auffilliges Beispiel ist das des liberianischen Warlords Joshua
Milton Blahyis (»Butt Naked«), der in seiner Heimat zwischen 1989 und 2003
nach eigenen Angaben iiber 20 000 Menschen ermordet hat und anschlieBend zu
einem »Priester« geworden ist und nun Vergebung einfordert (vgl. Stock 2013:
S. 56-60). Damit arbeitet er zudem (unbewusst?) mit den Formen der sozialen
Beeinflussung: Reziprozitit, soziale Bewihrtheit, Autoritdt und Commitment
und Konsistenz (vgl. hierzu Cialdini 2010). Es fillt schwer, sich vorzustellen,
welche Qualen die Opfer empfinden mussten, wenn ihr ehemaliger Peiniger sie
tiglich aufsucht und Vergebung einfordert.

Das zukunftsorientierte Denken und Handeln ist ein weiterer Punkt, der viele
Uberlebende, aber auch die Forscher beschiftigt. Oftmals héingt das Verzeihen
mit dem Aspekt des zukunftsorientierten Denkens zusammen und bildet die
Basis, um weiterhin leben zu konnen, bzw. sich wieder eine Existenz aufbauen
zu konnen. Die Frage nach dem Warum mag somit nicht beantwortet werden
konnen, jedoch finden viele Uberlebende Trost im Verzeihen. Das gesamte
Leben mit der Frage nach dem Warum zu verbringen, empfinden viele Uberle-
bende als Belastung. Das Schweigen als solches bietet einen Gegensatz zu dem
Erinnern und somit auch zum Thema der Aufklarung, wird aber an dieser Stelle
ebenso erwihnt, da viele Uberlebende diesen Faktor ansprechen. Dies bildet eine

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206 | JoHANNA GROR

absolut kontroverse Meinung als Losung, jedoch ist es sehr fragwiirdig, ob durch
Schweigen eine Versohnung und Aufklarung bis hin zur Verhinderung weiterer
Gewalttaten erreicht werden kann und das Schweigen nicht nur ein Symptom der
Traumata Uberlebender darstellt. Die Titer sind oftmals aus anderen Griinden
am Schweigen interessiert.

Die Vergebung, auch der westlichen Welt gegeniiber, spielt ebenfalls eine
Rolle beim Thema Versohnung. Die Schuldfrage wurde seitens der Regierung
Ruandas, aber auch seitens Uberlebender oftmals external gesucht. An dieser
Stelle soll der Faktor der Gerechtigkeit angefiihrt werden. Dieser konnte eine
Versohnung beziiglich aller Rollen miteinander herbeifiihren, ist jedoch schwie-
rig umzusetzen, weil jedes Individuum eine andere Vorstellung davon hat, was
gerecht ist. In Ruanda gibt es unterstiitzend dazu unterschiedliche Programme
fiir Sport, um Versdhnung zwischen den Menschen zu fordern. Es bleibt die
Frage, inwiefern diese genannten Faktoren eine Verséhnung begiinstigen oder
erfilllen konnen. Besonders schwierig ist es, eine dauerhafte Vers6hnung zu
erreichen, wenn die Motivation dafiir rein externaler Art ist, wie durch das Ver-
sohnungspostulat verbreitet wird. Daher soll an néchster Stelle untersucht wer-
den, wo Gefahren liegen kdnnten, wenn eine Verséhnung nicht stattfinden sollte
bzw. scheitert, oder aber wo Gefahren fiir erneute Gewalt in Ruanda liegen
konnten. Zudem besitzen die Téater oftmals kein angemessenes Reflexionsver-
mogen beziiglich der Aufrichtigkeit und Vergebung.

Hinzu kommt das vollig unterschiedliche Verstindnis zum Begriff der Ver-
sohnung: Wéhrend sich die meisten Opfer damit schwertun, bis dahingehend,
dass sie nicht vergeben konnen, bedeutet fiir viele Téter die Vergebung und
Vers6hnung, dass man am besten vergessen sollte, »zur guten alten Zeit« zu-
riickkehren sollte und in Freiheit entlassen werden miisste, um zu zeigen, dass
man eigentlich ein guter Mensch sei. Fiir die Opfer hingegen ist es unmdglich,
nachvollziehen zu kénnen, warum es zu dem Genozid gekommen ist und die
Beweggriinde der Téter zu verstehen (vgl. Hatzfeld 2004b: 211).

8. GEFAHREN DER ERNEUTEN ENTSTEHUNG VON GEWALT
UND ANWENDUNGSMOGLICHKEITEN UND
EMPFEHLUNGEN DES VIER-ROLLEN-MODELLS

Mangelnde Aufarbeitung des Vergangenen kann dazu fiihren, dass sich Gewalt
wiederholt. Wie in den vorherigen Abschnitten erwihnt, gibt es mehrere Aspek-
te, die Versohnung, Aufklarung und Privention férdern kdnnen.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 JAHRE NACH DEM GENOZID: RUANDA AUF DER SUCHE NACH VERSOHNUNG | 207

Die Téter dauerhaft wegzusperren, wie oftmals gefordert — besonders ohne
vorherige Aufkldrung des Genozides — ist alleine keine Losung. Das unverarbei-
tete Trauma bleibt somit weiterhin bestehen und bildet somit ebenso eine grofie
Gefahr. Die Thematik, inklusive der Auswirkungen fiir alle verschiedenen Rol-
len, wurde bereits thematisiert. Das Schweigen kommt héufig hinzu und ist
ebenfalls als Gefahr anzusehen. Das Schweigen betrifft selbst unschuldige Men-
schen. Hinzu kommt, dass die Opfer in unmittelbarer Nachbarschaft zu den
Tatern leben miissen. Ein wichtiger Faktor der Gefahren — ebenfalls aus dem
Bereich der Traumata — ist die damit verbundene »Angst« (Niederland
1980: 230; Klingberg 2011: 146) der iiberlebenden Opfer in Ruanda. Das Miss-
trauen zwischen den Menschen in Ruanda scheint zudem ein groes Problem zu
sein. Die Gefahr besteht dahingehend, dass die Stabilitit des Landes noch weiter
darunter leiden konnte, wenn Menschen sich nicht mehr vertrauen und keine
Bindungen mehr aufbauen und eingehen konnen. Es verbleibt ein dauerhafter,
unterschwelliger »Schwelbrand« im Land, in den Kopfen der Menschen, der
Gesellschaft (vgl. Uwanyiligira, in: Hatzfeld 2004a: 159)!°, und dies konnte
wiederum zu Konflikten fiihren.

Der zu Beginn des Abschnitts der Aufkldrung erwdhnte Aspekt des multi-
kausalen Zusammenhangs kann hier ebenfalls als Gefahr genannt werden. Die
Gefahr besteht dahingehend, dass keine einzelne Ursache eindeutig ausgemacht
werden kann und daher Konflikte moglicherweise (in den Anfédngen) nicht er-
kannt werden. Zudem kann dieser Zustand ergédnzend wieder zum Argument der
Instabilitit zuriickgefiihrt werden. AuBerdem wére eine weitere Gefahr, dass
despotische Autoritdten die Macht erhalten und von den Menschen méoglicher-
weise idealisiert werden. Die Hauptgefahr in Ruanda wird die sein, dass mog-
licherweise der Vernichtungsgedanke bestehen geblieben ist. Das wire noch ein
Argument mehr FUR Aufklidrung und Bildung und GEGEN das Argument des
Vergessens.

AbschlieBend ldsst sich an dieser Stelle nochmalig das Vier-Rollen-Modell
aufzeigen, da die Vorteile anhand der Gewalt in Ruanda deutlich geworden sind.
Es erlaubt zum einen die Betrachtung der unterschiedlichen Perspektiven, den
Wechsel der Rollen und zum anderen sind die Beteiligten nicht festgelegt. Die
Personen und Personengruppen konnen unterschiedliche Ansichten haben und
sollten daher nicht nur im Kollektiv gesehen werden, sondern miissen auch als
Individuen betrachtet werden, die unterschiedlichen Bediirfnisse, Einstellungen,

10 »Der Volkermord wird sich in den Kopfen nicht verfliichtigen.« (Uwanyiligira, in:
Hatzfeld 2004a: 159).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208 | JoHANNA GROR

Motive, Sozialisationen, kulturelle Hintergriinde, Zukunftsvorstellungen und
Bildungsstinde haben (konnen).

Das Thema Bildung kommt im Zusammenhang mit Gewalttaten immer wie-
der zur Sprache. Menschen, die Bildung fordern, tun dies, weil der Einzelne in
der Lage sein soll, sich das Wissen anzueignen, das notig ist, um Dinge selb-
stindig verstehen und beurteilen zu konnen. Des Weiteren sollen Menschen in
der Lage sein, eigenverantwortlich verniinftig zu handeln, um letzten Endes eine
tolerantere und friedliche Gesellschaft zu ermoglichen, was den Faktor der Ver-
sohnung beinhalten kann. Das bedeutet, dass unterschiedliche Faktoren begiins-
tigend auf Bildung wirken koénnen, wie z. B. Emanzipation von Bevormundung,
auch — und gerade — durch den Staat und durch religiose Vertreter, Freiheit fiir
Meinung und Geist (Meinungsfreiheit), freie Berichterstattung (Presseftreiheit),
Rechtsstaatlichkeit, Partizipation, Demokratie, Gewaltenteilung und die freie
Marktwirtschaft.

Fiir die Zukunft sollten laut Stanton (1998) zur Vermeidung von Genoziden
allgemeine PriventionsmaBinahmen gelten: So fiihrt er ein sogenanntes Friih-
warnsystem an, welches schnell und in den Anfangen mogliche Tendenzen in
gesellschaftlichen Prozessen zu Genoziden zu erkennen erlaubt. Unabdingbar
seien hierbei schnelle Reaktionen auf z. B. verhirtete Fronten, Diffamierungen,
Klassifizierungen von Personengruppen, Dehumanisierung etc., die es ermdgli-
chen, diese Entwicklungen mdéglichst in den Anfingen zu stoppen. Des Weiteren
seien Gerichte (um Straftiter zur Verantwortung zu ziehen) absolut notwendig
sowie grundsdtzlich ein politischer Wille, diese Gewaltpravention zu verankern,
die Verantwortlichkeiten bestimmter Personen, Organisationen und des Staates
festzulegen sowie die Aufarbeitung voranzutreiben und bereits geschehenes
Unrecht anzuerkennen.

Es ist vielfach diskutiert worden, ob im Fall Ruandas die kriminalrechtliche
Verfolgung von Tétern faktisch versagt hat und das juristische Verfahren prak-
tisch unmdglich geworden ist, weil so viele Menschen mehr oder minder in den
Genozid verwirklicht waren, mit der Folge, dass die Geféngnisse iiberfiillt, Men-
schenrechte auch fiir Gefangene somit nicht mehr hundertprozentig erfiillt waren
(Haftbedingungen) sowie nicht alle Téter verurteilt wurden. Die Einfiihrung von
Gacaca (Dorfgerichte) sollte den Téter-Opfer-Ausgleich/Wiedergutmachung
daraufhin fordern. Die These des Versagens der Justiz trifft nur bedingt zu, zu-
mal der Aufarbeitungs- und Versdhnungsprozess immer noch nicht abgeschlos-
sen ist. Der Prozess der Vergangenheitsbewailtigung bleibt damit fiir die Zukunft
Ruandas wichtig, gerade weil es dabei viele Kontroversen iiber den richtigen
Umgang mit der Vergangenheit gibt.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 JAHRE NACH DEM GENOZID: RUANDA AUF DER SUCHE NACH VERSOHNUNG | 209

Ruanda ist auch 20 Jahre nach dem Genozid auf der Suche nach Versoh-
nung. Auch wenn Verséhnung und Vergebung von manchen Individuen und
politischen Vertretungen gefordert, gewiinscht und teilweise sogar gefordert
wird, ist sie dennoch nicht abgeschlossen. Die Frage wird daher sein, wie Geno-
zide in Zukunft verhindert werden kénnen und nicht ausschlieSlich, ob Versoh-
nung sowie Aufarbeitung vollendet sein werden.

LITERATUR

Amnesty International (2012): Amnesty Report 2012 Ruanda, in: amnesty.de;
http://www.amnesty.de/jahresbericht/2012/ruanda?destination=node%2F300
2 (23.05.2012).

Benz, Wolfgang (Hrsg.) (2010): Vorurteil und Genozid. Ideologische Prdmissen
des Volkermordes, Wien; K6ln; Weimar 2010.

Buckley-Zistel, Susanne (2011): Einleitung: Nach Krieg, Gewalt und Repres-
sion, in: Buckley-Zistel, Susanne/Kater, Thomas (Hrsg.): Nach Krieg, Ge-
walt und Repression. Vom schwierigen Umgang mit der Vergangenheit, Ba-
den-Baden 2011 (AFK-Friedensschriften, Bd. 36. Schriftenreihe der Ar-
beitsgemeinschaft fiir Friedens- und Konfliktforschung), S. 7-20.

Cialdini, Robert B. (2010): Die Psychologie des Uberzeugens. Ein Lehrbuch fiir
alle, die ihren Mitmenschen und sich selbst auf die Schliche kommen wollen
[Influence: Science and Practice, 2009], 6., vollstindig liberarb. u. erg.
Aufl,, nach der 5. Aufl. der Orig.-Ausg. iibers. aus dem Amerikan. von
Matthias Wengenroth (1. Aufl. 1997), Bern 2010.

Dallaire, Roméo (2007): Handschlag mit dem Teufel. Die Mitschuld der Welt-
gemeinschaft am Volkermord in Ruanda [zuerst 2003], unter Mitarbeit von
Brent Beardsley, aus dem Engl. iibers. von Andreas Simon dos Santos, mit
einem Nachw. von Dominic Johnson, 2. Aufl. (1. Aufl. 2005), Frankfurt
a.M. 2007.

Elias, Norbert (1969): Uber den Prozef der Zivilisation. Soziogenetische und
psychogenetische Untersuchungen, 2. Bde. 1. Bd.: Wandlungen des Verhal-
tens in den weltlichen Oberschichten des Abendlandes, 2. Bd.: Wandlungen
der Gesellschaft. Entwurf zu einer Theorie der Zivilisation, 15. Aufl. (1.
Aufl. 1969), Frankfurt a.M. 1990 (stw, Bd. 158/59).

Elias, Norbert (1980): Zivilisation und Gewalt, in: Lebenswelt und Soziale Prob-
leme — Verhandlungen des 20. Deutschen Soziologentages zu Bremen 1980,
hrsg. von Joachim Matthes, i. A. der Deutschen Gesellschaft fiir Soziologie,
New York 1981.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210 | JoHANNA GROR

Evers, Marco/Knaup, Horand/Nyonge, Yoleta et al. (2012): /Ruanda:] Drinks
fiir die Morder [Bericht iiber Paul Rusesabagina]. In: DER SPIEGEL, Nr. 6
(2012), S. 88-89.

Gacaca Community Justice (2008): About Gacaca Community Courts. URL:
http://gacaca.rw/about (abgerufen am 28.05.2018)

Goftman, Erving (1969): Wir alle spielen Theater. Die Selbstdarstellung im All-
tag, R. Piper & Co. Verlag, Miinchen 1969.

GroB, Johanna (2014): Weiterentwicklung der soziologischen und psychologi-
schen Gewaltforschung am Beispiel des Genozids in Ruanda: Tdter-Opfer-
Beobachter-Helfer-Perspektive. Vier-Rollen-Modell, zugl. Hannover, Univ.,
Diss. 2013, Hamburg 2014.

Hankel, Gerd (2011): Die Gacaca-Justiz in Ruanda — ein kritischer Riickblick,
in: Buckley-Zistel, Susanne/Kater,Thomas: Nach Krieg, Gewalt und Repres-
sion. Vom schwierigen Umgang mit der Vergangenheit, Baden-Baden 2011
(AFK-Friedensschriften, Bd. 36. Schriftenreihe der Arbeitsgemeinschaft fiir
Friedens- und Konfliktforschung), S. 167—184.

Hatzfeld, Jean (2004a): Nur das nackte Leben. Berichte aus den Siimpfen Ruan-
das [Dans le Nu de la Vie. Recits des Marais Rwandais, Editions du Seuil,
2000], tbers. von Karl-Udo Bigott, GieBen 2004, darin: Erlebnisberichte
von:

Kayitesi, Claudine, 21 Jahre, Béuerin, Hiigel von Tugarama (Kanzenze),
S. 181-190.

Mukamanzi, Angélique, 25 Jahre, Béuerin, Hiigel von Rwankeli (Musenyi),
S. 75-82.

Mwanankabandi, Berthe, 20 Jahre, Bauerin, Hiigel von Rugarama (Kanzen-
ze), S. 167-175.

Nyiransabimana, Christine, 22 Jahre, Béduerin. Hiigel von Maranyundo,
S. 127-137,

Rwililiza, Innocent, 38 Jahre, Lehrer, Stadt Nyamata, S. 87—-108,

Umubyeyi, Sylvie, 34 Jahre, Sozialarbeiterin, Nyamata, Gatare, S. 197-218.

Uwanyiligira, Edith, 34 Jahre, Lehrerin u. Wirtschafterin einer Schule, Nya-
mata Gatare, S. 151-161.

Hatzfeld, Jean: Zwischendurch eine Klarstellung, S. 163—166.

Hatzfeld, Jean (2004b): Zeit der Macheten. Gesprdche mit den Tdtern des Vol-
kermordes in Ruanda. [Une Saison de Machettes, Editions du Seuil, 2003],
ibers. aus dem Franz. von Karl-Udo Bigott, mit einem Nachw. v. Hans-
Jirgen Wirth, GieBen 2004.

Hoering, Uwe (1997): Zuflucht fiir Vélkermérder, in: Hoering, Uwe (Hrsg.):
Zum Beispiel Hutu & Tutsi. Der Vélkermord hitte verhindert werden kon-

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 JAHRE NACH DEM GENOZID: RUANDA AUF DER SUCHE NACH VERSOHNUNG | 211

nen, Lamuv Verlag, Gottingen 1997 (= Lamuv Taschenbuch, Bd. 214),
S. 74-175.

Honke, Gudrun/Servaes, Sylvia (1994): Vom Stammeskrieg zum Volkermord,
in: Schiirings, Hildegard (Hrsg.): Ein Volk verlifit sein Land. Krieg und Vél-
kermord in Ruanda, K6ln 1994, S. 229-238.

Johnson, Dominic (1997): Hetzmedien, in: Hoering, Uwe (Hrsg.): Zum Beispiel
Hutu & Tutsi. Der Vilkermord hdtte verhindert werden kénnen, Gottingen
1997 (= Lamuv Taschenbuch, Bd. 214), S. 39-41.

Klingberg, Insa (2011): Psychische Folgen von Kriegen bei Zivilistinnen, Belm-
Vehrte/Osnabriick.

Knust, Nandor (2013): Strafrecht und Gacaca. Entwicklung eines pluralistischen
Rechtsmodells am Beispiel des ruandischen Volkermordes, zugl.: Freiburg
(Breisgau), Univ., Diss., 2011, Berlin.

Meibauer, Jorg (2013): Hassrede — von der Sprache zur Politik, in: Meibauer,
Jorg (Hrsg.): Hassrede — Hate Speech. Interdisziplindre Beitrige zu einer
aktuellen Diskussion, Gielener Elektronische Bibliothek, S. 1-16.

Melvern, Linda (2009): A People Betrayed. The Role of the West in Rwanda’s
Genocide, New updated edition, London/New York.

Milgram, Stanley (2012 [1974]): Das Milgram-Experiment. Zur Gehorsamsbe-
reitschafi gegeniiber Autoritdit, tibers. von Roland Fleissner, 17. Aufl. (1.
Aufl. 1974), Reinbek bei Hamburg.

Mitscherlich, Alexander/Mitscherlich, Margarete (1968): Die Unfdhigkeit zu
trauern. Grundlagen kollektiven Verhaltens, Miinchen.

Mubhirwa, Felis (1994): Wie Rwanda helfen? [Flucht aus der Heimat — Berichte
von Augenzeugen], in: Schiirings, Hildegard (Hrsg.): Ein Volk verldfit sein
Land. Krieg und Vélkermord in Ruanda, Koln, S. 115-117 [enthommen aus:
Jeune Afrique, No 1753/1754, 11-24 August 1994].

Niederland, William G. (1980): Folgen der Verfolgung: Das Uberlebenden-
Syndrom. Seelenmord, Frankfurt a.M.

Rau, Milo (2013): Hate Radio, Verbrecher Verlag, Berlin.

Rusesabagina, Paul (2006): Ein gewdhnlicher Mensch. Die wahre Geschichte
hinter yHotel Ruandac, Ubers. aus dem Amerikan. von Hainer Kober, Berlin
Verl., Berlin.

Schiirings, Hildegard (1994a): Den Toten ihre Wiirde, den Lebenden ihre Hoff-
nung wiedergeben, in: Dies. (Hrsg.): Ein Volk verldfit sein Land. Krieg und
Vélkermord in Ruanda, Koln, S. 7-11.

Schiirings, Hildegard (1994b): Worte, die tdten, in: Dies. (Hrsg.): Ein Volk ver-
lapt sein Land. Krieg und Vélkermord in Ruanda, Koln, S. 53-55.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212 | JoHANNA GROR

Semujanga, Josias (2004): Von Propagandaerzéhlungen und Jagderzdhlungen im
Genozid in Ruanda, in: Zeitschrift fiir Genozidforschung. Strukturen, Folgen,
Gegenwart kollektiver Gewalt, 5. Jg. (2004) H. 1 (Wilhelm Fink Verl.; Fer-
dinand Schoningh), S. 8-39.

Stanton, Gregory H. (2004a): Could the Rwandan Genocide Have Been Pre-
vented?, in: Schaller, Dominik J./Boyadjian, Rupen/Berg, Vivianne et al.
(Hrsg.): Enteignet — Vertrieben — Ermordet. Beitrdge zur Genozidforschung,
Ziirich, S. 437-457.

Stanton, Gregory H. (2004b): Genozidforschung: Begriffe und Debatten, in:
Schaller, Dominik J./Boyadjian, Rupen/Berg, Vivianne et al. (Hrsg.): Ent-
eignet — Vertrieben — Ermordet. Beitrdge zur Genozidforschung, Ziirich.

Stanton, Gregory H. (1998): The 8 Stages of Genocide, in: Genocide Watch (The
International Alliance to End Genocide); http://www.genocidewatch.org/
aboutgenocide/8stagesofgenocide.html — Originally presented as a brief-
ingpaper at the US State Department in 1996, 1998; http://www.genocide
watch.org/images/8StagesBriefingpaper.pdf (Download am 28.07.2017).

Stanton, Gregory H. (2007): Wie wir Genozid verhindern koénnen. Der Aufbau
einer Internationalen Kampagne zur Beendigung von Genoziden, in: Radkau,
Verena/Fuchs, Eduard/Lutz, Thomas (Hrsg.): Genozide und staatliche Ge-
waltverbrechen im 20. Jahrhundert, 2007, S. 29-39.

Stock, Jonathan (2013): Siihne [Kriegsverbrecher: Der liberianische Worlord
Butt Naked mordete jahrelang. Dann wurde er Priester], in: Der Spiegel, Nr.
44, S. 56-60.

Uwizeyimana, Faina (1994): Wenn ich gewusst hétte! [Flucht aus der Heimat —
Berichte von Augenzeugen], in: Schiirings, Hildegard (Hrsg.): Ein Volk ver-
lapt sein Land. Krieg und Vélkermord in Ruanda, Koln, S. 59—68.

Wagner, Michele D. (1997): Schlichtung durch »>Gacaca¢, in: Hoering, Uwe
(Hrsg.): Zum Beispiel Hutu & Tutsi. Der Vélkermord hdtte verhindert wer-
den konnen, Gottingen (Lamuv Taschenbuch, Bd. 214), S. 76-80.

Welzer, Harald (2005): Tdter. Wie aus ganz normalen Menschen Massenmorder
werden, 2. Aufl., unter Mitarb. v. Michaela Christ, Frankfurt a.M.

Zimbardo, Philip G. (1995): Psychologie, 6., aktual. Aufl., iibers. aus dem Ame-
rik. von Barbara Keller, Berlin/Heidelberg/New York.

Zimbardo, Philip G./Gerrig, Richard J. (2008): Psychologie, 18., aktual. Aufl.,
tibers. aus dem Amerik. von Ralf Graf, Dagmar Mallet, Markus Nagler und
Brigitte Ricker, dt. Bearb. von Ralf Graf, mit {iber 430 Abb., Miin-
chen/Boston/San Francisco u.a.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Was kommt vor der Versohnung?
Zum Stand im Osten Deutschlands 26 Jahre nach der

Deutschen Einheit

BIRGIT NEUMANN-BECKER

1. AUFARBEITUNG DER KOMMUNISTISCHEN DIKTATUR IM
OSTEN DEUTSCHLANDS

»Nach der Gewalt ist alles anders, weil sich die Bedingungen verdndert haben, unter
denen Menschen einander begegnen konnen, und alle Beteiligten wissen, dass es so ist.
Fiir den Titer ist es das Gefiihl der Allmacht, das er empfindet, wenn er den Willen und
den Korper anderer bricht, fiir das Opfer ist es das Gefiihl absoluter Ohnmacht. Gewalt
zerstort Vertrauen, und die Uberlebenden werden gekennzeichnet sein von der Gewalt, fiir
immer wird sich die Gewalterfahrung in ihrer Erinnerung festsetzen und ihr Handeln
beherrschen, vor allem dann, wenn Téter Opfern vorschreiben, wie sie sich an die erlittene
Gewalt zu erinnern haben. Physische kann in psychische Gewalt umschlagen, wenn weni-
ge viele dazu bringen konnen, sich ihnen nicht nur zu unterwerfen, sondern sie zu preisen.
In der stalinistischen Sowjetunion wurden Menschen gezwungen, sich von ihren ermorde-
ten Angehorigen nicht nur zu distanzieren, sondern die Macht dafiir zu loben, sie aus der
Welt geschafft zu haben. In allen kommunistischen Diktaturen mussten die Untertanen an
Wahlen teilnehmen, die nichts zur Wahl stellten, und Tag fiir Tag als Wahrheit auffiihren,
was fiir jedermann als Liige erkennbar war. Nirgendwo ist die Macht dort gréer, wo
Menschen unter Schmerzen tun, was Sie nicht wollen, weil sie den Gewaltraum nicht

verlassen konnen« (Baberowski 2015: 37 f.).
Jorg Baberowski Professor fiir Geschichte Osteuropas an der Berliner Hum-

boldt-Universitét beschreibt die von alltdglicher Gewalt durchwirkte Alltagskul-
tur einstiger sozialistischer und kommunistischer Diktaturen in Mittel- und Ost-

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214 | BIRGIT NEUMANN-BECKER

europa. Die strukturelle Gewalt, der alle in Schulen, im Arbeitsleben, beim
Wehrdienst und im o6ffentlichen Leben unterworfen waren, konnte schnell in
Repression gegen die eigene Person umschlagen, wenn jemand Widerspruch
duBerte und sich oppositionell verhielt.

Gewalt wurde ausgeiibt durch Denkverbote, durch Zensur, durch Unterdrii-
ckung von offenen Diskussionen und MeinungsduBerungen, durch das Verbot,
Parteien und Organisationen zu griinden oder den Zwang, politische Losungen
zur Preisung des Sozialismus an verrottete Hauswénde zu hidngen. Gewalt wurde
auch ausgeiibt durch das verordnete Schweigen iiber verschwundene Angehdrige
in den Kellern der NKWD oder im GULAG, iiber die Toten am Eisernen Vor-
hang nicht nur in Deutschland, sondern in ganz Mittel- und Osteuropa, durch das
mit Strafe bewehrte Schweigen iiber die Menschenrechtsverletzungen im Straf-
vollzug der DDR, iiber die Freiheitsberaubung in Jugendwerkhofen etc.

Vor der Versohnung kommt die Wahrheit. Bis heute ist es schwer, diese
Wabhrheiten auszusprechen, die teilweise 27 und teilweise 70 Jahre und linger
zuriickliegen.

Am 18.10.2016 wurde in Tangermiinde eine Erinnerungstafel fiir diejenigen
eingeweiht, die 1945 in der dortigen Burg durch sowjetische Einheiten ohne
Haftbefehl oder Gerichtsurteil iiber Monate zusammengepfercht wurden, um
dann in sowjetische Speziallager, die in den ehemaligen Konzentrationslagern
Sachsenhausen und Buchenwald und an anderen Orten errichtet worden waren,
verschleppt zu werden. Die meisten der in Tangermiinde internierten Ménner
und Frauen verhungerten in den sowjetischen Speziallagern. Wer waren diese
Frauen und Ménner, die dort interniert waren? Es waren Menschen, denen keine
Kriegsverbrechen nachgewiesen worden waren. Biirgermeister, Lehrer, Mitglie-
der der NSDAP, zufillige Passanten, Bauern. Wie sie mit dem Nationalsozialis-
mus verbunden waren und welche Schuld sie auf sich geladen hatten, wurde nie
geklart.

Dem dort im August 1945 von sowjetischen Einheiten internierten ehemali-
gen Schulleiter Alwin Kempe aus Rogitz gelang es, verbotene Kassiber mit
Informationen aus der Burg zu bringen und so seine Familie iiber seinen Aufent-
halt, die Mithéftlinge und die Umstidnde zu informieren. Die Internierten wurden
nach einigen Wochen in das Speziallager Nr. 7 nach Sachsenhausen verbracht.
Bis zum Februar 1947 trafen gelegentlich Nachrichten des Vaters und Ehemanns
ein. 1948 wurden in einer Entlassungswelle viele Héftlinge aus den Lagern
entlassen. Die Tochter Alwin Kempes erfuhr auf Nachfrage von einem ehemali-
gen entlassenen Haftkameraden, dass der Vater verstorben war. Die Familie
hatte keine offizielle Todesnachricht erhalten, sie wusste nicht, unter welchen
Umstidnden der Ehemann und Vater gelebt hatte und verstorben war. Die Familie

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WAS KOMMT VOR DER VERSOHNUNG? | 215

musste auch das Wissen um den Tod ihres Angehdrigen verschweigen und ver-
bergen (Ahrberg/Harder 2012: 116 ft.).

Im Jahr 2009 publizierte meine Behorde gemeinsam mit der Vereinigung der
Opfer des Stalinismus eine Broschiire iiber die »Nichtverurteilten Speziallager
Hiftlinge aus Sachsen-Anhalt und ihre Angehorigen«. Die oben erwihnte Toch-
ter von Alwin Kempe, Lise-Lore Hopp bemiihte sich iiber viele Jahre gegen den
Widerstand einer Stadtoffentlichkeit und des damaligen Biirgermeisters darum,
dass in Tangermiinde an der Burg eine Tafel zu Erinnerung an die Internierten
angebracht wiirde. Dies wurde ihr iiber viele Jahre vom Biirgermeister mit dem
Verweis auf nicht vorhandene Dokumente oder den »Verlauf der Geschichte, die
dariiber hinweggegangen sei« verwehrt. Jetzt am 18.10.2016 versammelten sich
Kinder und Enkelkinder von in Tangermiinde internierten Zivildeportierten zur
Einweihung der Gedenktafel. Teilweise trafen sie sich bei dieser Gelegenheit
zum ersten Mal. Der im April 2015 gewéhlte, neue Biirgermeister Jiirgen Pyrdok
unterstiitzte das Anliegen und ermoglichte die Indienstnahme einer wiirdigen
Gedenktafel mit einer wiirdigen Feierstunde. Die Angehorigen der zumeist in
der Lagerhaft nichtverurteilten verstorbenen Zivilinternierten wissen bis heute
nicht genau, wie ihre Viter und Miitter verstorben sind und wo sie begraben
wurden. Die Einweihung dieser Gedenktafel gibt ihnen nun einen Platz zur
Erinnerung. Die heute iiber 90 jdhrige Elisabeth Neudeck war als schwangere
junge Frau unter dem Vorwurf Mitglied im BDM (Bund Deutscher Médel)
gewesen zu sein, in Tangermiinde interniert und wurde Tage und Néchte lang
verhort. Sie wurde in das Sowjetische Speziallager Nr. 7 verbracht, in dem 1946
ihr Sohn Ekkhart geboren wurde. 1948 durften Elisabeth und Eckart Neudeck
das Lager verlassen. Bis zum Schluss gab es keine Anhorung und kein Urteil.
Erst als in Moskau die Akten gedffnet werden, erfahrt Sohn Eckkart, dass eine
Schuld seiner Mutter nie nachgewesen wurde. Die Familie verlie3 die DDR in
Richtung Osterreich.! Elisabeth Neudeck verstarb kurz vor Einweihung der
Gedenktafel.

Wenn man sich heute fragt, wie Versohnung nach der SED-Diktatur gelin-
gen kann und was dazu gehdrt, dann muss dafiir zu allererst die historische
Wabhrheit ans Tageslicht gebracht werden, nachdem sie so lange verschwiegen
werden musste. Dies aber ist — wie am Beispiel Tangermiinde exemplarisch
dargestellt — kein gesellschaftlicher Konsens.

1 Weitere Informationen zur Lebensgeschichte und das kurz vor ihrem Tode mit ihr
gefiihrte Interview unter: http://www.mdr.de/zeitreise/weitere-epochen/zwanzigstes-
jahrhundert/elisabeth-neudeck-speziallager100.html (zuletzt 1.11.2016)

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216 | BIRGIT NEUMANN-BECKER

Gedenktafel fiir die nichtverurteilten Speziallagerhdftlinge in Tangermiinde

Foto: Birgit Neumann-Becker

Die Opfer, die Angehorigen der Verstorbenen, ehemalige Héftlinge oder andere
Geschadigte miissen teilweise gegen eine gesellschaftliche Offentlichkeit um die
Moglichkeit des Aussprechens der historischen Wahrheit immer noch ringen.
Sie tun dies gegen ein teilweise fest installiertes Geschichtsbild in Ostdeutsch-
land und in Ost-und Mitteleuropa, dass die sowjetische Armee ausschlieBlich als
Befreier nach dem Zweiten Weltkrieg und nicht die Sowjetunion auch als Aus-
gangspunkt und Ursache der 2. Diktatur in Deutschland erkennen kann. Alles,
was die Erinnerung an das Handeln der sowjetischen Besatzer kritisch betrach-
tet, gefahrdet dieses Weltbild.

Das zeigt die Schwierigkeiten, denen ehemals Verfolgte kommunistischer
Diktaturen allein hinsichtlich ihrer Glaubwiirdigkeit und ihres Einflusses auf die
offentliche Erinnerung unterworfen sind.

Die Studie »Zivilcourage wiirdigen. Zur Lage der Opfer des Kommunismus
in Europa« wurde von der europdischen Kommission in Auftrag gegeben und
stellt im Jahr 2015 fest:

»In nahezu allen Landern sind die Verfolgten materiell deutlich schlechter gestellt als der
Durchschnitt der Gesellschaft, viele leben sogar in Armut. Ursache dafiir sind in der Regel
die mit ihrer Verfolgung einhergehenden beruflichen Benachteiligungen sowie verfol-
gungsbedingte Gesundheitsschidden. Viele Verfolgte leiden bis heute unter den Erfahrun-
gen von Haft, Folter oder Zwangsarbeit. In der Regel werden sie nur im Rahmen des

allgemeinen Gesundheitssystems medizinisch versorgt. Spezielle Einrichtungen wie die

https://dokorg/10:14361/9783839436516 - am 14.02.2028, 07:17:45.



https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WAS KOMMT VOR DER VERSOHNUNG? | 217

»Beratungsstelle fiir politisch Traumatisierte der SED-Diktatur Gegenwind« in Berlin sind
duBerst selten. Bei vielen Schéddigungen, insbesondere beim posttraumatischen Belas-
tungssyndrom, ist es jedoch von grofer Bedeutung, dass die Behandlung in Kenntnis der
Vergangenheit erfolgt, da die eigentlichen Ursachen von Schlaflosigkeit, Angstzustdnden
oder psychosomatischen Erkrankungen sonst nicht erkannt werden kénnen.

In den meisten Landern gibt es zudem kein flachendeckendes System fiir eine soziale und
rechtliche Beratung der Opfer« (Gedenkstitte Berlin-Hohenschonhausen 2015: 4).

Die Opfer kommunistischer Gewaltherrschaft haben allermeist keine starke
Lobby. Zugleich nehmen in der nachfolgenden Demokratie ehemalige Verant-
wortliche fiir das Repressionssystem zur erfolgreichen Durchsetzung ihrer Rech-
te den Rechtsstaat kollektiv fiir sich in Anspruch, wogegen ehemalige politische
Hiftlinge ihre Rechte in Deutschland in komplizierten Rehabilitierungsverfahren
individuell durchsetzen miissen. Dies ist verbunden mit der Erfahrung der Ver-
folgten, dass die Gesellschaft eigentlich wenig Interesse an ihrer Lebensge-
schichte hat, sondern die moglichen Entschiddigungszahlungen zu reduzieren
sucht und auf diese Weise die Kosten der Diktatur-Folgeschdden begrenzen
mochte. Die Betroffenen erleben dadurch eine Bagatellisierung der Hérte politi-
scher Verfolgung in der SBZ/ DDR. Vielen Betroffenen fehlt die Kraft zu die-
sem Kampf mit Behdrden (vgl. Neumann-Becker et al. 2015: 11 ff.).

Man kann nicht sagen, dass in Ostdeutschland den SED-Verfolgten keine
Wiirdigung zuteilwiirde. Im Gegenteil. Die SED-Unrechtsbereinigungsgesetze
sind geeignet, grobes Unrecht zu rehabilitieren und den Betroffenen auch mate-
riell Entschddigung zukommen lassen zu kdnnen. Sie dienen auch andernorts als
Modell und Beispiel fiir die Aufarbeitung von Diktatur-Unrecht. Dennoch: Lei-
der trifft auch in Ostdeutschland zu, dass ehemalige Verantwortungstriger der
SED-Diktatur ein auskommlicheres Leben, bessere Einnahmen, hohere Renten
haben, in der Regel mit besserer sozialer Vernetzung ausgestattet sind und inso-
fern liberhaupt keinen Anlass haben, an der RechtméBigkeit ihres fritheren Tuns
zu zweifeln. Andere Aspekte, die eine Voraussetzung fiir Versohnung — aus
Sicht der ehemaligen Verantwortlichen und Téiter — bilden wiirden, kommen
hinzu:

Die staatstragenden Organisationen in der ehemaligen DDR wie die SED
oder die FDJ wurden nicht verboten. Die heutige Partei DIE LINKE ist nach
mehrfacher Umbenennung die Nachfolgepartei der SED und in den ostdeutschen
Landerparlamenten vertreten und teilweise an Landesregierungen beteiligt. Sie
ist auch in den Deutschen Bundestag gew#hlt worden. Die Staatssymbole der
DDR wurden nicht verboten. Die Leugnung des SchieBbefehls ist nicht strafbe-

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218 | BIRGIT NEUMANN-BECKER

wehrt. Bis vor kurzem standen lange Jahre »Darsteller« in NVA 2 -
Offiziersuniform am Bahnhof Potsdamer Platz und bewachten symbolisch die
Berliner Mauer. Immer wieder kommt es zu symbolischen Machtdemonstratio-
nen in der Offentlichkeit, in denen die Staatsflagge der DDR, die ehemalige
Nationalhymne oder wie zum Staatsakt zum Tag der Deutschen Einheit 2016 in
Dresden das FDJ-Symbol gezeigt werden, um die Gegenwart der vergangenen
DDR zu manifestieren. Diese Akte 16sen in der Offentlichkeit kaum Empdrung
aus. Dazu kommt eine Verniedlichung der SED-Diktatur, die sich in beschwich-
tigenden Sétzen wie: »NSA ist genauso schlimm wie Stasi« oder »im Sozialis-
mus wurden keine Kriege gefiihrt« manifestieren. Diese bringen die Opfer zum
Schweigen, weil sie direkt erneut ins Unrecht gesetzt werden und um ihre Aner-
kennung ringen miissten.

Diese und andere Faktoren zeigen, dass Vers6hnung im Blick auf den indi-
viduellen Lebensweg und hinsichtlich einer gesellschaftlichen Verdnderung ein
langer Entwicklungsweg ist, der selbst wiederum nicht frei ist von neuen Verlet-
zungen und Verwerfungen.

Dass der Weg zur Versohnung noch weit ist, formulierte die Bischofin der
Evangelischen Kirche in Mitteldeutschland (EKM) Ilse Junkermann 2009 (20
Jahre nach der Friedlichen Revolution) in ihrer Rede vor der Landessynode. Sie
sagte:

»Wo Menschen nach einem Sinn mitten im Widerspriichlichen suchen, nach einem Aus-
weg aus dem, was nicht zueinander passt, sollten wir das Gesprach anregen. So ist Ver-
s6hnung oder zumindest Schritte dorthin mit denen, die einen einst bespitzelt und verraten
haben, eine Aufgabe, die noch mehr vor als hinter uns liegt. Auch wenn viele in unserer
Kirche wihrend und unter der DDR-Zeit gelitten haben und sich berechtigt als Opfer
verstehen, sollten wir Menschen, die dem Regime nahestanden, nicht in Schubladen
sperren. Mit Menschen in Schubladen lédsst sich nicht reden und nicht Gesellschaft bau-

en.«?

Dies wurde von den Opfern als einseitige Aufforderung zur Verséhnung ver-
standen. An diesem Punkt entwickelte sich eine Kontroverse, indem die Be-
troffenen diese Aufforderung berechtigt zuriickwiesen, weil eben gerade ehema-
lige SED-Verfolgte selbst diejenigen sind, die als »Stdrenfriede« in Schubladen
stecken und unterdurchschnittlich an 6ffentlichen und demokratischen Prozessen

2 NVA = Nationale Volksarmee (DDR)
3 http://www.mitteldeutsche-kirchenzeitungen.de/2011/01/29/versohnung-%E2%80%
93-aber-wie/ (zuletzt aufgerufen am 29.10.2016; 17:28).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WAS KOMMT VOR DER VERSOHNUNG? | 219

teilhaben. Sie wiesen auch die Verantwortung fiir einen unterstellten Rollen-
tausch von ehemaligen Tétern zu neuen Opfern zuriick.

Durch meine Behorde werden jéhrlich ca. 2.500 Betroffene von SED-
Unrecht hinsichtlich ihrer rehabilitierungsrechtlichen Anspriiche beraten und
psychosozial begleitet. Allein in Sachsen-Anhalt wurden seit 1992 insgesamt
35.957 Menschen strafrechtlich rehabilitiert, das bedeutet, dass Gerichtsurteile,
die iiber sie gefallt wurden, von heutigen Rehabilitierungskammern als rechts-
staatswidrig aufgehoben worden sind. Daraus ergeben sich Entschidigungssprii-
che.

Dazu kommen 4.066 Antrige an den Heimkinderfonds, diesen konnen Be-
troffene von Einweisungen z. B. in Jugendwerkhdfe stellen, wo sie Umerzie-
hungsmafBnahmen ausgeliefert waren, die sie zu sozialistischen Personlichkeiten
machen sollten. Seit Beginn der Moglichkeit, der Einsichtnahme in die Stasiak-
ten, die der Geheimdienst iiber Privatpersonen oder zu Sachvorbringen anlegte,
wurden in Sachsen-Anhalt 391.523 Antrége gestellt. Ein Teil dieser Antrige
dient auch dem Nachweis rechtsstaatswidriger Verfolgung und damit der Durch-
setzung rehabilitierungsrechtlicher Anspriiche.*

Meine Aufgabe und die meiner Behorde ist es, politisches Unrecht der SED-
Diktatur aufzuarbeiten, dariiber 6ffentlich zu informieren und zu Rehabilitie-
rung, Anerkennung und Wiirdigung der Betroffenen beizutragen. Das bedeutet
eine der Voraussetzungen dafiir zu unterstiitzen, dass ein Verséhnungsprozess
zwischen Individuen und zwischen Konfliktparteien gestaltet werden kann.

Versoéhnung bedeutet, dass durch Gewalt und Unrecht zerstorte soziale Be-
ziehungen wiederhergestellt werden konnen, um an einer gemeinsamen Zukunft
zu bauen. Daran miissen alle Betroffenen teilhaben. Die staatlichen Strukturen
miissen Rechtsstaatlichkeit, Offentlichkeit und Resonanzriume fiir die Opfer
schaffen und zugleich Vorsorge fiir den Opferschutz treffen.

Elemente zur Verséhnung sind:

« die Aufarbeitung und das Aussprechen von historischer Wahrheit (Offnung
der Stasi-Akten/Aufarbeitung der Zeitgeschichte/Information der Offent-
lichkeit)

« die Lustration, die Uberpriifung und gegebenenfalls Nichteinstellung von
Staatsbediensteten (ca. 18 % der Richter, 33 % der Staatsanwilte und 90 %
der Lehrer wurden in den staatlichen Dienst des vereinigten Deutschlands
tibernommen)

4 Vgl. Anlage zur Pressemitteilung Nr. 16/2016 in Neumann-Becker (2016).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220 | BIRGIT NEUMANN-BECKER

» die Entschuldigung der ehemals Verantwortliche und Téter. Dies ist bisher
nur ganz selten bis gar nicht geschehen. Ausnahmen: Giinter Schabowski
und Wolfgang Berghofer. Im Gegenteil, Margot Honecker beharrte bis zu
ihrem Lebensende 2016 6ffentlich darauf, dass die DDR die bessere Gesell-
schaftsform gewesen sei und alle Berichte iiber Menschenrechtsverletzun-
gen verleumderisch seien.

» Die Reparationen, Entschddigungsleistungen an Verfolgte und Enteignete
durch den deutschen Staat— aber keine Enteignung der Verantwortlichen,
aufler dem Parteienvermogen.

»  Tribunale, wichtigste Prozesse: Das Handeln der Zentralen Ermittlungsstel-
le fiir Regierungs- und Vereinigungskriminalitit (ZERV); die sogenannten
Mauerschiitzenprozesse sowie dariiber hinaus die sogenannten Politbii-
roprozesse usw.

In Sachsen-Anhalt wurden zwischen 1991 und 2000 6.540 Ermittlungsverfahren
wegen Rechtsbeugung, Freiheitsberaubung, Korperverletzung u. a. gefiihrt, diese
fithrten zu 64 Anklagen. Die Anklagequote von 1,2% war mit den anderen neuen
Bundeslidndern vergleichbar niedrig (Marxen et al. 2007: 20 ft.).

Es galt das jeweils mildere Recht und es galt, einen rechtsstaatlichen Beginn
der Deutschen Einheit zu gewihrleisten. Die Kreise ehemaliger Verantwortlicher
sprachen von Siegerjustiz und der Fortfiihrung des kalten Krieges. Wer die Dik-
tatur erlitten und nicht mitgetragen hatte, empfand die Rechtsprechung in Bezug
auf die Verantwortlichen als viel zu milde (Engert 2014: 10 ff.).

2. WAS KOMMT ALSO VOR DER VERSOHNUNG?

Die Themenstellung enthélt die Hypothese, dass Versohnung mdglich sei. Das
ist aus meiner Sicht hochst fraglich und doch — fast unertréglich — ndtig. Im
Folgenden werde ich dazu zehn Aspekte erdrtern.

2.1 Menschen, die man auf dem Gewissen hat, bleiben
einem unsympathisch

Vor der Versohnung kommt Unrecht und Schuld. Gelegentlich wird die Diskus-
sion um die Aufarbeitung der Vergangenheit so gefiihrt, als handele es sich um
eine rein intellektuelle Angelegenheit, die man je nach &sthetischer Priaferenz
entscheiden kdnne. Vor der Versdhnung aber kam Schuld. Ohne Schuld, ohne
Unrecht, ohne Vergehen ist Reue, Siihne, Vershnung nicht nétig.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WAS KOMMT VOR DER VERSOHNUNG? | 221

Schuld ist schwer zu artikulieren: Die einst schuldig gewordenen SED-
Funktionére sind hdufig gut integriert und materiell bestens versorgt. Der Staat
zahlt in Deutschland ein Vielfaches an Renten und Pensionen fiir ehemalige
Stasi-Mitarbeiter und SED-Funktionire im Verhiltnis zu den Zahlungen an ihre
Opfer. Die fatale Botschaft: das Téter-Sein hat sich finanziell fiir sehr viele
gelohnt! Das SED-System ist abgeschafft und die Krénkung der historischen
Niederlage unter den kapitalistischen Feind setzt vielen Systemtrigern arg zu.
Einige behelfen sich mit der Hoffnung auf eine einstige bessere sozialistische
Zukunft. Materiell und sozial sind sie jedoch gut abgesichert und viele Mittéter
konnten ihren Weg erfolgreich im vereinigten Deutschland fortsetzen.

Menschen als Schuldige — das ist kein prominentes Thema! Ehemalige Funk-
tionstrager der SED und auch andere sagen sinngemidfl zum Thema Stasi-
Uberpriifung: »nun miisse mal Schluss sein, alle anderen Vergehen wiirden ja
auch verjahren« — damit ist Wesentliches unverstanden: Soziale Ausgleichspro-
zesse und Verjédhrung im Sinne des Strafrechts sind génzlich verschiedene Ebe-
nen. Und: teilweise haben die SED-Verfolgten den Eindruck, sie miissen sich fiir
das ihnen angetane Unrecht rechtfertigen. Und: welcher Ausdruck mangelnder
Einsicht und Empathie verbirgt sich darin, wenn die einstigen Téter unverschamt
und lautstark das Ende von Stasi-Uberpriifungen fordern.

Der Leipziger Aphoristiker und Friedhofs Blumenhéndler Horst Drescher hat
sinngemdf notiert: »Menschen, die man auf dem Gewissen hat, bleiben einem
irgendwie unsympathisch. Unsympathisch auch dann noch, wenn man ihnen
sozusagen schon lange verziehen hat, dass man sie auf dem Gewissen hat«.

Die kritische Sicht auf die eigene Rolle in der Welt er6ffnet den Blick da-
rauf, dass wir immer als von Schuld gezeichnete und selbst schuldig Werdende
leben. Schuld bedarf nicht als Erstes der Vergebung. Die erste Mordgeschichte
der Bibel, die Geschichte von Kain und Abel erzihlt die Geschichte eines Schul-
digen ohne Vergebung. Schuld bedarf als erstes der Wahrheit und der Wahrhaf-
tigkeit. Kain muss auf eine Frage antworten: »Wo ist dein Bruder Abel?« Wahr-
haftigkeit impliziert ein Gewissen das erschrecken kann, das Scham empfindet,
im Erdboden versinken mdchte, also ein Gefiihl dafiir hat, neben der Wertege-
meinschaft zu stehen. Schuld tiberhaupt zu empfinden, ist ein Schritt im Prozess
der Resozialisierung des schuldig Gewordenen. Es ist eher eine Spaltung der
Gesellschaft spiirbar, in der die ehemals Verantwortlichen sich weitgehend (sich
unschuldig meinend) miteinander einig sein konnen und sich gegenseitig ihrer
Integritat versichern.

5 Zit. nach: http://das-blaettchen.de/2014/11/die-politik-der-%E2%80%9Efilzlatschen%
E2%80%9C-und-egon-bahr-30688.html (Stand: 22.8.2015).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222 | BIRGIT NEUMANN-BECKER

Jens Asche, Sohn eines Stasi-Mitarbeiters, verweigerte sich der vom Vater
geplanten Karriere beim Geheimdienst und wurde nach verschiedenen Repressa-
lien im Zusammenhang mit seiner Wehrdienstverweigerung wegen der Beein-
trichtigung staatlicher Téatigkeit (Androhung der Herbeifiihrung eines staats-
feindlichen Zusammenschlusses) zu 18 Monaten Gefangnis verurteilt und spéter
nach Westdeutschland freigekauft. Seine Mutter hatte den Behdrden wéhrend
der Untersuchungshaft ohne Aufforderung mitgeteilt, dass sich die Eltern von
der Tat des Sohnes distanzieren. Sein Vater hat sich bis heute von ihm losgesagt.

»lch wurde also [...] verurteilt zu 18 Monaten Freiheitsentzug (auch Entzug der Freiheit
die alle Kriminellen im Vollzug hatten), verurteilt zu extremen Vitaminmangel, Kohlrii-
bensuppen essen, Treppen runter schmeiflen, 6 Monate ohne Fenster vegetieren, verurteilt
zu schlafen mit Licht, zu 18 Monate keine Zértlichkeit, nur die Ndhe der schwulen Wich-
ter. Verurteilt zu Platzdngsten, Zahnfleischbluten, FuBpilz, stottern und alle moglichen
Neurosen. Meine kleine Familie [seine Freundin erwartete ein Kind (NB)] — wurde zum
Scheitern verurteilt« (Asche 20xx [1992]: 7).

Verséhnung konnte als erstes nicht die Schuld tilgen, sondern die Perspektive
erdffnen, mit einem nun iiberhaupt erst als Makel identifizierten selbstverant-
worteten Geschehen zu leben, ohne das Vergangene zu entschuldigen. Schuld
fragt nach dem konfrontierenden Gesprich. Ein Schlussstrich ist nicht indiziert.
Kain wurde von Gott gefragt und er wich aus. Bei unserem Nachdenken heute
muss es dann aber auch um das Ausweichen der Téter und die Verantwortung
derer gehen, die fragen miissen. Es braucht Menschen, welche die Titer, die
Verantwortlichen, Schuldigen konfrontieren, nachfragen und nicht vorschnell
Versténdnis fiir die Téterschaft und die Mittdterschaft entwickeln. Das hort sich
nach Konfrontation an und damit haben viele der heutigen Menschen es oft
schwer. Die Konfrontation aber— so lerne ich immer mehr — ist ein schwerer
Dienst am Néchsten — gerade auch bei der Aufarbeitung.

Verschweigen ist ein Versohnungshemmnis. Vor der Versohnung kommt ihr
Gegenteil: Das schuldhafte Ereignis nicht ermessen, verstehen oder einordnen zu
konnen, es abzuspalten — und: (anders) zu wiederholen. Und dabei in der Erinne-
rung im Diffusen zu bleiben. Das Vergessen und Verschweigen ist vielleicht die
hiufigste Form der Verschnungsvermeidung. Vergessen war lange Zeit beson-
ders bei zwischenstaatlichen Konflikten das Mittel der Wahl. Hier hief die De-
vise: »Frieden vor Gerechtigkeit durch Amnestie«. Dies ist als Vorbild fiir DDR-
Aufarbeitung ein ungeeigneter Ansatz. Denn: Das Schweigen iiber Unrecht und
Machtmissbrauch war ein gingiges Mittel der Repression in der DDR und in den
anderen Léndern des Ostblocks wie in den Speziallagern in der Sowjetischen

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WAS KOMMT VOR DER VERSOHNUNG? | 223

Besatzungszone (SBZ), die als Schweigelager gefiihrt wurden und in denen
Tausende Menschen starben. Den Uberlebenden war die Schweigeverpflichtung
mitgegeben, wie auch spéter allen Héftlingen nach politischer Haft.

Da das Schweigen iiber 40 Jahre als politisches Machtinstrument benutzt
wurde, ist es also heute als Vers6hnungsinstrument vollig ungeeignet.

Die Opfer miissen als Individuen mit ihrer Geschichte wahrgenommen wer-
den.

2.2 Die Gewalt hat fiir die Betroffenen alles verandert

Vor der Versohnung kommt auch: Die innere Wiederholung der Traumata bei
den Geschidigten. Sie werden von affektbehafteten belastenden inneren Bilder
heimgesucht, von Trdumen oder sie liberreagieren auf bestimmte Reize. Ein
weiterer Aspekt ist der Konflikt zwischen Wut, Hass und Selbstzerstorung. Viele
Betroffene sind belastet vom spiten Gift des Misstrauens und der Bitterkeit.
Weitere Aspekte betreffen die hdufig mangelnde Wertschitzung in der Familie.
Viele Betroffene haben ein ungiinstiges Korperempfinden und Gesundheitsma-
nagement entwickelt. Viele Betroffene von politischem Unrecht sterben zu friih.
Sie sterben an gebrochenen Herzen und vielfach als gebeugte Menschen.

Viele, die in politischer Haft Zwangsarbeit verrichten mussten, leiden bis
heute an den Spidtschéden verursacht durch mangelnden Arbeitsschutz, Sicher-
heitsvorkehrungen und Expositionen z. B. von Quecksilber oder Blei. Der As-
pekt der schweren Erkrankungen von Menschen, die Opfer politischen Unrechts
geworden sind, scheint mir bei der Aufarbeitung noch zu wenig beriicksichtigt.
Ihr Alltag unterscheidet sich grundlegend von dem anderer, nichtbetroffener
Nachbarn.

Eine medizinische Behandlung fiir SED-Verfolgte schlieft Hintergrundwis-
sen um das Justizwesen, die Haftbedingungen und die Arbeitsbedingungen ein.
Dariiber muss in der Politik mit dem moglichen Ziel verhandelt werden, ein
Zentrum zur Behandlung von SED-Verfolgten z. B. an einer Universitétsklinik
einzurichten. Dadurch kann Betroffenen mehr Teilhabe ermdglicht werden (vgl.
Neumann-Becker et al. 2015: S. 11 ff.).

2.3 Versohnung bedeutet: die Monsterisierung des Gegeniibers
zu beenden

Héufig ist die Frage konkret zu klédren: ist jemand oder bin ich Opfer und/ oder

Tater? — Ist jemand Opfer oder ein Tater oder beides oder ein falsches Opfer? Ist
jemand ein missverstandener Téter, der es doch nur gut meinte? Viele — und

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224 | BIRGIT NEUMANN-BECKER

besonders gut nachvollziehbar gerade junge Menschen, die von Stasi-Offizieren
als Jugend-IM geworben worden sind — haben das Gefiihl, missbraucht und
gleichzeitig schuldig geworden zu sein. Ahnliche innere Konflikte erleben so
genannte Zelleninformatoren (ZI), Hiftlinge, die von Stasi-Offizieren geworben
worden sind und iiber Leidensgenossen berichteten. Hier ist hdufig gar nicht
klar, ob die Waage bei der eigenen Wahrnehmung eher in Richtung Opfer oder
Tater ausschldgt. Vergleichbares erleben Menschen, die sich mit ihrer Rolle im
Alltagsleben der DDR auseinandersetzen.

Dies driickt sich z. B. in dem ironischen Wort aus: In der ehemaligen DDR
gab es ca. 16 Millionen Biirgerrechtler.

Der Versohnung entgegen steht aber die unaufgebbare Rollenzuschreibung
und damit verbundene Identifizierung. Eine Verstindigung oder gar Versshnung
beendet Rollenidentifizierung und erweitert Handlungsmoglichkeiten. Sie fiihrt
bestenfalls zum Umbau der eigenen Identitdt und erweitert die Moglichkeit,
Rollen wahrzunehmen. Das Aufgeben der Rollenfestlegung beendet die Monste-
risierung des jeweils anderen. Das ist innere Schwerstarbeit — dies ist zur Zeit im
Osten Deutschlands paradoxerweise eher in Richtung der einstigen Verantwor-
tungstriager gesagt, die vor der Aufgabe stehen, ihre fritheren Opfer zu Entmons-
terisieren und ihnen zuzuhéren.

Zugleich wird damit hier deutlich, dass Versohnung Freiheit atmet. Die Le-
bensgeschichten konnten mit ihren vielen Schattierungen erzéhlt werden, ohne
sich einem Verdacht der Bagatellisierung von Unrecht oder der Nivellierung von
Unterschieden auszusetzen. Versohnung braucht den Perspektivwechsel von
beiden Seiten: der Tater bleibt kein Monster und das Opfer ist nicht fiir das
veriibte Unrecht verantwortlich.

Der Téter wird fiir seine Tat verantwortlich — das Opfer trigt Verantwortung
fiir seine eigene Gegenwart.

2.4 Versohnung bleibt unverfligbar

Der Begriff »Versshnung« hat etwas ungeordnet Chaotisches, Uberspringendes,
nicht Abzumessendes — Versohnung bleibt letztlich unverfiigbar. Was sind denn
die Parameter, an denen ermessen werden kann, dass dies jetzt Vers6hnung ist?
Und wenn ja, bleibt sie dann? Versdhnung wiirde ich mit Frank Liitze »eher als
eine Sehnsucht, denn als Aufgabe« verstehen, und da sie nicht herstellbar ist —
wie Leben und Liebe —, eher in die Kategorie »dsterliches Wunder« einordnen.
Liitze: »Es sind ja gerade die Zeichen erlittener Schuld, die Stigmata, an denen
der Auferstandene erkannt wird. Verséhnung heifit nicht ungeschehen machen,

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WAS KOMMT VOR DER VERSOHNUNG? | 225

sondern im Angesicht der Schuld gemeinsam zu neuem Leben finden kénnen, in
dem die Wunden nicht langer schmerzen« (Liitze 2011: 331).

Als jiingstes Beispiel sei in Erinnerung gebracht, wie Bundesprésident
Gauck als Zeichen der Versohnung Hand in Hand mit dem griechischen Prisi-
denten Karolos Papoulias an die deutschen Kriegsverbrechen erinnerte und
gleichzeitig griechische Forderungen nach Wiedergutmachung fiir Kriegsverbre-
chen erhoben wurden. Daraus folgt, dass Versdhnung nicht nur beendet, sondern
neue Kldrungsprozesse erdffnet.

Und: Gibt es so etwas wie reprasentative Versohnung als Voraussetzung fiir
individuelle Verséhnung?

Woher kommt die Kompetenz zu Verséhnung? Inwiefern konnen individuel-
le Erfahrungen fiir gesellschaftliche Versohnungsprozesse hilfreich sein? Inwie-
fern bilden sie die Basis fiir eine Versohnungskompetenz? Inwiefern bilden ggf.
religiose Grundkompetenzen die Basis fiir Versohnung? Schlosse dies eine
Verséhnung in Ostdeutschland angesichts der weitgehenden Sdkularisierung
sogar aus?

Und in diesem Zusammenhang sollte die Frage explizit gestellt werden, wer
sich mit wem verséhnt? Zunéchst: Die von Unrecht Betroffenen mit ihrem
Schicksal diirfen nicht angewiesen sein auf Einsichten der Téter. Es gibt die
Moglichkeit der einseitigen Versdhnung, in dem Sinne, dass Betroffene das
schwerwiegende Unrecht als Lebensaufgabe annehmen.

Es gibt eine Initiative ehemaliger politischer Hiftlinge, die ehemalige Straf-
vollzugseinrichtung Naumburg zu einem offenen Erinnerungsort fiir Kultur und
gutes Leben einzurichten. Es soll ein Gegenentwurf zur dumpfen Gewalt und
Abgeschlossenheit sein, der insbesondere die Naumburger Bevolkerung einlddt.
Ein Gesprichs- vielleicht sogar Versohnungsangebot?

Bei wem findet sich Sehnsucht zur Versohnung? Fiir Ostdeutschland nehme
ich heute die Problematisierung des Unversohnten mit ihrem Schicksal stirker
bei Opfern und Verfolgten wahr.

Die Opferverbinde und Aufarbeitungsinitiativen haben den Impuls zur Ver-
sohnung der Landesbischofin der EKM Ilse Junkermann 2009 ff. ausgesprochen
kritisch diskutiert und energisch zuriickgewiesen. Grof3es Interesse und Zustim-
mung zu diesem Versohnungsimpuls der Landesbischdfin wurde jedoch von der
Partei DIE LINKE gedufert. Thr wurde wiederum unterstellt, sich auf Kosten
ihrer Opfer reinwaschen zu wollen.

Wenn aber Versohnung eine neue Begegnungsqualitit zwischen Verfolgten-
Tatern und der Gesellschaft, auch den Nachgeborenen meint, braucht es dafiir
sowohl reprasentative wie individuelle Formen.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226 | BIRGIT NEUMANN-BECKER

Empathie wird offentlich in Gedenkstitten und bei Gedenkveranstaltungen
ausgedriickt. Personlich z. B. durch Rehabilitierung und in Gespréchen.

Versoéhnung begrenzt die Wutmacht der Opfer und beendet ihre Ohnmacht:
sie braucht die Perspektive fiir die Opfer und zugleich sind Opfer nicht Richter!
Dafiir gibt es einen Rechtsstaat mit einer funktionierenden Justiz und eine funk-
tionierende Offentlichkeit mit offenen Debatten und tiefgehenden Einsichten.

2.5 Zwischenruf: Pladoyers gegen Vergebung und Vers6hnung

Was sagen uns Verséhnungsgegner, z. B. Vladimir Jankélévitch fiir unsere Fra-
gestellung? Hier zwei Beitrdge aus dem Bereich der Aufarbeitung nationalsozia-
listischer Verbrechen.

Aus franzosischer Perspektive und als ehemaliger Resistancekdmpfer wider-
spricht Vladimir Jankélévitch jeglichen Vorstellungen des Verzeihens nach dem
Holocaust. Sein Argument: Das grole Verbrechen der Deutschen — die Shoah —
rufen Verzweiflung und Ohnmacht hervor. »Man kann den Verbrecher nicht mit
einer Strafe bestrafen, die zu seinem Verbrechen in einem angemessenen Ver-
hiltnis steht: angesichts des Unendlichen neigen alle endlichen Groflen dazu,
einander auszugleichen, so dass die Bestrafung beinahe gleichgiiltig wird; das,
was geschehen ist, ist im buchstiblichen Sinne unsiihnbar. Man weil3 nicht
einmal mehr, wem man die Schuld geben oder wen man anklagen soll«
(Jankélévitch 2003: 253 f.).

Dieselbe Frage mit einem anderen Zugang beschéftigt Simon Wiesenthal in
seinem Buch Die Sonnenblume. Eine Erzdhlung von Schuld und Vergebung
(1969). Lemberg 1942: unter seltsamen Umstidnden gesteht ein junger SS-Mann
im Todeskampf dem Héftling Simon Wiesenthal seine Verbrechen, weil er vor
dem Tod von einem Juden Vergebung sucht. Wiesenthal aber verldsst wortlos
den Raum. Dieses Erlebnis hat Simon Wiesenthal lange beschéftigt. Er ist zu
keinem Ergebnis gekommen. In den 1960er Jahren schreibt er die Begebenheit
auf und schickt sie mit einer Frage an Schriftsteller, Politiker, Theologen und
Historiker. Er fragt: »war dieser Mann wirklich eine Ausnahme? Hitte ich ihm
vergeben sollen? Und andererseits hétte ich iiberhaupt jemandem verzeihen
sollen, verzeihen diirfen?« Antworten liegen in seinem Buch: die Sonnenblume
vor. Ein schonungsloser Diskurs iiber Schuld und Vergebung.

Es geht mir hier darum, den Gedanken von Versdhnungshindernissen und
vielleicht sogar Versohnungsverboten in die Uberlegungen einzubeziehen. Ist
eine Vergebung und Versohnung nur direkt moglich und nicht représentativ?
Steht Versohnung und Vergebung anderen — Nichtbetroffenen iiberhaupt zu?
Diese Frage steht im Raum.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WAS KOMMT VOR DER VERSOHNUNG? | 227

Bei wem findet sich die Sehnsucht nach der Versdhnung? Bei Opfern mehr
als bei Titern oder in der Offentlichkeit? Oder wie bei Wiesenthal eher bei Ti-
tern? Fiir Ostdeutschland nehme ich heute die Problematisierung des Unverséhn-
ten im Sinne des Unabgeschlossenen mit ihrem Schicksal stirker bei Opfern und
Betroffenen wahr. Betroffene von SED-Unrecht duflern hdufig Klagen {iber das
Vergangene und Unverstindnis dariiber, dass ehemalige Verantwortungstrager
auch heute in der Politik agieren oder im offentlichen Bereich beschéftigt sind
und ihre Verantwortung oder ihre Schuld getilgt zu sein scheint. An dieser Til-
gung aber waren die Opfer nicht beteiligt. Das spricht fiir eine stirkere Verbin-
dung von juristischer und gesellschaftlicher Aufarbeitung.

2.6 Welche Paradigmen und Rituale stehen uns bei Verséhnung
vor Augen?

Da sich unsere Gesellschaft stindig mit der Aufarbeitung schuldhafter Verfeh-
lungen zu befassen hat, lohnt es sich einmal anzuschauen, welche Paradigmen
hier hilfreich sein konnten:

Da sind die individuellen Erfahrungen in der Familie zwischen Eltern und
Kindern, die iiber die Generationen hinweg immer wieder zu Verséhnung geru-
fen sind.

Auch der aktuelle Umgang mit Opfern sexuellen Missbrauchs oder fritherer
Heimerziehung in Deutschland kann ein Beispiel insofern geben, als hier die
betroffenen Institutionen zur Aufarbeitung und Wiedergutmachung aufgerufen
sind. Gleichzeitig ist der Beitrag der Missbrauchsopfer und die nachtrégliche
Hilfeleistung fiir sie zur Aufarbeitung unerlésslich.

Verséhnung nach SED-Unrecht verbindet sowohl konkret zwischenmensch-
liche Aspekte mit einem VersShnungsprozess auf nationaler Ebene. Unerlésslich
ist dabei, dass das Geschehene ausgesprochen werden kann und Klarheit iiber
politisches Unrecht hergestellt wird.

2.7 Welche Rituale konnten fiir Versohnung hilfreich sein?

Ist es das gemeinsame Gedenken an die Opfer bei Veranstaltungen? Gibt es
dariiber hinaus Formen und Orte der Begegnung? Als vorliegender Beitrag seien
die »Zwiegesprache« genannt, die Dr. Dieter Mechtel in den 1990er Jahren
geflihrt hat. Sie sind spannende Beitrdge zum Umgang mit Stasi-Vergangenheit
und enthalten beeindruckende Selbstreflexionen (vgl. Mechtel 1991 ff.). Und
doch gab es keine Zukunft fiir dieses Modell. Bei vielen anderen Gesprichs-
konstellationen zwischen Mitarbeitern der Staatssicherheit und Opfern politi-

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228 | BIRGIT NEUMANN-BECKER

schen Unrechts war zu beobachten, dass beide Seiten in ihre Rollen und Verhal-
tensmuster zuriickfielen. Opfer haben kaum ein Instrumentarium gegen die
gelernte »Operative Psychologie«’ ehemaliger Stasi-Vernehmer, die sie schnell
und unversehens erneut zu Opfern werden 14sst.

Anzufiigen sind jedoch Gedenktage und Gedenkveranstaltungen wie zum
Jahrestag des Volksaufstands am 17. Juni 1953 oder dem Jahrestag zur Zwangs-
aussiedlung, dem Jahrestag des Mauerbaus, dem Hitler-Stalin-Pakt als europa-
weiten Gedenktag an die Opfer aller totalitdren und autoritdren Regime oder
dem Volkstrauertag. Hier konnen die Offentlichkeit und die Betroffenen ge-
meinsam erinnern und gedenken.

2.8 Was gehort zur »Begleitmusik« von Vers6hnung?

Ein Beispiel: Die Gedenkveranstaltung zum 60. Jahrestag der Hinrichtung des
Magdeburgers Ernst Jennrich fand im Februar 2014 im Landgericht Magdeburg,
dem Ort seiner Verurteilung statt. Anlass seiner Verurteilung zum Tode durch
das Fallbeil war ein ihm unterstellter und nie bewiesener Polizistenmord im
Zusammenhang mit dem Volksaufstand am 17. Juni 1953. Eingeladen zur Be-
gleitung der Gedenkveranstaltung war das Quartett des Landespolizeiorchesters.
Sicher hatten einige der Polizisten bereits in der DDR Dienst getan. Bei ihnen
war eine zunehmende Anspannung zu bemerken, als sie feststellten, dass es um
einen Justizskandal aus der DDR ging. Im Zusammenhang mit den Auseinander-
setzungen am 17. Juni 1953 waren in Magdeburg drei Polizisten getdtet worden.
Es war wichtig, bei der Gedenkansprache auch auf diese getdteten Polizisten
einzugehen, deren Tod iibrigens gerade wegen nachfolgender Unrechtsurteile

6 Operative Psychologie: »Dieser Begriff wurde von Ministerium fiir Staatssicherheit
der DDR geprégt und diente dem totalitdren Staat zur Umsetzung der Richtlinie 1/76
»Zersetzung«. Dabei griff der Staatsapparat auf wissenschaftliche Methoden zurtick.
Das Ministerium fiir Staatssicherheit besall in Potsdam-Golm eine eigene Juristische
Hochschule mit einer Abteilung fiir »Operative Psychologie«. Dort lernten Fiihrungs-
offiziere iiber psychologische Methoden der Gestindnisgewinnung in U-Haft, tiber
Methoden der Bespitzelung im In- und Ausland, als auch IMs (inoffizielle oder in-
formelle Mitarbeiter) zu gewinnen und auf Jugendliche einzugehen und deren Ver-
trauen zu bekommen.« Siehe Dr. Karl-Heinz Bomberg, Unsichtbare Wunden. Wo holt
uns die Vergangenheit ein? Spatfolgen politischer Repression in der DDR, Folie
28/56  unter  http://www.stasi-unterlagen.sachsen-anhalt.de/fileadmin/Bibliothek/
Politik und_Verwaltung/Stasi-Unterlagen/FT201402_ PDF/Bomberg.pdf (zuletzt ge-
sehen am 17.10.2017).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WAS KOMMT VOR DER VERSOHNUNG? | 229

niemals aufgeklédrt werden konnte. Das Todesurteil gegen Ernst Jennrich ist als
politisches Unrechtsurteil 1991aufgehoben worden. Er wurde posthum freige-
sprochen. Gleichzeitig ist der Tod der drei Polizisten ebenfalls beklagenswert.

Es braucht fiir die Verséhnung auch den Blick auf die verstrickten Téter und
ihre Opfer.

2.9 Versohnung braucht den Rechtsstaat

Vers6hnung muss empathisch fiir die Opfer sein und ihre Perspektive einnehmen
und zugleich sind Opfer nicht Richter! Dafiir braucht es eine funktionierende
Justiz und eine funktionierende Offentlichkeit mit offenen Debatten und tiefge-
henden Einsichten. Beides braucht eine stabile Verbindung.

3. WELCHE SCHRITTE STEHEN KONKRET AN?

Die Bilanz hinsichtlich der Vers6hnung féllt verhalten aus. Im Transformations-
prozess und bis zum Ende der juristischen Aufarbeitung 20057 lag der Schwer-
punkt bei Aufarbeitung, das definierte Ziel von Versohnung hat bis heute noch
kaum eine stabile Grundlage.

Der Prozess hat begonnen, ist nicht vollendet und teilweise eingefroren.

Die Instrumente von Wahrheit, Entschuldigung, Reparation, Tribunal hin zu
politischer Gerechtigkeit konnen kaum in eine Idee von Versdhnung implemen-
tiert werden. Insgesamt muss man grundsdtzlich festhalten, dass in Deutschland
die juristische und verwaltungsrechtliche Aufarbeitung und Rehabilitierung von
SED-Unrecht vergleichsweise konsequent durchgefiihrt wird.

1. Ein Schliissel fiir Verséhnung ist Empathie, um das spite Gift der Diktatur
zu neutralisieren.

2. Fiir die Gesellschaft gilt: die Vergangenheit verjéhrt nicht — Gewalterfah-
rungen der SED-Diktatur kénnen bei den direkt von Gewalt Betroffenen
nicht durch Geld entschidigt werden. Ein Freikaufen der Gesellschaft geht
nicht, aber eine respektvolle Anerkennung.

7 AuBer der unverjiahrbaren Tat Mord waren bis dahin alle politischen Unrechtstaten,
Menschenrechtsverletzungen und  Rechtsbeugungen  verjahrt, vgl. Marx-
sen/Werne/Schéfer (2007: 7).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230 | BIRGIT NEUMANN-BECKER

3. Geschichtliche Wahrheiten miissen anerkannt und ausgesprochen werden.
Dazu braucht es das 6ffentliche Interesse und die Nachfrage auch der nach-
folgenden Generation.

4. Es gilt, einen Konsens zur Achtung von Menschenrechtsverletzungen in der
ehemaligen DDR herzustellen. Noch viel zu oft héren Betroffene, dass sie
doch wussten, worauf sie sich einlassen.

5. Es gilt, groBziigiger zu Entschddigen. Dies gilt insbesondere hinsichtlich
der Personen, die als ehemals Jugendliche oder Adoleszente durch freiheits-
entzichende Mafinahmen in Haft oder Jugendwerkhdfen menschenrechts-
verletzenden Beschiddigungen ausgesetzt waren (vgl. Neumann-Becker et
al. 2015).

6. Es braucht eine stirkere Offentliche Anerkennung der Verfolgten, ihrer
Angehorigen und ihrer Lebensleistung.

7. In der Offentlichkeit miissen stirker staatliche Unrechtstaten durch Gedenk-
tafeln, Erinnerungsorte oder Umbenennung von Straen dokumentiert wer-
den. Bis heute gibt es in Ostdeutschland massenhaft Straen, die z. B. nach
Karl Marx, Lenin, Ernst Thilmann oder anderen Helden der kommunisti-
schen Ideologie benannt sind. Die nach dem Biirgerrechtler Jiirgen Fuchs
benannte Strafle in Erfurt, die nach dem Justizopfer Herbert Staub (im Zu-
sammenhang mit dem Volksaufstand am 17. 06. 1953) in Magdeburg be-
nannte Strafe oder der Platz des 17. Juni 1953 in Halle (Saale) bilden leider
seltene Ausnahmen.

8. Fiir die Verfolgten bleibt die Lebensaufgabe: Mit der Beschddigung leben
und sie integrieren. Dafiir brauchen sie einen Zugang zur Offentlichkeit als
Raum fiir Resonanz und Anerkennung. Umgekehrt kann die Offentlichkeit
aus den Erfahrungen der Verfolgten lernen (Regner 2016: 15 ff.).

9. Zur inneren Vorstellung von Versohnung kénnen Bilder helfen, wie die
Plastik von Christiane Piittner in Solingen unter dem Titel: »Vergangen-
heit-Gegenwart—Zukunft«. Gesichter bzw. Kd&pfe mit unterschiedlichen
Blickrichtungen sind miteinander verbunden und zeigen dem Betrachtenden
die Zusammengehorigkeit von der Vergangenheit mit der Gegenwart und
der Zukunft. Es gibt sie immer nur gemeinsam. Dies Mit-und Ineinander
der verschiedenen Zeitachsen kdnnte eine gute Vorstellung flir die Dimen-
sionen von Verséhnung sein, sie ergeben miteinander eine neue Qualitét.
Versohnung bedeutet dann: In der Gegenwart sein — die Vergangenheit se-
hen und annehmen und neugierig in die Zukunft blicken Versdhnung be-

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WAS KOMMT VOR DER VERSOHNUNG? | 231

deutet auch, mehr Verantwortung fiir die eigene Gegenwart zu iiberneh-

men.?

4. ABSCHLUSS

Aleida Assmann spricht von einer neuen ethischen Erinnerungskultur. Dabei
geht es ihr mit Volkhard Knigge um »die kritische Auseinandersetzung mit
Staats- und Gesellschaftsverbrechen — gerade aus der Sicht der Opfer.« Mithilfe
von deren Zeugenschaft kénnen »empfindliche Liicken der Uberlieferung ge-
schlossen werden [...] die zu Opfern gemachte(n) Menschen [...] zugleich ihren
Subjektstatus zuriickerobern und festigen« (Assmann 2013: 32 f.). Damit ver-
bunden ist der Gedanke, dass die Erfahrungen der Opfer ein unschétzbares Po-
tential an Wissen und Erkenntnis beinhalten, das fiir das Wesen unseres Zusam-
menlebens von hoher Bedeutung ist. Die Erfahrungen von Opfern politischer
Repression und Menschenrechtsverletzung gehoren zum Kanon der Geschichts-
erzihlung. Den ehemaligen Titern und Verantwortlichen sowie der Offentlich-
keit ist die Pflicht zum Zuhoren, zur Wahrheit und Wahrhaftigkeit iibertragen —
wie Kain, der eine Frage zu beantworten hat und als Gezeichneter und Bewahr-
ter weiterlebt.

Verséhnung braucht mutige, freie, erwachsene Menschen und bewirkt zu-
gleich Befreiung und Erwachsensein. Insofern ist Vers6hnung ein Paradoxon.
Deshalb gilt: Versohnung ist wertvoll und notwendig und doch letzthin ein hdu-
fig unverfiigbares Geschenk. Wiedergutmachung, Anerkennung und Versoh-
nung sind eng miteinander verbunden. Sie werden, bleiben sie uneingeldst, auf
die nichsten Generationen iibertragen. Diesen Schuldschein einzulsen begann
jiingst die spanische Politik hinsichtlich der Rehabilitierung der sephardischen
Juden: 500 Jahre nach ihrer gnadenlosen Vertreibung aus Spanien bekommen sie
nach einem im Mai 2015 beschlossenen Gesetz die Moglichkeit, spanische Passe
zu beantragen.

SchlieBen mdchte ich mit einem Satz von Lise-Lore Hopp, den sie am
18.10. 2016 in Tangermiinde bei der Einweihung der Gedenktafel fiir die dort
Internierten sagte. Zu diesen Zivil-Gefangenen gehorte auch ihr anschliefend im
sowjetischen Speziallager verstorbener Vater, der durch Kassiber iiber die Be-
dingungen informiert hatte. Frau Hopp hatte sich iiber viele Jahre teilweise ge-
gen nahezu uniiberwindliche Hindernisse fiir die 6ffentliche Erinnerung an die

8  http://chrp.superdi.de/entry/denkmal-10 (zuletzt gesehen am 19.10.2017).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232 | BIRGIT NEUMANN-BECKER

Opfer dieses stalinistischen Unrechts stark gemacht. Sie sagte: »Jetzt bin ich mit
Tangermiinde versohnt«.

QUELLEN/LITERATURVERZEICHNIS

Ahrberg, Edda/Harder, Dorothea (2012): Abgeholt und verschwunden (2);
Nichtverurteilte Speziallagerhéftlinge aus Sachsen-Anhalt und ihre Angeho-
rigen, 3. Nachauflage. Magdeburg.

Asche, Jens (20xx): Text zum Film: Brief an die Eltern, 0.J.

Assmann, Aleida (2013): Das neue Unbehagen an der Erinnerungskultur. Eine
Intervention. Miinchen.

Baberowski, Jorg (2015): Rdume der Gewalt. 2. Aufl. Frankfurt am Main.

Engert, Stefan (2014): Deutschlands Siihne fiir den Holocaust. Bonns Versoh-
nungs-»potpourri« nach 1945, unverdffentlichtes Manuskript, Evangelische
Akademie Lutherstadt Wittenberg.

Gedenkstitte Berlin-Hohenschonhausen (Hrsg.) (2015): Zivilcourage wiirdigen.
Zur Lage der Opfer des Kommunismus in Europa, Berlin.

Jankélévitch, Vladimir (2003): Das Verzeihen. Essays zu Moral und Kultur
Philosophie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Liitze, Frank Michael (2011): Zum Umgang mit Schuld im Gottesdienst: So ist
Versoéhnung eine Aufgabe die noch mehr vor als hinter uns liegt. In: Pasto-
raltheologie 100, S 316-331.

Marxen, Klaus/Werne, Gerhard/Schéifer, Petra (2007): Die Strafverfolgung von
DDR-Unrecht. Fakten und Zahlen, herausgegeben Stiftung zur Aufarbeitung
der SED-Diktatur und Humboldt-Universitét zu Berlin.

Mechtel, Dieter (1991-1995): Zwiegespriche. Beitrige zur Bewiltigung der
Stasi-Vergangenheit.

Neumann-Becker, Birgit (2016): 22. Tdtigkeitsbericht der Landesbeaufiragten
fiir die Unterlagen des Staatssicherheitsdienstes der ehemaligen DDR in
Sachsen-Anhalt. Dem Landtag von Sachsen-Anhalt und der Landesregierung
am 01.03.2016 vorgelegt, Magdeburg.

Neumann-Becker, Birgit/Frommer, Jorg/Regner, Freihart/Knorr, Stefanie
(2015): SED-verfolgte und das Menschenrecht auf Gesundheit. Die Aner-
kennung gesundheitlicher Folgeschédden sowie psychosoziale, therapeutische
und Seelsorgerlichen Perspektiven, Halle (Saale).

Regner, Freihart (2016): Sich-fiei-sprechen. Zur (psychosozialen) Bedeutung des
Zugangs zur demokratischen Offentlichkeit fiir verfolgte der SED Diktatur,
Halle (Saale) 2016.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WAS KOMMT VOR DER VERSOHNUNG? | 233

Wiesenthal, Simon (1969): Die Sonnenblume. Eine Erzdhlung von Schuld und
Vergebung.

https://dokorg/10:14361/9783839436516 - am 14.02.2028, 07:17:45.



https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eine Zwischenbetrachtung als Nachwort

TAKEMITSU MORIKAWA

Auf der Luzerner Tagung 2016, aus der dieser Sammelband nun hervorgeht,
wollte der Organisator die folgenden vier Themenkomplexe zur Diskussion
stellen:

1.  Wie wird die Verzeihung in einem bestimmten Kulturkreis ritualisiert und
institutionalisiert? Man denke etwa an die Beichte in der katholischen Kir-
che (vgl. Hahn 1982), die Sippenstrafe oder die Ausgleichszahlung. Jede
Strafform birgt neben der Ritualisierung von Bufle immer auch ein Span-
nungsverhéltnis zwischen Erinnern und Vergessen. Bestehen auf der se-
mantischen Ebene Unterschiede? Wer kann wem welchen Schaden verzei-
hen und wann? Gibt es kulturelle Differenzen, die die gegenseitige Versoh-
nung erschweren? Korreliert die semantische Variation der Verzeihung
auch mit gesellschaftlichen — segmentiren, stratifikatorischen oder funktio-
nalen — Differenzierungen?

2. Die moderne Gesellschaft verfiigt dank der Massenmedien, der digitalen
Medien im Besonderen, iiber ein sehr gutes Geddchtnis, worin alles gespei-
chert und nichts vergessen, das Erinnerte aber zugleich standardisiert wird.
Unter den modernen medientechnischen Bedingungen, so die Folge, wird
Vergessen und Verzeihen darum immer schwieriger. Wenn dies stimmt,
wie ist Verzeihen unter diesen modernen technischen Bedingungen dann
tiberhaupt noch moglich? Welche Rituale und Institutionen der Verzeihung
existieren in der modernen Gesellschaft?

3. Trotz der oben genannten allgemeinen Tendenz gibt es in modernen Funk-
tionssystemen verschiedene Formen der Institutionalisierung des Verzei-
hens. Fiir das Rechtssystem sind z. B. Jugendstrafrecht, Téater-Opfer-
Ausgleich, die restaurative Justiz und die Gnade als Form der Verzeihung

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236 | TAKEMITSU MORIKAWA

anzufithren. Im Wirtschaftssystem besitzt der Schuldenerlass einen dhnli-
chen Stellenwert. Welche Institutionen der Verzeihung sind in anderen
Funktionssystemen vorstellbar und als solche zu beschreiben?

4. Nach einem Systemwechsel und einem Friedensschluss war es bis ins 19.
Jahrhundert iiblich, Amnestie zu gewéhren und die zuvor begangenen Taten
nicht zu kriminalisieren. Kriegsverbrechertribunal und Wahrheitskommissi-
on folgen hingegen dem Muster der strafrechtlichen Verfolgung und unter-
liegen der Annahme, dass die Ubeltaten nicht vergessen werden diirfen und
Erinnerung und Strafe fiir die Aussdhnung eine konstruktive Rolle spielen
sollten. Konnen Vergessen und Verzeihen jedoch tatsdchlich zur Versoh-
nung und Vergangenheitsbewiltigung in einer Postkonfliktsituation beitra-
gen? Wie viel Wahrheit braucht Verséhnung?

Leider haben viele Referenten und Referentinnen, die an der Tagung spannende
Vortridge hielten, aufgrund ihrer eigenen vielfaltigen Verpflichtungen, vor allem
Nachwuchswissenschaftler wegen ihrer eigenen Qualifikationsarbeit, ihre Betei-
ligung an diesem Band abgesagt. Er ist somit diinner geworden, als ich dies als
Organisator zunichst geplant hatte. Zu den hier nicht aufgenommenen Beitrdgen
gehoren jener von Christian Dries iiber Hannah Arendt, von Justus Heck iiber
die Rolle des Dritten bei der Verséhnung, von Adrian Itschert {iber die Schweiz
nach dem Sonderbundkrieg', von Robert Malecki iiber die Arbeit des Zentrums
fiir deutsch-polnische Erinnerungskultur und -edition, von Lena Christlova iiber
Filmanalyse sowie jener von Lena Riilling iiber Wahrheitskommissionen in
Kanada und Mauritius. Ich selbst war vor allem wegen zweier internationaler
Stellenwechsel in einem kurzen Zeitabschnitt nicht in der Lage, meinen eigenen
Beitrag iiber die Vergangenheitsbewéltigung in Japan nach dem Zweiten Welt-
krieg in eine lesbare Form zu bringen.

Daher konnte der vorliegende Sammelband auf die vier oben genannten
Themen nicht in jedem Aspekt eingehen sowie hierzu Losungen und Arbeiten
vorlegen. Jedoch bin ich als Herausgeber iiberzeugt, dass der Band Anst6Be und
gewisse Erkenntnisgewinne erzielt und zu weiteren Diskussionen im Problemzu-
sammenhang »Verzeihen, Versohnen, Vergessen« beitrdgt. Dieses Nachwort ist
als eine Skizze fiir mogliche kiinftige, am vorliegenden Sammelband anschlie-
Bende Forschungsperspektiven zu verstehen.

1 Der Beitrag iiber die Schweiz hétte ein interessantes Beispiel fiir die Aufarbeitung
eines Biirgerkriegs unter dem Vergessenheitsgebot, sogar noch im 19. Jahrhundert,

geliefert.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE ZWISCHENBETRACHTUNG ALS NACHWORT | 237

Die meisten Beitrdge behandeln nicht ausschlieBlich, jedoch vornehmlich
den vierten der oben genannten Themenkomplexe. Sie lassen sich wiederum in
vier Untergruppen kategorisieren: Die erste Gruppe (Gerl-Falkovitz, Morikawa,
Fischer) interessiert sich im Anschluss an die philosophische und anthropologi-
sche Tradition und Diskussion fiir die Herausarbeitung eines reinen Idealtypus
von Vergebung und Verzeihung. Die Autoren sind sich einig dariiber und weisen
darauf hin, dass Vergeben/Verzeihen seinen Platz jenseits der Tauschlogik fin-
det, d. h. nicht zur Tradition Athens und des rdmischen Rechts gehort, sondern
sich jenseits davon befindet.

Die zweite Gruppe (Dimbath, Fiicker, Kinzler) versucht das Phidnomen
»Vergeben/Verzeihen« anhand soziologischer Kategorien auf der sozialtheoreti-
schen Ebene heranzuziehen. Zwar analysiert Dimbath in seinem Beitrag vier
Spielfilme, die sich vornehmlich an das gegenwértige Publikum in Industrielén-
dern richten. Jedoch ist seine Methode auf weiteres Material (Filme) anwendbar.
Mit seinem Ansatz konnen wir weitere Forschungen iiber andere Kulturkreise
treiben und dadurch die womdoglich universalgiiltigen Ordnungsmomente in der
Interaktionsordnung der Verzeihung und Verséhnung herausarbeiten. Diese
Gruppe zeigt zugleich die Schwierigkeit, das Vergeben/Verzeihen mit den iiber-
lieferten sozialtheoretischen Kategorien zu erfassen, die aus dem poietischen
Paradigma entstanden ist. Die sozialtheoretische Handlungstheorie seit Max
Weber verdankt ihre Kategorien der oben genannten Tradition Athens und des
romischen Rechts (Philosophie und Jurisprudenz). In diesem Bannkreis verharrt
auch die phdnomenologische Wissenssoziologie, an der sich die Autoren dieser
Gruppe sowie Miji¢, wie unten notiert, orientieren. Die Fiktionsthese von Fiicker
zeigt beispielsweise diesen Tatbestand am allerdeutlichsten. Sie reduziert die
Vergebung auf die Deutung und das interpretative Verstehen des Anderen. Da-
mit vertritt Fiicker das Verstdndnis des durchschnittlichen, normalen Erwachse-
nen in der modernen Lebenswelt (vgl. Schiitz/Luckmann 2003). Wenn dem so
ist, konnen wir weder die unverstindliche Tat noch der Person verzeihen. Dies
widerspricht schlicht der sozialen Wirklichkeit und unserer daran geschulten
Intuition. Ein absoluter Vergebungsakt, also bedingungslose Vergebung, die sich
nicht in die Lage des Verfehlers versetzt, ist moglich, vor allem falls zwischen
Vergebenden und Verfehlern ein asymmetrisches Verhiltnis wie zwischen El-
tern und Kindern besteht.? Das Verhiltnis zwischen Gott und Mensch symboli-
siert dieses asymmetrische Verhiltnis, wéhrend die Tauschlogik und die okzi-
dentale Jurisprudenz seit dem romischen Recht immer die Gleichheit des

2 Arendt (2002: 3) bemerkt diese Asymmetrie in ihrem Denktagebuch deutlich.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238 | TAKEMITSU MORIKAWA

Rechts- und Handlungssubjekts postuliert. Die Analyse dieser Asymmetrie
bleibt uns als Hausaufgabe bestehen.

Die dritte Gruppe (Nguyen, Miji¢) stellt Fragen auf der gesellschaftstheoreti-
schen Ebene. Damit erfahren die Argumente der zweiten Gruppe unter histo-
risch-strukturellen Bedingungen eine Relativierung. Denn die zweite Gruppe
(einschlieBlich ihrer Plddoyers fiir und des Bekenntnisses zum Erinnern und
gegen das Vergessen) setzt moderne Individuen und die moderne westliche,
individualisierte Gesellschaft voraus, die Niklas Luhmann mit »funktionaler
Differenzierung« gekennzeichnet hat. Vor allem Schuld (und somit Recht und
Verantwortung) soll ausschlieBlich dem einzelnen Individuum zurechenbar sein
und jedes Individuum soll nicht als Exemplar einer — ethnischen, religidsen, kurz
zusammengefasst segmentéren — Gruppe verstanden werden (Exklusionsindivi-
dualitdt im Sinne Niklas Luhmanns; siche Luhmann 1989). Dies setzt voraus,
dass die soziale Kommunikation unter der Bedingung des Gewaltmonopols
durch den Staat zivilisiert erfolgen soll (vgl. Luhmann 2009 [1965]).

Aber solche Bedingungen sind nicht immer vorhanden, wie Miji¢ am Bei-
spiel des ehemaligen Jugoslawiens deutlich gezeigt hat. Gerade in und wéhrend
eines Biirgerkriegs, vor allem in sogenannten »neuen Kriegen«, werden die
zivilisatorischen Errungenschaften der funktionalen Differenzierung — staatli-
ches Gewaltmonopol, individuelle Zurechenbarkeit von Recht, Verantwortung
und Schuld, Vorrang der personellen, individuellen Identitdt vor der kollektiven
Identitét sowie Zivilisierung der Erwartung — riickgidngig gemacht (vgl. Kaldor
2007). Funktionssysteme mit Anspruch auf Allinklusion, d. h. allen Individuen
ohne Ansehen der Person den Zugang zu gesellschaftlichen Ressourcen anzubie-
ten, horen zu bestehen auf. Individuen miissen dann irgendeiner ethnischen,
religidosen oder einer anderen — kurz gesagt einer segmentiren — Gruppe bzw.
einem solchen Netzwerk als einzigem Weg zu gesellschaftlichen Ressourcen
angehoren, um ihren primitivsten Bedarf — Erndhrung, Bekleidung, Wohnort,
Schutz vor einem physischen Angriff sowie Sexualitit — zu decken und zu iiber-
leben. Damit verwandelt sich das Verhéltnis zwischen der Gesellschaft und dem
Individuum, d. h. Individualitét, von der Exklusions- zur Inklusionsindividualitét
zuriick. Das »Ich« wird auf ein »Wir« reduziert. Dieser riickldufige und devolu-
tiondre Prozess der »Entdifferenzierung« wird zumeist durch die »Identitétspoli-
tik« der religidsen und ethnischen Gruppen als Konfliktparteien gefordert und
beschleunigt (Kaldor 2007: 131 ff.). Das Resultat dessen heifit: Menschen be-
obachten sich und andere nicht mehr als Individuum mit Wiirde und Rechten,
sondern ausschlieBlich als Exemplar und Mitglied eines primordialen Kollektivs,
das sich als eine volkische und kulturelle Einheit begreift und darstellt. »Ich bin
[nur] eine von 4,5 Millionen Kroaten«, wie Slavenka Drakuli¢ (1992) berichtet

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE ZWISCHENBETRACHTUNG ALS NACHWORT | 239

(zit. nach Miji¢ im vorliegenden Sammelband: 24—25). Individuen gelten dann
nicht mehr als Trdger der Wiirde und Grundrechte, sondern ein Kollektiv wird
der Wiirdentrdger. Der Reprisentant eines Kollektivs beginnt dann, als eine
heilige Entitdt mit Aura wahrgenommen zu werden.

Wenn das Gewaltmonopol des Staates zusammenbricht, meldet sich die exis-
tenzielle Omnipréasenz der Gewalt als anthropologischer Urzustand zuriick (von
Trotha 1997). Damit wird der Code des Rechtssystems »Recht/Unrecht« auf den
Code des Politischen in der existenziellen Situation im Sinne Carl Schmitts
»Freund/Feind« reduziert (Schmitt 2009 [1932]). In diesem Zustand (ohne funk-
tionierenden Rechtsstaat) mag die Erfolgsperspektive der Vergangenheitsbewél-
tigung mit dem juristischen, strafrechtséhnlichen Modell sehr gering werden.
Aus dem abgeschwéchten Gewaltmonopol durch den Staat folgt der devolutio-
nidre Wandel des Rechtsbewusstseins: Kollektive Gruppenrechte werden wieder
tiber individuelle Menschenrechte gestellt, »Rechte« werden nun als Privilegien
bestimmter ethnischer Gruppen verstanden. Der sogenannte Opferwettbewerb —
der Anspruch eines Kollektivs auf einen umfassenderen Opferstatus und somit
auf eine bessere moralische Position — wird von der Ausblendung des Leides der
individuellen Opfer begleitet. Wenn die Funktionssysteme als zivilisatorische
Errungenschaften zusammenbrechen und die Individualitdt von der Exklusions-
zur Inklusionsindividualitdt devolutioniert wird, mag es nicht einfach, stattdes-
sen sogar aullerordentlich schwierig sein, individuell nach Schuld und Verant-
wortung zu fragen, weil alle Amtstrager betrachtet werden, als triigen sie die
verteilte Wiirde eines Kollektivs, und eine Kritik an ihnen erscheint in den Au-
gen jedes Mitglieds des Kollektivs als Attacke gegen das Kollektiv (Amtscha-
risma. Vgl. Weber 1976 [1922]: 775 f.). Dann ist es genauso schwierig fiir Kon-
fliktparteien, eine gemeinsame Mitwelt mit gemeinsamen Narrativen iiber eine
gemeinsame Vergangenheit aufzubauen. Es geht iiber die Hierarchisierung von
ethnischen Ingroup-Outgroup-Unterscheidungen (Miji¢, 24—25) hinaus darum,
dass die Grenze der Welt (hier im phidnomenologischen Sinne) zur dufBleren
Grenze von »Ethnie« schrumpft, weil niemand in einer segmentér differenzier-
ten Gesellschaft auBlerhalb seines segmentéren Teilsystems leben und iiberleben
kann. Wenn dem so ist, liegt das Problem der Versdhnung in einer Nachkon-
fliktgesellschaft tiefer, als dies das Gefangenendilemma kennzeichnet.

Das gegenwirtige Standardmodell der Vergangenheitsbewiltigung und Er-
innerungskultur stiitzt sich auf die Idee der Menschenrechte und -wiirde. Demzu-
folge sollen Rechte und Wiirde jedem Individuum zugerechnet werden. Es ist
unumstritten, dass dieses Modell eine zivilisatorische Errungenschaft der
Menschheit ist. Das Kriegsverbrechertribunal in Niirnberg und Tokio sowie die
Wabhrheitskommission nach dem Muster von Siidafrika galten als Meilensteine

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240 | TAKEMITSU MORIKAWA

in dieser Entwicklung. Man kann es als » Verbreitung der westlichen Kultur« im
Sinne des Neo-Institutionalismus auffassen, dieses Modell der Vergangenheits-
aufarbeitung in jeder Postkonfliktgesellschaft zu installieren, und solche Institu-
tionen als Tréger der »westlichen Werte« betrachten (vgl. Kastner 2015). Jedoch
sichert die Existenz der formalen Organisation und der formalen Regeln keines-
wegs ihre effektive Umsetzung in die Praxis und sie bleiben oft oberflichlich
(vgl. Holzer 2006), wenn auBlerhalb der formalen Organisation die Erwartung an
die differenzierte Ordnung nicht etabliert ist. Menschenrechte sind heutzutage
beispielsweise einerseits auf der Verfassungsebene in fast allen Nationen auf
dem Globus verankert. Andererseits weil jeder, dass die Menschenrechtsgesetze
nicht in jedem Land effektiv in die Praxis umgesetzt werden (vgl. Neves 1992).
Das gilt auch fiir die Vergangenheitsaufarbeitung und Rehabilitierung der ver-
folgten und ermordeten Opfer.

Das Kriegsverbrechertribunal in Niirnberg nahm direkt nach dem Ende des
Zweiten Weltkriegs seine Verhandlungen auf. Danach folgte eine Phase des
Schweigens bis zur erfolgreichen Etablierung der heutigen Form der Erinne-
rungskultur in der Bundesrepublik Deutschland. Aleida Assmann bemerkte, dass
es theoretisch nicht zu entscheiden ist, wie lange die Phase des Schweigens
dauern wird und soll, bevor eine intensive Auseinandersetzung mit der Vergan-
genheit in der Offentlichkeit beginnt. Woméglich bedeutet die Dauer der
Schweigephase die Zeit flir das Zustandekommen der oben dargelegten struktu-
rellen Bedingungen: Zivilisierung der Kommunikation, staatliches Gewaltmono-
pol, individuelle Zurechenbarkeit von Rechten und Wiirde sowie Verantwortung
und Schuld, Vorrang der individuellen Identitdt vor der Gruppenidentitdt, d. h.
Wandel von der Inklusions- zur Exklusionsindividualitit, Welthorizont, der iiber
die ethnischen Grenzen hinausgeht, Differenzierung von Recht und Politik ein-
schlieBlich der Ausdifferenzierung des autonomen Rechtssystems usw. In dieser
Hinsicht bietet die makrosoziologische Differenzierungstheorie einen wichtigen
Anhaltspunkt fiir die Analyse einer Postkonfliktgesellschaft und ihre Vergan-
genheitsaufarbeitung.

Die vierte Gruppe (GroB3 und Neumann-Becker) orientiert sich mehr an Pra-
xis der Versohnung in der Nachkonfliktsgesellschaft mit dem Beispiel von Ru-
anda bzw. den neuen Bundesldndern. Die beiden Beitrdge zeigen, dass die Auf-
arbeitung der humanen Katastrophe ein miithsamer, noch nicht abgeschlossener
Prozess ist. Diese Schwierigkeiten lassen sich womdglich daraus erkléren, dass
er auch nur mit dem langfristigen Strukturwandel der Gesellschaft ermdglicht
werden kann.

Die vierte Gruppe (Grof3 und Neumann-Becker) orientiert sich vornehmlich
an der Praxis der Versohnung in der Nachkonfliktgesellschaft mit dem Beispiel

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE ZWISCHENBETRACHTUNG ALS NACHWORT | 241

Ruandas bzw. der neuen Bundeslédnder. Die beiden Beitrdge zeigen, dass die
Aufarbeitung der humanen Katastrophe ein miithsamer, noch nicht abgeschlosse-
ner Prozess ist. Diese Schwierigkeiten lassen sich womdglich daraus erkldren,
dass dieser Prozess auch nur mit dem langfristigen Strukturwandel der Gesell-
schaft ermdglicht werden kann.

LITERATUR

Arendt, Hannah (2002): Denktagebuch. 1950 bis 1973. Miinchen: Piper.

Drakuli¢, Slavenka (1992): Sterben in Kroatien, Reinbek bei Hamburg: Ro-
wohlt.

Hahn, Alois (1982): Zur Soziologie der Beichte und anderer Formen institutio-
nalisierter Bekenntnisse: Selbstthematisierung und ZivilisationsprozeB3, in:
Kolner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie 34, H. 3, S. 407-434.

Hanser, Peter/Trotha, Trutz von (2002): Ordnungsformen der Gewalt. Reflexio-
nen tiber die Grenzen von Recht und Staat an einem einsamen Ort in Papua-
Neuguinea. Koln: Koppe.

Holzer, Boris (2006): Spielraume der Weltgesellschaft: Formale Strukturen und
Zonen der Informalitét, in: Schwinn, Thomas (Hrsg.): Die Vielfalt und Ein-
heit der Moderne. Kultur- und strukturvergleichende Analysen. Wiesbaden:
VS Verlag fiir Sozialwissenschaften, S 259-280

Kaldor, Mary (2007): Neue und alte Kriege. Suhrkamp: Berlin.

Kastner, Fatima (2015): Transitional Justice in der Weltgesellschaft. Hamburg:
HIS Verlag (Hamburger Edition).

Luhmann, Niklas (1989): Individuum, Individualitét, Individualismus, in: ders.:
Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der mo-
dernen Gesellschaft. Bd. 3. Frankfurt/M.: Suhrkamp, S.149-258.

Luhmann, Niklas (2009 [1965]): Grundrechte als Institution. Berlin: Dunker und
Hunblot.

Neves, Marcelo (1992): Verfassung und Positivitit des Rechts in der peripheren
Moderne. Eine theoretische Betrachtung und eine Interpretation des Falls
Brasilien. Berlin: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl (2009 [1963]). Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit
einem Vorwort und drei Corollarien. 8. Aufl. Berlin: Duncker & Humblot.
Schiitz, Alfred/Luckmann, Thomas (2003): Strukturen der Lebenswelt. Stuttgart:

UVK Verl.-Ges.

Sofsky, Wolfgang (2005). Traktat tiber die Gewalt. Frankfurt am Main: Fischer-

Taschenbuch-Verl.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242 | TAKEMITSU MORIKAWA

Trotha, Trutz von (Hrsg.) (1997): Soziologie der Gewalt. Opladen [u.a.]: Westdt.
Verl.

Weber, Max (1976 [1922]): Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verste-
henden Soziologie, Studienausg. 5., rev. Aufl., besorgt von Johannes
Winckelmann, Tiibingen: Mohr.

https://dokorg/10:14361/9783839436516 - am 14.02.2028, 07:17:45.



https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sachregister

Abbitte 72,74-77

Abbitte (Film) 72,74,77

Absolution 19f., 25f., 28, 75,
83, 109

Absolutismus 138

Adressat 11,19, 47, 50f,, 53, 76

akausal 5,8,22

Akteur 6, 14, 33-36, 50, 53f,,
84, 87,97, 100, 113,139, 144,

154, 158,197
Albanien 131-137, 139, 143,
147

alltaglich 15, 34, 54, 60, 63f.,
81, 111,117,124, 141, 154,
213

Alteritét 154

Amnesie 62,111,120

Amnestie 62,108, 111,114,
116, 222,236

Anerkennung 12, 15, 25, 27,
36, 63, 70, 74, 98, 159, 166,
183, 201204, 218f., 229-231

Argentinien 116

ars oblivionalis 62, 86

»Auge um Auge, Zahn um Zahn«
4

Ausnahme 5, 191,40, 54, 111
119, 122f., 176, 181, 220,
226, 230

auBeralltiglich 111

Aussohnung 7,108, 124, 236

Austausch 4,5,10, 33, 35-37,
39, 63, 70,91, 94f., 122, 134
—, sozialer 5

Autoritat 7,13, 136138, 142—
144, 147, 190f., 202, 205, 207

Banja Luka 165

BDM 215

Beichte 83,109, 235, 237

Beobachter 6, 72,107,147,
171-174, 176, 178, 191-199,
201f., 204

Beschleunigung 119f.

Beschweigen 64
—, kommunikatives 113

Bestrafung 7f., 11, 53f., 146,
176, 203f.,, 226

Bewusstsein 37,61, 69, 8688,
90f., 93f,, 98f., 118

Bildung 15, 188, 201f., 204,
207f.

Blick 9f, 12, 19f., 22, 26, 28,
61, 65f., 68, 6976, 84f., 88f.,
94, 97, 99f., 102, 106, 109—
111, 114, 116-119, 125, 130,
136, 155, 162f., 165, 184,
218,221, 229
—, verzeihende 9, 26, 28

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244 | VERZEIHEN, VERSOHNEN, VERGESSEN

Blutrache 13,131, 140-142,
146
Bosnien-Herzegowina 14, 153,

156-158, 163f.
Bruderschaft (vilaznia) 141
Buchenwald 214
Bystandereffekt 186
Démonisierung 163
damnatio memorie 118
Dankbarkeit 10, 31, 36f.
DDR (Deutsche Demokratische Re-
publik) 7,214f, 2171,
220, 222,224, 228,230
Demokratie 155,177, 201,
208,217
—, europdische 155
Deutschland 15, 61, 118,
139, 155, 213f.,216-219,
2211, 2241, 227, 229f., 240

Deutungsraum 12, 84f., 95f1.

Die Linke (Politische Partei)
217,225

Differenzierung 13, 32,45,

109, 129-131, 135, 164, 235,
238, 240
—, gesellschaftliche 129f.,
147
Distanz 15,28, 69, 85,97, 99,
115, 133,157, 161, 178, 182,
184-188, 195, 197f.
Distanz und Ndhe 178,
182, 184
DGS-Sektion Kultursoziologie
3
Dritte, der 13, 211, 28, 34, 45,
51, 53f, 157, 161, 236
Ehebruch 140
Ehre 140, 142, 144, 147f.

Eingestindnis 12,27, 57, 69,

75,77, 184

10, 39, 115

Entdifferenzierung 238

Entschuldigung 11, 16, 31, 52,
59, 63, 98, 122, 220, 229

Erinnerung 7,57, 61, 67,
76, 82f., 86—88, 90-95, 99f.,
107, 111f, 114, 118, 119f,,
123, 163, 165, 204, 213,
2155, 222,225, 230f., 236
—, persistente 61, 67,90

Erleben 49, 81, 88f., 95, 98f.,
154, 157

Erwartung 4,60, 64, 69, 88
137, 155, 157, 238, 240

Erzéhlung 65,73, 159, 1631,
190, 203, 226
Narrativ 14f., 77,97, 157,

163f.,, 166, 239

Ethnisierung 155f.

Ethnopolitik 155

Evangelische Kirche in Mittel
deutschland (EKM) 218,

225
fait social 148
FDIJ (Freie Deutsche Jugend)

Emergenz

217f.

Fehde 38, 140-142, 194
Blutfehde 140f., 144
Fehlverhalten 84-86, 90f., 96,

99f.
Filmanalyse 12, 65f., 68, 236

Flatliners 67,71

flash-back 61,116

Fliichtling 159, 195, 198

forgive 32,44, 53, 86, 101, 144

Freiheit 10, 15, 23f,, 27, 37,
202, 206, 208, 222,224

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SACHREGISTER | 245

Frieden 13, 60, 62, 82,112,
153, 156, 191, 202, 222, 236

Friedliche Revolution 218

Gabe 3f, 9f, 25,29, 31f,, 36—
40, 44, 52f., 59, 110

Geben und Nehmen 4,38

Gedichtnis 5, 7-9, 60f,, 64, 75
77, 82, 84, 86-88, 90-94, 99,
111, 114-116, 118-120, 122—
125, 163, 203, 235
Korpergeddchtnis 77
Gedéchtnispolitik 100
Gedéchtnissoziologie 7,

92,109, 125

Gegisch 133

Genozid 14f., 20, 108, 171—
180, 182, 185, 188-190, 192,
194, 196-198, 200-203, 206
-209

Gerechtigkeit 7, 13f.,, 19f.,
26f., 54, 142, 145, 193, 199,
202f., 206, 222, 229
»mystischen Grund« der Ge-

rechtigkeit 20
—, restaurative 13f., 142,
145

Gerichtshof 8

Geschichte von Kain und Abel
221f.

Gesellschaft 4,8, 10, 13f, 33,
36-39, 43,91f., 1071, 117,
120, 123-125, 130, 1351,
138, 142, 153, 155, 162, 165,
173, 176, 178, 183, 185,
204f., 207f., 216218, 221,
225,227,229, 235,238-241
—, segmentére 13, 135f,,

143

—, funktional differenzierte 13
Gesellschaft als generalisier-
ter Austauschprozess
4,10, 33, 35,39

Gesellschaftstheorie 46, 109
Gewalt 7, 10, 14f., 25, 38f,,

117, 134, 140, 154f., 171-173

176, 179, 186, 191, 193,

200f., 206f., 213f., 219, 223,

225,229,239

—, strukturelle 214

Gewalttaten 4,8,171,173, 175
203, 206, 208
—, kollektive 4
Gewohnheitsrecht 13,129,131

—133, 136-139, 147
Gleichgewicht 19f.
Globalisierung 122
Gnade 9,21, 24, 235
Gott 5, 8f., 22-24, 26, 43, 203,

222,237
Gacaca 193f., 201, 208
Grounded Theory 89
Gruppe 11, 13,49-51, 58f,,

67, 113, 130, 141-145, 147,

161f., 164, 174, 180, 182f,,

186, 197, 237-240
GULAG 214
Handlung, Handeln 5f., 9, 121,

35, 37-38, 40, 41, 471, 51, 62

87f., 94, 96-99, 101, 113f,,

118, 130, 140f., 160, 172,

189f., 199f., 205, 213, 216,

220
—, mimetische 38
—, rationale 37

— als Ereignis 37
hate speech 177f.

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246 | VERZEIHEN, VERSOHNEN, VERGESSEN

Helfer 172-176, 192, 197-199,

202
Hermeneutik, sozialwissenschaftli-
che 90

Holocaust 7f., 226
Hutu 171, 186, 189, 192, 194f.,
197, 199
Identifikation 69, 73, 154
Identitét 39, 611, 97, 116, 154,
156, 162, 164, 193, 224, 238,
240
Opferidentitit 162
Identitétspolitik 238
illokutiondre Kraft 11, 47, 49¢€.,
52f.
Individualitét 154, 238-240
Inklusionsindividualitit
238,240
Exklusionsindividualitét
238,240
Ingroup 14, 158-161, 163—-166
178, 239
Integration, Integrationsprozess

113, 162, 164f.

—, soziale 164
Intellektuelle 201
Intentionalitét 39,49, 51

Wir-Intentionalitét 46

Interaktion 9-11, 13, 46, 57f.,
62-67, 69-77, 83f., 93, 97,
131, 137,162

Irrationalitét 5,10, 31, 36f., 39

Jugoslawien 14, 153f., 160,
164, 238
Foderative Republik Jugosla-
wien 153
Jugonostalgie 161, 163f.

Jus ad bellum 160
Jus in bello 160

Kambodscha 122
Kanun 137-139, 144, 146
Kanun des Lek Dukagjin
137
Kapitalismus 120
Katastrophe 4,192, 240f.
—, humanitére 4
Kausalitit 6, 8f.
Eigenkausalitét 49
Khmer Rouge 122
Kollektiv 46, 54, 120, 141,
155, 157,207, 238f.
Kommunikation 12, 60,
66, 116, 131, 136, 196, 238,
240
Konflikt 4, 7f., 11f., 53, 58,
60, 62, 87,98, 101, 108,
124f., 138, 144f., 153, 157,
165, 171, 174, 176, 185, 207,
222-224
Konfliktbearbeitung 58
Konfliktparteien 14, 158,
219, 238f.
Kosovo 135
Kultur 19,21, 102, 112, 131,
134, 138, 155, 164f., 176, 202
225
Kulturkreis 235,237
Kulturtechnik 109, 114,
118, 121, 123
Leid 84, 110, 157f., 160, 175,
179, 184f., 187, 197, 200, 203
239
lex 8f., 24
Lezha 133, 135
Licbe 27,60, 224
Magdeburg 228,230
Massaker 193f.,, 196
Massenmedien 235

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SACHREGISTER | 247

MAXQDA 89
Moderne 13,100, 109, 119f.,
148
Multikulturalismus 153
Nazi-Verbrechen 8
NKWD 214
Nonverbale, das 69
Normannen 134
Normen 4f., 35, 40, 93, 158,
176, 198
Normen und Werte 35,
40, 93, 158, 176, 198
Notwendigkeit 8, 231, 121,
141
NSDAP 214
NVA 218
Obligation 13, 141
—, sittliche 13, 141
Okologie 5,122
operative Psychologie 228
Opfer 4, 7f., 12-15, 19-22, 26,
28, 45, 53, 60f., 67,71, 76,
84f., 87-89, 91-98, 100, 102f.
121, 141f,, 154, 158f., 166,
172-175, 178f., 182-190, 192
—-195, 197200, 202-207, 213
215-219, 221, 223-229,
231f., 239f.
moralische Privilegierung des
Opfers 158
Stigma als Opfer 141
Ordnung 13, 26, 36, 58,
60-62, 76, 85,93, 102,
113, 117f, 123f. 133, 199,
240
Osmanen 138
Ostdeutschland
227,230
siehe auch DDR

15,216f., 225

Outgroup 159f., 166, 178, 239
AuBengruppe 159, 161
Oxfordschule 10
Paradox 10, 12, 26f., 33-37
1191, 231
Paradox der Erstgabe 10,
36f.
pardon pur 19
siehe auch reine Vergebung
Pardon 21,32,102, 122, 124

Theater des — 102, 122,
124
pardonner 8, 20, 32,44, 53

perlokutionérer Aspekt 47,53
Pluralitat 46, 48, 50

poiesis 6

Polizeiruf 110 74

Polje 135

Postkonfliktsituation 7,236

post-poietisches Paradigma 7

praxis, Praxis 6, 14, 38, 75,
100, 102, 118, 124, 133, 139,
142, 147, 240

Priavention 14, 118, 171-175,
200, 203, 206, 208
Psychoanalyse 82f., 129
Publikum 6,69,72,74,77,
237
Rache 4,7f,10f., 13,22, 38f.,
53f.,71,83,94,112,115, 118
140, 142, 144, 146-148
Radio Mille Collines 178, 183
Rahmen 7,27, 31, 44, 46, 48,
51,76, 89,92, 101, 110, 156,
161, 165,216
Rational-Choice-Theorie 33
Recht 4f., 8-10, 19f., 24, 32f.,
38f., 48f., 51, 71,131, 136—

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248 | VERZEIHEN, VERSOHNEN, VERGESSEN

138, 140, 142, 147f., 193,
204,217, 220, 237, 240
romisches Recht 8,25,

111, 118, 237
Rechtsnorm 136f.
Rechtsstaat 217,226,229, 239

Reflexion 44, 60, 100, 129—
131, 154, 172f.

Religion 8, 176, 198
—, abrahamische 8
religiose Zugehorigkeit 164

remissio 9,25

Repression 117, 139, 214,
222,228,231

Kongo, Republik Kongo 174,
195, 197

Republika Srpska 156f.

Reue 8f., 20, 26-28, 34,52, 54
108, 121f, 220

Reziprozitit 4f., 7, 38f., 83, 98
205
Reziprozitét der Perspektiven
98
Ritual 21, 63, 74,76, 102, 227,
235
Interaktionsritual 76
Rogiitz 214

Ruanda 14f.,171-180, 182,
185f., 188, 190-200, 203f.,
206-209, 240f.

Sachsen—Anhalt 215,219f.

schlechtes Gewissen 57, 751,
120

Schlichtung 144

Schuld 4,9f, 12-14, 19-21,
24-28, 38f., 59, 61, 69f., 74,
83,93, 98, 100-102, 109, 112,
121, 124, 145, 1571, 161f,,

201, 203, 214f., 220222,
224-227,238-240
Schuldner 4,20,28
Schwiche 13, 32, 144, 158
Schweigen 76, 113f,, 162, 165,
203, 205-207, 214,218, 222
222f., 240
SED (Sozialistische Einheitspartei
Deutschlands) 15, 215,
217-219, 221, 223,227, 229
Segmentierung 14
—, ethnische 14
Segregation 156
—, ethnische 156
Selbstviktimisierung 14, 157-
159, 163, 166
—, kompetitiven 14, 166
Shoah 111, 121, 226
Siegerjustiz 220
Sinnwelt 14, 159f., 166
Sitte 136-138, 140
Skutari [Shkodra] 138
soziale Akte 11, 43f., 46, 48—
54
soziale Beziehung 4,12, 34,
36f., 46, 75, 88,219

Sozialontologie 43f., 46, 48-52

Sozialphdnomen 44

Sozialstruktur 133f,, 139, 147,
185

Sozialtheorie 4f., 13, 33, 108,
120

Spiderman II1 70f.

Spanien 114, 231

Spontanitit 49, 51

Sprache 3, 14f, 21, 31f., 44,
46f., 50, 110, 129, 155, 163
173f,, 176-182, 188, 192, 200
208

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SACHREGISTER | 249

Sprache des Genozids 14,
173, 179, 200
Dehumanisierung durch Spra-
che 173, 182
Sprechakt 10, 32, 43f., 4648,
50-54, 96
Staatlichkeit, formale 136
Stalinismus 215
Stamm (fis) 134, 141
Stammesgesellschaft 134, 136,
142
Status 129, 143, 179, 197
Strategie 64,75,84,87, 111,
113, 117, 123f., 157-160,
162-164, 166, 178

—, assoziative 158, 160,
162f.
—, dissoziative 158, 160
Stratifikation 143f.,, 147

Streit 31, 60, 63, 110, 140, 144
Subjekt 11, 45, 47, 49-54, 120,
129, 141, 160f.
Sithne 19£., 220
Siinde 21,24, 27
—, lassliche 21
Todsiinde 21,121
Systemwechsel 7,236
Tabu 113, 165
Tabuisierung 113f, 116, 165f.
Tradition, jlidisch-christliche 3
Tangermiinde 214-216, 231
Téter 4,7,91f, 12, 14f., 19-22,
26,28, 34, 45, 59-61, 76, 97,
114, 121, 141, 146, 158-160,
166, 171, 173-176, 178-191,
193-195, 197-208, 213, 217,
219-225, 227,229,231, 235
Tétertrauma 61, 67, 72f.,
75%.,

Verursacher 59, 76, 83,
95,98

Tausch 4,27, 34,36, 38,44
142

Tauschlogik 4,8, 20, 38f., 237

Therapie 5,67, 122

Tier 9,24, 39, 183,189

Toskisch 133

Transgression 84,90, 93

Transzendenz 8

Trauma 61,172,175, 182, 189
195, 203, 206f., 217, 223
Traumatherapie 116

Traumatisierung 57, 64

Triggerreize 61

Tiirken 134

Tutsi 171,178, 181, 183f,,
189f., 192, 194-197, 199

Twa 171

Und vergib uns unsere Schuld
74

Unmogliche, das 5,21-23,
111, 122

UNO 171f, 195

Unrecht 13, 211, 38, 45, 53,
59, 61,75, 81,93, 111, 114f.,
123, 130, 140, 157, 199, 204,
208, 217-225,227f.,232, 239

Unverzeihliche, das 5,8,19,
21, 121

Verbrechen, ontologisches 8,
20

Verdringung 83,117

Verdinglichung 120

Verfolgte 15,216-218, 220f.,
223,225,230

Vergangenheit 6, 8f., 23,
25,59-62, 64, 67, 751,
82, 85f., 87f., 90, 93, 100,

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250 | VERZEIHEN, VERSOHNEN, VERGESSEN

107, 114f,, 117-119, 120,
155, 157, 163, 1651, 173,
208, 217, 220, 228-230, 239f.
Vergeberlnnen 85, 89, 96-98,
100
Vergebung, reine
34
Vergeltung 53,59, 61, 83, 108,
110, 115, 118, 142
Vergemeinschaftung 81, 89,
102f.
Vergessenmachen 84f., 99f.
Vergessenskunst 86

8f., 26-28,

Vermittler 13, 34, 143-145
Verpflichtung 37f., 51, 92,
136f., 236

Versohnen, Versohnung 3-5,
7f., 11-16, 57-67, 71-73,
751, 81, 107, 109f., 111, 114,
121f, 124f., 129-131, 140,
142, 145f,, 148, 158, 171-
173, 177, 203206, 208f.,
213-215, 217-220, 222-231,
235-237, 2391
Tempo der — 63, 81
Vers6hnungszeremonie, Ver-

sohnungsritual 63, 145

Versprechen 11, 47-49, 51f.
Verstehen 12, 60, 98, 101,
237
Fremdverstehen 12, 84,
96-98, 101
Vertretung 48, 51f., 54, 209
Verwandtschaft 147
Verwandtschaftsegment
133, 140

Verzeihen, Verzeihung 3-14,
19, 21, 25, 31-35, 37-40, 43—
48, 50, 52-54, 57-67, 69-72,

7477, 84, 86f., 89, 92f., 93,

102, 107, 109-111, 114f,,

121-125, 129-131, 145f,,

153, 158, 162, 166, 205, 226,

235-237

— als anthropologische Kon-
stante des menschlichen

Zusammenlebens 7
—, bedingte, unbedingte
10f., 34, 39
Ersuchen um / nach — 12,

59, 66f., 69-72, 74, 76
Verzicht 3f, 11, 13, 32f,, 39,
45,53,57,59,61, 64,71, 85,
110, 115, 148
Vergeben, Vergebung 3,5,8
10, 12f., 15, 19-22, 24-29,
31-35, 37-40, 52-54, 5860,
63f., 70-73, 76, 81-90, 92—
94,96-103, 107111, 121-
123, 172,203, 2051, 209,
221,226,237
—, reine 8f., 19, 26-28,
34
—, apriorische 21,27
Vergessen 3,7-9, 12f,, 15,
57f., 60-65, 67, 72, 75f., 81—
90, 93f., 99-101, 107-109,
111-114, 116-120, 123-125,
131, 158, 162, 165, 203, 207,
222,235¢f., 238
—, aktives 7,83, 124
Gebot des Vergessens / Ver-
gessensgebot 13, 114,

116
Vergesslichkeit 13, 84, 113f,,
119f,, 125.
Vertrauen 33f., 103, 175, 213,
228

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SACHREGISTER | 251

Vier-Rollen-Modell 14, 171-
175, 206f.

Volkermord 14, 171f.,, 176f.,
179, 182, 189, 191, 193-196,
201, 207

Wabhrheit 8-10, 13, 15, 23, 28,
50, 62, 96, 145, 157f., 189,
195, 202, 204, 213-216, 219,
221,229-231,236
—, diskursiv 8
—, offenbarte 8

Wabhrheits- und Versdhnungskom-
missionen 62,97, 236,

239

Wissen 23,27,35,62,75,77,
91, 96, 112, 114, 116, 124,
195, 208, 215, 231

Wissensrepertoire 91
—, soziale 91
Wissensvorrat 91f.

Zeigen 11, 44f, 111, 124
zeigendes Lebwesen 11,
44
Zeit Sf., 8f., 14f,, 20, 22-26,
47, 57f., 63, 67,73, 81, 93,
112, 114116, 122, 134f,,
144f,, 162, 171, 175, 182f,,
1891, 192, 195f., 198, 203,
205f., 222, 224, 240
Zeitachse 9, 20, 25, 230
kausal-unumkehrbare Zeit-
form 23
Zentralen Ermittlungsstelle fiir Re—
gierungs- und Vereinigungs-
kriminalitdt (ZERV) 220
Zivilcourage 199,216
Zusammenleben 4, 6f., 153,
185, 205, 231
—, menschliches 4, 6f.,
185

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Personenregister

Adorno, Theodor W. 113

Arendt, Hannah 6-8, 10, 13,
37,53, 100f., 107, 121, 236f.

Asche, Jens 222

Assmann, Aleida 93, 231, 240

Augé, Marc 93

Augustinus 19, 22, 26f.

Austin, John L. 44, 471., 50

Baberowski, Jorg 213

Bacon, Kevin 67, 69

Benjamin, Walter 119

Berger, Peter L. 14, 84,160,
166

Berghofer, Wolfgang 220

Blahyi, Joshua Milton (»Butt Na-
ked«) 205

Borge, Jorge Luis 86

Bourdieu, Pierre 6,117,130,
141

Brandt, Matthias 74f.

Burckhardt, Armin 48

Bushido 82

Caillé, Alain 36, 90

Christlova, Lena 236

Church, Thomas Haden 70

Churchill, Winston 111

Cicero, Marcus Tullius 86f.,
111

Coleman, James 33,35

Connerton, Paul 13, 82,
119f.

Dallaire, Roméo 171f,, 184

Daubert, Johannes 48

Derrida, Jacques 5,8,19-22,
25f., 29, 34, 40, 53, 102,
107f,109f., 111f,, 114, 121-
123

Dimbath, Oliver 7,11-13, 61,

Drescher, Horst 221

Dukagjin, Léké (Alexander)
137

Durkheim, Emil 75,135

Dusan, Stephan 134

Dzihi¢, Vedran 155f.

Eco, Umbert 86

Elias, Norbert 117, 130, 135,
164f., 184f.

Esposito, Elena 7,13,119

EBbach, Wolfgang 38

Esser, Hartmut 10, 33, 35

Fischer, Helene 82

Fischer, Joachim 10f., 32,
45,237

FlaBpohler, Svenja 3,32,
59f., 71, 109f., 121, 124

Freud, Sigmund 60f., 72, 76,
117, 124

Fuchs, Jiirgen 230

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254 | VERZEIHEN, VERSOHNEN, VERGESSEN

Fuchs, Peter 131

Fuchs, Ruth 108

Fiicker, Sonja 12f., 35, 237

Gadamer, Hans-Georg 96f.,

Garai, Romola 72f.

Gauck, Joachim 225

Gerl-Falkovitz, Hanna-Barbara
8f., 11, 34, 39,43, 122, 237

Goffman, Erving 11, 14, 62—
64, 66, 69, 75f., 156, 174,210

Giesen, Bernhard 61

Gjecov, Shtefén 132

Grimm, Gebriider 4, 32f.,, 59,
86

Giinther, Gotthard 40

Habermas, Jiirgen 96

Halbwachs, Maurice 92f., 120

Hatzfeld, Jean 15, 174f., 178—
190, 193, 195-197, 205-207

Heck, Justus 4,236

Hénaff, Marcel 36, 83

Hildebrand, Dietrich von 48,
53

Heidegger, Martin 6f., 26

Honecker, Margot 220

Honke, Gudrun 192-194

Hopp, Lise-Lore 215,231

Hoxha, Enver 132

Husserl, Edmund 48, 86

Itschert, Adrian 236

Jankélévitch, Vladimir 8f.,
19f., 22, 25, 107, 121,226

Jennrich, Ernst 228f.

Jung, Carl Gustav 115

Junge, Kay 33

Junkermann, Ilse 218,225

Kaing Guek Eav 122

Kant, Immanuel 37

Kaser, Karl 131-138, 140f.

Kassiber 214, 231

Kempe, Alwin 214f.

Kinzler, Anja 13, 61, 116, 237

Kierkegaard, Seren 19, 22f.,
27f.

Kodalle Klaus-Michael 5,11,
27f., 40

Knightley, Keira 72f.

Knigge, Volkhard 231

Kolnai, Aurel 34f.

Kreuzpaintner, Marco 74

Lenin, Wladimir Iljitsch 118,
230

Lotman, Juri 164

Lovrenovi¢, Ivan

Luckmann, Thomas
98f., 160, 166, 237

Liibbe, Hermann 113

Luhmann, Niklas 13, 82, 119f,,
136f., 238

Luther, Martin 22,24

Mack, John 166

Malecki, Robert 236

Margalit, Avishai 111

Marx, Karl 6,230

Mauss, Marcel 36, 40, 142

McAvoy, James 72

McEwan, Ian 72

McGuire, Tobey 70

Mead, George Herbert 86

Meibauer, Jorg 1771.

1531, 156
14, 84, 95,

Meier, Christian 7, 63, 107f,,
1111,

Merton, Robert K. 159

Miji¢, Ana 13f.,, 154, 157,
237-239

Mitscherlich, Alexander 161,
177

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PERSONENREGISTER | 255

Mitscherlich, Margarete 161,
177

Morikawa, Takemitsu 10,
31, 40, 237

Mulligan, Kevin 48

Neudeck, Eckhart 215

Neudeck, Elisabeth 215

Neumann—Becker, Birgit 15€.,
216f., 219, 223, 230, 240

Nguyen, Michael 38, 238

Nietzsche, Friedrich 7, 83f.

Papoulias, Karolos 225

Pascal, Blaise 22

Pfiander, Alexander 48

Pospisil, Leopold 136138,
140

Piittner, Christiane 230

Pyrdok, Jiirgen 215

Raimi, Sam 70

Rauen, Verena 93

Reemtsma, Jan—Philipp 93

Reid, Thomas 46

Reid, Theodor 50, 54

Reinach, Adolf 10, 44, 48f.,
51f.

Ricceur, Paul 3,7,9,12, 60,
85, 87f., 92f., 101, 107, 115,
117, 123f.

Roberts, Julia 67

Rosa, Hartmut 13,102,119f.

RiiBling, Lena 236

Rusesabagina, Paul 198

Rwililiza, Innocent 189f., 196,
205

Schabowski, Giinter 220

Schestow, Leo 9, 19, 22-25, 39

Schuhmann, Karl 46, 48f.

Schiirings, Hildegard 191f,,
194, 196

Schiitz, Alfred 84,91f., 95, 98,
237f.

Scott, Kimberly 68

Searle, John R. 44, 4648, 50

Servaes, Sylvia 192-194

Simmel, Georg 3,10, 31,
37f., 42, 44, 46, 63f., 81, 93,
140, 154

Sleng, Tuol 122

Smith, Adam 10, 33, 36

Sokrates 23

Staub, Herbert 230

Stefansson, Anders H. 165

Sutherland, Kiefer 67

Thélmann, Ernst 230

Tiesel, Margarete 74

Tito, Josip Broz 160

Tomasello, Michael 45

Ugresi¢, Dubravka 163

Weber, Max 6, 35, 38, 44,237,
239

Wiesenthal, Simon 226f.

Wieviorka, Michel 5, 109f.,
111, 114, 1211, 122

Wright, Joe 72

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Autorinnen und Autoren

Dimbath, Oliver, Dr. rer. pol. ist Professor fiir Allgemeine Soziologie an der
Universitdt Koblenz-Landau (Campus Koblenz). Forschungsschwerpunkte:
Soziologische Theorie, Wissens- und Wissenschaftssoziologie, Soziologie sozia-
ler Gedéchtnisse und Filmsoziologie. Publikationen u. a.: Soziologische Zeitdi-
agnostik, Paderborn 2016 (UTB); Gedéchtnissoziologie, Paderborn 2015 (UTB)
(mit M. Heinlein); Oblivionismus. Vergessen und Vergesslichkeit in der moder-
nen Wissenschaft, Konstanz 2014; Soziologie des Vergessens, Konstanz 2011
(hrsg. mit P. Wehling).

Fischer, Joachim, Prof. Dr. habil., Honorarprofessor fiir Soziologie am Institut
fiir Soziologie der Philosophischen Fakultit der Technischen Universitit Dres-
den. Forschungsschwerpunkte: Soziologische Theorie und Sozialontologie,
Kultursoziologie und Kulturphilosophie, Philosophische Anthropologie. Vero-
ffentlichungen: Turn to the Third. A Systematic Consideration of an Innovation
in Social Theory, in: Bernhard Malkmus/Ian Cooper (Eds), Dialectic and Para-
dox: Configurations of the Third in Modernity, Oxford 2013, pp. 81-102; Dritte
oder Tertiaritdt in Liebesdyaden. Zur Sozialtheorie dreifacher Kontingenz, in:
Takemitsu Morikawa (Hrsg.): Die Welt der Liebe. Liebessemantiken zwischen
Globalitdt und Lokalitdt, Bielefeld 2014, S. 59-76; Theorien des Dritten. Inno-
vationen in Soziologie und Sozialphilosophie, Miinchen 2010 (hrsg. zus. m.
Thomas Bedorf u. Gesa Lindemann).

Fiicker, Sonja: Wissenschaftliche Mitarbeiterin an der Universitit Bremen. Sie
hat Soziologie an der Universitdt Duisburg-Essen studiert und promoviert an der
Freien Universitdt Berlin mit einer Arbeit zu gegenwartskulturellen Bedeutungs-
formen der Vergebung. Forschungsinteressen: Wissenssoziologie, Zeit- und
Gedédchtnissoziologie, Kulturtheorien der Gabe, Methoden der qualitativen Sozi-
alforschung. Veroffentlichungen: »Welch’ eine arme Sau«: Fremdverstehen,
Emotionsregulation und die kommunikative Konstruktion von Vergebung« (Co-
Autor). In: Zeitschrift fiir Soziologie, 46 (1), S. 22-38, 2017; »Fiktionale Fakten:
Wissenschaftskommunikation im Spiegel literarischer Rezeptionsprozesse« (Co-
Autor), in: E. Lettkemann; R. Wilke; H. Knoblauch (Hrsg.), Knowledge in Ac-

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258 | VERZEIHEN, VERSOHNEN, VERGESSEN

tion. Neue Formen der Kommunikation in der Wissensgesellschaft, Wiesbaden
(2017).

Gerl-Falkovitz, Hanna-Barbara, Prof. em. Dr. ohil. habil. Dr. theol. h.c.,
1993-2011 Professur fiir Religionsphilosophie und vergleichende Religionswis-
senschaft an der Technischen Universitdt Dresden, seit 2011 Vorstand des Euro-
pdischen Instituts fiir Philosophie und Religion (EUPHRat) an der Phil.-Theol.
Hochschule Benedikt XVI. Heiligenkreuz/Wienerwald. Arbeitsschwerpunkte:
Religionsphilosophie des 19./20. Jahrhunderts; Anthropologie der Geschlechter,
Forschungen zu Romano Guardini und Edith Stein. Letzte Veroffentlichungen:
Verzeihung des Unverzeihlichen? Ausfliige in Landschaften der Schuld und der
Vergebung (3.A. 2014), Frau— Ménnin — Menschin. Zwischen Feminismus und
Gender (2014), Eros — Gliick — Tod und andere Versuche im christlichen Den-
ken (2.A. 2014), Freundinnen (2016), Unerbittliches Licht. Edith Stein (2015);
in Vorbereitung: Romano Guardini - Portrét eines Denkers (2017).

Grof}, Johanna: Professor Dr. Johanna Grof} hat seit 2016 die Professur ,,Sozia-
ler Wandel und Konfliktforschung® an der Kommunalen Hochschule fiir Ver-
waltung in Niedersachsen (HSVN) inne. 2013 promovierte sie im Fach Soziolo-
gie. Von 2001 bis 2006 studierte sie Diplom-Sozialwissenschaften an der Gott-
fried Wilhelm Leibniz Universitdit Hannover. Bereits vor ihrer Tétigkeit als
Hochschuldozentin an der HSVN arbeitete sie von 2007-2008 an der Polizei-
akademie Niedersachsen als Dozentin fiir den Fachbereich Sozialwissenschaf-
ten. Mit dem von ihr mitgegriindeten Zentrum fiir Organisationsdiagnostik
(ZOD) fiihrt sie empirische Studien mit Beziigen zur niedersichsischen Kom-
munalverwaltung durch. Dariiber hinaus engagiert sie sich fiir den iiberregiona-
len fachlichen Austausch der Sozialwissenschaften an Verwaltungshochschulen.
Forschungsschwerpunkte: Gewalt- und Konfliktforschung sowie Themen der
gesellschaftlichen Verdnderungsprozesse und Milieuforschung. Wichtige Publi-
kation: Weiterentwicklung der soziologischen und psychologischen Gewaltfor-
schung am Beispiel des Genozids in Ruanda. Tdter-Opfer-Beobachter-Helfer-
Perspektive. Vier-Rollen-Modell, Hamburg: Maximilian Verlag.

Kinzler, Anja, M.A., studierte an der Universitit Augsburg Soziologie, Psycho-
logie und Allgemeine Pddagogik. Seit 2013 ist sie wissenschaftliche Mitarbeite-
rin am Lehrstuhl fiir Soziale Entwicklungen und Strukturen an der Ludwig-
Maximilians-Universitdt in Miinchen. Thre Forschungsschwerpunkte liegen in
den Bereichen der Wissenssoziologie, Theorien des Fremden sowie der Soziolo-
gie sozialer Gedéchtnisse, des Erinnerns und Vergessens. In ihrer Dissertation
beschéftigt sie sich — mittels der Metapher des Gespenstes — mit verbleibenden
Spuren des (sozial) Vergessenen. 2018 erscheint bei Springer VS der Sammel-
band zur zuriickliegenden Tagung Vergangene Vertrautheit? Soziale Gedécht-
nisse des Ankommens, Aufnehmens und Abweisens (hrsg. mit Oliver Dimbath
& Katinka Meyer).

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTORINNEN UND AUTOREN | 259

Mijié¢, Ana, Dr.: Sie promovierte liber Identititstransformationen in der bosni-
sch-herzegowinischen Nachkriegsgesellschaft. Seit Januar 2016 widmet sie sich
im Rahmen einer Hertha-Firnberg Forschungsstelle (FWF) am Institut fiir Sozio-
logie der Universitidt Wien der Beforschung diasporischer Nachkriegsidentititen.
Mit den Phdnomenen der Identitét, Ethnizitidt und Migration beschiftigt sie sich
vor allem aus einer wissenssoziologisch-sozialkonstruktivistischen Perspektive.
Veroffentlichungen: Verletzte Identititen. Der Kampf um den Opferstatus im
bosnisch-herzegowinischen Nachkrieg. Frankfurt/New York: Campus Verlag
(2014); »Hurt Identities?« The Postwar Bosnian Narrative of Self-Victimization,
in: Miiller-Funk, Wolfgang/Ruthner, Clemens (Hrsg.): Narrative/s in Conflict
(Culture & Conflict Series). Berlin/New York: de Gruyter (2017); F[r]iktionen.
Eine Sozialphysik der Reibungslosigkeit. In: Psychologie & Gesellschaftskritik,
41(1), S. 29-48. (2017) (mit Angelika Frithwirth zusammen).

Morikawa, Takemitsu, Prof. Dr. habil., Professor fiir Soziologie mit Schwer-
punkt fiir soziologische Theorie, Geschichte der Soziologie, Wissenssoziologie
und Kultursoziologie an der Keio University in Tokio. Promotion in Kassel
(2001) und Habilitation in Luzern (2012), langjéhrige Lehrtétigkeiten als Lehr-
beauftragter, Privatdozent und Professurvertretung an zahlreichen européischen
Universitdten. Wichtige Veroffentlichungen: Handeln, Welt und Wissenschafft.
Zur Logik, Erkenntniskritik und Wissenschafistheorie fiir Kulturwissenschaften
bei Friedrich Gottl und Max Weber, Wiesbaden: Deutscher Universitits-Verlag;
Platonic Bias in der Sozialtheorie. Uber den Begriff des Handelns bei Hannah
Arendt und eine philosophische Kritik an der soziologischen Praxistheorie, in:
Archiv fiir Rechts- und Sozialphilosophie 96 (4), 2010, S. 498-515; Liebesse-
mantik und Sozialstruktur. Transformationen in Japan von 1600 bis 1920 (Kul-
turen der Gesellschaft, Bd. 13), Transcript: Bielefeld 2015; Kultursoziologie in
Japan, in: Moebius, Stephan et al. (Hrsg.): Handbuch Kultursoziologie, Wiesba-
den: Springer, 2016 (DOI 10.1007/978-3-658-08000-6 _17-2).

Neumann-Becker, Birgit: Studium der Theologie in Halle/S., Pfarrerin, Religi-
onspadagogin, Erwachsenenbildnerin und Supervisorin (DGsV). Als Studentin
Mitarbeit bei ,,Frauen fiir den Frieden® in Halle/S. und im ESG — Friedenskreis
sowie bei Aktion Siihnezeichen. Arbeitete als Pfarrerin im Gemeinde- und
Kreisschulpfarramt, als Projektleiterin fiir offene Kirchen sowie als Erwachse-
nenbildnerin und Supervisorin. Seit 2013 Beauftragte des Landes Sachsen-
Anhalt zur Aufarbeitung der SED-Diktatur (nach Umbenennung, bis 31.12.2016
Landesbeauftragte fiir Stasi-Unterlagen in Sachsen-Anhalt). Publikationen:
Birgit Neumann-Becker, Jorg Frommer, Freihart Regner, Stefanie Knorr (Hrsg.):
Die Anerkennung gesundheitlicher Folgeschdden sowie psychosoziale, thera-
peutische und seelsorgerische Perspektiven, Halle (Saale) 2015.

Nguyen, Michael, Dr. phil., freier Soziologe, Lehrbeauftragter in Darmstadt.
Promotion zum Thema: Emergenz, Subjekt und Situation. Eine Studie zum

https://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260 | VERZEIHEN, VERSOHNEN, VERGESSEN

Aspekt der Diskontinuitit in einer Theorie der autonomen Reproduktion von
Gesellschaft (online verdffentlicht unter http://tuprints.ulb.tu-darmstadt.de/
3625). Arbeitsschwerpunkte: Modelle gesellschaftlicher Differenzierung, Theo-
rien des soziologischen Subjekts, Konvergenzen zwischen Philosophie, Anthro-
pologie und Soziologie.

https://dokorg/10:14361/9783839436516 - am 14.02.2028, 07:17:45.



https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Soziologie

Sighard Neckel, Natalia Besedovsky, Moritz Boddenberg,
Martina Hasenfratz, Sarah Miriam Pritz, Timo Wiegand
Die Gesellschaft der Nachhaltigkeit

Umrisse eines Forschungsprogramms

Januar2018, 150 S., kart.

14,99 € (DE), 978-3-8376-4194-3

E-Book kostenlos erhéltlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-4194-7

EPUB: ISBN 978-3-7328-4194-3

Sabine Hark, Paula-Irene Villa

Unterscheiden und herrschen

Ein Essay zu den ambivalenten Verflechtungen
von Rassismus, Sexismus und Feminismus

in der Gegenwart

2017, 176 S., kart.

19,99 € (DE), 978-3-8376-3653-6

E-Book

PDF: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3653-0
EPUB: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3653-6

Anna Henkel (Hg.)
10 Minuten Soziologie: Materialitat

Juni 2018, 122 S, Kart.
15,99 € (DE), 978-3-8376-4073-1
E-Book: 13,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4073-5

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

hittps://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Soziologie

Robert Seyfert, Jonathan Roberge (Hg.)
Algorithmuskulturen
Uber die rechnerische Konstruktion der Wirklichkeit

2017,242 S., kart., Abb.

29,99 € (DE), 978-3-8376-3800-4

E-Book kostenlos erhéltlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-3800-8

EPUB: ISBN 978-3-7328-3800-4

Andreas Reckwitz

Kreativitat und soziale Praxis
Studien zur Sozial- und Gesellschaftstheorie

2016, 314 S., kart.
29,99 € (DE), 978-3-8376-3345-0
E-Book: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3345-4

llker Atag, Gerda Heck, Sabine Hess, Zeynep Kasli,
Philipp Ratfisch, Cavidan Soykan, Bediz Yilmaz (eds.)
movements. Journal for Critical Migration
and Border Regime Studies

Vol. 3, Issue 2/2017:

Turkey’s Changing Migration Regime

and its Global and Regional Dynamics

2017, 230 p., pb.
24,99 € (DE), 978-3-8376-3719-9

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

hittps://dol.org/10.14361/9783830436516 - am 14.02.2028, 07:17:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Vorwort und Danksagung des Herausgebers
	Inhalt
	Verzeihen, Versöhnen, Vergessen: Einführung
	Verzeihung des Unverzeihlichen? Ein philosophischer Versuch im Spannungsfeld politischer und gesellschaftlicher Herausforderung
	Vergebung, Gabe und Dankbarkeit
	Das Verzeihen. Seine Sozialontologie im Lichte der Theorie »sozialer Akte« oder »Sprechakte«
	Verzeihen, Versöhnen, Vergessen in filmischer Interaktion
	Vergebungsfiktionen. Zur Konstruktion fragiler Vergemeinschaftung im Kontext sozialen Vergessens
	Folgenloses Vergessen? Eine gedächtnissoziologische Untersuchung zu sozialen Strategien zur Bewältigung von schlimmen Vergangenheiten
	Gesellschaftliche Differenzierung und Dynamiken der Versöhnung. Das Beispiel des nordalbanischen Gewohnheitsrechts
	Umstrittenes Verzeihen. Nachkrieg in Bosnien-Herzegowina
	20 Jahre nach dem Genozid: Ruanda auf der Suche nach Versöhnung – Das Vier-Rollen-Modell zur Aufklärung und Prävention von Gewalt
	Was kommt vor der Versöhnung? Zum Stand im Osten Deutschlands 26 Jahre nach der Deutschen Einheit
	Eine Zwischenbetrachtung als Nachwort
	Sachregister
	Personenregister
	Autorinnen und Autoren

