
Berichte und Kommentare 527

Erich Drobec –
Pionier der Ethnomedizin
im Spannungsfeld Religion und Medizin

Ruth Kutalek

Gewidmet Ekkehard Schröder1 zum 65. Geburtstag

Man hat bei manchen Feldforschern geradezu den Ein-
druck, daß Animismus und Zauberei in die Primitiven
hineingefragt wurden (Drobec 1955a: 951).

Der Unterschied zwischen der primitiven Medizin und
unserer ist kein wesentlicher, sondern ein gradueller
(Drobec 1955a: 957).

Erich Drobec wäre heuer 90 Jahre alt geworden.
Am 25. 2. 1919 in Wien geboren, legte er 1937 die
Reifeprüfung ab. Von 1937 bis 1942 studierte er
an der Universität Wien Medizin. Danach wurde
er als Arzt zum Wehrdienst eingezogen; eineinhalb
Jahre russische Kriegsgefangenschaft folgten.2 Im
Herbst 1946 begann er seine Facharztausbildung
für Physikalische Medizin. Ab 1947 studierte er ne-
ben seiner ärztlichen Tätigkeit Ethnologie, Anthro-
pologie, Prähistorie und Botanik und promovier-
te in Ethnologie am 21. 12. 1950. Im Rahmen des
Studiums hörte er ethnologische Vorlesungen bei
Koppers, Haekel und Heine-Geldern. 1956 erhielt
er ein Primariat (Chefarztposten) für Physikalische
Medizin am Krankenhaus Floridsdorf. 2004 starb
er in Wien.

Erich Drobec führte den Begriff Ethnomedizin3

1953 erstmals im deutschen Sprachraum ein, als die
meisten seiner internationalen Zeitgenossen noch
von “primitive medicine” sprachen (Prinz 2009). Er
interessierte sich, als einer der wenigen seiner Zeit

1 Ekkehard Schröder ist unter anderem seit vielen Jahren
(1978–1993 und 2001 bis heute) Herausgeber von Curare
– Zeitschrift für Medizinethnologie, einem der wichtigsten
(deutschsprachigen) Journale zur Ethnomedizin; er ist seit
langem im Vorstand der Arbeitsgemeinschaft Ethnomedizin
(AGEM) aktiv.

2 Er begleitete den ersten Gefangenentransport als Arzt zurück
nach Hause.

3 Da die Ethnomedizin übereinstimmend als ein sozialwis-
senschaftliches bzw. geisteswissenschaftliches Fach verstan-
den wird, und nicht als ein medizinisches bzw. naturwissen-
schaftliches, sollte es eigentlich Medizinethnologie heißen
und nicht Ethnomedizin. Ohne hier jetzt auf eine größere
Diskussion um die Begriffe Ethnomedizin, Medizinethnolo-
gie oder Medizinanthropologie eingehen zu wollen (siehe et-
wa Prinz 1984, Greifeld 2003, Lux 2003) ist als bestimmend
für den Begriff Ethnomedizin sicherlich die “Ethnoscience”
im Rahmen der Kognitiven Anthropologie zu sehen, in der
es vor allem um Wissensstrukturen geht.

überhaupt, für medizinische Belange in der eth-
nographischen Forschung. Noch 1942 musste et-
wa Erwin Ackerknecht beklagen: “Although prim-
itive medicine covers an enormous field in time
and space, it has been studied to a surprisingly
small degree by both medical historians and an-
thropologists” (1942: 503). Ein wesentlicher Grund
für das geringe Interesse der Ethnographen an me-
dizinischen Themen war sicherlich, dass die tra-
ditionelle Medizin bis dahin oft mit “magischen”
Phänomenen assoziiert wurde und dieser Logik fol-
gend dem Religiösen und im weiteren der Religi-
onsanthropologie zugeordnet wurde. Drobec hin-
gegen sah indigenes medizinisches Wissen mit den
Augen des Mediziners und Ethnologen und stellte
es gleichberechtigt neben das westliche. Er betonte
immer wieder, dass indigenes medizinisches Wis-
sen von Ethnographen oft als “magische Vorstel-
lungen” desavouiert wurde.

Auch abseits der Ethnologie war diese von den
Naturwissenschaften geprägte Auffassung keines-
falls selbstverständlich. In seinem “Leitfaden zur
Geschichte der Medizin” (1943) siedelt der nicht
unumstrittene Medizinhistoriker Fritz Lejeune,
ehemals Direktor des Instituts für Geschichte der
Medizin an der Universität Wien, die traditionelle
Medizin gleich unmittelbar an die “instinktive Me-
dizin” des Tierreiches an und schreibt: “Bei den pri-
mitiven Menschen der Jetztzeit findet man weitge-
hende Maßnahmen, die auch die Urmenschen üb-
ten. Man könnte auch hier von Heilinstinkten spre-
chen” (1943: 13f.). Drobec meinte kritisch dazu:
“Sämtliche Werke der Medizingeschichte beginnen
mit den Hochkulturen und widmen den Naturvöl-
kern und den Anfängen der primitiven Medizin nur
ganz kurz ihr Augenmerk. Wir finden übereinstim-
mend die Ansicht, daß die ersten Anfänge der Me-
dizin sich aus Instinkthandlungen der Tiere über
‘unsere tierischen Vorfahren’ als eine Art ‘Vor-
medizin’ roh empirisch entwickelt hätten” (1955a:
952). Auch Ackerknecht hält fest: “The approach
taken especially by medical historians was not al-
ways a very happy one. Students either decided
that certain primitives have no medicine at all, be-
cause their medicine fits so badly into our pattern
of medicine, or they regarded it only as a mere
immature or degenerate variety of our medicine”
(1942: 503). Dazu schließlich Sterly (1976/77:
390): “Die in der Medizingeschichte gegenwärtig
vorherrschende Auffassung von ‘primitiver Medi-
zin’ als ein auf uns überkommenes Relikt der Urzeit
ist unzulänglich und wird von der Ethnomedizin
zurückgewiesen.”

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-527 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-527


528 Berichte und Kommentare

Rationale Aspekte der Heilkunden – Drobecs
“Rationalmedizin”

Das Werk Erich Drobecs umfasst, soweit bekannt,
dreizehn Publikationen4 zur Ethnomedizin,5 das
meiste in renommierten Zeitschriften. Seine Ver-
öffentlichungen reflektieren eine gelebte Interdiszi-
plinarität in den Bereichen Medizin und Ethnologie
sowie der Prähistorie, der Botanik und der Psychia-
trie/Psychotherapie.

In seiner Dissertation “Medizinmannwesen,
Krankheitszauber und Heilkunde bei den Natur-
völkern Australiens” (1950), die von Koppers und
Heine-Geldern begutachtet wurde (approbiert am
3. 11. 1950), zieht er vor allem ethnographische
Quellen heran. Gleich zu Beginn stellt er fest “Es
mag dem jungen Ethnologen ein Trost sein, daß
auch in Schreibtischarbeit Bausteine zu dem Mo-
saik der allgemeinen Kulturgeschichte der Mensch-
heit geliefert werden können” (1950: 1). Sowohl in
der Dissertation als auch in der daraus resultieren-
den Publikation “Heilkunde bei den Eingeborenen
Australiens” spricht Drobec noch von einer Arbeit
auf dem “Grenzgebiet zur Geschichte der Medizin”
(1950: 1; 1952: 280), erst 1953 verwendet er erst-
mals den Begriff “Ethnomedizin”.

Von Beginn an betont Drobec die rationalen
Aspekte der Heilkunden. Er spricht denn auch
von der “Rationalmedizin der Naturvölker” (1955a:
954). Regelmäßig beginnt er seine Arbeiten mit
Sätzen wie: “In der vorliegenden Studie soll das
Schwergewicht auf die rationale Krankenbehand-
lung gelegt werden, und diese erscheint beachtens-
wert” (1953b: 124), oder “Es kann heute als ziem-
lich sicher gelten, dass die Anfänge der Krankheits-
behandlung auf rationalen Erfahrungen beruhen”
(1953a: 57). Auf diesem wichtigen Grundsatz der
Rationalität in der Heilkunde stehen alle seine wis-
senschaftlichen Arbeiten. Dies mündet in seiner
Definition der Ethnomedizin in seinem meist zi-
tieren Artikel “Zur Geschichte der Ethnomedizin”:
“Die Ethnomedizin hat sich vornehmlich mit der
rationalen Heilkunde der Primitiven, sowie mit de-
ren physiologischen und medizinischen Kenntnis-
sen und den damit verbundenen Maßnahmen in ver-

4 Eine Liste ethnomedizinischer Arbeiten, die ich von Drobecs
Sohn, Prof. Dr. Paul Drobec, erhalten habe, erwähnt einen
Artikel “Zum Problem der Circumcision” in den Wiener
Völkerkundlichen Mitteilungen (4/1.1956). In den “WVM”
wurde jedoch von 1953 bis 1960 keine solche Arbeit publi-
ziert.

5 Er hat zudem zwei Bücher zur physikalischen Medizin ver-
fasst, sowie ein Gedichtbändchen “Nacht und Leben. Ge-
dichte aus der Gefangenschaft” (Wien 1948).

schiedenen Lebensabschnitten (Schwangerschaft,
Geburt, Pubertät usw.) zu befassen. Ein besonde-
res Teilgebiet ist die Heilmittelkunde (Heilpflanzen
etc.) der Naturvölker” (1955a: 950).

Drobec stand mit diesem “Rationalismusan-
spruch” im krassen Gegensatz zu der damals herr-
schenden Meinung der kulturhistorischen Schule,
die die Heilkunden oftmals als religiöses Phäno-
men betrachteten. Kritisch sieht er auch Acker-
knecht (1946), über den er schreibt: “Aber auch
für ihn ist die Medizin der Naturvölker primär ma-
gisch-religiös, es gebe nur wenige rationale Prakti-
ken, und die erscheinen oft in magischem Gewand.
Das Handeln der Naturvölker in medizinischen Be-
langen geschieht nach ihm unbewußt, ohne Expe-
riment oder Erfahrung, selbst der offizielle [sic!]
Wert bestimmter Pflanzen sei nur zufällig erkannt
worden” (1955a: 955, siehe auch 1955b: 56).

Drobec setzt auch immer wieder Bezüge zur re-
zenten westlichen Medizin und zur europäischen
Volksmedizin. Er klassifiziert die Heilkunden, etwa
in seinem Artikel “Die Krankenbehandlung bei den
Pygmäen und Buschmännern” (1953b, und auch in
1956c) nach westlichen Kategorien unter anderem
in Chirurgie, Frauenheilkunde und physikalische
Heilmethoden. Ihn interessieren besonders Verfah-
ren, die auch bei uns gebräuchlich sind oder wa-
ren, wie etwa das Schröpfen, Skarifizieren, kleine
und große chirurgische Maßnahmen, wie das Öff-
nen von Abszessen oder Amputationen, und ganz
besonders das Wissen um den Gebrauch von Heil-
pflanzen. Immer wieder kritisiert er wenig detail-
lierte oder lückenhafte Quellen. “Gerade in spe-
ziellen Sachgebieten, die fast ein Grenzgebiet dar-
stellen – hier zur Geschichte der Medizin – ist
es leider oft so, dass die systematische Bearbei-
tung von Einzelheiten schwierig wird, weil bei
verschiedenen Gesichtspunkten die Einzelangaben
nicht reichhaltig genug sind” (1950: 1). In Bezug
zu Heilpflanzen heißt das ganz konkret, dass in eth-
nographischen Quellen (älteren wie neueren) auf
botanische Klassifizierungen vielfach kein Wert ge-
legt wurde und damit selten mit anderen Quellen
verglichen werden konnte (Drobec 1955b: 57f.).
Wo es diese gibt, zieht Drobec Vergleiche und ver-
knüpft die Erkenntnisse der indigenen Medizinen
mit jenen der westlichen Medizin und Naturwis-
senschaften. So beschreibt er unter anderem den
Ablauf einer Zahnextraktion: “Vorher wird noch
‘als Zauber’ dreimal Rauch von Sarothamnus oder
Cytisus (Leguminosae) zusammen mit Cannabis
in den Mund des Patienten geblasen. Sowohl das
in der ersten Pflanze enthaltene Spartein, als auch
Cytisin und Cannabinol sind als narkotische Gifte
bekannt, und wir sehen hier, daß sich unter dem

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-527 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-527


Berichte und Kommentare 529

scheinbaren Zauber ein regelrechter Narkosever-
such verbirgt” (1953b: 128).

Kritik übt Drobec an medizinisch unbedarften
Ethnologen: “Wir können heute sagen, dass die
häufige Annahme, dass Zauberei als Krankheits-
ursache anzusehen sei, zum Teil auf ungenügen-
des Verständnis der Berichterstatter für die Weltan-
schauung der Eingeborenen oder aber auf geringe
medizinische Kenntnis der Feldforscher zurückzu-
führen ist” (1954a: 210). Auch kritisiert er Doku-
mentationen die bar jeder medizinischer Grund-
kenntnisse sind. Die Ovariotomie bei den indigenen
Bevölkerungen von Queensland, Australien, kann
er etwa schwer nachvollziehen und meint etwas
spitz “Wenn diese Operation wirklich durchgeführt
wird, so setzt sie wohl sehr gute physiologische
und topographisch-anatomische Kenntnis voraus”
(1952: 289). Auch Angaben über größere Eingriffe
nach Bauchwunden “lassen an ihrer Glaubwürdig-
keit zweifeln” (1952: 289). Er zeigt sich immer
wieder erstaunt über das umfangreiche Wissen der
“Naturvölker” in Bezug auf medizinische Zusam-
menhänge. So schreibt er: “Außerordentlich mutet
uns die Erkenntnis der Semang an, die das Bild der
Struma zusammen mit Kretinismus als erblich an-
nehmen” (1956c: 225). Und auch, dass die (damals
so genannten) Pygmäen ihre Kinder absichtlich mit
Frambösie ansteckten, weil sie beobachtet hatten,
dass das Überstehen der Krankheit zu Immunität
führt, bestätigte ihn in der Ansicht, dass viele Maß-
nahmen der indigenen Medizin rationaler Natur
sind (1953b: 131). Allerdings irrte Drobec in letzte-
rer Annahme, denn eine absichtliche Infektion führt
zwangsläufig zum Ausbruch der Krankheit.

Drobec übte auch Medizinkritik an der westli-
chen Medizin, etwa wenn er schreibt: “Trotz der
enormen Fortschritte der modernen Heilkunde sind
bekanntlich die Ursachen verschiedener Krankhei-
ten noch ungeklärt. Man versucht sie dann auf
‘Disposition’ oder ‘Konstitution’ zurückzuführen
oder bezeichnet sie als funktionell oder genuin”
(1954a: 210), und an anderer Stelle: “. . . wir ver-
mögen trotz aller chemischer und technischer Fort-
schritte nur sehr wenige Krankheiten wirklich zu
heilen” (1955a: 956).

Nach Drobec Meinung sollte die Ethnomedi-
zin folgende Sachgebiete umfassen (1956a: 197):
“1. Die Krankheiten der außereuropäischen Völ-
ker und des prähistorischen Menschen auf Grund
entsprechenden Fundmaterials. 2. Krankenbehand-
lungsmethoden der Völker vom Standpunkt der
Ethnologie, Psychologie und Medizin. 3. Der Heil-
doktor, Medizinmann und Schamane in seiner
ärztlichen, magischen und psychotherapeutischen
Wirksamkeit. 4. Die Theorien und Auffassungen

der Völker über Ursachen und Wesen der Krankhei-
ten” und schließlich “5. Die in Anwendung stehen-
den Heilpflanzen und sonstigen Heilmittel”. Wenn
man das mit den Ansprüchen etwa der Zeitschrift
Ethnomedizin aus den 1970er Jahren vergleicht
(siehe etwa Sterly 1976/77), kommen wir dem, was
Drobec zwei Jahrzehnte vorher unter Ethnomedizin
verstanden hat, schon sehr nahe.

Ganz entschieden wehrt sich Drobec gegen
Ackerknechts Ansichten, dass er die vielen ratio-
nalen Methoden der Krankenbehandlung, wie et-
wa chirurgische, geburtshilfliche oder pharmakolo-
gische Maßnahmen, zwar anerkennt, diesen aber
trotzdem jeglichen rationalen Sinn abspricht und
sie ausschließlich im magischen Zusammenhang
gelten lässt. In fast allen seinen Arbeiten kritisiert
Drobec Ackerknecht ziemlich umfangreich. Das er-
forderte schon einigen Mut, da Ackerknecht als
der Begründer der “Ethnomedicine” im angloame-
rikanischen Raum gilt und bis heute sein Image
wenig angekratzt wird. Drobec schreibt herausfor-
dernd und selbstbewusst “Bei all diesen Auffassun-
gen zeigt sich ein Grundfehler der Interpretation:
Es wird nicht unterschieden zwischen dem objektiv
medizinischen Gehalt der diversen Praktiken und
Heilmittel und ihrer subjektiven Geltung bei den
einzelnen Primitivstämmen” (1956a: 201). Und of-
fenbar schon eher gereizt setzt er hinzu: “Man wird
den Primitiven zubilligen müssen, daß sie auch auf
rein rationalem Weg zur Ausbildung von Heilme-
thoden und zur Auffindung von Heilmitteln gelangt
sein können” (1956c: 202).

Psychiatrie und Psychotherapie

Wir wissen heute, daß der Medizinmann und der Scha-
mane kraft ihrer Autorität und gestützt auf die Stamme-
stradition in ausgedehntem Maße Psychotherapie betrei-
ben und daß hauptsächlich darin ihr Erfolg begründet ist
(Drobec 1955a: 953).

Erich Drobec war sehr an der Psychiatrie interes-
siert und wollte sich in diesem Fach anfangs auch
spezialisieren.6 Diese Überlegungen machten aller-
dings bald der praktischen Einsicht Platz, dass er
das Überleben seiner Familie nach dem Krieg eher
mit einer Hinwendung zur physikalischen Medi-
zin denn als Facharzt für Psychiatrie würde sichern

6 Er arbeitete sogar eine Zeit lang unbezahlt als Gastarzt in
einer psychiatrischen Klinik in Wien (pers. Komm. Maria
Drobec).

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-527 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-527


530 Berichte und Kommentare

können (pers. Komm. Maria Drobec 2007)7. Dem
Interesse an der Psychiatrie und Psychotherapie
konnte er jedoch in seinem “zweiten Leben”, auf
ethnologischer Seite, nachgehen (1954b, 1955c).
Wie körperliche Erkrankungen sieht er auch see-
lische Erkrankungen und deren Therapie als ra-
tionale Maßnahmen der indigenen Medizinen. Er
stellte fest, dass “psychosomatische Medizin und
Psychotherapie nicht eine Errungenschaft unserer
Zeit sind, sondern schon am Anfang der Heilkunde
stehen, ferner, daß vieles, was bis jetzt in den Be-
handlungsmethoden der Naturvölker als magisch
galt, sei es nun bewußt oder unbewußt, durch-
aus in den Rahmen einer rationalen Psychothera-
pie fällt” (1954b: 116). An anderer Stelle erklärt
er: “Die Krankheitsursache wurde als etwas Stoff-
liches, als Fremdkörper irgendwelcher Art angese-
hen. Erst mit der zunehmenden Verkomplizierung
des weltanschaulichen Bildes gewinnen ausserna-
türliche Aetiologien das Übergewicht und damit
Hand in Hand zauberische Praktiken, die aber z. T.
als psychotherapeutische Massnahmen bezeichnet
werden können” (1953a: 57).

Allerdings vertrat er auch recht verquere An-
sichten, die ihn doch in manchen Bereichen als evo-
lutionistisch denkend entlarven. So schreibt er et-
wa: “Wir wissen heute, daß das Denken des Natur-
menschen in wesentlichen Dingen unserem gleicht,
wir können jedoch annehmen, daß sein Seelenle-
ben zwar in vielem vitaler und unkontrollierter,
sein Unterbewußtsein hingegen ihm in vielen Fäl-
len bewußter ist als uns” (1954b: 117). Manch-
mal stellt er auch ziemlich abwegige Behauptun-
gen auf: “Für die Primitiven sind Vorstellung und
Erlebnis beinahe identische Begriffe . . . In der Re-
gel erscheinen ihre parapsychologischen Fähigkei-
ten stärker entwickelt, zum Teil im Einklang mit
der betonten religiösen und magischen Einstellung
und der größeren Affektgebundenheit ihres Ge-
mütslebens” (1955c: 63). Auch wirft er sehr un-
terschiedliche Phänomene ziemlich leichtfertig in
einen Topf. So meint er etwa, dass es bei den “Na-
turvölkern” eine höhere Suggestibilität gäbe, die
zu “‘psychischen’ oder besser neurotischen Epi-
demien” oder “Nachahmungshysterie[n] der Mas-
se” führen könnten, und nennt als Beispiele die
“Flagellanten, die Hexenverfolgungen, Wiedertäu-

7 Am 2. April 2007 führte ich mit der Ehefrau, Maria Drobec,
und seinem Sohn, Prof. Dr. Paul Drobec, ein etwa einstün-
diges Interview. Sein Sohn zeigte mir später auch einige,
von ihm gesammelte Gegenstände sowie die Mineralien-
sammlung seines Vaters und überließ mir zudem ein kleines
Herbarium. Ich möchte beiden für das überaus interessante
Gespräch und ihre Gastfreundschaft herzlich danken.

fer und Methodisten bis herauf zum modernen Spi-
ritismus und der Christian science” (1955c: 67).
Hier widerspricht er seinem eigenen Anspruch ei-
ner “Rationalmedizin”.

Hingegen war für ihn als Arzt die in der west-
lich-wissenschaftlichen Medizin bis heute vorherr-
schende Ansicht nach einer Trennung von Leib und
Seele nicht wirklich gültig. “Wir wissen heute, daß
der Mensch mehr ist als ein Zellenstaat, wir wis-
sen, daß Funktionsänderungen im Körper seelisch
ausgelöst sein können, wir kennen andererseits die
Krankheit als seelisches Erlebnis, wobei Schmerz
und Krankheitsfurcht oft größer sein können als die
Krankheit selbst” (1955a: 957). Er resümiert folg-
lich: “Das Wichtigste, was wir aber aus der Medizin
der Primitiven lernen können, ist die Tatsache, daß
sie keinen wesentlichen Unterschied zwischen kör-
perlicher und seelischer Erkrankung machen und
daher auch nicht zwischen physischer und psychi-
scher Behandlung. Sie achten die Persönlichkeit
als Leib-Seele-Einheit, während uns durch einsei-
tiges analytisches Denken der Sinn der mensch-
lichen Existenz vielfach verloren gegangen ist”
(1955a: 957).

Sehr früh erkannte er auch die wichtige Funk-
tion von Heilritualen. “Die Kraft des Zeremoni-
ells, die Tatsache des Erfolges bei anderen, die Ab-
lenkung vom eigenen Leiden, der Glaube an die
stammesgebundene Mythologie, welche Schutz in
Gefahr und Krankheit garantiert, die eventuelle
Personifizierung der Angst (Geist, Zauberer als
Sündenbock) und nicht zuletzt die persönliche An-
teilnahme des Medizinmannes und die Unterstüt-
zung der Verwandten schaffen ein Milieu der Ge-
borgenheit, das den Krankheitsverlauf günstig zu
beeinflussen vermag” (1954b: 121).

Oft kritisierte er die zu seiner Zeit fast aus-
schließliche Beschäftigung der Religionsethnolo-
gie mit ethnomedizinischen Fragestellungen und
findet es “sonderbar . . . , daß sich in der Literatur
keine Betrachtung des Medizinmannes vom ärztli-
chen Standpunkt findet” (1956b: 32). Woraufhin er
dazu übergeht, genau auf die Berufung und Schu-
lung des Medizinmannes, seine Persönlichkeit, so-
wie die Berufsausübung einzugehen und Paralle-
len zur westlichen Medizinauffassung zu suchen.
Zur Berufung bemerkt er etwa: “Ein besonderes,
wenn natürlich auch andersgeartetes Erlebnis mit
einem Gefühl der Berufung gibt auch bei uns nicht
selten den Antrieb für das Beschreiten der ärztli-
chen Laufbahn” (1956b: 33). Und auch die Initial-
krankheit und deren Überwindung als Befähigung
für den Beruf ist für ihn gut nachvollziehbar: “Es
erscheint auch uns geläufig, daß das Überwinden
einer Krankheit besonders aufgeschlossen für frem-

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-527 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-527


Berichte und Kommentare 531

des Leid macht, und jeder Arzt weiß, daß er die
am eigenen Leib durchgemachte Krankheit beim
Patienten am besten zu erkennen vermag” (1956b:
33). Es ist für ihn auch unverständlich, dass tradi-
tionelle medizinische Spezialisten über lange Zeit
als “Hysteriker” oder “Psychopathen” hingestellt
werden konnten.

Geradezu modern mutet Drobec mit seinen An-
sichten zur später so bezeichneten “transkulturellen
Psychiatrie” an, wenn er schreibt: “In der Psych-
iatrie, deren materielles Substrat uns noch weitge-
hend unbekannt ist, spielt das kulturelle Moment
eine weit größere Rolle als in allen anderen Dis-
ziplinen der Medizin. Die Beurteilung einer psy-
chischen Abwegigkeit hängt in weitem Ausmaße
von den kulturellen und sozialen Gegebenheiten,
von Weltanschauung und Religion ab”. Und weiter:
“‘Anderssein’ heißt noch nicht ‘Kranksein’, das
heißt, daß inadaequat nicht gleichbedeutend ist mit
pathologisch” (1955c: 62).

Rezeption von Drobec

Erich Drobec wurde als Namensgeber der Ethno-
medizin im deutschen Sprachraum und auch inter-
national mit wenigen Ausnahmen insgesamt wenig
rezipiert. Dieses Schicksal erleideten auch einige
andere deutschsprachige Autoren gerade in den
anfänglichen Theorienbildungen der Ethnomedizin
(Greifeld 2003: 17). Drobecs Publikationen sind
nur mit etwas Engagement erhältlich,8 zitiert wer-
den daher meist nur drei seiner Werke (1954b,
1955a, 1956a), und auch diese werden oft nur am
Rande oder in Anmerkungen erwähnt.9 Sterly hat
sich als einer der wenigen etwas intensiver mit
Drobec auseinandergesetzt. Indem er sich auf seine
Arbeit “Zur Psychotherapie der Naturvölker” be-
zieht (Drobec 1954b), respektiert er ihn für seinen
Rationalismusanspruch auf diesem Gebiet. “Das
Arbeitsfeld ethnomedizinischer Psychiatrie ist bis-
her vor allem wohl infolge wenig differenzierter,
zuweilen unbedarfter Betrachtung magisch-thera-
peutischer Phänomene in der Ethnologie weitge-
hend verdeckt geblieben” (Sterly 1974: 613). Er
kritisiert Drobec aber (und diese Kritik galt auch
anderen) für die “unbedachte Übernahme des Sym-
ptombegriffs der Akademischen Medizin” (Sterly
1976/77: 392). Aber mit welchem begrifflichen In-

8 Zwei seiner Arbeiten (1954b, 1955a) wurden in der Zeit-
schrift Curare wieder abgedruckt.

9 Sterly (1974, 1976/77); Hauschild (1976/77); Sheikh-Dil-
they (1977); Prinz (1984); Obrist, Dilger und Bruchhausen
(2004: 37); Wolf, Ecks and Sommerfeld (2007: 145).

strumentarium hätte Drobec sonst arbeiten kön-
nen, die jetzt modernen emischen Sichtweisen wa-
ren damals ja wenig akzeptiert. Zudem stimmte
Sterly auch nicht mit Drobecs Überzeugung über-
ein, dass man für das Betreiben der Ethnomedizin
einen Hintergrund in Ethnologie und Medizin ha-
ben müsse (Drobec 1956a) “Entgegen der Behaup-
tung mancher Ethnologen und Mediziner erfordert
das Studium der Ethnomedizin nicht notwendig
auch ein Medizinstudium, denn die Phänomene,
um die es in der Ethnomedizin geht, sind zunächst
und zumeist ‘Gegenstände’ der Ethnologie” (Sterly
1976/77: 392). Sterly behauptet weiter, dass Dro-
bec eine “Theorie der Ethnomedizin im Sinne der
Wiener kulturhistorischen Schule” aufstelle (1976/
77: 393), ein Vorwurf, dem man ihm meiner An-
sicht nach gerade nicht machen kann. Kritisiert
wird er aber etwa von Prinz (1984) und anderen
für seine evolutionistische Haltung – die Drobec
(siehe etwa 1955a: 952) ja wiederum bei den Medi-
zinhistorikern anprangerte! – vor allem durch sein
Zitat: “Eine genaue Analyse der primitiven Heil-
kunde und deren historisch vergleichende Betrach-
tung kann schließlich auch für die Geschichte der
Medizin und selbst für die moderne Medizin in ih-
ren verschiedenen Zweigen wertvolle Beiträge lie-
fern” (1955a: 950). Und auch folgende Aussage ist
stark evolutionistisch geprägt, wenn er sagt: “Alles
in allem sehen wir also, daß auch Pygmäen und
Buschmänner zumindest eine Summe von Heilwis-
sen besitzen, das dem unserer Vorfahren vielfach
nahekommt” (1953b: 136).

Positiv hervorgehoben wird von vielen Drobecs
unbedingtes Bekenntnis zur Interdisziplinarität.10

In ihrem Editorial zum Wiederabdruck eines sei-
ner zentralen Texte (1955a) in Curare schreiben
Schröder und Prinz (2005: 14), dass “. . . dieser be-
deutende ethnomedizinische Ahne in die heutigen
Diskurse wieder einbezogen werden [soll], da er
nach unserer Meinung zu allen aktuellen Fragen
durchaus etwas zu sagen hat”. Seine Arbeiten “sind
brillant zu lesen und bis heute sehr anregend, da sie
den Kern vieler heutiger Diskurse benannt haben.
So kann er zurecht als einer der wichtigen Väter
der Ethnomedizin gelten” (2005: 11). Und weiter:
“Wir glauben, dass ein gründliches Studium der
Aufsätze von Drobec auch heute noch vielen medi-
zinethnologischen Magisterarbeiten reichlich Ma-
terial liefert, das Drobec bereits für sie vorsortiert
hat” (2005: 12).

10 Drobec (1955a: 203f.); Sheikh-Dilthey (1977: 302); Prinz
(1984).

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-527 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-527


532 Berichte und Kommentare

Abwendung von der Ethnomedizin

Erich Drobecs Publikationstätigkeit endet ziemlich
abrupt im Jahre 1956. Vielleicht hat das auch mit
der Übernahme eines Primariats im Krankenhaus
zu tun, wodurch ihm wohl nicht sehr viel Zeit für
seine anderen Interessen blieb. Außerdem publi-
zierte er zwei Bücher zur physikalischen Medizin.
Offenbar gab es auch eine Kontroverse mit dem
Institut für Völkerkunde (pers. Komm. Maria Dro-
bec 2007). Es gibt Gerüchte, wonach er im Fach
Ethnologie habilitieren wollte, er aber abgelehnt
wurde. Da Drobec wenig aus sich herausgegan-
gen ist (Maria Drobec: “Er war ein großer Schwei-
ger”) und er zudem vieles von seinem gesammelten
Material entsorgt hat, kann letzteres nicht bestätigt
werden. Wenn dem aber so gewesen sein sollte,
wäre so ein erster Institutionalisierungsversuch der
Ethnomedizin an einer deutschsprachigen Univer-
sität gescheitert.11 Offensichtlich ist jedenfalls, dass
er nach sehr viel anfänglichem Engagement weder
weiter publizierte noch er sonst wie in den Organen
des Wiener Instituts namentlich erwähnt wurde.

Mit seinen Ideen stand er eigentlich im klaren
Gegensatz zur Wiener Kulturhistorischen Schule
(Prinz 2009), und er stellte sich mit seinem Ra-
tionalismusanspruch auch klar gegen internationa-
le Strömungen, indigene Medizinen vom religions-
ethnologischen Standpunkt zu betrachten. Drobecs
Blick auf die Materie ist eindeutig der eines Medi-
ziners und Ethnologen. Vielleicht war er den dama-
ligen Vertretern des Faches auch einfach zu inter-
disziplinär orientiert. Andererseits publizierte er in
durchwegs anerkannten deutschsprachigen Journa-
len und in Zeitschriften und Sammelbänden, die
vom Wiener Institut oder ihm nahe stehenden Or-
ganisationen herausgegeben wurden. Außerdem
stellte ihm etwa Schebesta unveröffentlichtes For-
schungsmaterial für seine Publikationen zur Verfü-
gung. Das wäre wohl nicht möglich gewesen, wenn
er wirklich so konträre Ansichten vertreten hätte.

Drobec war kein Feldforscher, sondern ein
Kompilator, der ethnographisches Material aus ver-
schiedenen ethnomedizinischen Blickwinkeln neu
ordnete und beleuchtete. Es wäre für ihn in den
1950er Jahren auch gar nicht möglich gewesen,

11 Fast 40 Jahre später gelang es dann Prof. DDr. Armin
Prinz erstmals, die Ethnomedizin an einer deutschsprachi-
gen Universität zu institutionalisieren. 1993 wurde die “Ab-
teilung Ethnomedizin” durch Bescheid des damaligen Wis-
senschaftsministers, Dr. Erhard Busek, an der Universität
Wien (Medizinische Fakultät) gegründet. Die nunmehrige
“Unit Ethnomedizin und International Health” gehört seit
der Abspaltung der Medizinischen Universiät Wien von der
Universität Wien zum “Zentrum für Public Health”.

aufwendige und teure ethnographische Feldfor-
schungen zu betreiben. Viele berühmte Wissen-
schafter, auch Ackerknecht,12 waren Kompilatoren
oder “armchair anthropologists”, deren Karrieren
darunter jedenfalls nicht signifikant gelitten hatten.

In den 1960er und 1970er Jahren, nachdem er
sich beruflich etabliert hatte, unternahm er viele
Reisen ins Ausland, unter anderem auch nach Chi-
na, wo ihn die Akupunktur sehr interessierte, auch
weil diese Technik damals wenig anerkannt war
(pers. Komm. Maria Drobec).

Drobec wandte sich später mit der ihm eige-
nen Akribie und Zielgerichtetheit der Mineralogie
zu. Es gelang ihm, ein noch unbekanntes Mineral
zu entdecken, das nach ihm “Drobecit” benannt
wurde.

Zitierte Literatur

Ackerknecht, Erwin H.
1942 Problems of Primitive Medicine. Bulletin of the History

of Medicine 11: 503–521.
1946 Natural Diseases and Rational Treatment in Primitive

Medicine. Bulletin of the History of Medicine 19: 467–
497.

1971 Medicine and Ethnology. Selected Essays. Ed. By H. H.
Walser and H. M. Koelbing. Bern: Verlag Hans Huber.

Drobec, Erich
1950 Medizinmannwesen, Krankheitszauber und Heilkunde

bei den Naturvölkern Australiens. Wien. [Phil. Disser-
tation]

1952 Heilkunde bei den Eingeborenen Australiens. Wiener
Beiträge zur Kulturgeschichte und Linguistik 9: 280–
307.

1953a Beiträge zur Ethnomedizin. Über Obduktionen bei den
Naturvölkern. Wiener Völkerkundliche Mitteilungen 1/2:
57–60.

1953b Die Krankenbehandlung bei den Pygmäen und Busch-
männern. Zeitschrift für Ethnologie 78: 124–137.

1954a Das medizinische Denken der Naturvölker. Wiener Völ-
kerkundliche Mitteilungen 2/2: 210–215.

1954b Zur Psychotherapie der Naturvölker. Sociologus 4: 116–
126. [Reprinted in Curare 12.1989: 225–235]

1955a Zur Geschichte der Ethnomedizin. Anthropos 50: 950–
957. [Reprinted in Curare 28.2005: 3–10]

1955b Zur Pflanzenmedizin der Naturvölker. Paideuma. Mittei-
lungen zur Kulturkunde 6: 55–59.

1955c Zur Psychopathologie der Naturvölker. Mitteilungen der
Anthropologischen Gesellschaft in Wien 84/85: 62–69.

1956a Beiträge zur Methode der Ethnomedizin. In: J. Haekel,
A. Hohenwart-Gerlachstein und A. Slawik (Hrsg.), Die
Wiener Schule der Völkerkunde – The Vienna School
of Ethnology. Festschrift anläßlich des 25-jährigen Be-
standes des Institutes für Völkerkunde der Universität
Wien (1929–1954); pp. 193–204. Wien: Verlag Ferdi-
nand Berger.

12 Ackerknecht hat sich für seine ethnomedizinischen For-
schungen auch auf fremdes ethnographisches Material ge-
stützt (siehe etwa 1942, 1946, 1971 und andere).

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-527 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-527


Berichte und Kommentare 533

1956b Medizinmann und Schamane als Arzt. Wissenschaft und
Weltbild 9/1: 32–38.

1956c Zur Medizin der Negrito. Tribus – Zeitschrift für Ethno-
logie und ihre Nachbarwissenschaften 4/5: 219–232.

Greifeld, Katarina
2003 Einführung in die Medizinethnologie. In: K. Greifeld

(Hrsg.), Ritual und Heilung. Eine Einführung in die
Medizinethnologie; pp. 11–37. Berlin: Dietrich Reimer
Verlag. [3. grundl. überarb. und erw. Aufl.]

Hauschild, Thomas
1976/77 Zur Ideengeschichte der Ethnomedizin. Ethnomedizin

– Zeitschrift für interdisziplinäre Forschung 4: 357–368.

Lejeune, Fritz
1943 Leitfaden zur Geschichte der Medizin. Leipzig: Georg

Thieme Verlag.

Lux, Thomas
2003 Kulturelle Dimension der Medizin. Ethnomedizin–Me-

dizinethnologie–Medical Anthropology. Berlin: Dietrich
Reimer Verlag.

Obrist, Birgit, Hansjörg Dilger und Walter Bruchhausen
2004 Kranksein, Heilen und Gesundbleiben im Schnittpunkt

von Religion und Medizin. Curare 27: 27–39.

Prinz, Armin
1984 Die Ethnomedizin. Definition und Abgrenzung eines in-

terdisziplinären Konzeptes. Mitteilungen der Anthropo-
logischen Gesellschaft in Wien 114: 37–50.

1991 Ethnomedizin – Geschichte der Medizin. Wissenschaft
vom heilkundlichen Denken und Handeln des Men-
schen. Wiener Klinische Wochenschrift 103/16: 481–
483.

2009 The History of the “Austrian Ethnomedical Society”
(Österreichische Ethnomedizinische Gesellschaft). In:
R. Kutalek and A. Prinz (eds.), Essays in Medical An-
thropology. The Austrian Ethnomedical Society after
Thirty Years; pp. 3–13. Münster: LIT Verlag. (Wiener
ethnomedizinische Reihe, 6)

Sheikh-Dilthey, Helmtraud
1977 Ethnomedizin – Versuch einer Definition. Anthropos 72:

302–304.

Schröder, Ekkehard, und Armin Prinz
2005 Editorial. Erich Drobecs Text nach 50 Jahren. Curare 28:

11–14.

Sterly, Joachim
1974 Zur Wissenschaftstheorie der Ethnomedizin. Anthropos

69: 608–615.
1976/77 Versuch einer systematischen Ordnung der Ethnome-

dizin. Ethnomedizin – Zeitschrift für interdisziplinäre
Forschung 4: 369–396.

Wolf, Angelika, Stefan Ecks, and Johannes Sommerfeld
2007 Medical Anthropology(ies) in Germany. In: F. Saillant

and S. Genest (eds.), Medical Anthropology. Region-
al Perspectives and Shared Concerns; pp. 142–161.
Malden: Blackwell Publishing.

A Model Chronology
of the Animal Weights of Burma
(Myanmar)

Hartmut Mollat

1 Introduction

As there are only a few clues for the age and
chronology of animal weights (“opium” weights)
of Burma, the door is wide open to speculation.
Up to the present, Gear and Gear (1992) in their
comprehensive book have been the only authors to
deal with this problem, starting with 14th-century
weights. However, they used small variations in the
design of one weight form for time classification,
and they also related the issue of different forms to
historical events, although they apparently had no
evidence for this.

In 1984, the present author published an article
on the standard forms of Burmese animal weights,
attempting to establish their relative sequence in
time. At that time he postponed any discussion of
their actual age because the data seemed insuffi-
cient. In the meantime, knowledge has scarcely im-
proved and one cannot expect additional informa-
tion from the literature in the near future. There-
fore, this article summarizes current knowledge on
these weights, points to new aspects, and draws
conclusions as to their chronology.

But the approach is not conventional: The fol-
lowing chronology for the animal weights is pro-
posed on the basis of the verification marks, the
development of the design, identical features in dif-
ferent forms, and the legal standards. It must be
stated that the dates given in Table 1 are conjec-
tural. A few weights are, however, mentioned in the
old literature and these allow a minimum age to be
determined; these are given in Table 1 as “prior to.”
This provides us with a certain framework for the
model, at least for the 18th and 19th centuries.

In Burma itself, no historical documents what-
ever appear to exist on this subject. The few re-
marks made by European travellers are not always
reliable. Wilson (1827) reports that the weights
“change their shapes on the accession of a new
king” and Scott (in Temple 1898: 141) added that
a new weight form appears, “sometimes with the
animal representing the royal birthday.” The lat-
ter statement is clearly wrong (Mollat 1984: 422).
However, it is not impossible that the accession of
a new king together with astrological deliberations
led sometimes to the issue of a new weight form.

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-527 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-527

