
5. Der historische Bogen

Über mehrere Dekaden stand das Kopftuch im Mittelpunkt des Streits zwischen

Islamisten und Laizisten. Für Islamisten symbolisierte es religiöse Identität, die es

von der laizistischen Unterdrückung zu befreien galt. Laizisten hielten das Kopf-

tuch für eine Vorbotin der Scharia, es aus den staatlichen Institutionen zu verban-

nen, erhoben sie zur zentralen Abwehrstrategie. Während die Fixierung auf das

Kopftuch viele Frauen aus der gesamten öffentlichen Verwaltung und allen Bil-

dungsinstitutionen ausschloss, damit einige der Phänomene produziert wurden,

auf die die Kulturkampfthese sich bezieht, wurde dem längst laufenden Marsch,

den islamistische Männer durch die Institutionen angetreten waren, weit weniger

Aufmerksamkeit zuteil. Als die AKP Ende 2002 zum ersten Mal eine Regierung bil-

dete, hatte dieser Marsch schon weite Strecken zurückgelegt. Eine der ersten Insti-

tutionen, deren Leitung die AKP Anfang 2003 mit einem türkischen Islamisten be-

setzte, war die Generaldirektion für Stiftungen – im Folgenden abgekürzt als Stif-

tungsbehörde. Der neue Behördenleiter Yusuf Beyazıt empfahl sich mehrfach für

diesen Posten. In der Istanbuler Kommunalverwaltung hatte er unter dem Ober-

bürgermeister Recep Tayyip Erdoğan verschiedene Funktionen bekleidet. Ausge-

stattet mit den sozialen Ressourcen, der Vernetzung mit der islamistischen Partei,

brachte er kulturelle Ressourcen mit, die ihn auf besondere Weise qualifizierten:

Neben der Verwaltungserfahrung hatte er eine theologische Bildungslaufbahn mit

einem Abschluss an einer theologischen Fakultät vorzuweisen. Unter seiner Lei-

tung wurde die Behörde, die bis dahin in erster Linie die Aufsicht über Kirchen

und Synagogen führte, in ein Instrument kultureller Restauration umgestaltet.1

Auf die Behörde aufmerksamwurde ich durch einen Zufall. In den ersten Tagen

meiner Sondierungsreise, als ich noch als Dolmetscher für die deutsche Reisegrup-

pe tätig war, zappte ich durch das abendliche Fernsehprogramm. Entnervt von der

zunehmend um sich greifenden staatlichen Zensur, die jedes vermeintlich unan-

ständigeWort durch einen Piepton ersetzte, Zigaretten und nackte Körperteile, die

mit weiblicher Geschlechtlichkeit assoziiert werden konnten, unkenntlich, milchig

1 Für eine Kurzbiographie von Beyazıt siehe www.timeturk.com/yusuf-beyazit/biyogra-

fi-774822 (Abruf am 10.10.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Hegemonie und Kulturkampf

intransparent gemacht hatte, landete ich beim Staatsfernsehen. Es lief eine Sen-

dung mit einem islamischen Gelehrten, der aus dem Koran und dem Leben des

Propheten Mohammed erzählte. Seine gelehrsam-souveräne Art zu reden, unge-

stört von Pieptönen, ließ mich verweilen. Vom Leben des Propheten und seiner

Zeitgenossen leitete seine Erzählung über zu den Prinzipien des »osmanisch-isla-

mischen Stiftungswesens«:

Stiften bedeutet im Islamgleichzeitig karitativ undunternehmerisch tätig zu sein.

[…] Das Stiftungsprinzip wurde nahezu 100 Jahre nicht beachtet. Immobilien, die

fürWaisenkinder gespendetwordenwaren, wurden für öffentlichen Besitz gehal-

ten, sie wurden von irgendwem besetzt und bebaut. Seit 2003 haben wir 27.000

Immobilien inventarisiert, auch imZentrum von Istanbul, wo Immobilien sowert-

voll sind wie in Manhattan. Wir haben sie ausfindig gemacht und führen sie wie-

der ihrem eigentlichen Zweck zu. […]Wir arbeiten wie eine Holding. Im Sinne des

Stifters verwerten wir sie, wir betreiben sie gewinnbringend.2

Der Sprecher führte aus, die Behörde betreibe Parkhäuser, Tankstellen, Hotels und

Einkaufszentren, baue Hochhäuser und vermiete Wohnungen. Private Investoren

könnten im öffentlichen Besitz befindliche historische Stätten aus der osmani-

schen Zeit restaurieren, betreiben und nach einer gewissen Zeit der Behörde rück-

übertragen. Seit 2003 habe die Behörde jährlich 750 Objekte, darunter viele Mo-

scheen, restaurieren lassen, davor seien es gerade mal 12 pro Jahr gewesen. Nach-

dem das in der Tradition des türkischen und islamischen Wohlfahrtsgedankens

stehende Stiftungswesen 100 Jahre brach gelegen habe, nehme die Behörde die

moralische Verpflichtung im Sinne der ursprünglichen Stifter wieder wahr: Vom

erwirtschafteten Geld verteile sie Lebensmittelhilfen, vergebe monatliche Renten

für Bedürftige, Behinderte und Waisenkinder, bevorzugt an Kinder gefallener Sol-

daten.

Erst gegen Ende der Sendung wurden der Name des Gelehrten und seine Funk-

tion eingeblendet. Vor mir saß, durch einen Bildschirm getrennt, der Behördenlei-

ter Yusuf Beyazıt, der mir das Thema meines Forschungsprogramms für die kom-

menden Jahre skizzierte: Die Verbindung von Gewinnstreben und Investitionsgeist

mit kultureller Restauration und einem paternalistischen Armutsregime unter der

intellektuellen Führung von theologisch ausgebildetem Personal.

Die Rede des Behördenleiters, auf die ich in den folgenden Abschnitten immer

wieder Bezug nehmen werde, enthielt auch den ersten Fingerzeig für diese Studie,

an welchem historischen Punkt die Rekonstruktion der Entwicklungsgeschichte

des politischen Islam ansetzen sollte. In der Klage über die Vernachlässigung des

islamischen Stiftungswesens und der mit ihm verbundenen moralisch-ethischen

2 Die Sendung lief im Staatsfernsehen am 09.03.2009. Ich gebe die Worte des Sprechers an-

hand meiner Mitschrift wieder.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 123

Verpflichtung seit »nahezu 100 Jahren« war enthalten, dass der politische Islam

sich als eine Bewegung begreift, die einen Anschluss an das osmanisch-islamische

Erbe herstellenmöchte, um eine vor-republikanischeOrdnungwiederherzustellen.

Dies führt zu der Frage, wie diese Ordnung, die der politische Islam herbeisehnt,

ausgesehen hat.

Eine Beschäftigung mit dieser Thematik birgt sogleich die Gefahr, den Bogen

zu weit zu spannen, sich in den Weiten der osmanischen Geschichte zu verlie-

ren, gar, dem Behördenleiter gleich, das Leben des Propheten zum historischen

Ausgangspunkt machend eine Geschichte über 1000 Jahre zu rekapitulieren. Tat-

sächlich besteht in diesem Zusammenhang eine Forschungslücke, nicht in der isla-

mischenTheologie, die dieses Feld ausgiebig beackert, sondern aus historisch-ma-

terialistischer Perspektive. Das hegemonietheoretisch perspektivierte Wissen über

die alte, vor-republikanische Ordnung hinsichtlich ihrer ideologischen Strukturen

– nach Gramscis Verständnis als materielle Organisationen – ist begrenzt. Über

die Religion ist wenig mehr als die pauschale Feststellung zu erfahren, dass sie die

Beziehungen zwischen den Klassen regulierte, in der Regel die Ideologie der herr-

schenden Klassen bildete. Zur Aufrechterhaltung des knappenWissensstands trägt

auch die theoretische Setzung bei, vor-kapitalistische Herrschaftsverhältnisse sei-

en allein durch Zwang charakterisiert gewesen. Hegemonietheoretische Fragen,

die sich für Kultur und Ideologie interessieren, rücken dadurch ins Abseits. Wie

die weitgreifenden Apparate der Religion, die Gramsci als »die kolossalste Utopie,

das heißt die kolossalste ›Metaphysik‹, die in der Geschichte erschienen ist, da sie

der großartigste Versuch ist, in mythologischer Form die wirklichenWidersprüche

des geschichtlichen Lebens zu versöhnen« (Gramsci 1991ff.: 1475), bezeichnete, in

die »zivilgesellschaftliche« Regulierung der Klassenverhältnisse eingebettet waren,

ist nicht systematisch erforscht.

Der Verzicht auf eine hegemonietheoretische Perspektive auf die Geschichte

der Religion hat Konsequenzen für die Gegenwart. Er trägt zur Entstehung eines

Übergewichts ideengeschichtlicher Analysen bei, die die materielle Grundlage der

Religion ignorieren, sie nicht in Beziehung zu den Klassen und ihren Kämpfen be-

greifen. Wie im Kapitel zur Säkularisierungsthese diskutiert, bezeugt der Begriff

Verweltlichung, wie die religiöse Metaphysik sich in der Wissenschaft in Form ei-

ner Trennung zwischen weltlichen und nicht-weltlichen Sphären reproduziert. Die

angenommene Inkompatibilität von Religion und bürgerlicher Vergesellschaftung

beziehungsweise kapitalistischer Entwicklung bildet eine Parallele zu dieser Auf-

fassung, die Religion als ein irrationales, von den materiellen Verhältnissen losge-

löstes Gebilde begreift. Auf der Gegenseite steht die Frage nach den konkreten Be-

dingungen des Aufkommens bürgerlich-säkularer Bewegungen im Osmanischen

Reich. Sie ist bislang ebenfalls kaum aus einer historisch-materialistischen Per-

spektive gestellt worden. Die Ansicht, Säkularisierung bilde einen welthistorischen

Trend, ließ die Reflektion ihrer Entstehungsgeschichte lange Zeit überflüssig, weil

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Hegemonie und Kulturkampf

für die gegenwärtigen und zukünftigen Auseinandersetzungen irrelevant erschei-

nen.

In Bezug auf die Republik Türkei kommt hinzu, dass die Trennung zwischen

Staat und Religion unter dem Begriff der Laizität in der Verfassung verankert wur-

de, die kemalistische Überzeugung dies als Wahrheit etablierte, während es doch

nur einen Ausschnitt wiedergab. Statt einer Trennung von öffentlichen und reli-

giösen Institutionen, wie es im laizistischen Frankreich, das als Vorbild diente,

weitgehend und doch nicht komplett durchgesetzt wurde, wurde mit Gründung

der Republik die Religion sowohl institutionell eingehegt als auch konserviert.3 Ei-

nerseits fanden einschneidende Veränderungen in der Rolle der Geistlichen und

ein politisch vorangetriebener Säkularisierungsprozess statt. Andererseits wurde

insbesondere mit Gründung der Religionsbehörde Diyanet der Grundstein gelegt

für die spätere Expansion der öffentlichen religiösen Institutionen, die eine maß-

geblich organisierende und bildende Funktion für die islamistische Bewegung ein-

nehmen sollten.

Infolgedessen öffnet sich ein neues Untersuchungsfeld, dessen Bearbeitung

den Rahmen dieser Studie sprengen würde. Zur Bewältigung der Aufgabe werden

die folgenden Ausführungen sich auf die Rolle der sunnitischen Geistlichen in der

Spätphase des Osmanischen Reichs, in der der Niedergang der alten Ordnung be-

reits in vollem Gange war, beschränken. Die Einschränkung auf diese Gruppe lässt

sich auch dadurch begründen, dass der politische Islam in seiner gegenwärtigen

Gestalt sich auf die Stellung dieser Gruppe sunnitischer Geistlicher bezieht, die auf

besondere Weise in das soziale Gefüge integriert und mit verschiedenen Aufgaben

befasst waren. Von der historischen Betrachtung ausgenommen sind religiöse In-

stitutionen und Intellektuelle anderer Glaubensgruppen, sowohl der alevitischen

als auch der jüdischen und christlichen Gruppen. Mit Aleviten werden heterodoxe

Glaubensgruppen bezeichnet, die in der heutigen Türkei mit 10 bis 20 Prozent der

Bevölkerung die größte Gruppe stellen, die sich vom Sunnitentum unterscheidet.4

3 Laizität bezeichnet für gewöhnlich die Loslösung staatsbürgerlicher Rechte und Freiheiten

von religiösen Auslegungen und Bekenntnissen. In der Praxis wurde dieses Prinzip verschie-

denartig umgesetzt, die Trennung zwischen staatlichen und religiösen Institutionen wur-

de in vielen Ländern, die als laizistisch gelten, mehr oder weniger strikt vollzogen. In der

BRD zum Beispiel genießen Kirchen Privilegien in öffentlichen Bildungs-, Erziehungs- und

Gesundheitssystemen sowie Sonderrechte im Steuer- und Arbeitsrecht und sind gleichzei-

tig der öffentlichen Kontrolle entzogen (Cavuldak 2013). Traunmüller schlägt angesichts der

»in rechtswissenschaftlichen oder politisch-theoretischen Konzepten üblichen Konzentrati-

on auf differences in kind – welche etwa idealtypisch eine strikte Trennung von Staat und

Kirche von einemetablierten Staatskirchentumeinerseits, sowie einemKooperationsmodell

andererseits, unterscheiden –«, eine Wende zur »Anerkennung von differences in degree«

(2012: 209) vor, um die realen Verflechtungen erfassen zu können.

4 Meines Wissens gibt es keine belastbaren Zahlen zur Größe der alevitischen Gruppe im Os-

manischen Reich. Auch zur Türkei fehlen genaue Zahlen. Da offiziell keine verschiedenen

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 125

Erst in Relation zu ihnen könnte die Rolle der sunnitischen Geistlichen vollstän-

dig erfasst und ein annähernd realistisches Bild religiöser Strukturen für das ins

Visier genommene Feld gewonnen werden. Doch wird es auch ohne ein derartiges

Aufrollen des Feldes hilfreich und möglich sein, Teileinsichten und Schlussfolge-

rungen zu präsentieren, im Zuge dessen die Frage, wofür die heutige islamistische

Bewegung streitet, nachvollziehbarer beantworten und die Tiefe der Auseinander-

setzung zwischen politischem Islam und kemalistischem Laizismus besser begrei-

fen zu können.

5.1 Ablösung – Einschränkung der zivilgesellschaftlichen und
reproduktiven Macht der religiösen Intellektuellen

Die wissenschaftliche Geschichtsschreibung zur Rolle der sunnitischen Geist-

lichen, die unter dem Titel »Ulema« firmierten, stand lange Zeit unter der

Perspektive eines Kampfes zwischen Moderne und Tradition, zwischen Fortschritt

und Reaktion. Diese Form der Thematisierung korrespondiert mit der angespro-

chenen, bis ins späte 20. Jahrhundert verbreiteten Vorstellung, dass Religion

und religiöse Institutionen sich auf dem Rückzug befinden und Säkularisierung

einen welthistorischen Trend bildet (vgl. Calhoun u.a. 2011). Ab den 1980er Jahren

wurde diese Perspektive nicht mehr nur durch reale Entwicklungen wie im Iran,

sondern auch durch eine alternative Geschichtsschreibung herausgefordert, die

den Widerspruch zwischen Religion und materiellem Fortschritt relativierte oder

negierte. In der Türkei setzte eine sukzessive sichtbar werdende Beschäftigung

mit der Thematik ein, die von Absolventen inzwischen wieder etablierter theologi-

scher Schulen vorangetrieben wurde. Während die bis dahin mit den Geistlichen

sympathisierende Literatur durch Anekdoten, Romane und journalistische Ar-

beiten geprägt war, schrieben theologisch geschulte Akademiker die Geschichte

der osmanischen Geistlichen, als deren Erben sie sich zumeist begriffen, neu.

Im Zuge dessen etablierte sich ein zweiter Pol, der die bis dahin vorherrschende

Darstellung der Geistlichen in der akademischen Geschichtsschreibung als obsku-

rant und fortschrittsfeindlich konterkarierte und sie stattdessen als Opfer einer

jungtürkisch-positivistischen Verschwörung darstellte (Bein 2006: 26f.).

Beide Pole sparen Ambivalenzen in der Geschichte der Geistlichen und ihrer

Institutionen im Osmanischen Reich sowie der Nachfolgerepublik aus. Sunniti-

Konfessionen des Islam anerkannt sind, gibt es keine behördlichen Statistiken. Es gibt nur

Umfragen, bei denen die Angaben stark schwanken (Akşit u.a. 2012; Çarkoğlu/Toprak 2000).

Ein Problem von Umfragen sehe ich darin, dass die Diskriminierung von AlevitInnen in der

Türkei ihnen nahelegt, falsche Angaben zu machen beziehungsweise ihre Identität zu ver-

bergen.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Hegemonie und Kulturkampf

sche Geistliche nahmen die bereits in der Mitte des 19. Jahrhunderts innerhalb

intellektueller Kreise bestehende Überzeugung, dass die Aufklärungsbewegung in

Westeuropa Vorbotin einer der kapitalistischen Entwicklung eingeschriebenen Lo-

gik sei, nahezu einhellig als Bedrohung ihrer besonderen Stellung wahr. Jedoch

entwickelten sie unterschiedliche Abwehr- und Anpassungsstrategien. Tendenziell

bildeten sich zwei Strategien heraus: eine proaktive, die eine Reformierung der ei-

genen Institutionen befürwortete, um Geistliche besser zu wappnen für den kapi-

talistischen Fortschritt, und eine defensive, die die Konservierung der bestehenden

Institutionen als besten Weg ansah, den eigenen Status zu erhalten. Die konserva-

tiv-defensive Strömung,mit dem vomSultan ernannten Scheichülislam,der obers-

ten religionsrechtlichen Autorität, an ihrer Spitze hielt am traditionellen Bildungs-

system in denMedrese fest. DieMedrese warenmit denMoscheen eng verbundene

theologische Schulen, in denen die sunnitische Lehre des Islam tradiert wurde. Re-

formierungsbemühungen der Medrese, deren Curricula erweitert und den neuen

Erfordernissen angepasst werden sollten, stießen auf Widerstand seitens der de-

fensiven Strömung, die sich gegen Neuerungen sperrte, weil sie ein Nachgeben als

Anstoß für einen nicht mehr aufzuhaltenden Säkularisierungsprozess auffasste.

Die defensive Haltung verursachte eine negative Rückkopplung. Das Ansehen der

Medrese sank gegenüber den säkularen Schulen, auf denen der Nachwuchs für die

Administration eines sich ausdifferenzierenden Staatswesens erzogen wurde. Die

Zurückdrängung der Kirche vor Augen bildete sich in der proaktiven Strömung

dagegen die Bemühung heraus, den Islam als offen gegenüber Neuem auszulegen.

Der Islam sei mit dem reformunfähigen Christentum nicht zu vergleichen, einWi-

derspruch zwischen Islam, Logik undWissenschaft bestehe nicht, so die von dieser

Strömung vertretene Position (ebd.: 81ff.). Das Problem des aufkommenden Natio-

nalismus und des Nationalstaats nahmen die Geistlichen ebenfalls durch die Brille

eines Vergleichs mit der »westlichen« Entwicklung wahr. Die Gründung des Natio-

nalstaats taucht bei ihnen thematisch als Notwendigkeit auf, das Überleben »isla-

mischer« Gesellschaften gegenüber westlicher Dominanz zu gewährleisten (Bora

1998: 105).

Die von den Geistlichen als von außen kommend thematisierte Bedrohung war

indes Ausdruck von Kämpfen um Hegemonie, die innerhalb der Reichsgrenzen

stattfanden. Wie in der Diskussion des staatszentristischen Ansatzes angeführt,

avancierte bereits in der Tanzimat-Periode (Periode der Neuordnung) ab 1838 die

Integration in den globalen Akkumulationsprozess unter der Führung einer Han-

delsbourgeoisie zu einer politischen Priorität (Aytekin 2015a; Boratav 1987). Ent-

gegen der staatszentristischen Annahme, vor Gründung der Republik habe kei-

ne Bourgeoisie existiert, waren die Tanzimat-Reformen bereits Ausdruck des Auf-

stiegs einer Bourgeoisie und nicht Ausdruck der Initiation eines kapitalistischen

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 127

Entwicklungswegs durch die Bürokratie.5 Eingebettet war die Entwicklung der os-

manischen Bourgeoisie in eine langwierige Formationskrise des Reichs. Der his-

torisch aus dem Kapitulationssystem – frühneuzeitliche Handelsprivilegien – ent-

standene Freihandel, in den das Osmanische Reich unter der Dominanz der kapita-

listischen Zentren eingebunden wurde, wies der osmanischen Ökonomie die Rol-

le einer Rohstofflieferantin und Abnehmerin für komplexe industrielle Fertigwa-

ren zu, wodurch Bemühungen einer industriellen Entwicklung untergraben wur-

den und handwerkliche Produzenten unter einen verstärkten Konkurrenzdruck

gerieten (Babacan/Gehring 2013; vgl. Quataert 2006). Bedingt durch ihre ökono-

mische und militärische Überlegenheit nahmen europäische Staaten zunehmend

Einfluss auf die Innenpolitik des Reichs, tätigten selbst Investitionen im großen

Maßstab und etablierten eine Praxis der Protektion nicht-muslimischer Bevölke-

rungsgruppen. Von der Protektion und sich vertiefenden Integration in globale

Handels- und Finanzkreisläufe profitierte insbesondere eine Handelsbourgeoisie,

die durch Assoziationmit denmiteinander konkurrierenden europäischen Staaten

Privilegienwie die Befreiung von Zöllen erwarb.Die dominante Fraktion der osma-

nischen Bourgeoisie formierte sich unter diesen Bedingungen als eine vorwiegend

nicht-muslimische, die den Außenhandel, aber auch die trotz widriger Bedingun-

gen sich entwickelnde industrielle Produktion dominierte, während das staatliche

Personal weiterhin überwiegend aus den muslimischen besitzenden Klassen re-

krutiert wurde, die – gegenüber der Handelsbourgeoisie – in eine ökonomisch

subalterne Position gedrängt wurden (Aytekin/Uslu 2015: 97ff.).6 Eine Folge die-

ser Entwicklungen war ein zunehmendes Auseinanderdriften ökonomischer und

5 Die Entwicklung einer Bourgeoisie lässt sich auch an der Zunahme von Ateliers und Manu-

fakturen mit der beginnenden Industrialisierung im 19. Jahrhundert in küstennahen Regio-

nen und großen Städten ablesen (Akkaya 2002; Çağlar 2003: 93ff.; Kasaba 1988). Fragwür-

dig ist auch die staatszentristische Auffassung, politische Macht und Eigentum seien in den

Händen des Sultans konzentriert gewesen, der despotisch über alle Untertanen herrschte.

Nach Çağlar war das Privateigentum an Boden in der Entstehungsphase des Reichs sogar die

vorherrschende Eigentumsform. Ab dem 15. Jahrhundert wechselten sich juristische Misch-

formen an Privateigentum miteinander ab. Es existierten Privatländereien und Eigentum

religiöser Orden (2003: 88ff.). Daneben wird eine formalistische Interpretation der Eigen-

tumsverhältnisse im Osmanischen Reich vorgenommen, die den Blick auf die tatsächliche

Verfügungspraxis über den Boden verstellt. Der Sultan galt zwar formal als Eigentümer gro-

ßer Ländereien, das lebenslängliche Recht auf Steuererhebung lag jedoch bei Vasallen, die

dieses Recht de facto an ihre Nachfahren weitergaben, auch wenn eine erbrechtliche Rege-

lung fehlte. Der Sultan fungierte in diesen Fällen als eine formale Anerkennungsinstanz. In

zentralen Regionen des Reichs war ab dem 16. Jahrhundert ein Lehenswesen etabliert, wie

es prinzipiell auch aus westeuropäischen Feudalstaaten bekannt ist (vgl. Aytekin 2015a).

6 Dass sich die Handelsbourgeoisie überwiegend christlich konstituierte, bedeutet nicht, dass

die christliche Bevölkerung des Reichs als solche den besitzenden Klassen angehörte. Der

allergrößte Teil der christlichen Bevölkerung setzte sich so wie die Gesamtbevölkerung aus

kleinen Bauern zusammen, die aber im Unterschied zur muslimischen Bevölkerung Sonder-

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Hegemonie und Kulturkampf

politisch-militärischer Macht entlang ideologisch-kulturell (ethnisch und/oder re-

ligiös) definierter Linien, die den politischen Aufbau destabilisierte. In der christ-

lichen Bevölkerung entwickelte sich zuerst ein eng mit der Handelsbourgeoisie

assoziiertes Bildungsbürgertum, das die Hierarchie zwischen den auf religiöser

Grundlage, in einem hierarchischen Verhältnis zueinander stehenden Gruppen des

Reichs – den sogenannten Millet bestehend aus muslimisch-sunnitischen, christ-

lichen und jüdischen Gruppen, unter denen die ersten eine privilegierte Stellung

einnahmen – herausforderte (vgl. Göçek 1993). Die Idee einer ethnisch begründe-

ten Nation nahm Einzug in die Vorstellungswelt der osmanischen Intellektuellen.

In den Städten entstand zuerst eine an die Handelsbourgeoisie gekoppelte, »zivil-

gesellschaftliche« Struktur in Form von Schulen, Clubs, Zeitungen und Zeitschrif-

ten, politischen Organisationen, Gewerkschaften, Freimaurerlogen, bürgerlicher

Literatur und Dichtung. Die Entwicklung einer nationalen Kultur wurde zur neu-

en Hegemoniestrategie kulturell voneinander geschiedener Bourgeoisien, die Füh-

rung über eine Bevölkerung mit ähnlichen kulturellen Merkmalen zu organisieren

(Çağlar 2000: 483ff.).

In Reaktion auf die stärker werdenden Fliehkräfte, die in nationale Abspaltun-

gen an den Peripherien des Reichs mündeten, entwickelten sich als Alternativen zu

den ethnischen-nationalen – zuerst auf demBalkan, dann in den arabischen Teilen

des Reichs und schließlich in Anatolien auf der Grundlage einer armenischen Iden-

tität – ein osmanisches und ein islamistisches Hegemonieprojekt. Das osmani-

sche Hegemonieprojekt versuchte, dem unterschiedlichen Religionen und Sprach-

gemeinschaften angehörenden Bürgertum das Bewusstsein eines gemeinsamen

»osmanischen« Interesses zu vermitteln, behielt jedoch auf widersprüchliche Wei-

se die Priorisierung des sunnitischen Elements gegenüber liberalen Staatsbürger-

rechten jenseits religiöser Differenzen bei. In Abgrenzung zum Osmanismus, der

die nationalen Abspaltungen auf dem Balkan nicht aufzuhalten vermochte und da-

durch geschwächt wurde, setzte das islamistische Hegemonieprojekt allein auf das

sunnitische Element.Welche gesellschaftlichenKräfte genau dieses Projekt trugen,

ist eine Frage, der in der Literatur nicht systematisch nachgegangen wird. Da die

sunnitischen Geistlichen traditionell mit den Kleinhändlern, handwerklichen Pro-

duzenten und Grundbesitzern verwoben waren (Mardin 2006a: 307), die unter ei-

nem starken Konkurrenzdruck ihre Position zu halten oder zu verbessern suchten,

liegt nahe, dass es sich in Verbindung mit diesen Gruppen entwickelte. Jedenfalls

mobilisierte das islamistische Projekt gegen die mit den Tanzimat-Reformen ein-

geleitete politische Liberalisierung und staatsbürgerliche Gleichstellung, die das

Millet-System ablösen sollten. Die Säkularisierung des Rechts- und Bildungssys-

tems und eine massive Expansion der Verwaltung, die die ökonomische Entwick-

steuern und -abgaben entrichten mussten, also härteren Ausbeutungsbedingungen ausge-

setzt waren.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 129

lung begleiteten, stellte die Vorherrschaft der sunnitischenGeistlichen –der Ulema

– auf diesen Gebieten als Richter und Lehrer infrage (Çağlar 2000: 479ff.). Die Re-

formen wurden allerdings nur schleppend umgesetzt, da sie auf vielfältige Wider-

stände stießen (Zürcher 2004: 52ff.). Die mehr als 30-jährige Herrschaft von Sultan

Abdülhamit II. (1876-1909) unterbrach schließlich den an der Stellung der Geistli-

chen rüttelnden Reformprozess der Tanzimat-Periode. Die für kurze Zeit in Kraft

getretene Staatsverfassung, die die Säkularisierung des Rechtssystems und Gleich-

stellung anderer Religionsgemeinschaften festschrieb, wurde außer Kraft gesetzt,

die Reformkräfte wurden ins Ausland vertrieben, Opposition wurde unterdrückt

und ein Ausbau sunnitischer Institutionen gefördert.Den sunnitischen Geistlichen

wurde in Konfrontation mit der Transformation religiöser Gruppen in nationale

Gemeinschaften wieder ein größeres Gewicht verliehen (Zürcher 2004: 79ff.). Ule-

ma wurden verstärkt auch in die Provinzen außerhalb der Hauptstadt entsandt,

gleichzeitig wurde die Kontrolle über die gesamte religiöse sunnitische Struktur

verstärkt, die über die Ulema hinaus lokale Orden und religiöse Logen umfass-

te, die wiederum mit den Gilden verschränkt waren. Abdülhamit inszenierte seine

Rolle als Kaliph, führte Zeremonien und Symbole ein, die seine Legitimation als

glorreichen muslimischen Herrscher untermauern sollten. Mit der Gründung der

nach ihm benannten Hamidiye-Regimenter, hauptsächlich aus Mitgliedern sunni-

tisch-kurdischer Clans bestehend, wurde eine para-militärische Truppe gebildet,

die gegen Russland und armenischeOrganisationen eingesetzt wurde und zugleich

der Kontrolle und Integration der sunnitisch-kurdischen Bevölkerung dienen soll-

te. Die Regimenter wurden schließlich zu Instrumenten von Clans, die in den Jah-

ren 1894-1896 den Genozid einleiteten, indem sie Massaker an der armenischen

aber auch der alevitischen Bevölkerung begingen, deren Besitz sie beschlagnahm-

ten (Kieser 2000).7 Eine mobilisierende und legitimierende Rolle bei der Ausübung

der Massaker nahmen Medrese-Studenten sowie sunnitisch-kurdische Scheichs

ein, die mit religiöser Autorität ausgestattete Grundbesitzer waren. Das Ineinan-

derfallen von religiöser Autorität und Grundbesitz in Kurdistan gibt einenweiteren

Hinweis auf die Klassengrundlage des damaligen Islamismus (vgl. Aydınkaya 2015;

Aytekin/Uslu 2015: 152).8

7 Wird unter Genozid die systematische Vernichtung einer Gruppe begriffen, die bestimm-

te kulturelle Merkmale trägt, so sind die Jahre 1915/1916 ein Kulminationspunkt, der in ei-

ner Kontinuität von Vernichtungs- und Vertreibungsaktionen steht, die in den vorangehen-

den wie auch nachfolgenden Jahrzehnten auf dem Boden des Osmanischen Reichs bzw. des

Nachfolgestaats Türkei durchgeführt wurden.

8 Zur Geschichte religiöser Organisierungsweisen in Kurdistan kann exemplarisch die Arbeit

von van Bruinessen (1992) herangezogen werden, der aufzeigt, dass geistliche Führung und

die Verfügung über Land und Boden häufig in einer Person oder Familie zusammenfielen.

Siehe auch bei Mardin (2006a: 307), der schreibt, dass Gutsbesitzer gleichzeitig geistliche

Führungsfiguren waren.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Hegemonie und Kulturkampf

Resümierend lässt sich festhalten, dass das islamistische Projekt als eine re-

pressive Reaktion entstand, um inmitten massiver territorialer Verluste sowie sich

verstärkender Fliehkräfte die politische Zentralisierung durch eine kulturelle Zen-

tralisierung zu untermauern. Obgleich die Abdülhamit-Periode nicht per se »vor-

modern«war,wie es in der kemalistischenGeschichtsschreibungmit einem abwer-

tenden Zungenschlag heißt, die Zentralisierung der Verwaltung, der Ausbau der

Infrastruktur und die Investitionen in die Produktivkraftentwicklung fortgeführt,

neue Schulen gegründet wurden, die konservativ-sunnitische Auffassungen mit

»modernem« Verwaltungswissen vereinbaren sollten, um die ökonomische Ent-

wicklung zu fördern (Aytekin 2015b: 75), vertiefte der Islamismus dieser Periode

die gesellschaftliche Spaltung zwischen Reformern und Bewahrern innerhalb des

Reichs.Hierzu trug auch die Befreiung der Ulema vomMilitärdienst bei, deren pri-

vilegierte Behandlung Distanz zu anderen zentralen Institutionen wie demMilitär

herstellte, in dem sich säkulare Reformkräfte organisierten (Bein 2006: 52ff.).

Der an der Stellung der Geistlichen rüttelnde Reformprozess, dem sich ein ge-

wichtiger Teil der Ulema durch den Versuch einer Konservierung ihrer Institutio-

nen entgegenstellte oder zumindest zu entziehen versuchte, war also in politische

und ökonomische Entwicklungen eingebettet. Ein Blick auf die religiösen Stiftun-

gen, die in der Rede des Leiters der Stiftungsbehörde zu Beginn dieses Kapitels

als karitative Institutionen thematisiert wurden, lässt eine Präzisierung der dem

Beharrungsvermögen zugrunde liegenden Motive zu. Die Stiftungen stellten, über

die Gruppe der an die Zentralverwaltung des Reichs gebundenen Ulema hinaus,

eine Existenzgrundlage für Geistliche dar. Sie waren von den besitzenden Klas-

sen abhängige Institutionen, die der Legitimation der Besitzverhältnisse und der

Bereitstellung gesellschaftlich notwendiger, reproduktiver Versorgungsleistungen

dienten. Sie unterstanden der Jurisdiktion von Scharia-Gerichten und verwalteten

Land und Immobilien – Straßen, Brunnen, Basare, Produktionsstätten wie Manu-

fakturen und Mühlen –, die sie zwecks Bewirtschaftung weiterverpachten konn-

ten. Mit ihren Einnahmen wurde eine langfristige ökonomische Basis für die Be-

reitstellung der durch den Stifter festgelegten religiösen und sozialen Dienste ge-

legt. Das konnte eine Moschee oder eine Loge, eine Schule oder Pflegeeinrichtung,

eine Suppenküche, ein Gasthaus oder eine Karawanserei sein. Manche Einrich-

tungen waren der Versorgung der assoziierten Familie oder Glaubensgemeinschaft

vorbehalten, andere waren Teil einer kulturell übergreifenden sozialen Infrastruk-

tur. Sie waren jedoch zugleich eine Reproduktionsgrundlage für die Verwalter und

Organisatoren der Stiftungen: die Geistlichen.

Im Osmanischen Reich waren die Stiftungen kontinuierlich expandiert, ganze

Dörfer beziehungsweise die Abgaben dieser Dörfer wurden ihnen überschrieben

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 131

(Barnes 1987).9 Die Motive für Individuen und Familien, einen Teil ihres Besit-

zes in Stiftungsbesitz umzuwidmen und einen Verwalter zu ernennen, erschei-

nen vielfältig. An vorderer Stelle stand die Legitimation des restlichen Besitzes

und der herrschenden Ordnung. Die StifterInnen erschienen als gerechte, güti-

ge, vermittels des Glaubens mit der Bevölkerung verbundene WohltäterInnen. Die

Kontrolle des reproduktiven Systems, darunter auch der Bildung, kam als Beweg-

grund hinzu (Isik 2014; Kuran 2001; Singer 2000).10 Ab dem Ende des 18. Jahr-

hunderts war die relative Autonomie der Stiftungen beschnitten worden, ihre Ver-

waltung war schrittweise zentralisiert und unter die Aufsicht eines Ministeriums

gestellt worden. Auslösend waren Forderungen seitens europäischer Staaten, die

den Stiftungsbesitz für private Investoren zugänglich machen wollten, die Suche

nach neuen Finanzmitteln, um eine stehende Armee finanzieren und Schulden an

europäische Staaten zurückzahlen zu können, sowie die Zentralisierung der Admi-

nistration, um die wirtschaftliche Entwicklung stärker steuern zu können (Kuran

2001: 887ff.; Zencirci 2015). Im Zuge dessen war ein Konflikt mit den Verwaltern

der Stiftungen und den Geistlichen entstanden, die als Überwacher und Angestell-

te an die Stiftungen gebunden waren. Sie hatten gegen Steuerreformen opponiert

oder deren religiöse Legitimation verweigert, auf die die tragenden Akteure des

einsetzenden kapitalistischen Transformationsprojekts angewiesen waren, da die

Erhebung von Steuern auf der Basis des islamischen Rechts gerechtfertigt wurde.

Die Schlussfolgerung, dass die Blockadehaltung von Geistlichen auf der Gegen-

seite den Befürwortern einer Säkularisierung Auftrieb verlieh, liegt nahe (Duzgun

2012). Offenbar befanden sich die Geistlichen inmitten eines Richtungsstreits in-

nerhalb der besitzenden Klassen. Die institutionell eingebetteten Gruppeninteres-

sen der Geistlichenmüssen dem Flügel desMachtblocks, der die Reformen antrieb,

als Hemmschuh in der Verfolgung seiner Entwicklungsziele erschienen sein. Es

9 3/4 des urbaren Landes in Anatolien soll nach offiziellen Dokumenten aus dem Jahr 1923 der

Verwaltung von Stiftungen unterlegen haben, schreibt Kuran (2001). Andere Quellen spre-

chen von der Hälfte des Staatsbesitzes, das sich unter der Verwaltung von Stiftungen be-

funden haben soll. Solche Angaben sind allerdings schwer nachzuvollziehen. Was es im Ein-

zelnen heißt, ein Stück Land habe unter der Verwaltung einer Stiftung gestanden, ist nicht

immer klar. Skepsis ist auch gegenüber statistischen Erhebungsmethoden von vor 100 Jah-

ren angebracht, die in einem bis heute nicht vollständig katastriertem Land wie der Türkei

Besitzanteile an urbarem Land bestimmen. Doch wie hoch auch immer der tatsächliche An-

teil war, nachvollziehbar ist, dass die Reproduktion von Geistlichen auch an die Stiftungen

gebunden war.

10 Barnes (1987) bezeichnet die »vakıf« oder »vaqf« als ein Äquivalent zum Kirchenbesitz im

Christentum, da er theoretisch nicht veräußert werden konnte. Die Unveräußerlichkeit wur-

de als Überführung in Gottesbesitz ideologisiert. Dass Stiftungsbesitz zumindest auf dem

Papier dem Handel entzogen wurde, begründet die Wortbedeutung von »vakıf«: Stilllegen,

aus dem Verkehr ziehen. In der Praxis gab es jedoch durchaus Besitzwechsel und Umwid-

mungen (Singer 2000).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Hegemonie und Kulturkampf

liegt nahe, dass nicht nur europäische Staaten, sondern auch interne Akteure ein

Auge auf den Stiftungsbesitz geworfen hatten, der ein Hindernis für die mittels

verschiedener Reformen in die Wege geleitete Privatisierung der Produktionsmit-

tel darstellte (vgl. Kuran 2001: 887ff.). Die vorsichtige Formulierung resultiert aus

dem Umstand, dass es sich hierbei um kein gesichertes Wissen handelt, sondern

um eine Hypothese, die aus der schlussfolgernden Interpretation parallel statt-

findender Entwicklungen gewonnen wurde. Zu diesem Komplex lässt sich keine

genauere Aussage ohne erhebliche eigenständige historische Forschung treffen,

da, wie schon angesprochen, die themenbezogene Literatur zumeist Ideen oder

ökonomische Daten untersucht und vergleicht, ohne ihre gesellschaftlichen Träger

und deren materielle Reproduktionsgrundlagen genauer in den Blick zu nehmen.

Die Wissenslücke hinsichtlich der wirkenden Interessen oder Kräftekonstellatio-

nen wird oft mit abstrakten Akteuren wie Staat, Zentrum oder Peripherie gefüllt.

Die Gegenbewegung, die aus der Abdülhamit-Periode, die den Zerfall des Rei-

ches ebenfalls nicht aufhalten konnte, hervorging, waren die Jungtürken, die 1908

eine politische Revolution vollzogen, mit der der im frühen 18. Jahrhundert be-

ginnende Aufstieg der bürgerlichen Klasse politisch abgeschlossen wurde (Savran

1985). Die vorausgehende islamistische Repression und das Versprechen, eine re-

publikanische Verfassung und Bürgerrechte imRahmen einer osmanischen Identi-

tät einzuführen,mobilisierten Vertreter verschiedener Religionszugehörigkeit und

Ethnizität für das jungtürkische Ziel, den Zerfall des Reichs aufzuhalten. Gleich-

wohl setzte sich eine türkistische Strömung innerhalb der Jungtürken immer stär-

ker durch und dominierte ab 1913, sodass das anfangs integrative Hegemoniepro-

jekt der Jungtürken die bereits vorhandenen Tendenzen ethnisch-nationaler Spal-

tung noch stärker vorantrieb (Zürcher 2004: 110).

Die Jungtürken beendeten die Abdülhamit-Periode und fanden in der kon-

servativen Strömung der Ulema harte Opponenten, die eine eigene Organisation

gründeten, die sich aktiv in das politische Geschehen einmischte und gegen die

jungtürkische Regierung Partei ergriff, die sie als existenzielle Bedrohung wahr-

nahm. 1909 schloss sich ein großer Teil der Studenten an den Medrese in Befürch-

tung einer Abschaffung ihrer Privilegien und ihrer beruflichen Möglichkeiten ei-

ner Konterrevolution gegen die Jungtürken an, die jedoch scheiterte (Bein 2006:

70). Eine zweite Gruppe stellte sich dagegen auf die Seite der Jungtürken, auch

weil sie davon überzeugt war, dass sie am ehesten den Zerfall des Osmanischen

Reichs aufhalten könnten. Die Jungtürken reformierten die Medrese, führten Na-

turwissenschaften und west-europäische Sprachen als Lehrfächer ein. Dass sie die

Geistlichen komplett verdrängenwollten,wie in der islamistischen Literatur häufig

behauptet wird, ist aber nicht nachvollziehbar. Erst mit den Entwicklungen nach

dem Ende des ErstenWeltkriegs wurde die Spaltung zu einem Bruch. Mit der Nie-

derlage der Jungtürken und der teilweisen Restauration des Sultanats gewannen

die konservativen Ulema wieder die Überhand. Reformen wurden rückgängig ge-

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 133

macht und die mit den Jungtürken verbündeten Ulema verfolgt. Der Bruchmit den

Jungtürken und ihrer politischen Nachfolgebewegung – den Kemalisten – wurde

durch weitere einschneidende Ereignisse vertieft. Nach der Niederlage im Ersten

Weltkrieg stellten sich der wiedereingesetzte Scheichülislam, hochgestellte Ulema

und ihre Organisationen in Istanbul auf die Seite der Kapitulationsregierung und

gegen die nationale Widerstandsbewegung, die sich in Anatolien gegen die Sieger-

mächte des Ersten Weltkriegs zu organisieren begann und unter der Führung des

Armeeoffiziers Mustafa Kemal den »Unabhängigkeitskrieg« einleitete (ebd.: 218).

Etliche Ulema nahmen hohe Posten in der von den Siegermächten bewilligten neu-

en Regierung ein, erhofften sich eine Restauration ihrer traditionellenMacht gegen

säkulare Reformen. Der Preis, den sie zu zahlen bereit waren, war die Akzeptanz

der Kapitulationsbedingungen, die das Osmanische Reich auf ein kleines, unter

alliierter Kontrolle stehendes Gebiet begrenzte, das zudem durch den Einmarsch

griechischer Truppen sich vollkommen aufzulösen drohte. Sie bekämpften die un-

ter Mustafa Kemal gebildete Parallelregierung in Ankara und diskreditierten sich

dadurch in den Augen der Widerstandsbewegung als Kollaborateure der Sieger-

mächte (ebd.: 263f.).

Die neue politische Führung, die sich schließlich gegen das Sultanat in Istan-

bul durchsetzte, einen neuen Friedensvertrag aushandelte und die Republik grün-

dete, entschied vor dem Hintergrund dieser Entwicklungen, die Organisationen

der Ulema zu zerschlagen, auch um eine Situation der Doppelmacht, die in den

Kämpfen zuvor mehrfach aufgeschienen war, zu unterbinden (vgl. Gözaydın 2009:

26f.). Durch den Zusammenbruch des Osmanischen Reichs und das Schrumpfen

des Staatsgebiets auf Anatolien war der Anspruch obsolet geworden, die geistliche

Führung aller Muslime auf der Welt zu stellen. Religiöse Institutionen, die diesen

Anspruch repräsentierten, wurden abgeschafft. Die Abschaffung der Institution

des Scheichülislam und des Kaliphats, durch das der Sultan zum legitimen Nach-

folger des Propheten erkorenwurde, hob die zentrale Stellung der Religion auf.Das

religiöse Zivilrecht wurde in ein allgemein verbindliches bürgerliches Zivilrecht

überführt,womit religiöse Richter (Kadı) ihre aus der islamischen Rechtsauslegung

hergeleiteten Kompetenzen wie das Recht auf Eheschließung und die Auslegung

des Erbrechts, sowie die Erbringung religiöser Dienstleistungen wie bei Geburten

verloren (Mardin 2006b: 233ff.). Das Bildungssystem wurde säkularisiert, die Aus-

bildungsstättenmit islamischem Schwerpunkt (Medrese) geschlossen und alle Mo-

scheen staatlicher Aufsicht unterstellt.11 Mit dem Verlust ihrer ideologischen und

politisch-rechtlichen Funktionen verloren viele Geistliche ihre materiellen Repro-

duktionsgrundlagen. Mit dem Verbot und der Enteignung religiöser Logen, Orden

11 Zu dieser Zeit soll es 18.000 Studenten in 479 Medrese (Ozgur 2012: 33) und etwa 12.000

Moscheen (Çağlar 2003: 173) gegeben haben.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Hegemonie und Kulturkampf

und Bruderschaften (»tekke«, »zaviye« und »tarikat«) wurden religiöse Organisie-

rungsweisen und Netzwerke illegalisiert, womit das Band zur Bevölkerung durch-

trennt werden sollte (Çağlar 2003: 172).

Eine Reihe weiterer politischer Ereignisse ließ die »Bekämpfung der religiö-

sen Reaktion« zu einem zentralen Motiv der frühen Republik werden. Im Zuge

des »Unabhängigkeitskriegs« nach dem Ersten Weltkrieg wurde von der nationa-

lenWiderstandsbewegung, die vonMitgliedern der besitzenden Klassen angeführt

wurde, noch eine »Gemeinschaft der Muslime« angerufen (Gürel 2014: 318). Über

ideologische Agitation hinaus waren die Aussicht auf eine armenische Staatsgrün-

dung im Osten Anatoliens und die Rückkehr der vertriebenen christlichen Bevöl-

kerung, die den Genozid überlebt hatte, deren Besitz aber beschlagnahmt und um-

verteilt worden war, maßgebliche Mobilisierungsfaktoren (Çağlar 2000: 505).

Um die Bedeutung des Genozids für die Hegemoniebildung einschätzen zu

können, ist an dieser Stelle ein Einschub erforderlich. Der Genozid ging nicht

nur der Formierung des bürgerlichen Machtblocks, sondern auch der Formierung

sozio-politischer Blöcke in der Republik Türkei voraus. Die Ermordung und Ver-

treibung der christlichen Bevölkerung, die ihren Höhepunkt im Ersten Weltkrieg

unter der politischen Führung der Jungtürken erreichte, wurde unter Beteiligung

verschiedener Gruppen in allen Reichsteilen durchgeführt. Die Neuverteilung des

Eigentums der Vertriebenen und Ermordeten bildete die materielle Basis für eine

»muslimische« Bourgeoisie, deren Förderung von den Jungtürken in Kontinuität

zur Abdülhamit-Periode schon vor dem Krieg betrieben worden war (Boratav 1987:

29; Gerlach 2002; Özçelik 2015). Zugleich wurden noch während des Krieges verlas-

sene Gehöfte und Werkstätten der Vertriebenen von der lokalen Bevölkerung wie

auch von den bereits vor dem Krieg aus den abgespalteten Reichsgebieten des Bal-

kan und Kaukasus vertriebenen Millionen muslimischer Flüchtlinge in Besitz ge-

nommen und als Mittel der Subsistenz oder für warenförmige Produktion im klei-

neren Maßstab benutzt (Çağlar 2000: 505; Keyder 1987: 81f.; Zürcher 2004: 171f.).12

Die theoretische Diskussion zur Frage materieller Konzessionen bei der Hegemo-

niebildung aufnehmend lässt sich argumentieren, dass die Verteilung der Kriegs-

gewinne als eine historisch spezifische Form einesmateriellen Gründungskompro-

misses zwischen verschiedenen Klassen und Gruppen betrachtet werden kann. Die

Verteilung stellte keinen sozialdemokratischen Kompromiss zwischen einer orga-

nisierten Arbeiterklasse und einer Bourgeoisie dar, vielmehr formierte sich diema-

terielle Basis eines klassenübergreifenden Kompromisses auf der Grundlage einer

12 Eine spätere Enteignungswelle der nicht-muslimischen Bevölkerung wurde durch eine Ver-

mögenssteuer 1942 erwirkt. Die nicht-muslimische Bevölkerung wurde gezwungen, ihr Ka-

pital und ihren Grundbesitz zu liquidieren, um die schlagartig auferlegte Steuer zu beglei-

chen. Durch den Zwangsverkauf zu niedrigen Preisen wurden erneut »anatolischen Musli-

men« Vermögen transferiert (Boratav 1987: 69).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 135

Enteignung und Umverteilung, die bis heute – aufgrund der aktiven wie passiven

Verwicklung eines erheblichen Teils der Bevölkerung quer zu den Klassenlagen –

ein die sozio-politische Blockbildung prägendes Element darstellt.

Die Einbindung kurdischer Gruppen beziehungsweise kurdisch-sunnitischer

Geistlicher in die nationale Widerstandsbewegung basierte zum einen auf ihrer

Mitwirkung am Genozid, zum anderen bedingte sie, dass zu dieser Zeit noch eine

Restauration des Kaliphats auf der Grundlage einer sunnitischen Identität verhan-

delt wurde. Bis 1922 wurde die »osmanische Nation« beschworen, die auf den Islam

als vereinheitlichendes Element aufbaute (Özdalga 2006). Die frühen 1920er mar-

kieren folglich eine Zwischenphase, in der das Neue noch in alten Kleidern auftrat.

Deutlich zu erkennen ist dies an der aus dem Jahr 1921 stammenden und bis heute

gültigen Nationalhymne, die keinen ethnischen Bezug enthält, dafür aber eine aus-

nehmend kriegerische Gottesverehrung mit einem islamistischen Nationalismus

verbindet. Eine Wende zur Formierung eines kemalistisch-säkularen Hegemonie-

projekts markieren die Jahre 1924-25. 1924 erfolgte die generelle Untersagung von

Parteigründungen außerhalb der CHP, nachdem sich eine parteiförmige Opposi-

tion formiert hatte, die auch mittels eines religiös aufgeladenen Diskurses mobi-

lisierte, der die Regierung in Ankara als anti-religiös darstellte. Religiöse Intellek-

tuelle artikulierten Opposition, die sich auf Mustafa Kemal (Atatürk) als »Ungläu-

bigen« und die Bürokratie als Trägerin einer fremden Lebensart einschoss und die

republikanische Staatsform zu einem Synonym für Verwestlichung und Entfrem-

dung von einem kulturellen Selbst erhob. Ein Zitat des islamistischen Intellektu-

ellen Mehmet Akif Ersoy (1873-1936), dem Verfasser der Nationalhymne, gibt den

kulturkämpferischen Ton der Anklage gegen republikanische Reformen auf prä-

gnante Weise wieder:

»Glieder einer Nation, deren Religion ein Abklatsch, deren Welt ein Abklatsch,

deren Sitten ein Abklatsch, deren Kleidung ein Abklatsch, deren Reden ein Ab-

klatsch, die im Ganzen ein Abklatsch, also auch ein Abklatsch desMenschen sind,

sind nicht fähig, eine echte Gemeinschaft zu bilden, können deshalb auch nicht

überleben.« (zit.n. Yücekök 1977: 90, Übersetzung E.B.)13

Als 1930 von der CHP-Führung die Bildung einer Oppositionspartei initiiert wur-

de, um inmitten derWeltwirtschaftskrise eine kontrollierte Opposition zuzulassen,

die die Unzufriedenheit mit der wirtschaftlichen Situation absorbieren sollte, do-

minierten islamistische Intellektuelle in kurzer Zeit den Diskurs dieser Partei, wie

schon 1924,mit ihrer anti-säkularen Agitation. Die Partei gewann rasch an Popula-

rität, drohte zu einer ernsthaften Herausforderung für die CHP zu werden, sodass

13 Das Zitat wurde so wie alle anderen türkischsprachigen Zitate in dieser Arbeit von mir über-

setzt.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Hegemonie und Kulturkampf

das politische Manöver zur Absorption der Unzufriedenheit mit der wirtschaftli-

chen Situation beendet und die Partei wieder geschlossen wurde. In diese Zeit fällt

auch die Untersagung der Benutzung religiös aufgeladener Sprache für politische

Zwecke (Toprak 2005).

Die über Jahrhunderte tradierte Macht religiöser Autoritäten schlug sich in

der frühen Republik auch darin nieder, dass sie eine führende Rolle in Bewegun-

gen einnahmen, die für lokale Autonomie, in Kombination mit der Wiederein-

führung des Kaliphats wie beim kurdischen Scheich Said Aufstand, mobilisier-

ten. Die Regierung ging rigoros gegen solche Bewegungen vor, versuchte, jede po-

tentielle Form der Doppelmacht militärisch zu zerschlagen. Mit der Niederschla-

gung des Scheich Said Aufstands im Jahr 1925 setzten die kategorische Leugnung

der kurdischen Ethnie und der Schwenk zum eindeutig ethnischen Nationalis-

mus – dem Türkismus – ein, der eine Assimilation der kurdischen Ethnie vorsah

(Bora 1998: 17ff.; Bozarslan 2003 u. 2008; van Bruinessen 1989).14 Unterdessen zeigt

das Massaker an der alevitischen Bevölkerung in der Provinz Dersim (1937-38) an,

dass der politische und soziale Charakter von Bewegungen, die von Geistlichenmit

angeführt wurden, entgegen der kemalistischen Geschichtsschreibung sich nicht

auf den Begriff reaktionär reduzieren lassen. Vielmehr trat der kemalistische To-

pos »Bekämpfung der religiösen Reaktion« auch als Chiffre zur Legitimation der

Zentralisierung der Staatsgewalt sowie der ethnischen Homogenisierung auf, um

das ambitionierte republikanische Entwicklungsprogramm umzusetzen (vgl. van

Bruinessen 2000).

Sowohl die 1924 als auch die 1930 gegründete und kurz darauf verbotene Par-

tei adaptierte ein wirtschaftsliberales Programm. Da beide Parteien keine Chan-

ce erhielten, ihr Programm umzusetzen, lässt sich nicht beurteilen, ob sich ihre

Wirtschaftspolitik in der Praxis tatsächlich von der Politik der CHP unterschieden

hätte. Es lässt sich aber festhalten, dass die Verbindung zwischen Wirtschaftsli-

beralismus und Islamismus kein neuartiges Phänomen ist, das erst mit der AKP

aufkommt. Eine weitere Parallele zur späteren islamistischen Bewegung besteht

darin, dass der islamistische Diskurs der 1920er Jahre die »Bürokratie« für die

Umwälzung der Produktions- und Lebensweisen verantwortlich machte, damit die

Position der Großgrundbesitzer und der Handelsbourgeoisie kaschierte, die bis

in die 1950er Jahre die dominierenden Klassenfraktionen in Anatolien waren. Die

Herstellung günstiger Bedingungen für die Reproduktion dieser Fraktionen, für

ihre Eingliederung in den globalenWarentausch war langfristig mit negativen Fol-

gen für Kleinbauern,Handwerker, Kleinhändler wie auch Landarbeiter und Subsis-

14 Die mit dieser Politik verknüpften Konflikte beziehungsweise der kurdische Widerstand ge-

gen die Assimilation bilden den bis in die Gegenwart aktuell gebliebenen Problemzusam-

menhang, der in der Literatur als »kurdische Frage« diskutiert wird. Auf diese Frage wird im

späteren Verlauf der Arbeit gesondert eingegangen.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 137

tenzbauern verbunden, die demWettbewerb nicht standhalten konnten und unter

einen Proletarisierungsdruck gerieten (Yücekök 1977: 90f.). Unter der Ägide reli-

giöser Intellektueller, die durch die schrittweise Zurückdrängung ihrer jahrhun-

dertelangen Vormachtstellung mit einem Statusverlust konfrontiert waren, wurde

die Identifikation der Bürokratie als verantwortliche Täterin mit einer kulturellen

Denunziation verbunden, die die Bürokratie als verwestlicht und gottlos anzeigte.

Der denunziatorische Diskurs verbarg, dass die religiösen Intellektuellen selbst zu

einem erheblichen Teil der Bürokratie als Ulema angehört hatten beziehungsweise

für sich einen bürokratischen Status reklamierten.

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass die Säkularisierung in Ver-

schränkung mit der Zentralisierung der politischen Verwaltung unter einem öko-

nomischen Druck von außen wie von innen verlief. Der historische Abriss gibt zu

erkennen, dass die Zurückdrängung der Ulema nicht als ein evolutionär-logischer

Prozess aufgefasst werden sollte, den die bürgerliche Vergesellschaftung – häu-

fig im Begriff der Modernisierung als neutraler Prozess gefasst – automatisch mit

sich bringt. Sofern Geistlichemit der alten, dezentralenOrdnung verbundenwaren

und deren Beharrungsvermögen repräsentierten, wurden sie zu einem Hindernis

in der Reformierung des Finanz- und Steuerwesens im 19. Jahrhundert. Sofern ih-

re Reproduktion an Stiftungsbesitz gebunden war, den sie verteidigten, standen

sie der Privatisierung der Produktionsmittel imWege. Sofern sie sich einer Anpas-

sung der Schulbildung an reproduktive Erfordernisse einer kapitalistischen Ent-

wicklung verweigerten, disqualifizierten sie sich als organische Intellektuelle die-

ses Entwicklungswegs. Sofern sie sich gegen die Jungtürken, anschließend gegen

die nationale Unabhängigkeitsbewegung auf der Seite der Kapitulationsregierung

positionierten, danach lokale Aufstände und Widerstände gegen die neue Zentral-

regierung anführten, diskreditierten sie sich als regierungstreue Intellektuelle.

Der säkulare, evolutionistische und mechanisch-materialistische Kollektivwil-

le, eine Republik nachwesteuropäischemVorbild aufzubauen, formierte sich schon

in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts insbesondere in den Militärschulen un-

ter dem Einfluss der europäischen Aufklärungsbewegung (Aytekin/Uslu 2015: 185).

Die Entschlossenheit der politischen Führung unter Mustafa Kemal, die Vorherr-

schaft religiöser Weltauffassungen zurückzudrängen, erscheint als letzte Abrun-

dung dieses Willens, der unter der Hegemonie westeuropäischer Akkumulations-

zentren Reformen in Gang setzte, die das kulturpolitische Gegenstück zur »Be-

kämpfung der Reaktion« bildeten. Die Einführung von Familiennamen, der latei-

nischen Schrift und »moderner« Kleidungsvorschriften, die rechtliche Gleichstel-

lung der Geschlechter, das Verbot von Polygamie, die Entfernung der Klausel, die

den Islam als »Religion des Staates« festschrieb und andere Reformen unter dem

Topos des »Erreichens des Niveaus der kontemporären Zivilisation« können so als

Bestandteile einer Kulturrevolution zur Bildung eines neuen nationalen Bewusst-

seins, als kemalistisch-säkulares Hegemonieprojekt gefasst werden.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Hegemonie und Kulturkampf

Unabhängig von der sozialen Herkunft ihrer Mitglieder waren die Jungtürken

ihren Inhalten und Zielen nach eine bürgerliche Organisation, auf die die Kemalisten

folgten (Savran 2010; Reyhan 2008). In politischer Kontinuität zu den Jungtürken

führten die Kemalisten eine Politik fort, die die sozio-kulturellen Grundlagen ei-

ner nachholenden kapitalistischen Entwicklung bereitstellen, die nationale Bour-

geoisie fördern und die ökonomischen Aktivitäten im Rahmen eines nationalen

Marktes zusammenführen sollte (Savran 2015; Toprak 1982). Begünstigt von wirt-

schaftspolitischen Entscheidungen wurden inländische Produktionsmittelbesitzer

gefördert. Der Etatismus der frühen Republikperiode, der im staatszentristischen

Ansatz als Primat des Staates interpretiert wird, war ein kapitalistisches Entwick-

lungsprogramm, das unter den Bedingungen der Weltwirtschaftskrise 1928/29 das

Hauptaugenmerk auf die Stärkung einer nationalen Bourgeoisie legte. Mit der

Gründung öffentlicher Banken und staatlicher Betriebe in kapitalintensiven Sek-

toren sowie der Koordinierung knapper Investitionsmittel ab den 1930er Jahren

wurde ein Industrialisierungsprogramm eingeleitet, das auf den Akkumulations-

prozess der Privatunternehmen abgestimmt war. Die staatlichen Betriebe agier-

ten nicht nur als Lieferanten eines günstigen Produktionsinputs, sondern auch

als wichtige Absatznehmer für die Privatunternehmen. Diese Komplementärbe-

ziehung, die als »Etatismus« bezeichnet wird, blieb noch weit über die dreißiger

Jahre hinaus ein wichtiges Merkmal staatlicher Politik. Noch bevor die Konturen

dieses Projekts klar zu Tage getreten waren, hatten die Kemalisten Anfang 1921 die

politische Führung einer sich formierenden sozialistischen Bewegung, die vor dem

Hintergrund der Oktoberrevolution im benachbarten Russland an Ausstrahlungs-

kraft gewonnen hatte, verhaften oder ermorden lassen (Aytekin/Uslu 2015: 171ff.).

Mit der offensiven Negierung der Existenz von Klassen wurde die Unterdrückung

der Organisierung der Arbeiterbewegung legitimiert (Boratav 1987: 30ff., 51; vgl.

Boratav 2005).

Orientiert an Gramscis Gliederung von Entwicklungsstadien lässt sich formu-

lieren, dass die Republikgründung die Überführung der Bourgeoisie aus einem

korporativen in ein politisches Stadium abschloss (Yalman 2002). Die CHP bilde-

te die organisatorische Struktur, in der die besitzenden Klassen politisch zusam-

mengeführt wurden. Die Erziehung der intellektuellen Träger des kapitalistischen

Entwicklungsprogramms geschah maßgeblich über die Säkularisierung und Ver-

einheitlichung des im Osmanischen Reich fragmentierten Bildungs- und Erzie-

hungswesens,mit der eine kulturelle Vereinheitlichung der Nation erreicht werden

sollte (vgl. Şener 2015). Der heute noch aktive Topos vom »Erreichen des Niveaus

der kontemporären Zivilisation« rekurrierte auf die Frage eines neuen nationalen

Bewusstseins. Erziehungspolitische Maßnahmen, die das Leitbild eines an der ur-

banen west-europäischen Lebensweise ausgerichteten »modernen« Menschen eta-

blierten, standen in Verbindung mit einem ökonomischen Programm, für das die

Zentralisierung der Staatsgewalt fortgeführt und mit dem – auch über Gesetze –

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 139

das Bewusstsein eines gemeinsamen nationalen, »türkischen« Interesses unter der

Führung des sich etablierenden Bürgertums geschaffen werden sollte. Vor diesem

Hintergrund kann die Politik der CHP als Organisierung einer »programmatischen

Ökonomie« bestimmt werden, mit der Gramsci die intensivierte Abstimmung von

Produktions- und Lebensweise begrifflich fasste (Gramsci 1991ff.: 2063).

Die offizielle Türkische Geschichtsthese konstruierte ab der zweiten Hälfte der

1920er Jahre die nationale Identität als Synthese von Türkischsein und Zivilisation.

Das Islamische, das sukzessive mit dem Arabischen gleichgesetzt wurde, war hier-

von ausgeschlossen (Özdalga 2006). Das Territorium und die Staatsbürgerschaft,

die Rasse und die Ethnie wechselten sich als dominante Elemente des kemalisti-

schen Nationalismus ab. In allen Formen wurde die Nation aber als eine säkulare,

nicht-religiöse Entität definiert, die mit Ausnahme der frühesten Phase der Repu-

blik als organisch-kulturelle Einheit konzipiert wurde. Das Türkentum sollte einen

Schmelztiegel bilden, um nicht-türkische muslimische Gruppen in der Türkei zu

assimilieren und in eine einheitliche türkische Nation zu integrieren (Saraçoğlu

2011). Der ethnisch-säkulare Nationalismus, zu dem die CHP heute noch tendiert,

wurde in den 1930er Jahren durch das Prinzip des Populismus ergänzt, worunter

die kulturelle Verbreitung der republikanischen Ideale begriffen wurde (vgl. Koçak

2001; Odman 2006).

Das Parteienverbot und andere Restriktionen wie das Verbot der Orden und

Bruderschaften zwang viele Islamisten in die außerparlamentarische Opposition,

die sie über verschiedene Medien fortsetzten (Savran 2015: 70). Die Spaltung der

Geistlichen in zwei Lager hielt auch in der Republik an: Während eine Strömung

aus der Niederlage die Lehre zog, dass eine offene und radikale Opposition gegen

die Säkularisierung schädlich, graduelle Anpassung notwendig ist, um eine totale

Niederlage abzuwenden, beharrte eine zweite Strömung auf der radikalen Ableh-

nung der Republik und machte die Anpassungsbereiten für die Niederlage mitver-

antwortlich. Mitglieder der letzten Generation der osmanischen Ulema überwin-

terten bis in die 1950er Jahre in den republikanischen Institutionen, bekleideten

Positionen im Bildungs- und Justizbereich (Bein 2006: 294). Mit Gründung der Di-

yanet İşleri Başkanlığı (Amt für Religiöse Angelegenheiten, im Folgenden nur Diya-

net) im Jahr 1924 blieb der Religion eine institutionelle Grundlage erhalten. Ulema,

die sich auf die Seite der Jungtürken gestellt hatten, nahmen leitende Positionen

in der lange Zeit relativ kleinen Diyanet ein, auf deren Rolle und Entwicklung an

späterer Stelle ausführlicher eingegangen wird.

Im Rahmen des staatszentristischen Ansatzes wird im Anschluss an den von

Max Weber theoretisch bestimmten patrimonialen Herrschaftstyp die These ver-

treten, die Ulema seien nicht frei gewesen, sie hätten in der Ausübung ihrer Tätig-

keit und der Auslegung des Koran den Befehlen des Sultans gehorchen und damit

dem Primat des Staates folgen müssen (Inalcik 1969). Die skizzierte Geschichte der

sunnitischen Geistlichen in der Endphase des Osmanischen Reichs bis in die frühe

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Hegemonie und Kulturkampf

Republik hinein zeigt auf, dass sie keine opportunistischen Bürokraten waren. Sie

konnten abwägen, ob sie Vorgaben Folge leisten wollten, auch wenn es sie mögli-

cherweise ihren Status oder mehr kostete. Sie vertraten divergierende Positionen

zu den politischen Entwicklungen ihrer Zeit, insbesondere zu den ihre eigenen

Privilegien betreffenden Angelegenheiten, organisierten sich auch in Parteien und

agierten nicht bloß als treue Anhänger des Sultans. Auch wenn die ideologische

Legitimation wechselnder und sich widersprechender Vorgaben zu ihren Aufgaben

gehörte, machte die Wahrnehmung dieser Aufgabe sie nicht zu Erfüllungsgehilfen

ohne eigenen Willen, sondern zu Verfolgern ihrer qua gesellschaftlicher Funkti-

on eingenommenen Position. Sie können als organische Intellektuelle der osmani-

schen Gesellschaftsformation bezeichnet werden, die in den Machtblock integriert

waren. In der von ihnen ausgeübten Funktion waren politische und zivilgesell-

schaftliche Aufgaben mit reproduktiven Aspekten im doppelten Sinne – sowohl

gesellschaftliche als auch gruppenspezifische –miteinander verschmolzen. Im his-

torischen Übergang zur kapitalistischen Produktionsweise erlitt die Mehrzahl von

ihnen eine Niederlage, durch die sie ihre privilegierte Stellung bei der Vermittlung

der Hegemonie der besitzenden Klassen und zugleich ihre materiellen Reproduk-

tionsgrundlagen als organische Intellektuelle verloren. Die Entkopplung der re-

produktiven von der religiösen Struktur bedeutete eine Entwertung sozialer und

kultureller Ressourcen, über die sie als Schriftgelehrte, Juristen, Erzieher und Mit-

glieder einer vernetzten Struktur verfügten. Die Säkularisierung beziehungsweise

der kemalistische Laizismus führten dazu, dass ihre Ressourcen in diesen Praxis-

feldern, die sich in Verschränkung mit der Vermittlung von Hegemonie ausgebil-

det hatten, nicht mehr ausreichten, um die entsprechenden Praktiken ausüben zu

können.

5.2 Wiederanbindung und Re-Formation: Aufbau kulturpolitischer
Institutionen der Religion und Entwicklung
des türkisch-islamischen Hegemonieprojekts

Die Rekonstruktion der gesellschaftlichen Stellung, die die religiösen Intellektu-

ellen einnahmen, lässt besser begreifen, weshalb die osmanische Ordnung für sie

eine zentrale historische Referenz bildet. Die Elemente dieser Stellung waren die

institutionalisierte Einbindung in die Verwaltung des Reichs über die Rechtspre-

chung, das Bildungssystem und die Verfügung über Produktionsmittel in Verbin-

dung mit relativ autonomen Institutionen, die reproduktive und religiöse Dienst-

leistungen erbrachten. Artikuliert waren sie mit der Aufgabe, die Hegemonie der

besitzenden Klassen auszuüben. Die republikanische Revolution besiegelte einen

tiefen Einschnitt in ihrer gesellschaftlichen Stellung, die unter anderem an das

Stiftungswesen gebunden war. Die Restauration osmanischer Artefakte und des

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 141

Stiftungswesens, die der zu Beginn des vorangegangenen Abschnitts zitierte em-

sige Behördenleiter Beyazıt im Jahr 2009 betrieb, ist aus ihrer Perspektive nicht

nur die Wiederherstellung einer symbolischen Ordnung, sondern auch einer ge-

sellschaftlichen Stellung. In den 2000er Jahren hatten die religiösen Intellektuellen

schon einen beträchtlichenWeg zurückgelegt. Inzwischen waren sie eingebettet in

eine soziale Bewegung, die verschiedene Organisationen und Parteien ausgebildet

hatte und auf einen bemerkenswerten Geländegewinn zurückblicken konnte: Die

kemalistischen Kräfte waren zunehmend aus den mittelanatolischen Regionen in

die Küstenregionen verdrängt worden. Die Türkei der 2000er Jahre war Schauplatz

eines stark zugespitzten Kulturkampfs konkurrierender Hegemonieprojekte, bei

dem alle symbolischenWaffen ins Feld geführt wurden, die die sozialen Träger der

Projekte über Jahrzehnte akkumuliert hatten. Doch wie kam es, dass die Religion

beziehungsweise ihre Träger nach ihrer Zurückdrängung wieder einen derartigen

Bedeutungsgewinn verzeichnen konnten?

Bereits in den 1940er Jahren wurde damit begonnen, das Rad der Säkularisie-

rung zurückzudrehen. AbMitte der 1940er Jahre wurdemassiv und systematisch in

den Ausbau der religiösen Institutionen investiert, die Religionsbehörde Diyanet,

die bis dahin ein Schattendasein fristete, wurde ausgebaut. 1949 wurde Religion

als Wahlfach in Schulen wieder eingeführt, das Verbot von Wallfahrten zurückge-

nommen (Keyder 1987: 122). Die unter den Jungtürken reformierte Medrese, in de-

nen allgemeine Schulbildungmit religiöser Unterrichtung kombiniert worden war,

fungierte als Vorbild der theologischen Schulen, die nun schrittweise eingeführt

wurden (Bein 2006: 289). In der Forschung wird dieser Vorgang als Nachgeben ge-

genüber der religiösen Reaktion nach dem Übergang in ein Mehrparteiensystem

im Jahr 1946 unter dem Druck der neu gegründeten DP (Demokratische Partei), ei-

ne Abspaltung aus der CHP, thematisiert (Aytekin/Uslu 2015: 371). Die Gründe für

die Renaissance der Religion als Nachgeben zu thematisieren, lässt außen vor, dass

die CHP an der Restauration der Stellung der Religion aktiv mitwirkte. Şemsettin

Günaltay, der Ende der 1940er Jahre Ministerpräsident einer CHP-Regierung war,

brachte die Idee vor, Nation und Religion bedingten sich gegenseitig, die Türken

hätten dem Islam am besten gedient. Der prominente Schriftsteller und CHP-Ab-

geordnete Yahya Kemal erhob den Authentizismus, das Bei-Sich-Selbst-Sein zum

zentralen Motiv des Daseins. Er betonte die Bedeutung praktizierter Religion als

Zusammenkunft in der Gemeinschaft, in Abgrenzung zum Katechismus, der un-

bedingten Überzeugung oder dem Bekenntnis, deren Dogmatismus er ablehnte.15

15 Damit nahm er die zentrale Idee auf, dass Religion zuallererst eine Form der Gemeinschaft

darstellt, einzelne Glaubensgemeinschaften Instrumente sind, die Legitimation und Wahr-

haftigkeit der Religion zu reproduzieren und auf Dauer zu stellen, dass religiöse Rituale und

Bindung bedeutsamer als die Gläubigkeit an sich sind, eine Auffassung, die in der lateini-

schen Herleitung des Wortes religio aus dem Verb religare sich wiederfindet, das »aneinan-

der binden« heißt und in Abgrenzung zumWort superstitio benutzt wurde, das individuelle,

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Hegemonie und Kulturkampf

Nicht zuletzt wurden auf Initiative eines CHP-Abgeordneten 1949 die türkistischen

Vereine »Türk Ocakları« (Türkenwiege) wieder eröffnet, die zu einer Plattformwur-

den, die Vorteile der Religion als ethische Kraft und vereinheitlichendes Moment

anzupreisen. Beklagt wurden der Verlust der Ideale und die Dominanz des Ma-

teriellen, dem die moralische Erziehung des Volkes entgegenzusetzen sei, die nur

über die Religion geschehen könne (Bora 1998: 68ff., 84ff., 93).

In der CHP gab es keine einheitliche Position zur Restauration der Stellung

der Religion. In der Partei fand angesichts der Zunahme kommunistischer Staaten

nach dem Zweiten Weltkrieg eine Auseinandersetzung über die Frage der Förde-

rung der Religion statt, in der ein Flügel die Vorzüge der Religion für die Aufrecht-

erhaltung der bürgerlichen Ordnung hervorhob, ein zweiter dagegen befürchtete,

die Religion könne außer Kontrolle geraten. Das vermehrte Aufkommen »reaktio-

närer« Ideen nach dem Zweiten Weltkrieg war verbunden mit der Wahrnehmung

einer »kommunistischen Gefahr«, die die CHP als genuine Partei der besitzenden

Klassen nicht weniger umtrieb als die DP (Akpınar/Araman 2011: 82). Die pauscha-

le staatszentristische These, die rasche Entwicklung konservativer und religiöser

Weltauffassungen rühre von einem Versagen des Kemalismus her, die kulturelle

Distanz zur Bevölkerung durch die Etablierung eines »Sozialethos« und einer »po-

pularen Kultur« außerhalb der Religion zu überbrücken (Bora 1998: 42ff., 125; Mar-

din 2006c: 252f.), ignoriert dagegen die »zivilgesellschaftlichen« Ankerpunkte des

kemalistischen Projekts in einer kulturell heterogenen, aus langen Kriegen,Migra-

tionsbewegungen und Zwangsumsiedlungen heraus entstandenen Gesellschafts-

formation. Kriegsflüchtlinge aus dem Balkan und dem Kaukasus sowie Gruppen,

die nach dem Ersten Weltkrieg aus ehemaligen Gebieten des Reichs in die Tür-

kei zwangsumgesiedelt wurden, nahmen die vom Kemalismus offerierte nationale

Identität ebenso an wie Gruppen, für die die kemalistischen Reformen Befreiung

von konservativer Enge und sunnitischer Kontrolle bedeuteten (vgl. Erden 2004).

Die Reformen hatten eine intellektuelle Schicht geschaffen, die die kapitalistische

Fortschrittsorientierung angenommen hatte. Die Einparteienherrschaft der CHP,

die bis 1946 die besitzenden Klassen und ihre Intellektuellen zu integrieren ver-

mochte, stieß an andere Grenzen. Die negativen Auswirkungen des Zweiten Welt-

kriegs auf die Wirtschaft, bedingt durch den Zusammenbruch der globalen Nach-

frage nach landwirtschaftlichen Exportgütern, die das wichtigste Handelsgut der

damaligen türkischen Volkswirtschaft stellten, riefen Unmut innerhalb der zu drei

Vierteln noch bäuerlich wirtschaftenden Bevölkerung hervor. Die CHP initiierte

eine Agrarreform, mit der Land an besitzlose Bauern verteilt werden sollte, erhob

zugleich eine neue Steuer auf landwirtschaftliche Erträge, auch um die Kriegsge-

winnler, die mit Grundnahrungsmitteln spekulierten, zu besteuern (Boratav 2003:

institutionell nicht geregelte Spiritualität bezeichnete und die Bedeutung von Aberglaube

annahm (Bora 1998: 58).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 143

90f.). Ein Teil der relativ mächtigen Fraktion der bereits kapitalistisch wirtschaf-

tenden Großgrundbesitzer opponierte gegen diese Vorhaben (Uslu 2015: 351). Ihre

Opposition fiel zeitlich zusammen mit einer bildungspolitischen kemalistischen

Offensive, mit der die bis dahin vernachlässigten Dörfer erreicht werden sollten.

Ab 1940 waren Bildungsinstitute (»Köy Enstitüleri« – »Dorfinstitute«) mit dem Ziel

eröffnet worden, ausgewählte Dorfkindermit landwirtschaftlichen und handwerk-

lichen Fertigkeiten ausgestattet zu Lehrern für ihre Dörfer zu erziehen. Ein von den

Urhebern der Institute willkommen geheißener Effekt war die gleichzeitige Ver-

mittlung kemalistischer Entwicklungsideale. Grundbesitzer und mit ihnen assozi-

ierte konservative Intellektuelle, die sich bis dahin in der CHP organisiert hatten,

nahmen dies als Bedrohung wahr, da die Institute unter dem Einfluss der aufklä-

rerischen Strömung in der CHP konservative Praktiken wie die Geschlechtertren-

nung untergruben. Jungen und Mädchen lernten gemeinsam. Das Selbstbewusst-

sein der partizipierenden Kinder beziehungsweise Jugendlichen wurde durch kol-

lektives Arbeiten und Lernen in den Instituten gestärkt. Die Institute vermittel-

ten keine feindliche, wohl aber aufgeklärte bis kritische Haltung zur Religion (vgl.

Karaömerlioglu 1998). Dies hatte zur Folge, dass die Grundbesitzer, die ihre He-

gemonie weiterhin vermittels konservativer und religiöser Weltauffassungen or-

ganisierten, ihre Stellung in Gefahr sahen. Sie führten eine antikommunistische

Kampagne, bis die Institute nach wenigen Jahren wieder geschlossen wurden.

Die DP formierte sich vor diesemHintergrund als Abspaltung einer Gruppe der

besitzenden Klassen unter der Führung opponierender Großgrundbesitzer von der

CHP. Aus staatszentristischer Perspektive wird die DP als eine »Graswurzelbewe-

gung« (White 2008: 361) begriffen, die aus der Peripherie kommend sich der CHP,

die das Zentrum besetzt haben sollte, widersetzte. Eine Graswurzelbewegung war

die DP mit Sicherheit nicht. Sie setzte sich aus (ehemaligen) federführenden Po-

litikern der CHP zusammen, nahm ferner zahlreiche hochrangige Offiziere und

Bürokraten auf (Ahmad 1993: 9, 123). Mit dem Auseinanderbrechen des Bündnis-

ses der besitzenden Klassen in der CHP und dem Übergang in ein Mehrpartei-

ensystem wurden die Auseinandersetzungen zwischen den Klassen und Klassen-

fraktionen nicht mehr innerhalb der CHP, sondern im Rahmen eines parlamen-

tarischen Mehrparteiensystems zwischen zwei dominanten Hegemonieprojekten

geführt. Die Spaltungen, Ungleichzeitigkeiten und Differenzen, die durch die ka-

pitalistische Entwicklung hervorgerufen oder verstärkt wurden, wurden zum zen-

tralen Politikum konkurrierender Parteien.16 Mit der Abspaltung zeigte sich wie

schon im Zusammenhang mit der Gründung der Oppositionspartei im Jahr 1930,

dass innerhalb der CHP neben dem kemalistischen ein zweites Hegemonieprojekt

16 Die Parteienkonkurrenz wurde auf die herrschenden Klassen begrenzt. Nach einer nur we-

nige Monate andauernden Periode freier Parteienbildung wurden links orientierte Parteien

und mit ihnen in Verbindung stehende Gewerkschaften verboten (Boratav 1987: 72).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Hegemonie und Kulturkampf

fortexistierte, das sich in Anbindung anGrundbesitzer undHändler über konserva-

tive und religiöse Auffassungen reproduzierte. Die Auffassungen kamen nicht neu

auf, sie erhielten stärkere Sichtbarkeit durch eine parteiförmige Organisation, die

Mehrheiten für die entwicklungspolitischen Ziele derjenigen Teile der Bourgeoisie

zu generieren versuchte, die sie repräsentierte (Atılgan 2015a: 415).

Mit der DP fand auch der islamistische Diskurs nach dem Parteienverbot von

1924 seinenWeg zurück in die parlamentarische Politik. EinWahlslogan von Adnan

Menderes, der Vorsitzender der DP wurde und selbst zu den mächtigsten Groß-

grundbesitzern des Landes gehörte, lautete: »Wir werden Istanbul zu einem zwei-

tenMekka, die Eyüp SultanMoschee [in Istanbul] zu einer zweiten Kaabamachen.«

(zit.n. Yücekök 1977: 153) Eine der ersten Reformen der DP, die zwischen 1950 und

1960 regierte, bestand darin, den Gebetsruf wieder auf Arabisch ausrufen zu las-

sen. Der Koran durfte wieder im Radio rezitiert werden, religiöse Gemeinschaften

konnten sichwieder freier und sichtbarer organisieren.Die DPwar jedoch keine is-

lamistische Partei, in ihrer weltanschaulichen Ausrichtung dominierten konserva-

tiveThemen, über die Reaktionen auf die kapitalistische Umwälzung mit Begriffen

wie Entfremdung und Entartung gegen die Aufklärung, den Kommunismus imBe-

sonderen und die Linke im Allgemeinen kanalisiert wurden (Bora 1998: 68ff.). Die

DP präsentierte sich als Bewahrerin einer Authentizität und Unveränderlichkeit,

deren permanente Auflösung sie durch Vorantreiben der kapitalistischen Entwick-

lung zugleich organisierte. Sie kann als erste politische Trägerin eines konservati-

ven Hegemonieprojekts bestimmt werden, dessen ideologisches Repertoire in der

Sakralisierung der Gemeinschaft, der Nation, der Tradition, der Geschichte und

der (patriarchalen) Familie bestand. Die Religion trat als ein Element auf, jedoch

nicht unbedingt als vorgeordnetes Element, das zur Aufrechterhaltung der Ord-

nung und der Autorität herangezogen wurde. In der Realität waren die Grenzen

zwischen Konservatismus und Islamismus fließend. Dennoch war der Konserva-

tismus eine relativ eigenständige Strömung, die in Gestalt der DYP (Partei des

Rechten Weges) und der ANAP (Mutterlandspartei) die politische Landschaft bis

zur Gründung der AKP maßgeblich prägte.

Die Popularität bestimmter religiöser und konservativer Auffassungen, die

zum Bestandteil des Parteiprogramms der DP wurden, kann nicht aus ihren

ökonomischen wie politischen Zusammenhängen losgelöst – rein ideologisch

– ermessen werden. Sie müssen als Bestandteil eines Hegemonieprojekts, die

Führung bestimmter Fraktionen der Produktionsmittelbesitzer zu organisieren,

untersucht werden. Ihren ersten Wahlsieg 1950 verdankte die DP hauptsächlich

Versprechen, die sie der zu dieser Zeit noch überwiegend unter kleinbäuerlichen

Verhältnissen lebenden Bevölkerung machte, die unter dem Wirtschaftseinbruch

und demNachfragerückgang auf landwirtschaftliche Produkte infolge des Zweiten

Weltkriegs litt. Den Kleinbauern versprach sie Subventionen und Aufhebung von

Kontrollen durch die Gendarmerie, den Arbeitern Streikrecht und Organisierungs-

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 145

freiheit. Ihre Versprechen popularisierte sie als Befreiung von der etatistischen

Unterdrückung der Bürokratie, sich selbst präsentierte sie als Partei des Volkes.

Die hohe Zustimmung zur DP um die 58 Prozent bei ihrem zweiten Wahlsieg 1954

wurde durch eine günstige wirtschaftliche Entwicklung befördert. Die globale

Nachfrage nach landwirtschaftlichen Gütern war angestiegen, im Rahmen des

Marshallplans waren US-amerikanische Kredite an die Türkei vergeben worden,

die die kapitalistische Entwicklung förderten, zugleich eine enge Anbindung der

Türkei an die USA bewirkten, die politisch durch den NATO-Beitritt untermauert

wurde (Atılgan 2015a: 485ff.). Von den günstigen wirtschaftspolitischen Rahmen-

bedingungen abgesehen, die Subventionen und Kredite für landwirtschaftliche

Produzenten ermöglichten, löste die DP ihre Versprechen an die subalternen

Klassen nicht ein. Sozialdemokratische und sozialistische Organisationen der

Arbeiterbewegung blieben verboten, die zunehmende Mechanisierung in der

Landwirtschaft erhöhte den Konkurrenzdruck auf die Landarbeiter. Die Klein-

bauern konnten mit den großen und mittleren Grundbesitzern, die am stärksten

von der Wirtschaftspolitik profitierten, nicht Schritt halten. Als inmitten eines

ökonomischen Engpasses, hoher Inflation und steigender Auslandsverschuldung

die Zustimmung zur DP in der zweiten Hälfte der 1950er Jahre abnahm, erhöhte

sie den Druck auf die Arbeiterschaft durch weitere Verbote ihrer Organisationen,

setzte auf Repression gegenüber der politischen und gesellschaftlichen Oppo-

sition wie auch gegenüber Teilen der Beamtenschaft und Armeeoffiziere, deren

Forderungen nach einem höheren Sold sie ignorierte, erpresste große Industrielle,

sich von der CHP zu lösen. Die Ära der DP, die sich auf dem Weg der Errich-

tung einer Diktatur befand, dabei jedoch die Unterstützung der aufsteigenden

Industriebourgeoisie sowie an Popularität verloren hatte, wurde 1960 durch den

ersten Militärputsch in der Republikgeschichte beendet. Der Putsch erhielt die

Unterstützung verschiedener gesellschaftlicher Gruppen aufgrund autoritärer

Bestrebungen der DP (ebd.: 485ff., 545).

Der Putsch stellt eine ambivalente Zäsur in der politischen Geschichte dar.

Einerseits wurde das Militär nach dem Putsch über den neu in der Verfassung

verankerten Nationalen Sicherheitsrat in den politischen Entscheidungsprozess

einbezogen. Mit der gleichzeitig erwirkten ökonomischen Einbindung des Mili-

tärs wurde der kapitalistische Entwicklungsweg als Orientierung für die Offiziere

festgelegt. Die Offiziersgehälter wurden erhöht, junge Offiziere stiegen in mitt-

lere Einkommensklassen auf, für Generäle wurden Luxusvillen gebaut, Offiziere

im Ruhestand wurden in die Bürokratie rekrutiert und in den Vorstand von Pri-

vatfirmen berufen. Durch die Gründung eines bis heute bestehenden, weit ver-

zweigten Konsortiums (OYAK), das Offizieren Privilegien wie verbilligte Kredite

und Konsumgüter verschafft sowie Dividenden an Offiziere im Ruhestand aus-

zahlt, wurden die Offiziere zu Rentiers gemacht. Durch die Anbindung an OYAK,

das mit staatlicher Förderung in kurzer Zeit zur aus der Industriebourgeoisie her-

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Hegemonie und Kulturkampf

vorgegangenen Gruppe der transnational verflochtenen Konglomerate des Landes

aufstieg, wurde im Militär ein starkes Interesse geschaffen, in die gesellschaftli-

chen Kämpfe zugunsten der Konglomerate einzugreifen (Ahmad 1993: 130ff.; Ulus

2011: 15).17 Neben diesen antidemokratischen Maßnahmen initiierte der Pusch an-

dererseits eine neue Verfassung, die bürgerliche Freiheiten auch der Arbeiterschaft

zuerkannte, vielmehr den konstitutionellen Rahmen für eine sozialdemokratisch

geprägte Blockbildung zwischen den Konglomeraten, der Industriearbeiterschaft,

den Angestellten der öffentlichen Verwaltung, Teilen des Kleinbürgertums und der

Kleinbauern bildete. Erste Tendenzen dieser Blockbildung auf der Grundlage ei-

nes semi-peripheren Fordismus hatten schon in den 1950ern bestanden. Von der

Etablierung einer fordistischen Politik in Form einer importsubstituierendenWirt-

schaftspolitik kann ab 1962 gesprochen werden. Sie war darauf ausgerichtet, das

Wachstum der inländischen Industriebourgeoisie, die für den Binnenmarkt pro-

duzierte, durch selektive Zölle zu fördern, Subventionen und (knappe) Devisen in

Projekte zu lenken, die ihrer Entwicklung dienten. Der Fordismus in der Türkei

entwickelte zwar nicht die gleiche Expansivität wie in den kapitalistischen Zentren,

er bestimmte nichtsdestotrotz die Akkumulationsdynamik und die Organisation

der Arbeitsteilung bis in die späten 1970er Jahre (Aydın, Z. 2005: 209f.). Stetige Re-

allohnerhöhungen für die Industriearbeiterschaft und der Aufbau wohlfahrtsstaat-

licher Elemente kennzeichnen diese Periode. Die Verbesserung der Ausbildungs-

und Reproduktionsbedingungen der Arbeitskräfte durch formale Arbeitsverträge

und soziale Leistungen und die Erhöhung ihrer Kaufkraft komplementierten die

Entwicklung der Industriebourgeoisie und sorgten für den Absatz produzierter

Waren (Boratav 1987: 108f.; Odman 2000: 451f.).Der an die industrielle Entwicklung

gekoppelte fabrikzentrierte, den öffentlichen Sektor umfassende Kompromiss, der

soziale und politische Rechte für die Werktätigen enthielt, blieb begrenzt, da er

nur einen Teil der Werktätigen integrierte und die industrielle Entwicklung in be-

stimmten Teilen des Landes konzentrierte. Er wies ferner einige Besonderheiten

auf, so die informellen Siedlungen (»Gecekondu«) der aus ihren bäuerlichen Re-

produktionszusammenhängen in die Industriezentren gelockten Arbeitskräfte. Er

bestimmte dennoch die Lebensverhältnisse eines großen Teils der Bevölkerung und

entwickelte eine Ausstrahlungskraft über die tatsächlich integrierten Werktätigen

hinaus.

17 Der Putsch wurde ohne Einverständnis der Militärführung von den mittleren Offiziersrän-

gen ausgeführt, die sich nach dem Putsch in zwei Flügel spalteten: Einen links-kemalistisch

sozial-reformerischen, der in der kurzen Zeit der Militärregierung eine Landreform zuguns-

ten von Kleinbauern initiierte und wohlfahrtsstaatliche Regelungen zugunsten der subalter-

nen Klassen auf die Agenda hob, und einen rechten Flügel, der eine alsbaldige Übergabe

der Regierungsgeschäfte an zivile Kräfte mit dem Kalkül forderte, dass diese die Landreform

rückgängig machen würden. Der rechte Flügel setzte sich durch und die Landreform wurde

tatsächlich zurückgenommen (Ulus 2011: 199f. Fn. 20).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 147

5.2.1 Die Türkisch-Islamische Synthese

Die DP-Regierung scheiterte an der damaligen Kräftekonstellation. Doch wurden

in ihrer Regierungszeit die infrastrukturellen Voraussetzungen für die Entwick-

lung der islamistischen Bewegung gelegt, die sie bis in die Gegenwart charak-

terisieren. Die detaillierte Darstellung dieser Infrastruktur, die die Diyanet und

die theologischen Ausbildungsstätten umfasst, erfolgt in einem separaten Kapi-

tel, nachdem die Entwicklungsstadien der islamistischen Bewegung im Verhältnis

zu den gesellschaftlichen Kämpfen nachgezeichnet worden sind. Unter der För-

derung der DP-Regierungen entstand eine große Zahl Akademiker, Schriftsteller,

Journalisten, Agitatoren und Polemiker, die sich in verschiedenen Vereinen zusam-

menschlossen, Netzwerke bildeten und fortan daran arbeiteten, den konservativen

Islamismus mit dem völkischen Türkismus in einem türkisch-islamischen Hege-

monieprojekt zusammenzubringen. Die Entwicklung des konservativen Islamis-

mus als distinkte Ideologie in Gestalt der Türkisch-Islamischen Synthese setzt in

dieser Phase ein. Die Synthese ist im Rückblick das wichtigste Deutungsangebot,

das die türkische Rechte im Laufe des 20. Jahrhunderts entwickelt hat. Sie stellt

eine Kombination der sich schon im Osmanischen Reich herausbildenden Ideo-

logien des Osmanismus, Türkismus, Islamismus und Konservatismus dar. In ihr

finden sich türkistische und islamistischeMotive, eine Sakralisierung vermeintlich

vorkapitalistischer Werte und Ideale, Antikosmopolitismus, eine grundskeptische

Weltanschauung und ein ausgeprägter Opferdiskurs. Sie ist als eine Begleiterschei-

nung der Türkisierungs- und Islamisierungspolitik anzusehen, die in historischer

Kontinuität zum Genozid, mit dem die nicht-muslimische Bevölkerung aus Ana-

tolien entfernt wurde, betrieben worden ist (Açıkel 1996; Çoban 2015).

Der Grundthese der Türkisch-Islamischen Synthese ist, dass Türkentum und

Islam sich gegenseitig bedingten. Die »Türken« hätten dem Islam am besten ge-

dient, indem sie seine Expansion anleiteten und mit missionarischem Eifer neue

Gebiete eroberten. Die Orden der Sufi hätten sich dabei als besonders zuverläs-

sig herausgestellt, indem sie nicht in Kontemplation verharrten, sondern mit dem

Schwert in der Hand den Heiligen Krieg bestritten und zugleich loyal zum Staat

geblieben seien. Ausformuliert wurden diese Ideen maßgeblich von Akademikern,

die sich 1962 im Verein »Aydınlar Kulübü« (»Klub der Intellektuellen«, 1970 um-

benannt in »Wiege der Intellektuellen«) zusammenschlossen. Auch die zur glei-

chen Zeit (1963) gegründeten Vereine zur Bekämpfung des Kommunismus wurden

maßgeblich von islamistischen Intellektuellen und Netzwerken getragen (Atılgan

2015b: 590; Özdalga 2006). Sie argumentierten, dass das Wesentliche im Sufismus

nicht im Rückzug vom Weltlichen, sondern im kriegerischen Missionierungsgeist

bestand. Hervorgehoben wurde damit ein aktivierendes Element von Religion, das

imGegensatz zumpassivierenden Rückzug aus demWeltlichen, zur Konzentration

der Befreiung auf ein Jenseits steht,wie es häufigmit Religion verbundenwird. Aus

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Hegemonie und Kulturkampf

der Perspektive der Türkisch-Islamischen Synthese ist das Weltliche nicht etwas,

das auszuhalten ist (Açıkel 1996). Die akademischen Urheber der Synthese sahen

sich in den 1960ern mit einer aufkommenden sozialistischen und anti-imperia-

listischen Arbeiter- und Studentenbewegung konfrontiert, zu deren Bekämpfung

sie alternative Deutungsangebote entwickelten. Sie machten als Ursache für Ar-

mut und Unterdrückung eine angebliche Unterwürfigkeit gegenüber dem Westen

durch kulturelle Verwestlichung aus und behaupteten, dass durch die Zurückdrän-

gung von Aufklärung und Säkularisierung bei gleichzeitiger Begeisterung für tech-

nologische Entwicklung die Unterlegenheit gegenüber dem Westen, damit auch

Armut und Unterdrückung überwunden werden könne.

Ein weiterer Ausdruck stärker werdender islamistischer Aktivitäten in dieser

Periode ist die Entwicklung der »idealistischen Bewegung«, die ursprünglich

einen säkularen und völkisch-rassistischen Türkismus ausgebildet hatte, der in

den 1960er Jahren sunnitisch-islamistischen Interpretationen zu weichen be-

gann.18 Die politische Repräsentantin dieser Strömung war die Republikanische

Bauern-Volkspartei (CKMP), die 1969 in Partei der Nationalistischen Bewegung

(MHP) umbenannt wurde und die mit den faschistischen Grauen Wölfen – eine

paramilitärische Organisation zur Bekämpfung linker Strömungen – assoziiert

war (Atılgan 2015b: 592f.; Ulus 2011: 125). Die idealistische Bewegung, die mit

dem Kleinbürgertum und kleinen Firmen assoziiert war, entfernte sich von den

Nicht-Sunniten, den Aleviten, die sie zuvor als »Türken« integriert hatte. Trotz

dieser frühen und über die Jahrzehnte fortgeschrittenen Annäherung an den

Islamismus wirkt in der idealistischen Bewegung bis heute eine pan-türkistische

Strömung fort, die stärker gen Osten orientiert ist und eine Einheit aller »Turkvöl-

ker« imaginiert, in der der Islam keine vorgeordnete Rolle spielt. Die Verbindung

der Bewegung mit Kleinbürgern und kleineren Unternehmern, die in bestimmten

Regionen der Türkei Schwerpunkte gebildet haben, lässt sie als ein türkisti-

sches Hegemonieprojekt bestimmen, das ideologisch-kulturelle Schnittmengen

zum konservativ-islamischen wie auch zum kemalistischen Hegemonieprojekt

aufweist.

Mit dem Verbot der DP führte deren Nachfolgepartei AP das konservative He-

gemonieprojekt fort. Sie nahm den Diskurs auf, der den durch die kapitalistische

Umwälzung hervorgerufenen Unmut gegen die »kulturelle Verwestlichung« lenk-

te, für die die CHP und der Kemalismus verantwortlich gemacht wurden. Für die

mit der Industrialisierung und Mechanisierung der Landwirtschaft einhergehen-

de Auflösung des kleinen Handwerks und der kleinbäuerlichen Produktion, für

die Proletarisierung von Handwerkern und Bauern wurden Institutionen und kul-

turelle Formen verantwortlich gemacht, die als westlich und volksfremd kodiert

18 Zu den zentralen Intellektuellen des säkular-rassistischen Türkismus zählt Nihal Atsız, der

die Grauen Wölfe inspirierte (Özdalga 2006).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 149

wurden. Die konservativen Parteien präsentierten sich als permanente Oppositi-

on, obgleich sie nahezu ununterbrochen die Regierungen stellten. Sie beschwerten

sich über »westliche« Institutionen, obwohl sie die Einbindung in den Welthan-

del unter der Dominanz westlicher Akkumulationszentren und Bündnisse (NATO)

maßgeblich beförderten. Sie beschwerten sich über »westliche« Werte, mit denen

sie die Kleinfamilie, den Zins und den Kapitalismus anzeigten, obwohl sie die kapi-

talistischen Verhältnisse politisch durchsetzten.Während sie die permanente Um-

wälzung von Lebensweisen und kulturellen Formen organisierten, damit auch die

Existenzbedingungen der Großfamilie untergruben, stellten sie sich als Bewahrer

der »kulturellen Werte des Volkes« – der »nationalen« Kultur – gegen seine Unter-

drücker dar.

5.2.2 Klassenbasis der religiösen Infrastruktur im Aufbau

Die Periode zwischen 1946 bis etwa Mitte der 1960er Jahre markierte den begin-

nenden Wiederaufstieg der Geistlichen nach ihrer Zurückdrängung. In dieser

Zeit fand der erste Anlauf statt, die gesellschaftliche Stellung der religiösen In-

tellektuellen wiederherzustellen und ihre bis dahin stark eingegrenzte Stellung

im Machtblock auszubauen. Die Formierung sozio-politischer Blöcke und der

Kulturkampf wurden auf eine parteiförmige Ebene gehoben und der Islamismus

begann, sich als eine nationale Bewegung zu reformieren. Während der Kemalis-

mus die kapitalistische Entwicklung mit einer Ausrichtung an der bürgerlichen

Aufklärungsbewegung verbunden, Emanzipationsangebote mit Zwangselementen

vereint hatte, artikulierte der türkische Konservatismus die gleiche Entwicklung

nach 1946 als Befreiung konservativ-religiöser Praktiken. Beide Strömungen arti-

kulierten einen bevölkerungspolitischen Gestaltungsanspruch, der im Kemalismus

explizit als Veränderung – werden wie der Westen – und im Konservatismus als

Bewahrung – bei sich selbst bleiben – artikuliert wurde. Das kemalistisch-sä-

kulare Hegemonieprojekt versprach eine Befreiung von konservativ und religiös

geprägter sozialer Kontrolle. Für laizistische Kräfte stellte das mit der Gründung

der Republik in der Verfassung verankerte Prinzip der Laizität die Befreiung von

der Herrschaft sunnitischer Geistlicher dar, wodurch auch der alevitischen Be-

völkerung eine staatsbürgerliche Gleichstellung ermöglicht wurde (White 2008).19

Die Zwangselemente im kemalistischen Reformeifer, der der Bevölkerung die

Übernahme von Kleidungsformen, Musikgeschmäckern, Freizeitgewohnheiten,

einer neuen Schrift und Sprache etc. auferlegte, bot dem konservativen Hegemo-

nieprojekt Ansatzpunkte und verlieh der konservativen Artikulation Plausibilität.

19 Allerdings wurde diese Gleichstellung nie vollkommen eingelöst, da sunnitische Institutio-

nen bestehen blieben, wie in nachfolgenden Kapiteln noch auszuführen sein wird.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Hegemonie und Kulturkampf

Da beide Projekte maßgeblich den kapitalistischen Akkumulationsprozess orga-

nisierten, über dessen Ausrichtung gen Westen grundsätzliche Einigkeit bestand,

den sie jedoch durch unterschiedliche kulturelle Formen zu vermitteln suchten,

können sie auf einer analytischen Ebene als zwei konkurrierende kulturpolitische

Strategien der herrschenden Klassen bezeichnet werden, Hegemonie auszuüben.

Der Kulturkampf tritt als Modus Operandi auf, über den sich beide Hegemonie-

projekte in Konkurrenz zueinander reproduzierten.

Die Phase ist also gekennzeichnet durch eine stärker sichtbar werdende Reor-

ganisation islamistischer Intellektueller, deren Vorgänger nach dem Ersten Welt-

kriegmit den Siegermächten kooperiert hatten.Dass sie sichmit derDP, der CKMP

und der AP verbanden, sich gegen sozial-reformerische Bewegungen richteten, die

als Kommunisten und Volksfremde markiert wurden, und dass sie die kapitalisti-

sche Entwicklung in Gestalt eines neutralen technologischen Fortschritts zum un-

verzichtbaren Element erhoben, zeigt an, dass sie sich in Assoziation zu den be-

sitzenden Klassen entwickelten. Um einen genaueren Einblick in die soziale Trä-

gerschaft der islamistischen Bewegung in dieser Periode zu gewinnen, erfolgt an

dieser Stelle ein Vorgriff auf die Entwicklung der religiösen Infrastruktur. Der Auf-

bau der religiösen Infrastruktur wurde hauptsächlich von Vereinen initiiert, deren

Wachstum in den 1950er Jahren bemerkenswert steil nach oben ging. Nach der Li-

beralisierung des Gesetzes für Vereinsgründungen 1946 wurden zunehmend Ver-

eine mit religiösen Zielsetzungen gegründet. 1946 entstanden 8 Vereine zur Förde-

rung des Moscheebaus, 1961 dann schon 5.000 und 1968 8.400 neue Vereine. Nach

1960 flachte der Anstieg auf einem hohen Niveau ab, dafür stieg die Zahl von Ver-

einen mit anderen religiösen Zielsetzungen wie dem Bau theologischer Schulen

(Yücekök 1977: 131ff.). Auch Vereine zum Betreiben ehrenamtlich geführter Koran-

kurse, die nicht an die Diyanet angeschlossen waren, sprossen aus dem Boden.

Allerdings konnten ehrenamtliche Korankurse anders als religiöse Vereine schon

vor 1946 gegründet werden. Zwischen 1932 und 1949 stieg deren Zahl von 9 Kur-

sen mit 232 Schülern auf 127 Kurse mit 8.706 Schülern (Ozgur 2012: 34ff.). 1951

gab es dann schon 237 und 1968 2.510 Korankurse. Zu den ehrenamtlichen Kursen

kamen 954 Kurse der Diyanet hinzu, die etwa 40.000 Schüler und Schülerinnen un-

terrichteten. Eine weitere statistische Angabe lässt eine Gewichtung zu: Der Anteil

von Vereinenmit religiösen Zielsetzungen an allen neu gegründeten Vereinen stieg

zwischen 1946 und 1959 von 1,3 auf 31,9 % und stabilisierte sich danach bei etwa

28 % bis ins Jahr 1968 (Yücekök 1977: 131ff.). Die Zahlen sind beeindruckend, insbe-

sondere weil die Kosten für den Bau der Moscheen, der Schulen und das Betrei-

ben ehrenamtlicher Kurse hauptsächlich durch private Spenden gedeckt wurden.

Sie zeigen den Beginn des Wiederaufbaus der religiösen Struktur an, durch den

die materiellen Reproduktionsmöglichkeiten der Theologen sukzessive ausgebaut

wurden.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 151

Die einzige auffindbare Studie, die eine differenzierte Untersuchung der Ver-

eine vornimmt, liefert eine Vorschau auf die islamistische Bewegung der Folgezeit,

indem sie exemplarisch zum Vorschein bringt, dass die soziale Trägerschaft sich

hauptsächlich aus drei Gruppen zusammensetzte (Yücekök 1977). In einem städ-

tischen Gebiet initiierten überwiegend Kleinhändler und Handwerker die Grün-

dung, in ländlichen Gebieten waren es hauptsächlich Kleinbauern. In beiden Ge-

bieten befanden sich als dritte Gruppe unter den Gründern ausgebildete Theolo-

gen, die teils zu der kleineren Gruppe von Beamten gehörten (ebd.: 211ff.). Aus der

Zusammensetzung lässt sich schließen, dass die unmittelbare Klassenbasis der re-

ligiösen Struktur im Aufbau in den 1950er und 1960er Jahren aus dem Kleinbür-

gertum und der kleinen Bourgeoisie hervorging. Nach Yücekök war dies ein Teil

des Kleinbürgertums, das zu den »Verlierern« (1977: 80) der kapitalistischen Um-

wälzung gehörte, die sie mit den Institutionen der laizistischen Republik und dem

Westen gleichsetzten. Seine Befragung der Vereinsgründer ergab in Übereinstim-

mung mit den Kernthesen des konservativen Islamismus, dass 70 Prozent die Auf-

hebung des »Religionsstaats« mit Gründung der Republik als einen großen Fehler

ansahen und der Nachahmung des Westens und dem Sittenverfall die Schuld an

den größten Übeln der Gesellschaft gaben.

Yücekök führt an, dass das Kleinbürgertum aufgrund der beschleunigten

kapitalistischen Entwicklung nach dem Zweiten Weltkrieg einem Konkurrenz-

druck ausgesetzt gewesen war, angesichts dessen zumindest ein Teil das »Alte«

herbeisehnte (1977: 102). Boratav stellt fest, dass das Kleinbürgertum in der

gleichen Phase expandierte, insgesamt von der kapitalistischen Entwicklung

profitierte (1987: 77ff.). Beide Feststellungen – zunehmender Konkurrenzdruck

und Expansion – schließen sich nicht unbedingt gegenseitig aus. Wenn aber das

Kleinbürgertum als »Verliererin« bezeichnet wird, wie von Yücekök, überdeckt dies

seine gesellschaftliche Stellung und politische Positionierung. Nachvollziehbar

ist, dass sich das Kleinbürgertum durch Liberalisierungen politisch in Parteien

und zivilgesellschaftlich in Vereinen reorganisieren konnte. Das »Alte« war nicht

mehr antikapitalistisch oder feudal artikuliert: Auch die Grundlage der kleinbür-

gerlichen Reproduktion bestand in der Aufrechterhaltung der kapitalistischen

Akkumulation. Das ausgeprägte antikommunistische Element im konservativen

Islamismus, der auch in den Vereinen zum Tragen kam, bringt zum Ausdruck,

dass es sich gegenüber den subalternen Klassen auf der Seite des Großgrundbe-

sitzes und der Handelsbourgeoisie positionierte, die sich vorwiegend in der DP

organisierten.

Resümierend lässt sich festhalten, dass sich die islamistische Bewegung ab den

1950er Jahren auf den Großgrundbesitz und die Handelsbourgeoisie stützen konn-

te, während sie zugleich im KleinbürgertumWurzeln schlug und über Vereine eine

rapide anwachsende intellektuelle Schicht ausbildete, die fortan das türkisch-isla-

mische Hegemonieprojekt weiterentwickeln sollte.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Hegemonie und Kulturkampf

5.3 Verselbständigung: Formierung der islamistischen Bewegung und
ihre Abspaltung als eigenständige Partei

Ab den 1950er Jahren erreichte die Ausdifferenzierung der Bourgeoisie eine neue

Schwelle. Lange Zeit bildeten die kapitalistischen Großgrundbesitzer und die Han-

delsbourgeoisie die dominanten Fraktionen der besitzenden Klassen. Mit der Ent-

wicklung der industriellen Produktion gewann die Industriebourgeoisie an Ge-

wicht. Sie bildete sehr rasch monopolistische Strukturen aus und brachte ihre

Interessen erfolgreich voran.20 Verschiedene Autoren bringen vor, dass der Kon-

kurrenzdruck, den kleinere Produzenten in der Landwirtschaft und im produzie-

renden Gewerbe durch die Industriebourgeoisie spürten, die Suche nach einer

eigenständigen politischen Repräsentation auslöste, die sich durch eine Abspal-

tung von der konservativen Partei AP bildete, die wiederum auf die DP gefolgt war

(Buğra 1998; Gülalp 1999; Keyder 1987; Yücekök 1977). Mit der Abspaltung eines Flü-

gels der kleineren Unternehmer nahm der Islamismus die Form einer eigenstän-

digen sozialen Bewegung an, die sich wenig später auch parteiförmig organisier-

te. Aufgrund der eigenständigen parteiförmigen Organisierung wird insbesondere

in der historisch-materialistischen Literatur ab diesem Zeitpunkt der Begriff po-

litischer Islam verwendet. Die Tatsache der parteiförmigen Organisierung sollte

jedoch nicht verdecken, dass der Islam – genauer formuliert eine sunnitisch ge-

prägte Auslegung – auch zuvor schon politisch artikuliert war.

Der Abspaltung von der AP ging ein Konflikt über die Ausrichtung der Wirt-

schaftspolitik und die Verteilung öffentlicher Subventionen voraus, worin die

Größe der Unternehmen eine wichtige Rolle spielte. Konkreter Austragungsort

des Konflikts war der zur damaligen Zeit wichtigste Unternehmerverband, die

Kammern- und Börsenunion der Türkei (TOBB). Vorsitzender des Verbands war

der Ingenieur Necmettin Erbakan, der kleineren Unternehmen, die eine Stim-

menmehrheit stellten, eine für sie günstigere Verteilung staatlicher Subventionen

versprach, wogegen die größeren Unternehmen opponierten. Auf Betreiben der

Handelskammern von Istanbul und Izmir, in denen die großen Unternehmen

dominierten, wurde Erbakan 1969 von der AP-Regierung abgesetzt. Die Rolle der

AP bei diesem Vorgang widerlegt die in den 2000er Jahren prominent gewordene

20 Die Organisierung der großen Unternehmen der Türkei in Form von Holdings oder Konglo-

meraten, die auf den Feldern der Produktion, des Handels und der Finanzen gleichermaßen

aktiv sind, ermöglicht ihnen, produktives Kapital und Geldkapital innerhalb der gleichen Or-

ganisationsstruktur zu halten. Sie könnendadurch stärkere Kontrolle über die verschiedenen

Formen des Mehrwerts (Zins, Profit, Handelsgewinne) ausüben und einen größeren Mehr-

wert abschöpfen. Manche Autoren verwenden den Begriff Finanzkapital für die Holdings,

andere Autoren nennen sie großes Kapital, große Bourgeoisie oder einfach nur Monopole,

da sie jeweils bestimmte Bereiche der Produktion dominieren (Ercan 2002; Öztürk 2010 und

2015).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 153

staatszentristische These, wonach die großen Unternehmen traditionell durch die

CHP vertreten worden seien. Die großen Unternehmen hatten sich in den 1960er

Jahren unter den Regierungen der AP und der CHP etabliert.

Der Konflikt forcierte die Abspaltung des politischen Islam als eigenständige

Partei. Der Parteibildung ging zunächst jedoch die Formierung der Milli Görüş Be-

wegung (Nationale Sicht), ebenfalls unter der Führung von Erbakan, ab Mitte der

1960er Jahre voraus.Mit der Milli Görüş Bewegung nahm der affirmative Bezug auf

das Osmanische Reich und die sunnitische Auslegung des Islam in Verbindungmit

dem Kleinbürgertum und der kleinen Bourgeoisie einen programmatischen Cha-

rakter an. Erbakan, der sich bei der AP vergeblich für eine Nominierung bei den

Parlamentswahlen beworben hatte und zugleich seines Postens als Vorsitzender

der TOBB enthoben worden war, trat schließlich als unabhängiger Kandidat an.

Er wurde 1969 mit Unterstützung der Händler und Gewerbetreibenden der mit-

telanatolischen Stadt Konya, die sich nachfolgend zu einer Hochburg des politi-

schen Islam entwickeln sollte, als unabhängiger Kandidat ins Parlament gewählt.

Die 1970 aus der Milli Görüş Bewegung hervorgegangene erste eigenständige Par-

tei des politischen Islam in der Türkei war die Nationale Ordnungspartei (MNP),

die von Politikern gegründet wurde, die zuvor hauptsächlich in der AP aktiv ge-

wesen waren (Akpınar/Araman 2011: 84). Sie stellte einen Zusammenschluss klei-

nerer Gewerbetreibender, Händler und Agrarier dar, die Korruption, Habgier und

Sittenverfall anprangerten, die sie durch die richtige ethische Haltung, gewonnen

aus der Religion, zu reparieren versprachen. Die MNP rückte die Wiedereinfüh-

rung der sunnitischen Institutionen des Osmanischen Reichs ins Zentrum ihres

Programms (Yücekök 1977: 101f.). Kleinere Kapitalbesitzer, die später als »anatoli-

sche Bourgeoisie« bezeichnet werden sollten, adaptierten einenDiskurs, durch den

sie sich in eine Reihe mit den unter einem zunehmenden Proletarisierungsdruck

stehenden kleinbäuerlichen Produzenten und ihren eigenen Arbeitern stellten, die

schweren Ausbeutungsbedingungen zu sehr geringen Löhnen ausgesetzt waren.

Infolge einer neuerlichen militärischen Intervention im Jahr 1971, die sich in

erster Linie gegen die erstarkende Arbeiterbewegung richtete, wurde die MNP we-

gen Aktivitäten gegen die Laizität verboten. Dennoch ebnete die Intervention dem

türkisch-islamischen Hegemonieprojekt den Weg (Ulus 2011: 16). Mit der Inter-

vention wurde ein fünfjähriges politisches Betätigungsverbot für Mitglieder ver-

botener Parteien verhängt, das für Politiker der sozialistischen Arbeiterpartei der

Türkei (TİP) umgesetzt, für Politiker der MNP aber umgangen wurde. Im direk-

ten Anschluss an die MNP wurde mit gleichem Personal und programmatischer

Ausrichtung die Nationale Heilspartei (MSP) gegründet, die Kundgebungen ver-

anstaltete, auf denen zum Dschihad aufgerufen und die Einführung der Scharia

propagiert wurde. Die 1971er Intervention leitete eine massive Förderung sunni-

tisch-islamistischer und türkistischer Kräfte ein, die para-militärische Einheiten

bildeten, die mit dem Militär und der Polizei kooperierten, aus denen linke und

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Hegemonie und Kulturkampf

links-kemalistische Kräfte schrittweise entfernt wurden. Gegen die Arbeiter- und

Studentenbewegung sowie gegen AlevitInnen wurde in den 1970ern eine »Bürger-

kriegsstrategie« (Çağlar 2003: 188) verfolgt, die hauptsächlich von Kräften ausge-

führt wurde, die mit der Partei der Nationalistischen Bewegung (MHP) assoziiert

waren und Rückendeckung aus den Sicherheitsapparaten erhielten. Politisch ge-

tragenwurde die »Bürgerkriegsstrategie« aber von denRegierungen der sogenann-

ten Nationalistischen Front, die von der konservativen AP, der türkistisch-islamis-

tischenMHP und der islamistischenMSP gemeinsam gebildet wurden (Ozan 2015:

724ff.).21

Während die MSP die Förderung der Industrialisierung zugunsten kleinerer

Kapitalbesitzer forderte und gegen die etablierten Großunternehmen agitierte, die

sie als Teil einer »westlich-jüdischen Allianz« anklagte, hatte die 1971er Interven-

tion Bedingungen geschaffen, die für alle Kapitalfraktionen Vorteile boten. Die in

den 1960ern angestiegenenReallöhnewurden gesenkt, das links-kemalistische Per-

sonal wurde sukzessive aus der Bürokratie entfernt, sozialdemokratische und so-

zialistische Bewegungen, die parallel zur globalen Konjunktur sich ab Mitte der

1960er Jahre in einem starken Aufwind befanden, wurden einer massiven Repres-

sion ausgesetzt (vgl. Alpkaya 2001; Boratav 1987: 100ff.). Dennoch wurde die linke

Bewegung über die gesamten 1970er Jahre stärker. Sie war in der Industriearbeiter-

schaft verankert, die kämpferische Gewerkschaften wie die DİSK22 hervorbrachte,

derenMitgliederzahlen von 30.000 im Jahr 1967 auf 700.000 im Jahr 1980 anwuchs,

umfasste die Bauernschaft und das Kleinbürgertum, was nicht zuletzt in der Bil-

dung der linken Lehrergewerkschaft TÖB-DER23 mit 200.000 Mitgliedern und der

Formierung einer studentischen Linken zum Ausdruck kam (Çağlar 2003: 189).

Unter dem Druck der sozialistischen Bewegung wurde ein sozialdemokrati-

scher und links-reformerischer Flügel in der CHP gestärkt, der sogar die Frage

einer Agrarreform zugunsten von Kleinbauern nach 1940 ein zweites Mal auf die

politische Agenda rückte. Bis zur Linkswende in den 1970ern gehörten industriell

unterentwickelte Regionen des Landes zu den politischen Hochburgen der CHP. In

den 1970ern stieg die CHP auch in den Gecekondu, den durch Binnenmigration ra-

pide angewachsenen Arbeitervierteln in den industriell entwickelten Großstädten,

zur stärksten Kraft auf (Ahmad 1993: 160). Beide Umstände – zunächst die Veran-

kerung der CHP in unterentwickelten Regionen, dann ihr Stimmengewinn unter

21 Gegen Ende der 1970er Jahre häuften sich die Anschläge auf sozialistische und links-kema-

listische Akteure. Zwar gab es auch linkemilitante Gruppen, die auf die »Bürgerkriegsstrate-

gie«mit gleichenMitteln antworteten, Gegenanschläge verübten, sich teils auch gegenseitig

bekämpften. Das Ausmaß des rechten Terrors überschritt jedoch die von links ausgehende

Gewalt und die antifaschistische Gegenwehr um ein vielfaches, die rechten Kräfte warenmi-

litärisch gesehen überlegen und besser ausgestattet (Çağlar 2003: 190).

22 Konföderation Revolutionärer Arbeitergewerkschaften der Türkei.

23 Verein für den Zusammenschluss und die Solidarität aller Lehrer.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 155

den BinnenmigrantInnen – entkräften die These, wonach die bäuerliche Lebens-

weise beziehungsweise die soziale Entwurzelung aus der bäuerlichen Lebensweise

– die Konfrontation der »Tradition« oder der »schwarzen Türken« mit der »Mo-

derne« oder den »weißen Türken« – ausschlaggebend für die Hinwendung der in

die Städte migrierenden Bevölkerung zum Konservatismus und späteren Islamis-

mus waren (Göle 2004;White 2008: 361f.). Sie stützen vielmehr das Argument, dass

sozio-politische Blöcke nicht als Ausdruck einer kulturellen Statik oder Reaktion

begriffen werden sollten, sondern als (immer vorläufiges) Ergebnis eines Hegemo-

niebildungsprozesses. In der starken politischen Polarisierung der 1970er bildete

die sozialdemokratische Perspektive – mit den zahlreichen sozialistischen Initia-

tiven interagierend – einen große Teile der Werktätigen überzeugenden Gegenpol

zu den kulturkämpferischen Strategien der Hegemoniebildung (Ozan 2015: 676ff.).

Vor diesem Hintergrund ist eine Differenzierung bezüglich der kemalistischen

Bewegung vorzunehmen. Die Bewegung brachte im Laufe der Zeit unterschied-

liche Flügel hervor, die etwas schematisch in links und rechts unterteilt werden

können. Der eher linke Flügel war an der Philosophie der Aufklärung und einem

bürgerlichen Entwicklungsprogramm orientiert, das sozialistische und sozialde-

mokratische Elemente aufnahm und einen institutionalisierten Kompromiss zwi-

schen den Klassen herzustellen suchte. Er bildete anti-imperialistische Auffassun-

gen aus, konnte kulturelle Differenz zulassen und neigte zur Aktivierung einer kri-

tischen Massenbasis. Der eher rechte, sich mit der türkistischen Bewegung über-

schneidende und über die gesamte Zeit betrachtet dominante Flügel geriet in den

1970ern in die Defensive. Er war wesentlich pragmatischer an der Förderung der

privaten Kapitalakkumulation zugunsten der Monopolbildung ausgerichtet, streb-

te eine kulturelle Homogenisierung der Bevölkerung an, betrieb einen Personen-

kult um Atatürk, beargwöhnte die subalternen Klassen und setzte auf autoritäre,

gewaltförmige Lösungen.

Nachdem das politische Feld, in dem sich die islamistische Bewegung formier-

te, skizziert worden ist, kann nun auf deren Entwicklung zurückgekommen wer-

den. Der politische Islam führte in den 1970er Jahren die schon bei der Wahl des

noch parteilosen Erbakan lancierte Kampagne, wonach alle anderen Parteien un-

echt, nicht-national seien, weiter. Ein zentraler Slogan der Milli Görüş Bewegung

in den frühen 1970ern lautete, dass materieller Fortschritt durch ideelle Entwick-

lung zu erreichen sei. Die Bewegung behauptete einen kausalen Zusammenhang

zwischen wirtschaftlicher Unterentwicklung und dem Verfall moralisch-ethischer

Werte unter dem Einfluss »fremder« Ideen aus demWesten. Das Auseinanderklaf-

fen zwischen Staat, der eine westlich-säkulare Kultur adaptiert habe, und Volk, das

im Islam verwurzelt sei, wurde beklagt und die Idee vorgebracht, dass die Wieder-

belebung der authentischen Kultur des Landes, die in einer islamischen Tradition

bestehen sollte, den Verfall aufhalten und den materiellen Entwicklungsrückstand

aufholen werde. Von Anbeginn war diese Vorstellung mit Großmachtambitionen

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Hegemonie und Kulturkampf

und einer nationalistischen Geschichtsauffassung verbunden. Die Bewegung trat

als Begründerin einer wiedererstarkten Türkei auf und drückte diese Vision mit

dem Slogan »VonNeuemGroße Türkei« (»Yeniden Büyük Türkiye«) aus.Das Osma-

nische Reich bildete den historischen Bezugspunkt, an dessen Stärke angeknüpft,

die mit seinem Zusammenbruch verlorene Einheit von Staat und Volk wiederher-

gestellt, damit die Führung der »islamischen Welt« übernommen werden sollte

(vgl. Toprak 2005; Yavuz 2005).

Der sich abspaltenden Bourgeoisie ging es jedoch nicht nur um den Erhalt ei-

ner gesellschaftlichen Position, sondern auch um einen größeren Anteil am gesell-

schaftlichen Mehrwert. Dieser Zusammenhang drückte sich in den 1970ern in der

Artikulation einer spezifischen Wachstumsstrategie aus, die zum zentralen Pro-

grammpunkt der MSP wurde. Sie bestand in der Forderung einer staatlich geför-

derten Entwicklung der Schwerindustrie. Die Idee einer Förderung der Schwer-

industrie war keine türkische Besonderheit, sie wurde zu dieser Zeit in vielen Län-

dern der kapitalistischen Peripherie diskutiert. Die Grundidee war, kleine Kapital-

eigner zu Anteilshaltern staatlich geförderter Gesellschaften zu machen, wodurch

ihnen ein Entwicklungssprung ermöglicht werden sollte. Mit anderen Worten, die

MSP wurde zur nationalen Trägerin einer international bestehenden Bewegung

aufholender Entwicklung (Gülalp 1999). Die MSP nahm 1973 und 1977 an Parla-

mentswahlen teil, bei denen sie zuerst 11,8 dann 8,5 Prozent erzielte und dabei

in den östlichen Provinzen am erfolgreichsten war. Der Erfolg in den östlichen

Provinzen, die wirtschaftlich gesehen unterentwickelt waren, zeigt ebenfalls die

Anbindung der Bewegung an die kleine Bourgeoisie an, die ihre Stellung im kapi-

talistischen Wettbewerb zu verbessern suchte.

Bemerkenswert ist, dass bei den Parlamentswahlen von 1977 57 % der Bewer-

ber für eine MSP-Kandidatur einen religiösen beruflichen Hintergrund aufwiesen,

gefolgt von Industriellen (18 %) und Ingenieuren (17 %). Unterstützt wurde die Par-

tei von verschiedenen religiösen Orden der Nakschibendi, Nurcu und Kadiri. Auf

das Wirken der Orden (Gemeinschaften) wird an späterer Stelle ausführlicher ein-

gegangen. An dieser Stelle sei bemerkt, dass über ihre damalige Funktionsweise

und tatsächliche Verbreitung nicht viel bekannt ist. Im Zusammenhang mit der

Entwicklung der islamistischen Partei traten sie als informelle Zusammenschlüs-

se von Kleinaktionären in Erscheinung. Mehmet Zahid Kotku, ein Nakschibendi

Scheich, der in der Literatur als Mentor von Erbakan auftaucht, führte eine loka-

le Zelle des Ordens an, dessen Mitglieder Anteile an einer Fabrik besaßen, in der

Necmettin Erbakan als Manager angestellt war (Akpınar/Araman 2011: 84ff.; Ozgur

2012: 118f.). Das Beispiel gibt den Hinweis, dass die Orden sich den kapitalistischen

Gegebenheiten schon in den 1960ern angepasst hatten. Tauchten sie im Osmani-

schen Reich im Zusammenhang mit Grundbesitz auf, waren sie in der Republik

in Konkordanz zur Umwälzung der Produktionsweise in den Betrieb kleinkapita-

listischer Unternehmen involviert. Wenngleich aus den wenigen journalistischen

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 157

Recherchen nicht hervorgeht, in welchem Umfang sich dieses Engagement beweg-

te, können die Träger dieser Aktivitäten als Element des Machtblocks bestimmt

werden, das sich mit Gründung der Milli Görüş Parteien politisch eigenständig

machte (vgl. Doğan 2009a). Die starke Repräsentation von Theologen in der MSP

und die Assoziation mit den Orden zeigen ein verstärktes Wirken von religiösen

Intellektuellen an, für die die politische Partei – neben den Vereinen zum Aufbau

einer religiösen Infrastruktur, die im vorangegangenen Abschnitt vorgestellt wur-

den – zu einer wesentlichen Wirkungsstätte wurde.

5.4 Vorrücken ins ideologische Zentrum: Der 1980er Putsch und
die Entwicklung einer programmatischen Ökonomie

Ihren dritten historischen Entwicklungsschritt machte die islamistische Bewegung

mit dem 1980er Putsch. Im konservativ-islamischen Narrativ der 2000er Jahre

taucht der Putsch in der Regel als negativer Bezugspunkt auf. Einer meiner In-

terviewpartner im Jahr 2009 aus der AKP beschrieb die Kräfteverhältnisse folgen-

dermaßen:

H:Die größteHürde vor derDemokratie in der Türkei ist dasMilitär.Wegen der Fehler, die

in der Vergangenheit gemacht wurden, glaubte ich nicht daran, dass mit der Demokratie

etwas erreicht werden könnte. Obwohl wir politisch eine Regierung stellen, obwohl das

Volk uns wählt, kommt einer, zieht uns eins über die Rübe und stürzt uns. Das haben wir

60, 71, 80 und 97 im 28. Februar-Prozess erlebt. Das hat uns immer fern gehalten von

der Politik, auf diese Weise konnten wir nichts erreichen. Bis Tayyip Erdoğan uns die Idee

vermittelte, dass wirklich etwas verändert werden kann.

I24: Wen meinst du mit wir?

H: Damit meine ich uns als Volk, wir Menschen.

Das Memorandum der Militärführung und das eingeleitete Verbotsverfahren ge-

gen die AKP (vgl. S. 40f.), sowie eine rechts-kemalistische Mobilisierung, die das

Militär als eine zuverlässige Bastion gegen den Islamismus kennzeichnete, ver-

stärkten die Wahrnehmung, dass es einen unversöhnlichen Gegensatz zwischen

dem Militär und der AKP gab, die mein Interviewpartner im vorliegenden Aus-

schnitt mit dem Volk gleichsetzte. Obwohl sich die antagonistischen Lager – die

Kemalisten auf der einen und die Islamisten auf der anderen Seite – einig über die

Stellung des Militärs waren, allerdings mit gegensätzlichen Wertungen, handelte

es sich um eine der größten Täuschungen in der politischen Geschichte der Tür-

24 Mit dem Kürzel »I« wird bei Interview- und Gesprächsausschnitten im gesamten Buch der

Autor gekennzeichnet.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Hegemonie und Kulturkampf

kei, die mit einem staatszentristischen Begriffsapparat einherging, durch den das

Militär außerhalb gesellschaftlicher Kräftekonstellationen platziert wurde.

Die 1970er Jahre waren durch eine sich zuspitzende Hegemoniekrise gekenn-

zeichnet. Wie dargestellt, umschloss der Kompromiss zwischen der Industriear-

beiterschaft und den öffentlichen Angestellten mit der Industriebourgeoisie zu

Beginn der 1960er Jahre eine Reihe bürgerlicher Freiheiten und sozialdemokrati-

scher Rechte. Eingebettet in und beeinflusst durch den globalen Aufwind für linke

Bewegungen entwickelte die Aktionsbereitschaft organisierter ArbeiterInnen ei-

ne Dynamik, die alsbald den sozialdemokratischen Kompromissrahmen sprengte.

Die Abhängigkeit der ökonomischen Entwicklung von Importgütern – technologi-

scher Input, Investitionsgüter und Rohstoffe –, der Devisenmangel und der Griff

nach internationalen Krediten sowie die trotz militärischer Intervention von 1971

weiterhin starke Arbeiterbewegung, die höhere Löhne und bessere Arbeitsbedin-

gungen erstritt, hatten das importsubstituierende Entwicklungsmodell schonMit-

te der 1970er Jahre in eine Krise gebracht (Ercan 2002). Die Fragmentierung der

rechten Parteienlandschaft als Ausdruck unterschiedlicher Akkumulationsstrate-

gien verschiedener Kapitalfraktionen vertiefte die Hegemoniekrise. Sie erschwerte

die politische Kompromissfindung innerhalb des bürgerlichenMachtblocks erheb-

lich. Vor diesem Hintergrund wurde der Ruf aus der Bourgeoisie nach demMilitär

zur nachhaltigen Zerschlagung der Arbeiterbewegung und mit ihr der linken Be-

wegung sukzessive lauter. Schließlich provozierte das an eine strukturell beding-

te Grenze stoßende Akkumulationsmodell eine Schuldenkrise, durch die der IWF

auf den Plan gerufen wurde, mit dem im Januar 1980 ein Strukturanpassungspro-

gramm vereinbart wurde. Gegen denmassivenWiderstand aus der Industriearbei-

terschaft, Teilen des Kleinbürgertums und der Kleinbauern putschte dasMilitär im

September 1980 zur Durchsetzung dieses Programms, das der gesamten Bourgeoi-

sie Vorteile auf Kosten sozialer Errungenschaften der subalternen Klassen zusi-

cherte (Boratav 2005: 73; Ozan 2012). Die unter der faktischen Führung von Turgut

Özal vom Militär eingesetzte Regierung vereinte die wesentlichen Stoßrichtungen

des Putschs zur Überwindung der Hegemoniekrise: Neoliberalisierung, Islamisie-

rung und Behebung der Fragmentierung der Rechten (Ahmad 1993: 182; Akça 2014:

14ff.; Yalman 2009: 235ff.).25

25 Özal verlangte fünf Jahre freie Hand, um die Wirtschaft zu »stabilisieren«, also putschte das

Militär und bereinigte den politischen Flur (Ahmad 1993: 178). Özal stand in enger Verbin-

dung sowohl mit der islamistischen Partei MSP und dem Nakschibendi-Orden als auch mit

der Weltbank, den Monopolen sowie dem Arbeitgeberverband der Metallindustrie, deren

Fabriken über Jahre von Streiks betroffen waren. Eine der ersten Entscheidungen, die nach

dem Übergang in eine zivile Regierung 1983 getroffen wurde, war die Öffnung des Banken-

sektors für sogenanntes islamisches Kapital aus Saudi-Arabien, bei dessenManagement der

Bruder von Turgut Özal eine prominente Rolle spielte.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 159

Der Aufbau neuer Produktionssektoren und -kapazitäten, gekennzeichnet

durch die importsubstituierende Entwicklungspolitik, rückte zugunsten einer

tieferen Integration in den Weltmarkt und einer schrittweisen Finanzialisierung

in den Hintergrund. Massive Lohnkürzungen, Streichung von Subventionen ins-

besondere in der Landwirtschaft und die Ausrichtung der Produktion am Export

bildeten die erste Phase der Neoliberalisierung, mit der eine stärkere Öffnung

des nationalen Marktes für Importgüter und internationales Kapital, das infolge

der Überakkumulationskrise in den kapitalistischen Zentren neue Verwertungs-

felder suchte, erzielt wurde (Sönmez, S. 2009). Um der türkischen Bourgeoisie

bei gleichzeitiger Liberalisierung und Deregulierung von Handel und Investi-

tionen eine konkurrenzfähige Stellung zu erhalten, wurde der fabrikzentrierte

Kompromiss zwischen der Industriearbeiterschaft und den großen Fabrikanten,

in den auch die Angestellten im öffentlichen Dienst und die freien Berufe einge-

bunden waren, aufgekündigt. Die radikale Kürzung von Löhnen und Gehältern

bewirkte, dass deren Anteil am Bruttosozialprodukt zwischen 1979 und 1988 von

33 auf 14 Prozent sank (Çağlar 2003: 193). Im selben Zeitraum fiel der Reallohn

um 32 Prozent (Boratav 2003: 164). Linke Gewerkschaften blieben bis Ende der

1980er verboten, gewerkschaftliche Organisierung wurde durch restriktive Hürden

nachhaltig erschwert. Die Streichung von landwirtschaftlichen Subventionen und

die fortschreitende Mechanisierung der Landwirtschaft verstärkte die Migration

in die urbanen Zentren, die Migranten und Migrantinnen wurden allerdings nur

noch in Teilen von den Fabriken absorbiert. Zusammen mit der Deregulierung

von Arbeitsverhältnissen wurde nahezu die Hälfte der Werktätigen dauerhaft in

informelle Beschäftigungsformen gedrängt. Die massive Expansion prekärer und

informeller Beschäftigungsformen untergrub die Organisationsmacht der in der

Massenfabrik verankerten Gewerkschaften zusätzlich.26

Der 1980er Putsch beendete und vollendete zugleich die von konservativen,

türkistischen und islamistischen Kräften getragene »Bürgerkriegsstrategie« der

1970er Jahre, indem er die linke Arbeiter- und Studentenbewegung nachhaltig zer-

schlug.27 Tuğal gibt in seiner Studie (2009: 81ff.) über den Bezirk Sultanbeyli in

Istanbul detailliert wieder, wie das politische Vakuum, das durch die Zerschlagung

26 Informelle Arbeit ist arbeits- und sozialrechtlich ungeschützt, sie ist nicht staatlich reguliert

und registriert. Der Anteil informeller Arbeitskräfte an der Gesamtzahl der Beschäftigten

lag nach Angaben der türkischen Statistikbehörde in den 1990er Jahren bei bis zu 50 % und

im Jahr 2016 bei etwa 33 % (Turkish Statistical Institute: Results of Household Labour Force

Survey – tuik.gov.tr).

27 Das Ausmaß dieser Zerschlagung war immens. Innerhalb eines Jahres wurden mehr als

100.000 Verhaftungen, in Folge des Putschs insgesamt 650.000 Festnahmen durchgeführt.

30.000 Richter, Staatsanwälte, Polizisten und Lehrer wurden entlassen, 14.000 Personen aus

politischen Gründen ausgebürgert, alle Parteien, 23.000 Vereine, Studentenorganisationen,

oppositionelle Gewerkschaften, Zeitungen und Zeitschriften verboten (Çağlar 2003: 30).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Hegemonie und Kulturkampf

der Linken entstand, von der islamistischen Bewegung gefüllt wurde.28 Doch trotz

enormer Durchschlagkraft des Putsches erfolgte die Auflösung des sozialdemokra-

tischen Kompromisses nicht auf allen Ebenen zeitgleich. Auf der Ebene der Kom-

munen kam es gegen Ende 1980er Jahre auch in mittel- und ostanatolischen Städ-

ten sowie in den großen Metropolen auf der Basis eines Bündnisses zwischen der

formellen Arbeiterschaft, Angestellten und Teilen des Kleinbürgertums zu einem

Wiederaufleben sozialdemokratischer Regierungen, die von der 1985 gegründeten

SHP (Sozialdemokratische Populistische Partei) gebildet wurden. Die Sozialdemo-

kraten machten Versprechen wie demokratische Bürgerbeteiligung, Ausbau kom-

munaler Dienstleistungen, Verbesserung der Reproduktionsbedingungen auch für

die informelle Arbeiterschaft, die sie nicht einlösten. Stattdessen blähten sie das

kommunale Personal auf, wurden in Korruptionsskandale verstrickt, verschulde-

ten die Kommunen mit Großprojekten und brachen schließlich unter dem Druck

der ökonomischen Krise von 1994 zusammen (Doğan 2004 u. 2007). Die erheblich

geschwächte SHP, die auch an einer nationalen Regierung beteiligt gewesen war,

die nach jeder Krise neue Austeritätsmaßnahmen beschlossen, schloss sich 1995

der erst 1992 wieder gegründeten CHP an.29

Auf die nicht eingelösten sozialdemokratischen Versprechen folgten ab 1994

Wahlsiege der RP (Wohlfahrtspartei), der damaligen islamistischen Partei, deren

Personal bis in die Gegenwart in der AKP organisiert ist und seitdem vielerorts

mit 50-70 Prozent Zustimmung durchgehend regiert. Die RP war 1982, nach einer

zweijährigen Unterbrechung parteiförmiger Organisierung aufgrund eines allge-

meinen Verbots politischer Parteien nach dem Putsch, gegründet worden. Mit ih-

rer Gründung setzte der Aufstieg des politischen Islam von einer Splitterpartei des

konservativen Spektrums zu einer Massenpartei ein, deren Wahlerfolge sich von

mittelanatolischen Städten schrittweise in die westlichen Metropolen ausdehnten.

Den politischen Erfolgen lagen die wirtschaftspolitischen Maßnahmen im Rah-

men des Putschs zugrunde. Die Senkung der Reallöhne und die langfristige Unter-

bindung einer selbständigen Organisierung der Arbeiterschaft zur Gewährleistung

der internationalen Konkurrenzfähigkeit türkischer Firmen in einem liberalisier-

ten Umfeld waren begleitet von der Verlagerung arbeitsintensiver Produktion in

die inneren Peripherien der Türkei.30 Eine messbare Folge dieser Politik war die

28 Die Zerschlagung der Linken verhalf den Islamisten in vielen Bereichen zum Durchbruch,

so auch in der gewerkschaftlichen Organisierung. Entsprechend begrüßte der islamistische

Gewerkschaftsdachverband HAK-İŞ so wie viele andere islamistische Akteure den Putsch.

29 Die führende links-kemalistische Partei der 1990er war allerdings die vom ehemaligen

CHP-Vorsitzenden Bülent Ecevit geleitete DSP. Die CHP blieb in den 1990ern marginal.

30 Eingebettet war diese Entwicklung in globale Bewegungen des Kapitals. International ope-

rierende Firmen reagierten auf zunehmende Arbeitskämpfe und fallende Profitraten in den

1970ern mit flexibilisierten Produktionsmethoden. Basierend auf Auftragsfertigung und

Outsourcing wurden globale Produktionsketten reorganisiert, die Kostensenkungen ermög-

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 161

Neugründung von Industriezonen, in denen tausende kleine und mittelständige

Betriebe zusammengefasst wurden. Zwischen 1987 und 1996 entstanden 30 neue

Industriezonen in verschiedenen Provinzen, während es davor lediglich sechs gab

(Akpınar/Araman 2011). In diesem Zusammenhang stehen das Wachstum und die

Entstehung von Firmen, die mit der Bezeichnung »anatolische Bourgeoisie« ver-

sehen wurden (vgl. Sönmez, M. 2009: 180ff.). Sie profitierten von der Verlagerung

arbeitsintensiver Produktion in die inländische Peripherie und konnten auf relativ

billige undwenig organisierte Arbeitskräfte zugreifen. Insbesondere bei Unterneh-

men kleiner undmittlerer Größe –mit weniger als 10 respektive bis zu 250 Beschäf-

tigten –, die den größten Anteil an den jungen Unternehmen ausmachten, bilde-

ten sich informelle Beschäftigungsverhältnisse ohne Versicherungsschutz, die Vor-

enthaltung von Löhnen, kurzfristige Entlassungen und Wiedereinstellungen zur

Vermeidung von Dauerbeschäftigung, die mit Rechten wie Abfindungszahlungen

verbunden war, als regelhafte Praxis heraus (Özuğurlu 2008). Die staatliche Förde-

rung von Industriezonen, die von Steuern und Zöllen befreit wurden, kam hinzu.

Ein erheblicher Teil der kleinen undmittleren Firmen, die im Textil, Bau- undNah-

rungsmittelsektor konzentriert waren, schloss sich 1990 im Verband MÜSİAD zu-

sammen, der fortan das unternehmerische Rückgrat der islamistischen Bewegung

bildete.

Parallel zur Entwicklung der kleinindustriellen Bourgeoisie, die politisch von

der RP repräsentiert wurde, war die Periode nach 1980 gekennzeichnet durch in-

tensive Bemühungen, einen ethischen Rahmen für die Beziehungen zwischen Un-

ternehmern und Arbeitern zu formulieren.Die RP ergänzte nach 1980 die Ideologie

der MSP um das Element der »Gerechten Wirtschaftsordnung«, die einen Drit-

ten Weg zwischen Kapitalismus und Sozialismus propagierte. Eine Arbeitsmoral,

die die ArbeiterInnen – dem Vorbild des aufsteigenden Unternehmers gleich – zu

Strebsamkeit, Fleiß und Disziplin anhielt, wurde entwickelt. Die sogenannte isla-

mische Ethik basierte auf dem Idealbild eines fleißigen, großzügigen, gerechten,

tugendhaften Unternehmer, dem homo islamicus, der den egoistischen homo econo-

micus, dessen Entstehen im kapitalistischenWesten verortet wurde, ersetzen sollte.

Die islamische Ethik wurde als allgemeine Garantin für Gerechtigkeit beworben,

die religiöse Identität des Unternehmers für die Verbindlichkeit des Gerechtig-

keitsversprechens hochgehalten. Eine gerechte Gesellschaft werde sich durch das

Praktizieren des Glaubens von selbst herstellen, so die Behauptung, die sich im

lichten. Die Intensivierung der Konkurrenz zwischen den ArbeiterInnen verschiedener Län-

der bereitete auch in der Türkei den Weg für die schrittweise Aufkündigung des sozialde-

mokratisch geprägten Kompromisses. Die Umstellung der industriellen Produktion auf den

Export und eine tiefere Eingliederung in globale Produktionsketten waren begleitet von ei-

ner schrittweisen Liberalisierung des Waren- und Kapitalverkehrs unter Anleitung des IWF

und der Weltbank (Akçay 2012: 147; Sönmez, S. 2009: 41).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Hegemonie und Kulturkampf

Slogan der Milli Görüş Bewegung, »Der Muslim klaut nicht, betrügt nicht und ist

gerecht«, niederschlug (Yavuz 2005). Der Verdienst, der von Gott in höchstemMaß

wertgeschätzt werde, so eine häufig zitierte (vermeintliche) Aussage Mohammeds,

sei der Verdienst, den sich ein Arbeiter durch den Respekt gegenüber seinem Ar-

beitgeber erwerbe (Buğra 1998: 533).

Die »Gerechte Ordnung« bildete die islamistische Artikulation der Aufkündi-

gung des sozialdemokratischen Kompromisses. An die Stelle formalisierter Rechte

wurde das vage Versprechen gesetzt, den Kapitalismus mit der islamischen Moral,

die die Grundlage gegenseitigen Vertrauens zwischen Unternehmern und Beschäf-

tigten bilden sollte, zu bändigen. Aus einer hegemonietheoretischen Perspektive

stand die »Gerechte Ordnung« für den Schwenk von einem engen wirtschaftspoli-

tischen Programm der Förderung von kleinen Industriellen zu einer »programma-

tischen Ökonomie«, die die Re-Artikulation von Produktionsweise und Lebenswei-

se unter neoliberalen Bedingungen vorbereitete. Wie sich diese Re-Artikulation in

den 1980er und 1990er Jahren entwickelte und sich auf die Beziehungen zwischen

den Unternehmern und den ArbeiterInnen auswirkte, habe ich imKapitel zur Klas-

senkampfthese auf der Grundlage der Forschungsliteratur zur »anatolischen Bour-

geoisie« andiskutiert. Ich werde das Thema in den nächsten Abschnitten wieder

aufnehmen und ausführen.

Einzuführen ist an dieser Stelle, dass die ANAP in den 1980er Jahren eine Form

des materiellen Kompromisses in den rapide anwachsenden suburbanen Vierteln

systematisierte, der der Entwicklung von Klassen eine besondere Dynamik verlieh,

die bis in die AKP-Periode weiterwirkte. Die ANAP erließ sogenannte Bauamnesti-

en für die illegalenWohnviertel (Gecekondu), die von den auf der Suche nach Arbeit

in die Städte strömenden BinnenmigrantInnen seit den 1950er Jahren selbsttätig

auf Grundstücken errichtet worden waren. Die Gecekondu waren zu einem inte-

gralen Bestandteil des importsubstituierenden Entwicklungswegs geworden. Die

Kommunen sparten Kosten für die Errichtung von Wohnmöglichkeiten und de-

ren infrastrukturelle Versorgung, die von den BinnenmigrantInnen in selbsttätiger

Arbeit übernommen wurden. Die Unternehmer konnten geringe Wohnkosten der

ArbeiterInnen bei den Löhnen einsparen, erhielten zugleich Zugriff auf informelle,

nicht organisierte Arbeitskräfte, die unter einem starken Existenzdruck standen.

Die Gecekondu blieben stark umkämpft, Vertreibungen und der Abriss mühsam

errichteter Wohnstätten stellten ihre BewohnerInnen immer wieder von neuem

vor Nöte. Nichtsdestotrotz wurden durch Bauamnestien viele bäuerliche Binnen-

migrantInnen sukzessive zu Grundstückseigentümern gemacht, von denen einige

durch spätere Gentrifizierungswellen in die Reihen der besitzenden Klassen auf-

stiegen. Ihre Grundstücke wurden infolge des anhaltenden Zustroms der Bevölke-

rung in die Städte teils enorm aufgewertet (Eğilmez 2010: 617ff.). Eine mit diesem

Vorgang assoziierte Form des materiellen Kompromisses – die insbesondere in

Gang gesetzt wurde, um im Vorfeld von Wahlen für Wählerstimmen zu werben –

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 163

bestand darin, die Gecekondu-Viertel schrittweise in die öffentliche Infrastruktur

– Wasser- und Stromversorgung, Straßenbau etc. – zu integrieren (Boratav 2003:

153; Eder 2010: 161f.). Dass 1950 noch drei Viertel der Bevölkerung in ländlichen

Gebieten lebte, 1980 diese Zahl auf 56 Prozent und 2010 auf 23 Prozent gesunken

war, vermittelt einen Eindruck, welches Gewicht diesem informellenMechanismus

zukam beziehungsweise in abgeschwächter Form bis in die AKP-Periode zugekom-

men ist (Saraçoğlu 2015: 769). Die Bauamnestien und die schrittweise Integration

trugen nach dem Putsch von 1980 auch dazu bei, dass sozialistische Initiativen

weniger Gehör bei den BewohnerInnen der Gecekondu-Viertel fanden.

Mit dem Putsch von 1980 rückte die Türkisch-Islamische Synthese ins ideolo-

gische Zentrum vor und löste schrittweise die Türkische Geschichtsthese, durch

die in den 1920er Jahren das Türkentum als Schmelztiegel bestimmt worden war,

als dominante Ideologie ab. Die Junta nahm den Islam in die offizielle Ideologie

als konsolidierendes Element auf (Adas 2003: 66f.).31 Wie sind vor diesem Hinter-

grund die fortbestehenden laizistischen Bekenntnisse des Militärs zu begreifen?

Die Junta versuchte, größtmögliche Zustimmung zum Putsch herzustellen, und

präsentierte sich als überparteilich, im allgemeinen Interesse handelnd. Sie appel-

lierte an alle Kräfte, sich nicht auf der Seite der Linken zu positionieren. Der Appell

war auch an das linkskemalistisch-sozialdemokratische und liberale Kleinbürger-

tum gerichtet. In deren Reihen fand er Anklang, da eine Erholung von der ökono-

mischen Krise, die in den späten 1970er Jahren Warenknappheit, Hyperinflation

und Schwarzmarktbildung hervorgebracht hatte, und ein Ende der bürgerkriegs-

ähnlichen Zustände in Aussicht gestellt wurden. Die Verhaftung einiger militanter

Faschisten nach dem Putsch verlieh dieser Aussicht Glaubwürdigkeit. Unterdes-

sen behielt die Junta einen affirmativen Bezug auf Atatürk und die kemalistischen

Prinzipien, denen sich erhebliche Teile der Bevölkerung verbunden fühlten. Wäh-

rend der sunnitische Religionsunterricht als Pflichtfach in den Schulen eingeführt

und die Türkisch-Islamische Synthese gefördert wurde, wurde zugleich die Popu-

larisierung des Atatürkismus verstärkt.32 Der Personenkult konnte bei oberfläch-

licher Betrachtung, zusammen mit dem laizistischen Bekenntnis des Militärs, den

Eindruck vermitteln, die längst unterhöhlte und weiter erodierende Laizität, auf

deren Konstitutionsmerkmale im Zusammenhang mit dem Aufbau der religiösen

Infrastruktur noch ausführlicher eingegangen wird, bestehe fort (Özdalga 2006:

559ff.). Auf der anderen Seite war sich die Junta bewusst, dass das primäre Motiv

31 Zu erwähnen sind die mit Koranversen gespickten Reden des Generalstabschefs Kenan Ev-

ren, der aus dem Figurenmeer des reaktionären Putschs nur aufgrund seiner Position, nicht

jedoch aufgrund irgendeiner besonderen Leistung herausragt (Mertcan 2012: 221).

32 Zwar nimmt die These, die Türken hätten dem Islam am besten gedient, schon 1955 Einzug

in Schulbücher, aber erst in den 1980er Jahren wird sie in Schulbüchernmassiv aufgebauscht

(Copeaux 2000: 61f.).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Hegemonie und Kulturkampf

des Putschs, die Arbeiterbewegung zu zerschlagen und die Kräfteverhältnisse zu-

gunsten der Bourgeoisie zu verschieben, die Integration der türkistischen und isla-

mistischen Kräfte erforderte (vgl. Taşkın 2001: 571). Ihnen war es bereits gelungen,

den Einfluss der Linken in den Arbeitervierteln zu begrenzen, und sie vermoch-

ten es auch, in diesen Vierteln Zustimmung zum Putsch zu organisieren (Balaban

2013: 46).33 Die Intellektuellen der Türkisch-Islamischen Synthese kämpften auf

der Seite des Militärs gegen die kurdische Bewegung und die Arbeiterbewegung.

Sie konnten ihre Vorstellungen von Bildungsreformen und einer kulturellen Re-

stauration ins Zentrum rücken. Der Putsch ist daher auf der politischen Ebene

als Ausdruck einer Allianz zwischen rechts-kemalistischen, türkistischen und isla-

mistischen Kräften zu bewerten, die sich schon beim 1971er Eingriff des Militärs

angekündigt hatte.

5.4.1 Islamismus und Nationalismus

Die ideologische Artikulation der islamistischen Bewegung verlief nach dem

Putsch in Abhängigkeit zum Verlauf des Krieges mit der PKK (Arbeiterpartei

Kurdistans), die ab 1984 einen kurdisch-nationalen Befreiungskampf auf der

Grundlage sozialistischer Auffassungen einleitete. Nachdem das islamistische

Element zunächst ein Übergewicht erhielt, rückte mit der Verschärfung des

Krieges in den 1990ern der Türkismus in den Vordergrund. Dass Islam und tür-

kische Nation zusammengehören, gehörte in den 1990ern zum Mantra führender

Islamisten. Ahmet Davutoğlu, der später zum Chefideologen der türkischen Au-

ßenpolitik unter den AKP-Regierungen wurde, versicherte in Auseinandersetzung

mit der rechts-kemalistischen Bewegung, die den nationalistischen Charakter der

Islamisten anzweifelte und sie so zu schwächen versuchte, dass Islam und Nation

organisch miteinander verbunden seien, dass das Militär die Religion gerade in

Kriegszeiten benötige, da der Soldat mit Gebeten in den Krieg geschickt werde

(Bora 1998: 132). Den Islam als Vehikel anzusehen, mit dem die Ordnung, die

Stabilität und eine harmonische Gesellschaft zementiert werden sollen, bildete

auch die Leitidee von Fethullah Gülen, der zu den Gründern der Vereine zur Be-

kämpfung des Kommunismus gehört und den 1980er Putsch euphorisch begrüßt

hatte.34

33 Balaban bezeichnet den 1980er Putsch vor dem Hintergrund dieses Wirkens als Putsch der

Faubourgeoisie, die er als Klassenbasis des politischen Islam bestimmt, wie in Kapitel 3.4.4

diskutiert.

34 In der Tradition des Sufismus sich verortend gilt Said Nursi als Begründer der Nurcu Be-

wegung, zu der der Gülenismus gehört. Während Nursi noch zwischen negativem (türkis-

tischen, republikanischen) und positivem (islamistischen) Nationalismus unterschied, ver-

schob sich diese Wertung bei Fethullah Gülen zugunsten der Unterstützung des türkischen

Konservatismus. Der türkische Muslim ist im Gülenismus ein besonders reiner Muslim, der

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 165

In der Diskussion zur Säkularisierungsthese wurde auf der Grundlage von

Tuğals Studie erörtert, dass sich in den 1970ern eine islamistische Kritik am

Nationalismus entwickelt hatte. Diese Kritik rückte desto stärker in den Hin-

tergrund, je weiter die Wohlfahrtspartei ins politische Zentrum vorrückte, ein

Prozess, der sich in den Beobachtungen Tuğals im Sultanbeyli der frühen 2000er

anhand der AKP fortgetragen hat. Obgleich der islamistische Internationalismus

mit Schlagwörtern wie »Panislamismus« und »Islamische Nation« zum Vokabular

der Wohlfahrtspartei (RP) gehörte, blieb diese immer türkeizentriert. Die Türkei

wurde imaginiert als einzige potentielle Option der Einheit aller Muslime. Der

Internationalismus blieb gefangen in einer politischen Utopie, die die Türkei als

aufstrebende Großmacht imaginierte. Der Pan-Islamismus, der sich auf eine

transethnische Identität gründet und jeglichen Bezug auf ethnische Identitäten

zurückweist, erlangte in der Türkei keine Beständigkeit. Alle relevanten Bewegun-

gen, die über den Islam mobilisierten, wiesen einen nationalistischen Charakter

auf. Auch daran zeigt sich, dass der türkische Islamismus in ein Hegemonie-

projekt einzubetten ist, dessen ökonomische Basis im Nationalstaat Türkei liegt.

Die politische Trägerin des Projekts beherrscht die strategische Ausrichtung des

Islamismus, sie ist in der Lage, den transethnischen Moment der Religion zu

kontrollieren.

Doch gibt die Beziehung des türkischen Islamismus zum Nationalstaat An-

lass, die These zu diskutieren, dass Islamismus als ein post-nationales Phänomen

zu begreifen sei (Gülalp 1997). Wird Islamismus als post-nationales Phänomen be-

griffen, entsteht die sonderbare Diagnose, Bewegungen, die sich maßgeblich auf

die Religion berufen und deren Wirken auf die Verbreitung religiöser Praktiken

und Weltauffassungen zielt, zu attestieren, dass sie »eigentlich« nicht religiös sei-

en. Die Diagnose resultiert aus der Auffassung, Nationalismus könne sich einzig

auf ethnischer Grundlage bilden. Nationalismus als besondere Ideologie zeichnet

sich jedoch nicht dadurch aus, dass er sich (ausschließlich) auf Ethnizität grün-

det, sondern durch die Berufung auf ein Volk oder eine Nation, deren Interessen

von politischen Akteuren zu verfolgen sind. Die Berufung auf das Authentische,

das Immer-Schon-Vorhandene, das keiner besonderen Begründung bedarf, weil

es ganz einfach da ist, und die Sakralisierung nationaler Interessen bilden den

ideologischen Grundstoff des Nationalismus, der die Einzigartigkeit und Überle-

genheit einer Nation behauptet (vgl. Anderson 1993). Die Konstruktion einer natio-

nalen Identität legt das Fundament für den Nationalismus und für die Formulie-

türkische Staat steht über allem. Die nationalistische und obrigkeitshörigeWeltanschauung

kommt im missionarischen Eifer und den obersten Prinzipien, dem Staat dienen, Disziplin

und Gehorsam – zusammengefasst in der Chiffre »hizmet«, die wörtlich nur »dienen«, im ge-

gebenen Kontext »dem Islam dienen« bedeutet – zum Ausdruck (Bora 1998: 132ff.; Özdalga

2006: 559ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Hegemonie und Kulturkampf

rung nationaler Interessen, die die Interessen von einzelnen Mitgliedern, Klassen

oder Gruppen übersteigen. Eine nationale Identität basiert auf der Zuschreibung

von bestimmten konstanten und harmonisierenden Eigenschaften an eine Bevöl-

kerung, die Nation oder Volk genannt wird und der ein Besitzanspruch auf ein

bestimmtes Territorium zugesprochen wird (Saraçoğlu 2011). Auf einer konkrete-

ren Bestimmungsebene setzt sich eine nationale Identität aus einer Kombination

verschiedener, realer und/oder imaginierter kultureller Elemente zusammen. Isla-

mistische Bewegungen unterscheiden sich von ethnizistischen Bewegungen nicht

dadurch, dass sie nicht nationalistisch sind oder sein können, sondern durch die

ideologischen Parameter und kulturellen Merkmale, die sie zur Definition der na-

tionalen Identität heranziehen. Sie stellen die Religion als vereinigendes Element

in den Mittelpunkt ihrer Definition und nicht die Ethnizität. Nationalismus kann

daher als Form begriffen werden, die mit kulturellen Elementen – maßgeblich re-

ligiöse und ethnische in der Türkisch-Islamischen Synthese – ihren Inhalt erhält.

Der konstruierte Charakter bedingt, dass die Anordnung verändert, Elemente hin-

zugefügt und entfernt werden können.35

5.4.2 Die 1997er Intervention

Nachdem sich Mitte 1996 eine konservative Koalitionsregierung unter der Führung

der islamistischen Wohlfahrtspartei (RP) gebildet hatte, lösten die Islamisten eine

Krise innerhalb des bürgerlichen Machtblocks aus. Das Militär ergriff am 28. Fe-

bruar 1997 über den Nationalen Sicherheitsrat mit Unterstützung verschiedener

oppositioneller Parteien und Verbände Maßnahmen, die das Ende der von der RP

angeführten Koalitionsregierung bereiteten. Zum erstenMal in der Beziehungsge-

schichte des Militärs mit dem politischen Islam schlug das Pendel für eine länger

anhaltende Periode zuungunsten des Letzteren aus. Ein weiteres Mal stellt sich die

Frage nach den Gründen für die militärische Intervention.

Als zentrales Motiv für den Eingriff tritt die Zerschlagung von Kapitalgrup-

pen – der sogenannten AnatolischenHoldings – hervor, die inMÜSİADorganisiert

waren. Die Holdings hatten sichWettbewerbsvorteile bei der Kapitalakkumulation

durch illegale Methoden erworben, indem sie Devisen im Ausland eingesammelt,

35 Hastings (1997) sieht Nationalismus aus der Religion hervorgehen und verweist auf zentrale

Elemente der Religion, die sich imNationalismuswiederfindenwie Entstehungs- und Bedro-

hungsmythen, die Herstellung von Einheit quer zu Klassenspaltungen und die Vorstellung

von einemauserwählten Volk. Dass sich an verschiedenenOrten verschiedene kirchliche Tra-

ditionen entwickelten, verweist darauf, dass die Religion ähnlich wie der Nationalismus der

Vereinheitlichung eines bestimmtenRaumsnach innendurchAbgrenzungnach außendien-

te, und dass die Religion erst in Bezug zu realen Akteuren Bestandteil einer wirklichen Be-

wegung wird (vgl. Bora 1998: 97ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 167

in die Türkei geschmuggelt und auf diese Weise einen schnell wachsenden Kapi-

talstock gebildet hatten, den sie insbesondere durch Produktwerbung mit islami-

schenMotiven verwerteten. Sie entwickelten sich zu potentiellen Konkurrenten der

in TÜSİAD organisierten großen Unternehmen, als sich ihre Chancen, bei öffent-

lichen Ausschreibungen von Großprojekten an Filetstücke zu gelangen, durch ih-

re Nähe zur Wohlfahrtspartei erhöhten (Doğan 2009a: 294ff.; Öztürk 2015). Neben

dieser entstehenden Konkurrenz sorgte das von derWohlfahrtspartei offensiv pro-

pagierte Projekt, die Türkei zur führenden Kraft sogenannter islamischer Länder

zu machen, trotz geringer Aussicht auf Umsetzung für Verunsicherung auf allen

Ebenen und spaltete sogar das islamistische Lager. Das Projekt stellte die Einglie-

derung in die Europäische Union (EU) infrage,mit der Anfang 1996 die Zollunion in

Kraft getreten war. Die Eingliederung wurde von den großen Unternehmen betrie-

ben, von vielen kleineren Unternehmen, die die Wohlfahrtspartei unterstützten,

jedoch abgelehnt, da sie sich dem Konkurrenzdruck aus der EU nicht gewachsen

sahen. Neben diesen politisch artikulierten ökonomischen Friktionen ist umstrit-

ten, welcher tatsächliche Stellenwert der von militanten islamistischen Gruppen in

den 1990ern ausgehenden Gewalt gegen vorwiegend links-kemalistische und alevi-

tische Gruppen sowie dem wachsenden Konformitätsdruck auf »nicht-islamische«

Lebenspraktiken – durch Gendersegregation, Alkoholverbote, Angriffe auf »west-

lich gekleidete« Frauen und auf republikanische Symbole – beizumessen ist.36 Die-

ses Motiv tritt nach meiner Einschätzung nur in Kombination mit den beiden ers-

ten als ein tragendes auf. Es wurde vomMilitär und demUnternehmerverband TÜ-

SİAD, der die militärische Interventionmaßgeblich unterstützte, aber zumHaupt-

motiv erkoren, da es die Mobilisierung gesellschaftlicher Unterstützung für die

Intervention ermöglichte. Obwohl die Wohlfahrtspartei darauf bedacht war, keine

offene islamistische Agenda zu propagieren, hielten sich etliche prominente Partei-

mitglieder bei öffentlichen Auftritten nicht an diese Richtlinie. Erbakan selbst setz-

te Zeichen, indem erOrdensführer und andere Islamisten imMinisterpräsidenten-

amt empfing, während seine Partei versuchte, non-konforme Richter durch par-

teinahes Personal zu ersetzen, um dadurch den legalen Handlungsspielraum für

die Islamisierung auszuweiten (White 2008: 367f.). Gleichzeitig förderte die Wohl-

fahrtspartei massiv die theologischen Schulen und die Korankurse, die nach dem

Putsch von 1980 einst vomMilitär gefördert worden waren und in der Zwischenzeit

das Mobilisierungspotential der islamistischen Partei stark erweitert hatten. Die

Artikulation der islamischen Bildungsinstitutionen mit den Friktionen innerhalb

36 Anfang der 1990er Jahre wurden zahlreiche linke, alevitische und kemalistische Intellektuel-

le von islamistischen Gruppen, die entweder mit der Wohlfahrtspartei in Verbindung stan-

den oder als para-militärische Gruppen im Zuge der Bekämpfung der kurdischen Bewegung

eingesetzt wurden, angegriffen und ermordet (Saraçoğlu 2015: 813ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Hegemonie und Kulturkampf

des Machtblocks ließ sie nun zu einer Bedrohung der Dominanz der Großunter-

nehmen beziehungsweise des von ihnen eingeschlagenen Entwicklungswegs der

EU-Integration werden.

Vor diesem Hintergrund setzte sich im Militär ein in der Forschungsliteratur

nach wie vor nicht eindeutig bestimmter Flügel durch, der rechts-kemalistische

und türkistische Erkennungszeichen aufwies, um die mit 21,4 Prozent der Stim-

men aus den Wahlen von 1995 als stärkste Kraft hervorgegangene Wohlfahrtspar-

tei, die eine Koalitionsregierung anführte, in Schranken zu verweisen. Am 28. Fe-

bruar 1997 beschloss der von Generälen dominierte Nationale Sicherheitsrat ein

Memorandum, in dem von der Regierung die Ergreifung von Maßnahmen gefor-

dert wurde, die die soziale Basis der Wohlfahrtspartei schwächen sollten, darunter

die Schließung der Mittelstufen der theologischen Schulen, die staatliche Kontrol-

le der islamischen Gemeinschaften und der Korankurse und die Durchsetzung des

Kopftuchverbots an Universitäten. Mitte 1997 fiel schließlich unter dem Druck des

Nationalen Sicherheitsrats die von derWohlfahrtspartei angeführte Regierungsko-

alition auseinander. Ein Jahr später verbot das Verfassungsgericht die Wohlfahrts-

partei wegen Verstoßes gegen das laizistische Prinzip. Politische Betätigungsver-

bote und Haftstrafen gegen islamistische Politiker wurden verhängt, die theologi-

schen Schulen wurden entwertet, ein allgemeines Kopftuchverbot an Universitäten

verhängt (Dufner 1998).

Das Militär griff in dieser Situation auf den kemalistischen Laizismus als nach

wie vor wirksame Ideologie zu, die es als unerschütterlich lancierte. Im dialogi-

schen Widerspruch zu dieser Propaganda entwickelte sich eine neo-kemalistische

Reaktion, die den Kemalismus als längst unterhöhlt in der Defensive sah. In den

von der Wohlfahrtspartei regierten Kommunen, darunter auch die Metropolen Is-

tanbul und Ankara, hatten religiös begründete Eingriffe in das öffentliche Leben

wie Alkoholverbote, die Verbreitung religiöser Symbole in der Öffentlichkeit und

der offensive, auf Eroberung ausgerichtete islamistische Diskurs die Einschrän-

kungen säkularer Freiheiten stetig breiter werden lassen. Ein konservativ-islami-

scher Konformitätsdruck hatte sich in öffentlichen und privaten Räumen entfalten

können (Cengiz 2013: 280, 349; Doğan 2007: 210; Toprak u.a. 2009; Tuğal 2009: 106).

Der Neo-Kemalismus teilte vor diesem Hintergrund das politische Feld in zwei

antagonistische Lager: Laizisten gegen Anti-Laizisten, Republikaner gegen Feinde

der Republik, Fortschrittliche gegen Reaktionäre, Nationalisten gegen Separatis-

ten und Kollaborateure des Imperialismus. Der Neo-Kemalismus weist auffallen-

de Strukturgleichheiten zur Türkisch-Islamischen Synthese auf: Die Überzeugung,

Opfer einer imperialistischen Verschwörung zu sein, die das Land wie schon nach

dem Ersten Weltkrieg von innen – mithilfe von Islamisten und Kurden – spal-

ten wolle; ein starker Rückbezug auf eine glorreiche Vergangenheit (symbolisiert

im Nationalen Unabhängigkeitskrieg und Atatürks Lebenszeit); Sehnsucht nach

einer starken Führung; die Einheit von Staat und Volk (vgl. Erdoğan 2001b). Be-

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 169

dingt durch die Schwächung der Linken und der Arbeiterbewegung wurde nach

1997 die Teilung des politischen Feldes in zwei rechte Hegemonieprojekte des Bür-

gertums – ein islamistisch-türkistisches und ein kemalistisch-türkistisches – mit

der kurdischen Bewegung als gemeinsame Feindin prägend. Der Sog dieser Lager

auf andere Strömungen, verstärkt durch dieWirkkraft der politischen Repräsenta-

tions- und Machtverteilungsmechanismen, prägte die politische Konstellation der

beginnenden 2000er.

5.5 Zwischenresümee

Die Darlegung der Entwicklungsgeschichte und Konstitutionsmerkmale der isla-

mistischen Bewegung begann in Anlehnung an den Leiter der Stiftungsbehördemit

der Benennung eines Forschungsprogramms, das die Verbindung von Gewinnstre-

ben und Investitionsgeistmit kultureller Restauration und einem paternalistischen

Armutsregime unter der intellektuellen Führung von theologisch ausgebildetem

Personal ergründen wollte. Auf dem Wege der Rekonstruktion der Beziehungsge-

schichte der islamistischen Bewegung zu den besitzenden Klassen aus einer he-

gemonietheoretischen Perspektive konnte eine erhebliche Teilstrecke zurückgelegt

werden. Vier Stationen der Beziehungsgeschichte wurden ausgemacht. Sie verlief

von der Ablösung über die Wiederanbindung und die Verselbständigung bis zum

ideologischen Vorrücken ins politische Zentrum.

Bis in die 1950er Jahre war die islamistische eine nachgeordnete Bewegung

des Großgrundbesitzes und der Handelsbourgeoisie, deren gesellschaftliches Ge-

wicht danach stark abgenommen hat. Zeitgleich re-formierte sich der Islamismus

als Bewegung des Kleinbürgertums, die von kleinen Händlern, Handwerkern und

Grundbesitzern getragenwurde und ein »zivilgesellschaftliches«Netz aufbaute. Al-

len wirtschaftspolitischen Differenzen zum Trotz ließ der Antikommunismus den

sich in den 1960er Jahren mit der kleinen Bourgeoisie verbindenden Islamismus

zu einem subalternen Partner der aufsteigenden Industriebourgeoisie werden, die

rasch monopolistische Strukturen aufbaute. In den 1960er und 1970ern stellte die

Bewegung ihr Mobilisierungspotential gegen die Linke und die Sozialdemokratie,

die generell als kommunistisch (miss-)begriffen wurde, auch durch die Formierung

militanter Kräfte unter Beweis. Mit dem 1980er Putsch ebnete das Militär auf Zu-

ruf aus der Bourgeoisie dem türkisch-islamischen Hegemonieprojekt den Weg ins

ideologische Zentrum. Fünfzehn Jahre bevor 1996 mit der Wohlfahrtspartei zum

ersten Mal eine islamistische Partei eine nationale Regierung anführte, und mehr

als zwanzig Jahre bevor die AKP das politische Zentrum besetzte,wurden unter den

ANAP-Regierungen eine neo-osmanische Vision entwickelt und die Türkisch-Isla-

mische Synthese propagiert. Die Verbindung zur arbeitsintensiven kleinindustriel-

len Produktion beziehungsweisemassenhaftenmanufakturellen Auftragsfertigung

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Hegemonie und Kulturkampf

begleitete den rapiden Aufstieg des Islamismus nach 1980. Die der kleinen Bour-

geoisie und dem Kleinbürgertum angehörenden Islamisten stiegen schrittweise in

die Industriebourgeoisie auf. In den Produktions- undWohnstätten der expandie-

renden Städte entstand die Basis für die Hegemonie über die Arbeiterschaft, die

mit einem neoliberalen Schulden- und Armutsregime der AKP-Periode verknüpft

wurde, um die es im letzten Abschnitt der Entwicklungsgeschichte gehen wird, die

durch die Besetzung des politischen Zentrums gekennzeichnet ist.

5.6 Schrittweise Monopolisierung der Staatsapparate –
Die AKP-Periode

Die fünfte Station der Entwicklungsgeschichte der islamistischen Bewegung, die

die Gegenwart kennzeichnet, ist die derMonopolisierung der Staatsapparate durch

die Träger des islamistischen Hegemonieprojekts. Mit der AKP ist die islamisti-

sche Bewegung sukzessive zur dominanten politischen Kraft im Machtblock auf-

gestiegen, die zwischen den bürgerlichen Klassen moderiert. Seit den Wahlen von

2002 stellte sie, wie in der Diskussion der Kulturkampfthese bereits angeführt (vgl.

S. 43f.), schrittweise Kontrolle über die staatlichen Institutionen her. Die politische

Form, die diese Kontrolle angenommen hat, ist das Präsidialsystem, das exekuti-

ve und legislative Kompetenzen mit einer ausgeprägten Kontrolle über die Justiz

beim Präsidenten bündelt. Gesellschaftlich verankert ist diese politische Form in

der Regulierung der Klassenverhältnisse auf der Grundlage des neoliberalen Akku-

mulationsregimes.

Im Folgenden diskutiere ich zuerst die Re-Formierung des Machtblocks unter

der AKP und die wirtschaftspolitischen Entwicklungen, die diese Re-Formierung

ermöglicht haben. Hiervon leite ich über zur Frage der sozio-politischen Block-

bildung in der AKP-Periode und thematisiere die Lage der ArbeiterInnen im Ver-

hältnis zum islamistischen Hegemonieprojekt. Damit greife ich Führungsmecha-

nismen und materielle Integrationsformen des Projekts auf, zu denen auch die

Verteilung von Armenhilfe gehört, die in der Rede des Leiters der Stiftungsbehör-

de Yusuf Beyazıt zu Beginn dieses Kapitels als türkisch-islamische Stiftungspraxis

thematisiert wurde. Ich werde argumentieren, dass die Etablierung eines neolibe-

ralen Schulden- und Armutsregimes erheblich zur Breitenwirkung des islamisti-

schen Hegemonieprojekts beiträgt. Im Anschluss erfolgt, gestützt durch empiri-

sche Beobachtungen aus meiner Feldstudie, eine Beschreibung des Kulturkampfs,

durch den sich das islamistische Hegemonieprojekt in der AKP-Periode gegenüber

konkurrierenden Hegemonieprojekten behauptete.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 171

5.6.1 Re-Formierung des Machtblocks

Der Gründung der AKP ging die ökonomische Krise von 2000/2001 voraus, die

den Kulminationspunkt einer Reihe von Krisen in den 1990er Jahren bildete, die

durch die Liberalisierung der Finanzmärkte ausgelöst worden waren. Die Türkei

hatte sich nach 1989 im Vollzug des Strukturanpassungsprogramms des IWF zu

einem attraktiven und zugleich krisenhaften Anlagemarkt für internationales Fi-

nanzkapital entwickelt (Yeldan 2007: 7). Die Attraktion von Finanzkapital vertiefte

das chronische Leistungsbilanzdefizit, dessen strukturelle Ursache in der Unterle-

genheit der Produktionsstruktur in puncto Produktivität und technologischer Ent-

wicklung gegenüber den kapitalistischen Zentren lag. Von der Liberalisierung der

Finanzmärkte profitierten ausländische Investoren ebenso wie die großen inländi-

schen Konzerne über Finanzgeschäfte sowie durch Arbitrage-Gewinne, die durch

die Ausnutzung von Preis- und Zinsunterschieden zwischen Ländern zustande ka-

men (Boratav 2003: 198). Die Lohnabhängigen litten dagegen unter den hohen In-

flationsraten, die zwischen 1993 und 2002 im Durchschnitt bei 70 Prozent lagen,

und den Devaluationen, die ihre Einkommen und Ersparnisse ruckartig abwerte-

ten (Saraçoğlu/Yeşilbağ 2015: 898).

Bei den Ende 2002 abgehaltenen Wahlen wurde die von der links-kemalisti-

schen DSP, der konservativen ANAP und der türkistischen MHP gebildete Koaliti-

onsregierung, die unter der Aufsicht des IWF einweiteres Strukturanpassungspro-

gramm umsetzte, von den WählerInnen abgestraft. Die Koalitionsparteien schei-

terten an der Zehn-Prozent-Sperrklausel ebenso wie die konservative DYP, die zu

den tragenden Parteien des neoliberalen Akkumulationsregimes gehört hatte. Die

DSP rutschte von 22,2 auf 1,2 %, die ANAP von 13,2 auf 5,1 %, die DYP von 12 auf

9,5 % und die MHP von 18 auf 8,4 % ab. Die Krise beschleunigte die Absorption der

konservativen Parteien in die islamistische Partei, die zu diesem Zeitpunkt selbst

eine Re-Formierung durchlief. Noch vor den Wahlen hatten sich Abgeordnete der

DYP und der ANAP der AKP angeschlossen, die eine parlamentarische Fraktion aus

Abgeordneten gebildet hatte, die die islamistische FP (Tugendpartei) verlassen hat-

ten. Eine Gruppe von »Erneuerern« hatte sich von der Führung durch Necmettin

Erbakan losgesagt, der die FP nur noch durch Mittelspersonen leiten konnte, da

er selbst einem politischen Betätigungsverbot unterlag. Zum ersten Mal existier-

ten zwei Parteien der Milli Görüş Bewegung. Mit Recep Tayyip Erdoğan wechselte

ein großer Teil der Bewegung in die AKP und brachte die über Jahrzehnte akku-

mulierten Organisierungs- und Mobilisierungsressourcen, das in den Kommunen

erworbene Regierungswissen und ein soziales Netzwerk mit, wodurch die Partei

von Anfang an auf einem breiten Sockel stand.

Der erste Wahlerfolg von 2002 mit 34,3 Prozent ermöglichte die Bildung ei-

ner Regierung, ohne Koalitionen eingehen zu müssen. Seitdem ist die AKP aus

jeder Wahl als stärkste Partei hervorgegangen. Es ist einmalig in der Geschich-

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Hegemonie und Kulturkampf

te der Türkei, dass eine mit Wahlen an die Regierung gekommene Partei sich so

lange behaupten konnte. Mit Ausnahme der Parlamentswahl vom Juni 2015, die

unter Bedingungen eines erneut eskalierten Bürgerkriegs mit der PKK sowie Bom-

benanschlägen auf Friedenskundgebungen wiederholt wurde, konnte sie aufgrund

des türkischen Wahlrechts parlamentarische Mehrheiten bilden, auch wenn sie

weniger Stimmen erhalten hatte als die Oppositionsparteien zusammen. Hervor-

zuheben ist, dass nach dem Juni 2015 Wahlen nicht mehr unter fairen und glei-

chen Bedingungen für alle Parteien stattgefunden haben. Zudem hat die AKP nach

2016 wegen angeblicher Unterstützung der PKK alle Bürgermeister der von der

kurdischen Partei DBP (Demokratische Partei der Regionen) regierten Kommu-

nen zusammenmit einigen Parlamentsabgeordneten ihrer kurdisch-linksliberalen

Schwesterpartei HDP (Demokratische Partei der Völker) absetzen beziehungswei-

se verhaften lassen. Indem sie an deren Stelle an die Zentralregierung gebundene

Verwalter ernannte, hat die AKP die Kontrolle über die Staatsapparate auf die kom-

munale Ebene ausgeweitet.37

In den ersten Jahren stand die AKP vor der Aufgabe, die schwelenden Krisendy-

namiken des Landes in den Griff zu bekommen. Hierfür musste die Zustimmung

der von der neoliberalen Umwälzung und den ruckartigen Krisen am stärksten be-

troffenen Arbeiter- und Bauernschaft und des Kleinbürgertums wiedererlangt, der

seit Jahrzehnten bestehende Konflikt zwischen den Kapitalfraktionen moderiert

und die vom Staat entfremdete kurdische Bevölkerung – verstärkt durch die in

den 1990er Jahren geführten Militärkampagnen gegen die PKK – zurückgewonnen

werden. Zugleich musste Vertrauen zu den internationalen Bündnispartnern auf-

gebaut und Bedenken zerstreut werden, die Partei könnte eine islamistische und

anti-westliche Agenda verfolgen und die fünf Jahre zuvor von derWohlfahrtspartei

provozierte Krise desMachtblocks erneut auslösen. In der Auseinandersetzungmit

der Kulturkampfthese wurde schon ausgeführt, dass die Partei diese Herausforde-

rungen im Rahmen der Forcierung der EU-Beitrittsgespräche bewältigte. Die Ein-

haltung und Umsetzung des mit dem IWF nach der Krise 2000/2001 vereinbarten

Reformprogramms sicherte der Partei weitere Unterstützung. Der AKP gelang die

37 Obgleich ebenso einige Bürgermeister CHP-regierter Kommunen wegen angeblicher Kor-

ruption abgesetzt wurden, erhielt die AKP für dieses Vorgehen gegen die HDP bzw. die DBP

die Unterstützung der CHP, die auch die im Verbund mit islamistischen Milizen ausgeführ-

tenmilitärischenOperationen des türkischenMilitärs in Syrien gegen das Autonomieprojekt

Rojavamittrug. Die Verschärfung der Repression und diemilitärische Intervention basierten

auf einem breiten Konsens, in den auch die MHP eingeschlossen war. Die Repression gegen

die kurdische Bewegung und der Krieg in Syrien bildeten vielmehr die Basis für eine Annähe-

rung zwischen islamistischen und rechts-kemalistischen Kräften nach 2016. In diesem Zuge

wurden auch die wegen angeblicher Putschplanung vor Gericht gestellten Offiziere und Zi-

vilisten rehabilitiert (Ergenekon- und Balyoz-Verfahren, siehe S. 44).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 173

Einbindung von liberalen Intellektuellen, die die Vertiefung des neoliberalen Ak-

kumulationsregimes und die Herstellung exekutiver Kontrolle über die Justiz und

andere Behörden zur Bekämpfung des Kemalismus als Demokratisierung interpre-

tierten, während das Gegenteil geschah. Das im Polizei-, Justiz- und Militärappa-

rat organisierte Netzwerk der Gülen Gemeinschaft, das sich der AKP angeschlos-

sen hatte, verlieh ihr eine starke Operationsbasis in den staatlichen Institutionen.

Mit ihrer Hilfe intensivierte sie nach der 2007 gewonnenen Präsidentschaftswahl

den Machtkampf gegen oppositionelle Akteure im Staat, die sich sukzessive der

CHP angenähert hatten (Saraçoğlu/Yeşilbağ 2015: 928ff.).38 Die AKP etablierte sich

in der Folge als Attraktivitätszentrum der türkischen Rechten und verhinderte ein

Auseinandersplittern des rechten Lagers wie in den 1990er Jahren. Während die

zweite, nach dem Verbot der FP im Jahr 2001 ebenfalls neu gegründete islamis-

tische SP (Saadet Partisi – Partei der Glückseligkeit) sowie konservative Parteien

nur noch am Rande der Bedeutungslosigkeit fortexistierten, absorbierte die AKP

alternative islamistische Formierungen wie die HAS (»Halkın Sesi Partisi« – Par-

tei der Volksstimme). Sie kooptierte Personal aus der MHP, die als einzige Partei

des rechten Lagers neben ihr bestehen blieb, sich der AKP allerdings sukzessive

annäherte und nach 2015 eine informelle Koalition mit ihr einging.

Die ökonomische Grundlage für den Zusammenhalt des rechten Lagers bildete

die Kontrolle, die die AKP über die staatlich vermittelten Verteilungsmechanis-

men des gesellschaftlichen Mehrwerts herstellen konnte. Voraussetzung war das

vom IWF angeleitete Privatisierungs- und Kommodifizierungspaket, das nach der

2000er Krise installiert worden war. Durch die Erschließung neuer Akkumulati-

onsfelder und vertiefte Finanzialisierung rückte der seit Jahrzehnten bestehende

Konflikt zwischen den Kapitalfraktionen, auf dessen Grundlage sich der politische

Islam gebildet hatte, in den Hintergrund (vgl. Babacan 2014a). Die systematisch

vorangetriebene Privatisierung und die schrittweise Aufhebung von Investitions-

hemmnissen stellten ein günstiges Investitionsumfeld für in- und ausländisches

Kapital her.39 Ein Blick auf den Verkauf staatlicher Unternehmen und Infrastruk-

38 Die Gülen Gemeinschaft kann als ein hierarchisch organisiertes soziales Netzwerk bezeich-

net werden, das nach 1980 eine religiös artikulierte »zivilgesellschaftliche« Struktur mit ei-

nemassoziierten kapitalistischen Firmennetz aufgebaut hatte und dessen Besonderheit dar-

in bestand, eine systematische Infiltrierung der Bürokratie über 30 Jahre betrieben zu haben.

Da die Gemeinschaft jedoch über keine eigenständige politische Organisation verfügte, bil-

dete sie über die Zeit informelle Koalitionenmit verschiedenen politischen Parteien. Auf die

Rolle der Gemeinschaften wird in Kapitel 6.6 näher eingegangen.

39 Unter der AKP ist die Türkei noch stärker als zuvor für internationale Investoren geöffnet wor-

den. Ein Indikator, der die Internationalisierung anzeigt, ist die Anzahl ausländischer Unter-

nehmen, die in der Türkei einen Firmensitz angemeldet haben. Sie stieg von 15.000 im Jahr

2006 auf 53.000 im Jahr 2016. Knapp die Hälfte dieser Unternehmen stammte aus der EU

und den USA, davon allein 6.876 aus Deutschland (UDY 2016).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Hegemonie und Kulturkampf

turen zeigt die Besonderheit der AKP-Periode auf: 86 Prozent aller Privatisierungs-

erlöse in der Geschichte der Türkei wurden in den ersten zehn Jahren ihrer Regie-

rungszeit erzielt (Saraçoğlu/Yeşilbağ 2015: 876).

Mit der offensiven Fortführung des neoliberalen Akkumulationsregimes wurde

die Entwicklungsdynamik dermit der islamistischen Bewegung assoziierten Bour-

geoisie, für die die Neoliberalisierung nach 1980 die Basis ihrer Entwicklung gebil-

det hatte, weiter angetrieben (vgl. Kap. 3.4.1). Während diese Bourgeoisie vor 2002

an kleineren Privatisierungsmaßnahmen öffentlicher Güter und Dienstleistungen

zumeist auf kommunaler Ebene beteiligt war, erhielt sie unter der AKP die Chance,

einen Entwicklungssprung zu machen (Doğan 2011: 73; Sönmez, M. 2009: 180ff.).

Sie erhielt auf Anweisung der Regierung günstige Kredite von den verbliebenen

staatlichen Banken (Ertuğrul 2009), profitierte ebenso von den relativ günstigen in-

ternationalen Krediten und der Geldpolitik in den kapitalistischen Zentren, die ins-

besondere nach der globalenWirtschaftskrise von 2008 eine Liquiditätsschwemme

entfesselte.40 Der Verkauf von öffentlichem Land, der von der zentralen staatlichen

Behörde TOKİ gelenkte Bau von Wohnsiedlungen und die Privatisierung öffentli-

cher Infrastrukturen ermöglichten der Regierung steuernde Eingriffe in die Ka-

pitalakkumulation zugunsten bestimmter Firmen. Über Ausschreibungsverfahren

und Veränderungen im Baurecht konnten mit der AKP assoziierte Firmen bevor-

zugt werden (Balaban 2011; Gülhan 2011). Bei großen Infrastrukturprojekten wie

Flughäfen, Brücken, Häfen, Atomkraftwerken und Autobahnen, die die AKP inten-

siv als Wahrzeichen vermeintlich wieder errungener osmanischer Größe bewarb,

befreite sie die protegierten Unternehmer von Risiken. Sie garantierte langfristi-

ge Miet- und Abnahmepreise für die zu erbringenden Dienstleistungen (Sönmez

2013). Die AKP erzwang in besonderen Bereichen der Kapitalakkumulation durch

Einschüchterung undKriminalisierung denEigentümerwechsel zugunsten dermit

ihr assoziierten Bourgeoisie, so bei oppositionellenMedienkonzernen,wodurch sie

auch stärkere Medienkontrolle erreichte (Eres/Yüksel 2018; Sözeri 2015).

Unternehmen, die einst in Opposition zur Dominanz der in TÜSİAD organi-

sierten großen Bourgeoisie standen und sichmit dem politischen Islam verbunden

hatten, konnten so unter der politischen Protektion der AKP enorm wachsen. Öz-

türk spricht in diesem Zusammenhang von einem »konservativen Großkapital«,

das organische Beziehungen zur AKP unterhält. So waren etwa zehn Mitglieder

von MÜSİAD gleichzeitig Gründungsmitglieder der AKP, zwanzig Mitglieder zo-

gen bei den Parlamentswahlen 2002 als Abgeordnete der AKP ins Parlament ein.41

40 Die Gesamtsumme ausländischen Kapitals, das zwischen 2003 und 2018 in der Türkei inves-

tiert wurde, betrug in etwa 600 Mrd. $, während im wesentlich längeren Zeitraum zwischen

1980 und 2002 »nur« 35 Mrd. $ an ausländischem Kapital in die Türkei flossen (zusammen-

gestellt aus Daten der türkischen Zentralbank).

41 Organische Beziehungen sind auch aus früheren Zeiten bekannt. Als Istanbuler Bürgermeis-

ter war Recep Tayyip Erdoğan Teilhaber einer Distributionsfirma der konservativ-islami-

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 175

Als der Verband MÜSİAD 1990 gegründet wurde, waren nur acht seiner Mitglieder

in der Liste der 500 größten Unternehmen mit einem Firmensitz in der Türkei zu

finden, 2007 waren es 23 und 2009 schon 31 (Öztürk 2015).42 Insgesamt lag die An-

zahl gelisteter Firmen, die eine Verbindung zu islamistischen Netzwerken aufwie-

sen, bei 80. Diese Entwicklung und die Übereinstimmung zwischen der AKP und

MÜSİAD bei der Frage der Regimeform sowie in der ideologischen und kulturellen

Ausrichtung des Hegemonieprojekts lassen den Schluss zu, dass mit der AKP auch

die mit ihr assoziierte beziehungsweise durch sie organisierte Bourgeoisie an die

politische Herrschaft gelangt ist (Saraçoğlu/Yeşilbağ 2015: 882ff.; Yıldırım 2018).

Doch trotz Verschiebungen in den Relationen zwischen den Kapitalverbänden

ist die seit den 1950er Jahren entstandene Hierarchie auch unter der AKP nicht

erodiert. Die mit Abstand umsatzstärksten sowie international am stärksten ver-

flochtenen Firmen sind nach wie vor im Verband TÜSİAD organisiert. Neben und

oftmals in Form von Joint-Ventures mit ausländischen Direktinvestoren profitier-

ten auch sie im großen Maßstab von neoliberalen Maßnahmen (Öztürk 2010: 177).

Diese Firmen unterstützten anfangs klar die AKP, doch nach 2007 nahmen die Rei-

bungen zwischen TÜSİAD und MÜSİAD wieder zu (Savran 2015). Zwar können die

politischen Grenzen zwischen den Fraktionen in der AKP-Periode nicht mehr so

eindeutig an der Verbandsmitgliedschaft festgemacht werden, denn einige Mit-

gliedsfirmen von TÜSİAD haben sich auch nach 2007 auf Seiten der AKP posi-

tioniert. Dennoch wurden Reibungen sichtbar anlässlich der Benachteiligung von

TÜSİAD-Firmen gegenüber MÜSİAD-Firmen bei öffentlichen Ausschreibungsver-

fahren und der Verteilung von Subventionen. Sie betrafen ebenso aber die Geldpo-

litik der Zentralbank, die Regimefrage, die Außenpolitik und die Frage der Rolle der

Religion in der Gesellschaft. Die Reibungen nahmen jedoch zu keinem Zeitpunkt

die Form einer grundsätzlichen Opposition von TÜSİAD zur Regierung an, wie es

Ende der 1970er Jahre der Fall gewesen war, als TÜSİAD gegen die sozialdemokra-

tische CHP-Regierung offen Position bezogen hatte und in einen Investitionsstreik

getreten war (Saraçoğlu/Yeşilbağ 2015: 884ff.).

Die AKPwahrte das Gesamtinteresse aller Kapitalverbände, indem sie Kontrolle

über die Arbeiterschaft, auf deren Lage noch genauer eingegangen wird, herstell-

te. Dass Friktionen im Machblock nicht zu einem politischen Auseinandersplit-

tern führten, hing schließlich damit zusammen, dass von neoliberalen Maßnah-

men auch kleinere Firmen und das Kleinbürgertum profitierten. Maßnahmen wie

der Abbau juristischer Schranken für die Privatisierung von Gemeinbesitz – von

schen Ülker Gruppe, die zum Monopolkapital gehört und lange vor 1980 gegründet wur-

de. Siehe http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en-zengin-daha-da-zengin-ulker-hepsinden-zen-

gin-haberi-61290 vom 22.10.2012 (Abruf am 12.10.2018).

42 In der Liste werden auch ausländische Konzerne mit einem Firmensitz in der Türkei aufge-

führt.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en
http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en
http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en
http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en
http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en
https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en
http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en
http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en
http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en
http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en


176 Hegemonie und Kulturkampf

fließenden Gewässern,Waldbeständen, gemeinschaftlich genutzten Flächen –, die

(Wieder-)Verwertung des städtischen Raums mittels Gentrifizierung oder die Öff-

nung der Gesundheitsversorgung für private Investoren haben die Aufnahme von

Krediten auch für kleinere Unternehmer rentabel gemacht (Akbulut/Adaman 2013;

Duru 2009: 792ff.). Bei Rückzahlungsschwierigkeiten griff die AKP zehntausenden

überschuldeten Kleinunternehmen, aber auch einigen Großunternehmen unter

die Arme, indem sie Kreditrestrukturierungsmaßnahmen ergriff, die staatlichen

Garantien gegenüber den Gläubigern gleichkamen (Akçay 2018: 25). Doch bildet

der Verschuldungsstand privater Unternehmen in der AKP-Periode ein beträchtli-

ches Krisenpotential, das auch den Zusammenhalt des Machtblocks gefährdet. Die

Schulden des Privatsektors haben sich innerhalb von fünfzehn Jahren (2002-2016)

von etwa 43 auf 282 Milliarden $ nahezu versiebenfacht.43

Auf mittlere Sicht haben die Privatisierung, die Erschließung neuer Akkumu-

lationsfelder und der Zugang zu Krediten einen Investitionsboom befördert, der

den Konsum ankurbelte und die Arbeitslosenrate über lange Zeit relativ stabil hielt,

allerdings auf einem relativ hohen Niveau von etwa 14 Prozent bei gleichzeitig ei-

ner im internationalen Vergleich sehr niedrigen Beschäftigungsquote von 46 bis

49 Prozent in den 2000er Jahren (Yeldan/Voyvoda 2011). Selbst Privathaushalte mit

unregelmäßigen, geringen und stagnierenden Löhnen konnten ihren Lebensstan-

dard halten, indem sie Kredite erhielten. Auf lange Sicht haben auch die Privat-

haushalte enorme Schulden akkumuliert. Ihre Verschuldung stieg zwischen 2003

und 2017 von 13,4 auf 564Milliarden TL, das Verhältnis der Verbindlichkeiten zu den

Privatvermögen von 5 auf 45 Prozent im selben Zeitraum (CBRT 2017).Die Erwerbs-

tätigenhaushalte hielten 2010 an den Gesamtschulden einen Anteil von 42 Prozent,

was vor dem Hintergrund informeller und prekärer Beschäftigung einen enormen

Druck auf sie entfaltet (Karacimen 2015). Eine weitere Statistik verdeutlicht die Di-

mension der Schuldenentwicklung: 2002 lag das Verhältnis der Schulden zu den

verfügbaren Haushaltseinkommen bei 4,7 Prozent, 2015 war dieses Verhältnis um

das Zwölffache auf 52 Prozent gestiegen (Güngen 2017). Die Verschuldung tritt als

ein historisch neuartiger Inklusionsmechanismus der subalternen Klassen in das

ökonomische Entwicklungsmodell auf.

Eine grundlegende Verschiebung in der wirtschaftspolitischen Ausrichtung

aufgrund politischer oder kultureller Charakteristika des politischen Islam hat in

der Regierungszeit der AKP nicht stattgefunden. Die AKP-Regierungen sahen von

der Lenkung des Kapitals etwa in den Aufbau konkurrenzfähiger Produktionska-

pazitäten oder in die technologische Entwicklung ab. Investoren suchten sich den

43 2017waren 69%der langfristigen Schulden an ausländischeGläubiger zurückzuzahlen. 49%

dieser Schulden hielten Gläubiger aus der EU und 12% aus den USA. Die Staatsverschuldung

lag nach Angaben der OECD dagegen auf einem relativ niedrigen Niveau von 32 % zum BIP,

während sie 2001 noch bei 76 % lag.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 177

schnellsten Weg der Verwertung, den sie in Finanzwerten fanden, die maßgeblich

an den Bau- und Konsumboom gebunden waren. Entgegen einer gelegentlich von

islamistischen Politikern vorgebrachten Zins- und Finanzkritik stieg der Anteil

von Finanzprodukten am Bruttoinlandsprodukt von 8,9 % im ersten Regierungs-

jahr der AKP auf 13,2 % im Jahr 2014. Investitionen in die Produktion dienten

der Modernisierung, aber nicht dem Aufbau neuer Sektoren (Öztürk 2010: 173).

Die semi-periphere Einbindung der Türkei in globale Finanz- und Warenströme

und die damit verbundenen strukturellen Probleme – Unterlegenheit der Produk-

tionsstruktur, Abhängigkeit von technologischem Input und Energieimporten,

Leistungsbilanzdefizit, Devisenmangel und Auslandsverschuldung – bestehen

somit fort (Yeldan 2006; Boratav 2009). Die strukturelle Abhängigkeit des Wachs-

tums inländischer Unternehmen vom internationalen Kapital ist vertieft, die

ökonomische Anbindung der Türkei an die EU und die USA ungeachtet eines zeit-

weise verstärkten anti-westlichen Diskurses fortgesetzt worden.44 Das Aufbrechen

von Differenzen innerhalb des Machtblocks, die in der Vergangenheit zu massiven

Zerwürfnissen geführt hatten, konnte dank einer globalen Liquiditätsschwemme

moderiert beziehungsweise in die Zukunft verschoben werden.

5.6.2 Hegemonie und paternalistisches Armutsregime

Im Kapitel zur Klassenkampfthese wurde dargelegt, dass die Bourgeoisie in der

Türkei verschiedene Mittel undWege ausgebildet hat, über die sie Hegemonie her-

stellen und ausüben konnte. Aus der Forschung geht hervor, dass nicht nur die do-

minanten, sondern auch subalterne Fraktionen der Bourgeoisie – Rentiers, klei-

ne Händler und Unternehmer – ein dichtes Netz der ideologischen und kulturel-

len Kontrolle gewoben haben, das es ihnen ermöglicht, materielle Kompromisse

in einem informellen und individualisierten Rahmen auszuhandeln und dadurch

auch die Erwartungen der ArbeiterInnen gering zu halten. Als historische Grund-

lage für die Wirksamkeit dieses Netzes tritt die Desorganisierung der ArbeiterIn-

nen durch massenhafte Verfolgung ihrer Intellektuellen begleitet von restriktiven

Gesetzen gegen gewerkschaftliche Organisierung mit dem 1980er Militärputsch

hervor, der die Zurückdrängung kollektiver Handlungsfähigkeit der ArbeiterIn-

nen erwirkte. Die Privatisierung öffentlicher Unternehmen und Dienstleistungen

44 Ausländische Direktinvestitionen wie auch ausländische Kredite zwischen 2003 und 2017

stammten zu 80-85 % aus westlichen Ländern. Die Summe aus Profiten von Direktinvesti-

tionen, Portfolio Investments und Zinsen, die aus der Türkei hauptsächlich durch westliche

Investoren abgeführt wurden, lag zwischen 2003 und 2015 bei durchschnittlich 11,7 Milliar-

den $ pro Jahr (Boratav 2017). Ferner war der Anteil westlicher Länder am Handelsvolumen

nach Angaben der Statistikbehörde der Türkei im Jahr 2017 auf etwa 50 % gestiegen, wäh-

rend der Anteil arabischer Länder, deren Führung die AKP einst übernehmen wollte, auf 13

% gesunken war.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Hegemonie und Kulturkampf

nach dem Putsch trieb die Informalisierung und Flexibilisierung von Lohnarbeits-

verhältnissen an und weitete die Möglichkeiten der Implementierung informeller

Beziehungen zwischen Unternehmern und Arbeitern aus. Obgleich nach wie vor

größere Fabriken mit formellen Beschäftigungsverhältnissen vorhanden sind, der

sozialdemokratisch geprägte Klassenkompromiss nicht restlos erodiert ist, ist die

Produktionsstruktur zunehmend dezentralisiert worden.

Unter Einwirkung der Wirtschaftskrisen von 1998 und 2000-2001 und dem

Druck internationaler Gläubigerinstitutionen wurde die Proletarisierung von

Kleinbauern nochmals verstärkt. Sie waren in informelle und prekäre Beschäf-

tigungsverhältnisse gedrängt worden, in denen sie keine kollektive Verhand-

lungsmacht mittels Gewerkschaften ausgebildet hatten (Aydın 2010; Gürel 2014:

343-351, 368ff.; Ercan/Oğuz 2015: 123f.). Zwischen 2002 und 2011 stieg der Anteil

von »working class households« (»Erwerbstätigenhaushalte«) an allen Haushalten

von 54 auf 62 %, während der Anteil von kleinbäuerlichen Haushalten im selben

Zeitraum von 3,2 auf 0,97 % und der der Subsistenzbauern von 8,5 auf 5,8 % fiel

(Bahçe/Köse 2017: 583).45 Die von der AKP im Vollzug der Forderungen des IWF

gleich im ersten Regierungsjahr umgesetzte Flexibilisierung des Arbeitsmarkts

und die Privatisierung öffentlicher Unternehmen, die zu den letzten gewerk-

schaftlichen Hochburgen gehörten, trieben diese Entwicklung voran (Çelik 2015;

Özdemir/Yücesan-Özdemir 2006). Werkverträge, kurze Kündigungsfristen, Sub-

unternehmertum und Zeitarbeit, die für das Prekariat in den urbanen Zentren

schon seit längerem die Normalität bildeten, wurden gesetzlich sanktioniert

(Durak 2011: 72f.).

1980 lag der gewerkschaftliche Organisierungsgrad der formellen Beschäftig-

ten noch bei 46,5 %, 2005 nur noch bei 14,9 %. In der AKP-Periode sind Arbeits-

kämpfe auf einzelne Betriebe begrenzt geblieben und waren in der Regel durch

einen defensiven Charakter gezeichnet. Lediglich vereinzelte Aktionen wie derWi-

derstand von ArbeiterInnen der letzten TEKEL-Betriebe (ehemals staatliches Mo-

nopol für Tabak und Alkohol), die Ende 2009 für drei Monate eine Straße in Ankara

vor ihrer Gewerkschaftszentrale besetzt hielten, lösten anhaltende Aufmerksam-

keit aus. Im Rückblick unterstreicht die Straßenbesetzung allerdings den Nieder-

gang der organisierten Arbeiterbewegung. Die ArbeiterInnen des bereits privati-

sierten Unternehmens protestierten gegen den Willen ihrer im größten Gewerk-

45 Die Zusammenstellung beruht auf einer weiten Definition von »working class«. Sie umfasst

alle Erwerbstätigen, die vomVerkauf ihrer eigenen Arbeitskraft leben, also auch Angestellte.

Auf der Gegenseite war der Anteil von urbanen Kapitalbesitzern an der Gesamtbevölkerung

von 6,45 auf 6,01 % und der der Großagrarier von 2,79 auf 1,86 % gesunken. Unter Hinzu-

zählung der Rentiers und Kleinunternehmer betrug der Anteil der besitzenden Klassen an

der Gesamtbevölkerung 2002 18,91 % und 2011 noch 14,35 % (Bahçe/Köse 2017: 583). Offen-

bar bedingt durch den Konzentrationsprozess des Kapitals schrumpfte die Bourgeoisie in der

AKP-Periode zahlenmäßig.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 179

schaftsverband TÜRK-İŞ organisierten Gewerkschaft, die bereit war, die Überfüh-

rung ihrer sicheren Arbeitsverträge in ein prekäres Beschäftigungsverhältnis mit-

zutragen. Die ArbeiterInnen ließen sich von dem AKP-nahen Gewerkschaftsvorsit-

zenden überzeugen, den Widerstand aufzugeben und beendeten ihre Aktion ohne

konkretes Ergebnis (Yalman/Topal 2017).

In der AKP-Periode sind einzig die Mitgliederzahlen von Gewerkschaften des

öffentlichen Dienstes gestiegen, die mit der islamistischen Bewegung assoziiert

sind (Saraçoğlu/Yeşilbağ 2015: 776, 893). Die organisatorische Verfasstheit der Ar-

beiterInnen in den 2000er Jahren ist also vor dem Hintergrund einer seit mehr als

zwei Jahrzehnten andauernden Entwicklung zu sehen, die die Arbeiterbewegung

sukzessive geschwächt, zugleich der Bourgeoisie Möglichkeiten eröffnet hat, neue

Führungsmuster zu etablieren. Als charakteristisch für die mit der islamistischen

Bewegung assoziierte Bourgeoisie tritt hervor, dass diese in den Produktions- und

Wohnstätten durch persönliche Präsenz im Alltag der ArbeiterInnen sowie durch

biographische Nähe zu den Arbeitern über eine genaue Kenntnis ihrer Lage ver-

fügt, damit auf Sorgen und Nöte direkt reagieren undmotivierend eingreifen kann

(Cengiz 2013: 311ff.). Balaban berichtet aus seiner Feldstudie in einem Arbeitervier-

tel Istanbuls, dass Arbeitgeber und Hauseigentümer, die er der Faubourgeoisie zu-

rechnet, entweder selbst an den Freizeitaktivitäten ihrer Beschäftigten und Mieter

teilnehmen oder Aktivitäten organisieren beziehungsweise finanzieren, für die sie

Mittelspersonen engagieren. Ein dichtes Netz ermöglicht die Kontrolle über Ge-

sprächsthemen und Aktivitäten der ArbeiterInnen außerhalb des Betriebs (Balaban

2013: 12). Tuğal hatte im stark islamisch-konservativ geprägten Istanbuler Arbei-

terviertel Sultanbeyli beobachtet, dass die mit der Krise von 2001 verarmten be-

ziehungsweise erwerbslos gewordenen ArbeiterInnen zwar gegen den IWF protes-

tierten, ihren Protest aber nationalistisch artikulierten. Ein Diskurs der Behinde-

rung des türkischen Unternehmertums durch ausländische Mächte als Erklärung

für die Misere dominierte. Da linke Akteure an den Protesten nicht teilnahmen,

wurde dieser Diskurs, der Ausdruck der Hegemonie der Bourgeoisie war, nicht

herausgefordert (Tuğal 2009: 97). Unter den Arbeitern war bereits eine »islamische

Imagination« von Armut verbreitet, die auf Genügsamkeit beruhte und ökonomi-

sche Hierarchien für legitim hielt. Viele hatten einen Habitus der Notwendigkeit

entwickelt (Bourdieu 1987: 594), akzeptierten die Unerreichbarkeit abgesicherter

Arbeitsverhältnisse, sicherer Einkommen und begnügten sich mit dem,was sie zur

Verfügung hatten (»wir brauchen keinen Reichtum«). Sie bejahten ihre ärmlichen

Lebensbedingungen, glaubten an harte Arbeit und ein frommes Leben als Ausweg.

Informelle Arbeiter positionierten sich gegen formelle Arbeiter, die sie als überbe-

zahlt ansahen, sogar als Verursacher für das eigene Elend ausmachten, da sie dem

Staat auf der Tasche lägen. Die Privatisierung staatlicher Betriebe thematisierten

sie als Aufhebung vonUngerechtigkeit undwünschten sichmehr Unternehmer, die

Arbeitsplätze schaffen sollten (Tuğal 2009: 129ff.). Durak berichtet aus seiner Un-

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Hegemonie und Kulturkampf

tersuchung in der mittelanatolischen Stadt Konya in Übereinstimmung mit Tuğal,

dass innerhalb der Arbeiterschaft die Vorstellung hegemonial geworden war, dass

das unternehmerische Interesse dem Allgemeininteresse entspreche. Die Arbeite-

rInnen folgten der Selbstauffassung der Unternehmer, dass sie der Entwicklung

der Nation dienten, indem sie Steuern zahlten, investierten, exportierten, Devisen

einbrächten und für Arbeit sorgten (Durak 2011: 35ff.).

Duraks Untersuchung kleiner und mittlerer Betriebe in der mittelanatolischen

Stadt Konya, die eine Hochburg des politischen Islam darstellt, verleiht einen ex-

emplarischen Einblick, wie islamisch-konservative Weltauffassungen und Prakti-

ken in den Beziehungen zwischen den Arbeitern und Unternehmern bei Abwesen-

heit von Gewerkschaften und Versicherungsschutz, unter der Bedingung flexibili-

sierter Arbeitsverhältnisse und geringer Löhne wirken. Die ideologische Grundla-

ge des Wirkens ist, dass Arbeiter Frömmigkeit als Rechtschaffenheit und Pflicht-

erfüllung begreifen. Gegenüber frommen Unternehmern sehen sich die Arbeiter

verpflichtet, eine Haltung des harten Arbeitens einzunehmen, die sie zugleich als

Rechenschaftspflicht gegenüber Gott begreifen. Sie akzeptieren grundsätzlich ihre

Position, sehen die Härten des Lebens als eine durch Geduld zu bestehende Prü-

fung Gottes an und verschieben die Aussicht auf ein »besseres Leben« ins Jenseits.

Neben dieser ideologischen Artikulation ist für die hegemonietheoretische Diskus-

sion von besonderer Bedeutung, wie die Religion in die Gestaltung des materiellen

Kompromissrahmens eingebettet ist. Für die Arbeiter tritt die Annahme einer is-

lamisch-konservativen Weltauffassung und Sprache als Voraussetzung auf, einen

Arbeitsplatz zu erhalten, legitime Anliegen formulieren und in Konfliktsituationen

Solidarität von anderen Arbeitern erfahren zu können. Selbst Auseinandersetzun-

gen um Arbeitspausen sind in Konya religiös artikuliert. Pausen werden durch Ge-

betszeiten, die dreimal am Tag in die Arbeitszeit fallen, eingelöst beziehungsweise

von den Arbeitern beansprucht. Unternehmer akzeptieren sie widerwillig, da sie

die Ausübung des Gebets als religiöse Pflicht nicht infrage stellen können, ohne

den religiös artikulierten Beziehungsrahmen, der strukturell zu ihren Gunsten ge-

staltet ist, in Gänze infrage zu stellen.

Geringe Löhne und fehlender Versicherungsschutz bedingen, dass Unterneh-

mer kleine Zuwendungen wie eine freiwillige Prämie oder Lohnfortzahlung bei

Krankheit und Unfällen als großmütige Leistung lancieren können. Sie ermögli-

chen ihren Arbeitern ferner Zugang zu Darlehen und fungieren als persönliche

Bürgen beiMietverträgen.Neben solchen Praktiken der Patronage stehen sie in der

Pflicht, an Hochzeiten und Beerdigungen teilzunehmen, Rituale wie das Fasten-

brechen und religiöse Feiertage mit ihren Arbeitern zu verbringen, Zuwendungen

auch bei solchen Anlässen beizusteuern. Dass die Vermittlung von Jobs zumeist

über Verwandte und Bekannte verläuft, untermauert die Einlagerung der Arbeits-

beziehungen in ein Netz sozialer Beziehungen, das gegenseitige Verpflichtungen

stabilisiert. Etablierte Sprachmuster, durch die Unternehmer als Teil der Familie

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 181

erscheinen – über den Boss wird als großer Bruder oder Onkel gesprochen – spie-

geln diese Einlagerung. Die Organisierung in Gewerkschaften gilt vor diesemHin-

tergrund als undenkbarer Vertrauensbruch. Sich den paternalistischen Praktiken

einzufügen, bedeutet die Aussicht auf Jobs und informelle Zuwendungen. Ein Ver-

stoß gegen diese Praktiken bedeutet dagegen nicht nur den Verlust dieser Aus-

sicht, sondern auch ein Verstoß gegen die ebenfalls islamisch-konservativ gepräg-

ten Praktiken des sozialen Netzes, das Familie, Verwandtschaft, Nachbarn, Freun-

de umfasst und in das die Einzelnen auch außerhalb ihrer Erwerbstätigkeit einge-

bunden sind. Herausforderungen dieser paternalistischen Praxis entstehen, wenn

Unternehmer ihre »Pflichten« nicht erfüllen oder ArbeiterInnen jenseits der Kon-

trolle des Unternehmers Erfahrungen untereinander austauschen können. Doch

stellt auch Durak fest, dass solche Erfahrungen nicht die Chance erhalten, sich zu

einem kollektiven Bewusstsein zu formieren. Das eng geflochtene soziale Bezie-

hungsnetz lässt das Entstehen von »Freiräumen« nicht zu und bedingt das Ver-

schieben von Besserung ins Jenseits (Durak 2011: 117).46

Die Zustimmung insbesondere der unteren Schichten der ArbeiterInnen zur

AKP-Politik ist offensichtlich in diesen alltäglich reproduzierten sozialen Bezie-

hungen verankert. Mit der dezentralisierten Produktionsstruktur, der Flexibilisie-

rung und Informalisierung von Beschäftigungsverhältnissen geht auf der einen

Seite die Entstehung eines Arbeitertyps einher, dessen Reproduktion in konserva-

tiv und religiös geprägte soziale Beziehungen eingebettet ist. Konservativ-religiöse

Praktiken, in denen sich paternalistisch und patriarchal geprägte Beziehungenmit

einer starken sozialen, auch über die Familie vermittelten Kontrolle sowie religiö-

sen Ritualen verbinden, bilden den gesellschaftlichen Nährboden für den islami-

schen Konservatismus der AKP. Auf der anderen Seite steht ein Unternehmertyp,

der mit seinen Arbeitern die gleichen konservativ-religiösen Praktiken teilt, die

Kontrolle und Führung über die Arbeiterschaft ermöglichen und zugleich einen

materiellen Kompromissrahmen vermitteln. Die genauere Bezeichnung für diesen

in der Literatur als anatolischer Bourgeois bezeichneten Unternehmertyp ist die

des konservativ-islamischen Bourgeois, der insbesondere auf kommunaler Ebe-

ne in den Leitungsgremien der Partei zusammen mit kleinen Händlern und Ge-

schäftsinhabern, Bauherren und Immobilienhändlern sowie Mitgliedern der frei-

en Berufe stark vertreten ist. Das islamisch-konservative Hegemonieprojekt der

AKP ist folglich im Praxiswissen der kleinen und großen Unternehmerschaft, der

Rentiers und des Kleinbürgertums verankert, die sich in und über die Partei orga-

nisieren (Balaban 2013; Doğan 2016: 73ff., 103ff.; Uysal/Topak 2010: 196ff.).

46 Cengiz und Doğan beschreiben unabhängig voneinander, dass im islamisch-konservativ ge-

prägten Kayseri der Konformitätsdruck auch auf qualifizierte Fachkräfte und Unternehmer

wirkt, die sich konservativ-islamischen Gepflogenheiten anpassen mussten (Cengiz 2013:

276ff. u. 415; Doğan 2009: 299, Fn. 5).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Hegemonie und Kulturkampf

Die Zerschlagung und Kooptation von Gewerkschaften, eine desorganisierte,

fragmentierte, ideologisch und kulturell kontrollierte Arbeiterschaft sowie die ka-

pitalfreundliche Politik der AKP bedeuten also nicht, dass keine materielle Kom-

promissbildung mehr stattfindet. Die Studie über Konya unterstreicht, dass un-

ter den Bedingungen einer allgemeinen Tendenz zur Informalisierung auch die

Mechanismen der Kompromissbildung stärker informell gestaltet werden. Schon

zuvor hatte es – auf anderen Feldern – politisch vermittelte informelle Formen

der Kompromissbildung gegeben, die ihre Vorreiter in der von der ANAP in den

1980er Jahren systematisch betriebenen Legalisierung beziehungsweise Integrati-

on der informellen Siedlungen (Gecekondu) in die kommunale Infrastruktur hat-

ten. Während direkte Zugeständnisse durch Legalisierungen und Integration die

informellen Wohnverhältnisse unmittelbar stabilisierten, war es der ANAP gelun-

gen, die Zustimmung der Bevölkerung für langfristige neoliberaleWeichenstellun-

gen zu erhalten und zugleich für den Fortbestand verhältnismäßig geringerWohn-

kosten, die sich als vorteilhaft für die Unternehmer erwiesen hatten, zu sorgen.

Diese Form des Zugeständnisses wurde in den 2000er Jahren – häufig in Verbin-

dung mit Kämpfen der Gecekondu-Bewohner – nicht nur in den islamistisch re-

gierten Kommunen fortgeführt, sondern auch in Städten wie Izmir, die von der

CHP regiert werden (Eğilmez 2010).

Eine ebenfalls politisch vermittelte Form der Zuwendung, in der die Religion

und die religiösen Akteure eine vermittelnde Rolle spielen, besteht in der Verteilung

informeller Transferleistungen durch den Ausbau eines »neoliberalen Armutsre-

gimes« (Bahçe/Köse 2017: 576). Der landesweiten Etablierung dieses Regimes geht

die Kapitulation sozialdemokratischer Regierungen in der ersten Hälfte der 1990er

Jahre gegenüber der Neoliberalisierung voraus. Sie ebnete der islamistischen Be-

wegung den Weg in die Kommunen, wodurch sie ihre Mechanismen der Hegemo-

nieausübung etablieren konnte.Wie angesprochen, hatte schon dieWohlfahrtspar-

tei in den von ihr regierten Kommunen Zuwendungen an das Prekariat mit reli-

giösen Zeremonien und einer islamischen Gerechtigkeits- und Gleichheitsrhetorik

verwoben, die auf einer religiösen Ethik der Barmherzigkeit und der Armenabga-

be beruhte, in der den Reichen eine Fürsorgepflicht gegenüber den Armen zuge-

sprochen wurde (Bakırezer/Demirer 2009; Doğan 2007: 275). Zu ihrem Programm

erkoren hatte diese Perspektive die mit der islamistischen Bewegung assoziierte

Unternehmerschaft, die karitative Organisationen finanzierte und private Mecha-

nismen der Armenhilfe etabliert hatte (vgl. Cengiz 2013). In einem Interview mit

dem Gründungsvorsitzenden von MÜSİAD erklärte dieser seine Auffassung:

»Wenn ichmeine Almosenabgabe zahle, kannmir niemand sagen, was ich zu tun

habe. Der Gesandte Gottes hat es nicht erlaubt, sein gesamtes Vermögen zu spen-

den. […] Von den Suren und Hadithen, die ich gelesen habe, weiß ich, dass die

Ausgaben eines jeden so groß sind, wie Gott es ihm gegeben hat. […] Ein jeder

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 183

schuldet nur Gott Rechenschaft. […] Wer soll mir denn Druck machen, gibt es ei-

nen größeren als Gott?«47

Die Unternehmerschaft hatte über die freiwillige Armenhilfe hinaus ein privates

Netz sozialer Wohlfahrt – oftmals in Assoziation zu islamischen Gemeinschaften

–aufgebaut, das Schulen undWohnheime, die Vergabe von Stipendien und die Ver-

sorgung von Alten und Kranken umfasste. Sie hatte damit auch die Entscheidung

inne,wem diese Hilfen zukommen sollten, wodurch sie zugleich ihren gesellschaft-

lichen Einfluss festigen konnte (Doğan 2009; Eder 2010: 179ff.).

Die AKP installierte das auf der kommunalen und privaten Ebene erprobte

Wohlfahrtsregime auf der nationalen Ebene. Mit dem 2001 mit der ökonomischen

Krise eingeleiteten »Projekt zur Eindämmung sozialer Risiken«, das zu den vom

IWF geforderten Maßnahmen gehörte, wurde das auf die informellen und pre-

karisierten Arbeitskräfte zugeschnittene Wohlfahrtsregime institutionalisiert. Der

IWF sah dieses Regime vor, um sozialen Konflikten vorzubeugen und die existen-

tielle Not der proletarisierten Massen abzufedern, deren Einkommen zur Abde-

ckung ihrer physischen Bedürfnisse nicht ausreichte. Das auf selektiven, informel-

len, rechtlich nicht verbrieften Transfermechanismen bestehende Regime steht im

Kontrast zum vorangehenden Regime, in dem soziale Leistungen Folge von Rechts-

ansprüchen beziehungsweise Versicherungsleistungen waren, die allerdings auf

die Beschäftigten im formellen Sektor, Angestellte des öffentlichen Diensts und

bestimmte selbständige Berufsgruppen begrenzt waren und die Grundlage für die

sozialdemokratische Blockbildung gebildet hatten (vgl. Eder 2010: 157f.). Das neue

Regime geht mit einer Deregulierung sozialer Wohlfahrt und der öffentlichen Ge-

sundheitsversorgung einher. Es deckt einen Teil der Reproduktionskosten von Ar-

beitskräften durch öffentliche Transferleistungen, die somit nicht (mehr) von den

Unternehmen durch Löhne getragenwerdenmüssen. Seit der Installierung stiegen

die informellen Transferleistungen, mit denen entweder direkt von der Regierung

–über das Familien- und Sozialministerium und die von Provinz- und Bezirksgou-

verneuren verwalteten Stiftungen für Soziale Hilfe und Beistand – oder indirekt

über islamische Wohlfahrtsorganisationen staatliche Gelder verteilt wurden, kon-

tinuierlich (Bahçe/Köse 2017).

Wie stark die existenzielle Not der lohnabhängigen Klassen durch das neoli-

berale Regime und ihre Abhängigkeit vom neuen Wohlfahrtsregime geworden ist,

zeigen Berechnungen von Bahçe und Köse (2017): 2011 fielen etwa 83 Prozent der

Erwerbstätigenhaushalte durch die geringe Höhe eigenständiger Einkommen un-

ter die Armutsgrenze (pro Kopf Tageseinkommen von weniger als 4,3 $). Die Ar-

mutsrate stieg gegenüber 2002 um 14 Prozent. Dies bedeutete, dass 2011 die Ein-

47 Erol Yarar: Gerçek Burjuva Sınıfı Biziz [Erol Yarar: Wir sind die wahre Bourgeoi-

sie], in: http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393-erol-yarar-gercek-burjuva-sini-

fi-biziz vom 20.07.2009 (Abruf am 12.10.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393


184 Hegemonie und Kulturkampf

kommen von etwa der Hälfte aller Haushalte unter der Armutsgrenze lagen.Wenn

jedoch die Transferleistungen, die sie – ohne Rechtsanspruch – zusätzlich zu ihren

Einkommen erhielten, berücksichtigt werden, fiel die Armutsrate von 27,4 % für

2002 auf 7,4 % für 2011. Bahçe und Köse zeigen ebenfalls auf, dass das Fehlen ei-

nes formalisierten Rechtsanspruchs eine Selektivität des neuenWohlfahrtsregimes

bedingt. Während die Summe der Transferleistungen gestiegen ist, ist die Anzahl

der Haushalte, die Hilfen empfingen, gesunken. Aufgrund der allgemeinen Ver-

schlechterung der Einkommenssituation von Erwerbstätigenhaushalten wäre das

Gegenteil zu erwarten. Die Kriterien, die diese Selektivität gestalten, lassen sich

aus quantitativen Erhebungen nicht erschließen. Eine naheliegende, durch einzel-

ne Fälle informierte aber nicht systematisch untersuchte Hypothese ist, dass poli-

tische und kulturelle Nähe zur AKP eine Rolle spielen. Da die Verteilung von Hilfen

nicht transparent gestaltet ist, eine öffentliche Instanz zur Kontrolle der Vergabe

von Leistungen fehlt, ist es faktisch der Entscheidungsgewalt einzelner Behörden

überlassen, wer solche Hilfen erhält und wer nicht. Patronage wird hierdurch be-

günstigt (vgl. Buğra/Candaş 2011: 518ff.; Eder 2010: 175ff.).

Anzunehmen ist, dass bei der Verteilung von Armenhilfe ähnliche und damit

von persönlichen Entscheidungen abhängigeMechanismen greifen wie bei der pri-

vaten »Armenabgabe«, die in der islamischen Theologie als Pflicht der Reichen ge-

genüber den Armen thematisiert wird (vgl. Kuran 1995: 87).48 Der Empfänger muss

die Nähe zu Wohltätern suchen und für sich werben. Er muss darlegen, warum

gerade er Hilfe erhalten soll. Durch diese Form der persönlichen Bindung sozialer

Hilfen wird die Mitgliedschaft in einer kulturellen Gemeinschaft attraktiv, hier al-

so die Mitgliedschaft in einer islamisch-konservativen Glaubensgemeinschaft oder

das Bekenntnis zu ihr, der sich im Falle staatlicher Verteilungsmechanismen die

Mitglieder der Bürokratie angehörig fühlen. Offenkundig ist diese Selektivität,

wenn allgemeine Steuern in die Finanzierung religiöser Aktivitäten wie den Bau

theologischer Schulen oder von Pilgerfahrten gelenkt werden, die nur bestimm-

ten, kulturell definierten Bevölkerungsgruppen offen stehen. Darüber hinaus ist

die Teilnahme an einem religiösen Ritual wie dem Fastenbrechen erforderlich, um

Hilfen zu erhalten. In den islamistisch regierten Kommunenwird die Verknüpfung

von Armenhilfe mit religiösen Zeremonien schon seit den 1990er Jahren offensiv

betrieben. Die islamistische Partei nutzt solche Zeremonien, um für ihre politi-

schen Ziele zu werben. Die kritische Berichterstattung durch Mainstream-Medien

48 Die Armenabgabe ist ein weiteres Beispiel dafür, dass der Islam oder der Islamismus kein ko-

härentes politisches oder ökonomisches System, sondern eine Ideologie ist, die nur in Ver-

bindung mit konkreten Akteuren wirklich wird. Ob die Abgabe auf Freiwilligkeit beruhen

oder verpflichtend durch eine Institution eingetrieben, nur von Privatpersonen oder auch

von Unternehmen bezogen werden soll, welche Regeln bei der Verteilung gelten, sind Fra-

gen, die in jedem Land, das dieses Modell anwendet, unterschiedlich beantwortet werden.

Indes behauptet jedes Land, es habe das ideale Modell gefunden (Kuran 1995).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 185

über die Verknüpfung öffentlicher Hilfenmit politischerWerbung hat über die Zeit

deutlich abgenommen. Grund dafür ist nicht allein Gewöhnung, sondern auch ver-

stärkte politische Kontrolle der Medien oder –mitunter erzwungene – Anpassung.

2010 wurde noch skandalisiert, dass in der Hauptstadt Ankara die AKP-geführte

Kommune beim Fastenbrechen im Monat Ramadan Zelte aufstellte, in denen über

vier Wochen täglich Verköstigung für angeblich mehrere hunderttausend Perso-

nen ausgegeben wurde.49 Während der Verköstigung wurde Werbung für ein »Ja«

beim anstehenden Verfassungsreferendum gemacht. Das Aufstellen solcher Zel-

te, in denen Bürgermeister der AKP in Begleitung von Geistlichen, die das Ritual

des Fastenbrechens anleiten, Ansprachen halten, die auf die jeweilige politische

Tagesordnung eingehen, ist regelhafte Praxis. In den 2000er Jahren wurden sie

zum festen Bestandteil organisierter Armenhilfe durch die Einrichtung kommu-

naler Fonds, die maßgeblich aus Spenden lokaler Unternehmer gespeist wurden

(Eder 2010: 178). In Izmir, wo die AKP nicht den Bürgermeister stellt, beobachtete

ich, dass die Ausgabe von Essen am Ramadan über die Moscheen stattfand. Da die

Moscheen der nationalen Regierung unterstehen, konnte die AKP diese unter Um-

gehung der Kommunalverwaltungen mobilisieren. In Diyarbakır beobachtete ich,

dass das lokale Büro der AKP als Anlaufstelle für potentielle Hilfsempfänger fun-

gierte. Eine ehrenamtliche Parteifunktionärin war für diesen Zweck abgestellt, bot

Beratungsgespräche an und vermittelte die Bittsteller an karitative Organisationen

weiter. Letztere verteilten neben unregelmäßigen Hilfen in Form von Lebensmit-

teln und Heizmaterial auch regelmäßige Hilfen an ältere Menschen, Waisen und

Pflegebedürftige.

Kutlu hat in seiner Studie über die staatliche Armenhilfe herausgearbeitet, dass

für viele Arme diese Hilfen zum »fürsorglichen Gesicht« der Partei geworden sind

(Kutlu 2015: 355). Sie erscheinen ihnen nicht als steuerfinanzierte öffentliche Hil-

fen, sondern als unmittelbare Zuwendungen dieser Partei, die dieses Image nach-

drücklich pflegt und an politische Konditionen knüpft. Der von der AKP gestell-

te Parlamentspräsident formulierte diesen Zusammenhang im Vorfeld der Parla-

mentswahlen im Jahr 2015 folgendermaßen:

»Wenn ihr dieses Land von Koalitionsregierungen abhängig macht, dann wird es

schwer, Arbeit für eure Kinder zu finden. Es wird schwer, sich um die Behinderten

zu sorgen. Es wird sehr schwer, Kohle an unsere Armen zu verteilen. Dem Inhaber

einer GrünenKarte50 seineMedikamente zu geben,wird sehr schwer.« (zit.n. Kutlu

2015: 355)

49 Siehe www.milliyet.com.tr/70-bin-kisiye-evet-li-iftar-siyaset-1284444/ vom 03.09.2010 (Ab-

ruf am 16.10.2018).

50 DieGrüneKartewurde 1992 eingeführt, umnicht-versichertenBevölkerungsgruppendenZu-

gang zu Gesundheitsleistungen zu ermöglichen beziehungsweise zu vereinfachen. Die AKP

weitete diese Leistungen stark aus. DasModell wurde 2008 beendet und durch ein Allgemei-

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Hegemonie und Kulturkampf

Die Armenhilfe stärkt, so Kutlu, bei den Empfängern das konservativ-bewahrende

Image der Partei und wirkt auf die Wahrnehmung von Religion zurück, die mit

Hilfsbereitschaft assoziiert sowie mit Dankbarkeit und Schuldgefühlen verwoben

wird. Im Gegenzug wird die Partei politisch unterstützt, beispielsweise durch ei-

ne Wahlstimme. Ein längeres Zitat zur Situation von Haselnussbauern vermittelt

einen Eindruck wie diese Lebenslage der subalternen Klassen sich politisch nie-

derschlägt:

»Nach Gesprächenmit etwa 20 Haselnussarbeitern habe ich Folgendes begriffen:

Nachdem die Haselnuss kein Geld mehr einbrachte, sind die Bauern in die Städte

migriert. In der Stadt arbeiten sie auch nicht, sie haben es aber geschafft, in den

Randvierteln in lausigen Kellerwohnungen sich ein neues Leben mit der Grünen

Karte, Nudeln und Kohlen einzurichten. Dieser neuen städtischen Schicht gelingt

es, irgendwieGeld für die Ausbildung ihrer Kinder zu organisieren.Mit kommuna-

len und sonstigen Hilfen, die von irgendjemand dort oben verteilt werden, kom-

men sie über die Runden. Nach Gelegenheit verdingen sie sich für einen Tages-

lohn in nicht versicherten, prekären Jobs.Wie viele Jahre das noch gut geht, ob ein

solches Leben auf Dauer gut gehen kann, sei dahingestellt. […] Die neuen Städter

kompensieren den materiellen Verlust aus der Haselnuss durch Hilfen, die ein

konstantes Armutsniveau ermöglichen. […] Diejenigen, die eine Angabe zu ihrer

Wahlentscheidung machten, gaben alle an, die AKP zu wählen. […] Danach ge-

fragt, warum sie die AKP wählen, lauteten die Antworten und die dazugehörigen

Erklärungen wie folgt: ›Die Kinder gehen zur Schule‹ (Die AKP gibt uns Geld für

die Schulkosten); ›Die Gesundheitsversorgung ist besser geworden‹ (Ich erhalte

Pflegegeld für die Alten und Behinderten zu Hause); ›Die Straßen sind besser ge-

worden, eine Menge Dienste werden geleistet‹ (Kohle und andere Hilfen werden

verteilt).« (İnce 2012, zit.n. Gürel 2014: 373, Übersetzung E.B.)

Indem die lohnabhängige Bevölkerung massenhaft zu Hilfsempfängern gemacht

wurde, sind Patronage und paternalistische Beziehungen zwischen der Bevölke-

rung und denjenigen Instanzen entstanden, die Hilfen verteilen. Unter den Bedin-

gungen existenzieller Armut haben die Nehmenden kaum eine Möglichkeit, pa-

ternalistischen Praktiken zu entkommen. Untersuchungen zeigen, dass sie sich in

diesen Beziehungen einrichten. Die Armenhilfe lässt einen Kreislauf des Gebens

und Nehmens entstehen, in dem Materielles (Hilfen), Politisches (Partei, Behör-

de, Organisation) und Kulturelles (Konservatismus, Religion) ineinander verwoben

sind. Die Aufrechterhaltung dieses Kreislaufs trägt schließlich zur Erklärung bei,

warum die AKP insbesondere die Zustimmung der prekarisierten und informali-

sierten ArbeiterInnen erhält, diese Zustimmung selbst unter ökonomisch krisen-

nes Versicherungssystem für Bevölkerungsgruppen, die nicht in das soziale Versicherungs-

system integriert sind, ersetzt.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 187

haften Bedingungen, wie sie seit der globalen Krise von 2008/2009 in der Türkei

vorherrschen (Akçay 2018), weitgehend erhalten geblieben ist. Andere Regierungs-

parteien in der Geschichte der Türkei hatten in Folge ökonomischer Krisen massiv

an Zustimmung verloren oder wurden, wie nach der Krise von 2000/2001, sogar

ganz von der politischen Bühne hinweggefegt.

Resümierend lässt sich festhalten, dass die historische Konjunktur, in der die

Religion in der Regulierung sozialer Verhältnisse an Bedeutung gewinnt, einer Ero-

sion des institutionalisierten Klassenkompromisses nachfolgt. Nicht staatsbürger-

liche Rechte auf der Grundlage organisierter Klassenlagen, sondern kulturelle Bin-

dung und Nähe werden in der Regulierung der Klassenverhältnisse bestimmend.

Die Religion offeriert einen Deutungsrahmen und stellt Praktiken zur Verfügung,

mit denen informalisierte, paternalistische Beziehungen als moralisch-richtiges

Handeln legitimiert werden können in einer historischen Situation, in der Alterna-

tiven –Gewerkschaften, verbriefte Ansprüche und Rechte – gegenüber dieser Form

informalisierter Sozialpolitik zurückgedrängt worden und kaum noch durchset-

zungsfähig waren. Hegemonietheoretisch kann das Almosenregime als materiel-

ler Baustein eines »informellen« Klassenkompromisses gefasst werden, der die so-

zio-politische Blockbildung unter der praktischen Führung der islamistischen Be-

wegung ermöglicht. Aus dieser Perspektive zeigt sich, dass der Bedeutungsgewinn

der Religion aus ihrer Rolle als kulturelle Vermittlungsform in der Ausübung von

Hegemonie erwächst, die in den alltäglich reproduzierten sozialen Beziehungen

zwischen den Klassen verankert ist. Die AKP hat die Verknüpfung der Informalisie-

rung und Prekarisierung mit konservativ-religiösen Praktiken, die einen zentralen

Baustein ihres Hegemonieprojekts bilden, von der kommunalen und betrieblichen

auf die nationale Ebene getragen.

5.6.3 Kulturkampf in der AKP-Periode

Aus der Diskussion der Forschungsliteratur ging bereits hervor, dass die Aus-

einandersetzung mit seinen Widersachern die Formierung des islamistischen

Projekts erheblich beeinflusst hat. Die islamistische Partei musste sich gegen die

gesellschaftlichen Träger konkurrierender Hegemonieprojekte, die Machtzentren

im Staat gebildet hatten, durchsetzen. Der Kulturkampf war die Form, die dieses

Sich-Durchsetzen in den gesellschaftlichen Auseinandersetzungen angenom-

men hatte. Die Türkei der 2000er Jahre war Schauplatz eines stark zugespitzten

Kulturkampfs konkurrierender Hegemonieprojekte, bei dem alle symbolischen

Waffen ins Feld geführt wurden, die die sozialen Träger der Projekte über Jahr-

zehnte akkumuliert hatten. Unter Einbezug meiner Beobachtungen in Izmir

und Diyarbakır werde ich im Folgenden einen Einblick vermitteln, mit welchen

Mitteln dieser Kampf geführt wurde. Da der Kulturkampf sich neben der Frage

der Laizität an der »kurdischen Frage« entzündete, habe ich eine Bestimmung des

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Hegemonie und Kulturkampf

kurdisch-säkularen Hegemonieprojekts beziehungsweise der »kurdischen Frage«

vorangestellt. Sie ist bislang unterbestimmt geblieben.

Die »Kurdische Frage«

Die »kurdische Frage« wird in der Literatur als ein aus der Leugnung der kurdi-

schen Ethnie durch den Türkismus hervorgehender Problemzusammenhang dis-

kutiert (Saraçoğlu/Yeşilbağ 2015: 941ff.). Durch den bewaffneten Guerillakampf der

PKK ab den 1980er Jahren erhielt die »kurdische Frage« über die kulturelle Aner-

kennung des Kurdischen hinaus eine politische Dimension.51 Die PKK verfolgte

die Gründung eines eigenständigen kurdischen Nationalstaats in Verbindung mit

sozialistischen Zielen. In den 2000er Jahren wandelte sie dieses Ziel angesichts

geringer Aussicht auf Durchsetzbarkeit in die Forderung politischer Selbstverwal-

tung mit kultureller Gleichstellung innerhalb der bestehenden Grenzen der Türkei

um. Die Selbstverwaltung sollte zusammen mit einer umfassenden Amnestiere-

gelung für die Guerilla und die kriminalisierten zivilen Akteure des kurdischen

Projekts erreicht werden. In Assoziation mit der PKK hatten sich eine legale Partei

und eine zivile Bewegung entwickelt, die sich sukzessive in allen gesellschaftlichen

Bereichen organisierte. Ab den 1990er Jahren konnte die Bewegung Mehrheiten

unter der kurdischen Bevölkerung im Südosten der Türkei herstellen und in vielen

Kommunen trotz Rückschlägen aufgrund von Repressionswellen und Militärkam-

pagnen Regierungserfahrungen sammeln.

Dass die kurdische Bewegung in der Region führend wurde, stand im Zusam-

menhang mit der Abwendung von sozialistischen Zielen schon in den 1990er Jah-

ren und der Formulierung einer kapitalistischen Entwicklungsperspektive für die

wirtschaftlich zurückgebliebenen südöstlichen Regionen der Türkei. In nationalen

Programmen formulierte die legale parteiförmige Organisation der kurdischen Be-

wegung, die sich aufgrund von Verboten mehrfach neu gründen musste, ein Pro-

gramm nachholender kapitalistischer Entwicklung und forderte Subventionen für

mittelständische Unternehmen. Führende Parteimitglieder appellierten an große

Unternehmen, in der kurdischen Region stärker zu investieren.52 Zaghafte sozial-

demokratische Zielsetzungen in den von kurdischen Parteien regierten Kommu-

nen wichen in den 2000ern einer neoliberal geprägten Kommunalpolitik, die sich

auf der Basis einer Allianz des städtischen Kleinbürgertums realisierte, das sich

51 Der Gründung der PKK ging die Organisierung einer vorwiegend sozialistisch geprägten Be-

wegung im Osten der Türkei ab den 1960er Jahren voraus, die auf Seiten der sozialistischen

Bewegung der Türkei für ein Ende der Assimilation und Leugnung, für kulturelle Anerken-

nung und Gleichheit stritt. Die Bewegung wurde in den 1970er Jahren auf höchst brutale

Weise militärisch bekämpft (Atılgan 2015: 598f.; Ozan 2015: 710ff.).

52 Siehe www.hurriyet.com.tr/ekonomi/tusiad-diyarbakir-a-gidecek-bdp-yatirima-gelin-cagri-

si-yapacak-16151223 vom 28.10.2010 (Abruf am 12.10.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 189

einer durch intensivierten Handel im Nahen Osten gestärkten Bourgeoisie anglie-

derte. Die Partei formulierte die Erwartung, dass Armut durch Überwindung ka-

pitalistischer Unterentwicklung bekämpft werden könne (Yarkın 2011: 83ff.). Die

von ihr regierten Kommunen näherten sich neoliberalen Stadtentwicklungszielen

– investorenfreundliche Politik, Markenbildung – an und bedienten eine Nachfra-

ge nach Wohnraum für die einkommensstärkeren Schichten, die Gentrifizierung

und Betonwüsten nach sich zog. Diese Politik verband sie mit einem Diskurs, der

kulturelle Diversität als Vorteil im Wettbewerb konkurrierender Städte themati-

sierte (Yüksel 2012: 76ff.).

Auf nationaler Ebene ging die kurdische Bewegung in den 2000ern zwar Bünd-

nisse mit kleineren sozialistischen Kräften ein und formulierte auch hier sozialde-

mokratische Ziele. Deren Einfluss blieb jedoch gering, wie es sich in einer indif-

ferenten Haltung zu Kämpfen der Arbeiterbewegung und in der kommunalpoli-

tischen Ausrichtung der von der kurdischen Partei regierten Städte niederschlug.

Eine deutliche Differenz zu islamistisch regierten Städten lag in einer nicht ge-

werkschaftsfeindlichenHaltung sowie in zaghaften Versuchen einerOrganisierung

von unten, die von Stadtteilinitiativen getragenwurden. Eine nachhaltige Initiative

zur Verbesserung der Lebenslage des von den Kriegsfolgen besonders betroffenen,

extrem verarmten kurdischen Prekariats ergriffen die kurdischen Kommunen je-

doch nicht (Değirmen 2013). Eine zweite Differenz zu islamistischen Kommunen

bestand darin, dass die kurdische Partei die neoliberal geprägte kapitalistische Ent-

wicklungsperspektive mit einem kulturellen Liberalismus verband, der Anerken-

nung kultureller Diversität und die Gleichstellung der Geschlechter förderte. Die

von der kurdischen Partei ausgehende politische Herausforderung ging nicht pri-

mär aus ökonomischen Differenzen hervor. Meine Beobachtungen und Gespräche

in der Parteizentrale der AKP in Diyarbakır legten lediglich nahe, dass das isla-

mistische Hegemonieprojekt im kurdischen Südosten sich – in Kontinuität zu den

konservativen Parteien – auf die überregional aktive kurdische Bourgeoisie und

religiöse Akteure stützen konnte (vgl. Atılgan 2015a: 484f.). Die Leitungsebene der

AKP war mit Unternehmern besetzt, die von ihren überregionalen Investitionen

berichteten. Ihre Nähe zum nationalen Machtzentrum war schon aus Opportuni-

tätsgründen konsequent, insofern hier die für die Entwicklung der Unternehmer

relevanten Entscheidungen getroffen wurden. Während die Basis anderer Partei-

en im kurdischen Südosten in den 2000ern komplett erodiert war, diese sich zu

mehr oder weniger kurdenfeindlichen Parteien entwickelt hatten, formulierte die

islamistische Partei ein ideologisches Integrationsangebot an die kurdische Bevöl-

kerung. Es bestand aus einem islamischen Konservatismus, der die ethnisch-tür-

kische Definition der Nation zu einer religiös-konservativen Fundierung verschob

und dabei auf die osmanische Vergangenheit rekurrierte, in der »Türken« und

»Kurden« innerhalb eines Staatsgebiets gleichberechtigt nebeneinander existiert

hätten. Durch die Hervorhebung einer gemeinsamen Unterdrückungsgeschichte

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Hegemonie und Kulturkampf

durch den Kemalismus und den Rekurs auf eine verbindende islamische Identität

sollte die ethnische Spaltung zwischen Türken und Kurden überwunden werden.

Der islamische Konservatismus kündigte eine Abwendung der islamistischen Par-

tei von der Türkisch-Islamischen Synthese an. Doch die starke und effektive Or-

ganisierung der kurdischen Bewegung sowohl im zivilen als auch im militärischen

Bereich begrenzte die Wirkungsmöglichkeiten des islamistischen Hegemoniepro-

jekts. Sie setzte ihm ein säkulares, auf ethnischer und nicht religiöser Identität

beruhendes Hegemonieprojekt entgegen, für das sie Mehrheiten in der Region ge-

nerieren konnte und das sie in Form eines inklusiven Anerkennungs- und Gleich-

stellungsversprechens auf die nationale Ebene trug (Saraçoğlu 2011). Die Forde-

rung nach Selbstverwaltung, die die kurdische Bewegung auf der nationalen Ebene

durch Transformation des zentralistischen Staates in einen Föderalstaat umsetzen

wollte, war gleichbedeutend mit einer Dezentralisierung der politischen Macht.

Damit stand sie im diametralenWiderspruch zu der von der AKP betriebenen Mo-

nopolisierung der Staatsapparate, die auch die Grundlage für den Zusammenhalt

des rechten Lagers bildete.

Nichtsdestotrotz schien die AKP mit der »Demokratische Öffnung« genannten

Initiative die Realität einer kurdisch-säkular artikulierten Hegemonie anzuerken-

nen. Sie offerierte politische Verhandlungen und ein Ende der Militärkampagnen.

Zwar widersprach die gleichzeitig betriebene Kriminalisierung ziviler Akteure der

kurdischen Bewegung durch eine im Frühjahr 2009 eingeleitete massive Repressi-

onswelle der »Demokratischen Öffnung«. Die Repression ließ erkennen, dass die

»Öffnung« unter dem Primat der Einhegung des kurdisch-säkularen Hegemonie-

projekts stand (vgl. Saraçoğlu/Yeşilbağ 2015: 932f.). Doch interpretierte die kur-

dische Bewegung die Repressionswelle als nachgeordnetes, vorübergehendes Ele-

ment. Die rechts-kemalistischen und türkistischen Bewegungen, die sich in der

CHP beziehungsweise der MHP organisierten, sahen dagegen in erster Linie die

Grundlage des Nationalstaats erodieren.53 Sie beharrten auf einer rigorosen Ab-

lehnung von politischen Verhandlungen und Kompromissen mit der kurdischen

Bewegung und mobilisierten gegen sie auf nationalistischer Grundlage.

53 Die kurdische Bewegung interpretierte die Repressionswelle als nachgeordnetes, vorüber-

gehendes Element, indem sie die Durchführung zuerst den kemalistisch-türkistischen Op-

positionszentren im Staat, nach deren offensichtlicher Zurückdrängung der Gülen Gemein-

schaft zuschrieb, die sie nicht als integralen Bestandteil der AKP begriff. Einige Jahre spä-

ter wurde bekannt, dass die AKP über die gesamte Zeit geheime Verhandlungen mit der

PKK in Kenntnis führender ziviler politischer Akteure der kurdischen Bewegung geführt

hatte, die deren verzerrte Wahrnehmung des Geschehens beeinflussten, wie aus Stellung-

nahmen beteiligter kurdischer Politiker hervorgeht. Siehe https://anfturkce.net/guncel/ay-

dar-bath-muzakereci-ocalan-dyr-12005 vom 06.12.2012; www.hurriyet.com.tr/gundem/oglu-

mun-cesedi-balkondaydi-21646964 vom 08.10.2012; http://sehirmedya.com/genel/tuglukt-

an-carpici-mit-yorumu/ vom 09.02.2012, (alle abgerufen am 12.10.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan


5. Der historische Bogen 191

Neo-Kemalismus und das islamisch-konservative Hegemonieprojekt

Eine Hochburg der kemalistischen Mobilisierung bildete Izmir, eine der wenigen

Großstädte, in der der Kemalismus nach 2000 noch eine dominante öffentliche

Präsenz durch Stadtviertel- und Straßennamen, Bilder, Büsten und (Straßen-)Aus-

stellungen entfaltete, die den Symbolen und Themen des Kemalismus – Rolle

Izmirs im Befreiungskrieg 1919-22, modernistische Reformen, Verehrung von

Atatürk – gewidmet waren. Die Verehrung konnte kultische Gestalt annehmen,

wie beispielsweise ein in der Stadtbibliothek angekündigter Vortrag über die

Mund- und Zahnhygiene von Atatürk nahelegte. Auf den Kundgebungen der CHP

in Izmir traten die Konstitutionsmerkmale des Neo-Kemalismus (vgl. S. 168f.) auf

prägnante Weise hervor (vgl. Yıldırım/Haspolat 2010: 312ff.). Eine dieser Kund-

gebungen während meines Aufenthalts richtete sich gegen die »Öffnungspolitik«

der AKP in der »kurdischen Frage«. Auf dem großen Kundgebungsplatz am Meer

hatten sich Zehntausende versammelt, die sich mit nationalistischen Parolen,

Militärmärschen und einem immer wieder gespielten Popsong einstimmten, der

große Sehnsucht nach »Meinem Blondhaarigen und Blauäugigen« – gemeint war

Atatürk – ausdrückte.54 Veteranen und Witwen gefallener Soldaten der Zypernin-

vasion aus den 1970ern, die von der damaligen CHP geleitet worden war, waren

vor Ort. Sie gaben sich durch Uniformen zu erkennen, während zehntausende

Nationalflaggen, mit denen sich manche Teilnehmer gänzlich umhüllt hatten,

ein rot-weißes Meer entstehen ließen. Flammende Reden wurden gehalten, die

die Einheit des Landes beschworen, die sie durch die »Öffnungspolitik« der AKP

gefährdet sahen.

Nach der Kundgebung stieg ich in einen Omnibus, der sich rasch mit ande-

ren TeilnehmerInnen füllte. Während wir losfuhren, begann ein älterer Mann, au-

genscheinlich über siebzig Jahre alt, einfach, ärmlich gekleidet, sehr aufgeregt zu

schimpfen: »Erdoğan bereichert nur sich selbst. Schuld sind aber die Menschen,

die den wählen. Nicht die in Izmir aber die in den anderen Provinzen. Die sind

ein bisschen dumm.« Eine Frau im mittleren Alter, der Kleidung nach zu urteilen

auch eher arm, vielleicht eine kleine Angestellte, fiel ein: »Ja wirklich, das passiert

eben,wennman denen aus den Bergen das Recht gibt, zu wählen. In Europa ist das

anders, jemand mit Universitätsabschluss hat dort vier Stimmen, also nein zwei,

jemand mit Universitätsabschluss hat zwei Stimmen.« Ich war drauf und dran zu

widersprechen, fragte mich, wie viele der MitfahrerInnen wohl einen Universitäts-

abschluss vorzuweisen hatten. Ich hielt mich zurück und wartete, ob jemand ande-

res etwas sagen würde. Die, die etwas sagten, stimmten ein. Die meistenMitfahre-

rInnen waren dem Aussehen nach ärmere Leute, einige waren an ihren Mützen als

54 Es handelte sich um das von Selda Bağcan interpretierte Lied »Sarı Saçlı Mavi Gözlüm«.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Hegemonie und Kulturkampf

Arbeiter erkennbar, die im Gewerkschaftsverband DİSK organisiert waren.55 Ein

älterer Mann, mit Atatürk-Rosette, ergriff das Wort: »Ich bin 82. Guckt euch den

Erdoğan an. Was soll man von jemandem halten, der kein Respekt vor der Armee

hat? Ein Lump ist das.«

In Izmir war es nicht unüblich, auf solche Äußerungen zu stoßen, die Unge-

bildetsein, dörfliches Leben und eine Herkunft aus der Osttürkei – »die aus den

Bergen« konnte für all das einzeln oder zusammen stehen – mit der AKP assozi-

ierten. Die Äußerungen waren verknüpft mit einem Bekenntnis zum Militär. An

eine bestimmte soziale Position waren sie augenscheinlich nicht gebunden. Sie

verwiesen auf konkrete Biographien wie die Teilnahme an der Zyperninvasion, die

in Izmir durch kulturelle Aktivitäten erinnerungspolitisch lebendig gehalten und

gewürdigt wurde. Sie zeigten, dass quer zu den sozialen PositionenWeltauffassun-

gen geteilt wurden, Identifikationen entstanden waren, die von der kemalistischen

Hegemoniestrategie zusammengeführt und verstärkt wurden.

Eingebettet war die kemalistisch-urbane Form der Abgrenzung gegenüber »de-

nen aus den Bergen« in einen Modernismus, der auf der Aneignung einer kapita-

listisch artikulierten Fortschrittlichkeit seitens bestimmter Teile der Bevölkerung

beruhte, die einem anderen Teil vorwarf, er halte die nationale Entwicklung durch

borniertes Festhalten an Traditionen auf. Cihan Tuğal schreibt in seiner Studie sol-

che Distinktionspraktiken urbanen Bevölkerungsgruppen zu, die sich damit von

der ländlichen Bevölkerung beziehungsweise den in die Städte hinzuziehenden

BinnenmigrantInnen abgrenzten, indem sie sie als rückständige, kulturlose, un-

anständige Masse stigmatisierten (2009: 40, 123). Dieses Stigma mit Gläubigkeit

und »vormoderner« Traditionalität gleichzusetzen, beschrieb er als das Werk der

»säkularen Elite«. An diese Stigmatisierung konnten die AKP und die assoziier-

te Bourgeoisie anknüpfen, indem sie sich den Ausgegrenzten als ihre Repräsen-

tantin anboten. Die Repräsentationsbeziehung funktionierte, nicht weil die AKP

die soziale Lage der Ausgegrenzten entscheidend verbesserte, sondern indem sie

die kulturellen Stigmata – Religiosität, Traditionalität und provinzielle Herkunft –

aufgriff und positiv bewertete. Während dieses Angebot in zahlreichen Städten

angenommen wurde, wirkte die Distinktionspraxis in Izmir und einigen anderen

in der ägäischen Region gelegenen Städten offenbar stärker in die entgegensetzte

Richtung. Sie stabilisierte den kemalistischen Block.Die Abgrenzung fand sich hier

nicht nur bei »Eliten« oder den »Bessergestellten«, die sich nach unten abgrenzten.

Sie durchzog alle sozialen Klassen und bildete eine Konstituente des sozio-politi-

schen Blocks, den die kemalistische Bewegung gebildet hatte. Die Anwesenheit von

Gewerkschaftern auf der Kundgebung im Jahr 2009 zeigte an, dass die CHP trotz

55 Der in den 1970er Jahren links stehende Verband blieb nach dem 1980er Putsch für lange

Zeit verboten. In den 2000ern hatte er sich sukzessive der CHP angenähert und organisierte

die eher links stehende sozialdemokratische Arbeiterschaft.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 193

Anpassung an neoliberale Stadtentwicklungsmodelle (Eğilmez 2010: 626) und aus-

bleibender Opposition gegen neoliberale Politik (Doğan 2009b: 130) die formellen

und gewerkschaftlich organisierten ArbeiterInnen, die landesweit allerdings nur

noch etwa 5 Prozent der gesamten Arbeiterschaft stellten, auf ihrer Seite halten

konnte (Saraçoğlu/Yeşilbağ 2015: 893). Gewerkschaftsmützen und ärmliche Klei-

dung, die in Izmir neben Angehörigen des wohlhabenderen Kleinbürgertums auf

jeder kemalistischen Großdemonstration vorzufinden waren, waren Ausdruck ei-

nes Festhaltens an einer städtisch-sozialdemokratisch artikulierten Lebensweise,

die sich in einen neo-kemalistisch dominierten sozio-politischen Block einglieder-

te. So konnte es paradoxerweise geschehen, dass Werktätige ohne Universitätsab-

schluss andere aufgrund eines fehlenden Universitätsabschlusses für dumm und

unmündig erklärten, weil sie deren soziale Lage und Lebensweise als Bedrohung

für die eigene Position ansahen.

Dass Izmir nicht schon immer von der CHP regiert wurde, sprach dafür, dass

die Ursachen für die Entstehung dieser Konfrontation in der jüngeren Geschichte

liegen mussten. Izmir war bis in die frühen 1970er Jahre eine Hochburg konser-

vativer Parteien gewesen. Erst auf der Grundlage industrieller Entwicklung und

der sozialdemokratischen Blockbildung wandte sich die Bevölkerung mehrheitlich

der (damaligen) CHP zu. Entgegen des landesweiten Trends hatte sich die Izmirer

Bevölkerung auch nach 1980 eher links-kemalistischen Parteien zugewandt, nach

dem Zusammenbruch des Links-Kemalismus (der DSP) der neo-kemalistischen

CHP.Die Forschungsliteratur bietet keine detaillierte Erklärung für das Fortwirken

der sozio-politischen Blockbildung in Izmir. Doch neben der »Verteidigung der

Lebensweise« gegen religiöse Vorgaben (Tosun 2010: 289) erscheint es plausibel,

dass die CHP von der herausragenden Stellung Izmirs in der importsubstituie-

renden Industrialisierungsphase zehrte. Nach 1980 setzte in Izmir ein relativer

sozio-ökonomischer Niedergang ein, der einen sozialen Abstieg des Izmirer Klein-

bürgertums und der traditionellen Arbeiterschaft auslöste. Mit der Streichung

landwirtschaftlicher Subventionen erodierten auch die Reproduktionsgrundlagen

der Kleinbauern im ägäischen Hinterland von Izmir, die in die Städte migrierten.

Ausbleibende staatliche Fördermittel in die Produktionsstruktur und den Ausbau

öffentlicher Infrastrukturen, neue ökonomische Präferenzen unter den neolibera-

len ANAP-Regierungen lösten auch eine Distanzierung der Izmirer Industrie- und

Handelsbourgeoisie von den konservativen Parteien aus. Der Abstieg und der

Bedeutungsverlust Izmirs verbanden sich zu einer allgemeinen Unzufriedenheit,

die sich nach 1990 als kemalistische Nostalgie artikulierte. Die Binnenmigrati-

onswellen aus dem kurdischen Osten infolge des Krieges verstärkten nochmals

den Konkurrenzdruck innerhalb der durch Landflucht ohnehin stark angewach-

senen Arbeiterschaft. Auf der Grundlage verstärkter Konkurrenz und des Abstiegs

des Kleinbürgertums bildete sich nach 1990 ein anti-kurdischer Rassismus (Yıl-

dırım/Haspolat 2010: 312f.). Dem »Elitendünkel« auf den Kundgebungen der

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Hegemonie und Kulturkampf

CHP quer zu den sozialen Positionen lag diese Konstellation zugrunde, die durch

Abstiegs- und Konkurrenzerfahrungen gekennzeichnet war. Dass die Zustimmung

zur AKP in Izmir mehrheitlich aus den Vierteln der späten ArbeitsmigrantInnen

kam, in denen die untersten Schichten der informellen ArbeiterInnen lebten,

stützt diese These (Uyar 2010: 242ff.).

Die AKP reagierte auf das kemalistische Hegemonieprojekt in Izmir mit ober-

flächlicher Anpassung. Ihr öffentliches Auftreten war dominiert von einem Dis-

kurs des toleranten Miteinanders verschiedener Identitäten und dem Bemühen,

keinesfalls den Eindruck einer »ideologischen« Agenda zu erwecken. Sie betonte,

die Partei sei nicht religiös, sie privilegiere niemanden und diene allen gleicherma-

ßen. Auf ganz Izmir bezogen konnte sich die AKPmit etwa 35 Prozent der Stimmen

auf eine starke Minderheit stützen, in einigen Stadtbezirken stellte sie die Bürger-

meister. Ein AKP-Bürgermeister ließ an einer Hauptverkehrsstraße eine giganti-

sche Büste von Atatürk errichten. Die AKP organisierte Veranstaltungen, die eine

Nähe zum kemalistischen Modernismus demonstrierten, was an der Parteibasis

zwar Befremden hervorrief, aber als Notwendigkeit akzeptiert wurde, sich den lo-

kalen Bedingungen anzupassen. Ein Begebnis, das sich zu einem frühen Zeitpunkt

meines Feldaufenthalts abspielte, vermittelt einen Eindruck, welche Formen diese

Anpassung annahm. Im Büro der AKP lagen mit einem Porträt von Atatürk verse-

hene Einladungen zu einem Konzert – einem »Republik Symphonie Orchester« –

aus, das am 29. Oktober, dem Gründungstag der Republik stattfinden sollte. Ein

Mitglied der AKP-Jugend fragtemich, obwir zusammen hingehenwollten. Ich ant-

wortete überrascht, dass er solche »republikanischen Sachen« doch sonst ablehne.

»Ja klar«, sagte er, »aber das hier ist eine Veranstaltung der Partei.« Ein zweiter

erklärte mir daraufhin, dass die AKP in Izmir nicht repräsentativ sei:

Wir versuchen, die Reichen zu gewinnen. In Anatolien funktioniert das, da die Rei-

chen dort eine anatolische Kultur haben. Hier nicht. Taha Aksoy hat Hundefutter

verteilt imWahlkampf. Das ist sogar Thema im nationalen Parlament geworden.

Die Armenviertel werden hier von uns nicht so umworben. Deswegen diese Sym-

phonie. Wir versuchen, zu zeigen, dass wir dazu gehören.

Von dieser Aktion des AKP-Oberbürgermeisterkandidaten Aksoy, Unternehmer

und Mitglied von TÜSİAD, also des Unternehmerverbands, der in der staats-

zentristischen Literatur auf der Gegenseite der AKP positioniert wird, hatte ich

schon bei meinen ersten Erkundungen gehört, als ich mich auf der Suche nach

Verteilung von Armenhilfe durch die Partei befand. Ich konnte keine Anzeichen

von Armenhilfe ausfindig machen, stieß stattdessen auf diese Aktion und war

baff. Die politischen Werbekampagnen der AKP zielten nach der Gewinnung von

35 Prozent der Izmirer Bevölkerung nicht mehr auf die Armen, wie ich aufgrund

der Literatur erwartet hatte, sondern auf die »Reichen«. Das Ungewöhnliche am

Verteilen von Hundefutter war, dass Hunde in türkischen Städten als Wach-,

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 195

aber kaum als Haustiere gehalten wurden. Hunde als Haustiere, ausgestattet

mit eigener Versorgungsindustrie – Läden, die Tierfutter und anderes Zubehör

verkaufen, Hundefriseurläden, Tierkliniken etc. –, verbreiteten sich nur in ge-

hobenen Vierteln von Izmir, wo mittlere und obere Einkommensgruppen lebten,

nicht jedoch in den ärmeren Vierteln. Die »Reichen« ist hier folglich als Synonym

für die wohlhabendere Bevölkerung zu verstehen.

Es weist zugleich auf eine kulturelle Praxis hin, die als nicht-anatolisch mar-

kiert wurde und die es der AKP erschwerte, sich attraktiv zu machen, da die Prak-

tiken der Adressierten den »eigenen« fremd erschienen. Im Sprachgebrauch kon-

servativer Akteure war Anatolien eine Chiffre für eine bestimmte Kultur, die in

ihrer Praxis jedoch erst hergestellt, vereinheitlicht, definiert und verändert wurde.

Die Konstruktion entfaltete eine starke Wirkung über die konservativen Akteure

hinaus. Wie dargestellt, trat sie bei den VerfechterInnen der Kulturkampfthese als

Grundlage für die Behauptung auf, es habe immer-schon ein frommes Volk ge-

geben, das mit der AKP seine politische Repräsentantin fand. In Izmir sprachen

auch AlevitInnen, die selbst aus Ostanatolien in den Westen migriert waren, von

»anatolischer« Bigotterie oder Frömmlerei, die die AKP repräsentiere und von der

Izmirer Bevölkerung abgelehntwerde. Tatsächlich existierten in Anatolien trotz der

Bemühungen kultureller Homogenisierung, die in den vergangenen Jahrzehnten

intensiviert worden waren, noch immer kulturell verschiedene Bevölkerungsgrup-

pen, zu denen auch die AlevitInnen selbst gehörten. In Izmir hatten sie eine La-

ge vorgefunden, in der ihre kulturellen Praktiken anders als in vielen zentral- und

ost-anatolischen Städten keine direkte Verfolgung auslösten. Als Gegenüber des is-

lamisch-konservativen Konformitätsdrucks konnte die neo-kemalistische CHP in

Izmir zur Bewahrerin einer relativ freiheitlichen Kultur werden, die auch AlevitIn-

nen Schutz bot. Doch die andere Seite der neo-kemalistischen Medaille war eine

Borniertheit, die rassistische Formen annahm, sich über kemalistische Symbole

rückwärtsgewandt an einem sozialdemokratisch artikulierten Status festhielt und

nach unten abgrenzte. Die Konstellation in Izmir trat so als eine Langzeitfolge der

militärischen Zerschlagung der organisierten Werktätigen auf, die immer weni-

ger in der Lage gewesen waren, den neoliberalen Angriff abzuwehren, geschweige

denn die Ausweitung sozialer Errungenschaften auf alle Werktätigen zu fordern.

Sie grenzten sich stattdessen gemeinsam mit Teilen des Kleinbürgertums zuneh-

mend chauvinistisch gegen die BinnenmigrantInnen ab. Umgekehrt erschienen

die bereits stark eingeschränkten sozialen Errungenschaften der formellen Werk-

tätigen den Ausgegrenzten als Privilegien, von deren Teilhabe sie ausgeschlossen

waren. Die Neoliberalisierung war auf diese Weise mit einer chauvinistisch aufge-

ladenen Polarisierung in den Städten verbunden.

Das »Gewinnen der Reichen« durch die AKP griff bewusst Zugeständnisse an

die Träger der kulturellen Praktiken auf, die in Izmir hegemonial waren. Während

mir erzählt wurde, worum es mit dem Symphonie-Orchester ging, kamen andere

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Hegemonie und Kulturkampf

hinzu. Sie waren sich einig, dass die Veranstaltung eine Vortäuschung sei. Sie wa-

ren sicher, dass ihrTheater von allen als solches erkannt werde und zugleich waren

sie davon überzeugt, dass auf die Izmirer Realitäten reagiert werden müsse. Aus

ihrer Sicht war der Wahlslogan der AKP im Kommunalwahlkampf – »Veränderung

ist geboten« (Değişim şart) – ein Fehler gewesen. Mit ihm sei die Befürchtung ver-

stärkt worden, die die Izmirer Bevölkerung ohnehin hegte: dass die AKP den Status

quo verändern werde. Der Toleranzdiskurs der AKP stand im Konflikt mit der Pra-

xis der Partei in anderen Orten des Landes, in denen sie die konservativ-islamische

Kontrolle des öffentlichen Raums verstärkt hatte. Während im ganzen Land um

die Verbannung von Alkohol aus der Öffentlichkeit und Geschlechtersegregation

gestritten wurde, betonte der AKP-Kandidat Aksoy, dass es in Izmir auch im Fal-

le seines Wahlsiegs möglich bleiben werde, Alkohol zu trinken, Geliebte weiterhin

händchenhaltend auf der Promenade spazieren gehen könnten.

Um zu veranschaulichen, wie sich die Anpassungsbemühungen der Partei in

ihrem Inneren auswirkten, gebe ich einen Ausschnitt aus dem Vorbereitungstref-

fen für das Symphonieorchester wieder, das die AKP-Jugend einberief und an dem

ich teilnahm. Anwesend waren 20 TeilnehmerInnen etwa im Alter zwischen 20 und

30. Es war abends und wir saßen an einem runden Konferenztisch. Der Leiter des

Treffens (L) eröffnete die Runde.

L: Freunde, wir müssen alle dort hingehen, es muss voll werden, es ist natürlich kein

Zwang, aber eine Veranstaltung unserer Partei.

A: Ja, es muss noch was gesagt werden, bei einem Symphonie-Orchester gibt es ein

System. Es gibt Regeln. Zum Beispiel wird in der ersten Pause nicht geklatscht.

L: Ja, Freunde, die Regeln solcher Konzerte sind anders. Wir dürfen uns noch nicht mal

bewegen, unsere Handys müssen aus sein, der Beifall folgt einem System. [Das Handy

von A klingelt] Also, sogar das Handy von A muss aus sein [Gelächter]. Wir setzen uns

hin, alles klar? Und passen uns an. Also, selbst aufstehen ist nicht angesagt.

Z: [steht auf, hebt beide Hände gen Himmel und ruft dazwischen] Stellt euch vor, einer

steht auf und ruft: Das war göttlich Chef, spiel’s noch mal [Gelächter].

E: Also ich möchte jetzt doch mal was fragen.Warumwird das überhaupt gemacht?

L: Keine Ahnung. Ich weiß nur, dass die Leitung das organisiert.

A: Also, wir müssen aufpassen. Nicht dass wir ein Auge ausstechen, während wir eine

Augenbraue zupfen wollen.56

Y [redet aufgeregt, dozentenhaft aber mit Selbstironie]: Ich schließe mich an. Also,

obwohl das so eine intellektuelle Sache ist, hatte selbst ich keine Ahnung,wie kompliziert

das sein kann [Gelächter].

E: Also mir kommt das alles aufgesetzt vor.

L: Ja, wer nicht möchte, kommt nicht.

56 Türkisches Sprichwort: »Kaş yaparken göz çıkarmak«.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 197

E: Ist ja alles schön und gut, aber was ist die Erklärung hierfür? Wir werden uns blamie-

ren.Was haben wir damit am Hut? Kann mir das mal einer sagen oder ist das geheim?

L: Republik-Konzerte halt. Passt auf: Die Republik ist nicht das Eigentum von irgend-

wem. Die tun so, als ob sie ihnen gehören würde. Die Republik gehört uns allen. Diese

Veranstaltung muss so verstanden werden. Und wir müssen uns den Gepflogenheiten

anpassen.

Deutlich trat aus der Diskussion das Gefühl kultureller Fremdheit der Veranstal-

tung, die von der eigenen Partei geplant wurde, hervor. Auch wenn sie der Situati-

on zunächst mit Humor begegneten, um sie handhabbar zu machen, wurde ihnen

doch gewahr, dass Fehlverhalten eine »Blamage« wäre: ein Beweis von Nicht-Kön-

nen und Nicht-Eingeweiht-Sein. Während sich in der Diskussion eine Stimmung

entwickelte, die dahin tendierte, sich auf das Eigene zu besinnen und solch »in-

tellektuelle Sachen« zu ignorieren, um nicht am Ende selbst Schaden zu erleiden

beziehungsweise Authentizität zu verlieren, wurde durch die Erklärung des Leiters

am Ende deutlich, dass es darum ging, die Republikkonzerte als Symbol, mit dem

die Republik gefeiert wurde und das ihr zugleich ein Gesicht verlieh, das über fast

ein Jahrhundert mit bestimmten kulturellen Symbolen assoziiert war, zu besetzen.

Indem die AKP die Veranstaltung durchführte – das wird in der Szene erkennbar

– wurde die Republik angeeignet. Die Anpassung war nur der erste Schritt.

Ähnliches geschah Ende 2009 im Rahmen der sogenannten Öffnungspolitik. In

Izmir und in anderen größeren Städten wurden Bildungsseminare durchgeführt,

die sich in erster Linie an Parteimitglieder richteten, jedoch auch Außenstehenden

offen standen. Die Seminare wurden mit einem Poster angekündigt, das Erdoğan

zeigte, wie er auf einer Schultafel den Satz »Die Schulglocke läutet zur Akademie«

unterschrieb. Das Poster weckte Assoziationen zu einem sehr bekannten Bild von

Atatürk aus den 1920er Jahren, wie er an einer Tafel das neu eingeführte lateini-

sche Alphabet vorstellte. Damit wurde Erdoğan als Lehrer in eine Reihemit Atatürk

gestellt, dem in der republikanischen Tradition der informelle Titel »Oberlehrer«

verliehen worden war. Das Poster mit Erdoğan signalisierte Kontinuität und Ablö-

sung zugleich.

Die Auftaktveranstaltung fand im Saal eines Fünf-Sterne-Hotels in der In-

nenstadt von Izmir statt. Sie war als öffentliche Veranstaltung beworben worden,

zu der die Presse eingeladen war. Während ein Jingle, der aus einer Aneinan-

derreihung von gesprochenen Sätzen durch Erdoğan bestand, in Dauerschleife

gespielt wurde, füllte sich der mit Spruchbändern geschmückte Saal mit etwa

350 Personen. Auf den Bändern waren die üblichen Parteislogans – Keine Rast, wir

schreiten voran; Alles für die Türkei, alles für Euch; Eine Nation, eine Fahne, eine Heimat,

ein Staat – neben besonderen Botschaften an die Izmirer Öffentlichkeit zu lesen:

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Hegemonie und Kulturkampf

 

Können diejenigen, die Angst haben vor dem Volk, volksnah sein?

Können diejenigen, die Angst haben vor der Nation, nationalistisch sein?

 

Nach etwa 15 Minuten Beschallung durch den Jingle wurde die Nationalhymne ge-

spielt, zu der alle aufstanden und mitsangen. Anschließend wurde eine Schwei-

geminute für »Gazi Mustafa Kemal Atatürk« eingelegt. Das Singen der National-

hymne war kein unübliches Ritual auf politischen Veranstaltungen. Sie verlieh der

Veranstaltung die Atmosphäre eines Staatsakts. Sehr unüblich war die Schweige-

minute, ein besonderer Anlass wie ein Jahrestag lag nicht vor. Gazi ist eine Be-

zeichnung für Veteranen. Bei Atatürk ist sie zu einem Ehrentitel gemacht worden,

der immer dann angeführt wird, wenn seine soldatische Seite betont werden soll.

In Izmir, wo das Militär und der Befreiungskrieg, wie beschrieben, in hohen Ehren

gehalten wurden, erschien es besonders ausgetüftelt, diesen Bezug herzustellen.

Der Izmirer Öffentlichkeit wurde nicht nur demonstriert, dass Atatürk in Ehren

gehalten wurde, vielmehr zielte der Akt darauf, Atatürk zu vereinnahmen und der

CHP streitig zu machen, die von Atatürk gegründet worden war und dessen politi-

sches Erbe weiterhin für sich beanspruchte. Denn mit denjenigen, deren Angst vor

dem Volk und der Nation auf den Spruchbändern angeprangert wurde, waren die

Republikaner beziehungsweise die CHP gemeint. In einem Akt vereinte der Vor-

gang ein Bekenntnis zu und die Vereinnahmung von republikanischen Symbolen

mit der Verhöhnung der Republikaner als unpatriotische Volksfremde.

Als Hauptredner der Veranstaltung war Privatdozent Dr. Hüseyin Çelik, Parla-

mentsabgeordneter und ehemaliger Bildungsminister der AKP, der als Architekt

der Öffnungspolitik galt, angekündigt. Die Anführung des akademischen Titels be-

tonteWissenschaftlichkeit. Çelik entstammte der konservativen Parteientradition,

war in den 1970ern Mitglied in der AP, danach in der DYP, bis er zur AKP wech-

selte. Er hielt eine lange, mit Anekdoten und Bonmots gespickte Rede, bei der er

die ZuhörerInnen auf eine Reise in die Geschichte der Demokratie mitnahm. Von

internationalen Gefilden kam er schließlich auf die Türkei zu sprechen:

In der Türkei steht die Demokratie nur auf demPapier. DenNamen zu ändern, än-

dert die Wahrheit nicht. Allein zwischen 1950 und 1960 hat die Türkei mal durch-

atmen können. […] Verschiedene Gruppen sind in der Republik fortwährend un-

terdrückt worden. Die Bauern, die nicht in die Städte gelassen wurden, weil man

sich gegenüber den Europäern für ihr Aussehen schämte, Nicht-Muslime, Kurden,

Aleviten und Fromme.

Dieser Zustand, so Çelik, werde nun beendet. Alle würden befreit und vereint in

Verschiedenheit leben dürfen, so wie einst im Osmanischen Reich, das er mit ei-

nem Orchester verglich:

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 199

Der Staat ist wie ein Orchesterchef, der die Instrumente dirigiert, damit sie zu-

sammen spielen und keine Kakophonie entsteht. Das Osmanische Reich war ein

gut dirigiertes Orchester. Alle konnten verschieden sein und trotzdem in Harmo-

nie miteinander leben. […] Die DNA eines jeden ist einzigartig, das beweist, dass

Gott jeden verschieden geschaffen hat.

Wie sich der Staat zusammensetze, beschrieb er folgendermaßen:

Ein Staat ist wie eine Zwiebel. Das Innerste der Zwiebel ist das Individuum, dar-

über legt sich die Familie, darüber die Gemeinschaft [cemaat] und der Stamm

[aşiret], darüber die Nation, darüber die Religion und über alles die Menschheit.

Alle zusammen machen die Persönlichkeit aus.

Schließlich ging Çelik noch darauf ein, dass die Gendarmerie und die »CHP-Bü-

rokratie« nie freie Wahlen in der Türkei zugelassen hätten. Er erzählte Anekdoten,

wie 1960 nach dem Sturz der DP durch das Militär Wahlen manipuliert und bei der

Verfassungsabstimmung von 1982, nach dem 1980er Militärputsch, Druck auf die

Wähler ausgeübt worden sei.

Çelik betrieb eine raffinierte Demagogie. Auf die Kräfteverhältnisse in Izmir

abgestimmt konstruierte er eine Weltauffassung, die konservativ, zugleich inklu-

siv (gegenüber den Unterdrückten) und nach vorne gerichtet erschien. Nichtsdes-

totrotz war es eine Geschichte der Verzerrungen und Ent-Nennungen von histori-

scher Täterschaft und Initiative. Das Bekenntnis zur Demokratie mit freien Wah-

len und die Idealisierung des monarchisch verfassten Osmanischen Reichs, diri-

giert von einem »Orchesterchef«, stellte er unvermittelt nebeneinander. Die Türkei

machte er zu einer von der »CHP-Bürokratie« unterdrückten Opfergemeinschaft,

die »nur einmal durchatmen« konnte. Die Unterdrückung von Aleviten schob er

ebenso der CHP zu wie den Putsch von 1980, der sich auch gegen die sozialde-

mokratische Politik der damaligen CHP gerichtet hatte, während es seine damali-

ge Partei (die AP) gewesen war, die die Repression verschärft und schließlich das

Militär auf den Plan gerufen hatte. Seine Rede umriss die Referenzen des kon-

servativen Narrativs, das von den Verfechtern der Kulturkampfthese, die in der

AKP eine demokratisch-liberale Partei zu erkennen meinten, über wissenschaft-

liche und journalistische Medien international verbreitet worden war. In diesem

Narrativ erschien die Periode zwischen 1950 und 1960 als eine der Freiheit, wäh-

rend die 1960er Verfassung, mit der Gewaltenteilung, Bürger- und Arbeiterrechte

verfassungsrechtlich verbrieft wordenwaren, als ein Rückfall in die Unterdrückung

auftauchte.

Einige Wochen später hörte ich auf einer Parteiveranstaltung in Diyarbakır

nochmals eine in ihren Grundzügen identische Rede von Çelik, jedoch angepasst

an die dortigen Kräfteverhältnisse. Die Nationalhymne wurde angesichts der viru-

lenten Kämpfe um die Anerkennung kurdischer Selbstbestimmung nicht gespielt.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Hegemonie und Kulturkampf

Die Hymne war in Diyarbakır, anders als in Izmir, kein Symbol der Befreiung, son-

dern eines der Unterdrückung. Vom türkischen Militär war sie als Instrument der

Erniedrigung und Unterwerfung eingesetzt worden. Im Foltergefängnis von Di-

yarbakır waren kurdische und sozialistische Gefangene in den 1980ern gezwungen

worden, sie zu singen, um ihnen ein Bekenntnis zum türkischen Nationalstaat ab-

zuzwingen (vgl. Zeydanlıoğlu 2009). Auch eine Schweigeminute für Atatürk wurde

nicht eingelegt. Referenzen auf die republikanischen Symbole wurden unterlas-

sen. Der Saal eines Hochzeitsveranstalters war außer den üblichen, neutralen Slo-

gans (Keine Rast…) und vielen Erdoğan-Bildern mit Spruchbändern geschmückt,

die Einheit und Demokratie betonten:

 

Wir zusammen sind die Türkei

Die Geschichte wird die Helden der Demokratie nicht vergessen

 

Der AKP-Vorsitzende von Diyarbakır hielt eine Vorrede, in der er feststellte, dass

die Unterdrückung und die Leugnung der Kurden von der AKP beendet worden

sei. Die AKP werde das von den Jungtürken ethnisch gespaltene Volk in der isla-

mischen Gemeinschaft wieder zusammenführen. Çeliks anschließende Rede war

gespickt mit kurdischen Zitaten. Er versprach Diyarbakır ein Ende des Krieges,

durch das – so kündigte er an – der Nährboden für die spalterischen »nationalis-

tischen« Parteien – die MHP, die CHP und die kurdische Partei stellte er dabei in

eine Reihe – trockengelegt werde.

Abgestimmt auf die lokalen Kräfteverhältnisse legte die AKP in Izmir und in

Diyarbakır gegensätzliche Schwerpunkte. In Izmir trat sie gegen einen kemalis-

tisch, in Diyarbakır gegen einen kurdisch-säkular geprägten Status quo an. An

beiden Orten wurde das politische Feld von kulturkämpferischen Strömungen do-

miniert, die unterschiedliche Artikulationen des Neoliberalismus mit kulturellen

Fragen hervorgebracht hatten. Die Strategie der AKP zielte darauf, in die Kase-

matten ihrer politischen Gegner einzudringen, ihnen ihre Waffen aus der Hand zu

nehmen, zugleich die eigenen Truppen zu »bilden«, ihnen diskursive Mittel an die

Hand zu geben und sie mit einer islamisch-konservativen Geschichtsauffassung

auszustatten, deren Rückgrat die Konstruktion der Republikaner als Unterdrücker

des Volkes bildete. Da die CHP die gesellschaftlichen Konfliktlinien ebenfalls über

kulturelle Elemente konstruierte, stellte sie den komplementären Gegenpart zur

AKP. Die von Kemalisten reproduzierte alltägliche Erniedrigung bestimmter Teile

der Bevölkerung als kulturell rückständig und ungebildet bildete eine zentrale Vor-

aussetzung für die Plausibilität des auch in staatszentristischen Interpretationen

affirmativ aufgegriffenen Diskurses, wonach die AKP die »authentischen« Interes-

sen des Volkes gegenüber den »kemalistischen Eliten« verteidige.

Der im Rahmen der Kulturkampfthese als auslösendes Ereignis für die »autori-

täre Wende« der AKP thematisierte Juni-Aufstand im Jahr 2013 stellte einen poten-

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 201

tiellen Einschnitt in die Reproduktion des Kulturkampfs dar. Anfängliche Vorstö-

ße kemalistischer Organisationen, den Aufstand zu vereinnahmen und kurdische

Organisationen aus dem Protest auszuschließen, stießen auf breite Ablehnung.

Anders als bei den kemalistischen Demonstrationen wurden weder nationalisti-

sche Parolen noch die Armee auf den Plan gerufen, während die AKP und ihr na-

hestehende Medien die Spaltungslinien zwischen »elitären Laizisten« und »unter-

drückten Gläubigen« zu aktivieren versuchten.Die vorherrschende Praxis während

des Aufstands bestand in der gegenseitigen Anerkennung verschiedener kulturel-

ler Identitäten, die bislang nicht miteinander, sondern neben- oder gegeneinander

protestiert hatten. Indem sich diese Tendenz mit dem Protest gegen die kapita-

listische Landnahme und den politischen Autoritarismus der AKP verband, sich

zugleich der Aufbau eines Netzwerks an der gesellschaftlichen Basis abzeichnete,

öffnete sich für kurze Zeit ein Fenster für die Formierung einer politischen Alter-

native zu den kulturkämpferisch artikulierten bürgerlichen Hegemonieprojekten

(vgl. Babacan 2013).Mit der Niederschlagung des Aufstands, der Versandung basis-

naher Organisierung, der ambivalenten Positionierung der kurdischen Bewegung

zum Aufstand, der Eskalation des Bürgerkriegs mit der PKK und der nationalisti-

schen Positionierung der CHP wurde die kulturkämpferische Praxis jedoch erneut

dominant.

Nach diesemEinblick in den Status quo des Kulturkampfs soll zum letzten offe-

nen Diskussionspunkt, der Ergründung der Rolle der theologisch geschulten Intel-

lektuellen, übergegangen werden. Auf die Intellektuellen wurde bisher nur bruch-

stückhaft und teils imRahmen der Partei eingegangen. Eine Erfassung der islamis-

tischen Bewegung, die sich auf die politische Partei und die assoziierte Bourgeoi-

sie beschränkt, bleibt jedoch unvollständig. Sie tendiert dazu, die Bedeutung der

institutionalisierten Reproduktionsstätten der Intellektuellen und ihre Gruppenin-

teressen zu übersehen, die dem Kulturkampf eine besondere Dynamik verleihen.

Im zweiten empirischen Teil der Arbeit werden daher die Reproduktionsmechanis-

men undWirkungsstätten in den Blick genommen, in denen sich das islamistische

Kollektiv in Abgrenzung zu den konkurrierenden Hegemonieprojekten formiert.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007 - am 12.02.2026, 22:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

