5. Der historische Bogen

Uber mehrere Dekaden stand das Kopftuch im Mittelpunkt des Streits zwischen
Islamisten und Laizisten. Fiir Islamisten symbolisierte es religiose Identitit, die es
von der laizistischen Unterdriickung zu befreien galt. Laizisten hielten das Kopf-
tuch fiir eine Vorbotin der Scharia, es aus den staatlichen Institutionen zu verban-
nen, erhoben sie zur zentralen Abwehrstrategie. Wihrend die Fixierung auf das
Kopftuch viele Frauen aus der gesamten offentlichen Verwaltung und allen Bil-
dungsinstitutionen ausschloss, damit einige der Phinomene produziert wurden,
auf die die Kulturkampfthese sich bezieht, wurde dem lingst laufenden Marsch,
den islamistische Minner durch die Institutionen angetreten waren, weit weniger
Aufmerksambkeit zuteil. Als die AKP Ende 2002 zum ersten Mal eine Regierung bil-
dete, hatte dieser Marsch schon weite Strecken zuriickgelegt. Eine der ersten Insti-
tutionen, deren Leitung die AKP Anfang 2003 mit einem tiirkischen Islamisten be-
setzte, war die Generaldirektion fir Stiftungen - im Folgenden abgekiirzt als Stif-
tungsbehorde. Der neue Behdrdenleiter Yusuf Beyazit empfahl sich mehrfach fir
diesen Posten. In der Istanbuler Kommunalverwaltung hatte er unter dem Ober-
biirgermeister Recep Tayyip Erdogan verschiedene Funktionen bekleidet. Ausge-
stattet mit den sozialen Ressourcen, der Vernetzung mit der islamistischen Partei,
brachte er kulturelle Ressourcen mit, die ihn auf besondere Weise qualifizierten:
Neben der Verwaltungserfahrung hatte er eine theologische Bildungslaufbahn mit
einem Abschluss an einer theologischen Fakultit vorzuweisen. Unter seiner Lei-
tung wurde die Behorde, die bis dahin in erster Linie die Aufsicht tiber Kirchen
und Synagogen fiihrte, in ein Instrument kultureller Restauration umgestaltet.
Auf die Behorde aufmerksam wurde ich durch einen Zufall. In den ersten Tagen
meiner Sondierungsreise, als ich noch als Dolmetscher fiir die deutsche Reisegrup-
pe titig war, zappte ich durch das abendliche Fernsehprogramm. Entnervt von der
zunehmend um sich greifenden staatlichen Zensur, die jedes vermeintlich unan-
stindige Wort durch einen Piepton ersetzte, Zigaretten und nackte Korperteile, die
mit weiblicher Geschlechtlichkeit assoziiert werden konnten, unkenntlich, milchig

1 Fir eine Kurzbiographie von Beyazit siehe www.timeturk.com/yusuf-beyazit/biyogra-
fi-774822 (Abruf am10.10.2018).

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Hegemonie und Kulturkampf

intransparent gemacht hatte, landete ich beim Staatsfernsehen. Es lief eine Sen-
dung mit einem islamischen Gelehrten, der aus dem Koran und dem Leben des
Propheten Mohammed erzihlte. Seine gelehrsam-souverine Art zu reden, unge-
stort von Piepténen, liefl mich verweilen. Vom Leben des Propheten und seiner
Zeitgenossen leitete seine Erzihlung iiber zu den Prinzipien des »osmanisch-isla-
mischen Stiftungswesens«:

Stiften bedeutetim Islam gleichzeitig karitativund unternehmerisch tatig zu sein.
[..] Das Stiftungsprinzip wurde nahezu 100 Jahre nicht beachtet. Immobilien, die
fiir Waisenkinder gespendet worden waren, wurden fiir 6ffentlichen Besitz gehal-
ten, sie wurden von irgendwem besetzt und bebaut. Seit 2003 haben wir 27.000
Immobilien inventarisiert, auch im Zentrum von Istanbul, wo Immobilien so wert-
voll sind wie in Manhattan. Wir haben sie ausfindig gemacht und fihren sie wie-
derihrem eigentlichen Zweck zu. [...] Wir arbeiten wie eine Holding. Im Sinne des
Stifters verwerten wir sie, wir betreiben sie gewinnbringend.?

Der Sprecher fiihrte aus, die Behorde betreibe Parkhiuser, Tankstellen, Hotels und
Einkaufszentren, baue Hochhiuser und vermiete Wohnungen. Private Investoren
konnten im offentlichen Besitz befindliche historische Stitten aus der osmani-
schen Zeit restaurieren, betreiben und nach einer gewissen Zeit der Behorde riick-
ibertragen. Seit 2003 habe die Behorde jihrlich 750 Objekte, darunter viele Mo-
scheen, restaurieren lassen, davor seien es gerade mal 12 pro Jahr gewesen. Nach-
dem das in der Tradition des tiirkischen und islamischen Wohlfahrtsgedankens
stehende Stiftungswesen 100 Jahre brach gelegen habe, nehme die Behorde die
moralische Verpflichtung im Sinne der urspriinglichen Stifter wieder wahr: Vom
erwirtschafteten Geld verteile sie Lebensmittelhilfen, vergebe monatliche Renten
fir Bedirftige, Behinderte und Waisenkinder, bevorzugt an Kinder gefallener Sol-
daten.

Erst gegen Ende der Sendung wurden der Name des Gelehrten und seine Funk-
tion eingeblendet. Vor mir saf}, durch einen Bildschirm getrennt, der Behérdenlei-
ter Yusuf Beyazit, der mir das Thema meines Forschungsprogramms fiir die kom-
menden Jahre skizzierte: Die Verbindung von Gewinnstreben und Investitionsgeist
mit kultureller Restauration und einem paternalistischen Armutsregime unter der
intellektuellen Fithrung von theologisch ausgebildetem Personal.

Die Rede des Behordenleiters, auf die ich in den folgenden Abschnitten immer
wieder Bezug nehmen werde, enthielt auch den ersten Fingerzeig fiir diese Studie,
an welchem historischen Punkt die Rekonstruktion der Entwicklungsgeschichte
des politischen Islam ansetzen sollte. In der Klage iiber die Vernachlissigung des
islamischen Stiftungswesens und der mit ihm verbundenen moralisch-ethischen

2 Die Sendung lief im Staatsfernsehen am 09.03.2009. Ich gebe die Worte des Sprechers an-
hand meiner Mitschrift wieder.

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

Verpflichtung seit »nahezu 100 Jahren« war enthalten, dass der politische Islam
sich als eine Bewegung begreift, die einen Anschluss an das osmanisch-islamische
Erbe herstellen mochte, um eine vor-republikanische Ordnung wiederherzustellen.
Dies fithrt zu der Frage, wie diese Ordnung, die der politische Islam herbeisehnt,
ausgesehen hat.

Eine Beschiftigung mit dieser Thematik birgt sogleich die Gefahr, den Bogen
zu weit zu spannen, sich in den Weiten der osmanischen Geschichte zu verlie-
ren, gar, dem Behordenleiter gleich, das Leben des Propheten zum historischen
Ausgangspunkt machend eine Geschichte itber 1000 Jahre zu rekapitulieren. Tat-
sichlich besteht in diesem Zusammenhang eine Forschungsliicke, nicht in der isla-
mischen Theologie, die dieses Feld ausgiebig beackert, sondern aus historisch-ma-
terialistischer Perspektive. Das hegemonietheoretisch perspektivierte Wissen iiber
die alte, vor-republikanische Ordnung hinsichtlich ihrer ideologischen Strukturen
- nach Gramscis Verstindnis als materielle Organisationen — ist begrenzt. Uber
die Religion ist wenig mehr als die pauschale Feststellung zu erfahren, dass sie die
Beziehungen zwischen den Klassen regulierte, in der Regel die Ideologie der herr-
schenden Klassen bildete. Zur Aufrechterhaltung des knappen Wissensstands tragt
auch die theoretische Setzung bei, vor-kapitalistische Herrschaftsverhiltnisse sei-
en allein durch Zwang charakterisiert gewesen. Hegemonietheoretische Fragen,
die sich fir Kultur und Ideologie interessieren, riicken dadurch ins Abseits. Wie
die weitgreifenden Apparate der Religion, die Gramsci als »die kolossalste Utopie,
das heiflt die kolossalste >Metaphysiks, die in der Geschichte erschienen ist, da sie
der grofRartigste Versuch ist, in mythologischer Form die wirklichen Widerspriiche
des geschichtlichen Lebens zu verséhnen« (Gramsci 1991ff.: 1475), bezeichnete, in
die »zivilgesellschaftliche« Regulierung der Klassenverhiltnisse eingebettet waren,
ist nicht systematisch erforscht.

Der Verzicht auf eine hegemonietheoretische Perspektive auf die Geschichte
der Religion hat Konsequenzen fiir die Gegenwart. Er trigt zur Entstehung eines
Ubergewichts ideengeschichtlicher Analysen bei, die die materielle Grundlage der
Religion ignorieren, sie nicht in Beziehung zu den Klassen und ihren Kimpfen be-
greifen. Wie im Kapitel zur Sikularisierungsthese diskutiert, bezeugt der Begriff
Verweltlichung, wie die religiose Metaphysik sich in der Wissenschaft in Form ei-
ner Trennung zwischen weltlichen und nicht-weltlichen Sphiren reproduziert. Die
angenommene Inkompatibilitit von Religion und biirgerlicher Vergesellschaftung
beziehungsweise kapitalistischer Entwicklung bildet eine Parallele zu dieser Auf-
fassung, die Religion als ein irrationales, von den materiellen Verhiltnissen losge-
16stes Gebilde begreift. Auf der Gegenseite steht die Frage nach den konkreten Be-
dingungen des Aufkommens biirgerlich-sikularer Bewegungen im Osmanischen
Reich. Sie ist bislang ebenfalls kaum aus einer historisch-materialistischen Per-
spektive gestellt worden. Die Ansicht, Sikularisierung bilde einen welthistorischen
Trend, lieR die Reflektion ihrer Entstehungsgeschichte lange Zeit tiberfliissig, weil

- am 12.02.2026, 22:46:43,

123


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Hegemonie und Kulturkampf

fiir die gegenwirtigen und zukiinftigen Auseinandersetzungen irrelevant erschei-
nen.

In Bezug auf die Republik Tiirkei kommt hinzu, dass die Trennung zwischen
Staat und Religion unter dem Begriff der Laizitit in der Verfassung verankert wur-
de, die kemalistische Uberzeugung dies als Wahrheit etablierte, wihrend es doch
nur einen Ausschnitt wiedergab. Statt einer Trennung von 6ffentlichen und reli-
gidsen Institutionen, wie es im laizistischen Frankreich, das als Vorbild diente,
weitgehend und doch nicht komplett durchgesetzt wurde, wurde mit Griindung
der Republik die Religion sowohl institutionell eingehegt als auch konserviert.? Ei-
nerseits fanden einschneidende Verinderungen in der Rolle der Geistlichen und
ein politisch vorangetriebener Sikularisierungsprozess statt. Andererseits wurde
insbesondere mit Griindung der Religionsbehorde Diyanet der Grundstein gelegt
fiir die spitere Expansion der 6ffentlichen religiésen Institutionen, die eine maf3-
geblich organisierende und bildende Funktion fir die islamistische Bewegung ein-
nehmen sollten.

Infolgedessen 6ffnet sich ein neues Untersuchungsfeld, dessen Bearbeitung
den Rahmen dieser Studie sprengen wiirde. Zur Bewiltigung der Aufgabe werden
die folgenden Ausfithrungen sich auf die Rolle der sunnitischen Geistlichen in der
Spatphase des Osmanischen Reichs, in der der Niedergang der alten Ordnung be-
reits in vollem Gange war, beschrinken. Die Einschrinkung auf diese Gruppe ldsst
sich auch dadurch begriinden, dass der politische Islam in seiner gegenwairtigen
Gestalt sich auf die Stellung dieser Gruppe sunnitischer Geistlicher bezieht, die auf
besondere Weise in das soziale Gefiige integriert und mit verschiedenen Aufgaben
befasst waren. Von der historischen Betrachtung ausgenommen sind religiose In-
stitutionen und Intellektuelle anderer Glaubensgruppen, sowohl der alevitischen
als auch der jidischen und christlichen Gruppen. Mit Aleviten werden heterodoxe
Glaubensgruppen bezeichnet, die in der heutigen Tiirkei mit 10 bis 20 Prozent der
Bevolkerung die grofite Gruppe stellen, die sich vom Sunnitentum unterscheidet.*

3 Laizitat bezeichnet fiir gewohnlich die Loslésung staatsbirgerlicher Rechte und Freiheiten
von religiésen Auslegungen und Bekenntnissen. In der Praxis wurde dieses Prinzip verschie-
denartig umgesetzt, die Trennung zwischen staatlichen und religiésen Institutionen wur-
de in vielen Landern, die als laizistisch gelten, mehr oder weniger strikt vollzogen. In der
BRD zum Beispiel geniefRen Kirchen Privilegien in 6ffentlichen Bildungs-, Erziehungs- und
Cesundheitssystemen sowie Sonderrechte im Steuer- und Arbeitsrecht und sind gleichzei-
tig der 6ffentlichen Kontrolle entzogen (Cavuldak 2013). Traunmuiller schlagt angesichts der
»in rechtswissenschaftlichen oder politisch-theoretischen Konzepten tiblichen Konzentrati-
on auf differences in kind — welche etwa idealtypisch eine strikte Trennung von Staat und
Kirche von einem etablierten Staatskirchentum einerseits, sowie einem Kooperationsmodell
andererseits, unterscheiden —«, eine Wende zur »Anerkennung von differences in degree«
(2012: 209) vor, um die realen Verflechtungen erfassen zu kénnen.

4 Meines Wissens gibt es keine belastbaren Zahlen zur Gr6Re der alevitischen Gruppe im Os-
manischen Reich. Auch zur Tiirkei fehlen genaue Zahlen. Da offiziell keine verschiedenen

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

Erst in Relation zu ihnen kénnte die Rolle der sunnitischen Geistlichen vollstin-
dig erfasst und ein annihernd realistisches Bild religioser Strukturen fiir das ins
Visier genommene Feld gewonnen werden. Doch wird es auch ohne ein derartiges
Aufrollen des Feldes hilfreich und méglich sein, Teileinsichten und Schlussfolge-
rungen zu prasentieren, im Zuge dessen die Frage, wofiir die heutige islamistische
Bewegung streitet, nachvollziehbarer beantworten und die Tiefe der Auseinander-
setzung zwischen politischem Islam und kemalistischem Laizismus besser begrei-
fen zu kénnen.

5.1 Ablésung - Einschrankung der zivilgesellschaftlichen und
reproduktiven Macht der religiosen Intellektuellen

Die wissenschaftliche Geschichtsschreibung zur Rolle der sunnitischen Geist-
lichen, die unter dem Titel »Ulema« firmierten, stand lange Zeit unter der
Perspektive eines Kampfes zwischen Moderne und Tradition, zwischen Fortschritt
und Reaktion. Diese Form der Thematisierung korrespondiert mit der angespro-
chenen, bis ins spite 20. Jahrhundert verbreiteten Vorstellung, dass Religion
und religiose Institutionen sich auf dem Riickzug befinden und Sikularisierung
einen welthistorischen Trend bildet (vgl. Calhoun u.a. 2011). Ab den 1980er Jahren
wurde diese Perspektive nicht mehr nur durch reale Entwicklungen wie im Iran,
sondern auch durch eine alternative Geschichtsschreibung herausgefordert, die
den Widerspruch zwischen Religion und materiellem Fortschritt relativierte oder
negierte. In der Tiirkei setzte eine sukzessive sichtbar werdende Beschiftigung
mit der Thematik ein, die von Absolventen inzwischen wieder etablierter theologi-
scher Schulen vorangetrieben wurde. Wahrend die bis dahin mit den Geistlichen
sympathisierende Literatur durch Anekdoten, Romane und journalistische Ar-
beiten gepriagt war, schrieben theologisch geschulte Akademiker die Geschichte
der osmanischen Geistlichen, als deren Erben sie sich zumeist begriffen, neu.
Im Zuge dessen etablierte sich ein zweiter Pol, der die bis dahin vorherrschende
Darstellung der Geistlichen in der akademischen Geschichtsschreibung als obsku-
rant und fortschrittsfeindlich konterkarierte und sie stattdessen als Opfer einer
jungtiirkisch-positivistischen Verschworung darstellte (Bein 2006: 26f.).

Beide Pole sparen Ambivalenzen in der Geschichte der Geistlichen und ihrer
Institutionen im Osmanischen Reich sowie der Nachfolgerepublik aus. Sunniti-

Konfessionen des Islam anerkannt sind, gibt es keine behordlichen Statistiken. Es gibt nur
Umfragen, bei denen die Angaben stark schwanken (Aksit u.a. 2012; Garkoglu/Toprak 2000).
Ein Problem von Umfragen sehe ich darin, dass die Diskriminierung von Alevitinnen in der
Turkei ihnen nahelegt, falsche Angaben zu machen beziehungsweise ihre Identitdt zu ver-
bergen.

- am 12.02.2026, 22:46:43,

125


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Hegemonie und Kulturkampf

sche Geistliche nahmen die bereits in der Mitte des 19. Jahrhunderts innerhalb
intellektueller Kreise bestehende Uberzeugung, dass die Aufklirungsbewegung in
Westeuropa Vorbotin einer der kapitalistischen Entwicklung eingeschriebenen Lo-
gik sei, nahezu einhellig als Bedrohung ihrer besonderen Stellung wahr. Jedoch
entwickelten sie unterschiedliche Abwehr- und Anpassungsstrategien. Tendenziell
bildeten sich zwei Strategien heraus: eine proaktive, die eine Reformierung der ei-
genen Institutionen beftirwortete, um Geistliche besser zu wappnen fiir den kapi-
talistischen Fortschritt, und eine defensive, die die Konservierung der bestehenden
Institutionen als besten Weg ansah, den eigenen Status zu erhalten. Die konserva-
tiv-defensive Strémung, mit dem vom Sultan ernannten Scheichiilislam, der obers-
ten religionsrechtlichen Autoritit, an ihrer Spitze hielt am traditionellen Bildungs-
system in den Medrese fest. Die Medrese waren mit den Moscheen eng verbundene
theologische Schulen, in denen die sunnitische Lehre des Islam tradiert wurde. Re-
formierungsbemithungen der Medrese, deren Curricula erweitert und den neuen
Erfordernissen angepasst werden sollten, stieRen auf Widerstand seitens der de-
fensiven Strémung, die sich gegen Neuerungen sperrte, weil sie ein Nachgeben als
Anstof3 fir einen nicht mehr aufzuhaltenden Sikularisierungsprozess auffasste.
Die defensive Haltung verursachte eine negative Riickkopplung. Das Ansehen der
Medrese sank gegeniiber den sikularen Schulen, auf denen der Nachwuchs fir die
Administration eines sich ausdifferenzierenden Staatswesens erzogen wurde. Die
Zuriickdringung der Kirche vor Augen bildete sich in der proaktiven Stromung
dagegen die Bemithung heraus, den Islam als offen gegeniiber Neuem auszulegen.
Der Islam sei mit dem reformunfihigen Christentum nicht zu vergleichen, ein Wi-
derspruch zwischen Islam, Logik und Wissenschaft bestehe nicht, so die von dieser
Stromung vertretene Position (ebd.: 81ff.). Das Problem des aufkommenden Natio-
nalismus und des Nationalstaats nahmen die Geistlichen ebenfalls durch die Brille
eines Vergleichs mit der »westlichen« Entwicklung wahr. Die Griitndung des Natio-
nalstaats taucht bei ihnen thematisch als Notwendigkeit auf, das Uberleben »isla-
mischer« Gesellschaften gegeniiber westlicher Dominanz zu gewihrleisten (Bora
1998: 105).

Die von den Geistlichen als von auflen kommend thematisierte Bedrohung war
indes Ausdruck von Kimpfen um Hegemonie, die innerhalb der Reichsgrenzen
stattfanden. Wie in der Diskussion des staatszentristischen Ansatzes angefihrt,
avancierte bereits in der Tanzimat-Periode (Periode der Neuordnung) ab 1838 die
Integration in den globalen Akkumulationsprozess unter der Fithrung einer Han-
delsbourgeoisie zu einer politischen Prioritit (Aytekin 2015a; Boratav 1987). Ent-
gegen der staatszentristischen Annahme, vor Griindung der Republik habe kei-
ne Bourgeoisie existiert, waren die Tanzimat-Reformen bereits Ausdruck des Auf-
stiegs einer Bourgeoisie und nicht Ausdruck der Initiation eines kapitalistischen

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

Entwicklungswegs durch die Biirokratie.® Eingebettet war die Entwicklung der os-
manischen Bourgeoisie in eine langwierige Formationskrise des Reichs. Der his-
torisch aus dem Kapitulationssystem — frithneuzeitliche Handelsprivilegien — ent-
standene Freihandel, in den das Osmanische Reich unter der Dominanz der kapita-
listischen Zentren eingebunden wurde, wies der osmanischen Okonomie die Rol-
le einer Rohstofflieferantin und Abnehmerin fir komplexe industrielle Fertigwa-
ren zu, wodurch Bemithungen einer industriellen Entwicklung untergraben wur-
den und handwerkliche Produzenten unter einen verstirkten Konkurrenzdruck
gerieten (Babacan/Gehring 2013; vgl. Quataert 2006). Bedingt durch ihre 6kono-
mische und militirische Uberlegenheit nahmen europiische Staaten zunehmend
Einfluss auf die Innenpolitik des Reichs, titigten selbst Investitionen im groflen
Mafistab und etablierten eine Praxis der Protektion nicht-muslimischer Bevolke-
rungsgruppen. Von der Protektion und sich vertiefenden Integration in globale
Handels- und Finanzkreisliufe profitierte insbesondere eine Handelsbourgeoisie,
die durch Assoziation mit den miteinander konkurrierenden europidischen Staaten
Privilegien wie die Befreiung von Zéllen erwarb. Die dominante Fraktion der osma-
nischen Bourgeoisie formierte sich unter diesen Bedingungen als eine vorwiegend
nicht-muslimische, die den Aufienhandel, aber auch die trotz widriger Bedingun-
gen sich entwickelnde industrielle Produktion dominierte, wihrend das staatliche
Personal weiterhin iiberwiegend aus den muslimischen besitzenden Klassen re-
krutiert wurde, die — gegeniiber der Handelsbourgeoisie — in eine dkonomisch
subalterne Position gedringt wurden (Aytekin/Uslu 2015: 97fF.).° Eine Folge die-
ser Entwicklungen war ein zunehmendes Auseinanderdriften 6konomischer und

5 Die Entwicklung einer Bourgeoisie ldsst sich auch an der Zunahme von Ateliers und Manu-
fakturen mit der beginnenden Industrialisierung im 19. Jahrhundert in kiistennahen Regio-
nen und grofien Stadten ablesen (Akkaya 2002; Caglar 2003: 93ff.; Kasaba 1988). Fragwiir-
digist auch die staatszentristische Auffassung, politische Macht und Eigentum seien in den
Handen des Sultans konzentriert gewesen, der despotisch Uber alle Untertanen herrschte.
Nach Caglar war das Privateigentum an Boden in der Entstehungsphase des Reichs sogar die
vorherrschende Eigentumsform. Ab dem 15. Jahrhundert wechselten sich juristische Misch-
formen an Privateigentum miteinander ab. Es existierten Privatlandereien und Eigentum
religioser Orden (2003: 88ff.). Daneben wird eine formalistische Interpretation der Eigen-
tumsverhdltnisse im Osmanischen Reich vorgenommen, die den Blick auf die tatsachliche
Verfigungspraxis tiber den Boden verstellt. Der Sultan galt zwar formal als Eigentiimer gro-
Rer Lindereien, das lebensliangliche Recht auf Steuererhebung lag jedoch bei Vasallen, die
dieses Recht de facto an ihre Nachfahren weitergaben, auch wenn eine erbrechtliche Rege-
lung fehlte. Der Sultan fungierte in diesen Fillen als eine formale Anerkennungsinstanz. In
zentralen Regionen des Reichs war ab dem 16. Jahrhundert ein Lehenswesen etabliert, wie
es prinzipiell auch aus westeuropdischen Feudalstaaten bekannt ist (vgl. Aytekin 2015a).

6 Dass sich die Handelsbourgeoisie iiberwiegend christlich konstituierte, bedeutet nicht, dass
die christliche Bevolkerung des Reichs als solche den besitzenden Klassen angehérte. Der
allergrofite Teil der christlichen Bevolkerung setzte sich so wie die Gesamtbevolkerung aus
kleinen Bauern zusammen, die aber im Unterschied zur muslimischen Bevélkerung Sonder-

- am 12.02.2026, 22:46:43,

127


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Hegemonie und Kulturkampf

politisch-militirischer Macht entlang ideologisch-kulturell (ethnisch und/oder re-
ligiés) definierter Linien, die den politischen Aufbau destabilisierte. In der christ-
lichen Bevolkerung entwickelte sich zuerst ein eng mit der Handelsbourgeoisie
assoziiertes Bildungsbiirgertum, das die Hierarchie zwischen den auf religidser
Grundlage, in einem hierarchischen Verhiltnis zueinander stehenden Gruppen des
Reichs — den sogenannten Millet bestehend aus muslimisch-sunnitischen, christ-
lichen und jiidischen Gruppen, unter denen die ersten eine privilegierte Stellung
einnahmen — herausforderte (vgl. Gogek 1993). Die Idee einer ethnisch begriinde-
ten Nation nahm Einzug in die Vorstellungswelt der osmanischen Intellektuellen.
In den Stidten entstand zuerst eine an die Handelsbourgeoisie gekoppelte, »zivil-
gesellschaftliche« Struktur in Form von Schulen, Clubs, Zeitungen und Zeitschrif-
ten, politischen Organisationen, Gewerkschaften, Freimaurerlogen, biirgerlicher
Literatur und Dichtung. Die Entwicklung einer nationalen Kultur wurde zur neu-
en Hegemoniestrategie kulturell voneinander geschiedener Bourgeoisien, die Fith-
rung iiber eine Bevolkerung mit dhnlichen kulturellen Merkmalen zu organisieren
(Caglar 2000: 483ft.).

In Reaktion auf die stirker werdenden Fliehkrifte, die in nationale Abspaltun-
gen an den Peripherien des Reichs miindeten, entwickelten sich als Alternativen zu
den ethnischen-nationalen — zuerst auf dem Balkan, dann in den arabischen Teilen
des Reichs und schliefilich in Anatolien auf der Grundlage einer armenischen Iden-
titit — ein osmanisches und ein islamistisches Hegemonieprojekt. Das osmani-
sche Hegemonieprojekt versuchte, dem unterschiedlichen Religionen und Sprach-
gemeinschaften angehérenden Biirgertum das Bewusstsein eines gemeinsamen
»osmanischen« Interesses zu vermitteln, behielt jedoch auf widerspriichliche Wei-
se die Priorisierung des sunnitischen Elements gegeniiber liberalen Staatsbiirger-
rechten jenseits religioser Differenzen bei. In Abgrenzung zum Osmanismus, der
die nationalen Abspaltungen auf dem Balkan nicht aufzuhalten vermochte und da-
durch geschwicht wurde, setzte das islamistische Hegemonieprojekt allein auf das
sunnitische Element. Welche gesellschaftlichen Krifte genau dieses Projekt trugen,
ist eine Frage, der in der Literatur nicht systematisch nachgegangen wird. Da die
sunnitischen Geistlichen traditionell mit den Kleinhindlern, handwerklichen Pro-
duzenten und Grundbesitzern verwoben waren (Mardin 2006a: 307), die unter ei-
nem starken Konkurrenzdruck ihre Position zu halten oder zu verbessern suchten,
liegt nahe, dass es sich in Verbindung mit diesen Gruppen entwickelte. Jedenfalls
mobilisierte das islamistische Projekt gegen die mit den Tanzimat-Reformen ein-
geleitete politische Liberalisierung und staatsbiirgerliche Gleichstellung, die das
Millet-System ablésen sollten. Die Sikularisierung des Rechts- und Bildungssys-
tems und eine massive Expansion der Verwaltung, die die 6konomische Entwick-

steuern und -abgaben entrichten mussten, also hirteren Ausbeutungsbedingungen ausge-
setzt waren.

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

lung begleiteten, stellte die Vorherrschaft der sunnitischen Geistlichen — der Ulema
— auf diesen Gebieten als Richter und Lehrer infrage (Caglar 2000: 479ff.). Die Re-
formen wurden allerdings nur schleppend umgesetzt, da sie auf vielfiltige Wider-
stinde stieflen (Ziircher 2004: 52ff.). Die mehr als 30-jahrige Herrschaft von Sultan
Abdiilhamit II. (1876-1909) unterbrach schliefilich den an der Stellung der Geistli-
chen rittelnden Reformprozess der Tanzimat-Periode. Die fiir kurze Zeit in Kraft
getretene Staatsverfassung, die die Sikularisierung des Rechtssystems und Gleich-
stellung anderer Religionsgemeinschaften festschrieb, wurde aufler Kraft gesetzt,
die Reformkrifte wurden ins Ausland vertrieben, Opposition wurde unterdriickt
und ein Ausbau sunnitischer Institutionen geférdert. Den sunnitischen Geistlichen
wurde in Konfrontation mit der Transformation religiéser Gruppen in nationale
Gemeinschaften wieder ein grofieres Gewicht verliehen (Ziircher 2004: 79ff.). Ule-
ma wurden verstirkt auch in die Provinzen auflerhalb der Hauptstadt entsandt,
gleichzeitig wurde die Kontrolle iiber die gesamte religiése sunnitische Struktur
verstirkt, die tiber die Ulema hinaus lokale Orden und religiose Logen umfass-
te, die wiederum mit den Gilden verschrinkt waren. Abdiilhamit inszenierte seine
Rolle als Kaliph, fithrte Zeremonien und Symbole ein, die seine Legitimation als
glorreichen muslimischen Herrscher untermauern sollten. Mit der Griindung der
nach ihm benannten Hamidiye-Regimenter, hauptsichlich aus Mitgliedern sunni-
tisch-kurdischer Clans bestehend, wurde eine para-militirische Truppe gebildet,
die gegen Russland und armenische Organisationen eingesetzt wurde und zugleich
der Kontrolle und Integration der sunnitisch-kurdischen Bevélkerung dienen soll-
te. Die Regimenter wurden schliefilich zu Instrumenten von Clans, die in den Jah-
ren 1894-1896 den Genozid einleiteten, indem sie Massaker an der armenischen
aber auch der alevitischen Bevilkerung begingen, deren Besitz sie beschlagnahm-
ten (Kieser 2000).” Eine mobilisierende und legitimierende Rolle bei der Ausiitbung
der Massaker nahmen Medrese-Studenten sowie sunnitisch-kurdische Scheichs
ein, die mit religiser Autoritit ausgestattete Grundbesitzer waren. Das Ineinan-
derfallen von religioser Autoritit und Grundbesitz in Kurdistan gibt einen weiteren
Hinweis auf die Klassengrundlage des damaligen Islamismus (vgl. Aydinkaya 2015;
Aytekin/Uslu 2015: 152).°

7 Wird unter Genozid die systematische Vernichtung einer Gruppe begriffen, die bestimm-
te kulturelle Merkmale tragt, so sind die Jahre 1915/1916 ein Kulminationspunkt, der in ei-
ner Kontinuitat von Vernichtungs- und Vertreibungsaktionen steht, die in den vorangehen-
den wie auch nachfolgenden Jahrzehnten auf dem Boden des Osmanischen Reichs bzw. des
Nachfolgestaats Tiirkei durchgefiihrt wurden.

8 Zur Geschichte religioser Organisierungsweisen in Kurdistan kann exemplarisch die Arbeit
von van Bruinessen (1992) herangezogen werden, der aufzeigt, dass geistliche Fithrung und
die Verfiigung (iber Land und Boden hiufig in einer Person oder Familie zusammenfielen.
Siehe auch bei Mardin (2006a: 307), der schreibt, dass Gutsbesitzer gleichzeitig geistliche
Fiihrungsfiguren waren.

- am 12.02.2026, 22:46:43,

129


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Hegemonie und Kulturkampf

Restimierend lisst sich festhalten, dass das islamistische Projekt als eine re-
pressive Reaktion entstand, um inmitten massiver territorialer Verluste sowie sich
verstirkender Fliehkrifte die politische Zentralisierung durch eine kulturelle Zen-
tralisierung zu untermauern. Obgleich die Abdiilhamit-Periode nicht per se »vor-
modern«war, wie es in der kemalistischen Geschichtsschreibung mit einem abwer-
tenden Zungenschlag heifit, die Zentralisierung der Verwaltung, der Ausbau der
Infrastruktur und die Investitionen in die Produktivkraftentwicklung fortgefiihrt,
neue Schulen gegriindet wurden, die konservativ-sunnitische Auffassungen mit
»modernem« Verwaltungswissen vereinbaren sollten, um die 6konomische Ent-
wicklung zu férdern (Aytekin 2015b: 75), vertiefte der Islamismus dieser Periode
die gesellschaftliche Spaltung zwischen Reformern und Bewahrern innerhalb des
Reichs. Hierzu trug auch die Befreiung der Ulema vom Militirdienst bei, deren pri-
vilegierte Behandlung Distanz zu anderen zentralen Institutionen wie dem Militir
herstellte, in dem sich sikulare Reformkrifte organisierten (Bein 2006: 521F.).

Der an der Stellung der Geistlichen riittelnde Reformprozess, dem sich ein ge-
wichtiger Teil der Ulema durch den Versuch einer Konservierung ihrer Institutio-
nen entgegenstellte oder zumindest zu entziehen versuchte, war also in politische
und 6konomische Entwicklungen eingebettet. Ein Blick auf die religiosen Stiftun-
gen, die in der Rede des Leiters der Stiftungsbehdrde zu Beginn dieses Kapitels
als karitative Institutionen thematisiert wurden, lisst eine Prizisierung der dem
Beharrungsvermogen zugrunde liegenden Motive zu. Die Stiftungen stellten, iiber
die Gruppe der an die Zentralverwaltung des Reichs gebundenen Ulema hinaus,
eine Existenzgrundlage fiir Geistliche dar. Sie waren von den besitzenden Klas-
sen abhingige Institutionen, die der Legitimation der Besitzverhiltnisse und der
Bereitstellung gesellschaftlich notwendiger, reproduktiver Versorgungsleistungen
dienten. Sie unterstanden der Jurisdiktion von Scharia-Gerichten und verwalteten
Land und Immobilien — Straflen, Brunnen, Basare, Produktionsstitten wie Manu-
fakturen und Miihlen -, die sie zwecks Bewirtschaftung weiterverpachten konn-
ten. Mit ihren Einnahmen wurde eine langfristige 6konomische Basis fiir die Be-
reitstellung der durch den Stifter festgelegten religiésen und sozialen Dienste ge-
legt. Das konnte eine Moschee oder eine Loge, eine Schule oder Pflegeeinrichtung,
eine Suppenkiiche, ein Gasthaus oder eine Karawanserei sein. Manche Einrich-
tungen waren der Versorgung der assoziierten Familie oder Glaubensgemeinschaft
vorbehalten, andere waren Teil einer kulturell iibergreifenden sozialen Infrastruk-
tur. Sie waren jedoch zugleich eine Reproduktionsgrundlage fiir die Verwalter und
Organisatoren der Stiftungen: die Geistlichen.

Im Osmanischen Reich waren die Stiftungen kontinuierlich expandiert, ganze
Dorfer beziehungsweise die Abgaben dieser Dorfer wurden ihnen iberschrieben

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

(Barnes 1987).° Die Motive fiir Individuen und Familien, einen Teil ihres Besit-
zes in Stiftungsbesitz umzuwidmen und einen Verwalter zu ernennen, erschei-
nen vielfiltig. An vorderer Stelle stand die Legitimation des restlichen Besitzes
und der herrschenden Ordnung. Die StifterInnen erschienen als gerechte, giiti-
ge, vermittels des Glaubens mit der Bevolkerung verbundene WohltiterInnen. Die
Kontrolle des reproduktiven Systems, darunter auch der Bildung, kam als Beweg-
grund hinzu (Isik 2014; Kuran 2001; Singer 2000)."° Ab dem Ende des 18. Jahr-
hunderts war die relative Autonomie der Stiftungen beschnitten worden, ihre Ver-
waltung war schrittweise zentralisiert und unter die Aufsicht eines Ministeriums
gestellt worden. Auslésend waren Forderungen seitens europiischer Staaten, die
den Stiftungsbesitz fiir private Investoren zuginglich machen wollten, die Suche
nach neuen Finanzmitteln, um eine stehende Armee finanzieren und Schulden an
europiische Staaten zuriickzahlen zu kénnen, sowie die Zentralisierung der Admi-
nistration, um die wirtschaftliche Entwicklung stirker steuern zu kénnen (Kuran
2001: 8871f.; Zencirci 2015). Im Zuge dessen war ein Konflikt mit den Verwaltern
der Stiftungen und den Geistlichen entstanden, die als Uberwacher und Angestell-
te an die Stiftungen gebunden waren. Sie hatten gegen Steuerreformen opponiert
oder deren religitse Legitimation verweigert, auf die die tragenden Akteure des
einsetzenden kapitalistischen Transformationsprojekts angewiesen waren, da die
Erhebung von Steuern auf der Basis des islamischen Rechts gerechtfertigt wurde.

Die Schlussfolgerung, dass die Blockadehaltung von Geistlichen auf der Gegen-
seite den Beftirwortern einer Sikularisierung Auftrieb verlieh, liegt nahe (Duzgun
2012). Offenbar befanden sich die Geistlichen inmitten eines Richtungsstreits in-
nerhalb der besitzenden Klassen. Die institutionell eingebetteten Gruppeninteres-
sen der Geistlichen miissen dem Fliigel des Machtblocks, der die Reformen antrieb,
als Hemmschuh in der Verfolgung seiner Entwicklungsziele erschienen sein. Es

9 3/4 des urbaren Landes in Anatolien soll nach offiziellen Dokumenten aus dem Jahr1923 der
Verwaltung von Stiftungen unterlegen haben, schreibt Kuran (2001). Andere Quellen spre-
chen von der Halfte des Staatsbesitzes, das sich unter der Verwaltung von Stiftungen be-
funden haben soll. Solche Angaben sind allerdings schwer nachzuvollziehen. Was es im Ein-
zelnen heifit, ein Stiick Land habe unter der Verwaltung einer Stiftung gestanden, ist nicht
immer klar. Skepsis ist auch gegeniiber statistischen Erhebungsmethoden von vor 100 Jah-
ren angebracht, die in einem bis heute nicht vollstindig katastriertem Land wie der Turkei
Besitzanteile an urbarem Land bestimmen. Doch wie hoch auch immer der tatsachliche An-
teil war, nachvollziehbar ist, dass die Reproduktion von Ceistlichen auch an die Stiftungen
gebunden war.

10 Barnes (1987) bezeichnet die »vakif« oder »vagf« als ein Aquivalent zum Kirchenbesitz im
Christentum, da er theoretisch nicht verauert werden konnte. Die UnverdufRerlichkeit wur-
de als Uberfithrung in Gottesbesitz ideologisiert. Dass Stiftungsbesitz zumindest auf dem
Papier dem Handel entzogen wurde, begriindet die Wortbedeutung von »vakif«: Stilllegen,
aus dem Verkehr ziehen. In der Praxis gab es jedoch durchaus Besitzwechsel und Umwid-
mungen (Singer 2000).

- am 12.02.2026, 22:46:43,

131


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Hegemonie und Kulturkampf

liegt nahe, dass nicht nur europiische Staaten, sondern auch interne Akteure ein
Auge auf den Stiftungsbesitz geworfen hatten, der ein Hindernis fir die mittels
verschiedener Reformen in die Wege geleitete Privatisierung der Produktionsmit-
tel darstellte (vgl. Kuran 2001: 887ft.). Die vorsichtige Formulierung resultiert aus
dem Umstand, dass es sich hierbei um kein gesichertes Wissen handelt, sondern
um eine Hypothese, die aus der schlussfolgernden Interpretation parallel statt-
findender Entwicklungen gewonnen wurde. Zu diesem Komplex lisst sich keine
genauere Aussage ohne erhebliche eigenstindige historische Forschung treffen,
da, wie schon angesprochen, die themenbezogene Literatur zumeist Ideen oder
dkonomische Daten untersucht und vergleicht, ohne ihre gesellschaftlichen Triger
und deren materielle Reproduktionsgrundlagen genauer in den Blick zu nehmen.
Die Wissensliicke hinsichtlich der wirkenden Interessen oder Kriftekonstellatio-
nen wird oft mit abstrakten Akteuren wie Staat, Zentrum oder Peripherie gefiillt.

Die Gegenbewegung, die aus der Abdiilhamit-Periode, die den Zerfall des Rei-
ches ebenfalls nicht authalten konnte, hervorging, waren die Jungtiirken, die 1908
eine politische Revolution vollzogen, mit der der im frithen 18. Jahrhundert be-
ginnende Aufstieg der biirgerlichen Klasse politisch abgeschlossen wurde (Savran
1985). Die vorausgehende islamistische Repression und das Versprechen, eine re-
publikanische Verfassung und Biirgerrechte im Rahmen einer osmanischen Identi-
tit einzufithren, mobilisierten Vertreter verschiedener Religionszugehorigkeit und
Ethnizitit fiur das jungtiirkische Ziel, den Zerfall des Reichs aufzuhalten. Gleich-
wohl setzte sich eine tirkistische Stromung innerhalb der Jungtiirken immer stir-
ker durch und dominierte ab 1913, sodass das anfangs integrative Hegemoniepro-
jekt der Jungtiirken die bereits vorhandenen Tendenzen ethnisch-nationaler Spal-
tung noch stirker vorantrieb (Ziircher 2004: 110).

Die Jungtiirken beendeten die Abdilhamit-Periode und fanden in der kon-
servativen Stromung der Ulema harte Opponenten, die eine eigene Organisation
griindeten, die sich aktiv in das politische Geschehen einmischte und gegen die
jungtiirkische Regierung Partei ergriff, die sie als existenzielle Bedrohung wahr-
nahm. 1909 schloss sich ein grof3er Teil der Studenten an den Medrese in Befiirch-
tung einer Abschaffung ihrer Privilegien und ihrer beruflichen Méglichkeiten ei-
ner Konterrevolution gegen die Jungtiirken an, die jedoch scheiterte (Bein 2006:
70). Eine zweite Gruppe stellte sich dagegen auf die Seite der Jungtiirken, auch
weil sie davon iiberzeugt war, dass sie am ehesten den Zerfall des Osmanischen
Reichs aufhalten konnten. Die Jungtiirken reformierten die Medrese, fithrten Na-
turwissenschaften und west-europdische Sprachen als Lehrficher ein. Dass sie die
Geistlichen komplett verdringen wollten, wie in der islamistischen Literatur hiufig
behauptet wird, ist aber nicht nachvollziehbar. Erst mit den Entwicklungen nach
dem Ende des Ersten Weltkriegs wurde die Spaltung zu einem Bruch. Mit der Nie-
derlage der Jungtiirken und der teilweisen Restauration des Sultanats gewannen
die konservativen Ulema wieder die Uberhand. Reformen wurden riickgingig ge-

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

macht und die mit den Jungtiirken verbiindeten Ulema verfolgt. Der Bruch mit den
Jungtiirken und ihrer politischen Nachfolgebewegung — den Kemalisten — wurde
durch weitere einschneidende Ereignisse vertieft. Nach der Niederlage im Ersten
Weltkrieg stellten sich der wiedereingesetzte Scheichiilislam, hochgestellte Ulema
und ihre Organisationen in Istanbul auf die Seite der Kapitulationsregierung und
gegen die nationale Widerstandsbewegung, die sich in Anatolien gegen die Sieger-
michte des Ersten Weltkriegs zu organisieren begann und unter der Fithrung des
Armeeoffiziers Mustafa Kemal den »Unabhingigkeitskrieg« einleitete (ebd.: 218).
Etliche Ulema nahmen hohe Posten in der von den Siegermichten bewilligten neu-
en Regierung ein, erhofften sich eine Restauration ihrer traditionellen Macht gegen
sakulare Reformen. Der Preis, den sie zu zahlen bereit waren, war die Akzeptanz
der Kapitulationsbedingungen, die das Osmanische Reich auf ein kleines, unter
alliierter Kontrolle stehendes Gebiet begrenzte, das zudem durch den Einmarsch
griechischer Truppen sich vollkommen aufzulésen drohte. Sie bekimpften die un-
ter Mustafa Kemal gebildete Parallelregierung in Ankara und diskreditierten sich
dadurch in den Augen der Widerstandsbewegung als Kollaborateure der Sieger-
maichte (ebd.: 263f.).

Die neue politische Fithrung, die sich schlieflich gegen das Sultanat in Istan-
bul durchsetzte, einen neuen Friedensvertrag aushandelte und die Republik griin-
dete, entschied vor dem Hintergrund dieser Entwicklungen, die Organisationen
der Ulema zu zerschlagen, auch um eine Situation der Doppelmacht, die in den
Kiampfen zuvor mehrfach aufgeschienen war, zu unterbinden (vgl. Gézaydin 2009:
26f.). Durch den Zusammenbruch des Osmanischen Reichs und das Schrumpfen
des Staatsgebiets auf Anatolien war der Anspruch obsolet geworden, die geistliche
Fithrung aller Muslime auf der Welt zu stellen. Religiése Institutionen, die diesen
Anspruch reprisentierten, wurden abgeschafft. Die Abschaffung der Institution
des Scheichiilislam und des Kaliphats, durch das der Sultan zum legitimen Nach-
folger des Propheten erkoren wurde, hob die zentrale Stellung der Religion auf. Das
religiose Zivilrecht wurde in ein allgemein verbindliches biirgerliches Zivilrecht
tiberfithrt, womit religiose Richter (Kad) ihre aus der islamischen Rechtsauslegung
hergeleiteten Kompetenzen wie das Recht auf EheschlieRung und die Auslegung
des Erbrechts, sowie die Erbringung religiéser Dienstleistungen wie bei Geburten
verloren (Mardin 2006b: 233ff.). Das Bildungssystem wurde sikularisiert, die Aus-
bildungsstitten mit islamischem Schwerpunkt (Medrese) geschlossen und alle Mo-
scheen staatlicher Aufsicht unterstellt." Mit dem Verlust ihrer ideologischen und
politisch-rechtlichen Funktionen verloren viele Geistliche ihre materiellen Repro-
duktionsgrundlagen. Mit dem Verbot und der Enteignung religiéser Logen, Orden

1 Zu dieser Zeit soll es 18.000 Studenten in 479 Medrese (Ozgur 2012: 33) und etwa 12.000
Moscheen (Caglar 2003: 173) gegeben haben.

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Hegemonie und Kulturkampf

und Bruderschaften (»tekke«, »zaviye« und »tarikat«) wurden religiése Organisie-
rungsweisen und Netzwerke illegalisiert, womit das Band zur Bevolkerung durch-
trennt werden sollte (Caglar 2003: 172).

Eine Reihe weiterer politischer Ereignisse liefd die »Bekdmpfung der religis-
sen Reaktion« zu einem zentralen Motiv der frithen Republik werden. Im Zuge
des »Unabhingigkeitskriegs« nach dem Ersten Weltkrieg wurde von der nationa-
len Widerstandsbewegung, die von Mitgliedern der besitzenden Klassen angefiihrt
wurde, noch eine »Gemeinschaft der Muslime« angerufen (Giirel 2014: 318). Uber
ideologische Agitation hinaus waren die Aussicht auf eine armenische Staatsgriin-
dung im Osten Anatoliens und die Riickkehr der vertriebenen christlichen Bevol-
kerung, die den Genozid iiberlebt hatte, deren Besitz aber beschlagnahmt und um-
verteilt worden war, maf3gebliche Mobilisierungsfaktoren (Gaglar 2000: 505).

Um die Bedeutung des Genozids fiir die Hegemoniebildung einschitzen zu
konnen, ist an dieser Stelle ein Einschub erforderlich. Der Genozid ging nicht
nur der Formierung des biirgerlichen Machtblocks, sondern auch der Formierung
sozio-politischer Blécke in der Republik Tiirkei voraus. Die Ermordung und Ver-
treibung der christlichen Bevolkerung, die ihren Héhepunkt im Ersten Weltkrieg
unter der politischen Fithrung der Jungtiirken erreichte, wurde unter Beteiligung
verschiedener Gruppen in allen Reichsteilen durchgefiihrt. Die Neuverteilung des
Eigentums der Vertriebenen und Ermordeten bildete die materielle Basis fiir eine
»muslimische« Bourgeoisie, deren Férderung von den Jungtiirken in Kontinuitit
zur Abdiilhamit-Periode schon vor dem Krieg betrieben worden war (Boratav 1987:
29; Gerlach 2002; Ozcelik 2015). Zugleich wurden noch wihrend des Krieges verlas-
sene Gehofte und Werkstitten der Vertriebenen von der lokalen Bevolkerung wie
auch von den bereits vor dem Krieg aus den abgespalteten Reichsgebieten des Bal-
kan und Kaukasus vertriebenen Millionen muslimischer Flichtlinge in Besitz ge-
nommen und als Mittel der Subsistenz oder fiir warenférmige Produktion im klei-
neren Maf3stab benutzt (Caglar 2000: 505; Keyder 1987: 81f.; Ziircher 2004: 171f.).”*
Die theoretische Diskussion zur Frage materieller Konzessionen bei der Hegemo-
niebildung aufnehmend lisst sich argumentieren, dass die Verteilung der Kriegs-
gewinne als eine historisch spezifische Form eines materiellen Griindungskompro-
misses zwischen verschiedenen Klassen und Gruppen betrachtet werden kann. Die
Verteilung stellte keinen sozialdemokratischen Kompromiss zwischen einer orga-
nisierten Arbeiterklasse und einer Bourgeoisie dar, vielmehr formierte sich die ma-
terielle Basis eines klassentibergreifenden Kompromisses auf der Grundlage einer

12 Eine spatere Enteignungswelle der nicht-muslimischen Bevolkerung wurde durch eine Ver-
mogenssteuer 1942 erwirkt. Die nicht-muslimische Bevolkerung wurde gezwungen, ihr Ka-
pital und ihren Grundbesitz zu liquidieren, um die schlagartig auferlegte Steuer zu beglei-
chen. Durch den Zwangsverkauf zu niedrigen Preisen wurden erneut »anatolischen Musli-
men« Vermogen transferiert (Boratav 1987: 69).

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

Enteignung und Umverteilung, die bis heute — aufgrund der aktiven wie passiven
Verwicklung eines erheblichen Teils der Bevilkerung quer zu den Klassenlagen —
ein die sozio-politische Blockbildung prigendes Element darstellt.

Die Einbindung kurdischer Gruppen beziehungsweise kurdisch-sunnitischer
Geistlicher in die nationale Widerstandsbewegung basierte zum einen auf ihrer
Mitwirkung am Genozid, zum anderen bedingte sie, dass zu dieser Zeit noch eine
Restauration des Kaliphats auf der Grundlage einer sunnitischen Identitit verhan-
delt wurde. Bis 1922 wurde die »osmanische Nation« beschworen, die auf den Islam
als vereinheitlichendes Element aufbaute (Ozdalga 2006). Die frithen 1920er mar-
kieren folglich eine Zwischenphase, in der das Neue noch in alten Kleidern auftrat.
Deutlich zu erkennen ist dies an der aus dem Jahr 1921 stammenden und bis heute
giilltigen Nationalhymne, die keinen ethnischen Bezug enthilt, dafiir aber eine aus-
nehmend kriegerische Gottesverehrung mit einem islamistischen Nationalismus
verbindet. Eine Wende zur Formierung eines kemalistisch-sikularen Hegemonie-
projekts markieren die Jahre 1924-25. 1924 erfolgte die generelle Untersagung von
Parteigriindungen auflerhalb der CHP, nachdem sich eine parteiférmige Opposi-
tion formiert hatte, die auch mittels eines religiés aufgeladenen Diskurses mobi-
lisierte, der die Regierung in Ankara als anti-religios darstellte. Religiose Intellek-
tuelle artikulierten Opposition, die sich auf Mustafa Kemal (Atatiirk) als »Unglau-
bigen« und die Biirokratie als Trigerin einer fremden Lebensart einschoss und die
republikanische Staatsform zu einem Synonym fiir Verwestlichung und Entfrem-
dung von einem kulturellen Selbst erhob. Ein Zitat des islamistischen Intellektu-
ellen Mehmet Akif Ersoy (1873-1936), dem Verfasser der Nationalhymne, gibt den
kulturkampferischen Ton der Anklage gegen republikanische Reformen auf pri-
gnante Weise wieder:

»Glieder einer Nation, deren Religion ein Abklatsch, deren Welt ein Abklatsch,
deren Sitten ein Abklatsch, deren Kleidung ein Abklatsch, deren Reden ein Ab-
klatsch, die im Ganzen ein Abklatsch, also auch ein Abklatsch des Menschen sind,
sind nicht fahig, eine echte Gemeinschaft zu bilden, kdnnen deshalb auch nicht
iiberleben .« (zit.n. Yiicekok 1977: 90, Ubersetzung E.B.)"

Als 1930 von der CHP-Fithrung die Bildung einer Oppositionspartei initiiert wur-
de, um inmitten der Weltwirtschaftskrise eine kontrollierte Opposition zuzulassen,
die die Unzufriedenheit mit der wirtschaftlichen Situation absorbieren sollte, do-
minierten islamistische Intellektuelle in kurzer Zeit den Diskurs dieser Partei, wie
schon 1924, mit ihrer anti-sikularen Agitation. Die Partei gewann rasch an Popula-
ritit, drohte zu einer ernsthaften Herausforderung fiir die CHP zu werden, sodass

13 Das Zitat wurde so wie alle anderen tiirkischsprachigen Zitate in dieser Arbeit von mir Gber-
setzt.

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Hegemonie und Kulturkampf

das politische Mangver zur Absorption der Unzufriedenheit mit der wirtschaftli-
chen Situation beendet und die Partei wieder geschlossen wurde. In diese Zeit fillt
auch die Untersagung der Benutzung religios aufgeladener Sprache fir politische
Zwecke (Toprak 2005).

Die iiber Jahrhunderte tradierte Macht religidser Autorititen schlug sich in
der frithen Republik auch darin nieder, dass sie eine fithrende Rolle in Bewegun-
gen einnahmen, die fiir lokale Autonomie, in Kombination mit der Wiederein-
fithrung des Kaliphats wie beim kurdischen Scheich Said Aufstand, mobilisier-
ten. Die Regierung ging rigoros gegen solche Bewegungen vor, versuchte, jede po-
tentielle Form der Doppelmacht militirisch zu zerschlagen. Mit der Niederschla-
gung des Scheich Said Aufstands im Jahr 1925 setzten die kategorische Leugnung
der kurdischen Ethnie und der Schwenk zum eindeutig ethnischen Nationalis-
mus — dem Tiirkismus — ein, der eine Assimilation der kurdischen Ethnie vorsah
(Bora 1998: 17ff.; Bozarslan 2003 u. 2008; van Bruinessen 1989)." Unterdessen zeigt
das Massaker an der alevitischen Bevolkerung in der Provinz Dersim (1937-38) an,
dass der politische und soziale Charakter von Bewegungen, die von Geistlichen mit
angefithrt wurden, entgegen der kemalistischen Geschichtsschreibung sich nicht
auf den Begriff reaktionir reduzieren lassen. Vielmehr trat der kemalistische To-
pos »Bekimpfung der religiésen Reaktion« auch als Chiffre zur Legitimation der
Zentralisierung der Staatsgewalt sowie der ethnischen Homogenisierung auf, um
das ambitionierte republikanische Entwicklungsprogramm umzusetzen (vgl. van
Bruinessen 2000).

Sowohl die 1924 als auch die 1930 gegriindete und kurz darauf verbotene Par-
tei adaptierte ein wirtschaftsliberales Programm. Da beide Parteien keine Chan-
ce erhielten, ihr Programm umzusetzen, lisst sich nicht beurteilen, ob sich ihre
Wirtschaftspolitik in der Praxis tatsichlich von der Politik der CHP unterschieden
hitte. Es lisst sich aber festhalten, dass die Verbindung zwischen Wirtschaftsli-
beralismus und Islamismus kein neuartiges Phinomen ist, das erst mit der AKP
aufkommt. Eine weitere Parallele zur spiteren islamistischen Bewegung besteht
darin, dass der islamistische Diskurs der 1920er Jahre die »Biirokratie« fiir die
Umwilzung der Produktions- und Lebensweisen verantwortlich machte, damit die
Position der GrofRgrundbesitzer und der Handelsbourgeoisie kaschierte, die bis
in die 1950er Jahre die dominierenden Klassenfraktionen in Anatolien waren. Die
Herstellung giinstiger Bedingungen fiir die Reproduktion dieser Fraktionen, fiir
ihre Eingliederung in den globalen Warentausch war langfristig mit negativen Fol-
gen fir Kleinbauern, Handwerker, Kleinhindler wie auch Landarbeiter und Subsis-

14 Die mitdieser Politik verkniipften Konflikte beziehungsweise der kurdische Widerstand ge-
gen die Assimilation bilden den bis in die Gegenwart aktuell gebliebenen Problemzusam-
menhang, der in der Literatur als »kurdische Frage« diskutiert wird. Auf diese Frage wird im
spateren Verlauf der Arbeit gesondert eingegangen.

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

tenzbauern verbunden, die dem Wettbewerb nicht standhalten konnten und unter
einen Proletarisierungsdruck gerieten (Yiicekdk 1977: 9of.). Unter der Agide reli-
gioser Intellektueller, die durch die schrittweise Zuriickdringung ihrer jahrhun-
dertelangen Vormachtstellung mit einem Statusverlust konfrontiert waren, wurde
die Identifikation der Biirokratie als verantwortliche Titerin mit einer kulturellen
Denunziation verbunden, die die Biirokratie als verwestlicht und gottlos anzeigte.
Der denunziatorische Diskurs verbarg, dass die religiosen Intellektuellen selbst zu
einem erheblichen Teil der Biirokratie als Ulema angehort hatten beziehungsweise
fiir sich einen biirokratischen Status reklamierten.

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass die Sikularisierung in Ver-
schrinkung mit der Zentralisierung der politischen Verwaltung unter einem 6ko-
nomischen Druck von auflen wie von innen verlief. Der historische Abriss gibt zu
erkennen, dass die Zuriickdringung der Ulema nicht als ein evolutionir-logischer
Prozess aufgefasst werden sollte, den die biirgerliche Vergesellschaftung — hiu-
fig im Begriff der Modernisierung als neutraler Prozess gefasst — automatisch mit
sich bringt. Sofern Geistliche mit der alten, dezentralen Ordnung verbunden waren
und deren Beharrungsvermdégen reprisentierten, wurden sie zu einem Hindernis
in der Reformierung des Finanz- und Steuerwesens im 19. Jahrhundert. Sofern ih-
re Reproduktion an Stiftungsbesitz gebunden war, den sie verteidigten, standen
sie der Privatisierung der Produktionsmittel im Wege. Sofern sie sich einer Anpas-
sung der Schulbildung an reproduktive Erfordernisse einer kapitalistischen Ent-
wicklung verweigerten, disqualifizierten sie sich als organische Intellektuelle die-
ses Entwicklungswegs. Sofern sie sich gegen die Jungtiirken, anschliefiend gegen
die nationale Unabhingigkeitsbewegung auf der Seite der Kapitulationsregierung
positionierten, danach lokale Aufstinde und Widerstinde gegen die neue Zentral-
regierung anfiithrten, diskreditierten sie sich als regierungstreue Intellektuelle.

Der sikulare, evolutionistische und mechanisch-materialistische Kollektivwil-
le, eine Republik nach westeuropiischem Vorbild aufzubauen, formierte sich schon
in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts insbesondere in den Militirschulen un-
ter dem Einfluss der europiischen Aufklirungsbewegung (Aytekin/Uslu 2015: 185).
Die Entschlossenheit der politischen Fithrung unter Mustafa Kemal, die Vorherr-
schaft religioser Weltauffassungen zuriickzudringen, erscheint als letzte Abrun-
dung dieses Willens, der unter der Hegemonie westeuropdischer Akkumulations-
zentren Reformen in Gang setzte, die das kulturpolitische Gegenstiick zur »Be-
kimpfung der Reaktion« bildeten. Die Einfithrung von Familiennamen, der latei-
nischen Schrift und »moderner« Kleidungsvorschriften, die rechtliche Gleichstel-
lung der Geschlechter, das Verbot von Polygamie, die Entfernung der Klausel, die
den Islam als »Religion des Staates« festschrieb und andere Reformen unter dem
Topos des »Erreichens des Niveaus der kontemporiren Zivilisation« kénnen so als
Bestandteile einer Kulturrevolution zur Bildung eines neuen nationalen Bewusst-
seins, als kemalistisch-sikulares Hegemonieprojekt gefasst werden.

- am 12.02.2026, 22:46:43,

137


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Hegemonie und Kulturkampf

Unabhingig von der sozialen Herkunft ihrer Mitglieder waren die Jungtiirken
ihren Inhalten und Zielen nach eine biirgerliche Organisation, auf die die Kemalisten
folgten (Savran 2010; Reyhan 2008). In politischer Kontinuitit zu den Jungtiirken
fithrten die Kemalisten eine Politik fort, die die sozio-kulturellen Grundlagen ei-
ner nachholenden kapitalistischen Entwicklung bereitstellen, die nationale Bour-
geoisie fordern und die 6konomischen Aktivititen im Rahmen eines nationalen
Marktes zusammenfithren sollte (Savran 2015; Toprak 1982). Begiinstigt von wirt-
schaftspolitischen Entscheidungen wurden inlindische Produktionsmittelbesitzer
gefordert. Der Etatismus der frithen Republikperiode, der im staatszentristischen
Ansatz als Primat des Staates interpretiert wird, war ein kapitalistisches Entwick-
lungsprogramm, das unter den Bedingungen der Weltwirtschaftskrise 1928/29 das
Hauptaugenmerk auf die Stirkung einer nationalen Bourgeoisie legte. Mit der
Griindung 6ffentlicher Banken und staatlicher Betriebe in kapitalintensiven Sek-
toren sowie der Koordinierung knapper Investitionsmittel ab den 1930er Jahren
wurde ein Industrialisierungsprogramm eingeleitet, das auf den Akkumulations-
prozess der Privatunternehmen abgestimmt war. Die staatlichen Betriebe agier-
ten nicht nur als Lieferanten eines giinstigen Produktionsinputs, sondern auch
als wichtige Absatznehmer fiir die Privatunternehmen. Diese Komplementirbe-
ziehung, die als »Etatismus« bezeichnet wird, blieb noch weit tiber die dreifdiger
Jahre hinaus ein wichtiges Merkmal staatlicher Politik. Noch bevor die Konturen
dieses Projekts klar zu Tage getreten waren, hatten die Kemalisten Anfang 1921 die
politische Fithrung einer sich formierenden sozialistischen Bewegung, die vor dem
Hintergrund der Oktoberrevolution im benachbarten Russland an Ausstrahlungs-
kraft gewonnen hatte, verhaften oder ermorden lassen (Aytekin/Uslu 2015: 171ft.).
Mit der offensiven Negierung der Existenz von Klassen wurde die Unterdriickung
der Organisierung der Arbeiterbewegung legitimiert (Boratav 1987: 30ff., 51; vgl.
Boratav 2005).

Orientiert an Gramscis Gliederung von Entwicklungsstadien l3sst sich formu-
lieren, dass die Republikgriindung die Uberfithrung der Bourgeoisie aus einem
korporativen in ein politisches Stadium abschloss (Yalman 2002). Die CHP bilde-
te die organisatorische Struktur, in der die besitzenden Klassen politisch zusam-
mengefithrt wurden. Die Erziehung der intellektuellen Triger des kapitalistischen
Entwicklungsprogramms geschah mafigeblich iber die Sikularisierung und Ver-
einheitlichung des im Osmanischen Reich fragmentierten Bildungs- und Erzie-
hungswesens, mit der eine kulturelle Vereinheitlichung der Nation erreicht werden
sollte (vgl. Sener 2015). Der heute noch aktive Topos vom »Erreichen des Niveaus
der kontemporiren Zivilisation« rekurrierte auf die Frage eines neuen nationalen
Bewusstseins. Erziehungspolitische Mafinahmen, die das Leitbild eines an der ur-
banen west-europdischen Lebensweise ausgerichteten »modernen« Menschen eta-
blierten, standen in Verbindung mit einem 6konomischen Programm, fiir das die
Zentralisierung der Staatsgewalt fortgefithrt und mit dem - auch iiber Gesetze -

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

das Bewusstsein eines gemeinsamen nationalen, »tiirkischen« Interesses unter der
Fithrung des sich etablierenden Biirgertums geschaffen werden sollte. Vor diesem
Hintergrund kann die Politik der CHP als Organisierung einer »programmatischen
Okonomie« bestimmt werden, mit der Gramsci die intensivierte Abstimmung von
Produktions- und Lebensweise begrifflich fasste (Gramsci 1991ff.: 2063).

Die offizielle Tirkische Geschichtsthese konstruierte ab der zweiten Halfte der
1920er Jahre die nationale Identitit als Synthese von Tiirkischsein und Zivilisation.
Das Islamische, das sukzessive mit dem Arabischen gleichgesetzt wurde, war hier-
von ausgeschlossen (Ozdalga 2006). Das Territorium und die Staatsbiirgerschaft,
die Rasse und die Ethnie wechselten sich als dominante Elemente des kemalisti-
schen Nationalismus ab. In allen Formen wurde die Nation aber als eine sikulare,
nicht-religiése Entitit definiert, die mit Ausnahme der frithesten Phase der Repu-
blik als organisch-kulturelle Einheit konzipiert wurde. Das Tiirkentum sollte einen
Schmelztiegel bilden, um nicht-tiirkische muslimische Gruppen in der Tiirkei zu
assimilieren und in eine einheitliche tiirkische Nation zu integrieren (Saragoglu
2011). Der ethnisch-sikulare Nationalismus, zu dem die CHP heute noch tendiert,
wurde in den 1930er Jahren durch das Prinzip des Populismus erginzt, worunter
die kulturelle Verbreitung der republikanischen Ideale begriffen wurde (vgl. Kogak
2001; Odman 2006).

Das Parteienverbot und andere Restriktionen wie das Verbot der Orden und
Bruderschaften zwang viele Islamisten in die auferparlamentarische Opposition,
die sie iiber verschiedene Medien fortsetzten (Savran 2015: 70). Die Spaltung der
Geistlichen in zwei Lager hielt auch in der Republik an: Wihrend eine Strémung
aus der Niederlage die Lehre zog, dass eine offene und radikale Opposition gegen
die Sikularisierung schidlich, graduelle Anpassung notwendig ist, um eine totale
Niederlage abzuwenden, beharrte eine zweite Stromung auf der radikalen Ableh-
nung der Republik und machte die Anpassungsbereiten fiir die Niederlage mitver-
antwortlich. Mitglieder der letzten Generation der osmanischen Ulema iiberwin-
terten bis in die 1950er Jahre in den republikanischen Institutionen, bekleideten
Positionen im Bildungs- und Justizbereich (Bein 2006: 294). Mit Griindung der Di-
yanet Isleri Baskanlig1 (Amt fiir Religiése Angelegenheiten, im Folgenden nur Diya-
net) im Jahr 1924 blieb der Religion eine institutionelle Grundlage erhalten. Ulema,
die sich auf die Seite der Jungtiirken gestellt hatten, nahmen leitende Positionen
in der lange Zeit relativ kleinen Diyanet ein, auf deren Rolle und Entwicklung an
spaterer Stelle ausfithrlicher eingegangen wird.

Im Rahmen des staatszentristischen Ansatzes wird im Anschluss an den von
Max Weber theoretisch bestimmten patrimonialen Herrschaftstyp die These ver-
treten, die Ulema seien nicht frei gewesen, sie hitten in der Ausitbung ihrer Titig-
keit und der Auslegung des Koran den Befehlen des Sultans gehorchen und damit
dem Primat des Staates folgen miissen (Inalcik 1969). Die skizzierte Geschichte der
sunnitischen Geistlichen in der Endphase des Osmanischen Reichs bis in die frithe

- am 12.02.2026, 22:46:43,

139


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Hegemonie und Kulturkampf

Republik hinein zeigt auf, dass sie keine opportunistischen Biirokraten waren. Sie
konnten abwigen, ob sie Vorgaben Folge leisten wollten, auch wenn es sie mogli-
cherweise ihren Status oder mehr kostete. Sie vertraten divergierende Positionen
zu den politischen Entwicklungen ihrer Zeit, insbesondere zu den ihre eigenen
Privilegien betreffenden Angelegenheiten, organisierten sich auch in Parteien und
agierten nicht blof? als treue Anhinger des Sultans. Auch wenn die ideologische
Legitimation wechselnder und sich widersprechender Vorgaben zu ihren Aufgaben
gehorte, machte die Wahrnehmung dieser Aufgabe sie nicht zu Erfillungsgehilfen
ohne eigenen Willen, sondern zu Verfolgern ihrer qua gesellschaftlicher Funkti-
on eingenommenen Position. Sie konnen als organische Intellektuelle der osmani-
schen Gesellschaftsformation bezeichnet werden, die in den Machtblock integriert
waren. In der von ihnen ausgeiibten Funktion waren politische und zivilgesell-
schaftliche Aufgaben mit reproduktiven Aspekten im doppelten Sinne — sowohl
gesellschaftliche als auch gruppenspezifische — miteinander verschmolzen. Im his-
torischen Ubergang zur kapitalistischen Produktionsweise erlitt die Mehrzahl von
ihnen eine Niederlage, durch die sie ihre privilegierte Stellung bei der Vermittlung
der Hegemonie der besitzenden Klassen und zugleich ihre materiellen Reproduk-
tionsgrundlagen als organische Intellektuelle verloren. Die Entkopplung der re-
produktiven von der religiosen Struktur bedeutete eine Entwertung sozialer und
kultureller Ressourcen, iiber die sie als Schriftgelehrte, Juristen, Erzieher und Mit-
glieder einer vernetzten Struktur verfiigten. Die Sikularisierung beziehungsweise
der kemalistische Laizismus fithrten dazu, dass ihre Ressourcen in diesen Praxis-
feldern, die sich in Verschrinkung mit der Vermittlung von Hegemonie ausgebil-
det hatten, nicht mehr ausreichten, um die entsprechenden Praktiken ausiiben zu
konnen.

5.2 Wiederanbindung und Re-Formation: Aufbau kulturpolitischer
Institutionen der Religion und Entwicklung
des tiirkisch-islamischen Hegemonieprojekts

Die Rekonstruktion der gesellschaftlichen Stellung, die die religiosen Intellektu-
ellen einnahmen, lisst besser begreifen, weshalb die osmanische Ordnung fir sie
eine zentrale historische Referenz bildet. Die Elemente dieser Stellung waren die
institutionalisierte Einbindung in die Verwaltung des Reichs tiber die Rechtspre-
chung, das Bildungssystem und die Verfiigung tiber Produktionsmittel in Verbin-
dung mit relativ autonomen Institutionen, die reproduktive und religiése Dienst-
leistungen erbrachten. Artikuliert waren sie mit der Aufgabe, die Hegemonie der
besitzenden Klassen auszuiiben. Die republikanische Revolution besiegelte einen
tiefen Einschnitt in ihrer gesellschaftlichen Stellung, die unter anderem an das
Stiftungswesen gebunden war. Die Restauration osmanischer Artefakte und des

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

Stiftungswesens, die der zu Beginn des vorangegangenen Abschnitts zitierte em-
sige Behordenleiter Beyazit im Jahr 2009 betrieb, ist aus ihrer Perspektive nicht
nur die Wiederherstellung einer symbolischen Ordnung, sondern auch einer ge-
sellschaftlichen Stellung. In den 2000er Jahren hatten die religiésen Intellektuellen
schon einen betrichtlichen Weg zuriickgelegt. Inzwischen waren sie eingebettet in
eine soziale Bewegung, die verschiedene Organisationen und Parteien ausgebildet
hatte und auf einen bemerkenswerten Gelindegewinn zuriickblicken konnte: Die
kemalistischen Krifte waren zunehmend aus den mittelanatolischen Regionen in
die Kiistenregionen verdringt worden. Die Tiirkei der 2000er Jahre war Schauplatz
eines stark zugespitzten Kulturkampfs konkurrierender Hegemonieprojekte, bei
dem alle symbolischen Waffen ins Feld gefithrt wurden, die die sozialen Triger der
Projekte iiber Jahrzehnte akkumuliert hatten. Doch wie kam es, dass die Religion
beziehungsweise ihre Triger nach ihrer Zuriickdringung wieder einen derartigen
Bedeutungsgewinn verzeichnen konnten?

Bereits in den 1940er Jahren wurde damit begonnen, das Rad der Sikularisie-
rung zuriickzudrehen. Ab Mitte der 1940er Jahre wurde massiv und systematisch in
den Ausbau der religiosen Institutionen investiert, die Religionsbehérde Diyanet,
die bis dahin ein Schattendasein fristete, wurde ausgebaut. 1949 wurde Religion
als Wahlfach in Schulen wieder eingefiihrt, das Verbot von Wallfahrten zuriickge-
nommen (Keyder 1987: 122). Die unter den Jungtiirken reformierte Medrese, in de-
nen allgemeine Schulbildung mit religiéser Unterrichtung kombiniert worden war,
fungierte als Vorbild der theologischen Schulen, die nun schrittweise eingefithrt
wurden (Bein 2006: 289). In der Forschung wird dieser Vorgang als Nachgeben ge-
geniiber der religiésen Reaktion nach dem Ubergang in ein Mehrparteiensystem
im Jahr 1946 unter dem Druck der neu gegriindeten DP (Demokratische Partei), ei-
ne Abspaltung aus der CHP, thematisiert (Aytekin/Uslu 2015: 371). Die Griinde fir
die Renaissance der Religion als Nachgeben zu thematisieren, lisst auflen vor, dass
die CHP an der Restauration der Stellung der Religion aktiv mitwirkte. Semsettin
Giinaltay, der Ende der 1940er Jahre Ministerprasident einer CHP-Regierung war,
brachte die Idee vor, Nation und Religion bedingten sich gegenseitig, die Tiirken
hitten dem Islam am besten gedient. Der prominente Schriftsteller und CHP-Ab-
geordnete Yahya Kemal erhob den Authentizismus, das Bei-Sich-Selbst-Sein zum
zentralen Motiv des Daseins. Er betonte die Bedeutung praktizierter Religion als
Zusammenkunft in der Gemeinschaft, in Abgrenzung zum Katechismus, der un-
bedingten Uberzeugung oder dem Bekenntnis, deren Dogmatismus er ablehnte.”

15 Damit nahm er die zentrale Idee auf, dass Religion zuallererst eine Form der Gemeinschaft
darstellt, einzelne Glaubensgemeinschaften Instrumente sind, die Legitimation und Wahr-
haftigkeit der Religion zu reproduzieren und auf Dauer zu stellen, dass religiése Rituale und
Bindung bedeutsamer als die Glaubigkeit an sich sind, eine Auffassung, die in der lateini-
schen Herleitung des Wortes religio aus dem Verb religare sich wiederfindet, das »aneinan-
der binden«heif’t und in Abgrenzung zum Wort superstitio benutzt wurde, das individuelle,

- am 12.02.2026, 22:46:43,

141


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Hegemonie und Kulturkampf

Nicht zuletzt wurden auf Initiative eines CHP-Abgeordneten 1949 die tiirkistischen
Vereine »Tiirk Ocaklari« (Tiirkenwiege) wieder eréfinet, die zu einer Plattform wur-
den, die Vorteile der Religion als ethische Kraft und vereinheitlichendes Moment
anzupreisen. Beklagt wurden der Verlust der Ideale und die Dominanz des Ma-
teriellen, dem die moralische Erziehung des Volkes entgegenzusetzen sei, die nur
tiber die Religion geschehen kénne (Bora 1998: 68ft., 84fF., 93).

In der CHP gab es keine einheitliche Position zur Restauration der Stellung
der Religion. In der Partei fand angesichts der Zunahme kommunistischer Staaten
nach dem Zweiten Weltkrieg eine Auseinandersetzung iiber die Frage der Forde-
rung der Religion statt, in der ein Fliigel die Vorziige der Religion fiir die Aufrecht-
erhaltung der biirgerlichen Ordnung hervorhob, ein zweiter dagegen befirchtete,
die Religion kénne aufler Kontrolle geraten. Das vermehrte Aufkommen »reaktio-
nirer« Ideen nach dem Zweiten Weltkrieg war verbunden mit der Wahrnehmung
einer »kommunistischen Gefahre, die die CHP als genuine Partei der besitzenden
Klassen nicht weniger umtrieb als die DP (Akpinar/Araman 2011: 82). Die pauscha-
le staatszentristische These, die rasche Entwicklung konservativer und religidser
Weltauffassungen rithre von einem Versagen des Kemalismus her, die kulturelle
Distanz zur Bevolkerung durch die Etablierung eines »Sozialethos« und einer »po-
pularen Kultur« auferhalb der Religion zu iiberbriicken (Bora 1998: 421f., 125; Mar-
din 2006c: 252f.), ignoriert dagegen die »zivilgesellschaftlichen« Ankerpunkte des
kemalistischen Projekts in einer kulturell heterogenen, aus langen Kriegen, Migra-
tionsbewegungen und Zwangsumsiedlungen heraus entstandenen Gesellschafts-
formation. Kriegsfliichtlinge aus dem Balkan und dem Kaukasus sowie Gruppen,
die nach dem Ersten Weltkrieg aus ehemaligen Gebieten des Reichs in die Tiir-
kei zwangsumgesiedelt wurden, nahmen die vom Kemalismus offerierte nationale
Identitit ebenso an wie Gruppen, fiir die die kemalistischen Reformen Befreiung
von konservativer Enge und sunnitischer Kontrolle bedeuteten (vgl. Erden 2004).
Die Reformen hatten eine intellektuelle Schicht geschaffen, die die kapitalistische
Fortschrittsorientierung angenommen hatte. Die Einparteienherrschaft der CHP,
die bis 1946 die besitzenden Klassen und ihre Intellektuellen zu integrieren ver-
mochte, stieR an andere Grenzen. Die negativen Auswirkungen des Zweiten Welt-
kriegs auf die Wirtschaft, bedingt durch den Zusammenbruch der globalen Nach-
frage nach landwirtschaftlichen Exportgiitern, die das wichtigste Handelsgut der
damaligen tiirkischen Volkswirtschaft stellten, riefen Unmut innerhalb der zu drei
Vierteln noch biuerlich wirtschaftenden Bevolkerung hervor. Die CHP initiierte
eine Agrarreform, mit der Land an besitzlose Bauern verteilt werden sollte, erhob
zugleich eine neue Steuer auf landwirtschaftliche Ertrige, auch um die Kriegsge-
winnler, die mit Grundnahrungsmitteln spekulierten, zu besteuern (Boratav 2003:

institutionell nicht geregelte Spiritualitit bezeichnete und die Bedeutung von Aberglaube
annahm (Bora 1998: 58).

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

90of.). Ein Teil der relativ michtigen Fraktion der bereits kapitalistisch wirtschaf-
tenden Grof3grundbesitzer opponierte gegen diese Vorhaben (Uslu 2015: 351). Thre
Opposition fiel zeitlich zusammen mit einer bildungspolitischen kemalistischen
Offensive, mit der die bis dahin vernachlissigten Doérfer erreicht werden sollten.
Ab 1940 waren Bildungsinstitute (»Koy Enstitiileri« — »Dorfinstitute«) mit dem Ziel
er6ffnet worden, ausgewihlte Dorfkinder mit landwirtschaftlichen und handwerk-
lichen Fertigkeiten ausgestattet zu Lehrern fiir ihre Dorfer zu erziehen. Einvon den
Urhebern der Institute willkommen geheifener Effekt war die gleichzeitige Ver-
mittlung kemalistischer Entwicklungsideale. Grundbesitzer und mit ihnen assozi-
ierte konservative Intellektuelle, die sich bis dahin in der CHP organisiert hatten,
nahmen dies als Bedrohung wahr, da die Institute unter dem Einfluss der aufkli-
rerischen Strémung in der CHP konservative Praktiken wie die Geschlechtertren-
nung untergruben. Jungen und Midchen lernten gemeinsam. Das Selbstbewusst-
sein der partizipierenden Kinder beziehungsweise Jugendlichen wurde durch kol-
lektives Arbeiten und Lernen in den Instituten gestirkt. Die Institute vermittel-
ten keine feindliche, wohl aber aufgeklirte bis kritische Haltung zur Religion (vgl.
Karadmerlioglu 1998). Dies hatte zur Folge, dass die Grundbesitzer, die ihre He-
gemonie weiterhin vermittels konservativer und religioser Weltauffassungen or-
ganisierten, ihre Stellung in Gefahr sahen. Sie fithrten eine antikommunistische
Kampagne, bis die Institute nach wenigen Jahren wieder geschlossen wurden.
Die DP formierte sich vor diesem Hintergrund als Abspaltung einer Gruppe der
besitzenden Klassen unter der Fithrung opponierender Grofgrundbesitzer von der
CHP. Aus staatszentristischer Perspektive wird die DP als eine »Graswurzelbewe-
gung« (White 2008: 361) begriffen, die aus der Peripherie kommend sich der CHP,
die das Zentrum besetzt haben sollte, widersetzte. Eine Graswurzelbewegung war
die DP mit Sicherheit nicht. Sie setzte sich aus (ehemaligen) federfithrenden Po-
litikern der CHP zusammen, nahm ferner zahlreiche hochrangige Offiziere und
Biirokraten auf (Ahmad 1993: 9, 123). Mit dem Auseinanderbrechen des Biindnis-
ses der besitzenden Klassen in der CHP und dem Ubergang in ein Mehrpartei-
ensystem wurden die Auseinandersetzungen zwischen den Klassen und Klassen-
fraktionen nicht mehr innerhalb der CHP, sondern im Rahmen eines parlamen-
tarischen Mehrparteiensystems zwischen zwei dominanten Hegemonieprojekten
gefithrt. Die Spaltungen, Ungleichzeitigkeiten und Differenzen, die durch die ka-
pitalistische Entwicklung hervorgerufen oder verstirkt wurden, wurden zum zen-
tralen Politikum konkurrierender Parteien.’® Mit der Abspaltung zeigte sich wie
schon im Zusammenhang mit der Griindung der Oppositionspartei im Jahr 1930,
dass innerhalb der CHP neben dem kemalistischen ein zweites Hegemonieprojekt

16  Die Parteienkonkurrenz wurde auf die herrschenden Klassen begrenzt. Nach einer nur we-
nige Monate andauernden Periode freier Parteienbildung wurden links orientierte Parteien
und mitihnen in Verbindung stehende Gewerkschaften verboten (Boratav 1987: 72).

- am 12.02.2026, 22:46:43,

143


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M

Hegemonie und Kulturkampf

fortexistierte, das sich in Anbindung an Grundbesitzer und Hindler iiber konserva-
tive und religiése Auffassungen reproduzierte. Die Auffassungen kamen nicht neu
auf, sie erhielten stirkere Sichtbarkeit durch eine parteifsrmige Organisation, die
Mehrheiten fiir die entwicklungspolitischen Ziele derjenigen Teile der Bourgeoisie
zu generieren versuchte, die sie reprisentierte (Atilgan 2015a: 415).

Mit der DP fand auch der islamistische Diskurs nach dem Parteienverbot von
1924 seinen Weg zuriick in die parlamentarische Politik. Ein Wahlslogan von Adnan
Menderes, der Vorsitzender der DP wurde und selbst zu den michtigsten Grof3-
grundbesitzern des Landes gehorte, lautete: »Wir werden Istanbul zu einem zwei-
ten Mekka, die Eyiip Sultan Moschee [in Istanbul] zu einer zweiten Kaaba machen.«
(zit.n. Yiicekdk 1977: 153) Eine der ersten Reformen der DP, die zwischen 1950 und
1960 regierte, bestand darin, den Gebetsruf wieder auf Arabisch ausrufen zu las-
sen. Der Koran durfte wieder im Radio rezitiert werden, religiése Gemeinschaften
konnten sich wieder freier und sichtbarer organisieren. Die DP war jedoch keine is-
lamistische Partei, in ihrer weltanschaulichen Ausrichtung dominierten konserva-
tive Themen, iiber die Reaktionen auf die kapitalistische Umwilzung mit Begriffen
wie Entfremdung und Entartung gegen die Aufklirung, den Kommunismus im Be-
sonderen und die Linke im Allgemeinen kanalisiert wurden (Bora 1998: 68ft.). Die
DP prisentierte sich als Bewahrerin einer Authentizitit und Unverinderlichkeit,
deren permanente Auflésung sie durch Vorantreiben der kapitalistischen Entwick-
lung zugleich organisierte. Sie kann als erste politische Tragerin eines konservati-
ven Hegemonieprojekts bestimmt werden, dessen ideologisches Repertoire in der
Sakralisierung der Gemeinschaft, der Nation, der Tradition, der Geschichte und
der (patriarchalen) Familie bestand. Die Religion trat als ein Element auf, jedoch
nicht unbedingt als vorgeordnetes Element, das zur Aufrechterhaltung der Ord-
nung und der Autoritit herangezogen wurde. In der Realitit waren die Grenzen
zwischen Konservatismus und Islamismus flieRend. Dennoch war der Konserva-
tismus eine relativ eigenstindige Stromung, die in Gestalt der DYP (Partei des
Rechten Weges) und der ANAP (Mutterlandspartei) die politische Landschaft bis
zur Griindung der AKP mafigeblich prigte.

Die Popularitit bestimmter religiéser und konservativer Auffassungen, die
zum Bestandteil des Parteiprogramms der DP wurden, kann nicht aus ihren
okonomischen wie politischen Zusammenhingen losgelost — rein ideologisch
— ermessen werden. Sie miissen als Bestandteil eines Hegemonieprojekts, die
Fithrung bestimmter Fraktionen der Produktionsmittelbesitzer zu organisieren,
untersucht werden. Thren ersten Wahlsieg 1950 verdankte die DP hauptsichlich
Versprechen, die sie der zu dieser Zeit noch iiberwiegend unter kleinbiuerlichen
Verhiltnissen lebenden Bevolkerung machte, die unter dem Wirtschaftseinbruch
und dem Nachfrageriickgang auf landwirtschaftliche Produkte infolge des Zweiten
Weltkriegs litt. Den Kleinbauern versprach sie Subventionen und Aufhebung von
Kontrollen durch die Gendarmerie, den Arbeitern Streikrecht und Organisierungs-

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

freiheit. Thre Versprechen popularisierte sie als Befreiung von der etatistischen
Unterdriickung der Biirokratie, sich selbst prisentierte sie als Partei des Volkes.
Die hohe Zustimmung zur DP um die 58 Prozent bei ihrem zweiten Wahlsieg 1954
wurde durch eine giinstige wirtschaftliche Entwicklung beférdert. Die globale
Nachfrage nach landwirtschaftlichen Giitern war angestiegen, im Rahmen des
Marshallplans waren US-amerikanische Kredite an die Tirkei vergeben worden,
die die kapitalistische Entwicklung férderten, zugleich eine enge Anbindung der
Tiirkei an die USA bewirkten, die politisch durch den NATO-Beitritt untermauert
wurde (Atilgan 2015a: 485ft.). Von den giinstigen wirtschaftspolitischen Rahmen-
bedingungen abgesehen, die Subventionen und Kredite fiir landwirtschaftliche
Produzenten ermoglichten, 16ste die DP ihre Versprechen an die subalternen
Klassen nicht ein. Sozialdemokratische und sozialistische Organisationen der
Arbeiterbewegung blieben verboten, die zunehmende Mechanisierung in der
Landwirtschaft erhohte den Konkurrenzdruck auf die Landarbeiter. Die Klein-
bauern konnten mit den grofien und mittleren Grundbesitzern, die am stirksten
von der Wirtschaftspolitik profitierten, nicht Schritt halten. Als inmitten eines
6konomischen Engpasses, hoher Inflation und steigender Auslandsverschuldung
die Zustimmung zur DP in der zweiten Hilfte der 1950er Jahre abnahm, erhdhte
sie den Druck auf die Arbeiterschaft durch weitere Verbote ihrer Organisationen,
setzte auf Repression gegeniiber der politischen und gesellschaftlichen Oppo-
sition wie auch gegeniiber Teilen der Beamtenschaft und Armeeoffiziere, deren
Forderungen nach einem hoheren Sold sie ignorierte, erpresste grofle Industrielle,
sich von der CHP zu lésen. Die Ara der DP, die sich auf dem Weg der Errich-
tung einer Diktatur befand, dabei jedoch die Unterstiitzung der aufsteigenden
Industriebourgeoisie sowie an Popularitit verloren hatte, wurde 1960 durch den
ersten Militirputsch in der Republikgeschichte beendet. Der Putsch erhielt die
Unterstittzung verschiedener gesellschaftlicher Gruppen aufgrund autoritirer
Bestrebungen der DP (ebd.: 485fT., 545).

Der Putsch stellt eine ambivalente Zisur in der politischen Geschichte dar.
Einerseits wurde das Militir nach dem Putsch iiber den neu in der Verfassung
verankerten Nationalen Sicherheitsrat in den politischen Entscheidungsprozess
einbezogen. Mit der gleichzeitig erwirkten 6konomischen Einbindung des Mili-
tars wurde der kapitalistische Entwicklungsweg als Orientierung fir die Offiziere
festgelegt. Die Offiziersgehilter wurden erhéht, junge Offiziere stiegen in mitt-
lere Einkommensklassen auf, fiir Generile wurden Luxusvillen gebaut, Offiziere
im Ruhestand wurden in die Biirokratie rekrutiert und in den Vorstand von Pri-
vatfirmen berufen. Durch die Griindung eines bis heute bestehenden, weit ver-
zweigten Konsortiums (OYAK), das Offizieren Privilegien wie verbilligte Kredite
und Konsumgiiter verschafft sowie Dividenden an Offiziere im Ruhestand aus-
zahlt, wurden die Offiziere zu Rentiers gemacht. Durch die Anbindung an OYAK,
das mit staatlicher Forderung in kurzer Zeit zur aus der Industriebourgeoisie her-

- am 12.02.2026, 22:46:43,

145


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Hegemonie und Kulturkampf

vorgegangenen Gruppe der transnational verflochtenen Konglomerate des Landes
aufstieg, wurde im Militir ein starkes Interesse geschaffen, in die gesellschaftli-
chen Kiampfe zugunsten der Konglomerate einzugreifen (Ahmad 1993: 130ff.; Ulus
2011: 15)." Neben diesen antidemokratischen Mafinahmen initiierte der Pusch an-
dererseits eine neue Verfassung, die biirgerliche Freiheiten auch der Arbeiterschaft
zuerkannte, vielmehr den konstitutionellen Rahmen fiir eine sozialdemokratisch
geprigte Blockbildung zwischen den Konglomeraten, der Industriearbeiterschaf,
den Angestellten der 6ffentlichen Verwaltung, Teilen des Kleinbiirgertums und der
Kleinbauern bildete. Erste Tendenzen dieser Blockbildung auf der Grundlage ei-
nes semi-peripheren Fordismus hatten schon in den 1950ern bestanden. Von der
Etablierung einer fordistischen Politik in Form einer importsubstituierenden Wirt-
schaftspolitik kann ab 1962 gesprochen werden. Sie war darauf ausgerichtet, das
Wachstum der inlindischen Industriebourgeoisie, die fiir den Binnenmarkt pro-
duzierte, durch selektive Zolle zu fordern, Subventionen und (knappe) Devisen in
Projekte zu lenken, die ihrer Entwicklung dienten. Der Fordismus in der Tiirkei
entwickelte zwar nicht die gleiche Expansivitit wie in den kapitalistischen Zentren,
er bestimmte nichtsdestotrotz die Akkumulationsdynamik und die Organisation
der Arbeitsteilung bis in die spiten 1970er Jahre (Aydin, Z. 2005: 209f.). Stetige Re-
allohnerhéhungen fiir die Industriearbeiterschaft und der Aufbau wohlfahrtsstaat-
licher Elemente kennzeichnen diese Periode. Die Verbesserung der Ausbildungs-
und Reproduktionsbedingungen der Arbeitskrifte durch formale Arbeitsvertrige
und soziale Leistungen und die Erhéhung ihrer Kaufkraft komplementierten die
Entwicklung der Industriebourgeoisie und sorgten fiir den Absatz produzierter
Waren (Boratav 1987: 108f.; Odman 2000: 451f.). Der an die industrielle Entwicklung
gekoppelte fabrikzentrierte, den 6ffentlichen Sektor umfassende Kompromiss, der
soziale und politische Rechte fiir die Werktitigen enthielt, blieb begrenzt, da er
nur einen Teil der Werktitigen integrierte und die industrielle Entwicklung in be-
stimmten Teilen des Landes konzentrierte. Er wies ferner einige Besonderheiten
auf, so die informellen Siedlungen (»Gecekondu«) der aus ihren biuerlichen Re-
produktionszusammenhingen in die Industriezentren gelockten Arbeitskrifte. Er
bestimmte dennoch die Lebensverhiltnisse eines grofien Teils der Bevolkerung und
entwickelte eine Ausstrahlungskraft iiber die tatsichlich integrierten Werktitigen
hinaus.

17 Der Putsch wurde ohne Einverstandnis der Militarfiihrung von den mittleren Offiziersran-
gen ausgefiihrt, die sich nach dem Putsch in zwei Fliigel spalteten: Einen links-kemalistisch
sozial-reformerischen, der in der kurzen Zeit der Militirregierung eine Landreform zuguns-
ten von Kleinbauern initiierte und wohlfahrtsstaatliche Regelungen zugunsten der subalter-
nen Klassen auf die Agenda hob, und einen rechten Fliigel, der eine alsbaldige Ubergabe
der Regierungsgeschifte an zivile Krafte mit dem Kalkiil forderte, dass diese die Landreform
riickgingig machen wiirden. Der rechte Fliigel setzte sich durch und die Landreform wurde
tatsdchlich zuriickgenommen (Ulus 2011: 199f. Fn. 20).

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

5.2.1 Die Tiirkisch-Islamische Synthese

Die DP-Regierung scheiterte an der damaligen Kriftekonstellation. Doch wurden
in ihrer Regierungszeit die infrastrukturellen Voraussetzungen fiir die Entwick-
lung der islamistischen Bewegung gelegt, die sie bis in die Gegenwart charak-
terisieren. Die detaillierte Darstellung dieser Infrastruktur, die die Diyanet und
die theologischen Ausbildungsstitten umfasst, erfolgt in einem separaten Kapi-
tel, nachdem die Entwicklungsstadien der islamistischen Bewegung im Verhiltnis
zu den gesellschaftlichen Kimpfen nachgezeichnet worden sind. Unter der For-
derung der DP-Regierungen entstand eine grofie Zahl Akademiker, Schriftsteller,
Journalisten, Agitatoren und Polemiker, die sich in verschiedenen Vereinen zusam-
menschlossen, Netzwerke bildeten und fortan daran arbeiteten, den konservativen
Islamismus mit dem vélkischen Tirkismus in einem tiirkisch-islamischen Hege-
monieprojekt zusammenzubringen. Die Entwicklung des konservativen Islamis-
mus als distinkte Ideologie in Gestalt der Tirkisch-Islamischen Synthese setzt in
dieser Phase ein. Die Synthese ist im Riickblick das wichtigste Deutungsangebot,
das die tiirkische Rechte im Laufe des 20. Jahrhunderts entwickelt hat. Sie stellt
eine Kombination der sich schon im Osmanischen Reich herausbildenden Ideo-
logien des Osmanismus, Tirkismus, Islamismus und Konservatismus dar. In ihr
finden sich tiirkistische und islamistische Motive, eine Sakralisierung vermeintlich
vorkapitalistischer Werte und Ideale, Antikosmopolitismus, eine grundskeptische
Weltanschauung und ein ausgeprigter Opferdiskurs. Sie ist als eine Begleiterschei-
nung der Tirkisierungs- und Islamisierungspolitik anzusehen, die in historischer
Kontinuitit zum Genozid, mit dem die nicht-muslimische Bevolkerung aus Ana-
tolien entfernt wurde, betrieben worden ist (Agikel 1996; Coban 2015).

Der Grundthese der Tiirkisch-Islamischen Synthese ist, dass Tiirkentum und
Islam sich gegenseitig bedingten. Die »Tirken« hitten dem Islam am besten ge-
dient, indem sie seine Expansion anleiteten und mit missionarischem Eifer neue
Gebiete eroberten. Die Orden der Sufi hitten sich dabei als besonders zuverlis-
sig herausgestellt, indem sie nicht in Kontemplation verharrten, sondern mit dem
Schwert in der Hand den Heiligen Krieg bestritten und zugleich loyal zum Staat
geblieben seien. Ausformuliert wurden diese Ideen mafigeblich von Akademikern,
die sich 1962 im Verein »Aydinlar Kulitbii« (»Klub der Intellektuellen«, 1970 um-
benannt in »Wiege der Intellektuellen«) zusammenschlossen. Auch die zur glei-
chen Zeit (1963) gegriindeten Vereine zur Bekimpfung des Kommunismus wurden
mafigeblich von islamistischen Intellektuellen und Netzwerken getragen (Atilgan
2015b: 590; Ozdalga 2006). Sie argumentierten, dass das Wesentliche im Sufismus
nicht im Riickzug vom Weltlichen, sondern im kriegerischen Missionierungsgeist
bestand. Hervorgehoben wurde damit ein aktivierendes Element von Religion, das
im Gegensatz zum passivierenden Riickzug aus dem Weltlichen, zur Konzentration
der Befreiung auf ein Jenseits steht, wie es hiufig mit Religion verbunden wird. Aus

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Hegemonie und Kulturkampf

der Perspektive der Tiirkisch-Islamischen Synthese ist das Weltliche nicht etwas,
das auszuhalten ist (Agikel 1996). Die akademischen Urheber der Synthese sahen
sich in den 1960ern mit einer aufkommenden sozialistischen und anti-imperia-
listischen Arbeiter- und Studentenbewegung konfrontiert, zu deren Bekimpfung
sie alternative Deutungsangebote entwickelten. Sie machten als Ursache fiir Ar-
mut und Unterdriickung eine angebliche Unterwiirfigkeit gegeniiber dem Westen
durch kulturelle Verwestlichung aus und behaupteten, dass durch die Zuriickdrin-
gung von Aufklirung und Sikularisierung bei gleichzeitiger Begeisterung fiir tech-
nologische Entwicklung die Unterlegenheit gegeniiber dem Westen, damit auch
Armut und Unterdriickung tiberwunden werden kénne.

Ein weiterer Ausdruck stirker werdender islamistischer Aktivititen in dieser
Periode ist die Entwicklung der »idealistischen Bewegung«, die urspriinglich
einen sikularen und volkisch-rassistischen Tiirkismus ausgebildet hatte, der in
den 1960er Jahren sunnitisch-islamistischen Interpretationen zu weichen be-
gann.” Die politische Reprisentantin dieser Strémung war die Republikanische
Bauern-Volkspartei (CKMP), die 1969 in Partei der Nationalistischen Bewegung
(MHP) umbenannt wurde und die mit den faschistischen Grauen Wolfen - eine
paramilitirische Organisation zur Bekimpfung linker Strémungen - assoziiert
war (Atilgan 2015b: 592f.; Ulus 2011: 125). Die idealistische Bewegung, die mit
dem Kleinbiirgertum und kleinen Firmen assoziiert war, entfernte sich von den
Nicht-Sunniten, den Aleviten, die sie zuvor als »Tiirken« integriert hatte. Trotz
dieser frithen und iiber die Jahrzehnte fortgeschrittenen Anniherung an den
Islamismus wirkt in der idealistischen Bewegung bis heute eine pan-tiirkistische
Stromung fort, die stirker gen Osten orientiert ist und eine Einheit aller »Turkvél-
ker« imaginiert, in der der Islam keine vorgeordnete Rolle spielt. Die Verbindung
der Bewegung mit Kleinbiirgern und kleineren Unternehmern, die in bestimmten
Regionen der Tirkei Schwerpunkte gebildet haben, lisst sie als ein tirkisti-
sches Hegemonieprojekt bestimmen, das ideologisch-kulturelle Schnittmengen
zum konservativ-islamischen wie auch zum kemalistischen Hegemonieprojekt
aufweist.

Mit dem Verbot der DP fithrte deren Nachfolgepartei AP das konservative He-
gemonieprojekt fort. Sie nahm den Diskurs auf, der den durch die kapitalistische
Umwilzung hervorgerufenen Unmut gegen die »kulturelle Verwestlichung« lenk-
te, fiir die die CHP und der Kemalismus verantwortlich gemacht wurden. Fiir die
mit der Industrialisierung und Mechanisierung der Landwirtschaft einhergehen-
de Auflosung des kleinen Handwerks und der kleinbiuerlichen Produktion, fir
die Proletarisierung von Handwerkern und Bauern wurden Institutionen und kul-
turelle Formen verantwortlich gemacht, die als westlich und volksfremd kodiert

18 Zu den zentralen Intellektuellen des sakular-rassistischen Turkismus zahlt Nihal Atsiz, der
die Grauen Wolfe inspirierte (Ozdalga 2006).

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

wurden. Die konservativen Parteien prisentierten sich als permanente Oppositi-
on, obgleich sie nahezu ununterbrochen die Regierungen stellten. Sie beschwerten
sich tber »westliche« Institutionen, obwohl sie die Einbindung in den Welthan-
del unter der Dominanz westlicher Akkumulationszentren und Biindnisse (NATO)
mafdgeblich beférderten. Sie beschwerten sich iiber »westliche« Werte, mit denen
sie die Kleinfamilie, den Zins und den Kapitalismus anzeigten, obwohl sie die kapi-
talistischen Verhiltnisse politisch durchsetzten. Wihrend sie die permanente Um-
wilzung von Lebensweisen und kulturellen Formen organisierten, damit auch die
Existenzbedingungen der GroRfamilie untergruben, stellten sie sich als Bewahrer
der »kulturellen Werte des Volkes« — der »nationalen« Kultur — gegen seine Unter-
driicker dar.

5.2.2 Klassenbasis der religidsen Infrastruktur im Aufbau

Die Periode zwischen 1946 bis etwa Mitte der 1960er Jahre markierte den begin-
nenden Wiederaufstieg der Geistlichen nach ihrer Zuriickdringung. In dieser
Zeit fand der erste Anlauf statt, die gesellschaftliche Stellung der religiésen In-
tellektuellen wiederherzustellen und ihre bis dahin stark eingegrenzte Stellung
im Machtblock auszubauen. Die Formierung sozio-politischer Blocke und der
Kulturkampf wurden auf eine parteiférmige Ebene gehoben und der Islamismus
begann, sich als eine nationale Bewegung zu reformieren. Wihrend der Kemalis-
mus die kapitalistische Entwicklung mit einer Ausrichtung an der biirgerlichen
Aufklirungsbewegung verbunden, Emanzipationsangebote mit Zwangselementen
vereint hatte, artikulierte der tiirkische Konservatismus die gleiche Entwicklung
nach 1946 als Befreiung konservativ-religiéser Praktiken. Beide Strémungen arti-
kulierten einen bevolkerungspolitischen Gestaltungsanspruch, der im Kemalismus
explizit als Verinderung — werden wie der Westen — und im Konservatismus als
Bewahrung - bei sich selbst bleiben - artikuliert wurde. Das kemalistisch-si-
kulare Hegemonieprojekt versprach eine Befreiung von konservativ und religios
geprigter sozialer Kontrolle. Fiir laizistische Krifte stellte das mit der Griindung
der Republik in der Verfassung verankerte Prinzip der Laizitit die Befreiung von
der Herrschaft sunnitischer Geistlicher dar, wodurch auch der alevitischen Be-
volkerung eine staatsbiirgerliche Gleichstellung erméglicht wurde (White 2008)."
Die Zwangselemente im kemalistischen Reformeifer, der der Bevolkerung die
Ubernahme von Kleidungsformen, Musikgeschmickern, Freizeitgewohnheiten,
einer neuen Schrift und Sprache etc. auferlegte, bot dem konservativen Hegemo-
nieprojekt Ansatzpunkte und verlieh der konservativen Artikulation Plausibilitit.

19 Allerdings wurde diese Gleichstellung nie vollkommen eingeldst, da sunnitische Institutio-
nen bestehen blieben, wie in nachfolgenden Kapiteln noch auszufiihren sein wird.

- am 12.02.2026, 22:46:43,

149


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Hegemonie und Kulturkampf

Da beide Projekte mafigeblich den kapitalistischen Akkumulationsprozess orga-
nisierten, iiber dessen Ausrichtung gen Westen grundsitzliche Einigkeit bestand,
den sie jedoch durch unterschiedliche kulturelle Formen zu vermitteln suchten,
konnen sie auf einer analytischen Ebene als zwei konkurrierende kulturpolitische
Strategien der herrschenden Klassen bezeichnet werden, Hegemonie auszuiiben.
Der Kulturkampf tritt als Modus Operandi auf, itber den sich beide Hegemonie-
projekte in Konkurrenz zueinander reproduzierten.

Die Phase ist also gekennzeichnet durch eine stirker sichtbar werdende Reor-
ganisation islamistischer Intellektueller, deren Vorginger nach dem Ersten Welt-
krieg mit den Siegermichten kooperiert hatten. Dass sie sich mit der DP, der CKMP
und der AP verbanden, sich gegen sozial-reformerische Bewegungen richteten, die
als Kommunisten und Volksfremde markiert wurden, und dass sie die kapitalisti-
sche Entwicklung in Gestalt eines neutralen technologischen Fortschritts zum un-
verzichtbaren Element erhoben, zeigt an, dass sie sich in Assoziation zu den be-
sitzenden Klassen entwickelten. Um einen genaueren Einblick in die soziale Tra-
gerschaft der islamistischen Bewegung in dieser Periode zu gewinnen, erfolgt an
dieser Stelle ein Vorgriff auf die Entwicklung der religiésen Infrastruktur. Der Auf-
bau der religiosen Infrastruktur wurde hauptsichlich von Vereinen initiiert, deren
Wachstum in den 1950er Jahren bemerkenswert steil nach oben ging. Nach der Li-
beralisierung des Gesetzes fiir Vereinsgriindungen 1946 wurden zunehmend Ver-
eine mit religidsen Zielsetzungen gegriindet. 1946 entstanden 8 Vereine zur Forde-
rung des Moscheebaus, 1961 dann schon 5.000 und 1968 8.400 neue Vereine. Nach
1960 flachte der Anstieg auf einem hohen Niveau ab, dafiir stieg die Zahl von Ver-
einen mit anderen religiosen Zielsetzungen wie dem Bau theologischer Schulen
(Yiicekdk 1977: 131ff.). Auch Vereine zum Betreiben ehrenamtlich gefiihrter Koran-
kurse, die nicht an die Diyanet angeschlossen waren, sprossen aus dem Boden.
Allerdings konnten ehrenamtliche Korankurse anders als religiose Vereine schon
vor 1946 gegriindet werden. Zwischen 1932 und 1949 stieg deren Zahl von 9 Kur-
sen mit 232 Schillern auf 127 Kurse mit 8.706 Schiilern (Ozgur 2012: 34ff.). 1951
gab es dann schon 237 und 1968 2.510 Korankurse. Zu den ehrenamtlichen Kursen
kamen 954 Kurse der Diyanet hinzu, die etwa 40.000 Schiiler und Schiilerinnen un-
terrichteten. Eine weitere statistische Angabe lisst eine Gewichtung zu: Der Anteil
von Vereinen mit religidsen Zielsetzungen an allen neu gegriindeten Vereinen stieg
zwischen 1946 und 1959 von 1,3 auf 31,9 % und stabilisierte sich danach bei etwa
28 % bis ins Jahr 1968 (Yiicekok 1977: 131ff.). Die Zahlen sind beeindruckend, insbe-
sondere weil die Kosten fiir den Bau der Moscheen, der Schulen und das Betrei-
ben ehrenamtlicher Kurse hauptsichlich durch private Spenden gedeckt wurden.
Sie zeigen den Beginn des Wiederaufbaus der religiésen Struktur an, durch den
die materiellen Reproduktionsmoglichkeiten der Theologen sukzessive ausgebaut
wurden.

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

Die einzige auffindbare Studie, die eine differenzierte Untersuchung der Ver-
eine vornimmt, liefert eine Vorschau auf die islamistische Bewegung der Folgezeit,
indem sie exemplarisch zum Vorschein bringt, dass die soziale Trigerschaft sich
hauptsichlich aus drei Gruppen zusammensetzte (Yiicekdk 1977). In einem stid-
tischen Gebiet initiierten iiberwiegend Kleinhindler und Handwerker die Griin-
dung, in lindlichen Gebieten waren es hauptsichlich Kleinbauern. In beiden Ge-
bieten befanden sich als dritte Gruppe unter den Griindern ausgebildete Theolo-
gen, die teils zu der kleineren Gruppe von Beamten gehorten (ebd.: 211ff.). Aus der
Zusammensetzung lisst sich schlieflen, dass die unmittelbare Klassenbasis der re-
ligiosen Struktur im Aufbau in den 1950er und 1960er Jahren aus dem Kleinbiir-
gertum und der kleinen Bourgeoisie hervorging. Nach Yiicekok war dies ein Teil
des Kleinbiirgertums, das zu den »Verlierern« (1977: 80) der kapitalistischen Um-
wilzung gehorte, die sie mit den Institutionen der laizistischen Republik und dem
Westen gleichsetzten. Seine Befragung der Vereinsgriinder ergab in Ubereinstim-
mung mit den Kernthesen des konservativen Islamismus, dass 70 Prozent die Auf-
hebung des »Religionsstaats« mit Griindung der Republik als einen grofRen Fehler
ansahen und der Nachahmung des Westens und dem Sittenverfall die Schuld an
den gréften Ubeln der Gesellschaft gaben.

Yiicekok fihrt an, dass das Kleinbiirgertum aufgrund der beschleunigten
kapitalistischen Entwicklung nach dem Zweiten Weltkrieg einem Konkurrenz-
druck ausgesetzt gewesen war, angesichts dessen zumindest ein Teil das »Alte«
herbeisehnte (1977: 102). Boratav stellt fest, dass das Kleinbiirgertum in der
gleichen Phase expandierte, insgesamt von der kapitalistischen Entwicklung
profitierte (1987: 77ff.). Beide Feststellungen — zunehmender Konkurrenzdruck
und Expansion — schlieflen sich nicht unbedingt gegenseitig aus. Wenn aber das
Kleinbiirgertum als »Verliererin« bezeichnet wird, wie von Yiicekdk, itberdeckt dies
seine gesellschaftliche Stellung und politische Positionierung. Nachvollziehbar
ist, dass sich das Kleinbiirgertum durch Liberalisierungen politisch in Parteien
und zivilgesellschaftlich in Vereinen reorganisieren konnte. Das »Alte« war nicht
mehr antikapitalistisch oder feudal artikuliert: Auch die Grundlage der kleinbiir-
gerlichen Reproduktion bestand in der Aufrechterhaltung der kapitalistischen
Akkumulation. Das ausgeprigte antikommunistische Element im konservativen
Islamismus, der auch in den Vereinen zum Tragen kam, bringt zum Ausdruck,
dass es sich gegeniiber den subalternen Klassen auf der Seite des Grof3grundbe-
sitzes und der Handelsbourgeoisie positionierte, die sich vorwiegend in der DP
organisierten.

Resiimierend lisst sich festhalten, dass sich die islamistische Bewegung ab den
1950er Jahren auf den GroRgrundbesitz und die Handelsbourgeoisie stiitzen konn-
te, wihrend sie zugleich im Kleinbiirgertum Wurzeln schlug und iiber Vereine eine
rapide anwachsende intellektuelle Schicht ausbildete, die fortan das tiirkisch-isla-
mische Hegemonieprojekt weiterentwickeln sollte.

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Hegemonie und Kulturkampf

5.3 Verselbstandigung: Formierung der islamistischen Bewegung und
ihre Abspaltung als eigenstandige Partei

Ab den 1950er Jahren erreichte die Ausdifferenzierung der Bourgeoisie eine neue
Schwelle. Lange Zeit bildeten die kapitalistischen Grof3grundbesitzer und die Han-
delsbourgeoisie die dominanten Fraktionen der besitzenden Klassen. Mit der Ent-
wicklung der industriellen Produktion gewann die Industriebourgeoisie an Ge-
wicht. Sie bildete sehr rasch monopolistische Strukturen aus und brachte ihre
Interessen erfolgreich voran.*® Verschiedene Autoren bringen vor, dass der Kon-
kurrenzdruck, den kleinere Produzenten in der Landwirtschaft und im produzie-
renden Gewerbe durch die Industriebourgeoisie spiirten, die Suche nach einer
eigenstindigen politischen Reprisentation ausloste, die sich durch eine Abspal-
tung von der konservativen Partei AP bildete, die wiederum auf die DP gefolgt war
(Bugra 1998; Giilalp 1999; Keyder 1987; Yiicekdk 1977). Mit der Abspaltung eines Flii-
gels der kleineren Unternehmer nahm der Islamismus die Form einer eigenstin-
digen sozialen Bewegung an, die sich wenig spiter auch parteiférmig organisier-
te. Aufgrund der eigenstindigen parteiférmigen Organisierung wird insbesondere
in der historisch-materialistischen Literatur ab diesem Zeitpunkt der Begriff po-
litischer Islam verwendet. Die Tatsache der parteiférmigen Organisierung sollte
jedoch nicht verdecken, dass der Islam — genauer formuliert eine sunnitisch ge-
pragte Auslegung — auch zuvor schon politisch artikuliert war.

Der Abspaltung von der AP ging ein Konflikt iiber die Ausrichtung der Wirt-
schaftspolitik und die Verteilung 6ffentlicher Subventionen voraus, worin die
GroRe der Unternehmen eine wichtige Rolle spielte. Konkreter Austragungsort
des Konflikts war der zur damaligen Zeit wichtigste Unternehmerverband, die
Kammern- und Bérsenunion der Tiirkei (TOBB). Vorsitzender des Verbands war
der Ingenieur Necmettin Erbakan, der kleineren Unternehmen, die eine Stim-
menmehrheit stellten, eine fiir sie giinstigere Verteilung staatlicher Subventionen
versprach, wogegen die grofieren Unternehmen opponierten. Auf Betreiben der
Handelskammern von Istanbul und Izmir, in denen die grofen Unternehmen
dominierten, wurde Erbakan 1969 von der AP-Regierung abgesetzt. Die Rolle der
AP bei diesem Vorgang widerlegt die in den 2000er Jahren prominent gewordene

20 Die Organisierung der groen Unternehmen der Tiirkei in Form von Holdings oder Konglo-
meraten, die auf den Feldern der Produktion, des Handels und der Finanzen gleichermafen
aktivsind, ermoglichtihnen, produktives Kapital und Geldkapital innerhalb der gleichen Or-
ganisationsstruktur zu halten. Sie konnen dadurch starkere Kontrolle Giber die verschiedenen
Formen des Mehrwerts (Zins, Profit, Handelsgewinne) ausiiben und einen gréfleren Mehr-
wert abschopfen. Manche Autoren verwenden den Begriff Finanzkapital fur die Holdings,
andere Autoren nennen sie grofies Kapital, grofie Bourgeoisie oder einfach nur Monopole,
da sie jeweils bestimmte Bereiche der Produktion dominieren (Ercan 2002; Oztiirk 2010 und
2015).

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

staatszentristische These, wonach die grofien Unternehmen traditionell durch die
CHP vertreten worden seien. Die grofien Unternehmen hatten sich in den 1960er
Jahren unter den Regierungen der AP und der CHP etabliert.

Der Konflikt forcierte die Abspaltung des politischen Islam als eigenstindige
Partei. Der Parteibildung ging zunichst jedoch die Formierung der Milli Goriis Be-
wegung (Nationale Sicht), ebenfalls unter der Fithrung von Erbakan, ab Mitte der
1960er Jahre voraus. Mit der Milli Goritg Bewegung nahm der affirmative Bezug auf
das Osmanische Reich und die sunnitische Auslegung des Islam in Verbindung mit
dem Kleinbiirgertum und der kleinen Bourgeoisie einen programmatischen Cha-
rakter an. Erbakan, der sich bei der AP vergeblich fiir eine Nominierung bei den
Parlamentswahlen beworben hatte und zugleich seines Postens als Vorsitzender
der TOBB enthoben worden war, trat schliefilich als unabhingiger Kandidat an.
Er wurde 1969 mit Unterstiitzung der Hindler und Gewerbetreibenden der mit-
telanatolischen Stadt Konya, die sich nachfolgend zu einer Hochburg des politi-
schen Islam entwickeln sollte, als unabhingiger Kandidat ins Parlament gewahlt.
Die 1970 aus der Milli Goriig Bewegung hervorgegangene erste eigenstindige Par-
tei des politischen Islam in der Tiirkei war die Nationale Ordnungspartei (MNP),
die von Politikern gegriindet wurde, die zuvor hauptsichlich in der AP aktiv ge-
wesen waren (Akpinar/Araman 2011: 84). Sie stellte einen Zusammenschluss klei-
nerer Gewerbetreibender, Hindler und Agrarier dar, die Korruption, Habgier und
Sittenverfall anprangerten, die sie durch die richtige ethische Haltung, gewonnen
aus der Religion, zu reparieren versprachen. Die MNP riickte die Wiedereinfith-
rung der sunnitischen Institutionen des Osmanischen Reichs ins Zentrum ihres
Programms (Yiicekok 1977: 101f.). Kleinere Kapitalbesitzer, die spiter als »anatoli-
sche Bourgeoisie« bezeichnet werden sollten, adaptierten einen Diskurs, durch den
sie sich in eine Reihe mit den unter einem zunehmenden Proletarisierungsdruck
stehenden kleinbiuerlichen Produzenten und ihren eigenen Arbeitern stellten, die
schweren Ausbeutungsbedingungen zu sehr geringen Léhnen ausgesetzt waren.

Infolge einer neuerlichen militirischen Intervention im Jahr 1971, die sich in
erster Linie gegen die erstarkende Arbeiterbewegung richtete, wurde die MNP we-
gen Aktivititen gegen die Laizitit verboten. Dennoch ebnete die Intervention dem
tirkisch-islamischen Hegemonieprojekt den Weg (Ulus 2011: 16). Mit der Inter-
vention wurde ein finfjihriges politisches Betitigungsverbot fur Mitglieder ver-
botener Parteien verhingt, das fiir Politiker der sozialistischen Arbeiterpartei der
Tiirkei (TIP) umgesetzt, fiir Politiker der MNP aber umgangen wurde. Im direk-
ten Anschluss an die MNP wurde mit gleichem Personal und programmatischer
Ausrichtung die Nationale Heilspartei (MSP) gegriindet, die Kundgebungen ver-
anstaltete, auf denen zum Dschihad aufgerufen und die Einfithrung der Scharia
propagiert wurde. Die 1971er Intervention leitete eine massive Férderung sunni-
tisch-islamistischer und tiirkistischer Krifte ein, die para-militirische Einheiten
bildeten, die mit dem Militir und der Polizei kooperierten, aus denen linke und

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Hegemonie und Kulturkampf

links-kemalistische Krifte schrittweise entfernt wurden. Gegen die Arbeiter- und
Studentenbewegung sowie gegen AlevitInnen wurde in den 1970ern eine »Biirger-
kriegsstrategie« (Gaglar 2003: 188) verfolgt, die hauptsichlich von Kriften ausge-
fithrt wurde, die mit der Partei der Nationalistischen Bewegung (MHP) assoziiert
waren und Riickendeckung aus den Sicherheitsapparaten erhielten. Politisch ge-
tragen wurde die »Biirgerkriegsstrategie« aber von den Regierungen der sogenann-
ten Nationalistischen Front, die von der konservativen AP, der tiirkistisch-islamis-
tischen MHP und der islamistischen MSP gemeinsam gebildet wurden (Ozan 2015:
724fF.). %

Wiahrend die MSP die Forderung der Industrialisierung zugunsten kleinerer
Kapitalbesitzer forderte und gegen die etablierten GrofSunternehmen agitierte, die
sie als Teil einer »westlich-jiidischen Allianz« anklagte, hatte die 1971er Interven-
tion Bedingungen geschaffen, die fiir alle Kapitalfraktionen Vorteile boten. Die in
den1960ern angestiegenen Reallohne wurden gesenkt, das links-kemalistische Per-
sonal wurde sukzessive aus der Biirokratie entfernt, sozialdemokratische und so-
zialistische Bewegungen, die parallel zur globalen Konjunktur sich ab Mitte der
1960er Jahre in einem starken Aufwind befanden, wurden einer massiven Repres-
sion ausgesetzt (vgl. Alpkaya 2001; Boratav 1987: 100ff.). Dennoch wurde die linke
Bewegung iiber die gesamten 1970er Jahre stirker. Sie war in der Industriearbeiter-
schaft verankert, die kimpferische Gewerkschaften wie die DISK** hervorbrachte,
deren Mitgliederzahlen von 30.000 im Jahr 1967 auf 700.000 im Jahr 1980 anwuchs,
umfasste die Bauernschaft und das Kleinbiirgertum, was nicht zuletzt in der Bil-
dung der linken Lehrergewerkschaft TOB-DER* mit 200.000 Mitgliedern und der
Formierung einer studentischen Linken zum Ausdruck kam (Caglar 2003: 189).

Unter dem Druck der sozialistischen Bewegung wurde ein sozialdemokrati-
scher und links-reformerischer Fliigel in der CHP gestirke, der sogar die Frage
einer Agrarreform zugunsten von Kleinbauern nach 1940 ein zweites Mal auf die
politische Agenda riickte. Bis zur Linkswende in den 1970ern gehérten industriell
unterentwickelte Regionen des Landes zu den politischen Hochburgen der CHP. In
den 1970ern stieg die CHP auch in den Gecekondu, den durch Binnenmigration ra-
pide angewachsenen Arbeitervierteln in den industriell entwickelten Grofstidten,
zur stiarksten Kraft auf (Ahmad 1993: 160). Beide Umstinde — zunichst die Veran-
kerung der CHP in unterentwickelten Regionen, dann ihr Stimmengewinn unter

21 Gegen Ende der1970er Jahre hauften sich die Anschldge auf sozialistische und links-kema-
listische Akteure. Zwar gab es auch linke militante Gruppen, die auf die »Burgerkriegsstrate-
gie«mit gleichen Mitteln antworteten, Gegenanschldge veriibten, sich teils auch gegenseitig
bekdmpften. Das Ausmaf des rechten Terrors tiberschritt jedoch die von links ausgehende
Gewalt und die antifaschistische Gegenwehr um ein vielfaches, die rechten Krafte waren mi-
litarisch gesehen iiberlegen und besser ausgestattet (Caglar 2003: 190).

22 Konféderation Revolutionirer Arbeitergewerkschaften der Turkei.

23 Verein fiir den Zusammenschluss und die Solidaritat aller Lehrer.

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

den BinnenmigrantInnen — entkriften die These, wonach die biuerliche Lebens-
weise beziehungsweise die soziale Entwurzelung aus der biuerlichen Lebensweise
- die Konfrontation der »Tradition« oder der »schwarzen Tiirken« mit der »Mo-
derne« oder den »weifden Tiirken« — ausschlaggebend fiir die Hinwendung der in
die Stidte migrierenden Bevolkerung zum Konservatismus und spiteren Islamis-
mus waren (Gole 2004; White 2008: 361f.). Sie stiitzen vielmehr das Argument, dass
sozio-politische Blscke nicht als Ausdruck einer kulturellen Statik oder Reaktion
begriffen werden sollten, sondern als (immer vorliufiges) Ergebnis eines Hegemo-
niebildungsprozesses. In der starken politischen Polarisierung der 1970er bildete
die sozialdemokratische Perspektive — mit den zahlreichen sozialistischen Initia-
tiven interagierend — einen grofe Teile der Werktitigen iiberzeugenden Gegenpol
zu den kulturkdmpferischen Strategien der Hegemoniebildung (Ozan 2015: 676ft.).

Vor diesem Hintergrund ist eine Differenzierung beziiglich der kemalistischen
Bewegung vorzunehmen. Die Bewegung brachte im Laufe der Zeit unterschied-
liche Fliigel hervor, die etwas schematisch in links und rechts unterteilt werden
konnen. Der eher linke Fliigel war an der Philosophie der Aufklirung und einem
biirgerlichen Entwicklungsprogramm orientiert, das sozialistische und sozialde-
mokratische Elemente aufnahm und einen institutionalisierten Kompromiss zwi-
schen den Klassen herzustellen suchte. Er bildete anti-imperialistische Auffassun-
gen aus, konnte kulturelle Differenz zulassen und neigte zur Aktivierung einer kri-
tischen Massenbasis. Der eher rechte, sich mit der tirkistischen Bewegung iiber-
schneidende und iiber die gesamte Zeit betrachtet dominante Fliigel geriet in den
1970ern in die Defensive. Er war wesentlich pragmatischer an der Férderung der
privaten Kapitalakkumulation zugunsten der Monopolbildung ausgerichtet, streb-
te eine kulturelle Homogenisierung der Bevolkerung an, betrieb einen Personen-
kult um Atatiirk, beargwohnte die subalternen Klassen und setzte auf autoritire,
gewaltformige Losungen.

Nachdem das politische Feld, in dem sich die islamistische Bewegung formier-
te, skizziert worden ist, kann nun auf deren Entwicklung zuriickgekommen wer-
den. Der politische Islam fithrte in den 1970er Jahren die schon bei der Wahl des
noch parteilosen Erbakan lancierte Kampagne, wonach alle anderen Parteien un-
echt, nicht-national seien, weiter. Ein zentraler Slogan der Milli Gériig Bewegung
in den frithen 1970ern lautete, dass materieller Fortschritt durch ideelle Entwick-
lung zu erreichen sei. Die Bewegung behauptete einen kausalen Zusammenhang
zwischen wirtschaftlicher Unterentwicklung und dem Verfall moralisch-ethischer
Werte unter dem Einfluss »fremder« Ideen aus dem Westen. Das Auseinanderklaf-
fen zwischen Staat, der eine westlich-sikulare Kultur adaptiert habe, und Volk, das
im Islam verwurzelt sei, wurde beklagt und die Idee vorgebracht, dass die Wieder-
belebung der authentischen Kultur des Landes, die in einer islamischen Tradition
bestehen sollte, den Verfall aufhalten und den materiellen Entwicklungsriickstand
aufholen werde. Von Anbeginn war diese Vorstellung mit GrofRmachtambitionen

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Hegemonie und Kulturkampf

und einer nationalistischen Geschichtsauffassung verbunden. Die Bewegung trat
als Begriinderin einer wiedererstarkten Tiirkei auf und driickte diese Vision mit
dem Slogan »Von Neuem Grof3e Tiirkei« (»Yeniden Biiyiik Tiirkiye«) aus. Das Osma-
nische Reich bildete den historischen Bezugspunkt, an dessen Stirke angekniipft,
die mit seinem Zusammenbruch verlorene Einheit von Staat und Volk wiederher-
gestellt, damit die Fithrung der »islamischen Welt« iibernommen werden sollte
(vgl. Toprak 2005; Yavuz 2005).

Der sich abspaltenden Bourgeoisie ging es jedoch nicht nur um den Erhalt ei-
ner gesellschaftlichen Position, sondern auch um einen groferen Anteil am gesell-
schaftlichen Mehrwert. Dieser Zusammenhang driickte sich in den 1970ern in der
Artikulation einer spezifischen Wachstumsstrategie aus, die zum zentralen Pro-
grammpunkt der MSP wurde. Sie bestand in der Forderung einer staatlich gefor-
derten Entwicklung der Schwerindustrie. Die Idee einer Forderung der Schwer-
industrie war keine tiirkische Besonderheit, sie wurde zu dieser Zeit in vielen Lin-
dern der kapitalistischen Peripherie diskutiert. Die Grundidee war, kleine Kapital-
eigner zu Anteilshaltern staatlich geférderter Gesellschaften zu machen, wodurch
ihnen ein Entwicklungssprung ermdéglicht werden sollte. Mit anderen Worten, die
MSP wurde zur nationalen Trigerin einer international bestehenden Bewegung
autholender Entwicklung (Giilalp 1999). Die MSP nahm 1973 und 1977 an Parla-
mentswahlen teil, bei denen sie zuerst 11,8 dann 8,5 Prozent erzielte und dabei
in den ostlichen Provinzen am erfolgreichsten war. Der Erfolg in den 6stlichen
Provinzen, die wirtschaftlich gesehen unterentwickelt waren, zeigt ebenfalls die
Anbindung der Bewegung an die kleine Bourgeoisie an, die ihre Stellung im kapi-
talistischen Wettbewerb zu verbessern suchte.

Bemerkenswert ist, dass bei den Parlamentswahlen von 1977 57 % der Bewer-
ber fiir eine MSP-Kandidatur einen religiosen beruflichen Hintergrund aufwiesen,
gefolgt von Industriellen (18 %) und Ingenieuren (17 %). Unterstiitzt wurde die Par-
tei von verschiedenen religiésen Orden der Nakschibendi, Nurcu und Kadiri. Auf
das Wirken der Orden (Gemeinschaften) wird an spiterer Stelle ausfiihrlicher ein-
gegangen. An dieser Stelle sei bemerkt, dass tiber ihre damalige Funktionsweise
und tatsichliche Verbreitung nicht viel bekannt ist. Im Zusammenhang mit der
Entwicklung der islamistischen Partei traten sie als informelle Zusammenschliis-
se von Kleinaktioniren in Erscheinung. Mehmet Zahid Kotku, ein Nakschibendi
Scheich, der in der Literatur als Mentor von Erbakan auftaucht, fiithrte eine loka-
le Zelle des Ordens an, dessen Mitglieder Anteile an einer Fabrik besaflen, in der
Necmettin Erbakan als Manager angestellt war (Akpinar/Araman 2011: 84ff.; Ozgur
2012: 118f.). Das Beispiel gibt den Hinweis, dass die Orden sich den kapitalistischen
Gegebenbheiten schon in den 1960ern angepasst hatten. Tauchten sie im Osmani-
schen Reich im Zusammenhang mit Grundbesitz auf, waren sie in der Republik
in Konkordanz zur Umwilzung der Produktionsweise in den Betrieb kleinkapita-
listischer Unternehmen involviert. Wenngleich aus den wenigen journalistischen

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

Recherchen nicht hervorgeht, in welchem Umfang sich dieses Engagement beweg-
te, konnen die Triger dieser Aktivititen als Element des Machtblocks bestimmt
werden, das sich mit Grindung der Milli Goriig Parteien politisch eigenstindig
machte (vgl. Dogan 2009a). Die starke Reprisentation von Theologen in der MSP
und die Assoziation mit den Orden zeigen ein verstirktes Wirken von religiosen
Intellektuellen an, fiir die die politische Partei — neben den Vereinen zum Aufbau
einer religiosen Infrastruktur, die im vorangegangenen Abschnitt vorgestellt wur-
den — zu einer wesentlichen Wirkungsstitte wurde.

5.4 Vorriicken ins ideologische Zentrum: Der 1980er Putsch und
die Entwicklung einer programmatischen Okonomie

Thren dritten historischen Entwicklungsschritt machte die islamistische Bewegung
mit dem 1980er Putsch. Im konservativ-islamischen Narrativ der 2000er Jahre
taucht der Putsch in der Regel als negativer Bezugspunkt auf. Einer meiner In-
terviewpartner im Jahr 2009 aus der AKP beschrieb die Krifteverhiltnisse folgen-
dermafien:

H: Die grifste Hiirde vor der Demokratie in der Tiirkei ist das Militdr. Wegen der Fehler, die
in der Vergangenheit gemacht wurden, glaubte ich nicht daran, dass mit der Demokratie
etwas erreicht werden konnte. Obwohl wir politisch eine Regierung stellen, obwohl das
Volk uns wiihlt, kommt einer, zieht uns eins iiber die Riibe und stiirzt uns. Das haben wir
60, 71, 80 und 97 im 28. Februar-Prozess erlebt. Das hat uns immer fern gehalten von
der Politik, auf diese Weise konnten wir nichts erreichen. Bis Tayyip Erdogan uns die Idee
vermittelte, dass wirklich etwas verdndert werden kann.

I**: Wen meinst du mit wir?

H: Damit meine ich uns als Volk, wir Menschen.

Das Memorandum der Militirfihrung und das eingeleitete Verbotsverfahren ge-
gen die AKP (vgl. S. 40f.), sowie eine rechts-kemalistische Mobilisierung, die das
Militir als eine zuverldssige Bastion gegen den Islamismus kennzeichnete, ver-
stirkten die Wahrnehmung, dass es einen unverschnlichen Gegensatz zwischen
dem Militir und der AKP gab, die mein Interviewpartner im vorliegenden Aus-
schnitt mit dem Volk gleichsetzte. Obwohl sich die antagonistischen Lager — die
Kemalisten auf der einen und die Islamisten auf der anderen Seite — einig iiber die
Stellung des Militirs waren, allerdings mit gegensitzlichen Wertungen, handelte
es sich um eine der gréfiten Tauschungen in der politischen Geschichte der Tiir-

24 Mit dem Kiirzel »l« wird bei Interview- und Gesprachsausschnitten im gesamten Buch der
Autor gekennzeichnet.

- am 12.02.2026, 22:46:43,

157


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Hegemonie und Kulturkampf

kei, die mit einem staatszentristischen Begriffsapparat einherging, durch den das
Militar aufderhalb gesellschaftlicher Kriftekonstellationen platziert wurde.

Die 1970er Jahre waren durch eine sich zuspitzende Hegemoniekrise gekenn-
zeichnet. Wie dargestellt, umschloss der Kompromiss zwischen der Industriear-
beiterschaft und den 6ffentlichen Angestellten mit der Industriebourgeoisie zu
Beginn der 1960er Jahre eine Reihe biirgerlicher Freiheiten und sozialdemokrati-
scher Rechte. Eingebettet in und beeinflusst durch den globalen Aufwind fiir linke
Bewegungen entwickelte die Aktionsbereitschaft organisierter ArbeiterInnen ei-
ne Dynamik, die alsbald den sozialdemokratischen Kompromissrahmen sprengte.
Die Abhingigkeit der 6konomischen Entwicklung von Importgiitern — technologi-
scher Input, Investitionsgiiter und Rohstoffe —, der Devisenmangel und der Griff
nach internationalen Krediten sowie die trotz militirischer Intervention von 1971
weiterhin starke Arbeiterbewegung, die hohere Lohne und bessere Arbeitsbedin-
gungen erstritt, hatten das importsubstituierende Entwicklungsmodell schon Mit-
te der 1970er Jahre in eine Krise gebracht (Ercan 2002). Die Fragmentierung der
rechten Parteienlandschaft als Ausdruck unterschiedlicher Akkumulationsstrate-
gien verschiedener Kapitalfraktionen vertiefte die Hegemoniekrise. Sie erschwerte
die politische Kompromissfindung innerhalb des biirgerlichen Machtblocks erheb-
lich. Vor diesem Hintergrund wurde der Ruf aus der Bourgeoisie nach dem Militir
zur nachhaltigen Zerschlagung der Arbeiterbewegung und mit ihr der linken Be-
wegung sukzessive lauter. Schliefilich provozierte das an eine strukturell beding-
te Grenze stofSende Akkumulationsmodell eine Schuldenkrise, durch die der IWF
auf den Plan gerufen wurde, mit dem im Januar 1980 ein Strukturanpassungspro-
gramm vereinbart wurde. Gegen den massiven Widerstand aus der Industriearbei-
terschaft, Teilen des Kleinbiirgertums und der Kleinbauern putschte das Militir im
September 1980 zur Durchsetzung dieses Programms, das der gesamten Bourgeoi-
sie Vorteile auf Kosten sozialer Errungenschaften der subalternen Klassen zusi-
cherte (Boratav 2005: 73; Ozan 2012). Die unter der faktischen Fithrung von Turgut
Ozal vom Militir eingesetzte Regierung vereinte die wesentlichen Stofirichtungen
des Putschs zur Uberwindung der Hegemoniekrise: Neoliberalisierung, Islamisie-
rung und Behebung der Fragmentierung der Rechten (Ahmad 1993: 182; Ak¢a 2014:
14fF.; Yalman 2009: 235ff.).%

25 Ozal verlangte fiinf Jahre freie Hand, um die Wirtschaft zu »stabilisierenc, also putschte das
Militar und bereinigte den politischen Flur (Ahmad 1993: 178). Ozal stand in enger Verbin-
dung sowohl mit der islamistischen Partei MSP und dem Nakschibendi-Orden als auch mit
der Weltbank, den Monopolen sowie dem Arbeitgeberverband der Metallindustrie, deren
Fabriken tiber Jahre von Streiks betroffen waren. Eine der ersten Entscheidungen, die nach
dem Ubergang in eine zivile Regierung 1983 getroffen wurde, war die Offnung des Banken-
sektors fiir sogenanntes islamisches Kapital aus Saudi-Arabien, bei dessen Management der
Bruder von Turgut Ozal eine prominente Rolle spielte.

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

Der Aufbau neuer Produktionssektoren und -kapazititen, gekennzeichnet
durch die importsubstituierende Entwicklungspolitik, riickte zugunsten einer
tieferen Integration in den Weltmarkt und einer schrittweisen Finanzialisierung
in den Hintergrund. Massive Lohnkiirzungen, Streichung von Subventionen ins-
besondere in der Landwirtschaft und die Ausrichtung der Produktion am Export
bildeten die erste Phase der Neoliberalisierung, mit der eine stirkere Offnung
des nationalen Marktes fiir Importgiiter und internationales Kapital, das infolge
der Uberakkumulationskrise in den kapitalistischen Zentren neue Verwertungs-
felder suchte, erzielt wurde (Sonmez, S.2009). Um der tiirkischen Bourgeoisie
bei gleichzeitiger Liberalisierung und Deregulierung von Handel und Investi-
tionen eine konkurrenzfihige Stellung zu erhalten, wurde der fabrikzentrierte
Kompromiss zwischen der Industriearbeiterschaft und den groflen Fabrikanten,
in den auch die Angestellten im 6ffentlichen Dienst und die freien Berufe einge-
bunden waren, aufgekiindigt. Die radikale Kiirzung von Léhnen und Gehiltern
bewirkte, dass deren Anteil am Bruttosozialprodukt zwischen 1979 und 1988 von
33 auf 14 Prozent sank (Caglar 2003: 193). Im selben Zeitraum fiel der Reallohn
um 32 Prozent (Boratav 2003: 164). Linke Gewerkschaften blieben bis Ende der
1980er verboten, gewerkschaftliche Organisierung wurde durch restriktive Hiirden
nachhaltig erschwert. Die Streichung von landwirtschaftlichen Subventionen und
die fortschreitende Mechanisierung der Landwirtschaft verstirkte die Migration
in die urbanen Zentren, die Migranten und Migrantinnen wurden allerdings nur
noch in Teilen von den Fabriken absorbiert. Zusammen mit der Deregulierung
von Arbeitsverhiltnissen wurde nahezu die Hilfte der Werktitigen dauerhaft in
informelle Beschiftigungsformen gedringt. Die massive Expansion prekirer und
informeller Beschiftigungsformen untergrub die Organisationsmacht der in der
Massenfabrik verankerten Gewerkschaften zusitzlich.

Der 1980er Putsch beendete und vollendete zugleich die von konservativen,
tiirkistischen und islamistischen Kriften getragene »Biirgerkriegsstrategie« der
1970er Jahre, indem er die linke Arbeiter- und Studentenbewegung nachhaltig zer-
schlug.”” Tugal gibt in seiner Studie (2009: 81ff.) iiber den Bezirk Sultanbeyli in
Istanbul detailliert wieder, wie das politische Vakuum, das durch die Zerschlagung

26  Informelle Arbeit ist arbeits- und sozialrechtlich ungeschutzt, sie ist nicht staatlich reguliert
und registriert. Der Anteil informeller Arbeitskrafte an der Gesamtzahl der Beschiftigten
lag nach Angaben der tirkischen Statistikbehdrde in den 1990er Jahren bei bis zu 50 % und
im Jahr 2016 bei etwa 33 % (Turkish Statistical Institute: Results of Household Labour Force
Survey —tuik.gov.tr).

27  Das Ausmafd dieser Zerschlagung war immens. Innerhalb eines Jahres wurden mehr als
100.000 Verhaftungen, in Folge des Putschs insgesamt 650.000 Festnahmen durchgefiihrt.
30.000 Richter, Staatsanwalte, Polizisten und Lehrer wurden entlassen, 14.000 Personen aus
politischen Criinden ausgebiirgert, alle Parteien, 23.000 Vereine, Studentenorganisationen,
oppositionelle Gewerkschaften, Zeitungen und Zeitschriften verboten (Caglar 2003: 30).

- am 12.02.2026, 22:46:43,

159


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Hegemonie und Kulturkampf

der Linken entstand, von der islamistischen Bewegung gefiillt wurde.?® Doch trotz
enormer Durchschlagkraft des Putsches erfolgte die Auflosung des sozialdemokra-
tischen Kompromisses nicht auf allen Ebenen zeitgleich. Auf der Ebene der Kom-
munen kam es gegen Ende 1980er Jahre auch in mittel- und ostanatolischen Stid-
ten sowie in den grofien Metropolen auf der Basis eines Biindnisses zwischen der
formellen Arbeiterschaft, Angestellten und Teilen des Kleinbiirgertums zu einem
Wiederaufleben sozialdemokratischer Regierungen, die von der 1985 gegriindeten
SHP (Sozialdemokratische Populistische Partei) gebildet wurden. Die Sozialdemo-
kraten machten Versprechen wie demokratische Biirgerbeteiligung, Ausbau kom-
munaler Dienstleistungen, Verbesserung der Reproduktionsbedingungen auch fiir
die informelle Arbeiterschaft, die sie nicht einlésten. Stattdessen blihten sie das
kommunale Personal auf, wurden in Korruptionsskandale verstrickt, verschulde-
ten die Kommunen mit Grof8projekten und brachen schlieflich unter dem Druck
der dkonomischen Krise von 1994 zusammen (Dogan 2004 u. 2007). Die erheblich
geschwichte SHP, die auch an einer nationalen Regierung beteiligt gewesen war,
die nach jeder Krise neue Austerititsmaflnahmen beschlossen, schloss sich 1995
der erst 1992 wieder gegriindeten CHP an.”

Auf die nicht eingeldsten sozialdemokratischen Versprechen folgten ab 1994
Wahlsiege der RP (Wohlfahrtspartei), der damaligen islamistischen Partei, deren
Personal bis in die Gegenwart in der AKP organisiert ist und seitdem vielerorts
mit 50-70 Prozent Zustimmung durchgehend regiert. Die RP war 1982, nach einer
zweijihrigen Unterbrechung parteiférmiger Organisierung aufgrund eines allge-
meinen Verbots politischer Parteien nach dem Putsch, gegriindet worden. Mit ih-
rer Griindung setzte der Aufstieg des politischen Islam von einer Splitterpartei des
konservativen Spektrums zu einer Massenpartei ein, deren Wahlerfolge sich von
mittelanatolischen Stidten schrittweise in die westlichen Metropolen ausdehnten.
Den politischen Erfolgen lagen die wirtschaftspolitischen Mafinahmen im Rah-
men des Putschs zugrunde. Die Senkung der Reallshne und die langfristige Unter-
bindung einer selbstindigen Organisierung der Arbeiterschaft zur Gewihrleistung
der internationalen Konkurrenzfihigkeit tiirkischer Firmen in einem liberalisier-
ten Umfeld waren begleitet von der Verlagerung arbeitsintensiver Produktion in
die inneren Peripherien der Tiirkei.>® Eine messbare Folge dieser Politik war die

28  Die Zerschlagung der Linken verhalf den Islamisten in vielen Bereichen zum Durchbruch,
so auch in der gewerkschaftlichen Organisierung. Entsprechend begriifite der islamistische
Gewerkschaftsdachverband HAK-I$ so wie viele andere islamistische Akteure den Putsch.

29 Die fithrende links-kemalistische Partei der 1990er war allerdings die vom ehemaligen
CHP-Vorsitzenden Biilent Ecevit geleitete DSP. Die CHP blieb in den 1990ern marginal.

30 Eingebettet war diese Entwicklung in globale Bewegungen des Kapitals. International ope-
rierende Firmen reagierten auf zunehmende Arbeitskimpfe und fallende Profitraten in den
1970ern mit flexibilisierten Produktionsmethoden. Basierend auf Auftragsfertigung und
Outsourcing wurden globale Produktionsketten reorganisiert, die Kostensenkungen ermég-

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

Neugriindung von Industriezonen, in denen tausende kleine und mittelstindige
Betriebe zusammengefasst wurden. Zwischen 1987 und 1996 entstanden 30 neue
Industriezonen in verschiedenen Provinzen, wihrend es davor lediglich sechs gab
(Akpinar/Araman 2011). In diesem Zusammenhang stehen das Wachstum und die
Entstehung von Firmen, die mit der Bezeichnung »anatolische Bourgeoisie« ver-
sehen wurden (vgl. Sénmez, M. 2009: 180ff.). Sie profitierten von der Verlagerung
arbeitsintensiver Produktion in die inlindische Peripherie und konnten auf relativ
billige und wenig organisierte Arbeitskrifte zugreifen. Insbesondere bei Unterneh-
men kleiner und mittlerer Grof3e — mit weniger als 10 respektive bis zu 250 Beschif-
tigten —, die den grofiten Anteil an den jungen Unternehmen ausmachten, bilde-
ten sich informelle Beschiftigungsverhiltnisse ohne Versicherungsschutz, die Vor-
enthaltung von Lohnen, kurzfristige Entlassungen und Wiedereinstellungen zur
Vermeidung von Dauerbeschiftigung, die mit Rechten wie Abfindungszahlungen
verbunden war, als regelhafte Praxis heraus (Ozugurlu 2008). Die staatliche Férde-
rung von Industriezonen, die von Steuern und Zollen befreit wurden, kam hinzu.
Ein erheblicher Teil der kleinen und mittleren Firmen, die im Textil, Bau- und Nah-
rungsmittelsektor konzentriert waren, schloss sich 1990 im Verband MUSIAD zu-
sammen, der fortan das unternehmerische Riickgrat der islamistischen Bewegung
bildete.

Parallel zur Entwicklung der kleinindustriellen Bourgeoisie, die politisch von
der RP reprisentiert wurde, war die Periode nach 1980 gekennzeichnet durch in-
tensive Bemithungen, einen ethischen Rahmen fiir die Beziehungen zwischen Un-
ternehmern und Arbeitern zu formulieren. Die RP erginzte nach 1980 die Ideologie
der MSP um das Element der »Gerechten Wirtschaftsordnung, die einen Drit-
ten Weg zwischen Kapitalismus und Sozialismus propagierte. Eine Arbeitsmoral,
die die ArbeiterInnen — dem Vorbild des aufsteigenden Unternehmers gleich - zu
Strebsambkeit, FleiR und Disziplin anhielt, wurde entwickelt. Die sogenannte isla-
mische Ethik basierte auf dem Idealbild eines fleifigen, groRziigigen, gerechten,
tugendhaften Unternehmer, dem homo islamicus, der den egoistischen homo econo-
micus, dessen Entstehen im kapitalistischen Westen verortet wurde, ersetzen sollte.
Die islamische Ethik wurde als allgemeine Garantin fiir Gerechtigkeit beworben,
die religiose Identitit des Unternehmers fiir die Verbindlichkeit des Gerechtig-
keitsversprechens hochgehalten. Eine gerechte Gesellschaft werde sich durch das
Praktizieren des Glaubens von selbst herstellen, so die Behauptung, die sich im

lichten. Die Intensivierung der Konkurrenz zwischen den Arbeiterlnnen verschiedener Lan-
der bereitete auch in der Tirkei den Weg fiir die schrittweise Aufkiindigung des sozialde-
mokratisch gepragten Kompromisses. Die Umstellung der industriellen Produktion auf den
Export und eine tiefere Eingliederung in globale Produktionsketten waren begleitet von ei-
ner schrittweisen Liberalisierung des Waren- und Kapitalverkehrs unter Anleitung des IWF
und der Weltbank (Akgay 2012: 147; Sonmez, S. 2009: 41).

- am 12.02.2026, 22:46:43,

161


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Hegemonie und Kulturkampf

Slogan der Milli Gériig Bewegung, »Der Muslim klaut nicht, betriigt nicht und ist
gerecht, niederschlug (Yavuz 2005). Der Verdienst, der von Gott in hochstem Mafd
wertgeschitzt werde, so eine hiufig zitierte (vermeintliche) Aussage Mohammeds,
sei der Verdienst, den sich ein Arbeiter durch den Respekt gegeniiber seinem Ar-
beitgeber erwerbe (Bugra 1998: 533).

Die »Gerechte Ordnung« bildete die islamistische Artikulation der Aufkiindi-
gung des sozialdemokratischen Kompromisses. An die Stelle formalisierter Rechte
wurde das vage Versprechen gesetzt, den Kapitalismus mit der islamischen Moral,
die die Grundlage gegenseitigen Vertrauens zwischen Unternehmern und Beschif-
tigten bilden sollte, zu bindigen. Aus einer hegemonietheoretischen Perspektive
stand die »Gerechte Ordnung« fiir den Schwenk von einem engen wirtschaftspoli-
tischen Programm der Forderung von kleinen Industriellen zu einer »programma-
tischen Okonomiex, die die Re-Artikulation von Produktionsweise und Lebenswei-
se unter neoliberalen Bedingungen vorbereitete. Wie sich diese Re-Artikulation in
den 1980er und 1990er Jahren entwickelte und sich auf die Beziehungen zwischen
den Unternehmern und den ArbeiterInnen auswirkte, habe ich im Kapitel zur Klas-
senkampfthese auf der Grundlage der Forschungsliteratur zur »anatolischen Bour-
geoisie« andiskutiert. Ich werde das Thema in den nichsten Abschnitten wieder
aufnehmen und ausfithren.

Einzufiithren ist an dieser Stelle, dass die ANAP in den 1980er Jahren eine Form
des materiellen Kompromisses in den rapide anwachsenden suburbanen Vierteln
systematisierte, der der Entwicklung von Klassen eine besondere Dynamik verlieh,
die bis in die AKP-Periode weiterwirkte. Die ANAP erlief3 sogenannte Bauamnesti-
en fiir die illegalen Wohnviertel (Gecekondu), die von den auf der Suche nach Arbeit
in die Stidte stromenden Binnenmigrantlnnen seit den 1950er Jahren selbsttitig
auf Grundstiicken errichtet worden waren. Die Gecekondu waren zu einem inte-
gralen Bestandteil des importsubstituierenden Entwicklungswegs geworden. Die
Kommunen sparten Kosten fiir die Errichtung von Wohnméglichkeiten und de-
ren infrastrukturelle Versorgung, die von den BinnenmigrantInnen in selbsttitiger
Arbeit iitbernommen wurden. Die Unternehmer konnten geringe Wohnkosten der
ArbeiterInnen bei den Lohnen einsparen, erhielten zugleich Zugriff auf informelle,
nicht organisierte Arbeitskrifte, die unter einem starken Existenzdruck standen.
Die Gecekondu blieben stark umkimpft, Vertreibungen und der Abriss mithsam
errichteter Wohnstitten stellten ihre BewohnerInnen immer wieder von neuem
vor Note. Nichtsdestotrotz wurden durch Bauamnestien viele biuerliche Binnen-
migrantInnen sukzessive zu Grundstiickseigentiimern gemacht, von denen einige
durch spitere Gentrifizierungswellen in die Reihen der besitzenden Klassen auf-
stiegen. Thre Grundstiicke wurden infolge des anhaltenden Zustroms der Bevolke-
rung in die Stidte teils enorm aufgewertet (Egilmez 2010: 617ff.). Eine mit diesem
Vorgang assoziierte Form des materiellen Kompromisses — die insbesondere in
Gang gesetzt wurde, um im Vorfeld von Wahlen fiir Wihlerstimmen zu werben —

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

bestand darin, die Gecekondu-Viertel schrittweise in die 6ffentliche Infrastruktur
— Wasser- und Stromversorgung, Strafdenbau etc. — zu integrieren (Boratav 2003:
153; Eder 2010: 161f.). Dass 1950 noch drei Viertel der Bevolkerung in lindlichen
Gebieten lebte, 1980 diese Zahl auf 56 Prozent und 2010 auf 23 Prozent gesunken
war, vermittelt einen Eindruck, welches Gewicht diesem informellen Mechanismus
zukam beziehungsweise in abgeschwichter Form bis in die AKP-Periode zugekom-
men ist (Saragoglu 2015: 769). Die Bauamnestien und die schrittweise Integration
trugen nach dem Putsch von 1980 auch dazu bei, dass sozialistische Initiativen
weniger Gehor bei den BewohnerInnen der Gecekondu-Viertel fanden.

Mit dem Putsch von 1980 riickte die Tiirkisch-Islamische Synthese ins ideolo-
gische Zentrum vor und l6ste schrittweise die Tiirkische Geschichtsthese, durch
die in den 1920er Jahren das Tirkentum als Schmelztiegel bestimmt worden war,
als dominante Ideologie ab. Die Junta nahm den Islam in die offizielle Ideologie
als konsolidierendes Element auf (Adas 2003: 66f.).** Wie sind vor diesem Hinter-
grund die fortbestehenden laizistischen Bekenntnisse des Militirs zu begreifen?
Die Junta versuchte, groftmégliche Zustimmung zum Putsch herzustellen, und
présentierte sich als tiberparteilich, im allgemeinen Interesse handelnd. Sie appel-
lierte an alle Krifte, sich nicht auf der Seite der Linken zu positionieren. Der Appell
war auch an das linkskemalistisch-sozialdemokratische und liberale Kleinbiirger-
tum gerichtet. In deren Reihen fand er Anklang, da eine Erholung von der ¢kono-
mischen Krise, die in den spiten 1970er Jahren Warenknappheit, Hyperinflation
und Schwarzmarktbildung hervorgebracht hatte, und ein Ende der biirgerkriegs-
dhnlichen Zustinde in Aussicht gestellt wurden. Die Verhaftung einiger militanter
Faschisten nach dem Putsch verlieh dieser Aussicht Glaubwiirdigkeit. Unterdes-
sen behielt die Junta einen affirmativen Bezug auf Atatiirk und die kemalistischen
Prinzipien, denen sich erhebliche Teile der Bevilkerung verbunden fiithlten. Wih-
rend der sunnitische Religionsunterricht als Pflichtfach in den Schulen eingefithrt
und die Tirkisch-Islamische Synthese geférdert wurde, wurde zugleich die Popu-
larisierung des Atatiirkismus verstirkt.* Der Personenkult konnte bei oberflich-
licher Betrachtung, zusammen mit dem laizistischen Bekenntnis des Militirs, den
Eindruck vermitteln, die lingst unterhohlte und weiter erodierende Laizitit, auf
deren Konstitutionsmerkmale im Zusammenhang mit dem Aufbau der religisen
Infrastruktur noch ausfiihrlicher eingegangen wird, bestehe fort (Ozdalga 2006:
559ff.). Auf der anderen Seite war sich die Junta bewusst, dass das primire Motiv

31 Zu erwihnen sind die mit Koranversen gespickten Reden des Generalstabschefs Kenan Ev-
ren, der aus dem Figurenmeer des reaktiondren Putschs nur aufgrund seiner Position, nicht
jedoch aufgrund irgendeiner besonderen Leistung herausragt (Mertcan 2012: 221).

32 Zwar nimmt die These, die Tirken hatten dem Islam am besten gedient, schon 1955 Einzug
in Schulbiicher, aber erstin den1980er Jahren wird sie in Schulbiichern massiv aufgebauscht
(Copeaux 2000: 61f.).

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Hegemonie und Kulturkampf

des Putschs, die Arbeiterbewegung zu zerschlagen und die Krifteverhiltnisse zu-
gunsten der Bourgeoisie zu verschieben, die Integration der tiirkistischen und isla-
mistischen Krifte erforderte (vgl. Tagkin 2001: 571). Ihnen war es bereits gelungen,
den Einfluss der Linken in den Arbeitervierteln zu begrenzen, und sie vermoch-
ten es auch, in diesen Vierteln Zustimmung zum Putsch zu organisieren (Balaban
2013: 46). Die Intellektuellen der Tiirkisch-Islamischen Synthese kimpften auf
der Seite des Militirs gegen die kurdische Bewegung und die Arbeiterbewegung.
Sie konnten ihre Vorstellungen von Bildungsreformen und einer kulturellen Re-
stauration ins Zentrum riicken. Der Putsch ist daher auf der politischen Ebene
als Ausdruck einer Allianz zwischen rechts-kemalistischen, tiirkistischen und isla-
mistischen Kriften zu bewerten, die sich schon beim 1971er Eingriff des Militirs
angekiindigt hatte.

b.4.1 Islamismus und Nationalismus

Die ideologische Artikulation der islamistischen Bewegung verlief nach dem
Putsch in Abhingigkeit zum Verlauf des Krieges mit der PKK (Arbeiterpartei
Kurdistans), die ab 1984 einen kurdisch-nationalen Befreiungskampf auf der
Grundlage sozialistischer Auffassungen einleitete. Nachdem das islamistische
Element zunichst ein Ubergewicht erhielt, riickte mit der Verschirfung des
Krieges in den 1990ern der Tiirkismus in den Vordergrund. Dass Islam und tiir-
kische Nation zusammengehoren, gehorte in den 1990ern zum Mantra fithrender
Islamisten. Ahmet Davutoglu, der spiter zum Chefideologen der tiirkischen Au-
3enpolitik unter den AKP-Regierungen wurde, versicherte in Auseinandersetzung
mit der rechts-kemalistischen Bewegung, die den nationalistischen Charakter der
Islamisten anzweifelte und sie so zu schwichen versuchte, dass Islam und Nation
organisch miteinander verbunden seien, dass das Militir die Religion gerade in
Kriegszeiten bendtige, da der Soldat mit Gebeten in den Krieg geschickt werde
(Bora 1998: 132). Den Islam als Vehikel anzusehen, mit dem die Ordnung, die
Stabilitit und eine harmonische Gesellschaft zementiert werden sollen, bildete
auch die Leitidee von Fethullah Giilen, der zu den Griindern der Vereine zur Be-
kimpfung des Kommunismus gehért und den 1980er Putsch euphorisch begriifdt
hatte.>*

33 Balaban bezeichnet den 1980er Putsch vor dem Hintergrund dieses Wirkens als Putsch der
Faubourgeoisie, die er als Klassenbasis des politischen Islam bestimmt, wie in Kapitel 3.4.4
diskutiert.

34 In der Tradition des Sufismus sich verortend gilt Said Nursi als Begriinder der Nurcu Be-
wegung, zu der der Giilenismus gehort. Wahrend Nursi noch zwischen negativem (turkis-
tischen, republikanischen) und positivem (islamistischen) Nationalismus unterschied, ver-
schob sich diese Wertung bei Fethullah Giilen zugunsten der Unterstiitzung des tirkischen
Konservatismus. Der tiirkische Muslim ist im Giilenismus ein besonders reiner Muslim, der

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

In der Diskussion zur Sikularisierungsthese wurde auf der Grundlage von
Tugals Studie erdrtert, dass sich in den 1970ern eine islamistische Kritik am
Nationalismus entwickelt hatte. Diese Kritik riickte desto stirker in den Hin-
tergrund, je weiter die Wohlfahrtspartei ins politische Zentrum vorriickte, ein
Prozess, der sich in den Beobachtungen Tugals im Sultanbeyli der frithen 2000er
anhand der AKP fortgetragen hat. Obgleich der islamistische Internationalismus
mit Schlagwdrtern wie »Panislamismus« und »Islamische Nation« zum Vokabular
der Wohlfahrtspartei (RP) gehorte, blieb diese immer tiirkeizentriert. Die Tiirkei
wurde imaginiert als einzige potentielle Option der Einheit aller Muslime. Der
Internationalismus blieb gefangen in einer politischen Utopie, die die Tiirkei als
aufstrebende GrofSmacht imaginierte. Der Pan-Islamismus, der sich auf eine
transethnische Identitit griindet und jeglichen Bezug auf ethnische Identititen
zuriickweist, erlangte in der Tiirkei keine Bestindigkeit. Alle relevanten Bewegun-
gen, die iiber den Islam mobilisierten, wiesen einen nationalistischen Charakter
auf. Auch daran zeigt sich, dass der tiirkische Islamismus in ein Hegemonie-
projekt einzubetten ist, dessen 6konomische Basis im Nationalstaat Tiirkei liegt.
Die politische Trigerin des Projekts beherrscht die strategische Ausrichtung des
Islamismus, sie ist in der Lage, den transethnischen Moment der Religion zu
kontrollieren.

Doch gibt die Beziehung des tiirkischen Islamismus zum Nationalstaat An-
lass, die These zu diskutieren, dass Islamismus als ein post-nationales Phinomen
zu begreifen sei (Giilalp 1997). Wird Islamismus als post-nationales Phinomen be-
griffen, entsteht die sonderbare Diagnose, Bewegungen, die sich mafRgeblich auf
die Religion berufen und deren Wirken auf die Verbreitung religioser Praktiken
und Weltauffassungen zielt, zu attestieren, dass sie »eigentlich« nicht religiés sei-
en. Die Diagnose resultiert aus der Auffassung, Nationalismus konne sich einzig
auf ethnischer Grundlage bilden. Nationalismus als besondere Ideologie zeichnet
sich jedoch nicht dadurch aus, dass er sich (ausschliefilich) auf Ethnizitit griin-
det, sondern durch die Berufung auf ein Volk oder eine Nation, deren Interessen
von politischen Akteuren zu verfolgen sind. Die Berufung auf das Authentische,
das Immer-Schon-Vorhandene, das keiner besonderen Begriindung bedarf, weil
es ganz einfach da ist, und die Sakralisierung nationaler Interessen bilden den
ideologischen Grundstoff des Nationalismus, der die Einzigartigkeit und Uberle-
genheit einer Nation behauptet (vgl. Anderson 1993). Die Konstruktion einer natio-
nalen Identitit legt das Fundament fiir den Nationalismus und fir die Formulie-

tlrkische Staat steht (iber allem. Die nationalistische und obrigkeitshérige Weltanschauung
kommt im missionarischen Eifer und den obersten Prinzipien, dem Staat dienen, Disziplin
und Gehorsam —zusammengefasst in der Chiffre »hizmetx, die wortlich nur»dienenc, im ge-
gebenen Kontext »dem Islam dienen« bedeutet — zum Ausdruck (Bora 1998: 132ff;; Ozdalga
2006: 559ff.).

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Hegemonie und Kulturkampf

rung nationaler Interessen, die die Interessen von einzelnen Mitgliedern, Klassen
oder Gruppen iibersteigen. Eine nationale Identitit basiert auf der Zuschreibung
von bestimmten konstanten und harmonisierenden Eigenschaften an eine Bevol-
kerung, die Nation oder Volk genannt wird und der ein Besitzanspruch auf ein
bestimmtes Territorium zugesprochen wird (Saragoglu 2011). Auf einer konkrete-
ren Bestimmungsebene setzt sich eine nationale Identitit aus einer Kombination
verschiedener, realer und/oder imaginierter kultureller Elemente zusammen. Isla-
mistische Bewegungen unterscheiden sich von ethnizistischen Bewegungen nicht
dadurch, dass sie nicht nationalistisch sind oder sein kénnen, sondern durch die
ideologischen Parameter und kulturellen Merkmale, die sie zur Definition der na-
tionalen Identitit heranziehen. Sie stellen die Religion als vereinigendes Element
in den Mittelpunkt ihrer Definition und nicht die Ethnizitit. Nationalismus kann
daher als Form begriffen werden, die mit kulturellen Elementen — mafgeblich re-
ligiose und ethnische in der Tiirkisch-Islamischen Synthese — ihren Inhalt erhilt.
Der konstruierte Charakter bedingt, dass die Anordnung verindert, Elemente hin-
zugefiigt und entfernt werden kénnen.*

b.4.2 Die 1997er Intervention

Nachdem sich Mitte 1996 eine konservative Koalitionsregierung unter der Fithrung
der islamistischen Wohlfahrtspartei (RP) gebildet hatte, 6sten die Islamisten eine
Krise innerhalb des biirgerlichen Machtblocks aus. Das Militar ergriff am 28. Fe-
bruar 1997 iiber den Nationalen Sicherheitsrat mit Unterstiitzung verschiedener
oppositioneller Parteien und Verbinde Mafinahmen, die das Ende der von der RP
angefithrten Koalitionsregierung bereiteten. Zum ersten Mal in der Beziehungsge-
schichte des Militirs mit dem politischen Islam schlug das Pendel fir eine linger
anhaltende Periode zuungunsten des Letzteren aus. Ein weiteres Mal stellt sich die
Frage nach den Griinden fiir die militarische Intervention.

Als zentrales Motiv fiir den Eingriff tritt die Zerschlagung von Kapitalgrup-
pen — der sogenannten Anatolischen Holdings — hervor, die in MUSIAD organisiert
waren. Die Holdings hatten sich Wettbewerbsvorteile bei der Kapitalakkumulation
durch illegale Methoden erworben, indem sie Devisen im Ausland eingesammelt,

35  Hastings (1997) sieht Nationalismus aus der Religion hervorgehen und verweist auf zentrale
Elemente der Religion, die sich im Nationalismus wiederfinden wie Entstehungs- und Bedro-
hungsmythen, die Herstellung von Einheit quer zu Klassenspaltungen und die Vorstellung
von einem auserwahlten Volk. Dass sich an verschiedenen Orten verschiedene kirchliche Tra-
ditionen entwickelten, verweist darauf, dass die Religion dhnlich wie der Nationalismus der
Vereinheitlichung eines bestimmten Raums nach innen durch Abgrenzung nach aufien dien-
te, und dass die Religion erst in Bezug zu realen Akteuren Bestandteil einer wirklichen Be-
wegung wird (vgl. Bora 1998: 97ff.).

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

in die Tirkei geschmuggelt und auf diese Weise einen schnell wachsenden Kapi-
talstock gebildet hatten, den sie insbesondere durch Produktwerbung mit islami-
schen Motiven verwerteten. Sie entwickelten sich zu potentiellen Konkurrenten der
in TUSIAD organisierten grofen Unternehmen, als sich ihre Chancen, bei 6ffent-
lichen Ausschreibungen von Grof3projekten an Filetstiicke zu gelangen, durch ih-
re Nihe zur Wohlfahrtspartei erhdhten (Dogan 2009a: 294fF.; Oztiirk 2015). Neben
dieser entstehenden Konkurrenz sorgte das von der Wohlfahrtspartei offensiv pro-
pagierte Projekt, die Tiirkei zur fithrenden Kraft sogenannter islamischer Linder
zu machen, trotz geringer Aussicht auf Umsetzung fiir Verunsicherung auf allen
Ebenen und spaltete sogar das islamistische Lager. Das Projekt stellte die Einglie-
derung in die Europdische Union (EU) infrage, mit der Anfang 1996 die Zollunion in
Kraft getreten war. Die Eingliederung wurde von den grofien Unternehmen betrie-
ben, von vielen kleineren Unternehmen, die die Wohlfahrtspartei unterstiitzten,
jedoch abgelehnt, da sie sich dem Konkurrenzdruck aus der EU nicht gewachsen
sahen. Neben diesen politisch artikulierten 6konomischen Friktionen ist umstrit-
ten, welcher tatsichliche Stellenwert der von militanten islamistischen Gruppen in
den 1990ern ausgehenden Gewalt gegen vorwiegend links-kemalistische und alevi-
tische Gruppen sowie dem wachsenden Konformititsdruck auf »nicht-islamische«
Lebenspraktiken — durch Gendersegregation, Alkoholverbote, Angriffe auf »west-
lich gekleidete« Frauen und auf republikanische Symbole — beizumessen ist.*¢ Die-
ses Motiv tritt nach meiner Einschitzung nur in Kombination mit den beiden ers-
ten als ein tragendes auf. Es wurde vom Militir und dem Unternehmerverband TU-
SIAD, der die militirische Intervention mafigeblich unterstiitzte, aber zum Haupt-
motiv erkoren, da es die Mobilisierung gesellschaftlicher Unterstiitzung fiir die
Intervention ermdglichte. Obwohl die Wohlfahrtspartei darauf bedacht war, keine
offene islamistische Agenda zu propagieren, hielten sich etliche prominente Partei-
mitglieder bei 6ffentlichen Auftritten nicht an diese Richtlinie. Erbakan selbst setz-
te Zeichen, indem er Ordensfithrer und andere Islamisten im Ministerprisidenten-
amt empfing, wihrend seine Partei versuchte, non-konforme Richter durch par-
teinahes Personal zu ersetzen, um dadurch den legalen Handlungsspielraum fir
die Islamisierung auszuweiten (White 2008: 367f.). Gleichzeitig férderte die Wohl-
fahrtspartei massiv die theologischen Schulen und die Korankurse, die nach dem
Putsch von 1980 einst vom Militir gefordert worden waren und in der Zwischenzeit
das Mobilisierungspotential der islamistischen Partei stark erweitert hatten. Die
Artikulation der islamischen Bildungsinstitutionen mit den Friktionen innerhalb

36  Anfangder1990er]ahre wurden zahlreiche linke, alevitische und kemalistische Intellektuel-
le von islamistischen Gruppen, die entweder mit der Wohlfahrtspartei in Verbindung stan-
den oder als para-militarische Gruppen im Zuge der Bekimpfung der kurdischen Bewegung
eingesetzt wurden, angegriffen und ermordet (Saragoglu 2015: 813ff.).

- am 12.02.2026, 22:46:43,

167


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Hegemonie und Kulturkampf

des Machtblocks lieR sie nun zu einer Bedrohung der Dominanz der Grofunter-
nehmen beziehungsweise des von ihnen eingeschlagenen Entwicklungswegs der
EU-Integration werden.

Vor diesem Hintergrund setzte sich im Militir ein in der Forschungsliteratur
nach wie vor nicht eindeutig bestimmter Fliigel durch, der rechts-kemalistische
und tirkistische Erkennungszeichen aufwies, um die mit 21,4 Prozent der Stim-
men aus den Wahlen von 1995 als stirkste Kraft hervorgegangene Wohlfahrtspar-
tei, die eine Koalitionsregierung anfithrte, in Schranken zu verweisen. Am 28. Fe-
bruar 1997 beschloss der von Generilen dominierte Nationale Sicherheitsrat ein
Memorandum, in dem von der Regierung die Ergreifung von Mafnahmen gefor-
dert wurde, die die soziale Basis der Wohlfahrtspartei schwichen sollten, darunter
die Schlieffung der Mittelstufen der theologischen Schulen, die staatliche Kontrol-
le der islamischen Gemeinschaften und der Korankurse und die Durchsetzung des
Kopftuchverbots an Universititen. Mitte 1997 fiel schlief3lich unter dem Druck des
Nationalen Sicherheitsrats die von der Wohlfahrtspartei angefiihrte Regierungsko-
alition auseinander. Ein Jahr spiter verbot das Verfassungsgericht die Wohlfahrts-
partei wegen VerstoRRes gegen das laizistische Prinzip. Politische Betitigungsver-
bote und Haftstrafen gegen islamistische Politiker wurden verhingt, die theologi-
schen Schulen wurden entwertet, ein allgemeines Kopftuchverbot an Universititen
verhingt (Dufner 1998).

Das Militdr griff in dieser Situation auf den kemalistischen Laizismus als nach
wie vor wirksame Ideologie zu, die es als unerschiitterlich lancierte. Im dialogi-
schen Widerspruch zu dieser Propaganda entwickelte sich eine neo-kemalistische
Reaktion, die den Kemalismus als lingst unterhohlt in der Defensive sah. In den
von der Wohlfahrtspartei regierten Kommunen, darunter auch die Metropolen Is-
tanbul und Ankara, hatten religios begriindete Eingriffe in das 6ffentliche Leben
wie Alkoholverbote, die Verbreitung religiéser Symbole in der Offentlichkeit und
der offensive, auf Eroberung ausgerichtete islamistische Diskurs die Einschrin-
kungen sdkularer Freiheiten stetig breiter werden lassen. Ein konservativ-islami-
scher Konformititsdruck hatte sich in 6ffentlichen und privaten Riumen entfalten
konnen (Cengiz 2013: 280, 349; Dogan 2007: 210; Toprak u.a. 2009; Tugal 2009: 106).
Der Neo-Kemalismus teilte vor diesem Hintergrund das politische Feld in zwei
antagonistische Lager: Laizisten gegen Anti-Laizisten, Republikaner gegen Feinde
der Republik, Fortschrittliche gegen Reaktionire, Nationalisten gegen Separatis-
ten und Kollaborateure des Imperialismus. Der Neo-Kemalismus weist auffallen-
de Strukturgleichheiten zur Tiirkisch-Islamischen Synthese auf: Die Uberzeugung,
Opfer einer imperialistischen Verschworung zu sein, die das Land wie schon nach
dem Ersten Weltkrieg von innen - mithilfe von Islamisten und Kurden — spal-
ten wolle; ein starker Riickbezug auf eine glorreiche Vergangenheit (symbolisiert
im Nationalen Unabhingigkeitskrieg und Atatiirks Lebenszeit); Sehnsucht nach
einer starken Fithrung; die Einheit von Staat und Volk (vgl. Erdogan 2001b). Be-

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

dingt durch die Schwichung der Linken und der Arbeiterbewegung wurde nach
1997 die Teilung des politischen Feldes in zwei rechte Hegemonieprojekte des Biir-
gertums — ein islamistisch-tiirkistisches und ein kemalistisch-tirkistisches — mit
der kurdischen Bewegung als gemeinsame Feindin prigend. Der Sog dieser Lager
auf andere Stromungen, verstirkt durch die Wirkkraft der politischen Reprisenta-
tions- und Machtverteilungsmechanismen, prigte die politische Konstellation der
beginnenden 2000er.

5.5 Zwischenresiimee

Die Darlegung der Entwicklungsgeschichte und Konstitutionsmerkmale der isla-
mistischen Bewegung begann in Anlehnung an den Leiter der Stiftungsbehérde mit
der Benennung eines Forschungsprogramms, das die Verbindung von Gewinnstre-
ben und Investitionsgeist mit kultureller Restauration und einem paternalistischen
Armutsregime unter der intellektuellen Fithrung von theologisch ausgebildetem
Personal ergriinden wollte. Auf dem Wege der Rekonstruktion der Beziehungsge-
schichte der islamistischen Bewegung zu den besitzenden Klassen aus einer he-
gemonietheoretischen Perspektive konnte eine erhebliche Teilstrecke zuriickgelegt
werden. Vier Stationen der Beziehungsgeschichte wurden ausgemacht. Sie verlief
von der Ablésung iiber die Wiederanbindung und die Verselbstindigung bis zum
ideologischen Vorriicken ins politische Zentrum.

Bis in die 1950er Jahre war die islamistische eine nachgeordnete Bewegung
des Grofdgrundbesitzes und der Handelsbourgeoisie, deren gesellschaftliches Ge-
wicht danach stark abgenommen hat. Zeitgleich re-formierte sich der Islamismus
als Bewegung des Kleinbiirgertums, die von kleinen Hindlern, Handwerkern und
Grundbesitzern getragen wurde und ein »zivilgesellschaftliches« Netz aufbaute. Al-
len wirtschaftspolitischen Differenzen zum Trotz lief der Antikommunismus den
sich in den 1960er Jahren mit der kleinen Bourgeoisie verbindenden Islamismus
zu einem subalternen Partner der aufsteigenden Industriebourgeoisie werden, die
rasch monopolistische Strukturen aufbaute. In den 1960er und 1970ern stellte die
Bewegung ihr Mobilisierungspotential gegen die Linke und die Sozialdemokratie,
die generell als kommunistisch (miss-)begriffen wurde, auch durch die Formierung
militanter Krifte unter Beweis. Mit dem 1980cer Putsch ebnete das Militir auf Zu-
ruf aus der Bourgeoisie dem tiirkisch-islamischen Hegemonieprojekt den Weg ins
ideologische Zentrum. Finfzehn Jahre bevor 1996 mit der Wohlfahrtspartei zum
ersten Mal eine islamistische Partei eine nationale Regierung anfithrte, und mehr
als zwanzig Jahre bevor die AKP das politische Zentrum besetzte, wurden unter den
ANAP-Regierungen eine neo-osmanische Vision entwickelt und die Tiirkisch-Isla-
mische Synthese propagiert. Die Verbindung zur arbeitsintensiven kleinindustriel-
len Produktion beziehungsweise massenhaften manufakturellen Auftragsfertigung

- am 12.02.2026, 22:46:43,

169


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Hegemonie und Kulturkampf

begleitete den rapiden Aufstieg des Islamismus nach 1980. Die der kleinen Bour-
geoisie und dem Kleinbiirgertum angehérenden Islamisten stiegen schrittweise in
die Industriebourgeoisie auf. In den Produktions- und Wohnstitten der expandie-
renden Stidte entstand die Basis fiir die Hegemonie iiber die Arbeiterschaft, die
mit einem neoliberalen Schulden- und Armutsregime der AKP-Periode verkniipft
wurde, um die es im letzten Abschnitt der Entwicklungsgeschichte gehen wird, die
durch die Besetzung des politischen Zentrums gekennzeichnet ist.

5.6 Schrittweise Monopolisierung der Staatsapparate -
Die AKP-Periode

Die fiinfte Station der Entwicklungsgeschichte der islamistischen Bewegung, die
die Gegenwart kennzeichnet, ist die der Monopolisierung der Staatsapparate durch
die Triger des islamistischen Hegemonieprojekts. Mit der AKP ist die islamisti-
sche Bewegung sukzessive zur dominanten politischen Kraft im Machtblock auf-
gestiegen, die zwischen den biirgerlichen Klassen moderiert. Seit den Wahlen von
2002 stellte sie, wie in der Diskussion der Kulturkampfthese bereits angefiihrt (vgl.
S. 43f.), schrittweise Kontrolle iiber die staatlichen Institutionen her. Die politische
Form, die diese Kontrolle angenommen hat, ist das Prasidialsystem, das exekuti-
ve und legislative Kompetenzen mit einer ausgeprigten Kontrolle tiber die Justiz
beim Prisidenten biindelt. Gesellschaftlich verankert ist diese politische Form in
der Regulierung der Klassenverhiltnisse auf der Grundlage des neoliberalen Akku-
mulationsregimes.

Im Folgenden diskutiere ich zuerst die Re-Formierung des Machtblocks unter
der AKP und die wirtschaftspolitischen Entwicklungen, die diese Re-Formierung
ermoglicht haben. Hiervon leite ich iiber zur Frage der sozio-politischen Block-
bildung in der AKP-Periode und thematisiere die Lage der ArbeiterInnen im Ver-
hiltnis zum islamistischen Hegemonieprojekt. Damit greife ich Fithrungsmecha-
nismen und materielle Integrationsformen des Projekts auf, zu denen auch die
Verteilung von Armenbhilfe gehoért, die in der Rede des Leiters der Stiftungsbehor-
de Yusuf Beyazit zu Beginn dieses Kapitels als tiirkisch-islamische Stiftungspraxis
thematisiert wurde. Ich werde argumentieren, dass die Etablierung eines neolibe-
ralen Schulden- und Armutsregimes erheblich zur Breitenwirkung des islamisti-
schen Hegemonieprojekts beitrigt. Im Anschluss erfolgt, gestiitzt durch empiri-
sche Beobachtungen aus meiner Feldstudie, eine Beschreibung des Kulturkampfs,
durch den sich das islamistische Hegemonieprojekt in der AKP-Periode gegeniiber
konkurrierenden Hegemonieprojekten behauptete.

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

5.6.1 Re-Formierung des Machtblocks

Der Griindung der AKP ging die dkonomische Krise von 2000/2001 voraus, die
den Kulminationspunkt einer Reihe von Krisen in den 1990er Jahren bildete, die
durch die Liberalisierung der Finanzmirkte ausgeldst worden waren. Die Tiirkei
hatte sich nach 1989 im Vollzug des Strukturanpassungsprogramms des IWF zu
einem attraktiven und zugleich krisenhaften Anlagemarkt fiir internationales Fi-
nanzkapital entwickelt (Yeldan 2007: 7). Die Attraktion von Finanzkapital vertiefte
das chronische Leistungsbilanzdefizit, dessen strukturelle Ursache in der Unterle-
genheit der Produktionsstruktur in puncto Produktivitit und technologischer Ent-
wicklung gegeniiber den kapitalistischen Zentren lag. Von der Liberalisierung der
Finanzmairkte profitierten auslindische Investoren ebenso wie die grofien inlindi-
schen Konzerne iiber Finanzgeschifte sowie durch Arbitrage-Gewinne, die durch
die Ausnutzung von Preis- und Zinsunterschieden zwischen Lindern zustande ka-
men (Boratav 2003: 198). Die Lohnabhingigen litten dagegen unter den hohen In-
flationsraten, die zwischen 1993 und 2002 im Durchschnitt bei 70 Prozent lagen,
und den Devaluationen, die ihre Einkommen und Ersparnisse ruckartig abwerte-
ten (Saragoglu/Yesilbag 2015: 898).

Bei den Ende 2002 abgehaltenen Wahlen wurde die von der links-kemalisti-
schen DSP, der konservativen ANAP und der tiirkistischen MHP gebildete Koaliti-
onsregierung, die unter der Aufsicht des IWF ein weiteres Strukturanpassungspro-
gramm umsetzte, von den WihlerInnen abgestraft. Die Koalitionsparteien schei-
terten an der Zehn-Prozent-Sperrklausel ebenso wie die konservative DYP, die zu
den tragenden Parteien des neoliberalen Akkumulationsregimes gehort hatte. Die
DSP rutschte von 22,2 auf 1,2 %, die ANAP von 13,2 auf 5,1%, die DYP von 12 auf
9,5 % und die MHP von 18 auf 8,4 % ab. Die Krise beschleunigte die Absorption der
konservativen Parteien in die islamistische Partei, die zu diesem Zeitpunkt selbst
eine Re-Formierung durchlief. Noch vor den Wahlen hatten sich Abgeordnete der
DYP und der ANAP der AKP angeschlossen, die eine parlamentarische Fraktion aus
Abgeordneten gebildet hatte, die die islamistische FP (Tugendpartei) verlassen hat-
ten. Eine Gruppe von »Erneuerern« hatte sich von der Fithrung durch Necmettin
Erbakan losgesagt, der die FP nur noch durch Mittelspersonen leiten konnte, da
er selbst einem politischen Betitigungsverbot unterlag. Zum ersten Mal existier-
ten zwei Parteien der Milli Goriig Bewegung. Mit Recep Tayyip Erdogan wechselte
ein grofRer Teil der Bewegung in die AKP und brachte die iiber Jahrzehnte akku-
mulierten Organisierungs- und Mobilisierungsressourcen, das in den Kommunen
erworbene Regierungswissen und ein soziales Netzwerk mit, wodurch die Partei
von Anfang an auf einem breiten Sockel stand.

Der erste Wahlerfolg von 2002 mit 34,3 Prozent ermdglichte die Bildung ei-
ner Regierung, ohne Koalitionen eingehen zu miissen. Seitdem ist die AKP aus
jeder Wahl als stirkste Partei hervorgegangen. Es ist einmalig in der Geschich-

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Hegemonie und Kulturkampf

te der Tiirkei, dass eine mit Wahlen an die Regierung gekommene Partei sich so
lange behaupten konnte. Mit Ausnahme der Parlamentswahl vom Juni 2015, die
unter Bedingungen eines erneut eskalierten Biirgerkriegs mit der PKK sowie Bom-
benanschligen auf Friedenskundgebungen wiederholt wurde, konnte sie aufgrund
des tiirkischen Wahlrechts parlamentarische Mehrheiten bilden, auch wenn sie
weniger Stimmen erhalten hatte als die Oppositionsparteien zusammen. Hervor-
zuheben ist, dass nach dem Juni 2015 Wahlen nicht mehr unter fairen und glei-
chen Bedingungen fiir alle Parteien stattgefunden haben. Zudem hat die AKP nach
2016 wegen angeblicher Unterstiitzung der PKK alle Biirgermeister der von der
kurdischen Partei DBP (Demokratische Partei der Regionen) regierten Kommu-
nen zusammen mit einigen Parlamentsabgeordneten ihrer kurdisch-linksliberalen
Schwesterpartei HDP (Demokratische Partei der Volker) absetzen beziehungswei-
se verhaften lassen. Indem sie an deren Stelle an die Zentralregierung gebundene
Verwalter ernannte, hat die AKP die Kontrolle iiber die Staatsapparate auf die kom-
munale Ebene ausgeweitet.*’

In den ersten Jahren stand die AKP vor der Aufgabe, die schwelenden Krisendy-
namiken des Landes in den Griff zu bekommen. Hierfir musste die Zustimmung
der von der neoliberalen Umwilzung und den ruckartigen Krisen am stirksten be-
troffenen Arbeiter- und Bauernschaft und des Kleinbiirgertums wiedererlangt, der
seit Jahrzehnten bestehende Konflikt zwischen den Kapitalfraktionen moderiert
und die vom Staat entfremdete kurdische Bevolkerung — verstirkt durch die in
den 1990er Jahren gefiithrten Militirkampagnen gegen die PKK - zuriickgewonnen
werden. Zugleich musste Vertrauen zu den internationalen Biindnispartnern auf-
gebaut und Bedenken zerstreut werden, die Partei konnte eine islamistische und
anti-westliche Agenda verfolgen und die fiinf Jahre zuvor von der Wohlfahrtspartei
provozierte Krise des Machtblocks erneut auslosen. In der Auseinandersetzung mit
der Kulturkampfthese wurde schon ausgefiihrt, dass die Partei diese Herausforde-
rungen im Rahmen der Forcierung der EU-Beitrittsgespriche bewiltigte. Die Ein-
haltung und Umsetzung des mit dem IWF nach der Krise 2000/2001 vereinbarten
Reformprogramms sicherte der Partei weitere Unterstiitzung. Der AKP gelang die

37  Obgleich ebenso einige Birgermeister CHP-regierter Kommunen wegen angeblicher Kor-
ruption abgesetzt wurden, erhielt die AKP fiir dieses Vorgehen gegen die HDP bzw. die DBP
die Unterstiitzung der CHP, die auch die im Verbund mit islamistischen Milizen ausgefiihr-
ten militdrischen Operationen des tiirkischen Militars in Syrien gegen das Autonomieprojekt
Rojava mittrug. Die Verscharfung der Repression und die militarische Intervention basierten
auf einem breiten Konsens, in den auch die MHP eingeschlossen war. Die Repression gegen
die kurdische Bewegung und der Krieg in Syrien bildeten vielmehr die Basis fiir eine Annihe-
rung zwischen islamistischen und rechts-kemalistischen Kraften nach 2016. In diesem Zuge
wurden auch die wegen angeblicher Putschplanung vor Gericht gestellten Offiziere und Zi-
vilisten rehabilitiert (Ergenekon- und Balyoz-Verfahren, siehe S. 44).

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

Einbindung von liberalen Intellektuellen, die die Vertiefung des neoliberalen Ak-
kumulationsregimes und die Herstellung exekutiver Kontrolle iiber die Justiz und
andere Behorden zur Bekimpfung des Kemalismus als Demokratisierung interpre-
tierten, wihrend das Gegenteil geschah. Das im Polizei-, Justiz- und Militirappa-
rat organisierte Netzwerk der Gillen Gemeinschaft, das sich der AKP angeschlos-
sen hatte, verlieh ihr eine starke Operationsbasis in den staatlichen Institutionen.
Mit ihrer Hilfe intensivierte sie nach der 2007 gewonnenen Prisidentschaftswahl
den Machtkampf gegen oppositionelle Akteure im Staat, die sich sukzessive der
CHP angenihert hatten (Saracoglu/Yesilbag 2015: 928ff.).*® Die AKP etablierte sich
in der Folge als Attraktivititszentrum der tirkischen Rechten und verhinderte ein
Auseinandersplittern des rechten Lagers wie in den 1990er Jahren. Wihrend die
zweite, nach dem Verbot der FP im Jahr 2001 ebenfalls neu gegriindete islamis-
tische SP (Saadet Partisi — Partei der Gliickseligkeit) sowie konservative Parteien
nur noch am Rande der Bedeutungslosigkeit fortexistierten, absorbierte die AKP
alternative islamistische Formierungen wie die HAS (»Halkin Sesi Partisi« — Par-
tei der Volksstimme). Sie kooptierte Personal aus der MHP, die als einzige Partei
des rechten Lagers neben ihr bestehen blieb, sich der AKP allerdings sukzessive
anniherte und nach 2015 eine informelle Koalition mit ihr einging.

Die 6konomische Grundlage fiir den Zusammenbhalt des rechten Lagers bildete
die Kontrolle, die die AKP iiber die staatlich vermittelten Verteilungsmechanis-
men des gesellschaftlichen Mehrwerts herstellen konnte. Voraussetzung war das
vom IWT angeleitete Privatisierungs- und Kommodifizierungspaket, das nach der
2000er Krise installiert worden war. Durch die Erschlieffung neuer Akkumulati-
onsfelder und vertiefte Finanzialisierung riickte der seit Jahrzehnten bestehende
Konflikt zwischen den Kapitalfraktionen, auf dessen Grundlage sich der politische
Islam gebildet hatte, in den Hintergrund (vgl. Babacan 2014a). Die systematisch
vorangetriebene Privatisierung und die schrittweise Aufhebung von Investitions-
hemmnissen stellten ein giinstiges Investitionsumfeld fiir in- und auslindisches
Kapital her.* Ein Blick auf den Verkauf staatlicher Unternehmen und Infrastruk-

38  Die Gulen Gemeinschaft kann als ein hierarchisch organisiertes soziales Netzwerk bezeich-
net werden, das nach 1980 eine religios artikulierte »zivilgesellschaftliche« Struktur mit ei-
nem assoziierten kapitalistischen Firmennetz aufgebaut hatte und dessen Besonderheit dar-
in bestand, eine systematische Infiltrierung der Biirokratie iiber 30 Jahre betrieben zu haben.
Da die Gemeinschaft jedoch tiber keine eigenstiandige politische Organisation verfiigte, bil-
dete sie tiber die Zeit informelle Koalitionen mit verschiedenen politischen Parteien. Auf die
Rolle der Gemeinschaften wird in Kapitel 6.6 ndher eingegangen.

39  Unterder AKPist die Tiirkei noch starker als zuvor fiir internationale Investoren gedffnet wor-
den. Ein Indikator, der die Internationalisierung anzeigt, ist die Anzahl auslandischer Unter-
nehmen, die in der Tiirkei einen Firmensitz angemeldet haben. Sie stieg von 15.000 im Jahr
2006 auf 53.000 im Jahr 2016. Knapp die Halfte dieser Unternehmen stammte aus der EU
und den USA, davon allein 6.876 aus Deutschland (UDY 2016).

- am 12.02.2026, 22:46:43,

173


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Hegemonie und Kulturkampf

turen zeigt die Besonderheit der AKP-Periode auf: 86 Prozent aller Privatisierungs-
erlose in der Geschichte der Tiirkei wurden in den ersten zehn Jahren ihrer Regie-
rungszeit erzielt (Saragoglu/Yesilbag 2015: 876).

Mit der offensiven Fortfithrung des neoliberalen Akkumulationsregimes wurde
die Entwicklungsdynamik der mit der islamistischen Bewegung assoziierten Bour-
geoisie, fiir die die Neoliberalisierung nach 1980 die Basis ihrer Entwicklung gebil-
det hatte, weiter angetrieben (vgl. Kap. 3.4.1). Wihrend diese Bourgeoisie vor 2002
an kleineren Privatisierungsmafinahmen offentlicher Giiter und Dienstleistungen
zumeist auf kommunaler Ebene beteiligt war, erhielt sie unter der AKP die Chance,
einen Entwicklungssprung zu machen (Dogan 2011: 73; Sonmez, M. 2009: 180ft.).
Sie erhielt auf Anweisung der Regierung giinstige Kredite von den verbliebenen
staatlichen Banken (Ertugrul 2009), profitierte ebenso von den relativ giinstigen in-
ternationalen Krediten und der Geldpolitik in den kapitalistischen Zentren, die ins-
besondere nach der globalen Wirtschaftskrise von 2008 eine Liquidititsschwemme
entfesselte.*® Der Verkauf von 6ffentlichem Land, der von der zentralen staatlichen
Behoérde TOKI gelenkte Bau von Wohnsiedlungen und die Privatisierung 6ffentli-
cher Infrastrukturen erméglichten der Regierung steuernde Eingriffe in die Ka-
pitalakkumulation zugunsten bestimmter Firmen. Uber Ausschreibungsverfahren
und Verinderungen im Baurecht konnten mit der AKP assoziierte Firmen bevor-
zugt werden (Balaban 2011; Giilhan 2011). Bei grofien Infrastrukturprojekten wie
Flughifen, Briicken, Hifen, Atomkraftwerken und Autobahnen, die die AKP inten-
siv als Wahrzeichen vermeintlich wieder errungener osmanischer Grofde bewarb,
befreite sie die protegierten Unternehmer von Risiken. Sie garantierte langfristi-
ge Miet- und Abnahmepreise fiir die zu erbringenden Dienstleistungen (Sénmez
2013). Die AKP erzwang in besonderen Bereichen der Kapitalakkumulation durch
Einschiichterung und Kriminalisierung den Eigentiimerwechsel zugunsten der mit
ihr assoziierten Bourgeoisie, so bei oppositionellen Medienkonzernen, wodurch sie
auch stirkere Medienkontrolle erreichte (Eres/Yiiksel 2018; Sozeri 2015).

Unternehmen, die einst in Opposition zur Dominanz der in TUSIAD organi-
sierten grofien Bourgeoisie standen und sich mit dem politischen Islam verbunden
hatten, konnten so unter der politischen Protektion der AKP enorm wachsen. Oz-
tirk spricht in diesem Zusammenhang von einem »konservativen Grof3kapital,
das organische Beziehungen zur AKP unterhilt. So waren etwa zehn Mitglieder
von MUSIAD gleichzeitig Griindungsmitglieder der AKP, zwanzig Mitglieder zo-
gen bei den Parlamentswahlen 2002 als Abgeordnete der AKP ins Parlament ein.*

40 Die Gesamtsumme auslandischen Kapitals, das zwischen 2003 und 2018 in der Turkei inves-
tiert wurde, betrug in etwa 600 Mrd. §, wahrend im wesentlich lingeren Zeitraum zwischen
1980 und 2002 »nur« 35 Mrd. $ an auslandischem Kapital in die Tirkei flossen (zusammen-
gestellt aus Daten der tiirkischen Zentralbank).

41 Organische Beziehungen sind auch aus fritheren Zeiten bekannt. Als Istanbuler Biirgermeis-
ter war Recep Tayyip Erdogan Teilhaber einer Distributionsfirma der konservativ-islami-

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

Als der Verband MUSIAD 1990 gegriindet wurde, waren nur acht seiner Mitglieder
in der Liste der 500 grofiten Unternehmen mit einem Firmensitz in der Tirkei zu
finden, 2007 waren es 23 und 2009 schon 31 (Oztiirk 2015).#* Insgesamt lag die An-
zahl gelisteter Firmen, die eine Verbindung zu islamistischen Netzwerken aufwie-
sen, bei 80. Diese Entwicklung und die Ubereinstimmung zwischen der AKP und
MUSIAD bei der Frage der Regimeform sowie in der ideologischen und kulturellen
Ausrichtung des Hegemonieprojekts lassen den Schluss zu, dass mit der AKP auch
die mit ihr assoziierte beziehungsweise durch sie organisierte Bourgeoisie an die
politische Herrschaft gelangt ist (Saragoglu/Yesilbag 2015: 882fF.; Yildirim 2018).

Doch trotz Verschiebungen in den Relationen zwischen den Kapitalverbinden
ist die seit den 1950er Jahren entstandene Hierarchie auch unter der AKP nicht
erodiert. Die mit Abstand umsatzstarksten sowie international am stirksten ver-
flochtenen Firmen sind nach wie vor im Verband TUSIAD organisiert. Neben und
oftmals in Form von Joint-Ventures mit auslindischen Direktinvestoren profitier-
ten auch sie im grofen Maflstab von neoliberalen Mafinahmen (Oztiirk 2010: 177).
Diese Firmen unterstiitzten anfangs klar die AKP, doch nach 2007 nahmen die Rei-
bungen zwischen TUSIAD und MUSIAD wieder zu (Savran 2015). Zwar kénnen die
politischen Grenzen zwischen den Fraktionen in der AKP-Periode nicht mehr so
eindeutig an der Verbandsmitgliedschaft festgemacht werden, denn einige Mit-
gliedsfirmen von TUSIAD haben sich auch nach 2007 auf Seiten der AKP posi-
tioniert. Dennoch wurden Reibungen sichtbar anlisslich der Benachteiligung von
TUSIAD-Firmen gegeniiber MUSIAD-Firmen bei 6ffentlichen Ausschreibungsver-
fahren und der Verteilung von Subventionen. Sie betrafen ebenso aber die Geldpo-
litik der Zentralbank, die Regimefrage, die Aufienpolitik und die Frage der Rolle der
Religion in der Gesellschaft. Die Reibungen nahmen jedoch zu keinem Zeitpunkt
die Form einer grundsitzlichen Opposition von TUSIAD zur Regierung an, wie es
Ende der 1970er Jahre der Fall gewesen war, als TUSIAD gegen die sozialdemokra-
tische CHP-Regierung offen Position bezogen hatte und in einen Investitionsstreik
getreten war (Saragoglu/Yesilbag 2015: 884fT.).

Die AKP wahrte das Gesamtinteresse aller Kapitalverbinde, indem sie Kontrolle
iiber die Arbeiterschaft, auf deren Lage noch genauer eingegangen wird, herstell-
te. Dass Friktionen im Machblock nicht zu einem politischen Auseinandersplit-
tern fithrten, hing schlieflich damit zusammen, dass von neoliberalen Mafinah-
men auch kleinere Firmen und das Kleinbiirgertum profitierten. Mafinahmen wie
der Abbau juristischer Schranken fiir die Privatisierung von Gemeinbesitz — von

schen Ulker Gruppe, die zum Monopolkapital gehért und lange vor 1980 gegriindet wur-
de. Siehe http://haber.sol.org.tr/fekonomi/en-zengin-daha-da-zengin-ulker-hepsinden-zen-
gin-haberi-61290 vom 22.10.2012 (Abruf am 12.10.2018).

42 In der Liste werden auch auslédndische Konzerne mit einem Firmensitz in der Tirkei aufge-
fihrt.

- am 12.02.2026, 22:46:43,

175


http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en
http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en
http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en
http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en
http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en
https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en
http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en
http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en
http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en
http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en

176

Hegemonie und Kulturkampf

fliefenden Gewissern, Waldbestinden, gemeinschaftlich genutzten Flichen —, die
(Wieder-)Verwertung des stidtischen Raums mittels Gentrifizierung oder die Off-
nung der Gesundheitsversorgung fiir private Investoren haben die Aufnahme von
Krediten auch fiir kleinere Unternehmer rentabel gemacht (Akbulut/Adaman 2013;
Duru 2009: 792ff.). Bei Riickzahlungsschwierigkeiten griff die AKP zehntausenden
tiberschuldeten Kleinunternehmen, aber auch einigen Groflunternehmen unter
die Arme, indem sie Kreditrestrukturierungsmafinahmen ergriff, die staatlichen
Garantien gegeniiber den Gliubigern gleichkamen (Ak¢ay 2018: 25). Doch bildet
der Verschuldungsstand privater Unternehmen in der AKP-Periode ein betrichtli-
ches Krisenpotential, das auch den Zusammenhalt des Machtblocks gefihrdet. Die
Schulden des Privatsektors haben sich innerhalb von fiinfzehn Jahren (2002-2016)
von etwa 43 auf 282 Milliarden $ nahezu versiebenfacht.*?

Auf mittlere Sicht haben die Privatisierung, die Erschliefdung neuer Akkumu-
lationsfelder und der Zugang zu Krediten einen Investitionsboom beférdert, der
den Konsum ankurbelte und die Arbeitslosenrate iiber lange Zeit relativ stabil hielt,
allerdings auf einem relativ hohen Niveau von etwa 14 Prozent bei gleichzeitig ei-
ner im internationalen Vergleich sehr niedrigen Beschiftigungsquote von 46 bis
49 Prozent in den 2000er Jahren (Yeldan/Voyvoda 2011). Selbst Privathaushalte mit
unregelmifligen, geringen und stagnierenden Lohnen konnten ihren Lebensstan-
dard halten, indem sie Kredite erhielten. Auf lange Sicht haben auch die Privat-
haushalte enorme Schulden akkumuliert. Ihre Verschuldung stieg zwischen 2003
und 2017 von 13,4 auf 564 Milliarden TL, das Verhiltnis der Verbindlichkeiten zu den
Privatvermégen von 5 auf 45 Prozent im selben Zeitraum (CBRT 2017). Die Erwerbs-
tatigenhaushalte hielten 2010 an den Gesamtschulden einen Anteil von 42 Prozent,
was vor dem Hintergrund informeller und prekirer Beschiftigung einen enormen
Druck auf sie entfaltet (Karacimen 2015). Eine weitere Statistik verdeutlicht die Di-
mension der Schuldenentwicklung: 2002 lag das Verhiltnis der Schulden zu den
verfiigbaren Haushaltseinkommen bei 4,7 Prozent, 2015 war dieses Verhiltnis um
das Zwolffache auf 52 Prozent gestiegen (Giingen 2017). Die Verschuldung tritt als
ein historisch neuartiger Inklusionsmechanismus der subalternen Klassen in das
dkonomische Entwicklungsmodell auf.

Eine grundlegende Verschiebung in der wirtschaftspolitischen Ausrichtung
aufgrund politischer oder kultureller Charakteristika des politischen Islam hat in
der Regierungszeit der AKP nicht stattgefunden. Die AKP-Regierungen sahen von
der Lenkung des Kapitals etwa in den Aufbau konkurrenzfihiger Produktionska-
pazititen oder in die technologische Entwicklung ab. Investoren suchten sich den

43 2017waren 69 % der langfristigen Schulden an auslidndische Glaubiger zuriickzuzahlen. 49 %
dieser Schulden hielten Glaubiger aus der EU und 12 % aus den USA. Die Staatsverschuldung
lag nach Angaben der OECD dagegen auf einem relativ niedrigen Niveau von 32 % zum BIP,
wihrend sie 2001 noch bei 76 % lag.

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

schnellsten Weg der Verwertung, den sie in Finanzwerten fanden, die mafgeblich
an den Bau- und Konsumboom gebunden waren. Entgegen einer gelegentlich von
islamistischen Politikern vorgebrachten Zins- und Finanzkritik stieg der Anteil
von Finanzprodukten am Bruttoinlandsprodukt von 8,9 % im ersten Regierungs-
jahr der AKP auf 13,2 % im Jahr 2014. Investitionen in die Produktion dienten
der Modernisierung, aber nicht dem Aufbau neuer Sektoren (Oztiirk 2010: 173).
Die semi-periphere Einbindung der Tiirkei in globale Finanz- und Warenstrome
und die damit verbundenen strukturellen Probleme — Unterlegenheit der Produk-
tionsstruktur, Abhingigkeit von technologischem Input und Energieimporten,
Leistungsbilanzdefizit, Devisenmangel und Auslandsverschuldung - bestehen
somit fort (Yeldan 2006; Boratav 2009). Die strukturelle Abhingigkeit des Wachs-
tums inlindischer Unternehmen vom internationalen Kapital ist vertieft, die
dkonomische Anbindung der Tiirkei an die EU und die USA ungeachtet eines zeit-
weise verstirkten anti-westlichen Diskurses fortgesetzt worden.* Das Aufbrechen
von Differenzen innerhalb des Machtblocks, die in der Vergangenheit zu massiven
Zerwirfnissen gefithrt hatten, konnte dank einer globalen Liquidititsschwemme
moderiert beziehungsweise in die Zukunft verschoben werden.

5.6.2 Hegemonie und paternalistisches Armutsregime

Im Kapitel zur Klassenkampfthese wurde dargelegt, dass die Bourgeoisie in der
Tiirkei verschiedene Mittel und Wege ausgebildet hat, iber die sie Hegemonie her-
stellen und ausiiben konnte. Aus der Forschung geht hervor, dass nicht nur die do-
minanten, sondern auch subalterne Fraktionen der Bourgeoisie — Rentiers, klei-
ne Hindler und Unternehmer - ein dichtes Netz der ideologischen und kulturel-
len Kontrolle gewoben haben, das es ihnen erméglicht, materielle Kompromisse
in einem informellen und individualisierten Rahmen auszuhandeln und dadurch
auch die Erwartungen der ArbeiterInnen gering zu halten. Als historische Grund-
lage fir die Wirksambkeit dieses Netzes tritt die Desorganisierung der ArbeiterIn-
nen durch massenhafte Verfolgung ihrer Intellektuellen begleitet von restriktiven
Gesetzen gegen gewerkschaftliche Organisierung mit dem 1980er Militirputsch
hervor, der die Zuriickdringung kollektiver Handlungsfihigkeit der ArbeiterIn-
nen erwirkte. Die Privatisierung 6ffentlicher Unternehmen und Dienstleistungen

44 Auslindische Direktinvestitionen wie auch auslidndische Kredite zwischen 2003 und 2017
stammten zu 80-85 % aus westlichen Landern. Die Summe aus Profiten von Direktinvesti-
tionen, Portfolio Investments und Zinsen, die aus der Tiirkei hauptséchlich durch westliche
Investoren abgefithrt wurden, lag zwischen 2003 und 2015 bei durchschnittlich 11,7 Milliar-
den $ pro Jahr (Boratav 2017). Ferner war der Anteil westlicher Linder am Handelsvolumen
nach Angaben der Statistikbehorde der Tiirkei im Jahr 2017 auf etwa 50 % gestiegen, wih-
rend der Anteil arabischer Lander, deren Fithrung die AKP einst (ibernehmen wollte, auf 13
% gesunken war.

- am 12.02.2026, 22:46:43,

171


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Hegemonie und Kulturkampf

nach dem Putsch trieb die Informalisierung und Flexibilisierung von Lohnarbeits-
verhiltnissen an und weitete die Moglichkeiten der Implementierung informeller
Beziehungen zwischen Unternehmern und Arbeitern aus. Obgleich nach wie vor
grofiere Fabriken mit formellen Beschiftigungsverhiltnissen vorhanden sind, der
sozialdemokratisch geprigte Klassenkompromiss nicht restlos erodiert ist, ist die
Produktionsstruktur zunehmend dezentralisiert worden.

Unter Einwirkung der Wirtschaftskrisen von 1998 und 2000-2001 und dem
Druck internationaler Gliubigerinstitutionen wurde die Proletarisierung von
Kleinbauern nochmals verstirkt. Sie waren in informelle und prekire Beschif-
tigungsverhiltnisse gedringt worden, in denen sie keine kollektive Verhand-
lungsmacht mittels Gewerkschaften ausgebildet hatten (Aydin 2010; Giirel 2014:
343-351, 368ff.; Ercan/Oguz 2015: 123f.). Zwischen 2002 und 2011 stieg der Anteil
von »working class households« (»Erwerbstitigenhaushalte«) an allen Haushalten
von 54 auf 62 %, wihrend der Anteil von kleinbiuerlichen Haushalten im selben
Zeitraum von 3,2 auf 0,97 % und der der Subsistenzbauern von 8,5 auf 5,8 % fiel
(Bahge/Kése 2017: 583).* Die von der AKP im Vollzug der Forderungen des IWF
gleich im ersten Regierungsjahr umgesetzte Flexibilisierung des Arbeitsmarkts
und die Privatisierung o6ffentlicher Unternehmen, die zu den letzten gewerk-
schaftlichen Hochburgen gehorten, trieben diese Entwicklung voran (Celik 2015;
Ozdemir/Yiicesan-Ozdemir 2006). Werkvertrige, kurze Kiindigungsfristen, Sub-
unternehmertum und Zeitarbeit, die fiir das Prekariat in den urbanen Zentren
schon seit lingerem die Normalitit bildeten, wurden gesetzlich sanktioniert
(Durak 2011: 72£.).

1980 lag der gewerkschaftliche Organisierungsgrad der formellen Beschiftig-
ten noch bei 46,5 %, 2005 nur noch bei 14,9 %. In der AKP-Periode sind Arbeits-
kimpfe auf einzelne Betriebe begrenzt geblieben und waren in der Regel durch
einen defensiven Charakter gezeichnet. Lediglich vereinzelte Aktionen wie der Wi-
derstand von ArbeiterInnen der letzten TEKEL-Betriebe (ehemals staatliches Mo-
nopol fir Tabak und Alkohol), die Ende 2009 fiir drei Monate eine Strafle in Ankara
vor ihrer Gewerkschaftszentrale besetzt hielten, l6sten anhaltende Aufmerksam-
keit aus. Im Riickblick unterstreicht die Straflenbesetzung allerdings den Nieder-
gang der organisierten Arbeiterbewegung. Die ArbeiterInnen des bereits privati-
sierten Unternehmens protestierten gegen den Willen ihrer im grofiten Gewerk-

45  Die Zusammenstellung beruht auf einer weiten Definition von »working class«. Sie umfasst
alle Erwerbstatigen, die vom Verkaufihrer eigenen Arbeitskraft leben, also auch Angestellte.
Auf der Gegenseite war der Anteil von urbanen Kapitalbesitzern an der Gesamtbevolkerung
von 6,45 auf 6,01 % und der der GroRagrarier von 2,79 auf 1,86 % gesunken. Unter Hinzu-
zihlung der Rentiers und Kleinunternehmer betrug der Anteil der besitzenden Klassen an
der Gesamtbevolkerung 2002 18,91 % und 2011 noch 14,35 % (Bahge/Kose 2017: 583). Offen-
bar bedingt durch den Konzentrationsprozess des Kapitals schrumpfte die Bourgeoisie in der
AKP-Periode zahlenmaRig.

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

schaftsverband TURK-IS organisierten Gewerkschaft, die bereit war, die Uberfiih-
rung ihrer sicheren Arbeitsvertrige in ein prekires Beschiftigungsverhiltnis mit-
zutragen. Die ArbeiterInnen lieRRen sich von dem AKP-nahen Gewerkschaftsvorsit-
zenden iiberzeugen, den Widerstand aufzugeben und beendeten ihre Aktion ohne
konkretes Ergebnis (Yalman/Topal 2017).

In der AKP-Periode sind einzig die Mitgliederzahlen von Gewerkschaften des
offentlichen Dienstes gestiegen, die mit der islamistischen Bewegung assoziiert
sind (Saragoglu/Yesilbag 2015: 776, 893). Die organisatorische Verfasstheit der Ar-
beiterInnen in den 2000er Jahren ist also vor dem Hintergrund einer seit mehr als
zwei Jahrzehnten andauernden Entwicklung zu sehen, die die Arbeiterbewegung
sukzessive geschwicht, zugleich der Bourgeoisie Moglichkeiten erdffnet hat, neue
Fihrungsmuster zu etablieren. Als charakteristisch fir die mit der islamistischen
Bewegung assoziierte Bourgeoisie tritt hervor, dass diese in den Produktions- und
Wohnstitten durch personliche Prisenz im Alltag der ArbeiterInnen sowie durch
biographische Nihe zu den Arbeitern iiber eine genaue Kenntnis ihrer Lage ver-
fiigt, damit auf Sorgen und Note direkt reagieren und motivierend eingreifen kann
(Cengiz 2013: 311ff.). Balaban berichtet aus seiner Feldstudie in einem Arbeitervier-
tel Istanbuls, dass Arbeitgeber und Hauseigentiimer, die er der Faubourgeoisie zu-
rechnet, entweder selbst an den Freizeitaktivititen ihrer Beschiftigten und Mieter
teilnehmen oder Aktivititen organisieren beziehungsweise finanzieren, fiir die sie
Mittelspersonen engagieren. Ein dichtes Netz erméglicht die Kontrolle iiber Ge-
sprichsthemen und Aktivititen der ArbeiterInnen aufderhalb des Betriebs (Balaban
2013: 12). Tugal hatte im stark islamisch-konservativ geprigten Istanbuler Arbei-
terviertel Sultanbeyli beobachtet, dass die mit der Krise von 2001 verarmten be-
ziehungsweise erwerbslos gewordenen ArbeiterInnen zwar gegen den IWF protes-
tierten, ihren Protest aber nationalistisch artikulierten. Ein Diskurs der Behinde-
rung des tiirkischen Unternehmertums durch auslindische Michte als Erklirung
fiir die Misere dominierte. Da linke Akteure an den Protesten nicht teilnahmen,
wurde dieser Diskurs, der Ausdruck der Hegemonie der Bourgeoisie war, nicht
herausgefordert (Tugal 2009: 97). Unter den Arbeitern war bereits eine »islamische
Imagination« von Armut verbreitet, die auf Geniigsamkeit beruhte und 6konomi-
sche Hierarchien fiir legitim hielt. Viele hatten einen Habitus der Notwendigkeit
entwickelt (Bourdieu 1987: 594), akzeptierten die Unerreichbarkeit abgesicherter
Arbeitsverhiltnisse, sicherer Einkommen und begniigten sich mit dem, was sie zur
Verfiigung hatten (»wir brauchen keinen Reichtumc«). Sie bejahten ihre drmlichen
Lebensbedingungen, glaubten an harte Arbeit und ein frommes Leben als Ausweg.
Informelle Arbeiter positionierten sich gegen formelle Arbeiter, die sie als itberbe-
zahlt ansahen, sogar als Verursacher fiir das eigene Elend ausmachten, da sie dem
Staat auf der Tasche ligen. Die Privatisierung staatlicher Betriebe thematisierten
sie als Aufhebung von Ungerechtigkeit und wiinschten sich mehr Unternehmer, die
Arbeitsplitze schaffen sollten (Tugal 2009: 129ff.). Durak berichtet aus seiner Un-

- am 12.02.2026, 22:46:43,

179


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Hegemonie und Kulturkampf

tersuchung in der mittelanatolischen Stadt Konya in Ubereinstimmung mit Tugal,
dass innerhalb der Arbeiterschaft die Vorstellung hegemonial geworden war, dass
das unternehmerische Interesse dem Allgemeininteresse entspreche. Die Arbeite-
rInnen folgten der Selbstauffassung der Unternehmer, dass sie der Entwicklung
der Nation dienten, indem sie Steuern zahlten, investierten, exportierten, Devisen
einbrichten und fir Arbeit sorgten (Durak 2011: 35ft.).

Duraks Untersuchung kleiner und mittlerer Betriebe in der mittelanatolischen
Stadt Konya, die eine Hochburg des politischen Islam darstellt, verleiht einen ex-
emplarischen Einblick, wie islamisch-konservative Weltauffassungen und Prakti-
ken in den Beziehungen zwischen den Arbeitern und Unternehmern bei Abwesen-
heit von Gewerkschaften und Versicherungsschutz, unter der Bedingung flexibili-
sierter Arbeitsverhiltnisse und geringer Lohne wirken. Die ideologische Grundla-
ge des Wirkens ist, dass Arbeiter Frommigkeit als Rechtschaffenheit und Pflicht-
erfillung begreifen. Gegentiber frommen Unternehmern sehen sich die Arbeiter
verpflichtet, eine Haltung des harten Arbeitens einzunehmen, die sie zugleich als
Rechenschaftspflicht gegeniiber Gott begreifen. Sie akzeptieren grundsitzlich ihre
Position, sehen die Hirten des Lebens als eine durch Geduld zu bestehende Prii-
fung Gottes an und verschieben die Aussicht auf ein »besseres Leben« ins Jenseits.
Neben dieser ideologischen Artikulation ist fiir die hegemonietheoretische Diskus-
sion von besonderer Bedeutung, wie die Religion in die Gestaltung des materiellen
Kompromissrahmens eingebettet ist. Fiir die Arbeiter tritt die Annahme einer is-
lamisch-konservativen Weltauffassung und Sprache als Voraussetzung auf, einen
Arbeitsplatz zu erhalten, legitime Anliegen formulieren und in Konfliktsituationen
Solidaritit von anderen Arbeitern erfahren zu kénnen. Selbst Auseinandersetzun-
gen um Arbeitspausen sind in Konya religiés artikuliert. Pausen werden durch Ge-
betszeiten, die dreimal am Tag in die Arbeitszeit fallen, eingeldst beziehungsweise
von den Arbeitern beansprucht. Unternehmer akzeptieren sie widerwillig, da sie
die Ausiibung des Gebets als religiose Pflicht nicht infrage stellen konnen, ohne
den religios artikulierten Beziehungsrahmen, der strukturell zu ihren Gunsten ge-
staltet ist, in Ginze infrage zu stellen.

Geringe Lohne und fehlender Versicherungsschutz bedingen, dass Unterneh-
mer kleine Zuwendungen wie eine freiwillige Primie oder Lohnfortzahlung bei
Krankheit und Unfillen als groffmiitige Leistung lancieren kénnen. Sie ermogli-
chen ihren Arbeitern ferner Zugang zu Darlehen und fungieren als persénliche
Biirgen bei Mietvertrigen. Neben solchen Praktiken der Patronage stehen sie in der
Pflicht, an Hochzeiten und Beerdigungen teilzunehmen, Rituale wie das Fasten-
brechen und religiése Feiertage mit ihren Arbeitern zu verbringen, Zuwendungen
auch bei solchen Anlissen beizusteuern. Dass die Vermittlung von Jobs zumeist
tiber Verwandte und Bekannte verliuft, untermauert die Einlagerung der Arbeits-
beziehungen in ein Netz sozialer Beziehungen, das gegenseitige Verpflichtungen
stabilisiert. Etablierte Sprachmuster, durch die Unternehmer als Teil der Familie

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

erscheinen - iiber den Boss wird als grofRer Bruder oder Onkel gesprochen - spie-
geln diese Einlagerung. Die Organisierung in Gewerkschaften gilt vor diesem Hin-
tergrund als undenkbarer Vertrauensbruch. Sich den paternalistischen Praktiken
einzufiigen, bedeutet die Aussicht auf Jobs und informelle Zuwendungen. Ein Ver-
stof} gegen diese Praktiken bedeutet dagegen nicht nur den Verlust dieser Aus-
sicht, sondern auch ein Verstof? gegen die ebenfalls islamisch-konservativ geprag-
ten Praktiken des sozialen Netzes, das Familie, Verwandtschaft, Nachbarn, Freun-
de umfasst und in das die Einzelnen auch auflerhalb ihrer Erwerbstitigkeit einge-
bunden sind. Herausforderungen dieser paternalistischen Praxis entstehen, wenn
Unternehmer ihre »Pflichten« nicht erfilllen oder ArbeiterInnen jenseits der Kon-
trolle des Unternehmers Erfahrungen untereinander austauschen kénnen. Doch
stellt auch Durak fest, dass solche Erfahrungen nicht die Chance erhalten, sich zu
einem kollektiven Bewusstsein zu formieren. Das eng geflochtene soziale Bezie-
hungsnetz lisst das Entstehen von »Freiriumen« nicht zu und bedingt das Ver-
schieben von Besserung ins Jenseits (Durak 2011: 117).4¢

Die Zustimmung insbesondere der unteren Schichten der ArbeiterInnen zur
AKP-Politik ist offensichtlich in diesen alltiglich reproduzierten sozialen Bezie-
hungen verankert. Mit der dezentralisierten Produktionsstruktur, der Flexibilisie-
rung und Informalisierung von Beschiftigungsverhiltnissen geht auf der einen
Seite die Entstehung eines Arbeitertyps einher, dessen Reproduktion in konserva-
tiv und religios geprigte soziale Beziehungen eingebettet ist. Konservativ-religiose
Praktiken, in denen sich paternalistisch und patriarchal geprigte Beziehungen mit
einer starken sozialen, auch itber die Familie vermittelten Kontrolle sowie religio-
sen Ritualen verbinden, bilden den gesellschaftlichen Nihrboden fiir den islami-
schen Konservatismus der AKP. Auf der anderen Seite steht ein Unternehmertyp,
der mit seinen Arbeitern die gleichen konservativ-religiésen Praktiken teilt, die
Kontrolle und Fithrung tiber die Arbeiterschaft erméglichen und zugleich einen
materiellen Kompromissrahmen vermitteln. Die genauere Bezeichnung fiir diesen
in der Literatur als anatolischer Bourgeois bezeichneten Unternehmertyp ist die
des konservativ-islamischen Bourgeois, der insbesondere auf kommunaler Ebe-
ne in den Leitungsgremien der Partei zusammen mit kleinen Hindlern und Ge-
schiftsinhabern, Bauherren und Immobilienhindlern sowie Mitgliedern der frei-
en Berufe stark vertreten ist. Das islamisch-konservative Hegemonieprojekt der
AKP ist folglich im Praxiswissen der kleinen und grofen Unternehmerschaft, der
Rentiers und des Kleinbiirgertums verankert, die sich in und itber die Partei orga-
nisieren (Balaban 2013; Dogan 2016: 73ff., 103ff.; Uysal/Topak 2010: 196ff.).

46  Cengiz und Dogan beschreiben unabhingig voneinander, dass im islamisch-konservativ ge-
pragten Kayseri der Konformitatsdruck auch auf qualifizierte Fachkrafte und Unternehmer
wirkt, die sich konservativ-islamischen Gepflogenheiten anpassen mussten (Cengiz 2013:
276ff. u. 415; Dogan 2009: 299, Fn. 5).

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Hegemonie und Kulturkampf

Die Zerschlagung und Kooptation von Gewerkschaften, eine desorganisierte,
fragmentierte, ideologisch und kulturell kontrollierte Arbeiterschaft sowie die ka-
pitalfreundliche Politik der AKP bedeuten also nicht, dass keine materielle Kom-
promissbildung mehr stattfindet. Die Studie iiber Konya unterstreicht, dass un-
ter den Bedingungen einer allgemeinen Tendenz zur Informalisierung auch die
Mechanismen der Kompromissbildung stirker informell gestaltet werden. Schon
zuvor hatte es — auf anderen Feldern — politisch vermittelte informelle Formen
der Kompromissbildung gegeben, die ihre Vorreiter in der von der ANAP in den
1980er Jahren systematisch betriebenen Legalisierung beziehungsweise Integrati-
on der informellen Siedlungen (Gecekondu) in die kommunale Infrastruktur hat-
ten. Wihrend direkte Zugestindnisse durch Legalisierungen und Integration die
informellen Wohnverhiltnisse unmittelbar stabilisierten, war es der ANAP gelun-
gen, die Zustimmung der Bevolkerung fiir langfristige neoliberale Weichenstellun-
gen zu erhalten und zugleich fiir den Fortbestand verhiltnismifig geringer Wohn-
kosten, die sich als vorteilhaft fiir die Unternehmer erwiesen hatten, zu sorgen.
Diese Form des Zugestindnisses wurde in den 2000er Jahren — hiufig in Verbin-
dung mit Kimpfen der Gecekondu-Bewohner — nicht nur in den islamistisch re-
gierten Kommunen fortgefithrt, sondern auch in Stidten wie Izmir, die von der
CHP regiert werden (Egilmez 2010).

Eine ebenfalls politisch vermittelte Form der Zuwendung, in der die Religion
und die religiosen Akteure eine vermittelnde Rolle spielen, besteht in der Verteilung
informeller Transferleistungen durch den Ausbau eines »neoliberalen Armutsre-
gimes« (Bahge/Kose 2017: 576). Der landesweiten Etablierung dieses Regimes geht
die Kapitulation sozialdemokratischer Regierungen in der ersten Hilfte der 1990er
Jahre gegeniiber der Neoliberalisierung voraus. Sie ebnete der islamistischen Be-
wegung den Weg in die Kommunen, wodurch sie ihre Mechanismen der Hegemo-
nieausiibung etablieren konnte. Wie angesprochen, hatte schon die Wohlfahrtspar-
tei in den von ihr regierten Kommunen Zuwendungen an das Prekariat mit reli-
giosen Zeremonien und einer islamischen Gerechtigkeits- und Gleichheitsrhetorik
verwoben, die auf einer religiosen Ethik der Barmherzigkeit und der Armenabga-
be beruhte, in der den Reichen eine Fiirsorgepflicht gegeniiber den Armen zuge-
sprochen wurde (Bakirezer/Demirer 2009; Dogan 2007: 275). Zu ihrem Programm
erkoren hatte diese Perspektive die mit der islamistischen Bewegung assoziierte
Unternehmerschaft, die karitative Organisationen finanzierte und private Mecha-
nismen der Armenbhilfe etabliert hatte (vgl. Cengiz 2013). In einem Interview mit
dem Griindungsvorsitzenden von MUSIAD erklirte dieser seine Auffassung:

»Wenn ich meine Almosenabgabe zahle, kann mir niemand sagen, was ich zu tun
habe. Der Gesandte Gottes hat es nicht erlaubt, sein gesamtes Vermégen zu spen-
den. [...] Von den Suren und Hadithen, die ich gelesen habe, weif ich, dass die
Ausgaben eines jeden so grofd sind, wie Gott es ihm gegeben hat. [..] Ein jeder

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

schuldet nur Gott Rechenschaft. [...] Wer soll mir denn Druck machen, gibt es ei-
nen grofleren als Gott?«*’

Die Unternehmerschaft hatte iiber die freiwillige Armenhilfe hinaus ein privates
Netz sozialer Wohlfahrt — oftmals in Assoziation zu islamischen Gemeinschaften
- aufgebaut, das Schulen und Wohnheime, die Vergabe von Stipendien und die Ver-
sorgung von Alten und Kranken umfasste. Sie hatte damit auch die Entscheidung
inne, wem diese Hilfen zukommen sollten, wodurch sie zugleich ihren gesellschaft-
lichen Einfluss festigen konnte (Dogan 2009; Eder 2010: 179ft.).

Die AKP installierte das auf der kommunalen und privaten Ebene erprobte
Wohlfahrtsregime auf der nationalen Ebene. Mit dem 2001 mit der 6konomischen
Krise eingeleiteten »Projekt zur Eindimmung sozialer Risiken, das zu den vom
IWF geforderten Maflnahmen gehorte, wurde das auf die informellen und pre-
karisierten Arbeitskrifte zugeschnittene Wohlfahrtsregime institutionalisiert. Der
IWTF sah dieses Regime vor, um sozialen Konflikten vorzubeugen und die existen-
tielle Not der proletarisierten Massen abzufedern, deren Einkommen zur Abde-
ckung ihrer physischen Bediirfnisse nicht ausreichte. Das auf selektiven, informel-
len, rechtlich nicht verbrieften Transfermechanismen bestehende Regime steht im
Kontrast zum vorangehenden Regime, in dem soziale Leistungen Folge von Rechts-
anspriichen beziehungsweise Versicherungsleistungen waren, die allerdings auf
die Beschiftigten im formellen Sektor, Angestellte des 6ffentlichen Diensts und
bestimmte selbstindige Berufsgruppen begrenzt waren und die Grundlage fir die
sozialdemokratische Blockbildung gebildet hatten (vgl. Eder 2010: 157f.). Das neue
Regime geht mit einer Deregulierung sozialer Wohlfahrt und der 6ffentlichen Ge-
sundheitsversorgung einher. Es deckt einen Teil der Reproduktionskosten von Ar-
beitskriften durch éffentliche Transferleistungen, die somit nicht (mehr) von den
Unternehmen durch Lohne getragen werden miissen. Seit der Installierung stiegen
die informellen Transferleistungen, mit denen entweder direkt von der Regierung
— ttber das Familien- und Sozialministerium und die von Provinz- und Bezirksgou-
verneuren verwalteten Stiftungen fiir Soziale Hilfe und Beistand - oder indirekt
iber islamische Wohlfahrtsorganisationen staatliche Gelder verteilt wurden, kon-
tinuierlich (Bahge/Kdse 2017).

Wie stark die existenzielle Not der lohnabhingigen Klassen durch das neoli-
berale Regime und ihre Abhingigkeit vom neuen Wohlfahrtsregime geworden ist,
zeigen Berechnungen von Bahge und Kése (2017): 2011 fielen etwa 83 Prozent der
Erwerbstitigenhaushalte durch die geringe Héhe eigenstindiger Einkommen un-
ter die Armutsgrenze (pro Kopf Tageseinkommen von weniger als 4,3 $). Die Ar-
mutsrate stieg gegeniiber 2002 um 14 Prozent. Dies bedeutete, dass 2011 die Ein-

47  Erol Yarar: Gergek Burjuva Sinifi Biziz [Erol Yarar: Wir sind die wahre Bourgeoi-
sie], in: http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393-erol-yarar-gercek-burjuva-sini-
fi-biziz vom 20.07.2009 (Abruf am 12.10.2018).

- am 12.02.2026, 22:46:43,

183


http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393

184

Hegemonie und Kulturkampf

kommen von etwa der Hilfte aller Haushalte unter der Armutsgrenze lagen. Wenn
jedoch die Transferleistungen, die sie — ohne Rechtsanspruch — zusitzlich zu ihren
Einkommen erhielten, beriicksichtigt werden, fiel die Armutsrate von 27,4 % fiir
2002 auf 7,4 % fiir 2011. Bahge und Kése zeigen ebenfalls auf, dass das Fehlen ei-
nes formalisierten Rechtsanspruchs eine Selektivitit des neuen Wohlfahrtsregimes
bedingt. Wihrend die Summe der Transferleistungen gestiegen ist, ist die Anzahl
der Haushalte, die Hilfen empfingen, gesunken. Aufgrund der allgemeinen Ver-
schlechterung der Einkommenssituation von Erwerbstitigenhaushalten wire das
Gegenteil zu erwarten. Die Kriterien, die diese Selektivitit gestalten, lassen sich
aus quantitativen Erhebungen nicht erschliefen. Eine naheliegende, durch einzel-
ne Fille informierte aber nicht systematisch untersuchte Hypothese ist, dass poli-
tische und kulturelle Nihe zur AKP eine Rolle spielen. Da die Verteilung von Hilfen
nicht transparent gestaltet ist, eine 6ffentliche Instanz zur Kontrolle der Vergabe
von Leistungen fehlt, ist es faktisch der Entscheidungsgewalt einzelner Behérden
tiberlassen, wer solche Hilfen erhilt und wer nicht. Patronage wird hierdurch be-
giinstigt (vgl. Bugra/Candasg 2011: 518fF.; Eder 2010: 1751T.).

Anzunehmen ist, dass bei der Verteilung von Armenbhilfe dhnliche und damit
von personlichen Entscheidungen abhingige Mechanismen greifen wie bei der pri-
vaten »Armenabgabe«, die in der islamischen Theologie als Pflicht der Reichen ge-
geniiber den Armen thematisiert wird (vgl. Kuran 1995: 87).*® Der Empfinger muss
die Nihe zu Wohltitern suchen und fir sich werben. Er muss darlegen, warum
gerade er Hilfe erhalten soll. Durch diese Form der persénlichen Bindung sozialer
Hilfen wird die Mitgliedschaft in einer kulturellen Gemeinschaft attraktiv, hier al-
so die Mitgliedschaft in einer islamisch-konservativen Glaubensgemeinschaft oder
das Bekenntnis zu ihr, der sich im Falle staatlicher Verteilungsmechanismen die
Mitglieder der Biirokratie angehorig fithlen. Offenkundig ist diese Selektivitit,
wenn allgemeine Steuern in die Finanzierung religiéser Aktivititen wie den Bau
theologischer Schulen oder von Pilgerfahrten gelenkt werden, die nur bestimm-
ten, kulturell definierten Bevolkerungsgruppen offen stehen. Dariiber hinaus ist
die Teilnahme an einem religiosen Ritual wie dem Fastenbrechen erforderlich, um
Hilfen zu erhalten. In den islamistisch regierten Kommunen wird die Verkniipfung
von Armenbhilfe mit religiosen Zeremonien schon seit den 1990er Jahren offensiv
betrieben. Die islamistische Partei nutzt solche Zeremonien, um fiir ihre politi-
schen Ziele zu werben. Die kritische Berichterstattung durch Mainstream-Medien

48 Die Armenabgabe ist ein weiteres Beispiel dafir, dass der Islam oder der Islamismus kein ko-
harentes politisches oder 6konomisches System, sondern eine Ideologie ist, die nur in Ver-
bindung mit konkreten Akteuren wirklich wird. Ob die Abgabe auf Freiwilligkeit beruhen
oder verpflichtend durch eine Institution eingetrieben, nur von Privatpersonen oder auch
von Unternehmen bezogen werden soll, welche Regeln bei der Verteilung gelten, sind Fra-
gen, die in jedem Land, das dieses Modell anwendet, unterschiedlich beantwortet werden.
Indes behauptet jedes Land, es habe das ideale Modell gefunden (Kuran 1995).

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

tiber die Verkniipfung 6ffentlicher Hilfen mit politischer Werbung hat iiber die Zeit
deutlich abgenommen. Grund dafiir ist nicht allein Gewdhnung, sondern auch ver-
starkte politische Kontrolle der Medien oder — mitunter erzwungene — Anpassung.
2010 wurde noch skandalisiert, dass in der Hauptstadt Ankara die AKP-gefiihrte
Kommune beim Fastenbrechen im Monat Ramadan Zelte aufstellte, in denen tiber
vier Wochen taglich Verkdstigung fir angeblich mehrere hunderttausend Perso-
nen ausgegeben wurde.* Wihrend der Verkostigung wurde Werbung fiir ein »Ja«
beim anstehenden Verfassungsreferendum gemacht. Das Aufstellen solcher Zel-
te, in denen Biirgermeister der AKP in Begleitung von Geistlichen, die das Ritual
des Fastenbrechens anleiten, Ansprachen halten, die auf die jeweilige politische
Tagesordnung eingehen, ist regelhafte Praxis. In den 2000er Jahren wurden sie
zum festen Bestandteil organisierter Armenbhilfe durch die Einrichtung kommu-
naler Fonds, die mafgeblich aus Spenden lokaler Unternehmer gespeist wurden
(Eder 2010: 178). In Izmir, wo die AKP nicht den Biirgermeister stellt, beobachtete
ich, dass die Ausgabe von Essen am Ramadan iiber die Moscheen stattfand. Da die
Moscheen der nationalen Regierung unterstehen, konnte die AKP diese unter Um-
gehung der Kommunalverwaltungen mobilisieren. In Diyarbakir beobachtete ich,
dass das lokale Biiro der AKP als Anlaufstelle fiir potentielle Hilfsempfinger fun-
gierte. Eine ehrenamtliche Parteifunktionirin war fir diesen Zweck abgestellt, bot
Beratungsgespriche an und vermittelte die Bittsteller an karitative Organisationen
weiter. Letztere verteilten neben unregelmifiigen Hilfen in Form von Lebensmit-
teln und Heizmaterial auch regelmifige Hilfen an iltere Menschen, Waisen und
Pflegebediirftige.

Kutlu hat in seiner Studie tiber die staatliche Armenhilfe herausgearbeitet, dass
fiir viele Arme diese Hilfen zum »fiirsorglichen Gesicht« der Partei geworden sind
(Kutlu 2015: 355). Sie erscheinen ihnen nicht als steuerfinanzierte éffentliche Hil-
fen, sondern als unmittelbare Zuwendungen dieser Partei, die dieses Image nach-
driicklich pflegt und an politische Konditionen kniipft. Der von der AKP gestell-
te Parlamentsprisident formulierte diesen Zusammenhang im Vorfeld der Parla-
mentswahlen im Jahr 2015 folgendermafien:

»Wenn ihr dieses Land von Koalitionsregierungen abhdngig macht, dann wird es
schwer, Arbeit fiir eure Kinder zu finden. Es wird schwer, sich um die Behinderten
zu sorgen. Es wird sehr schwer, Kohle an unsere Armen zu verteilen. Dem Inhaber
einerGriinen Karte*® seine Medikamente zu geben, wird sehr schwer.« (zit.n. Kutlu
2015: 355)

49  Siehe www.milliyet.com.tr/70-bin-kisiye-evet-li-iftar-siyaset-1284444/ vom 03.09.2010 (Ab-
ruf am16.10.2018).

50 DieCGriine Karte wurde 1992 eingefiihrt, um nicht-versicherten Bevolkerungsgruppen den Zu-
gang zu Gesundheitsleistungen zu erméglichen beziehungsweise zu vereinfachen. Die AKP
weitete diese Leistungen stark aus. Das Modell wurde 2008 beendet und durch ein Allgemei-

- am 12.02.2026, 22:46:43,

185


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Hegemonie und Kulturkampf

Die Armenhilfe stirkt, so Kutlu, bei den Empfingern das konservativ-bewahrende
Image der Partei und wirkt auf die Wahrnehmung von Religion zuriick, die mit
Hilfsbereitschaft assoziiert sowie mit Dankbarkeit und Schuldgefithlen verwoben
wird. Im Gegenzug wird die Partei politisch unterstiitzt, beispielsweise durch ei-
ne Wahlstimme. Ein lingeres Zitat zur Situation von Haselnussbauern vermittelt
einen Eindruck wie diese Lebenslage der subalternen Klassen sich politisch nie-
derschligt:

»Nach Gesprachen mit etwa 20 Haselnussarbeitern habe ich Folgendes begriffen:
Nachdem die Haselnuss kein Geld mehr einbrachte, sind die Bauern in die Stadte
migriert. In der Stadt arbeiten sie auch nicht, sie haben es aber geschafft, in den
Randvierteln in lausigen Kellerwohnungen sich ein neues Leben mit der Griinen
Karte, Nudeln und Kohlen einzurichten. Dieser neuen stadtischen Schicht gelingt
es, irgendwie Geld fiir die Ausbildungihrer Kinder zu organisieren. Mit kommuna-
len und sonstigen Hilfen, die von irgendjemand dort oben verteilt werden, kom-
men sie iiber die Runden. Nach Gelegenheit verdingen sie sich fiir einen Tages-
lohnin nichtversicherten, prekdrenJobs. Wie viele Jahre das noch gut geht, ob ein
solches Leben auf Dauer gut gehen kann, sei dahingestellt. [..] Die neuen Stadter
kompensieren den materiellen Verlust aus der Haselnuss durch Hilfen, die ein
konstantes Armutsniveau erméglichen. [...] Diejenigen, die eine Angabe zu ihrer
Wahlentscheidung machten, gaben alle an, die AKP zu wihlen. [..] Danach ge-
fragt, warum sie die AKP wihlen, lauteten die Antworten und die dazugehérigen
Erklarungen wie folgt: >Die Kinder gehen zur Schule« (Die AKP gibt uns Geld fiir
die Schulkosten); >Die Gesundheitsversorgung ist besser geworden« (Ich erhalte
Pflegegeld fiir die Alten und Behinderten zu Hause); >Die Strafen sind besser ge-
worden, eine Menge Dienste werden geleistet< (Kohle und andere Hilfen werden
verteilt).« (ince 2012, zit.n. Giirel 2014: 373, Ubersetzung E.B.)

Indem die lohnabhingige Bevilkerung massenhaft zu Hilfsempfingern gemacht
wurde, sind Patronage und paternalistische Beziehungen zwischen der Bevolke-
rung und denjenigen Instanzen entstanden, die Hilfen verteilen. Unter den Bedin-
gungen existenzieller Armut haben die Nehmenden kaum eine Moglichkeit, pa-
ternalistischen Praktiken zu entkommen. Untersuchungen zeigen, dass sie sich in
diesen Beziehungen einrichten. Die Armenhilfe lisst einen Kreislauf des Gebens
und Nehmens entstehen, in dem Materielles (Hilfen), Politisches (Partei, Behér-
de, Organisation) und Kulturelles (Konservatismus, Religion) ineinander verwoben
sind. Die Aufrechterhaltung dieses Kreislaufs tragt schlieRlich zur Erklirung bei,
warum die AKP insbesondere die Zustimmung der prekarisierten und informali-
sierten ArbeiterInnen erhilt, diese Zustimmung selbst unter 6konomisch krisen-

nes Versicherungssystem fiir Bevolkerungsgruppen, die nicht in das soziale Versicherungs-
system integriert sind, ersetzt.

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

haften Bedingungen, wie sie seit der globalen Krise von 2008/2009 in der Tiirkei
vorherrschen (Akgay 2018), weitgehend erhalten geblieben ist. Andere Regierungs-
parteien in der Geschichte der Tiirkei hatten in Folge 6konomischer Krisen massiv
an Zustimmung verloren oder wurden, wie nach der Krise von 2000/2001, sogar
ganz von der politischen Bithne hinweggefegt.

Restimierend ldsst sich festhalten, dass die historische Konjunktur, in der die
Religion in der Regulierung sozialer Verhiltnisse an Bedeutung gewinnt, einer Ero-
sion des institutionalisierten Klassenkompromisses nachfolgt. Nicht staatsbiirger-
liche Rechte auf der Grundlage organisierter Klassenlagen, sondern kulturelle Bin-
dung und Nihe werden in der Regulierung der Klassenverhiltnisse bestimmend.
Die Religion offeriert einen Deutungsrahmen und stellt Praktiken zur Verfiigung,
mit denen informalisierte, paternalistische Beziehungen als moralisch-richtiges
Handeln legitimiert werden kénnen in einer historischen Situation, in der Alterna-
tiven — Gewerkschaften, verbriefte Anspriiche und Rechte - gegeniiber dieser Form
informalisierter Sozialpolitik zuriickgedrangt worden und kaum noch durchset-
zungsfihig waren. Hegemonietheoretisch kann das Almosenregime als materiel-
ler Baustein eines »informellen« Klassenkompromisses gefasst werden, der die so-
zio-politische Blockbildung unter der praktischen Fithrung der islamistischen Be-
wegung ermdglicht. Aus dieser Perspektive zeigt sich, dass der Bedeutungsgewinn
der Religion aus ihrer Rolle als kulturelle Vermittlungsform in der Ausiibung von
Hegemonie erwichst, die in den alltiglich reproduzierten sozialen Beziehungen
zwischen den Klassen verankert ist. Die AKP hat die Verkniipfung der Informalisie-
rung und Prekarisierung mit konservativ-religidsen Praktiken, die einen zentralen
Baustein ihres Hegemonieprojekts bilden, von der kommunalen und betrieblichen
auf die nationale Ebene getragen.

5.6.3 Kulturkampf in der AKP-Periode

Aus der Diskussion der Forschungsliteratur ging bereits hervor, dass die Aus-
einandersetzung mit seinen Widersachern die Formierung des islamistischen
Projekts erheblich beeinflusst hat. Die islamistische Partei musste sich gegen die
gesellschaftlichen Trager konkurrierender Hegemonieprojekte, die Machtzentren
im Staat gebildet hatten, durchsetzen. Der Kulturkampf war die Form, die dieses
Sich-Durchsetzen in den gesellschaftlichen Auseinandersetzungen angenom-
men hatte. Die Tiirkei der 2000er Jahre war Schauplatz eines stark zugespitzten
Kulturkampfs konkurrierender Hegemonieprojekte, bei dem alle symbolischen
Waffen ins Feld gefithrt wurden, die die sozialen Triger der Projekte iiber Jahr-
zehnte akkumuliert hatten. Unter Einbezug meiner Beobachtungen in Izmir
und Diyarbakir werde ich im Folgenden einen Einblick vermitteln, mit welchen
Mitteln dieser Kampf gefithrt wurde. Da der Kulturkampf sich neben der Frage
der Laizitit an der »kurdischen Frage« entziindete, habe ich eine Bestimmung des

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Hegemonie und Kulturkampf

kurdisch-sikularen Hegemonieprojekts beziehungsweise der »kurdischen Frage«
vorangestellt. Sie ist bislang unterbestimmt geblieben.

Die »Kurdische Frage«

Die »kurdische Frage« wird in der Literatur als ein aus der Leugnung der kurdi-
schen Ethnie durch den Tirkismus hervorgehender Problemzusammenhang dis-
kutiert (Saragoglu/Yesilbag 2015: 941ff.). Durch den bewaffneten Guerillakampf der
PKK ab den 1980er Jahren erhielt die »kurdische Frage« tiber die kulturelle Aner-
kennung des Kurdischen hinaus eine politische Dimension.”* Die PKK verfolgte
die Griindung eines eigenstindigen kurdischen Nationalstaats in Verbindung mit
sozialistischen Zielen. In den 2000er Jahren wandelte sie dieses Ziel angesichts
geringer Aussicht auf Durchsetzbarkeit in die Forderung politischer Selbstverwal-
tung mit kultureller Gleichstellung innerhalb der bestehenden Grenzen der Tiirkei
um. Die Selbstverwaltung sollte zusammen mit einer umfassenden Amnestiere-
gelung fur die Guerilla und die kriminalisierten zivilen Akteure des kurdischen
Projekts erreicht werden. In Assoziation mit der PKK hatten sich eine legale Partei
und eine zivile Bewegung entwickelt, die sich sukzessive in allen gesellschaftlichen
Bereichen organisierte. Ab den 1990er Jahren konnte die Bewegung Mehrheiten
unter der kurdischen Bevélkerung im Siidosten der Tiirkei herstellen und in vielen
Kommunen trotz Riickschligen aufgrund von Repressionswellen und Militirkam-
pagnen Regierungserfahrungen sammeln.

Dass die kurdische Bewegung in der Region fithrend wurde, stand im Zusam-
menhang mit der Abwendung von sozialistischen Zielen schon in den 1990er Jah-
ren und der Formulierung einer kapitalistischen Entwicklungsperspektive fir die
wirtschaftlich zuriickgebliebenen siidéstlichen Regionen der Tiirkei. In nationalen
Programmen formulierte die legale parteif6rmige Organisation der kurdischen Be-
wegung, die sich aufgrund von Verboten mehrfach neu griinden musste, ein Pro-
gramm nachholender kapitalistischer Entwicklung und forderte Subventionen fiir
mittelstindische Unternehmen. Fithrende Parteimitglieder appellierten an grofie
Unternehmen, in der kurdischen Region stirker zu investieren.’* Zaghafte sozial-
demokratische Zielsetzungen in den von kurdischen Parteien regierten Kommu-
nen wichen in den 2000ern einer neoliberal geprigten Kommunalpolitik, die sich
auf der Basis einer Allianz des stddtischen Kleinbiirgertums realisierte, das sich

51 Der Griindung der PKK ging die Organisierung einer vorwiegend sozialistisch gepragten Be-
wegung im Osten der Tiirkei ab den 1960er Jahren voraus, die auf Seiten der sozialistischen
Bewegung der Tiirkei fiir ein Ende der Assimilation und Leugnung, fiir kulturelle Anerken-
nung und Cleichheit stritt. Die Bewegung wurde in den 1970er Jahren auf hochst brutale
Weise militarisch bekdmpft (Atilgan 2015: 598f.; Ozan 2015: 710ff.).

52 Siehe www.hurriyet.com.tr/ekonomi/tusiad-diyarbakir-a-gidecek-bdp-yatirima-gelin-cagri-
si-yapacak-16151223 vom 28.10.2010 (Abruf am 12.10.2018).

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

einer durch intensivierten Handel im Nahen Osten gestirkten Bourgeoisie anglie-
derte. Die Partei formulierte die Erwartung, dass Armut durch Uberwindung ka-
pitalistischer Unterentwicklung bekimpft werden konne (Yarkin 2011: 83ff.). Die
von ihr regierten Kommunen niherten sich neoliberalen Stadtentwicklungszielen
— investorenfreundliche Politik, Markenbildung — an und bedienten eine Nachfra-
ge nach Wohnraum fir die einkommensstirkeren Schichten, die Gentrifizierung
und Betonwiisten nach sich zog. Diese Politik verband sie mit einem Diskurs, der
kulturelle Diversitit als Vorteil im Wettbewerb konkurrierender Stidte themati-
sierte (Yiiksel 2012: 761T.).

Aufnationaler Ebene ging die kurdische Bewegung in den 2000ern zwar Biind-
nisse mit kleineren sozialistischen Kriften ein und formulierte auch hier sozialde-
mobkratische Ziele. Deren Einfluss blieb jedoch gering, wie es sich in einer indif-
ferenten Haltung zu Kimpfen der Arbeiterbewegung und in der kommunalpoli-
tischen Ausrichtung der von der kurdischen Partei regierten Stidte niederschlug.
Eine deutliche Differenz zu islamistisch regierten Stidten lag in einer nicht ge-
werkschaftsfeindlichen Haltung sowie in zaghaften Versuchen einer Organisierung
von unten, die von Stadtteilinitiativen getragen wurden. Eine nachhaltige Initiative
zur Verbesserung der Lebenslage des von den Kriegsfolgen besonders betroffenen,
extrem verarmten kurdischen Prekariats ergriffen die kurdischen Kommunen je-
doch nicht (Degirmen 2013). Eine zweite Differenz zu islamistischen Kommunen
bestand darin, dass die kurdische Partei die neoliberal geprigte kapitalistische Ent-
wicklungsperspektive mit einem kulturellen Liberalismus verband, der Anerken-
nung kultureller Diversitit und die Gleichstellung der Geschlechter férderte. Die
von der kurdischen Partei ausgehende politische Herausforderung ging nicht pri-
mir aus 6konomischen Differenzen hervor. Meine Beobachtungen und Gespriche
in der Parteizentrale der AKP in Diyarbakir legten lediglich nahe, dass das isla-
mistische Hegemonieprojekt im kurdischen Stidosten sich — in Kontinuitit zu den
konservativen Parteien — auf die itberregional aktive kurdische Bourgeoisie und
religiose Akteure stittzen konnte (vgl. Atilgan 2015a: 484f.). Die Leitungsebene der
AKP war mit Unternehmern besetzt, die von ihren iiberregionalen Investitionen
berichteten. Thre Nihe zum nationalen Machtzentrum war schon aus Opportuni-
tatsgriinden konsequent, insofern hier die fiir die Entwicklung der Unternehmer
relevanten Entscheidungen getroffen wurden. Wihrend die Basis anderer Partei-
en im kurdischen Siidosten in den 2000ern komplett erodiert war, diese sich zu
mehr oder weniger kurdenfeindlichen Parteien entwickelt hatten, formulierte die
islamistische Partei ein ideologisches Integrationsangebot an die kurdische Bevol-
kerung. Es bestand aus einem islamischen Konservatismus, der die ethnisch-tiir-
kische Definition der Nation zu einer religios-konservativen Fundierung verschob
und dabei auf die osmanische Vergangenheit rekurrierte, in der »Tiirken« und
»Kurden« innerhalb eines Staatsgebiets gleichberechtigt nebeneinander existiert
hitten. Durch die Hervorhebung einer gemeinsamen Unterdriickungsgeschichte

- am 12.02.2026, 22:46:43,

189


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Hegemonie und Kulturkampf

durch den Kemalismus und den Rekurs auf eine verbindende islamische Identitit
sollte die ethnische Spaltung zwischen Tiirken und Kurden tiberwunden werden.
Der islamische Konservatismus kiindigte eine Abwendung der islamistischen Par-
tei von der Tiirkisch-Islamischen Synthese an. Doch die starke und effektive Or-
ganisierung der kurdischen Bewegung sowohl im zivilen als auch im militirischen
Bereich begrenzte die Wirkungsmoglichkeiten des islamistischen Hegemoniepro-
jekts. Sie setzte ihm ein sikulares, auf ethnischer und nicht religiéser Identitit
beruhendes Hegemonieprojekt entgegen, fiir das sie Mehrheiten in der Region ge-
nerieren konnte und das sie in Form eines inklusiven Anerkennungs- und Gleich-
stellungsversprechens auf die nationale Ebene trug (Saragoglu 2011). Die Forde-
rung nach Selbstverwaltung, die die kurdische Bewegung auf der nationalen Ebene
durch Transformation des zentralistischen Staates in einen Foderalstaat umsetzen
wollte, war gleichbedeutend mit einer Dezentralisierung der politischen Macht.
Damit stand sie im diametralen Widerspruch zu der von der AKP betriebenen Mo-
nopolisierung der Staatsapparate, die auch die Grundlage fir den Zusammenhalt
des rechten Lagers bildete.

Nichtsdestotrotz schien die AKP mit der »Demokratische Offnung« genannten
Initiative die Realitit einer kurdisch-sdkular artikulierten Hegemonie anzuerken-
nen. Sie offerierte politische Verhandlungen und ein Ende der Militirkampagnen.
Zwar widersprach die gleichzeitig betriebene Kriminalisierung ziviler Akteure der
kurdischen Bewegung durch eine im Frithjahr 2009 eingeleitete massive Repressi-
onswelle der »Demokratischen Offnung«. Die Repression liefs erkennen, dass die
»Offnung« unter dem Primat der Einhegung des kurdisch-sikularen Hegemonie-
projekts stand (vgl. Saragoglu/Yesilbag 2015: 932f.). Doch interpretierte die kur-
dische Bewegung die Repressionswelle als nachgeordnetes, voriibergehendes Ele-
ment. Die rechts-kemalistischen und tiirkistischen Bewegungen, die sich in der
CHP beziehungsweise der MHP organisierten, sahen dagegen in erster Linie die
Grundlage des Nationalstaats erodieren.” Sie beharrten auf einer rigorosen Ab-
lehnung von politischen Verhandlungen und Kompromissen mit der kurdischen
Bewegung und mobilisierten gegen sie auf nationalistischer Grundlage.

53 Die kurdische Bewegung interpretierte die Repressionswelle als nachgeordnetes, voriiber-
gehendes Element, indem sie die Durchfithrung zuerst den kemalistisch-tiirkistischen Op-
positionszentren im Staat, nach deren offensichtlicher Zurtickdrangung der Giillen Gemein-
schaft zuschrieb, die sie nicht als integralen Bestandteil der AKP begriff. Einige Jahre spa-
ter wurde bekannt, dass die AKP iiber die gesamte Zeit geheime Verhandlungen mit der
PKK in Kenntnis fiihrender ziviler politischer Akteure der kurdischen Bewegung gefiihrt
hatte, die deren verzerrte Wahrnehmung des Geschehens beeinflussten, wie aus Stellung-
nahmen beteiligter kurdischer Politiker hervorgeht. Siehe https://anfturkce.net/guncel/ay-
dar-bath-muzakereci-ocalan-dyr-12005 vom 06.12.2012; www.hurriyet.com.tr/gundem/oglu-
mun-cesedi-balkondaydi-21646964 vom 08.10.2012; http://sehirmedya.com/genel/tuglukt-
an-carpici-mit-yorumu/ vom 09.02.2012, (alle abgerufen am 12.10.2018).

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan

5. Der historische Bogen

Neo-Kemalismus und das islamisch-konservative Hegemonieprojekt

Eine Hochburg der kemalistischen Mobilisierung bildete Izmir, eine der wenigen
Grof3stidte, in der der Kemalismus nach 2000 noch eine dominante 6ffentliche
Prisenz durch Stadtviertel- und Straflennamen, Bilder, Biisten und (Strafen-)Aus-
stellungen entfaltete, die den Symbolen und Themen des Kemalismus — Rolle
Izmirs im Befreiungskrieg 1919-22, modernistische Reformen, Verehrung von
Atatiirk — gewidmet waren. Die Verehrung konnte kultische Gestalt annehmen,
wie beispielsweise ein in der Stadtbibliothek angekiindigter Vortrag tber die
Mund- und Zahnhygiene von Atatiirk nahelegte. Auf den Kundgebungen der CHP
in Izmir traten die Konstitutionsmerkmale des Neo-Kemalismus (vgl. S. 168f.) auf
pragnante Weise hervor (vgl. Yildirim/Haspolat 2010: 312ff.). Eine dieser Kund-
gebungen wihrend meines Aufenthalts richtete sich gegen die »Offnungspolitik«
der AKP in der »kurdischen Frage«. Auf dem grofen Kundgebungsplatz am Meer
hatten sich Zehntausende versammelt, die sich mit nationalistischen Parolen,
Militirmarschen und einem immer wieder gespielten Popsong einstimmten, der
grofRe Sehnsucht nach »Meinem Blondhaarigen und Blauiugigen« — gemeint war
Atatiirk — ausdriickte.> Veteranen und Witwen gefallener Soldaten der Zypernin-
vasion aus den 1970ern, die von der damaligen CHP geleitet worden war, waren
vor Ort. Sie gaben sich durch Uniformen zu erkennen, wihrend zehntausende
Nationalflaggen, mit denen sich manche Teilnehmer ginzlich umhillt hatten,
ein rot-weifles Meer entstehen liefen. Flammende Reden wurden gehalten, die
die Einheit des Landes beschworen, die sie durch die »Offnungspolitik« der AKP
gefihrdet sahen.

Nach der Kundgebung stieg ich in einen Omnibus, der sich rasch mit ande-
ren Teilnehmerlnnen fiillte. Wihrend wir losfuhren, begann ein ilterer Mann, au-
genscheinlich tiber siebzig Jahre alt, einfach, drmlich gekleidet, sehr aufgeregt zu
schimpfen: »Erdogan bereichert nur sich selbst. Schuld sind aber die Menschen,
die den wihlen. Nicht die in Izmir aber die in den anderen Provinzen. Die sind
ein bisschen dumm.« Eine Frau im mittleren Alter, der Kleidung nach zu urteilen
auch eher arm, vielleicht eine kleine Angestellte, fiel ein: »Ja wirklich, das passiert
eben, wenn man denen aus den Bergen das Recht gibt, zu wihlen. In Europa ist das
anders, jemand mit Universititsabschluss hat dort vier Stimmen, also nein zwei,
jemand mit Universititsabschluss hat zwei Stimmen.« Ich war drauf und dran zu
widersprechen, fragte mich, wie viele der MitfahrerInnen wohl einen Universitits-
abschluss vorzuweisen hatten. Ich hielt mich zuriick und wartete, ob jemand ande-
res etwas sagen witrde. Die, die etwas sagten, stimmten ein. Die meisten Mitfahre-
rInnen waren dem Aussehen nach drmere Leute, einige waren an ihren Miitzen als

54  Eshandelte sich um das von Selda Bagcan interpretierte Lied »Sari Sagl Mavi Gozlim«.

- am 12.02.2026, 22:46:43,

191


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Hegemonie und Kulturkampf

Arbeiter erkennbar, die im Gewerkschaftsverband DISK organisiert waren.” Ein
lterer Mann, mit Atatiirk-Rosette, ergriff das Wort: »Ich bin 82. Guckt euch den
Erdogan an. Was soll man von jemandem halten, der kein Respekt vor der Armee
hat? Ein Lump ist das.«

In Izmir war es nicht uniiblich, auf solche AuRRerungen zu stofien, die Unge-
bildetsein, dorfliches Leben und eine Herkunft aus der Osttiirkei — »die aus den
Bergen« konnte fiir all das einzeln oder zusammen stehen — mit der AKP assozi-
ierten. Die Aulerungen waren verkniipft mit einem Bekenntnis zum Militir. An
eine bestimmte soziale Position waren sie augenscheinlich nicht gebunden. Sie
verwiesen auf konkrete Biographien wie die Teilnahme an der Zyperninvasion, die
in Izmir durch kulturelle Aktivititen erinnerungspolitisch lebendig gehalten und
gewiirdigt wurde. Sie zeigten, dass quer zu den sozialen Positionen Weltauffassun-
gen geteilt wurden, Identifikationen entstanden waren, die von der kemalistischen
Hegemoniestrategie zusammengefithrt und verstarkt wurden.

Eingebettet war die kemalistisch-urbane Form der Abgrenzung gegeniiber »de-
nen aus den Bergen« in einen Modernismus, der auf der Aneignung einer kapita-
listisch artikulierten Fortschrittlichkeit seitens bestimmter Teile der Bevilkerung
beruhte, die einem anderen Teil vorwarf, er halte die nationale Entwicklung durch
borniertes Festhalten an Traditionen auf. Cihan Tugal schreibt in seiner Studie sol-
che Distinktionspraktiken urbanen Bevolkerungsgruppen zu, die sich damit von
der landlichen Bevolkerung beziehungsweise den in die Stidte hinzuziehenden
BinnenmigrantInnen abgrenzten, indem sie sie als riickstindige, kulturlose, un-
anstindige Masse stigmatisierten (2009: 40, 123). Dieses Stigma mit Gliaubigkeit
und »vormoderner« Traditionalitit gleichzusetzen, beschrieb er als das Werk der
»sikularen Elite«. An diese Stigmatisierung konnten die AKP und die assoziier-
te Bourgeoisie ankniipfen, indem sie sich den Ausgegrenzten als ihre Reprisen-
tantin anboten. Die Reprisentationsbeziehung funktionierte, nicht weil die AKP
die soziale Lage der Ausgegrenzten entscheidend verbesserte, sondern indem sie
die kulturellen Stigmata — Religiositit, Traditionalitit und provinzielle Herkunft —
aufgriff und positiv bewertete. Wihrend dieses Angebot in zahlreichen Stidten
angenommen wurde, wirkte die Distinktionspraxis in Izmir und einigen anderen
in der dgiischen Region gelegenen Stidten offenbar stirker in die entgegensetzte
Richtung. Sie stabilisierte den kemalistischen Block. Die Abgrenzung fand sich hier
nicht nur bei »Eliten« oder den »Bessergestelltenc, die sich nach unten abgrenzten.
Sie durchzog alle sozialen Klassen und bildete eine Konstituente des sozio-politi-
schen Blocks, den die kemalistische Bewegung gebildet hatte. Die Anwesenheit von
Gewerkschaftern auf der Kundgebung im Jahr 2009 zeigte an, dass die CHP trotz

55  Der in den 1970er Jahren links stehende Verband blieb nach dem 1980er Putsch fir lange
Zeit verboten. In den 2000ern hatte er sich sukzessive der CHP angendhert und organisierte
die eher links stehende sozialdemokratische Arbeiterschaft.

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

Anpassung an neoliberale Stadtentwicklungsmodelle (Egilmez 2010: 626) und aus-
bleibender Opposition gegen neoliberale Politik (Dogan 2009b: 130) die formellen
und gewerkschaftlich organisierten ArbeiterInnen, die landesweit allerdings nur
noch etwa 5 Prozent der gesamten Arbeiterschaft stellten, auf ihrer Seite halten
konnte (Saragoglu/Yesilbag 2015: 893). Gewerkschaftsmiitzen und drmliche Klei-
dung, die in Izmir neben Angehorigen des wohlhabenderen Kleinbiirgertums auf
jeder kemalistischen Grofddemonstration vorzufinden waren, waren Ausdruck ei-
nes Festhaltens an einer stidtisch-sozialdemokratisch artikulierten Lebensweise,
die sich in einen neo-kemalistisch dominierten sozio-politischen Block einglieder-
te. So konnte es paradoxerweise geschehen, dass Werktitige ohne Universititsab-
schluss andere aufgrund eines fehlenden Universititsabschlusses fiir dumm und
unmiindig erklarten, weil sie deren soziale Lage und Lebensweise als Bedrohung
fiir die eigene Position ansahen.

Dass Izmir nicht schon immer von der CHP regiert wurde, sprach dafiir, dass
die Ursachen fir die Entstehung dieser Konfrontation in der jingeren Geschichte
liegen mussten. Izmir war bis in die frithen 1970er Jahre eine Hochburg konser-
vativer Parteien gewesen. Erst auf der Grundlage industrieller Entwicklung und
der sozialdemokratischen Blockbildung wandte sich die Bevélkerung mehrheitlich
der (damaligen) CHP zu. Entgegen des landesweiten Trends hatte sich die Izmirer
Bevolkerung auch nach 1980 eher links-kemalistischen Parteien zugewandt, nach
dem Zusammenbruch des Links-Kemalismus (der DSP) der neo-kemalistischen
CHP. Die Forschungsliteratur bietet keine detaillierte Erklirung fiir das Fortwirken
der sozio-politischen Blockbildung in Izmir. Doch neben der »Verteidigung der
Lebensweise« gegen religiose Vorgaben (Tosun 2010: 289) erscheint es plausibel,
dass die CHP von der herausragenden Stellung Izmirs in der importsubstituie-
renden Industrialisierungsphase zehrte. Nach 1980 setzte in Izmir ein relativer
sozio-6konomischer Niedergang ein, der einen sozialen Abstieg des Izmirer Klein-
biirgertums und der traditionellen Arbeiterschaft ausléste. Mit der Streichung
landwirtschaftlicher Subventionen erodierten auch die Reproduktionsgrundlagen
der Kleinbauern im 4giischen Hinterland von Izmir, die in die Stidte migrierten.
Ausbleibende staatliche Fordermittel in die Produktionsstruktur und den Ausbau
offentlicher Infrastrukturen, neue dkonomische Priferenzen unter den neolibera-
len ANAP-Regierungen l6sten auch eine Distanzierung der Izmirer Industrie- und
Handelsbourgeoisie von den konservativen Parteien aus. Der Abstieg und der
Bedeutungsverlust Izmirs verbanden sich zu einer allgemeinen Unzufriedenheit,
die sich nach 1990 als kemalistische Nostalgie artikulierte. Die Binnenmigrati-
onswellen aus dem kurdischen Osten infolge des Krieges verstirkten nochmals
den Konkurrenzdruck innerhalb der durch Landflucht ohnehin stark angewach-
senen Arbeiterschaft. Auf der Grundlage verstirkter Konkurrenz und des Abstiegs
des Kleinbiirgertums bildete sich nach 1990 ein anti-kurdischer Rassismus (Yil-
dirim/Haspolat 2010: 312f.). Dem »Elitendiinkel« auf den Kundgebungen der

- am 12.02.2026, 22:46:43,

193


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Hegemonie und Kulturkampf

CHP quer zu den sozialen Positionen lag diese Konstellation zugrunde, die durch
Abstiegs- und Konkurrenzerfahrungen gekennzeichnet war. Dass die Zustimmung
zur AKP in Izmir mehrheitlich aus den Vierteln der spiten ArbeitsmigrantInnen
kam, in denen die untersten Schichten der informellen ArbeiterInnen lebten,
stiitzt diese These (Uyar 2010: 2421T.).

Die AKP reagierte auf das kemalistische Hegemonieprojekt in Izmir mit ober-
flichlicher Anpassung. Ihr offentliches Auftreten war dominiert von einem Dis-
kurs des toleranten Miteinanders verschiedener Identititen und dem Bemiihen,
keinesfalls den Eindruck einer »ideologischen« Agenda zu erwecken. Sie betonte,
die Partei sei nicht religids, sie privilegiere niemanden und diene allen gleicherma-
Ben. Auf ganz Izmir bezogen konnte sich die AKP mit etwa 35 Prozent der Stimmen
auf eine starke Minderheit stittzen, in einigen Stadtbezirken stellte sie die Biirger-
meister. Ein AKP-Biirgermeister lie3 an einer Hauptverkehrsstrafle eine giganti-
sche Biiste von Atatiirk errichten. Die AKP organisierte Veranstaltungen, die eine
Nihe zum kemalistischen Modernismus demonstrierten, was an der Parteibasis
zwar Befremden hervorrief, aber als Notwendigkeit akzeptiert wurde, sich den lo-
kalen Bedingungen anzupassen. Ein Begebnis, das sich zu einem frithen Zeitpunkt
meines Feldaufenthalts abspielte, vermittelt einen Eindruck, welche Formen diese
Anpassung annahm. Im Biiro der AKP lagen mit einem Portrit von Atatiirk verse-
hene Einladungen zu einem Konzert — einem »Republik Symphonie Orchester« —
aus, das am 29. Oktober, dem Griindungstag der Republik stattfinden sollte. Ein
Mitglied der AKP-Jugend fragte mich, ob wir zusammen hingehen wollten. Ich ant-
wortete iberrascht, dass er solche »republikanischen Sachen« doch sonst ablehne.
»Ja klar«, sagte er, »aber das hier ist eine Veranstaltung der Partei.« Ein zweiter
erklirte mir daraufthin, dass die AKP in Izmir nicht reprisentativ sei:

Wirversuchen, die Reichen zu gewinnen. In Anatolien funktioniert das, da die Rei-
chen dort eine anatolische Kultur haben. Hier nicht. Taha Aksoy hat Hundefutter
verteilt im Wahlkampf. Das ist sogar Thema im nationalen Parlament geworden.
Die Armenviertel werden hier von uns nicht so umworben. Deswegen diese Sym-
phonie. Wir versuchen, zu zeigen, dass wir dazu gehéren.

Von dieser Aktion des AKP-Oberbiirgermeisterkandidaten Aksoy, Unternehmer
und Mitglied von TUSIAD, also des Unternehmerverbands, der in der staats-
zentristischen Literatur auf der Gegenseite der AKP positioniert wird, hatte ich
schon bei meinen ersten Erkundungen gehért, als ich mich auf der Suche nach
Verteilung von Armenbhilfe durch die Partei befand. Ich konnte keine Anzeichen
von Armenhilfe ausfindig machen, stief§ stattdessen auf diese Aktion und war
baff. Die politischen Werbekampagnen der AKP zielten nach der Gewinnung von
35 Prozent der Izmirer Bevolkerung nicht mehr auf die Armen, wie ich aufgrund
der Literatur erwartet hatte, sondern auf die »Reichen«. Das Ungewdhnliche am
Verteilen von Hundefutter war, dass Hunde in tiirkischen Stidten als Wach-,

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

aber kaum als Haustiere gehalten wurden. Hunde als Haustiere, ausgestattet
mit eigener Versorgungsindustrie — Liden, die Tierfutter und anderes Zubehor
verkaufen, Hundefriseurliden, Tierkliniken etc. —, verbreiteten sich nur in ge-
hobenen Vierteln von Izmir, wo mittlere und obere Einkommensgruppen lebten,
nicht jedoch in den drmeren Vierteln. Die »Reichen« ist hier folglich als Synonym
fiir die wohlhabendere Bevolkerung zu verstehen.

Es weist zugleich auf eine kulturelle Praxis hin, die als nicht-anatolisch mar-
kiert wurde und die es der AKP erschwerte, sich attraktiv zu machen, da die Prak-
tiken der Adressierten den »eigenen« fremd erschienen. Im Sprachgebrauch kon-
servativer Akteure war Anatolien eine Chiffre fiir eine bestimmte Kultur, die in
ihrer Praxis jedoch erst hergestellt, vereinheitlicht, definiert und verindert wurde.
Die Konstruktion entfaltete eine starke Wirkung iiber die konservativen Akteure
hinaus. Wie dargestellt, trat sie bei den VerfechterInnen der Kulturkampfthese als
Grundlage fiir die Behauptung auf, es habe immer-schon ein frommes Volk ge-
geben, das mit der AKP seine politische Reprisentantin fand. In Izmir sprachen
auch AlevitInnen, die selbst aus Ostanatolien in den Westen migriert waren, von
»anatolischer« Bigotterie oder Frommlerei, die die AKP reprisentiere und von der
Izmirer Bevolkerung abgelehnt werde. Tatsichlich existierten in Anatolien trotz der
Bemithungen kultureller Homogenisierung, die in den vergangenen Jahrzehnten
intensiviert worden waren, noch immer kulturell verschiedene Bevolkerungsgrup-
pen, zu denen auch die AlevitInnen selbst gehorten. In Izmir hatten sie eine La-
ge vorgefunden, in der ihre kulturellen Praktiken anders als in vielen zentral- und
ost-anatolischen Stidten keine direkte Verfolgung auslosten. Als Gegeniiber des is-
lamisch-konservativen Konformititsdrucks konnte die neo-kemalistische CHP in
Izmir zur Bewahrerin einer relativ freiheitlichen Kultur werden, die auch AlevitIn-
nen Schutz bot. Doch die andere Seite der neo-kemalistischen Medaille war eine
Borniertheit, die rassistische Formen annahm, sich tiber kemalistische Symbole
riickwirtsgewandt an einem sozialdemokratisch artikulierten Status festhielt und
nach unten abgrenzte. Die Konstellation in Izmir trat so als eine Langzeitfolge der
militirischen Zerschlagung der organisierten Werktitigen auf, die immer weni-
ger in der Lage gewesen waren, den neoliberalen Angriff abzuwehren, geschweige
denn die Ausweitung sozialer Errungenschaften auf alle Werktitigen zu fordern.
Sie grenzten sich stattdessen gemeinsam mit Teilen des Kleinbiirgertums zuneh-
mend chauvinistisch gegen die Binnenmigrantlnnen ab. Umgekehrt erschienen
die bereits stark eingeschrinkten sozialen Errungenschaften der formellen Werk-
tatigen den Ausgegrenzten als Privilegien, von deren Teilhabe sie ausgeschlossen
waren. Die Neoliberalisierung war auf diese Weise mit einer chauvinistisch aufge-
ladenen Polarisierung in den Stidten verbunden.

Das »Gewinnen der Reichen« durch die AKP grift bewusst Zugestindnisse an
die Triger der kulturellen Praktiken auf, die in Izmir hegemonial waren. Wihrend
mir erzdhlt wurde, worum es mit dem Symphonie-Orchester ging, kamen andere

- am 12.02.2026, 22:46:43,

195


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Hegemonie und Kulturkampf

hinzu. Sie waren sich einig, dass die Veranstaltung eine Vortiuschung sei. Sie wa-
ren sicher, dass ihr Theater von allen als solches erkannt werde und zugleich waren
sie davon uberzeugt, dass auf die Izmirer Realititen reagiert werden miisse. Aus
ihrer Sicht war der Wahlslogan der AKP im Kommunalwahlkampf — »Verinderung
ist geboten« (Degisim sart) — ein Fehler gewesen. Mit ihm sei die Befiirchtung ver-
starkt worden, die die Izmirer Bevolkerung ohnehin hegte: dass die AKP den Status
quo verdndern werde. Der Toleranzdiskurs der AKP stand im Konflikt mit der Pra-
xis der Partei in anderen Orten des Landes, in denen sie die konservativ-islamische
Kontrolle des 6ffentlichen Raums verstirkt hatte. Wahrend im ganzen Land um
die Verbannung von Alkohol aus der Offentlichkeit und Geschlechtersegregation
gestritten wurde, betonte der AKP-Kandidat Aksoy, dass es in Izmir auch im Fal-
le seines Wahlsiegs moglich bleiben werde, Alkohol zu trinken, Geliebte weiterhin
hindchenhaltend auf der Promenade spazieren gehen kénnten.

Um zu veranschaulichen, wie sich die Anpassungsbemithungen der Partei in
ihrem Inneren auswirkten, gebe ich einen Ausschnitt aus dem Vorbereitungstref-
fen fiir das Symphonieorchester wieder, das die AKP-Jugend einberief und an dem
ich teilnahm. Anwesend waren 20 TeilnehmerInnen etwa im Alter zwischen 20 und
30. Es war abends und wir safien an einem runden Konferenztisch. Der Leiter des
Treffens (L) eroffnete die Runde.

L: Freunde, wir miissen alle dort hingehen, es muss voll werden, es ist natiirlich kein
Zwang, aber eine Veranstaltung unserer Partei.

A: Ja, es muss noch was gesagt werden, bei einem Symphonie-Orchester gibt es ein
System. Es gibt Regeln. Zum Beispiel wird in der ersten Pause nicht geklatscht.

L: Ja, Freunde, die Regeln solcher Konzerte sind anders. Wir diirfen uns noch nicht mal
bewegen, unsere Handys miissen aus sein, der Beifall folgt einem System. [Das Handy
von A klingelt] Also, sogar das Handy von A muss aus sein [Geldchter]. Wir setzen uns
hin, alles klar? Und passen uns an. Also, selbst aufstehen ist nicht angesagt.

Z: [steht auf, hebt beide Hinde gen Himmel und ruft dazwischen] Stellt euch vor, einer
steht auf und ruft: Das war gottlich Chef, spiel’s noch mal [Geldchter].

E: Also ich mdchte jetzt doch mal was fragen. Warum wird das iiberhaupt gemacht?

L: Keine Ahnung. Ich weifd nur, dass die Leitung das organisiert.

A: Also, wir miissen aufpassen. Nicht dass wir ein Auge ausstechen, wihrend wir eine
Augenbraue zupfen wollen.®

Y [redet aufgeregt, dozentenhaft aber mit Selbstironie]: Ich schliefSe mich an. Also,
obwohl das so eine intellektuelle Sache ist, hatte selbst ich keine Ahnung, wie kompliziert
das sein kann [Geldchter].

E: Also mir kommt das alles aufgesetzt vor.

L: Ja, wer nicht machte, kommt nicht.

56  Tirkisches Sprichwort: »Kas yaparken goz ¢ikarmak.

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

E: Ist ja alles schon und gut, aber was ist die Erkldrung hierfiir> Wir werden uns blamie-
ren. Was haben wir damit am Hut? Kann mir das mal einer sagen oder ist das geheim?

L: Republik-Konzerte halt. Passt auf: Die Republik ist nicht das Eigentum von irgend-
wem. Die tun so, als ob sie ihnen gehiren wiirde. Die Republik gehdrt uns allen. Diese
Veranstaltung muss so verstanden werden. Und wir miissen uns den Gepflogenheiten
anpassen.

Deutlich trat aus der Diskussion das Gefiihl kultureller Fremdheit der Veranstal-
tung, die von der eigenen Partei geplant wurde, hervor. Auch wenn sie der Situati-
on zunichst mit Humor begegneten, um sie handhabbar zu machen, wurde ihnen
doch gewahr, dass Fehlverhalten eine »Blamage« wire: ein Beweis von Nicht-Kon-
nen und Nicht-Eingeweiht-Sein. Wihrend sich in der Diskussion eine Stimmung
entwickelte, die dahin tendierte, sich auf das Eigene zu besinnen und solch »in-
tellektuelle Sachen« zu ignorieren, um nicht am Ende selbst Schaden zu erleiden
beziehungsweise Authentizitit zu verlieren, wurde durch die Erklirung des Leiters
am Ende deutlich, dass es darum ging, die Republikkonzerte als Symbol, mit dem
die Republik gefeiert wurde und das ihr zugleich ein Gesicht verlieh, das iber fast
ein Jahrhundert mit bestimmten kulturellen Symbolen assoziiert war, zu besetzen.
Indem die AKP die Veranstaltung durchfithrte — das wird in der Szene erkennbar
— wurde die Republik angeeignet. Die Anpassung war nur der erste Schritt.

Ahnliches geschah Ende 2009 im Rahmen der sogenannten Offnungspolitik. In
Izmir und in anderen grofieren Stidten wurden Bildungsseminare durchgefiihre,
die sich in erster Linie an Parteimitglieder richteten, jedoch auch Aufienstehenden
offen standen. Die Seminare wurden mit einem Poster angekiindigt, das Erdogan
zeigte, wie er auf einer Schultafel den Satz »Die Schulglocke liutet zur Akademie«
unterschrieb. Das Poster weckte Assoziationen zu einem sehr bekannten Bild von
Atatiirk aus den 1920er Jahren, wie er an einer Tafel das neu eingefiihrte lateini-
sche Alphabet vorstellte. Damit wurde Erdogan als Lehrer in eine Reihe mit Atatiirk
gestellt, dem in der republikanischen Tradition der informelle Titel »Oberlehrer«
verliehen worden war. Das Poster mit Erdogan signalisierte Kontinuitit und Ablo-
sung zugleich.

Die Auftaktveranstaltung fand im Saal eines Fiinf-Sterne-Hotels in der In-
nenstadt von Izmir statt. Sie war als 6ffentliche Veranstaltung beworben worden,
zu der die Presse eingeladen war. Wihrend ein Jingle, der aus einer Aneinan-
derreihung von gesprochenen Sitzen durch Erdogan bestand, in Dauerschleife
gespielt wurde, fillte sich der mit Spruchbindern geschmiickte Saal mit etwa
350 Personen. Auf den Bindern waren die iblichen Parteislogans — Keine Rast, wir
schreiten voran; Alles fiir die Tiirkei, alles fiir Euch; Eine Nation, eine Fahne, eine Heimat,
ein Staat — neben besonderen Botschaften an die Izmirer Offentlichkeit zu lesen:

- am 12.02.2026, 22:46:43,

197


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Hegemonie und Kulturkampf

Konnen diejenigen, die Angst haben vor dem Volk, volksnah sein?
Konnen diejenigen, die Angst haben vor der Nation, nationalistisch sein?

Nach etwa 15 Minuten Beschallung durch den Jingle wurde die Nationalhymne ge-
spielt, zu der alle aufstanden und mitsangen. Anschliefiend wurde eine Schwei-
geminute fiir »Gazi Mustafa Kemal Atatiirk« eingelegt. Das Singen der National-
hymne war kein uniibliches Ritual auf politischen Veranstaltungen. Sie verlieh der
Veranstaltung die Atmosphire eines Staatsakts. Sehr uniiblich war die Schweige-
minute, ein besonderer Anlass wie ein Jahrestag lag nicht vor. Gazi ist eine Be-
zeichnung fiir Veteranen. Bei Atatiirk ist sie zu einem Ehrentitel gemacht worden,
der immer dann angefithrt wird, wenn seine soldatische Seite betont werden soll.
In Izmir, wo das Militir und der Befreiungskrieg, wie beschrieben, in hohen Ehren
gehalten wurden, erschien es besonders ausgetiiftelt, diesen Bezug herzustellen.
Der Izmirer Offentlichkeit wurde nicht nur demonstriert, dass Atatiirk in Ehren
gehalten wurde, vielmehr zielte der Akt darauf, Atatiirk zu vereinnahmen und der
CHP streitig zu machen, die von Atatiirk gegriindet worden war und dessen politi-
sches Erbe weiterhin fir sich beanspruchte. Denn mit denjenigen, deren Angst vor
dem Volk und der Nation auf den Spruchbindern angeprangert wurde, waren die
Republikaner beziehungsweise die CHP gemeint. In einem Akt vereinte der Vor-
gang ein Bekenntnis zu und die Vereinnahmung von republikanischen Symbolen
mit der Verhohnung der Republikaner als unpatriotische Volksfremde.

Als Hauptredner der Veranstaltung war Privatdozent Dr. Hiiseyin Celik, Parla-
mentsabgeordneter und ehemaliger Bildungsminister der AKP, der als Architekt
der Offnungspolitik galt, angekiindigt. Die Anfithrung des akademischen Titels be-
tonte Wissenschaftlichkeit. Celik entstammte der konservativen Parteientradition,
war in den 1970ern Mitglied in der AP, danach in der DYP, bis er zur AKP wech-
selte. Er hielt eine lange, mit Anekdoten und Bonmots gespickte Rede, bei der er
die ZuhorerInnen auf eine Reise in die Geschichte der Demokratie mitnahm. Von
internationalen Gefilden kam er schliellich auf die Tirkei zu sprechen:

In der Tirkei steht die Demokratie nur auf dem Papier. Den Namen zu dndern, dn-
dert die Wahrheit nicht. Allein zwischen 1950 und 1960 hat die Tirkei mal durch-
atmen konnen. [..] Verschiedene Gruppen sind in der Republik fortwahrend un-
terdriickt worden. Die Bauern, die nicht in die Stiddte gelassen wurden, weil man
sich gegeniiber den Europdéern fiirihr Aussehen schimte, Nicht-Muslime, Kurden,
Aleviten und Fromme.

Dieser Zustand, so Celik, werde nun beendet. Alle wiirden befreit und vereint in
Verschiedenheit leben diirfen, so wie einst im Osmanischen Reich, das er mit ei-
nem Orchester verglich:

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

Der Staat ist wie ein Orchesterchef, der die Instrumente dirigiert, damit sie zu-
sammen spielen und keine Kakophonie entsteht. Das Osmanische Reich war ein
gut dirigiertes Orchester. Alle konnten verschieden sein und trotzdem in Harmo-
nie miteinander leben. [...] Die DNA eines jeden ist einzigartig, das beweist, dass
Gott jeden verschieden geschaffen hat.

Wie sich der Staat zusammensetze, beschrieb er folgendermafien:

Ein Staat ist wie eine Zwiebel. Das Innerste der Zwiebel ist das Individuum, dar-
liber legt sich die Familie, dariiber die Gemeinschaft [cemaat] und der Stamm
[asiret], dariiber die Nation, darliber die Religion und tber alles die Menschheit.
Alle zusammen machen die Personlichkeit aus.

Schliefilich ging Celik noch darauf ein, dass die Gendarmerie und die »CHP-Bii-
rokratie« nie freie Wahlen in der Tirkei zugelassen hitten. Er erzihlte Anekdoten,
wie 1960 nach dem Sturz der DP durch das Militir Wahlen manipuliert und bei der
Verfassungsabstimmung von 1982, nach dem 1980cer Militirputsch, Druck auf die
Wihler ausgetibt worden sei.

Celik betrieb eine raffinierte Demagogie. Auf die Krifteverhiltnisse in Izmir
abgestimmt konstruierte er eine Weltauffassung, die konservativ, zugleich inklu-
siv (gegeniiber den Unterdriickten) und nach vorne gerichtet erschien. Nichtsdes-
totrotz war es eine Geschichte der Verzerrungen und Ent-Nennungen von histori-
scher Taterschaft und Initiative. Das Bekenntnis zur Demokratie mit freien Wah-
len und die Idealisierung des monarchisch verfassten Osmanischen Reichs, diri-
giert von einem »Orchesterchefx, stellte er unvermittelt nebeneinander. Die Tiirkei
machte er zu einer von der »CHP-Biirokratie« unterdriickten Opfergemeinschaft,
die »nur einmal durchatmen« konnte. Die Unterdriickung von Aleviten schob er
ebenso der CHP zu wie den Putsch von 1980, der sich auch gegen die sozialde-
mokratische Politik der damaligen CHP gerichtet hatte, wihrend es seine damali-
ge Partei (die AP) gewesen war, die die Repression verschirft und schliefilich das
Militir auf den Plan gerufen hatte. Seine Rede umriss die Referenzen des kon-
servativen Narrativs, das von den Verfechtern der Kulturkampfthese, die in der
AKP eine demokratisch-liberale Partei zu erkennen meinten, iiber wissenschaft-
liche und journalistische Medien international verbreitet worden war. In diesem
Narrativ erschien die Periode zwischen 1950 und 1960 als eine der Freiheit, wih-
rend die 1960er Verfassung, mit der Gewaltenteilung, Biirger- und Arbeiterrechte
verfassungsrechtlich verbrieft worden waren, als ein Riickfall in die Unterdriickung
auftauchte.

Einige Wochen spiter horte ich auf einer Parteiveranstaltung in Diyarbakir
nochmals eine in ihren Grundziigen identische Rede von Celik, jedoch angepasst
an die dortigen Krifteverhiltnisse. Die Nationalhymne wurde angesichts der viru-
lenten Kampfe um die Anerkennung kurdischer Selbstbestimmung nicht gespielt.

- am 12.02.2026, 22:46:43,

199


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Hegemonie und Kulturkampf

Die Hymne war in Diyarbakir, anders als in Izmir, kein Symbol der Befreiung, son-
dern eines der Unterdriickung. Vom tiirkischen Militir war sie als Instrument der
Erniedrigung und Unterwerfung eingesetzt worden. Im Foltergefingnis von Di-
yarbakir waren kurdische und sozialistische Gefangene in den 1980ern gezwungen
worden, sie zu singen, um ihnen ein Bekenntnis zum tiirkischen Nationalstaat ab-
zuzwingen (vgl. Zeydanlioglu 2009). Auch eine Schweigeminute fiir Atatiirk wurde
nicht eingelegt. Referenzen auf die republikanischen Symbole wurden unterlas-
sen. Der Saal eines Hochzeitsveranstalters war aufSer den iiblichen, neutralen Slo-
gans (Keine Rast...) und vielen Erdogan-Bildern mit Spruchbindern geschmiickt,
die Einheit und Demokratie betonten:

Wir zusammen sind die Tiirkei
Die Geschichte wird die Helden der Demokratie nicht vergessen

Der AKP-Vorsitzende von Diyarbakir hielt eine Vorrede, in der er feststellte, dass
die Unterdriickung und die Leugnung der Kurden von der AKP beendet worden
sei. Die AKP werde das von den Jungtiirken ethnisch gespaltene Volk in der isla-
mischen Gemeinschaft wieder zusammenfithren. Celiks anschliefiende Rede war
gespickt mit kurdischen Zitaten. Er versprach Diyarbakir ein Ende des Krieges,
durch das - so kiindigte er an — der Nihrboden fir die spalterischen »nationalis-
tischen« Parteien — die MHP, die CHP und die kurdische Partei stellte er dabei in
eine Reihe — trockengelegt werde.

Abgestimmt auf die lokalen Krifteverhiltnisse legte die AKP in Izmir und in
Diyarbakir gegensitzliche Schwerpunkte. In Izmir trat sie gegen einen kemalis-
tisch, in Diyarbakir gegen einen kurdisch-sikular geprigten Status quo an. An
beiden Orten wurde das politische Feld von kulturkimpferischen Stromungen do-
miniert, die unterschiedliche Artikulationen des Neoliberalismus mit kulturellen
Fragen hervorgebracht hatten. Die Strategie der AKP zielte darauf, in die Kase-
matten ihrer politischen Gegner einzudringen, ihnen ihre Waffen aus der Hand zu
nehmen, zugleich die eigenen Truppen zu »bilden«, thnen diskursive Mittel an die
Hand zu geben und sie mit einer islamisch-konservativen Geschichtsauffassung
auszustatten, deren Riickgrat die Konstruktion der Republikaner als Unterdriicker
des Volkes bildete. Da die CHP die gesellschaftlichen Konfliktlinien ebenfalls iiber
kulturelle Elemente konstruierte, stellte sie den komplementiren Gegenpart zur
AKP. Die von Kemalisten reproduzierte alltigliche Erniedrigung bestimmter Teile
der Bevolkerung als kulturell riickstindig und ungebildet bildete eine zentrale Vor-
aussetzung fiir die Plausibilitit des auch in staatszentristischen Interpretationen
affirmativ aufgegriffenen Diskurses, wonach die AKP die »authentischen« Interes-
sen des Volkes gegeniiber den »kemalistischen Eliten« verteidige.

Der im Rahmen der Kulturkampfthese als auslésendes Ereignis fiir die »autori-
tire Wende« der AKP thematisierte Juni-Aufstand im Jahr 2013 stellte einen poten-

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

tiellen Einschnitt in die Reproduktion des Kulturkampfs dar. Anfingliche Vorsts-
Re kemalistischer Organisationen, den Aufstand zu vereinnahmen und kurdische
Organisationen aus dem Protest auszuschliefRen, stiefRen auf breite Ablehnung.
Anders als bei den kemalistischen Demonstrationen wurden weder nationalisti-
sche Parolen noch die Armee auf den Plan gerufen, wihrend die AKP und ihr na-
hestehende Medien die Spaltungslinien zwischen »elitiren Laizisten« und »unter-
driickten Glaubigen« zu aktivieren versuchten. Die vorherrschende Praxis wihrend
des Aufstands bestand in der gegenseitigen Anerkennung verschiedener kulturel-
ler Identititen, die bislang nicht miteinander, sondern neben- oder gegeneinander
protestiert hatten. Indem sich diese Tendenz mit dem Protest gegen die kapita-
listische Landnahme und den politischen Autoritarismus der AKP verband, sich
zugleich der Aufbau eines Netzwerks an der gesellschaftlichen Basis abzeichnete,
Offnete sich fiir kurze Zeit ein Fenster fiir die Formierung einer politischen Alter-
native zu den kulturkimpferisch artikulierten biirgerlichen Hegemonieprojekten
(vgl. Babacan 2013). Mit der Niederschlagung des Aufstands, der Versandung basis-
naher Organisierung, der ambivalenten Positionierung der kurdischen Bewegung
zum Aufstand, der Eskalation des Biirgerkriegs mit der PKK und der nationalisti-
schen Positionierung der CHP wurde die kulturkimpferische Praxis jedoch erneut
dominant.

Nach diesem Einblick in den Status quo des Kulturkampfs soll zum letzten offe-
nen Diskussionspunkt, der Ergriitndung der Rolle der theologisch geschulten Intel-
lektuellen, iibergegangen werden. Auf die Intellektuellen wurde bisher nur bruch-
stiickhaft und teils im Rahmen der Partei eingegangen. Eine Erfassung der islamis-
tischen Bewegung, die sich auf die politische Partei und die assoziierte Bourgeoi-
sie beschrinkt, bleibt jedoch unvollstindig. Sie tendiert dazu, die Bedeutung der
institutionalisierten Reproduktionsstitten der Intellektuellen und ihre Gruppenin-
teressen zu iibersehen, die dem Kulturkampf eine besondere Dynamik verleihen.
Im zweiten empirischen Teil der Arbeit werden daher die Reproduktionsmechanis-
men und Wirkungsstitten in den Blick genommen, in denen sich das islamistische
Kollektiv in Abgrenzung zu den konkurrierenden Hegemonieprojekten formiert.

- am 12.02.2026, 22:46:43,

201


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 12.02.2026, 22:46:43,


https://doi.org/10.14361/9783839453162-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

