
5 Ästhetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalität

nach G. W. F. Hegel

Die vollständig dramatische Form aber

drittens ist der Dialog.1

Aber nicht das Leben, das sich vor dem

Tode scheut und von der Verwüstung

rein bewahrt, sondern das ihn erträgt und in

ihm sich erhält, ist das Leben des Geistes. Er

gewinnt seine Wahrheit nur, indem er in der

absoluten Zerrissenheit sich selbst findet.2

Die Philosophie Hegels ist, vermittelt über ihre Auslegung durch Alexandre Kojève, als

das Denken eines versöhnten Konflikts in die theoretischen Debatten der französischen

Nachkriegszeit eingegangen.3 Hegel führe die absolute Zerrissenheit als das emphatisch

»Andere«, die Negativität, den Tod an, integriere sie aber sogleich wieder in eine Spra-

che und ein Denken der Kontinuität, so Blanchot.4 Das Ende markiert eine Grenze des

1 Hegel: Vorlesungen über die Ästhetik III, 493. Im Folgenden im Fließtext mit der Sigle Ä und der

römischen Bandnummer mit Seitenzahl zitiert. Die zu Lebzeiten nicht veröffentlichten Vorlesun-

gen stellte kurz nach Hegels Tod sein Schüler Heinrich Gustav Hotho aus Nachschriften und Vor-

lesungsnotizen anderer Schüler zusammen (erschienen 1835–38). Hothos Arbeit ist wegen ihrer

editionsphilologischen Bedenkenlosigkeit in Kritik geraten, zuletzt im Kontext der Veröffentli-

chung der Vorlesungen zur Philosophie der Kunst oder Ästhetik vom Sommersemester 1826 undWin-

tersemester 1828/29, die lange als verschollen galten (vgl. Hegel, G. W. F.: Philosophie der Kunst

oder Ästhetik. Nach Hegel, im Sommer 1826, Mitschrift Friedrich Carl Hermann, Victor von Kehler, hg. v.

Gethmann-Siefert, Annemarie/Collenberg-Plotnikov, Bernadette,München: Fink 2004; vgl. Hegel,

G. W. F.: Vorlesungen zur Ästhetik. Vorlesungsmitschrift Adolf Heimann (1828/1829), hg. v. Gethmann-

Siefert, Annemarie/Olivier, Alain Patrick, Paderborn: Fink 2017). Da sich die Diskussion umHegels

Ästhetik mehrheitlich an den Vorlesungen in der Fassung Hothos abarbeitet, werden sie auch der

nachfolgenden Untersuchung zugrunde gelegt.

2 Hegel: PhdG, 36.

3 Die Frage der Negativität wird im vorliegenden Band bereits in der Einleitung aufgeworfen (16ff.).

Vgl. hierzu auch die weitere Beschäftigung mit dieser Problematik im Müller-Kapitel, 366ff.

4 Blanchot: L’Entretien infini, 6.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Seins und macht dieses im Umkehrschluss denkbar, wird dabei aber – hier überschnei-

den sich die Analysen im poststrukturalistischen Denkenmit denjenigen der kritischen

Theorie, besonders bei Adorno – auf eineWeise entworfen, die ihm das heterogeneMo-

ment sogleichwieder entzieht.5Dochdamit nicht genug.Weil sichderMensch inHegels

Vorstellung tätig seine Welt schaffe, verhalte er sich damit auf negierende Weise zum

Gegebenen.6 Der Mensch selbst ist Nacht, ein leeres Nichts und somit diejenige Zerris-

senheit, die er in seinem Denken aufzuheben angehalten ist, um überhaupt Mensch zu

sein,oderwieKojève formuliert: »Dasbesagt also,daßdasmenschlicheSein selbstnichts

anderes ist als diese [negierende] Tat; es ist der Tod, der ein menschliches Leben lebt.«7

In seinem Aufsatz »Hegel, la mort et le sacrifice« schließt Georges Bataille daran an,

dass menschliche Handlung (»action«) selbst eine Negativität sei, die – er betont eine

Differenz gegenüber Kojève – beim Negativen verweilt: Um sich selbst als Mensch zu

erkennen, müsse der Mensch sein tierisches Sein (die »nur überhaupt seiende Unmit-

telbarkeit«) negieren.8Wie bereits in der Einleitung hervorgehoben, charakterisiert Ba-

taille die »Zauberkraft« (PhdG, 36) der Umkehrung des Negativen ins Sein als Opferung

(»sacrifice«) des Tieres imMenschen.Umdurch denOpfertod dasmenschliche Leben zu

erlangen, müsste der Mensch noch am Leben sein, während er wirklich sterbe oder mit

dem Eindruck leben, dass er tatsächliche sterbe. Es müsse ein Bewusstsein des Todes

geben, während der Tod im selbenMoment jenes Sein-zum-Bewusstsein auslöscht. Ba-

taille zufolge mache diese Schwierigkeit eine List (»subterfuge«) erforderlich. Beispiel-

haft bringt er die Identifikation mit der in der Tragödie sterbenden Figur ins Spiel: Das

»spectacle« bezeichnet im Französischen die Aufführung eines Theaterstücks: Der Tod

als Spektakel einer Repräsentation hat sich Bataille zufolge an die Stelle einer Berüh-

rungmit der absoluten Zerrissenheit geschoben.9 Doch in welchemVerhältnis steht der

Dialog zu diesen Überlegungen?

Die tragische Dimension bei Hegel, die Batailles Beschreibung zufolge teleologisch

auf das Ganze des Menschen abzielt, geht maßgeblich in die Überlegungen ein, die

Hans-Thies Lehmann hinsichtlich des Dramas und seiner Theoretisierung nach Hegel

stellt: »In der hegelschen Tradition hebt die Relation des Subjekts zum anderen sich in

einem Spiegelverhältnis auf, das das Subjekt letztlich keiner unaufhebbaren Fremdheit

und Dunkelheit konfrontiert.«10 Ein auf dieser Grundlage der Philosophie und Ästhetik

Hegels rekonstruiertes Verständnis des Dramas ist die Folie, gegen die der Begriff

des Postdramatischen in Stellung gebracht werden kann. Er basiert auf der Diagnose

Szondis, der zufolge eine Krise des Dramas anhand einer Krise des Dialogs und der

»zwischenmenschlichen Dialektik«11 denkbar wird. Für die folgende Untersuchung

5 Vgl. zu den Überschneidungen und Unterschieden in der Bezugnahme auf die Frage nach Negati-

vität als »Szene des Anderen« im französischen Poststrukturalismus und in der kritischen Theorie

(Adornos) den bereits zitierten Nägele: »The Scene of the Other«. Vgl. dazu auch in der vorliegen-

den Studie, 67f.

6 Vgl. Kojève: Hegel, 196f.

7 Ebd., 210.

8 Vgl. Bataille: »Hegel, la mort et le sacrifice«, 327.

9 Vgl. ebd., 336f.

10 Lehmann: Theater und Mythos, 134.

11 Szondi: Theorie des modernen Dramas, 19.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ästhetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalität nach G. W. F. Hegel 243

stellt sich darum die Frage: Ist die Bedingtheit des Dramas im Dialog auf eine solche

Weise im hegelschen Text verankert, dass sie mit dem Ganzen seiner Philosophie in

eins fällt? Auch wenn Hegels Philosophie als Lösung für das in der Frühromantik for-

mulierte Problem einer absoluten Anfangslosigkeit auftritt,12 ist in ihr Anderes gesagt

als nur diese Lösung. Mit einer Lektüre der Vorlesungen über die Ästhetik und dem darin

behandelten Verständnis der dramatischen Poesie wird im Folgenden erörtert, dass das

dramatisch-dialogische Denken bei Hegel nicht schlichtweg darauf zu reduzieren ist,

wie es in seiner teleologischen Philosophie konzipiert ist.

InHegels Beschreibungen des dramatischenTheaters eröffnen sich Formationen ei-

ner Disjunktion, die nicht schlichtweg von der List der Aufhebung eingeholt und in ei-

ne Totalität eingegliedert werden können. Vielmehr bringt Hegels Schreiben und seine

Sprache genau das zurGeltung,wofür er eine Lösung zu präsentieren beabsichtigt. Aus-

schlaggebend ist hierbei,dass auch seinePhilosophie vomVerlust einesGrundesausgeht

undbeiderKritikderRomantik ihrenAnfangnimmt.13 BeiHegel, so fasst esSzondi, liegt

das Problem des Weltzustands einer allgemeinen Partikularität vor.14 Hegels dramati-

sche Poesie ist ChristophMenke zufolge der Ort an dem das Denken der Versöhnung als

eine Diagnose von Entzweiung und als Auseinandersetzung mit »der zerrissenen Har-

monie der geschichtlichen Wirklichkeit« auftritt. Dieser diagnostische Ausgangspunkt

sowie derUmstand,dass zurGrundlage derReflexion statt des Ich dieKunst selbst erho-

ben wird, verbinde Hegel mit den Frühromantikern. Aus diesem Grund, so Menke wei-

ter, lasse sich aus der »Gegen-Metaphysik der Versöhnung« bei Hegel etwas herauslösen,

was durch die Zwecke und Absichten einer teleologischen Ansicht auf die Kunst nicht

durchweg bestimmt sei.15 Hegels Perspektive auf den Dialog entsteht – ähnlich wie bei

Platon –imZeicheneinerÜberwindungder ihmeingeschriebenenTeilungundzielt dar-

auf ab, diese zu verschweigen. Der Dialog bleibt dabei jedoch eine Bruchstelle inmitten

der Philosophie.

Auf einerUntersuchungderThesevomEndederKunst (5.1) sowie einerAuseinander-

setzungmit der Bedeutung des sinnlich-sprachlichenMaterials im Denken Hegels (5.2)

aufbauend entfaltet das folgendeKapitel entlang desBegriffs derHandlung (5.3) undder

Charakterisierungen der dramatischen Poesie (5.4) Hegels Dialog-Verständnis. So wird

deutlich, dass der Dialog in den Vorlesungen über die Ästhetik das Eigentlich-Dramatische

12 Vgl. dazu in der vorliegenden Studie, 122f.

13 Karl Heinz Bohrer zufolge steht außer Frage, dass Hegel selbst Romantiker gewesen sei, »da er ja

entscheidende Impulse durch die frühromantische Aphoristik […] erhielt« (Bohrer: Die Kritik der

Romantik, 139). Bei Lacoue-Labarthe und Nancy (vgl. Das Literarisch-Absolute, 91) ist davon die Re-

de, dass die »ungeheure Schwierigkeit des ›Anfangs‹ bei Hegel außer Acht gelassen werden müs-

se, damit sein philosophischer Diskurs in einen Gegensatz zur romantischen Geste gebracht wer-

den könne. Von einer »philosophisch-existenzielle[n] Krise der nachkantischen Situation« schreibt

auch Patrick Eiden-Offe in seiner Meditation zu HegelsWissenschaft der Logik. Im Hinblick auf die-

se Krise sei Hegel Teil eines übergreifenden Generationenprojekts (vgl. Eiden-Offe, Patrick:Hegels

Logik lesen. Ein Selbstversuch, Berlin: Matthes & Seitz 2021, 24–28).

14 Vgl. Szondi, Peter: »Hegels Lehre von der Dichtung«, 267–512, in: Ders.: Poetik undGeschichtsphiloso-

phie I. Studienausgabe der Vorlesungen Bd. 2, hg. v. Metz, Senta/Hildebrandt, Hans-Hagen, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 2001, 414.

15 Vgl. Menke: Tragödie im Sittlichen, 23ff.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

des sich Aussprechens der Figuren gegeneinander ist, und als Konflikt und Differenz in

der Darstellung und als Darstellung geschieht. Der Dialog verrichtet mehr und Ande-

res als die Arbeit der Vermittlung im Zwischenmenschlichen, er vollzieht nicht lediglich

die Repräsentation einer dramatischen Welt mithilfe einer Vorgängigkeit des Subjekts

gegenüber der Sprache. Entgegen der ihm zugeschriebenen Verstrickung in eine Meta-

physik des Subjekts, die im dramatischen Theater ausgestellt wird, stellt der Dialog im

Sinne einer disjunktiven Totalität16 die Vorstellung einer in sich geschlossenen Totalität

des Dramatischen in Frage.

5.1 Kunst und Ende? Eine uneingelöste Erfüllung

ImSchlusstakt der in drei Bänden vorliegendenVorlesungenüber dieÄsthetikvollendetHe-

gel seine wissenschaftliche Erörterung zum System der einzelnen Künste mit einer Be-

schreibung der Auflösung der Kunst. Diese Auflösung ist die Konsequenz eines stetigen

und unumgänglichen Aufsteigens. Die Auflösung, die als Selbstauflösung in der Voll-

endung und einem daraus resultierenden Umschlagen verstanden werdenmuss, ist der

Gipfel einer teleologischen Entwicklung. So sind die Vorlesungen, aus der Vogelperspek-

tive betrachtet, ein sukzessiver Aufstieg zur höchsten Höhe, die Hegel mit der Beschrei-

bung der dramatischen Poesie erreicht wähnt, mit einigen wenigen Passagen über die

Komödie abwickelt, und als Selbstaufhebung begreift: Das Gipfeln der Kunst heißt ihr

Enden. Der Gegenwart aber sei die von der Kunst ausgehende »Befriedigung der geis-

tigen Bedürfnisse […], welche frühere Zeiten und Völker in ihr gesucht und nur in ihr

gefunden haben« (Ä I, 24), nicht mehr zugänglich. Von dieser Seite her betrachtet, löst

sich somit nach dem Durchschreiten ihrer Begriffs- und Formgeschichte die bereits zu

BeginnderVorlesungenaufgestellteHypothese vomVergangenheitscharakter derKunst

ein: »In allen diesen Beziehungen ist und bleibt die Kunst nach der Seite ihrer höchsten

Bestimmung für uns ein Vergangenes.« (Ä I, 25)

Wenn sich Hegel im letzten Satz der Vorlesungen, der EditionH.G.Hothos zufolge,

in beinahe direkter Rede andie Zuhörerschaftwendet, hat sich andie Stelle der vergäng-

lichen und vergangenen Kunst »ein höheres, unzerstörliches Band der Idee des Schönen

und Wahren geknüpft«. Dieses bestehe auch nachdem die Verbindung durch die regel-

mäßigen Zusammenkünfte in den Vorlesungen zerschnitten ist, die »uns von nun an

für immer fest vereinigt halten« (Ä III, 574). An die Stelle des sinnlichen Erscheinens der

Kunst tritt die Idee des Schönen und Wahren, das auf ewige Zeiten Bestand haben und

in kontinuierlicher Zirkulation bleiben soll. Die Idee des Schönen undWahren verweist

auf eine Begriffs- undWahrheitsgemeinschaft des Gegenstandes – einen Kreis von Ein-

geweihten und Philosophen. Lässt sich nun über das Schöne und Wahre sprechen und

urteilen, ohne dass noch ein konkreter künstlerischerGegenstand zugrunde liegt? InHe-

gels Lehre von der Dichtung spricht Szondi von einem Zusammenfallen von Methode und

16 Der Begriff einer disjunktiven Totalität ist der bei Paul de Man beschriebenen »disjunction« zwi-

schen Philosophie und Geschichte, Literatur und Ästhetik, literarischer Erfahrung und Literatur-

theorie entlehnt. Der Begriff wird im Verlauf der ersten Hälfte dieses Kapitels in Hegels Denken

situiert und anschließend mit Bezug auf de Man entwickelt, vgl. 257ff.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ästhetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalität nach G. W. F. Hegel 245

Gegenstand, die zu einer Aufhebung der Kunst in die Philosophie führt:17 »In der Ästhe-

tik setzt sich fort, was in der Kunst begann; die Kunst geht nach Hegel notwendig über

in ihre eigene Philosophie.«18

Das Wort »Band« nimmt in der Formulierung Hegels nicht nur im weiteren Sinne

die Beschreibung der Vorlesungen als einer philosophischen Ordnung im »Kranz«19 auf,

zu der die Künste in seinerHandhabe, und seinemAnspruch nach, gekommen sind.Das

Band weist das Vorgehen als zirkulär aus und hebt eine argumentativ-formale und in-

haltliche Geschlossenheit hervor. Die Nähe zum »Kranz« bespielt das Register des Tri-

umphalen, das zunächst sinnlich und im nächsten Schritt sogleich ideell und damit im

Zeichen einer Vervollkommnung verwirklicht ist: Mit seiner Auflösung hin zu einer hö-

heren FormderGe- undVerbundenheit wird auf der Ebene der Auseinandersetzungmit

der Kunst im Ganzen die Bewegung von einem zunächst notwendigen physisch-mate-

riellen Sein und Miteinander hin zu einer »Befreiung des Geistes vom Gehalt und den

Formen der Endlichkeit« (Ä III, 573) vollzogen.Diese Befreiung fällt der Kunst als die ihr

höchste Eigenschaft zu. Das Band und die Kunst sind Ausdruck einer weltgeschichtli-

chen Entfaltung der Wahrheit, die als versöhnte Verwirklichung des Absoluten in den

sinnlichen Erscheinungen auftritt und auf der nächsten Stufe auf paradoxeWeise nicht

mehr auf ein konkretes sinnliches Erscheinen angewiesen ist. Die Aufhebung der Kunst

in Philosophie ist die Aufhebung in den darstellungslosen und sich selbst transparent

gewordenemGedanken.

Mehr als nur angenehmes oder nützliches Spielwerk ist die Kunst demzufolge genau

aufgrund der Tatsache, dass sie sich selbst zurückzulassen vermag und ihr Erscheinen

hinter das zurücktritt, was sich in ihr verständlich macht und durch sie zum Selbstver-

ständlichen wird:

Der Zweck aller Kunst ist die durch den Geist hervorgebrachte Identität, in welcher das

Ewige, Göttliche, an und für sich Wahre in realer Erscheinung und Gestalt für unsere

äußere Anschauung, für Gemüt und Vorstellung geoffenbart wird. (Ä III, 572f.)

Dies ist kein außerkünstlerischer Zweck und Kunst wird somit nicht zu einemMittel,20

sonderndieKünste lösen sich alsErscheinungenzurErfüllung ihres eigenenZweckes auf.

Die sinnlich gestaltete Kunst ist das Mittel zur »Befreiung des Geistes vom Gehalt und

den Formen der Endlichkeit«.21 Die Kunst strebt ihrer eigenen Abschaffung und Aufhe-

bung ineinehöhereFormentgegen.WeilHegel dieÜberwindungdesdualistischenDen-

kenKants just imWesenderKunst ansiedelt,22 legt der Schluss derVorlesungen aber auch

17 Vgl. Szondi: »Hegels Lehre von der Dichtung«, 320.

18 Ebd., 300.

19 Vgl. zumDialog als Kranz in Schlegels frühromantischemDenken in Auseinandersetzungmit Pla-

ton sowie in seiner Rezeption von unter anderem Blanchot in der vorliegenden Studie, 121/225.

20 Szondi: »Hegels Lehre von der Dichtung«, 326.

21 Dieses paradoxe Verlassen des Sinns in der sinnlichen Erscheinung ist die Grundlage, auf der Ma-

rita Tatari eine Neuinterpretation des Handlungsbegriffs bei Hegel und an das Denken Nancys

anschließend vorlegt. Darauf wird im weiteren Verlauf zurückgekommen.

22 Vgl. Szondi: »Hegels Lehre von der Dichtung«, 326. Szondi zufolge zeichne sich das Schöne bei Kant

durch eine psychologisch-kritizistische Modellierung aus, in dessen Zentrum der Begriff des Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

jenenVerdachtnahe,der sich imgesamtenVerlaufderVorlesungen immerwieder auftut

undnichtmehr verschwindet: Die Argumentation ist so angelegt, dass die Kunst vonBe-

ginn an von ihremeigenenEnde eingeholt ist – sogar schon,wenndie Entwicklungnoch

nicht amZenit undderKippfigurdesDramasangelangt ist, innerhalbdererdieKomödie

das Ende der Kunst besiegelt. In Hegels Denken ist das Ende der Kunst als ihre Selbst-

verwirklichung konzipiert, während sich ihr Ende auf eine Weise in sie einschreibt, die

eine Erfüllung von vornherein verunmöglicht. Das wird im Folgenden verdeutlicht.

Tragödie und Versöhnung, Komödie und Aufspreizung

Die der Kunst inhärente Verwirklichungs- und Auflösungsbewegung verfolgt Hegel

»durch alle Stadien hindurch, die er [der Grundbegriff des Schönen und der Kunst] in

seiner Realisation durchläuft.« (Ä III, 573) Die Dramatik weist er als »die höchste Stufe

der Poesie und der Kunst überhaupt« aus, weil das Drama sich in Inhalt und Form »zur

vollendetesten Totalität« (Ä III, 474) herausgebildet habe. Entscheidend ist das Motiv

der Versöhnung, welches für die dramatische Poesie besonders hervorzuheben ist. Zum

einen findet sich eine Verknüpfung des epischen (Äußerlichkeit) und lyrischen (In-

nerlichkeit) Stils zu einem subjektiv-objektivem Formgefüge, was im weiteren Verlauf

noch diskutiert wird. Die Verknüpfung von Subjektivität und Objektivität soll in der

dramatischen Handlung in eine Entsprechung, eine Versöhnung von Form und Inhalt

als Darstellung, überführt werden: Jedes Moment der Subjektivität – und sei es als

solches auch eine radikal-individuelle Aussage, wie es etwa Antigones Forderung nach

dem Begräbnis für den Bruder ist – ist als Entwicklung von einem Gegensatz bis zur

Übereinkunft eingebettet in sittlich-allgemeine Zwecke. Die Tragödie zeigt das Eintre-

ten des Göttlichen in die Welt des Individuellen und verhandelt somit, wie das Sittliche

im menschlichen Tun zur Anschauung und zur Verwirklichung kommt (vgl. Ä III, 523).

Über den Effekten der »bloßen Furcht« und der »tragischen Sympathie« stehe dabei

das »Gefühl der Versöhnung« (Ä III, 526), das heißt das »Hervorgehen der bestimmten

sittlichen Substantialitäten aus ihrem Gegensatze zu ihrer wahrhaften Harmonie.« (Ä

III, 549)Weil die Tragödie den Bestand vonKonflikt undWiderspruch nicht dulde (vgl. Ä

III, 526), bestehe ihre »wahre Entwicklung […] nur in dem Aufheben der Gegensätze als

Gegensätze« in einen versöhnten »Einklang«, die als »absolute Vernünftigkeit erschei-

schmacksurteils ohne Interesse steht. So ziehe Kant die Trennlinie zwischen Ethik und Ästhetik.

Für Hegel hingegen bewege sich Kunstbetrachtung im Bereich zwischen der Begierde des prakti-

schen Interesses und der theoretischen Betrachtung, womit sie sich dem Vermittlungscharakter

des Schönen beziehungsweise Kunstwerkes selbst angleicht: »das Kunstwerk steht in der Mitte

zwischen der unmittelbaren Sinnlichkeit und dem ideellen Gedanken. […] Das Sinnliche [ist] in

der Kunst vergeistigt, da das Geistige in ihr als versinnlicht erscheint.« (Zitiert nach ebd., 320) So

sei für Hegel nichtmehr nur das Verhältnis desMenschen zumKunstwerk von Belang, sondern das

Kunstwerk beziehungsweise das Schöne selbst (vgl. ebd., 316–320). Für Szondi liegt in diesemZuge

der hegelschen Ästhetik ihr bahnbrechender Charakter, da sie auf eine Vermittlung von Allgemei-

nem und Besonderem, Abstraktem und Konkretem abzielt und nicht wie Philosophien früherer

Zeiten auf eine Subsumtion des einen unter das Andere zustrebt. Mit ihr lassen sich Kunstwerke

in ihrer spezifischen Beschaffenheit als solche betrachten (vgl. ebd., 289).

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ästhetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalität nach G. W. F. Hegel 247

nen kann und das Gemüt wahrhaft sittlich beruhigt […]; erschüttert durch das Los der

Helden, versöhnt in der Sache.« (Ä III, 547)

Als Bedingung für die Entstehung des Dramas überhaupt, setzt Hegel ein »freies

Selbstbewusstsein« in den »mittleren und späteren Entwicklungsphasen des nationa-

len Daseins« voraus (Ä III, 476), was bereits den Keim einer Entwicklung und Verände-

rung in ihm anlegt.Was an anderer Stelle aufgrund des Vorrangs eines begrenzten kul-

turgeschichtlichen Zeitraums (griechische Klassik) als eurozentristisch kritisiert und als

normatives Kunstverständnis ausgewiesenwerdenmüsste, ist der Ausgangspunkt eines

Verständnisses des bei Hegel angelegten Vergangenheitscharakters der Kunst, welcher

sich nicht erst nach der klassischen Kunst einstellt, sondern ihrem sinnlichen Erschei-

nen zu eigen ist.

Hegel fasst den Nährboden der antiken Komödie in einer historisch-spezifischen

Subjektivität, die sich von ihrer Bedingtheit im Sittlich-Allgemeinen entkoppelt und

zumMeister all ihres Denkens und Tuns gemacht habe: »ein unverwüstliches Zutrauen

aller dieser Figuren zu sich selbst, je unfähiger sie sich zur Ausführung dessen zeigen,

was sie wahrnehmen.« (Ä III, 554) War die Tragödie im Ganzen schon auf ein »freies

Selbstbewusstsein« angewiesen, habe sich in ihrer Entwicklung zur Komödie und ihrer

Emphase auf dem Gemüt und der Innerlichkeit eine ungefesselte Selbstbestimmung

und Freiheit herausgebildet, die das Zu-Viel einer Partikularität des Individuellen –

einer »frei in sich selbst sich geistig bewegenden absoluten Subjektivität« (Ä III, 572) –

zur Folge hat. Das Zu-Viel im ungerichteten Selbstbezug, einer »unbefangenen Sicher-

heit« des Selbst, äußert sich in einer »aufgespreizten Subjektivität« (Ä III, 554), die sich

über einer Leere breitmacht. Was sich in den Komödien Aristophanes’ darstelle, sei

»die durchgängige Verkehrtheit, die sich zu dem Schein dieser substantiellen Mächte

aufspreizt.« (Ä III, 554f.) Erkennbar werde darin modo negativo einerseits, dass sich

unmöglich noch eine Vermittlung zwischen dem handelnden Individuum und sittlich-

allgemeinenZwecken – imSinne der hegelschenGegenwart gelesen: zwischen Substanz

und Subjektivität – verwirklichen könne. Das »unverwüstliche Zutrauen zu sich selbst«

sei andererseits das Klima, in dem die höheren Zwecke, denen das Individuum nicht

gerecht werde und gegenüberstehe, als unerreichbar erklärt werden oder gar verhöhnt

werdenmüssten und nur noch als ihrerseits entleerte Substanzen zurückblieben. In der

Gleichsetzung – des Menschen mit dem Göttlichen nach oben oder des Sittlich-Allge-

meinen mit dem Menschen nach unten – habe es sich der Mensch bequem eingerichtet,

so Hegel: »Ohne ihn [Aristophanes] gelesen zu haben, läßt sich kaum wissen, wie dem

Menschen sauwohl sein kann.« (Ä III, 553)

In dieser beinahe profanen Formulierung, welche das Bild des Schweins mit einem

epochalen Bruch in der Existenzweise des Menschen engführt, wird auf eine unerhör-

te Unmittelbarkeit desmenschlichen Lebens undHandelns verwiesen und damit bereits

auf eine offenbar unvermeidliche Entwicklung amScheidepfad zwischen demSittlichen

und Individuellen. Dieses einseitige Hervortreten der Subjektivität aus dem Schatten

desSubstanziellenbezeichnetHegel anhandAristophanes’ –demesnochErnst gewesen

seimit demWohle Athens – als ein Symptomdes Verfalls der griechischenWelt und sei-

ner Errungenschaften (vgl. Ä III, 555). In demMoment wenn das Allgemeine im gefähr-

lichen Triumpf der entkoppelten Subjektivität über Bord geworfen ist, sein Anspruch

und seine Forderung zugunsten eines unmittelbaren Lebens einer »heiteren Subjektivi-

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

tät« aufgegeben wird, lösen sich in dieser Welt nicht nur die Zwecke auf, sondern mehr

noch: Auch die Subjekte zerstören sich selbst, weil sie ungerichtet sind, auf nichts mehr

abzielen, ihren sicheren Grund verloren haben. Während mit der Selbstzerstörung von

Subjekt und Wirklichkeit in der Komödie, so Szondi in seiner einführenden Vorlesung

zuHegels Ästhetik, »dasWahre sich noch als feste, bleibendeMacht aus diesemWieder-

scheine zeige«, entstehe durch die Feindseligkeit zwischen der Partikularität des Sub-

jekts und ihremObjekt zwischen den beiden eine Mauer.23

Was in den Vorlesungen über die Ästhetik als die Aufspreizung des Subjekts über einer

Leere auf der einen Seite sowie der Entleerung der Substanz selbst auf der anderen be-

schrieben wird, ist eine Umformulierung dessen, was Hegel in der Phänomenologie des

Geistes als Ironie fasst und in ihr das Ende der Kunst-Religion24 beschreibt: »Die Religion

der Kunst hat sich in ihm [dem einzelnen Selbst] vollendet und ist vollkommen in sich

zurückgegangen.« (PhdG,544) ImHinblickaufSzondisAuseinandersetzungmitdenGe-

danken Hegels kann sogar von einer Selbstzerstörung von Subjekt undWirklichkeit die

Rede sein. Seine Beschreibung einer sich annähernden und wieder entfernenden Bewe-

gung des Geistigen und Sinnlichen kann mit seiner Kritik an der Tragfähigkeit der he-

gelschen Diagnose von einem Ende der Kunst für eine nachhegelsche, nachidealistische

Zeit zusammengeführt werden. Lediglich in der klassischen Epoche, die für Hegel auf

die griechische Kultur beschränkt sei, finde ein Leben in der Mitte von selbstbewusster

Freiheit und sittlicher Substanz statt (vgl. Ä II, 76ff.). Dementsprechend sei die Annähe-

rung des Geistigen und Sinnlichen nur in der Klassik möglich. Davor und danach gehe

Hegel von einer Trennung und daraus hervorgehenden veränderten Bedingungen für

die Darstellung überhaupt aus. Die klassische, griechische Kunst – denn nur ihr kom-

me der höchste Status zu25 – werde dabei nicht als eine spezifische historische Form

aufgefasst, sondern als Modell für Kunstdarstellung überhaupt als Ideal festgesetzt.26

Die Entfremdung von Allgemeinem und Partikularem führe im nachklassischen Zeital-

ter aus der Kunst sensu stricto heraus. An dieser Bestandsaufnahme einer entfremdeten

Gegenwart, die Szondi teilt,27 erweist sich für letzteren nicht der Vergangenheitscha-

rakter der Kunst, sondern berechtigterweise vielmehr der Vergangenheitscharakter der

idealistischen Philosophie Hegels. DieThese der Ablösung der Kunst durch die Philoso-

phie könne nichtmehr gehaltenwerden.28WenngleichHegel aus idealistischer Perspek-

tive Recht haben möge, erachtet es Szondi als die Aufgabe seiner Nachfolger:innen, die

Ästhetik aus ihrem idealistischen Rahmen zu befreien.

23 Szondi: »Hegels Lehre von der Dichtung«, 422.

24 Szondi erläutert: »Hegels Behauptung, daß die Religion der Griechen eine Kunstreligion ist, be-

sagt nicht, daß ihnen Kunst zur Religion wurde – wie in gewissen Strömungen Ästhetizismus, et-

wa im Fin de Siècle. Die Religion der Griechen war Kunstreligion, weil die griechischen Götter, im

Gegensatz zu den orientalischen und zu Jahve, dem hebräischen Gott, ganz in die Leiblichkeit der

sinnlichen Darstellung eingehen konnten. Nicht die Kunst wurde also zur Religion, sondern die

Religion zur Kunst.« (Ebd., 431).

25 Vgl. ebd., 303.

26 Vgl. ebd., 412.

27 Vgl. ebd., 414.

28 Vgl. ebd., 439.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ästhetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalität nach G. W. F. Hegel 249

Nach der klassischen Kunst oder: Rettungsversuch

Der Vergangenheitscharakter der idealistischen Philosophie führt Szondi zu der Folge-

rung eines Überlebens der Kunst jenseits ihrer normativ-restriktiven Begrenzung in der

klassischen Epoche:

Hegel scheint zu übersehen, daß die Partikularität die Menschen der Gegenwart nicht

nur trennt, sondern auch verbindet. Gerade weil sie ein Gesetz des heutigen Gesell-

schaftszustandes bildet, dem jeder unterworfen ist, kann die Darstellung eines Ein-

zelnen in der ganzen Beschränktheit seiner Welt repräsentativ sein für alle anderen

Einzelnen.29

Gegen einen oberflächlichen Hegelianismus gedacht führt die Entfremdung von Parti-

kularität und Allgemeinem nicht aus der Kunst im weiteren Sinne hinaus. Gerade weil

sichdieErfahrungvonPartikularität als allgemeineherausgestellt hat, so lässt sichSzon-

di hier verstehen, muss die hegelsche Komödie als das Einsetzen der Kunst der Moder-

ne und als Auseinandersetzung mit einer Erfahrung der Moderne begriffen werden.30

Sie steht im Kontext der Entwicklungen, die im ersten Teil dieser Studie vor dem Hin-

tergrund des »Abhandenkommen[s] eines absoluten Anfangs« und der damit einherge-

henden Krise der Kommunikation um 1800 diskutiert wurden.31 Auf eine solche Konse-

quenz scheint Szondi in gewisser Hinsicht auch hinzudeuten, konstatiert er doch, dass

die Kunst des 19. und 20. Jahrhunderts von der Entfremdung von Subjekt und Objekt

sowie Besonderem und Allgemeinem geprägt sei,32 und bezieht sich auf Autoren wie

Balzac, Kafka und Brecht sowie die ästhetischen Positionen Theodor W. Adornos und

Wolfgang Emrichs.33 So ließe sich folgern, eine nachhegelsche Ästhetik betrachte die

Kunst als Unmöglichkeit der Vermittlung von Allgemeinem und Besonderem und sei

Auseinandersetzung mit einer ihrem Fundament beraubten Subjektivität als Weltzu-

stand.34 Weil Darstellung demzufolge jenseits von Vermittlung und jenseits von Eini-

29 Ebd., 414.

30 Vgl. zumKomischen als Paradigma für einenmodernen Erfahrungszusammenbruch, der sich noch

auf die Möglichkeit eines Sprechens von ›der Moderne‹ selbst auswirkt den Aufsatz von Müller-

Schöll, Nikolaus: »Das Komische als Ereignis. Zur Politik (mit) der Komödie zwischenMolière, Ma-

rivaux und Lessing«, 299–322, in: Ders. (Hg.): Ereignis. Eine fundamentale Kategorie der Zeiterfahrung.

Anspruch und Aporien, Bielefeld: transcript 2003, bes. 300: »Das Komische läßt sich von daher nicht

im Rahmen der Geschichte und Subjekt-Philosophie begreifen, die sich in der ›Sattelzeit‹ zu be-

gründen sucht. Begreiftman alsModernitätserfahrung diejenige Erfahrung, die in nichts anderem

als in einemZusammenbruch der Erfahrung und insofern auch in einemZusammenbruch aller ge-

läufigen Vorstellungen von Moderne liegt, so kann das Komische paradox als Paradigma solcher

Erfahrung begriffen werden.«

31 Vgl. Meyzaud: »Anstelle des Staates«, 69f. Vgl. dazu in der vorliegenden Studie, 122ff.

32 Szondi: »Hegels Lehre von der Dichtung«, 461.

33 Ebd., 415.

34 Adorno, den Szondi als Stichwortgeber seiner theoretischen Bemühungen bezeichnet (vgl. Szon-

di: Theorie des modernen Dramas, 11) fasst diese Entfremdung, so scheint es die Wendung von der

Behauptung eines allgemeinen menschlichen Tuns zu einer Vereinzelung zu suggerieren, als das

gesellschaftliche Wesen der Einsamkeit (vgl. Adorno: Philosophie der neuen Musik, 48).

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

gung und (Selbst-)Aufhebung als Bearbeitung einer jeden Darstellung inhärenten In-

kommensurabilität erfolge,35 wäre ›die Kunst‹ der Moderne als Komödie im Anschluss

anHegel einDurcharbeiten desNicht-Identischen und das Ringen umMaximen für das

menschliche Handeln nach der Entwertung allgemeingültiger Werte. Insbesondere im

Ibsen-Kapitel seinerTheorie desmodernenDramaswirddeutlich,dass Szondi auf derartige

Überlegungen abzielt. So ist die Rede von einer Kluft zwischen Gegenwart und Vergan-

genheit, die sich jeder Vergegenwärtigung entzieht, sowie einer Analytik des Abstandes

der bürgerlichen Welt zum tragischen Untergang: »Ihre immanente Tragik ist nicht im

Tod, sondern im Leben selbst beheimatet.«36 Das zum Epischen strebende Drama ver-

handelt die Partikularität des Einzelnen.37 Wie Adorno, dessen Philosophie der neuen

Musik seineTheorie des modernen Dramas dem Schlusswort zufolge »entscheidende Ein-

sichten verdankt«,38 betrachtet er das Drama somit als Auseinandersetzung mit einem

Weltzustand im hegelschen Sinne und kommt damit seinem Diktum von den in den

Formen »niedergeschlagenen Inhalten« nahe. Während Adorno an der zitierten Stelle

formuliert, dass in den Formen überlebe, was sonst »unmittelbar nicht mehr zu reden

vermag«39 und »noch die einsamste Rede des Künstlers lebt von der Paradoxie gerade

vermöge ihrer Vereinsamung, des Verzichts auf die eingeschliffene Kommunikation, zu

den Menschen zu reden«,40 zieht Szondi in der Vorlesung zu HegelsTheorie der Dichtung

beinahe entgegengesetzte Schlüsse.

Wenn Kunst nicht mehr das Eintreten substanzieller Mächte in dieWelt verhandeln

kann, werden »Repräsentation und das Stellvertretende […] die eigentliche Möglichkeit

der Kunst unter den vonHegel als kunstfeindlich geschildertenUmständen«.41 Trotz der

Aufspreizung von partikularer Erfahrung und Allgemeinheit kommen sie in der verein-

zelten Rede aufgrund ihres repräsentierenden und stellvertretenden Charakters wieder

auf kommunizierbare Weise zusammen. Nennt Szondi die Begriffe der ›Repräsentati-

on‹ und des ›Stellvertretenden‹ zwar im Zusammenhang der Überlegungen zumRoman

und ›zum Epischen strebenden Drama der Gegenwart‹, so erinnern sie doch an seine

einleitenden Ausführungen zum Drama der Neuzeit in derTheorie des modernen Dramas

und die darin zentrale Rolle des Dialogs. Repräsentation und Stellvertretung tauchen

nicht im Wortlaut auf, sind jedoch unausgesprochene Bedingung für die entscheiden-

denMerkmale der vonSzondi gewissermaßen rekonstruktiv in StellunggebrachtenVor-

35 »Wo, nach dem Verdikt der Geschichte, die Einheit von Prozeß und Resultat nicht mehr gerät, wo

zumal die Einzelmomente sichweigern, derwie immer auch latent vorgedachten Totalität sich an-

zubilden, zerreißt die aufklaffende Divergenz den Sinn.« Undweiter unten: »Am Ende ist ihre [der

Werke] Entfaltung eins mit ihrem Zerfall.« (Adorno, Theodor W.: Ästhetische Theorie. Gesammelte

Schriften Bd. 7, hg. v. Tiedemann, Rolf/Adorno, Gretel/Buck-Morss, Susan/Schultz, Klaus, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 2003, 266).

36 Szondi: Theorie des modernen Dramas, 31.

37 Vgl. Szondi: »Hegels Lehre von der Dichtung«, 414.

38 Szondi: Theorie des modernen Dramas, 162.

39 Adorno: Philosophie der neuenMusik, 47: »Alle FormenderMusik, nicht erst die des Expressionismus,

sind niedergeschlagene Inhalte. In ihnen überlebt, was sonst vergessen ist und unmittelbar nicht

mehr zu reden vermag.«

40 Ebd., 28.

41 Szondi: »Hegels Lehre von der Dichtung«, 414.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ästhetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalität nach G. W. F. Hegel 251

stellung des neuzeitlichen Dramas, gegen das sich eine Krise überhaupt erst diagnosti-

zieren lässt: »den Menschen im Drama als Mitmensch«, »Trennung und Identität« und

den »zwischenmenschlichen Bezug«, sowie die »Ganzheit des Dramas«, »Eindruck ei-

ner zweiten Welt« und noch die »Möglichkeit des Dialogs«.42 Das im Sinne Hegels be-

reits nachklassische Drama ist der theoretische Ort, an dem sich Szondi gewisserma-

ßen gegen den normativen Idealismus auf die Seite eines Hegelianismus des Dialogs

schlägt, welcher den Weltzustand von Partikularität und Antagonismus nicht spiegeln,

sondern überwinden wollte.43 Dem folgt Szondi, wenn er das Telos der romantischen

Kunst, nämlich die Möglichkeit einer erneuten Versöhnung von Allgemeinem und Be-

sonderem im Medium des dramatischen Dialogs – wiederum gegen den Weltzustand

einer allgemeinen Partikularität – anerkennt44 und somit zum Ausgangspunkt seiner

hegelschen Ästhetik nach Hegel macht.

Wie somit deutlich geworden ist, propagiert Szondimit der »zwischenmenschlichen

Dialektik«45 die dialogische Form eines absoluten Dramas, deren Möglichkeit Hegel im

Rahmen seiner Reflexion eines konstitutiven Vergangenheitscharakters der Kunst aus-

schließt. Die Entfremdung von Allgemeinem und Besonderem in der nachklassischen

GegenwartwirdmitderEinführungderBegriffe »Repräsentation«und»Stellvertretung«

und die in ihnen enthaltene, beziehungsweise wiederauftauchende Möglichkeit einer

»durch den Geist hervorgebrachten Identität« (Ä III, 572) versöhnt und aufgehoben: Der

Dialog ist Szondi zufolgederUmschlagplatzdieserVorstellung.Er rekonstruiert einMo-

dell der Äquivalenz, gegen das sich eine Krise abzeichnen lässt.Wenn er dieMöglichkeit

derKunst nachdemvonHegel proklamiertenVergangenheitscharakter derKunst in den

Blick nimmt, zollt er dem IdealismusHegels Tribut und rettet ihn in seine Rekonstrukti-

on des dramatischenTheaters.Dieser Rettungsversuch entspricht nicht dem,was Szon-

di selbst an einigenStellen hervorhebt: ImhegelschenText sindTotalität und Identität in

der Kunst nicht als etwa vormaliger oder bloßmöglicher Bestand ausgewiesen, sondern

als Problem, zuweilen sogar als Unmöglichkeit.Das freie Selbstbewusstseinwar,wie zu-

vor betont, bereits ein Zug der Tragödie. Wohnt demnach das Ende nicht vielmehr der

Kunst inne, als ihr äußerlich oder das durch sie erreichte Ziel zu sein?

Ein Ende inmitten der Kunst

Während das Ende der Kunst in der Komödie für Hegel die spezifische Form einer Ent-

kopplung der Subjektivität vom Sittlichen und der Unvereinbarkeit von Individuellem

und Allgemeinem annimmt und zunächst wie ein Sonderfall erscheinen mag, ist der

»Widerspruch vonGeistigkeit und sinnlichemDasein, vonHoheit undBesonderheit« als

das Schicksal der Klassik dieser bereits selbst eingeschrieben, wie es auch Szondi nach-

zeichnet:46 »Dabei zeigen sich einzelne Formen der Auflösung der klassischen Kunst in

42 Vgl. Szondi: Theorie des modernen Dramas, 14–19.

43 Szondi: »Hegels Lehre von der Dichtung«, 333.

44 Vgl. ebd., 430.

45 Szondi: Theorie des modernen Dramas, 19.

46 Vgl. Szondi: »Hegels Lehre von der Dichtung«, 407.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

ihremeigenenBereich.«47 Sowohnt etwadenGöttern imPrinzip ihrer konkreten Indivi-

dualität bereits die Vorahnung ihres Unterganges – der Entzweiung von für sich selbst-

ständigem Geistigen und dem äußerlichen Dasein – inne.48 Bereits die Klassik ist nicht

ganz bei sich selbst und die in ihr vorgesehene Verwirklichung des Subjekt-Objekts ist

keineswegs makellos.49 Eva Geulen bezeichnet diesen Zug der Klassik bei Hegel in ih-

rer Studie zum Ende der Kunst als Anachronismus – »Symptome dessen, daß man im

Kunstwerk nicht zu Hause ist« –, der konstitutiv zum Kunstwerk gehöre und aus der

Vergangenheit in sie hineinrage:50 »Auch das klassische Kunstwerk, in dem die Identifi-

kation vonGestalt und Bedeutung geleistet sein soll, hat noch Anklänge an Früheres und

wird von dunkler Erinnerung an symbolischeMehrdeutigkeit umgetrieben.«51 Der idea-

le Charakter des Klassischen steht in einem Spannungsverhältnis zu seinem Vor- und

Nachleben und die Erfüllung der Zwischenstellung von Noch-Nicht und Nicht-Mehr in

der teleologischen Entwicklung der Kunst kann keine reine Erfüllung sein.52 Vielmehr

muss von einer uneingelösten Erfüllung die Rede sein.

Der durch die Entfremdung von Allgemeinem und Besonderem geprägte Weltzu-

stand der Gegenwart, welcher der Kunst nicht günstig gewogen sei, lässt sich für die

Klassik nicht umstandslos ausräumen. Die Überwindung der Entfremdung stellt viel-

mehr bereits für diese ein Problemdar, umdasHegel ringt und dessen theoretische Ver-

wirklichung er beabsichtigt, aber nicht erreicht, so sehr er auch idealiter darauf hinaus

möchte.Dafür spricht, dassHegel nicht nur gegendenDualismusKants, sondern vor al-

lem gegen ein Zeitalter der Trennung, die mangelnde Harmonie im bürgerlich-sozialen

Leben, die im 18. Jahrhundert aufkommende Realität der Arbeitsteilung, anschreibe.53

Christoph Menke hat diesen Zug am hegelschen Denken als eine »Gegen-Metaphysik

der Versöhnung« bezeichnet, welche dieMöglichkeit der Einheit nicht voraussetzt, son-

dern aus der Diagnose ihres Gegenteils hervorbringt.54 Die theoretische Entgegnung,

der Kunst die Aufgabe einer Versöhnung einer in der Wirklichkeit nicht vorhandenen

Harmonie zuzuweisen, so die in dieser Untersuchung entscheidende Hypothese, gibt

von den Annahmen über jene Wirklichkeit eher Aufschluss, als dass sie sie tatsächlich

überwinden oder umzudeuten vermag. Vor diesem Hintergrund ergibt sich in der Be-

trachtung des hegelschen Textes eine Verschiebung,mit einem besonderen Augenmerk

auf die in ihm auftauchenden Brüche und Bruchstellen statt auf das in ihm angelegte

ideale Ziel. Wie sich mit einem im weiteren Verlauf noch näher diskutierten Text Ador-

nos formulieren lässt: »In der Darstellung birgt sich die Spur des dem Begriff inkom-

mensurablen empirischen Elements.«55

47 Ebd., 421.

48 Vgl. ebd., 419ff.

49 Vgl. ebd., 350.

50 Vgl. Geulen: Das Ende der Kunst, 51.

51 Ebd., 53.

52 Vgl. Szondi: »Hegels Lehre von der Dichtung«, 407.

53 Vgl. ebd., 334/353.

54 Vgl. Menke: Tragödie im Sittlichen, 23f. Menke bezieht sich hierbei auf Alexandre Kojève und Jean

Hyppolite. Vgl. insbesondere zu Kojève in der vorliegenden Studie, 16ff.

55 Adorno: »Skoteinos«, 355.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ästhetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalität nach G. W. F. Hegel 253

Dass die Kunst überhaupt – und auch die Klassik schon – nicht bei sich selbst ist,

arbeitet ein Text vonWerner Hamacher heraus. In »(The End of Art with the Mask)« be-

greift er das spezielle Verhältnis der Kunst zu ihrem eigenen Ende und insbesondere das

der Komödie als Potenzial, um über das hegelsche Verständnis vom Ende der Kunst als

Selbstaneignung und Vervollständigung in der Auflösung hinauszugehen und damit die

Kunst von sich selbst zu lösen.56 Genau wie Szondi macht Hamacher darauf aufmerk-

sam,dassderKeimderKomödiebereits inderTragödie angelegt sei.57Die Ironie alsAuf-

lösungserscheinung,wie ermit einer »wenig gelesen und selten zitierten Stelle« aus der

Phänomenologie des Geistes zeigt, ist nicht mit dem Verschwinden der Kunst zu verwech-

seln, sondern als ErscheinenderAbwesenheit einer substanziellenWahrheit erweist sich

Ironie – eine Entzweiung und Abspaltung von sich selbst – als die Wahrheit der Kunst

selbst. Die Kunst ist Hamacher zufolge besonders auf ihrer höchsten Stufe eine »desub-

stantializing art«, ein paradoxes Zu-sich-Kommen als »evacuated substance«.58 Hegels

›totalesDenken‹,und insbesonderedasVerständnis derKunst, ist folglich von einemEn-

de her zu lesen,dasweder SelbstverwirklichungundVollendungoderAuflösung ist noch

ein ihr auchnurmöglichesZiel inder selbsttransparentenDarstellunghat.Er gehtdamit

über Szondi hinaus, der die Loslösung vom klassischen und normativen Ideal gegen den

Vergangenheitscharakter der idealistischen Philosophie beschreibt, um das Kunstideal

in gewisser Hinsicht zu retten. Für Hamacher steht das Ende der Kunst als die ihr ei-

gene Aufspreizung, Grenze, unerfüllte Erfüllung, oder Depotenz(ierung) ihrer Verwirk-

lichung (und somit der Darstellung überhaupt) gegenüber. Somit wohnt der Kunst ein

Vergangenheitscharakter oder Vergänglichkeitscharakter inne – ein Ende ohne Telos –,

aufgrund dessen sie nicht zu sich selbst kommt, oder nie als sie selbst zu sich kommt.

Die Kunst kann nur vermittels dieses Endes der Darstellbarkeit überhaupt verstanden

werden:

Any presentation that was not also the presentation of the end, of the furthest limit,

of the finitude and fragility of presentation, would be incomplete. Any presentation,

as long as it was merely complete, would be incomplete. Therefore, in order to be

art, art cannot simply be itself; it must also be the art of the dissolution of art.59

Das Ende der Kunst ist weder die Verwirklichung in der Selbstauflösung zum reinen

Gedanken, das über das Zeitalter der Trennungen triumphiert noch die von Szondi

angedachte neuerliche Möglichkeit der Versöhnung von Allgemeinem und Besonde-

rem, der Idee und sinnlichem Scheinen. Die Ironie beziehungsweise die Komödie

sind nicht bloß Sonderfall einer nachklassischen Zeit und Verfallserscheinung nach

der Vollendung, sondern machen ein Ende offenbar, das der Kunst eingeschrieben ist.

Wenn das Enden in der Kunst und im Drama immer schon angefangen hat, statt ihm

äußerlich zu sein, muss das hegelsche Drama als aufgespreiztes Verhältnis zu diesem

Ende, als Auflösung und unerfüllte Erfüllung untersucht werden, statt als verwirklichte

56 Vgl. Hamacher, Werner: »(The End of Art with the Mask)«, 105–130, in: Barnett, Stuart (Hg.): Hegel

after Derrida, London: Routledge 1998, 130.

57 Vgl. ebd., 114.

58 Vgl. ebd., 106.

59 Ebd., 105.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Harmonie und Versöhnung von Form, Inhalt und Handlung im Dialog idealisiert zu

werden.

5.2 »Preisgabe der Stimmigkeit aus der eigenen Konsequenz«

Der beiHegel zweifelsfrei zu beobachtenden teleologischenAbsicht unddemRingenum

Geschlossenheit in seinerPhilosophie läuft ein inhärentesNicht-Aufgehenzuwider.Die-

se Bewegung wird nachfolgend mithilfe der Untersuchungen von Adorno, Paul de Man

und Jacques Derrida in Bezug auf das sprachliche Vorgehen des hegelschen Denkens

plausibilisiert. Wie Szondi geltend macht, könne die hegelsche Ästhetik nicht losgelöst

von Form und Verfahren der hegelschen Philosophie behandelt werden, weil sich in der

Kunst Hegels Anspruch zufolge die Verwirklichung des Subjekt-Objekts zum erstenMal

umsetze,60 oderwie esHegel anandererStelle inBezugaufPlaton formuliert:DerDialog

hat die Dialektik zur Seele.61 So kann schließlich ausgearbeitet werden: Die Philosophie

HegelsmussunterdemGesichtspunkt ihrer sprachlichenDarstellungund in ihrer spezi-

fischen literarischenGestalt begriffenwerden,weil sie als teleologisches – aber dennoch

in sich gespaltenes – Selbstgespräch auftritt. Diese Herangehensweise kann verdeutli-

chen, dass Hegels Schreiben den Zielvorstellungen seines Denkens immer auch zuwi-

derläuft.

Der »Primat des Ganzen«

In »Skoteinos oder Wie zu lesen sei« beschreibt Adorno einen stetigen Vorrang des abs-

trakten »Primat[s] des Ganzen« bei Hegel, der die Relevanz der Einzelanalysen immer

wieder breche.62 Das Ganze als notwendiges Ziel aller einzelnen Schritte stehe zugleich

am Ende sowie am Beginn von Hegels Vorgehen. Er spricht von einem Pathos, der das

Nicht-Identische als Heterogenes bezeichnet, verkennend, dass er es darin schon als et-

was erkannt habe und in die Einheit zurückführe.63 »Was dasGanze und dessenResultat

sein soll: dieKonstruktiondes Subjekt-Objekts, jenerAufweis,daßdieWahrheitwesent-

lich Subjekt sei, wird tatsächlich von jedem dialektischen Schritt bereits vorausgesetzt

[…].«64

DiesemerstenEindruck entgegen,umreißt Adorno in seiner Studie eine Lektüre der

sprachlichen Verfasstheit der hegelschen Philosophie, die vom Primat des gemeinten

Ganzen absieht und die Sprache dieses Meinens in Betracht zieht. Hegels Texte rein auf

ihreGesamtkonzeption hin zu rezipieren, sei nichtweniger als eine Kapitulation und ei-

ne Flucht; er nennt es sogar einen Rückzug vor Hegel.65 Die »philologische Norm«, den

60 Vgl. Szondi: »Hegels Lehre von der Dichtung«, 350.

61 Vgl. Hegel: Berliner Schriften, 268.

62 Vgl. Adorno: »Skoteinos«, 329. Die Formulierung »Primat des Ganzen« stammt aus Adorno:Minima

Moralia, 10.

63 Vgl. Adorno: »Skoteinos«, 375.

64 Ebd., 328.

65 Vgl. ebd., 331.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ästhetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalität nach G. W. F. Hegel 255

vomAutor subjektiv gemeinten Sinn herauszuarbeiten, sei nicht nur in sich bereits pro-

blematisch, bei Hegel jedoch exemplarisch unpassend. Loyalität beweise ein Interpret

nur,wenn er etwas leiste,wasHegel versäumte.66 Darumuntersucht Adorno die Verwie-

senheit aller philosophischen Kritik auf philologische Bedingungen, die auf eine Span-

nung zwischen Expression und Konstruktion zurückzuführen sei.67 Er wendet sich da-

mit gegen die bereits von Szondi konstatiertemechanistische SprachtheorieHegels, der

die Sprache lediglich als Vehikel gelte.68 Wohingegen Hegel das Aufgehen von geistiger

Erfahrung im gedanklichen Medium als realisierbar erscheine,69 er sich in der Sprache

ungewöhnlich unreflektiert bewege,wie Adorno konstatiert, thematisiert seine Lektüre,

dass sich in der sprachlichen Form des hegelschen Denkens Inhalte niederschlagen, die

es nicht aufzulösen vermag.70

Der Anmaßung des Abschließenden im Denken Hegels hält Adorno entgegen: »Das

Ganze ist das Unwahre.«71 Er fordert eine Vertiefung in das Schreiben und die Sprache

Hegels, die, wie er gegen Ende des Textes schreibt, notwendigerweise über Hegel hin-

ausgehe, weil

unterm Aspekt des Verstehens […] das Unverständliche an HegelWundmal des Identi-

tätsdenkens selbst [ist, M. W.]. Seine dialektische Philosophie gerät in eine Dialektik,

von der sie keine Rechenschaft ablegen kann und deren Lösung ihre Allmacht über-

steigt. Ihr Versprechen aufzugehen ist falsch.72

Die aus dieser Beobachtung gefolgerte Herangehensweise hakt zwischen ästhetisch-

philologischer Erfahrung und Begriff ein,73 statt die Methode der Wahrheitsfindung zu

einem dem Stoff – der sprachlichen Verfasstheit – rein äußerlichen Erkennen zu erklä-

ren (vgl. PhdG, 47). So werden Begriffe, Urteile und Schlüsse, die im hegelschen Denken

stets über sich hinausweisen und dem Gemeinten nicht widerstandslos sich anbieten

zur Aufforderung »das Gemeinte zu denken, auch wo nicht alle seine Implikate clare et

distincte vorzustellen sind«.74 Adornos Lesart zielt darauf ab, so ließe sich vereinfachend

sagen, dem Denken Hegels produktive Widersprüche zu entnehmen. An diesem An-

spruch, der unter dem Motto des »Unverstandenen« die sprachliche Verfasstheit des

dialektischen Vorgangs die der darin anvisierten Totalität zuwiderlaufenden Merkmale

in den Fokus rückt, nehmen die folgenden Überlegungen ihren Anstoßpunkt.

Derrida, der seine Hegel-Lektüre in weiten Teilen in einer Auseinandersetzung mit

Texten Georges Batailles entwickelt, beschreibt den Gang zum »Primat des Ganzen«75

66 Vgl. ebd., 343.

67 Vgl. ebd., 367.

68 Vgl. Szondi: »Hegels Lehre von der Dichtung«, 396/7.

69 Vgl. Adorno: »Skoteinos«, 368.

70 Vgl. ebd., 353.

71 Adorno:Minima Moralia, 57. Zitiert nach Szondi: »Hegels Lehre von der Dichtung«, 416.

72 Vgl. Adorno: »Skoteinos«, 374f.

73 Vgl. ebd., 368.

74 Vgl. ebd., 341.

75 Adorno:Minima Moralia, 10.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

mit der Formulierung der »beschränkten Ökonomie«76 Die Nähe zu Adornos Position

besteht inderBetonungeines teleologischenStrebenszurAbgeschlossenheit,die inDer-

ridas Text als »Sinn« bezeichnet ist. Weil die Methode Hegels in der Phänomenologie die

Folge der Figuren der Phänomenalität auf einWissen um den Sinn beziehe, der sich im-

mer schon angekündigt habe, beschreibe sie die Zirkulation oder den Kreislauf der »re-

produktiven Konsumtion«. »Sie ist nur in der Lage, die Differenz und die Negativität

als Seiten, Momente oder Voraussetzungen des Sinns zu bestimmen: als Arbeit.«77 Die

Bewegung und das Werden imWiderspruch, das Hegel stark zu machen sucht, verliert

sich auf den ersten Blick beim Ringen um das Ganze, den absoluten Geist, das Wissen,

dieWissenschaft, die systematische Philosophie, die Identität vonMethode und Gegen-

stand. Diesen Gang beschreibt Derrida als onto-theo-teleologisch beziehungsweise ar-

cheoteleologisch, das heißt als Zusammenfallen desmetaphysischen Denkensmit einer

teleologischen Struktur.78 Ein absoluter Anfang bleibt stets im Blick – was als Ziel her-

auskommen soll, steht anders als bei den Frühromantikern zu Anfang fest. So lässt sich

für Hegels Denken einerseits ein Totalitätsanspruch konstatieren, der denWiderspruch

ausschließlich umdenWillen einer letztendlichen Identität bemüht, oder in denWorten

Adornos: »Bei allemNachdruck aufNegativität,Entzweiung,Nichtidentität kenntHegel

deren Dimension eigentlich nur um der Identität willen, nur als deren Instrument.«79

Im Fortgang der Aufhebung geht es nicht um ein freies Denkens, sondern um rechne-

risches Kalkül, das auf ein Resultat zuhält. Hegels Text weist jedoch über den in seinem

Denken angelegtenTotalitätsanspruchhinaus:Derrida nimmt an,dassHegel die Bedro-

hung seines Ziels, eine nicht zu bändigende Negativität, sieht, aber ausschließt. Indem

er sie systematisch verberge, komme sie zumVorschein.80 Eine Verwandtschaftmit den

Überlegungen Szondis ist zu erkennen.Hegel bietet der von ihm bereits als Zeitalter der

Trennungen empfundenen Epoche einen philosophischen Gegenentwurf auf, anhand

dessen sich das Denken der Trennung – vielleicht gegen seinen Willen – in seinen Text

umso deutlicher und wirksamer einschreibt.

Eine instrumentelle Sprachauffassung, die Adorno bei Hegel ebenso konstatiert wie

anfechtet und darinmitDerridas Lektüre übereinkommt,81 beschreibt auch Szondi.He-

76 Vgl. Derrida: »Von der beschränkten zur allgemeinen Ökonomie«.

77 Ebd., 412.

78 Auf den von Heidegger beschriebenen Umschlag der Philosophie nach dem ›Tod Gottes‹ in eine

onto-theologische Struktur wurde in der vorliegenden Untersuchung bereits hingewiesen (146).

Die Archeoteleologie als wesentliche Grundlegung findet sich in verschiedenen Texten Derridas.

Vgl. etwa Vom Geist. Heidegger und die Frage, übers. v. Alexander García Düttmann, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 2004, 67/70; vgl. »Les fins de l’homme«, in: Ders.:Marges de la philosophie, Paris: Editions

deMinuit 1997, 144, vgl. außerdem Glas, Paris: Galilée 1974, 130. Vgl. zudemDas andere Kap.Die ver-

tagte Demokratie. Zwei Essays zu Europa, übers. v. Alexander García Düttmann, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 1993, 24;HusserlsWeg in die Geschichte am Leitfaden der Geometrie, übers. v. Rüdiger Hentschel

und Andreas Knop, München: Fink 1987, 155.

79 Adorno: »Skoteinos«, 375.

80 Derrida: »Von der beschränkten zur allgemeinen Ökonomie«, 393.

81 Zur Nähe von Adornos und Derridas Hegel-Lektüre im Hinblick auf eine der Dialektik immanen-

te Dialektik vgl. Hamacher, Werner: »pleroma – zu Genesis und Struktur einer dialektischen Her-

meneutik bei Hegel«, 7–333, in: Hegel, G. W. F.: Der Geist des Christentums. Schriften 1796-1800; mit

bislang unveröffentlichten Texten, hg. v. Hamacher, Werner, Frankfurt a.M.: Ullstein 1978, 288f.).

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ästhetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalität nach G. W. F. Hegel 257

gels Sprachtheorie verlange eine Korrektur, die seinem Denken nicht äußerlich wäre,

sondern ihm überhaupt erst gerecht werde. Das bedeutet, dass der Sprache eine gewis-

se Autonomie zugestanden werdenmuss. Nach Derrida und Adorno kann nicht das Ge-

meinte diskutiert werden, ohne die Art des Meinens in den Blick zu nehmen. Die Un-

trennbarkeit der Sprache desMeinens und des in ihmGemeinten sowie denWiderstand

zwischen ihnen zu erörtern, ist die Grundlage, auf der eine Ästhetik nach Hegel und

gegen den Hegelianismus anvisiert werden kann. Adorno formuliert diesbezüglich ei-

ne »Preisgabe der Stimmigkeit aus der eigenen Konsequenz«.82 Eine solche Auseinan-

dersetzung mit Hegel eröffnet andere Zusammenhänge, wie sie auch mit dem Text Ha-

machers erschlossen wurden. So etwa,wenn er herausstellt, dass sich in der Sprache als

Medium immer auch der Ruin ihres Verstehens-,Kommunikations- undHandlungsver-

mögens eintrage.83

Widerstand und Disjunktion der Sprache

Eine »Preisgabe der Stimmigkeit aus der eigenen Konsequenz«mit Blick auf die sprach-

licheVerfasstheit des hegelschenDenkens durchdenkt auchPaul deMan. In seinemAuf-

satz zu Zeichen und Symbol in Aesthetic Ideology84 bezieht er sich nicht nur ausdrücklich

auf Szondis Hegel-Lektüre, sondern entwickelt seine Überlegungen auch explizit mit

den hegelschen Vorlesungen über die Ästhetik. Ausgehend von der etwas übertrieben for-

mulierten Behauptung, nur wenige Denker hätten so viele Schüler, die nie einWort von

ihm gelesen haben, hält deMans Text auf dieThese zu,Hegels Rezipienten seien zuwei-

len hegelianischer als er selbst. Das gilt insbesondere dort, wo eine Lektüre, die für de

Man nichts anderes als ein »close reading«85 sein kann, noch gar nicht begonnen hat.

Mit einem Hegelianismus Hegels will sich de Man nicht zufriedengeben und führt eine

Untersuchung durch, die dieses vermeintlich Selbstverständliche in Zweifel zieht. Ganz

nebenbei wirft er damit die Frage auf, wofür »literary theory« überhaupt gut ist, wenn

nicht dafür, um zwischen ästhetischer Erfahrung undTheorie der Kunst konsequent zu

unterscheiden.EsgehtumdasVerhältnis zwischendemGemeintenundderArtdesMei-

nens.

Ausgangspunkt istHegelsDefinition des Schönen als einem sinnlichen Scheinen der

Idee (vgl. Ä I, 395). Das Schöne werde zumeist als symbolischer Vermittlungsvorgang

82 Adorno: »Skoteinos«, 375.

83 Vgl. Hamacher: »(The End of Art with the Mask)«, 113.

84 de Man, Paul: »Sign and Symbol in Hegel’s Aesthetics«, 91–104, in: Ders.: Aesthetic Ideology, hg. v.

Warminski, Andrzej, Minneapolis: Univ. of Minnesota Press 1996, 93.

85 In »The Return to Philology« (de Man, Paul : »The Return to Philology«, 21–53, in: Ders.: The Resis-

tance to Theory, hg. v. Godzich, Wlad, Minneapolis: Univ. of Minnesota Press 2006) beschreibt de

Man einerseits Veränderungen in der literaturwissenschaftlichen Ausbildung von der traditionel-

len »task of determining themeaning of texts« (ebd., 22) hin zu einer »examination of the structure

of language prior to themeaning it produces« (ebd., 24), was von denen als Angriff gesehenwerde,

die die Literaturwissenschaft betrachten als »substitute for the teaching of theology, ethics, psy-

chology, or intellectual history.« (Ebd., 24) Er fordert nahes Lesen (»reading texts closely«) anstelle

der Verortung des Gelesenen in einer allgemeinenmenschlichen Erfahrung oder Geschichte. »Clo-

se reading«, so de Man, »cannot fail to respond to structures of language which it is the more or

less secret aim of literary teaching to keep hidden.« (Ebd., 24).

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

zwischenGeist und physischerWelt begriffen, so deMan.Der EinflussHegels sowie sei-

ner »kaum rezipierten« Vorlesungen über die Ästhetik auf das Nachdenken über Literatur

[undTheater] und seinen Hegelianismus nolens volens,86 dem er sich entgegenstellt, be-

ruht auf einem teleologischen, fortschrittsorientierten Allgemeinplatz der historischen

Diskurse über Literatur und ihre philosophischeTheorie. In kritischer Auseinanderset-

zung mit der bei Hegel konstatierten Ideologie des Symbols,87 kann ein solcher Hege-

lianismus als eine Lektüre angesehen werden, die für Hegels Vorstellung des Ästheti-

schen eine gelungene Vermittlung zwischen Idee und sinnlichem Scheinen konstatiert.

Bei genauerem Nachlesen hat jedoch eine solche Lesart keinen Bestand. De Man stellt

die Frage:

Could it be that Hegel is saying something more complex about the symbol and

about language than what we recognise in him as so familiar to us but that part of

what he has to say is something that we cannot or will not hear because it upsets

what we take for granted, the unassailable value of the aesthetic?88

Hegels Ästhetik als eineTheorie der symbolischen Form zu begreifen, steht ein »disturb-

ing element of personal inadequacy« entgegen, nämlich das »disturbing statement that

art is, irrevocably, for us a thing of the past«.89 Die versöhnende Vermittlung zwischen

Idee und sinnlichemErscheinen, die jederTheorie der symbolischen Form zugrundelie-

gen muss, ist der Vergangenheit zugewiesen. Während für de Man bei Hegel einerseits

eine Symboltheorie des sinnlichen Scheinens der Idee gefordert wird, und die hegel-

sche Ästhetik der Erhaltung und Monumentalisierung der klassischen Kunst gewidmet

ist, enthält sie zugleich Elemente, die eine solche Erhaltung von Beginn an unmöglich

machen.90 Mit der Kunst – beziehungsweise der Monumentalisierung der klassischen

Kunst – verschwinde zugleich die versöhnende Vermittlung, das heißt die »interpene-

trationofmeaningand form«,dieHegel gegendaswillkürlicheZeichenund fürdasSym-

bol ins Spiel gebracht hatte.91 Dementsprechend kommt deMan zu dem Schluss: »What

the Aesthetics calls the beautiful turns out to be, also, something very remote fromwhat

we associate with the suggestiveness of symbolic form.«92

DeMan wendet sich somit gegen die Behauptung einer gelungenen Umsetzung des

bei Hegel anvisierten Zusammenfallens von Gegenstand undMethode. Er beschreibt ei-

ne Unmöglichkeit, Subjekt und Prädikat zur Übereinstimmung zu bringen. Diesen Ge-

danken entwickelt er an der symbolischen Form der Allegorie, welche Hegel zufolge die

Dinge nicht ihrer Wirklichkeit angemessen darstelle, sondern lediglich in ein Bild oder

eine Parabel überführe und ihmdeswegen als untergeordnete Gattung gelte.Dabei hebt

er hervor, dass sich imdialektischen SystemHegels das vermeintlichUntergeordnete als

86 Vgl. de Man: »Sign and Symbol in Hegel’s Aesthetics«, 93.

87 Vgl. ebd., 100.

88 Ebd., 95.

89 Ebd., 94.

90 Vgl. ebd., 100ff.

91 Vgl. ebd., 93.

92 Ebd., 103.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ästhetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalität nach G. W. F. Hegel 259

das Ausschlaggebende herausstellen kann. Die Allegorie, als Beispiel für eine die Trenn-

schärfe zwischen Symbol undZeichen auflösende Form,wird für deMan zum»defective

cornerstone of the entire system«.93 Das sinnliche Scheinen und insbesondere die Spra-

che kannnicht schlichtweg alsMittel symbolischenAusdrucks erachtetwerden, sondern

esbesteht auchbereits fürHegel einProblemdarin,dass sichSprache vonder in ihr sinn-

lich repräsentierten Idee immer schon verabschiedet hat:

Art is ›of the past‹ in a radical sense, in that, like memorization, it leaves the interior-

ization of experience forever behind. It is of the past to the extent that it materially

inscribes, and thus forever forgets, its ideal content.94

In seiner Entwicklung einer Disjunktion der Sprache hinsichtlich der in ihr geknüpften

Verbindung von sinnlichem Scheinen und Idee, bezieht sich de Man auf Szondis Be-

sprechung der unbefriedigenden Ausführungen Hegels zu den symbolischen Formen,

die auf seine unzulängliche Konzeption der Sprache zurückzuführen seien.95 Der Ein-

sicht, dass die Sprache in der Dichtung nicht allein Mittel ist, sei Hegel nahe gekom-

men, wobei die Nachdrücklichkeit,mit der er sich gegen eine solche Auffassung wende,

als Zeichen seiner Unsicherheit zu deuten sein könne.96 Obwohl Szondi einerseits das

Telos der romantischen Kunst, die erneute Versöhnung von Allgemeinem und Besonde-

rem im Element des reinen Gedankens – wiederum gegen denWeltzustand einer allge-

meinen Partikularität – bei Hegel anerkennt,97 stellt er genau diese Überlegung auf den

Prüfstand. Szondi ist skeptisch gegenüber den hegelschen Totalitäts- und Einheitsan-

sprüchen, wenn er, wie bereits angedeutet, die These einer Ablösung der Kunst durch

die Philosophie in Zweifel zieht. Er setzt bei einem bemerkenswerten Zitat an, in dem

Hegel selbst bereits die besondere Bedeutung der Sprache in der Dichtung hervorhebt.

Das Zitat löst die chronologische Richtung der zuerst vorliegenden Idee zumdanach ge-

fundenen sinnlichen Scheinen vollkommen auf:

In der freien Poesie […] gibt […] die Nötigung, den Ausdruck der Vorstellungen her-

über- und hinüberzuwenden, zusammenzuziehen, auszubreiten, dem Dichter eben-

sosehr neue Gedanken, Einfälle und Erfindungen, welche ihm ohne solch einen An-

stoß nicht gekommen wären. (Ä III, 291)

An dieser Stelle tritt eine Selbstständigkeit der Sprache auf, die den Dichter dazu zwin-

ge, unablässig an den Vorstellungen zu arbeiten. Szondi macht mit Blick auf dieses Zi-

tat darauf aufmerksam, dass Hegel ein Wechselverhältnis zwischen den Ideen und der

Sprache erkennt und dass darin ein seiner Philosophie unangemessener Sprachbegriff

liege, weil dieser eine Interdependenz von Denken und Ausdruck enthalte.98 Von die-

ser Neubewertung des hegelschen Sprachdenkens, die auch Adorno beschreibt, und der

93 Vgl. ebd., 104.

94 Ebd., 103.

95 Vgl. ebd., 94.

96 Vgl. Szondi: »Hegels Lehre von der Dichtung«, 482.

97 Vgl. ebd., 430.

98 Vgl. ebd., 482.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

zufolge sich eine disjunktive Interdependenz zwischen Denken und Schreiben ereig-

net,welche die Ambition einer bruchlosen Zusammenführung von Sein und Sprache er-

schüttert, bleibt auch die Theorie der dramatischen Poesie nicht unberührt. Wenn das

Mittel der Aneignung der Welt die Arbeit der Sprache sei,99 in diesem Aneignungsver-

hältnis aber stets als einWiderstandund eineDisjunktion verbleibe,müsse dies auch für

dieTotalität vonSubjektundObjekt inderdramatischenPoesie ausdemzuvorangeführ-

tenZitat gelten.FürHegel ist die vollständig dramatische FormderDialog,das heißt das

Aussprechen der Figuren gegeneinander in der Sprache (vgl. Ä III, 493). Er bringt Sub-

jektivität und Objektivität zusammen:

Diese Objektivität, die aus dem Subjekte herkommt, sowie dies Subjektive, das in sei-

ner Realisation und objektiven Gültigkeit zur Darstellung gelangt, ist der Geist in sei-

ner Totalität und gibt als Handlung die Form und den Inhalt der dramatischen Poesie

ab. (Ä III, 323f.)

WährendHegel eine Subjekt-Objekt-Totalität für die dramatische Poesie festhält, die im

Sinne der teleologischenAnlage seines philosophischen Systems zu begreifen ist, hat die

Auseinandersetzung mit dem Widerstand zwischen dem Gemeintem und der Art des

Meinens einenWiderspruch imHinblick aufdieseZielsetzungergeben.DieZusammen-

führung vonObjektivität undSubjekt zu einer Totalität desDramatischenkann,den vor-

angegangenen Ausführungen zufolge, nicht als Vollzug einer geschlossenen Stimmig-

keit betrachtet werden, sondern muss vielmehr als disjunktive Totalität begriffen wer-

den.

Dem Verhängnis der Totalität entgehen

Die Erörterung der Auseinandersetzungmit dem ›hegelschen Verfahren‹ bei Adorno, de

Man und Derrida hat verdeutlicht, inwiefern Hegels Sprache der versöhnten Totalität

nicht zuarbeitet. Das ist die Grundlage dafür, das hegelsche Drama als Form-Inhalt-Ge-

füge zu betrachten, das mehr ist, als die von Hegel in ihm vorgesehene Erfüllung der

Kunst, die sich in der Klassik auch schon nicht einlösen wollte. In der Untersuchung auf

dieseWeise vorzugehen,wirddemGedankengerechter als eine LesartHegels zugunsten

einer Stimmigkeit, die seinem Schreiben widerspricht.Weil die Kunst in ihrem Streben

zum Ende und der Verwirklichung in der Auflösung stets von diesem Ende eingeholt

und schlichtweg nicht ohne dieses zu denken ist, verschiebt sich auch das teleologische

Verfahren Hegels im Ringen um die Geschlossenheit in der Form der Kunst auf eine ihr

inhärente Aufspreizung.Das anvisierte Zusammenfallen vonMethode undGegenstand,

die Hegel zumEnde seiner Vorlesungen heraufbeschwört, wirft vielmehrWidersprüche

auf, als dass es sie lösen würde.

ImRahmender vorliegendenStudie richtet sichdieBetrachtung,zwischenderSpra-

che des Meinens und des Gemeinten und vor demHintergrund einer unerfüllten Erfül-

lung, auf die beiHegel angelegte Totalität desDramas.Mit Blick auf den hegelschen Text

99 Vgl. de Man: »Sign and Symbol in Hegel’s Aesthetics«, 97.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ästhetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalität nach G. W. F. Hegel 261

lässt sich dort einhaken, wo der Text das in ihm Gemeinte zwischen Erfahrung und Be-

griff entfaltet:

Hegel zufolge bedarf es konstitutiv des Nichtidentischen, damit Begriffe, Identität

zustande kommen; so wie es umgekehrt des Begriffs bedarf, um eines Nichtbegriffli-

chen, Nichtidentischen sich bewußt zu werden. Nur verletzt er seinen eigenen Begriff

von Dialektik, der gegen ihn zu verteidigen wäre, indem er ihn nicht verletzt, ihn zur

obersten widerspruchsfreien Einheit zusammenschließt. Summum ius summa inuria.

Durch ihre Aufhebung wird die Wechselseitigkeit in Einseitigkeit zurückgebildet. Aus

der Wechselseitigkeit ist auch nicht ins Nichtidentische zu springen; sonst vergäße

Dialektik ihre Einsicht in die universale Vermittlung. Aber das Moment des Nichtauf-

gehenden, das in ihr mitgesetzt ist, vermag sie nicht ohne Münchhausenkunststück

wegzuschaffen. Was ihr Ärgernis bereitet, ist der Wahrheitsgehalt, der ihr erst abzu-

gewinnen wäre. Stimmig würde sie einzig in der Preisgabe von Stimmigkeit aus der

eigenen Konsequenz. Um nichts Geringeres ist Hegel zu verstehen.100

Die Aufhebung in Stimmigkeit ist der Horizont des Dramatischen, in demHegel darum

bemüht ist, dieWechselseitigkeit in Einseitigkeit zurückzubilden und auf der Ebene von

Form und Inhalt zu einer in sich geschlossenen Einheit zusammenzuführen. Das Dra-

ma istdieLösung fürdaszentraleProblemeiner In-eins-SetzungdesNicht-Identischen,

das sich der Teleologie des dialektischen Denkens stellt. Das Motiv einer Bewegung zur

Vollendung und Versöhnung wird in den beiden folgenden Teilkapiteln immer wieder

auftauchen. Entscheidend für die vorliegende Studie ist dabei jedoch: Die ›Zurückbil-

dung von Wechselseitigkeit in Einseitigkeit‹ ist im dramatischen Kunstwerk von Hegel

mit Blick aufs Ganze zwar paradigmatisch beabsichtigt. Eine Preisgabe der Stimmigkeit

aus der eigenen Konsequenz jedoch, wie sie Adorno als Forderung des hegelschen Den-

kens an es selbst formuliert, verlangt eine Annäherung an die hegelsche Sprache. Eine

solche Annäherung akzentuiert die Momente des Nicht-Aufgehens und die in Formen

niedergeschlagenen Inhalte.

Dies könnte eine Beschreibung dessen sein, was die Literatur-, Text- oder garThea-

terwissenschaftmit philosophischenTextenüberhaupt anfangenkannundwie sie ihnen

gewinnbringend etwas abzuringen vermag.DieseHerangehensweise zielt weder darauf

ab noch erhebt sie den Anspruch, eine hegelsche Ästhetik nach Hegel zu formulieren,

versetzt jedoch in die Lage, Splitter aus ihrem Gegenstand zu lösen, die eingeschliffe-

ne Betrachtungsschemata – wie hinsichtlich des Dramas und des Horizontes des Dia-

logischen in ihm – in Frage zu stellen. Mit Adorno ist festzuhalten, dass die Bedeutung

und die Eigenständigkeit von Moment und Konfiguration gegenüber dem System auf-

grund eines »allzu simplen Vertrauens auf die Totalität« und einer sich zur Sprache sou-

verän-gleichgültig verhaltenden Darstellungsweise noch nicht in Hegels Denken einge-

gangen sind.Darauf aufbauend lässt sichmit derenUntersuchungüber das »Verhängnis

der Totalität« – das sich in seinen Texten mit der Geste der Lehre zwar vermittelt, aber

nicht eingelöst werden kann – hinaus denken.101 Die Bewegung, von der sich Hegel ei-

ne Selbstgleichheit anhand der Vermittlung verspricht (vgl. PhdG, 25), und die Adorno

100 Adorno: »Skoteinos«, 375.

101 Vgl. ebd., 342.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

als »Münchhausenkunststück« bezeichnet, löst ungeheure Schwingungen aus, wenn sie

in ihrer Stimmigkeit aufgegeben wird und dasMoment des Nicht-Aufgehens, das in ihr

mitgesetzt ist, nicht weggeschafft wird.102

Das mit Adorno und Derrida nachvollzogene Nicht-Aufgehen der dialektischen

Vorgehensweisemarkiert eine Unterbrechung imVorgang der Vermittlung und Versöh-

nung, der sich Hegel nicht vollkommen entledigen kann. Von diesem Nicht-Aufgehen,

von dem ihr inhärenten Ende her, muss die Kunst als Darstellung und das Drama –

dieses sei vollständig in der Form des Dialogs (vgl. Ä III, 493) – in seiner sprachlichen

Verfasstheit gelesen werden. Das Drama ist so weder das Geschlossene, als das es nach

Hegel zur Geltung gebracht wurde noch ist der Dialog jenes Mittel, als das er in der

Annahme, die Kunst, die Vermittlung oder die Darstellung überhaupt könnten von

der Seite ihrer Versöhnung und Geschlossenheit her gedacht werden, konzipiert ist.

Derrida spricht in dem bereits oben zitierten Aufsatz von einem »blinden Fleck des

Hegelianismus, um den herum die Repräsentation des Sinns sich organisieren kann«

und der als radikale Verausgabung eine solch vorbehaltlose Negativität bilde, dass er im

System nicht einfach wieder Komplize der Positivität werden könne.103 Die Dramatik

und Dialogik des hegelschen Dramas – als Konflikt, Kollision und Streit das Potenzial

der Darstellung, mehr als nur Rad in der beschränkten Ökonomie des hegelschen Den-

kens der (dramatischen) Repräsentation – müssen als dieser blinde Fleck betrachtet

werden.Der Dialog lässt sich als exemplarischer Ort dafür anführen, um zu zeigen,was

Adorno im Sinn hatte, als er meinte, die Mikrostruktur des hegelschen Denkens und

seiner literarischen Gestalt sei bereits das, was Benjamin als »Dialektik im Stillstand«

bezeichnete.104 Während der Dialog des Denkens die Dialektik zur Seele hat, wie auch

das folgende auf Platon gemünzte Zitat verdeutlicht, ist dabei »eigentliches Philoso-

phieren« und »das Vorstellen von demselben« als »Verschiedenseitigkeit« des Dialogs

vermischt. Der Dialog bringt die sprachliche Verfasstheit des Denkens als Vorstellung

zur Geltung, stellt sie regelrecht aus:

Die Form des Dialogs enthält seine heterogenen Elemente, Seiten; was ich darunter

verstehe, ist dies: daß darin eigentliches Philosophieren über das absoluteWesen und

das Vorstellen von demselben mannigfaltig vermischt ist, macht diese Verschieden-

seitigkeit aus.105

5.3 Das Drama als Form: Entzweiung zur tragischen Subjektivität,
doppelter Sinn der Handlung und sinnliche Entfaltung

Die in Hegels Philosophie angelegte Versöhnung geht nicht auf. Die Kunst, welche He-

gel auf der Grundlage eines archeoteleologischen Primats des Ganzen und als zur Voll-

endung strebend konzipiert hat, ist in der Entfremdung vonAllgemeinemundBesonde-

102 Vgl. ebd., 375.

103 Vgl. Derrida: »Von der beschränkten zur allgemeinen Ökonomie«, 392.

104 Vgl. Adorno: »Skoteinos«, 364.

105 Hegel: Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie II, 21.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ästhetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalität nach G. W. F. Hegel 263

rem sowie durch das Verhältnis zu ihrem eigenen Ende eingeholt. Sei es als Noch-Nicht

oder Nicht-Mehr, oder aber als ein von Beginn an gegebener Vergangenheitscharakter –

die unerfüllte Erfüllung,dieHegel zugunsten einer Selbstgleichheit zu tilgen sucht, aber

dennoch einräumenmuss, verschiebt die Kunst auf eine ihr eigene Aufspreizung. In der

Formder hegelschen Sprache schlägt sich eine Selbstentzweiungnieder, die er inhaltlich

undmit dem Blick aufs Ganze zwar aufzuheben beabsichtigt, jedoch nicht wegschaffen

kann.

Wenn das Enden der Kunst und demDramamitgegeben und eingeschrieben ist, ge-

rade dort, wo das Gegenteil beabsichtigt ist, dann muss es im und als Verhältnis zu sei-

ner Auflösung und seinem Nicht-Aufgehen untersucht, statt als verwirklichte Harmo-

nie zwischen Darstellung und Dargestelltem, Meinen und Gemeintem, Idee und sinn-

lichem Erscheinen idealisiert zu werden. Damit wird der Rückzug auf die Gesamtkon-

zeption umgangen, welchem sich Adorno emphatisch entgegenstellt. Vor diesem Hin-

tergrund undmit einem close reading in der folgenden Untersuchung wird ein produkti-

ves Verständnis der Vorlesungen über die Ästhetik vorgeschlagen. Im Zentrum steht dabei

die systematische Beschreibung der dramatischen Poesie. Zunächst wird dabei auf die

Totalität der dramatischen Poesie als der dritten Darstellungsweise nach Epik und Lyrik

eingegangen. Die Totalität aber ist nicht eine vollkommene Vermittlung, sondern viel-

mehr entlang der zuvor besprochenenDisjunktion zu verstehen, das heißt als disjunkti-

ve Totalität.Wenndabei imFolgenden auf dasMotiv der Tragik zurückgegriffenwird, ist

dabei weniger die geschichtsphilosophische und am Denken der Teleologie orientierte

Kategorie gemeint, als vielmehr die grundsätzliche Erfahrung der unauflösbaren Kon-

flikthaftigkeit menschlichen Handelns.

Eine dritte Darstellungsweise – die dramatische Poesie

Mehrfach war bereits von der Vollendung zur Totalität des Dramas die Rede. Diese

beruht auf ästhetischer Ebene und im Hinblick auf die zunächst augenscheinlich nur

formalen Aspekte seiner Gestaltung auf der Vermittlungsleistung zur »dritten Dar-

stellungsweise« (Ä III, 323) zwischen den Prinzipien der epischen Dichtung und der

lyrischen Poesie. Während das Epos »Skulpturbilder der Vorstellung«, das heißt eine

entfernte und »für sich abgeschlosseneWirklichkeit« mitteilt und in seinem Erscheinen

in der Darstellung als objektive Begebenheit schildert, hinter die der Dichter zurücktre-

te, spreche sich in der Lyrik eine Subjektivität und Innerlichkeit aus, die alles sachlich-

objektive als das ihre ausweise, sei es als Leidenschaft, Stimmung oder Reflexion (vgl. Ä

III, 321f.). Formal wie inhaltlich zwar werde im Drama, wie auch im Epos, eine Hand-

lung ausgebreitet. Nur werde diese nicht wie ein Vergangenes durch Erzählung als

Begebenheit dargestellt, sondern vollzogen, das heißt als verlebendigte Handlung zur An-

schauung gebracht, in der, dem lyrischen Prinzip zufolge, individuelle Charaktere zum

Ausgangs- und Mittelpunkt des Geschehens werden (vgl. Ä III, 323). Die dramatische

Poesie verbindet Hegel zufolge die Objektivität des Epos mit dem subjektiven Prinzip

der Lyrik, wenn sie eine in sich

abgeschlossene wirkliche Handlung, ebensosehr aus dem Inneren des durchführen-

den Charakters entspringende als in ihrem Resultat aus der substantiellen Natur der

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Zwecke, Individuen und Kollisionen entschiedene Handlung in unmittelbarer Gegen-

wärtigkeit darstellt. (Ä III, 474)106

Demzufolge ist das Drama für Hegel ein aus verschiedenen Elementen zusammenge-

setztes Subjekt-Objekt-Sein. Das Objektive ist dem Subjekt angehörig und als aus die-

sem herkommend dargestellt (vgl. Ä III, 323): »Dies Substantielle [der Ausgang in die

Herausstellungmenschlicher Zwecke, Charaktere und Konflikte,M. W.], das sich in den

selbstständig aus sich handelnden Individuen geltend macht, ist die andere Seite des

Epischen, die sich im Prinzip der dramatischen Poesie wirksam und lebendig erweist.«

(Ä III, 477) Das äußere und objektive Geschehen der dramatischen Poesie werde durch

die Bestrebungen eines handelnden Subjektes herbeigeführt. Sie erhalte dadurch und

genau im und als Verhältnis zu den subjektiven Zwecken und Leidenschaften ihre dra-

matische Bedeutung (vgl. Ä III, 477). Zwar aus dem Individuum bestimmt, ist das ver-

äußerte Handeln des Individuums in der Folge zugleich jedoch als »Rückschlag« der ge-

samten Realität zu begreifen, die es als objektiv Äußeres in sich zurücknehmen muss,

und die wiederum zum Boden seines Tuns wird:

Was nämlich aus der Tat herauskommt, geht für das Individuum selber daraus her-

vor und übt seinen Rückschlag auf den subjektiven Charakter und dessen Zustände

aus. Dieser stete Bezug der gesamten Realität auf das Innere des sich aus sich be-

stimmenden Individuums, das ebensosehr der Grund derselben ist, als es sie in sich

zurücknimmt, ist das eigentlich lyrische Prinzip der dramatischen Poesie. (Ä III, 478)

So erfolge jede individuelle Handlung und alle Realisation der an Zwecke gebundenen

Leidenschaften als Relationshandlung im Gespann der objektiven Verhältnisse und ver-

messe anhanddes individuell-subjektiven Tuns die vernünftigenGesetze der dargestell-

tenWirklichkeit (vgl. Ä III, 323). Die epische und lyrische Seite der dramatischen Poesie

sind jeweils episch-lyrischund lyrisch-episch,weil beidePrinzipien aufeinander verwei-

sen und ineinander verschränkt sind. Die wechselseitige Verschränkung von lyrischer

und epischer Formals dieWeise derDarstellung imDrama ist,wie dieBeschreibungHe-

gels nahelegt (»als Handlung die Form und den Inhalt der dramatischen Poesie« [Ä III,

323f.]), nicht vomDrama zu trennen. Insbesondere,wenn es sich durch eineBehandlung

auszeichnet,die vortrefflich für dieAufführungwird (vgl.Ä III, 507).Als »wirklichesAus-

führen innerer Absichten und Zwecke, mit deren Realität sich das Subjekt als mit sich

selbst zusammenschließt und darin sich selber will und genießt und nun auch mit sei-

nem ganzen Selbst für das, was aus demselben ins äußere Dasein übergeht, einstehen

muß« (Ä III, 478), sind einzelne Tathandlungen des Individuums und die Handlung im

weiteren Sinne nicht voneinander geschieden, sondern durch einander bedingt.Das In-

dividuumbefindet sich in einemWechselverhältnismit dem,was aus seinen eigenenTa-

ten hervorgeht und ihm äußerlich geworden ist. Darum formuliert Hegel, dass im Dra-

ma »Handlung alsHandlung« (Ä III, 478) erfolge, das heißt imweiteren Sinne als Plot so-

wie im engeren Sinne als individuelles Tathandeln in Erwartung eines Rückschlags der

gesamtenRealität. InderHandlung sinddie lyrischeundepischeSeite der dramatischen

106 Herv. M. W.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ästhetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalität nach G. W. F. Hegel 265

Dichtung als das jeweilsmit demAnderen Verschränkte –und,wie besonders hervorge-

hoben werden muss, beide wiederum in ihrem gegenseitigen Widerspruch – bewahrt.

Tathandlungen sind stets mehr denn individuelles und subjektives Geschehen und die

Handlung im weiteren Sinne nie nur objektive und äußere Begebenheit:

Diese Objektivität, die aus dem Subjekte herkommt, sowie dies Subjektive, das in sei-

ner Realisation und objektiven Gültigkeit zur Darstellung gelangt, ist der Geist in sei-

ner Totalität und gibt als Handlung die Form und den Inhalt der dramatischen Poesie

ab. (Ä III 323f.)

Die Handlung alsHandlung im dramatischen Kunstwerk ist somit ein Vorgang, der ver-

mittelnd die Relation von individuell-subjektiv verwirklichten Absichten und die äußere

Objektivität in beide Richtungen hin verschränkt – aus dem Individuum hervorgegan-

gen sowie dieses zugleich als das ihm äußere Sein bedingend und beschränkend – ver-

handelt.107 Es ist eine Figur des Umschlagens von Subjektivität in Objektivität und um-

gekehrt, die Szondi zufolge der Kern des hegelschen Verständnisses von Totalität ist,108

auf dieHegel abzuzielen scheint,wenn er schreibt: »Das dramatische Individuumbricht

selber die Frucht seiner eigenen Taten.« (Ä III, 478) Subjektive Tathandlungen fallen in

die äußere Objektivität ein und Objektivität fällt in die Tat ein, die dem Individuum äu-

ßerlich geworden ist und nun eine Realität bildet, der es sich stellen muss. So scheint

für Hegel die Handlung der dramatischen Poesie gewissermaßen eine Realisierung der

Disposition zumkünstlerischen Schaffen überhaupt. Indem sich derMensch durch eine

Veränderung der äußeren Dinge in die Außenwelt hineinlegt, nimmt er ihr die Fremd-

heit und genießt in der Gestalt der Dinge eine ihm äußerliche Realität seiner selbst (vgl.

Ä I, 50f.).

Es gibt also nicht nur die Handlung im dramatischen Kunstwerk, sondern auch eine

Handlung des dramatischen Kunstwerkes. Die formale und inhaltliche Seite der Hand-

lung fallen zusammen, genauwie ihre objektive und subjektive.Dafür spricht zunächst,

dassHegel Akte alsHandlungenbezeichnet (vgl.Ä III, 489).DerAkt ist formale, struktur-

gebende Einheit und zugleich partielles Geschehen im inhaltlichen Fortschreiten eines

dramatischen Textes.Wichtiger noch ist jedoch, dass die Behandlung, welche im Zusam-

menhang der Schilderungen zu Malerei und Musik sowie der epischen und lyrischen

Poesie häufig auftaucht, in den Ausführungen zum Drama beinahe vollkommen ver-

schwindet.Die oben zitierte Stelle bildet eine seltene Ausnahme.Weil derHandlungsbe-

griff die formalen und inhaltlichen Aspekte ineinander verschränkt,wird der Begriff der

Behandlung überflüssig.Daraus folgt, dass auch vomdramatischen Kunstwerk selbst in

genau derWeise gesprochen werden kann,wie Hegel das dramatische Individuum cha-

rakterisiert: Das Drama als Handlung bricht die Frucht des eigenen Tuns.

107 Dieser wie auch viele weitere der im Verlauf der Untersuchung dargelegten Aspekte, etwa zur dra-

matischen Gemeinde, lassen sich als Ausgangspunkt dafür heranziehen, die Vorlesungen über die

Ästhetik als demokratietheoretischen Traktat zu lesen, wie Leonie Hunter (vgl. Das Drama im Poli-

tischen. Hegels Ästhetik als demokratietheoretischer Traktat, Konstanz: Univ. Press 2023) in einer kurz

vor Erscheinen der vorliegenden Studie veröffentlichten Publikation zeigt.

108 Vgl. Szondi: »Hegels Lehre von der Dichtung«, 301.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Die Veräußerung geht über die Vorstellung einer Vermittlung zwischen Idee und

sinnlichemScheinen indembereits dargelegtenSinnehinaus.WiePatrickEiden-Offe in

seiner Annäherung anHegelsWissenschaft der Logik hervorhebt, ist die Äußerlichkeit des

sprachlichen Mediums als Grundlage für Hegels Vorstellung einer Auflösung von Ent-

zweiung zu betrachten:

Sprache ist hier nicht mehr Instrument der Vermittlung, sondern Medium einer Äu-

ßerlichkeit (und Medium einer Auflösung) – einfache Selbstpräsentation, aber ohne

Selbst und ohne Präsenz. Es ist diese Funktions- oder Seinsweise der Sprache, die es

Hegel erlaubt, in ihr die Entzweiung von Denken und Sein aufzulösen, ohne diese ein-

fach in Indifferenz fallen zu lassen.109

Diese Beobachtung lässt sich auf die Künste übertragen. Die Dichtung, gleich welcher

Gattung –Hegel benennt Epik, Lyrik und dramatische Poesie –, ist »wesentlich tönend«.

Sie ist darauf angewiesenzuerklingen,um»vollständig alsKunstheraus[zu]treten«.He-

gel spricht dem Ohr bezüglich der Poesie somit einen gewissen Vorrang zu, weil es das

der »wirklichen Äußerung« dieser Kunst zugewandte Sinnesorgan ist und die Poesie die

Wörter von bloßen Zeichen »zu einem von der geistigen Lebendigkeit dessen, wofür sie

Zeichen sind, durchdrungenen Material« erhebe, indem sie das zeitliche Element und

den Klang dieser Zeichen gestaltet. Auch wenn in einem Text die Poesie als still gelese-

ner Text vorliege, dürfe sie nicht einfach die Seite ihrer wirklichen Äußerung von sich

abstreifen (vgl. Ä III, 321). Die lebendige Bildung der Poesie hängt durchgängig mit ih-

rer bestimmten Gestaltung im Sinnlichen zusammen. Im speziell auf die dramatische

Poesie eingehendenTeil, verschiebt sichdieAufmerksamkeit undArgumentationHegels

vomHörenauf dieOptik.Er erwägt das »LesenundVorlesendramatischerWerke« (Ä III,

506), kommt aber zum Schluss, dass mit der Befriedigung des Ohrs das Auge sogleich

seine Forderungenmache (vgl. Ä III, 510).Das Vorlesen sei auf einemunbefriedigenden,

halbenWeg zwischen dem stillen, eigenen Lesen auf der einen und der totalen Exekuti-

on auf der anderen Seite (vgl. Ä III, 501). Diese totale Exekution sei die Aufführung und

werde erforderlich,weil das Drama dieHandlung in sinnlicher Gegenwart vorführe (vgl.

Ä III, 501):

Im Dramatischen nun geht die subjektive Empfindung zugleich zur Äußerung der

Handlung heraus und macht deshalb die sinnliche Anschaubarkeit des Gebärden-

spieles nötig, welches die Allgemeinheit des Wortes näher zur Persönlichkeit des

Ausdrucks zusammenzieht und durch Stellung, Mienen, Gestikulation usf. bestimm-

ter individualisiert und vervollständigt. (Ä III, 324)

Die ins Spiel gebrachte Vervollständigung ist bedingt durch eine Aufmerksamkeit auf

dem Sinnlichen und anders als in Aristoteles’Poetik ist die dramatische Dichtung auf die

Aufführung angewiesen:110

109 Eiden-Offe: Hegels Logik lesen, 132.

110 Vgl. Aristoteles: Poetik, 25.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ästhetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalität nach G. W. F. Hegel 267

[…] andererseits aber wird das, was zunächst nur als Beihilfe und Begleitung Gültigkeit

hatte, für sich selbst Zweck und gestaltet sich in seinem eigenen Bereiche zu einer

in sich selbstständigen Schönheit aus; die Deklamation geht zum Gesang, die Aktion

zummimischen Tanze fort, und die Szeneriemacht durch ihre Pracht undmalerischen

Reize gleichfalls für sich selber Anspruch auf künstlerische Vollendung. (Ä III 505f.)

Hegel verwehrt sich darüber hinaus gegen den Anspruch und das Ideal der »Natür-

lichkeit«. Abschätzig spricht er von einer »bei uns vielbeliebte[n] Natürlichkeit.« (Ä

III, 516) Diese könne trocken sein (vgl. Ä III, 491) und natürliche Menschen verhielten

sich wie bloß einzelne Personen, deren individuelle und unmittelbare Realität kaum

in einem Bezug zum »reinigende[n] Element der Allgemeinheit« (Ä III, 492) stehe.

Wiederum zeigt sich, dass geistige Allgemeinheit der Idee und besondere sinnliche

Beschaffenheit der Darstellung einen Verweisungszusammenhang darstellen, vielmehr

als dass die Versinnlichung einer geistigen Idee geschieht. Die materiell-sinnliche Seite

des künstlerischen Tuns hat in der Kunstphilosophie Hegels eine viel weitreichendere

Eigenständigkeit als ihr dies eine idealistische Symboltheorie zugestehen kann: In

Anlehnung an die zuvor hervorgehobene Autonomie der Sprache in der Poesie, die

einer ausschließlich symboltheoretisch-idealistischen Lesart Hegels entgegenläuft, ist

auch das zeitliche Element, der Klang und die Aufführung nicht bloß das Ende einer

Kette der Verwirklichung geistiger Ideen. Das Hin- und Herwenden der Worte – und

allgemeiner, das Erscheinen überhaupt – ist der Ausgangspunkt einer Auffindung von

Ideen, die ohne die Notwendigkeit zur sinnlichen Veräußerung womöglich gar nicht

aufgekommen wären.

Die »dritte Darstellungsweise« des Dramas tritt als eine Subjekt-Objekt-Verschrän-

kung dessen hervor, was bei Hegel »Handlung« heißt: Das Individuum muss sich dem,

was aus ihm hervorgeht, ihm fremd und äußerlich geworden ist, gegenüber verantwor-

ten, oder wie es Hegel formuliert: für es »einstehen« (Ä III, 478). Dramatische Handlung

imDialog ist, sowirddie folgendeAnalyse zeigen,ein selbstdifferentesZusammentreten

vonAktivierungundPassivierung,die nicht ineinander aufgehen, sondernderen gegen-

seitige Verschränkung eine fortlaufende Unruhe zur Folge hat. Das, so scheint Hegel zu

suggerieren, macht die Bewegtheit des Dramatischen aus, welche als Überantwortung

an Verwicklungen und Kollisionen charakterisiert ist (vgl. Ä III, 477).

Entzweiung zur tragischen Subjektivität

Das aufgespreizte Subjekt-Objekt-Sein des dramatischen Kunstwerkes, das für He-

gel seine Lebendigkeit ausmacht, begreift Christoph Menke, mit einem spezifischen

Blick auf die Tragödie, als ihre »höhere Sprache« und – wie auszuführen sein wird –

als (Selbst-)Erfahrung des Sprechens.111 Er entwickelt die These einer Reflexion der

Entzweiung: Das Drama wisse um seine Darstellung und Präsentation und präsentiere

sich als Präsentation, weil es das Darstellen ausdrücklich als Handlung vollziehe.112 In

seiner Studie zur Gegenwart der Tragödie, die er in Auseinandersetzung mit Hegels

111 Vgl. Menke: Tragödie im Sittlichen, 66.

112 Vgl. ebd., 104.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Phänomenologie des Geistes und den Vorlesungen über die Ästhetik in Tragödie im Sittlichen

entwickelt, skizziertMenke zunächst eine geschichtsphilosophische ÜberlegungHegels

hinsichtlich des Ästhetischen. Er konstatiere ein Ende der tragischen Erfahrung in der

Kunst durch den Fortschritt der versöhnenden Vernunft:

Der moderne Sieg der Vernunft ist auch für Hegel der Tod der Tragik – aber nicht

als ihre Verdrängung, sondern als ihre Aufhebung. Hegels Geschichtsphilosophie der

vollendeten Vernunft der Moderne ist daher zugleich eine Geschichtsphilosophie der

mangelhaften Vernunft der Tragik.113

Die Tragik sei demnach einemetaphysische, schicksalhafte und vorhistorische Notwen-

digkeit der Verhältnisse, der die Menschen sich fügen müssten, statt sie als eine solche

schicksalhafte Notwendigkeit einsehen und verändern zu können. Dieser Umstand ver-

dankt sich ihrermangelndenBerücksichtigung imNachdenkenüberÄsthetik inderTra-

dition der Aufklärung sowie noch in der kritischenTheorie, wie Menke mit Verweis auf

Horkheimer zeigt.114 Menkes Schlüsse daraus sind der oben entwickelten Perspektive

einer »unerfüllten Erfüllung« recht nah: So lasse sich aus der geschichtsteleologischen

und antitragischen »Gegen-Metaphysik der Versöhnung«115 – der Disposition der Kunst

zur Selbstaufhebung ins Bewusstsein als Symptom einer fortschreitenden Geschichte

des Geistes bei Hegel – etwas herauslösen, was durch die Zwecke und Absichten dieser

teleologischen Ansicht auf die Kunst nicht durchweg bestimmt sei.116 Das Tragische ist

Menke zufolge bei Hegel der Ort, an dem das Denken der Versöhnung als eine Diagno-

se von Entzweiung und als Auseinandersetzung mit »der zerrissenen Harmonie der ge-

schichtlichen Wirklichkeit« auftritt.117 Gerade weil die philosophische Ambition Hegels

in derVersöhnungbestehe, aber von einerGegenwart in derKrise ausgehe, soMenke, sei

sie Bestandsaufnahme einer Entzweiung und ihrerseits als diagnostisch-kritische Per-

spektive fruchtbar zu machen.118 Menke zufolge schreibt Hegel in dem Sinne über die

Gegenwart, als er die Frage des »Abhandenkommen[s] eines absolutenAnfangs« in seiner

Philosophie und die von der kantischen Philosophie hervorgerufene erkenntniskritische

Krise zu lösen versucht.119

Daraus leitet Menke das Motiv des Tragischen ab – die Erfahrung einer unauflösba-

ren KonflikthaftigkeitmenschlichenHandelns – und spricht in der Folge von einerWie-

derkehr der tragischenEntzweiung nach der Klassik:Während in der Klassik einMangel

an subjektiver Vernunft gegenüber der schönen Sittlichkeit zur Tragik als Problem und

Erfordernis der Versöhnung führe, sei in derModerne einMangel an schöner Sittlichkeit

gegenüber einer gewonnenen Subjektivität und individuellen Freiheit Ausgangspunkt

einer tragisch-ethischen Erfahrung.120 In doppelter Hinsicht gegenwartsdiagnostisch

113 Ebd., 23.

114 Ebd., 20f.

115 Ebd., 23.

116 Ebd., 25.

117 Ebd., 24.

118 Vgl. ebd., 24f.

119 Vgl. Meyzaud: »Anstelle des Staates«, 69.

120 Vgl. Menke: Tragödie im Sittlichen, 55f.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ästhetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalität nach G. W. F. Hegel 269

überträgt er das Ästhetik-Verständnis Hegels in seine Philosophie einer (post-)moder-

nen Subjektivität. Die Form des Dramas beziehungsweise die tragische Erfahrung nach

Hegel ist der Umschlagplatz dieser Übertragung, während dabei Hegels Geschichtsphi-

losophie zu einem gewissen Grad verlassen wird.

Im Gegensatz zum Epos, das eine »für sich abgeschlossene Wirklichkeit« behandle,

sei die Einheit der Darstellung im Drama der Zusammenschluss einer Vielheit.121 Weil

das tragischeDrama den Integrationsanspruch der sittlich-schönen Versöhnung in Fra-

ge stelle, markiere es für Hegel, Menke zufolge, nicht nur die Krise der Schönheit, son-

dern sei als Medium einer Überschreitung von Schönheit auch der Beginn der Moder-

ne.122Mit Verweis auf Schlegels Transzendentalphilosophie schreibt er: »Das Drama ar-

tikuliert nichtnur eineErfahrungdesSchönenundseinerTragik [dasScheiterndes Inte-

grationsanspruchs, C.M.], sondern das Drama reflektiert, was es darstellt als sein ›Pro-

dukt‹ und sich selbst als ›Produzierendes‹.«123 Diese Auffassung verbinde Hegel mit den

Frühromantikern, so wie Benjamin deren Schaffen zusammenfasse: »Im frühromanti-

schenSinne ist derMittelpunktderReflexiondieKunst,nichtdas Ich.«124 AlsAufführung

undVerhandlung einer Entzweiung inDargestelltes undDarstellungwird das Tragische

zumSchauplatz einer reflektierendenSubjektivität, die ihreBedingtheit innerhalb eines

normativ-sittlichen Horizonts einsieht. Die Wiederkehr der Tragik berge das doppelte

Potenzial der autonomen Hervorbringung sozialer Einheit und Gerechtigkeit sowie der

Verwirklichung individueller Freiheit und Authentizität:125 »Die Konsequenz poetischer

Performanz ist ethische Emanzipation.«126

Bei Menke geht aus der Erfahrung poetischer Reflexivität und der darin enthalte-

nen »höheren Entzweiung« ein produktiver Umgang mit dem Widerspruch zwischen

der Freiheit individueller Authentizität sowie der Forderung sozialer Gerechtigkeit her-

vor. Hiermit stellt sich die Frage, ob das darin verortete Subjekt nicht im geschichtste-

leologischen Modell Hegels verankert ist, aus demMenke herauszuführen angekündigt

hatte. Wenn er zu der Hypothese kommt, dass die klassische Tragödie eine Krise der

Sittlichkeit artikuliert und damit die Konstitution moderner Subjektivität und Freiheit

geradezu exemplifiziert,127 wird deutlich, dass auch nur deswegen noch von »der Mo-

derne« die Rede sein kann.Von der oben entwickelten Perspektive einer »unerfüllten Er-

füllung« unterscheiden sich Menkes Überlegungen somit dahingehend, als dass für ihn

die (nach-)tragische Erfahrung des Dramas in der Moderne eine Veranstaltung für ei-

ne verbesserte Subjektivität wird. Die Rekomposition der Entzweiung in eine ethische

Subjektivität ist durch eine Fortschritts- oder Überwindungslogik gekennzeichnet, auf-

geladenmit demBegriff der Reflexivität. An die Stelle einer Entzweiung tritt eine reflek-

tiertere Subjektivität, die sich ihrer konstitutivenWidersprüche bewusst ist und diesen

gegenüber schlichtweg resistenter ist.

121 Vgl. ebd., 58.

122 Vgl. ebd., 53.

123 Ebd., 57.

124 Ebd., 66.

125 Vgl. ebd., 72.

126 Ebd., 61.

127 Vgl. ebd., 73.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Vom Ausgangspunkt der Entzweiung und der Auffassung des Dramas als Medium

der Selbstüberschreitung müsste die von Menke der Kunst nach Hegel zugewiesene

Funktion, Reflexionsraum einer ethischen Subjektivität zu sein, in Frage gestellt wer-

den. Eine Zerreißung darstellungstheoretischer Prämissen führt auch zur Zerreißung

eines aus dieser Darstellung ableitbaren oder in dieser Darstellung reflektierbaren ethi-

schen Programms und demdiffusen Versprechen einer Reflexivität ›derModerne‹. Dass

»der Held, der vor dem Zuschauer auftritt, […] in seine Maske und in den Schauspieler,

in die Person und das wirkliche Selbst [zerfällt]« (PhdG, 541), wird in Nachfolge der

hegelschen Teleologie und durch das Verlassen des Theaters als Reflexion und Refle-

xivität greifbar: Ein Denken des Theaters, das sich der in Hegels Sprache angelegten

Entwindung aus der Teleologie annimmt, müsste die bei Hegel beschriebene »Hypok-

risie« jedoch weniger als Erkenntnisgewinn für die philosophischen Erörterung einer

gesteigertenWiderspruchstoleranz aufgreifen. Vielmehr wäre zunächst einmal nur das

Moment einer ›absoluten Zerreißung‹ hervorzuheben. Trotz dieser Kritik stellen Men-

kes Emphase auf der Vielheit in der Einheit des Werkes (vgl. Ä III, 515), seine Betonung

der poetischen Performanz sowie der Entzweiung in der tragischen Erfahrung wichtige

Bezugspunkte für die vorliegende Untersuchung dar, legen sie doch konkreteMerkmale

des hegelschen Dramas jenseits seines teleologischen Bauplans offen.

Der doppelte Sinn der Handlung

Entgegen der Hervorhebung der Entzweiung und einer reflexiven Subjektivität durch

Menke, lässt sich Lehmann zufolge in der hegelschen Tragödie die tragische Erfahrung

stets in eine tiefere Einheit der Widersprüche im Bewusstsein überführen. Lehmann

bezieht eine Position, die derjenigen Menkes zunächst geradewegs gegenübersteht. Es

müsse bei Hegel von einer »rigoros nach-tragischen, post-tragischen Perspektive« auf

die Theorie der Tragödie die Rede sein.128 Der nachfolgenden Annäherung an die Per-

spektiveLehmannskannkritischvorausgeschicktwerden,dass erdieAuslegungderTra-

gödie beiHegel tendenziell imHorizont des Idealismus liest.Er rezipiert denhegelschen

Text anhand der in ihm gemeinten Gesamtkonzeption, was Adorno als Rückzug vor He-

gel beschrieben hatte.

Einige Jahre vor dem zitierten Aufsatz geht Lehmann inMythos und Subjekt ausführ-

lich auf eine »Ekzentrik des Subjekts« ein, die im Diskurs der antiken Tragödie entfaltet

werde und mit dem Verständnis des Dialogs, wie es etwa in PostdramatischesTheater und

in Tragödie und dramatischesTheater in Bezug auf das Drama vorgestellt wird, unvereinbar

ist.129 Die von Lehmann beschriebene »Ekzentrik des Subjekts« erhebt den Anspruch,

die inhaltliche, formale und ästhetischeDimension der Tragödie zu erfassen. In der Tra-

gödie mache sich statt einer Zwischenmenschlichkeit eine »Abspaltung«130 bemerkbar.

128 Vgl. Lehmann,Hans-Thies: »Tragödie und postdramatisches Theater«, 213–227, in:Menke, Bettine/

Menke, Christoph (Hg.): Tragödie – Trauerspiel – Spektakel, Berlin: Theater der Zeit 2007, 219.

129 Vgl. Lehmann: Postdramatisches Theater, bes. 44–47; 59–68. Vgl. Lehmann: Tragödie und dramatisches

Theater, bes. 253–280.

130 Lehmann: Theater und Mythos, 108.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ästhetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalität nach G. W. F. Hegel 271

Sie selbst trete nicht als »Vermittlungskunst«131 auf, sondern sei die »Semantik des wi-

derspruchsvollen und suspensiven ästhetischen Darstellens«.132 Der konstativ-affirma-

tiven Rede des Mythos stelle die Tragödie eine Negativität entgegen. Das erfolge nicht

im Modus einer Philosophie, denn der tragische Diskurs wende sich gegen den Mythos

nicht auf die gleicheWeise, wie dessen Auflösung durch den Logos anvisiert sei.133 Aris-

toteles’ Diktum vom philosophischeren Status der Tragödie gegenüber der Geschichts-

schreibung gehört für Lehmann bereits zur althergebrachten Linie der selbstgewissen

Überlegenheit philosophischer Rezeption von Kunst, die sich noch in der bei Hegel an-

gelegten Hierarchie von Kunst undWissenschaft fortsetzt:

Man denke zum Vergleich an die Hegelsche Wendung, der für seine Gegenwart das

›Ende der Kunst‹ dort erreicht sah, wo die Darstellung derWahrheit ganz zur Sache der

philosophischenWissenschaft geworden ist, das ästhetische Spiel kein ›substanzielles

Bedürfnis des Geistes‹ mehr befriedigt.134

Dass sich die Tragödie jedoch der Domestizierung durch einen begrifflichen, prädika-

tiven Diskurs entziehe,135 führt er mit einem zunächst überraschenden, aber dann um-

so einleuchtenderen Bezug auf Platon aus. Für Platon wird die Tragödie zum Gegner

des Staates, weil die Mimesis bedrohlich für die begriffliche Vernunft136 sei und »als ge-

fährliches Spiel mit der Identität«137 auftrete. Die Polemik Platons stellt sich als gewinn-

bringend heraus, so Lehmann, weil sie die spezifischen Eigenheiten des Tragischen in

den Vordergrund rücke, die in den philosophischen Ästhetiken zugunsten eines Begriffs

der Kunst vernachlässigt werden: Logosfeindlichkeit, staatsauflösende Tendenzen,ma-

gische Gegenwärtigkeit, Wiederholung und Verdopplung durch Darstellung; Spiel statt

Arbeit, Nachahmung statt Eigenrealität.138 Insbesondere weil der Begriff Mimesis von

der Ebene einer Sinn- und Wortmelodie nicht zu trennen sei, zugleich aber auch nicht

gänzlich aus dem Feld der Wahrheit herausführe, da die Mimesis einen Anspruch auf

letztere stelle, sei die Tragödie einMischwesen zwischen Spiel und Logos, gekennzeich-

net durch eine »durchgängige Ambiguität«.139 Ihre Zweideutigkeit reiße die Selbstge-

nügsamkeit dermythischenRede ein, indem sie die Konstitution des Subjekts und sogar

noch ihrer selbst als Frage aufwerfe.140 Die Tragödie trage eine Schwebe aller begriff-

lichen Festlegungen und die Rücknahme von Sinnfixierungen aus, fasst Lehmann mit

Bezug auf Adorno zusammen. Als Verhandlung der Subjektwerdung im und gegen den

131 Ebd., 110.

132 Ebd., 117.

133 Vgl. ebd., 167. Lehmann bezieht sich dabei auf das Mythos-Verständnis, wie es in der Dialektik der

Aufklärung niedergelegt ist.

134 Ebd., 149.

135 Vgl. ebd., 148.

136 Vgl. ebd., 149.

137 Ebd., 150.

138 Vgl. ebd., 149ff.

139 Ebd., 157.

140 Vgl. ebd., 167.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

schicksalhaftenMythoswerde auf systematischeWeise sowohlUnbestimmtheit als auch

Unentscheidbarkeit zur Darstellung gebracht.141

Obwohl sich Lehmann emphatisch dagegen ausspricht, dass solches oder ähnliches

auch im hegelschen Dramenverständnis zu finden sei,142 räumt er in dem oben zitier-

ten Aufsatz die Möglichkeit ein, dass sich auch »klassisches dramatisches Theater« –

dasjenige, zu dem die Tragödie und das Drama nach Hegel für ihn wird – durch etwas

auszeichne, das über die subjektphilosophische Dimension »einer Repräsentation des

Handelns als intendiertem Tat-Handeln hinausgeht«.143 Weil Handlung im Drama den

Doppelsinn der Handlung von Figuren und ihrer Verstrickung in Umstände und Zufäl-

le markiere – dies wurde anhand des hegelschen Textes als Rückschlag der gesamten

Realität ausgeführt –, sei die ethiktheoretische Perspektive auf das Tragische zu ergän-

zen durch eine »Dekonstruktion des Phantasmas des ›dramatisch‹ handelnden Subjekts

selbst«.144 Eben jene Dekonstruktion eines Phantasmas dramatisch handelnder Subjek-

te hatte Lehmann derHandlung inMythos und Subjekt noch nicht zusprechen können. Er

macht dies unter Heranziehung vonTheOrigin and Early Form of Greek Tragedy von Gerald

F. Else deutlich, bei dem »a self presentation of a single epic hero« im Zentrum steht:

Leiden, Situation, ›single hero‹ statt Handlung, tragischem ›Ausgang‹ und dramati-

scher Intersubjektivitat – diese Theorie des Ursprungs trifft sich mit unserer Struktur-

analyse. Das isolierte Subjekt in einer Situation, nicht ein Handlungsverlauf mit einer

dann ›tragisch‹ genannten Perspektive […].145

Hatte Lehmann in Mythos und Subjekt die Dekonstruktion des dramatisch handelnden

Subjekts derHandlungnoch geradewegs gegenübergestellt, siedelt er sie aufgrund ihres

doppelten Sinns nun in ihr an.Dass dabei wiederum nicht nur eine Subjektkonstitution

imFeld desÄsthetischen auf demSpiel steht, sonderndieDarstellung selbst,macht Leh-

mann im folgenden Zitat deutlich, wenn er Tragödie und Dialog nicht gegenüberstellt,

sondern die zuvor angeführte »Ekzentrik des Subjekts« auf das »dialogische procedere«

bezieht:

141 Vgl. ebd., 165f.

142 »Alle, auch die zerreißendsten Widersprüche, müssen dem Geist zum Besten dienen. Am Ende

der Phänomenologie des Geistes findet sich die Utopie des bei sich seienden Geistes als Extase, es

›schäumt ihm die Unendlichkeit‹, wie Champagner, kein Glied ist nicht trunken in der reinen, sich

selbst durchsichtig gewordenen Seinsweise des Denkens. Alle Lust, auch und zumal die an Stoff,

Schein, Spiel, Form, alle Lust also, die die Kunst bietet, hat der Geist in seine Sphäre denkender

Abstraktion aufgenommen. Diese Emphase lässt alle Gestalthaftigkeit und somit natürlich Kunst

insgesamt hinter sich. Das ist die Provokation und auch die Grenze von Hegels Kunsttheorie, viel-

leicht seiner Philosophie, dass sie sich selbst am Ende nur als jenseits aller Gestalt und Gestal-

tung denken kann und also Gestalt auch als Gestalten, das Ästhetische überhaupt, nur als negati-

ve, überwundene Begrenzung und Schranke kennt, nicht als Moment notwendig opak bleibender

Resistenz, eines Rests, an dem die Konzeptualisierung scheitert.« (Lehmann: »Tragödie und post-

dramatisches Theater«, 226f.).

143 Vgl. ebd., 223.

144 Vgl. ebd.

145 Lehmann: Theater und Mythos, 123.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ästhetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalität nach G. W. F. Hegel 273

Man hat sich von der Idee freizumachen, Zentrum des tragischen Diskurses sei die

Konfrontation kollidierender ›Positionen‹ zu Recht, Politik, Staat und Familie. Statt

dessen ist zu zeigen, daß der Text vielmehr angesichts der zweifelhaft werdenden

Einsehbarkeit des Rechts in einem höchst widersprüchlichen dramaturgischen und

dialogischen procedere das Positionen-Haben selbst zum Problem macht.146

Nebendem»dramaturgischen procedere«,dass sich aufdendoppeltenSinnderHandlung

beziehen lässt, taucht an dieser Stelle ein »dialogische[s] procedere« auf, in welchem das

»Positionen-Haben selbst zum Problem« wird: es verhandelt – so ließe sich schlussfol-

gern – die Dekonstruktion des Phantasmas dramatisch handelnder Subjekte. Diese Be-

schreibung Lehmanns erinnert an diemit Lacoue-Labarthe undNancy im zweitenKapi-

tel angeführteÜberlegung, dass eine »personnage de théâtre« nicht existiere,147 sondern

in der Aussprache und Äußerung, die Anrede eines Anderen, eine Position, ein Aussa-

geort und eine Aussagehaltung fingiert werde, vielmehr als dass dabei sozio-, psycho-

oder ontologische Instanzen vorausgesetzt werden könnten.148 Für gewöhnlich ordnet

Lehmann dem Dialog die Aufhebung des Tragischen nach Hegel sowie die Repräsen-

tation des Zwischenmenschlichen und die idealistisch-aufklärerische Erschließung ei-

ner gemeinsamen Welt durch dramatische Subjektivitäten zu.149 Hier weist er ihm je-

doch die Rolle zu, eine Differenz und Selbstdifferenz zur Geltung zu bringen,welche die

Frage ermöglicht, wie das Positionen-Haben überhaupt zu denken ist. Lehmann nimmt

in gewisser Hinsicht auf, was in dem Hegel-Zitat aus den Vorlesungen über die Geschichte

der Philosophie hervorgegangen ist, nämlich, dass der Dialog nicht lediglich »eigentliches

Philosophieren« oder – auf den »Diskurs desTheaters«150 übertragen – das dramatische

Gegeneinander bestimmter Positionen ist, sondern insbesondere imund alsTheater das

Vorstellen selbst mit zum Ausdruck bringt.

Das dramaturgisch-dialogische procedere ist somit, ähnlich der »poetischen Per-

formanz« bei Menke, zugleich Inhalt des Dramas in der Vorstellung und der Vorgang,

der als die sich selbst offenlegende Darstellung vollzogen wird. Aufgrund der doppelten

Struktur von Handlung als einem »höchst widersprüchlichen dramaturgischen und

dialogischen procedere«, in dem das Positionen-Haben selbst zum Problem wird, ist mit

dem Dialog nicht nur eine Dekonstruktion des Dramas als Repräsentation dramatisch

entfalteter Subjektivität vorgeschlagen. Dieser Gedanke verunmöglicht zugleich die

Indienstnahme des Dialogisch-Dramatischen für eine reflexiv-ethische Subjektivität,

wie sie Menke vorschlägt.

146 Lehmann, Hans-Thies: »Erschütterte Ordnung. Das Modell Antigone«, 28–43, in: Das politische

Schreiben. Essays zu Theatertexten; Sophokles, Shakespeare, Kleist, Büchner, Jahnn, Bataille, Brecht, Ben-

jamin, Müller, Schleef, Berlin: Theater der Zeit 2012, 32.

147 Lacoue-Labarthe/Nancy: »Le Dialogue sur le dialogue«, 72.

148 Ebd., 70f.

149 Vgl. dazu in der Einleitung des vorliegenden Bandes, 14f. Vgl. Lehmann: Theater und Mythos, 134;

vgl. Lehmann: Postdramatisches Theater, 59f.; vgl. Lehmann: Tragödie und dramatisches Theater, 304.

150 Lehmann: Theater und Mythos, 3.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Handlung und »sinnliche Entfaltung«

Eine Studie zu dem bei Lehmann lediglich angerissenen Begriff der Handlung in Thea-

ter, Tragödie und Drama hat Marita Tatari in einer Relektüre der Vorlesungen zur Ästhetik

mit demZiel der Neubestimmung einer Transformation des Feldes von Ausstellung und

Teilhabe für die Untersuchung zeitgenössischer künstlerischer Formen vorgelegt.151 In

Kunstwerk als Handlung ist Handlung für sie weder nur das, was Protagonist:innen tun

oder nicht tun noch,was von Künstler:innen, Schauspieler:innen, Performer:innen oder

Zuschauer:innenausgehenochder inhaltlicheVerlauf eineskünstlerischenVorgangsauf

oder abseits einer Bühne. Sie folgt darin Brigitte Hilmers Studie Scheinen des Begriffs.He-

gels Logik der Kunst.152 Tatari notiert: »Hilmer zeigt, dass Handlung eher das Kunstwerk

beziehungsweise die Kunstgestaltung selbst charakterisiert, als das im gegenständlich-

mimetischen Sinn in ihr Dargestellte und legt die Individuen als »sekundäre Effekte«

der Ganzheit der Handlung aus.«153 Genauwie im Zusammenhang des bei Lehmann be-

schriebenen »dialogische[n] procedere[s]« klingt die von Lacoue-Labarthe und Nancy zu-

vor angeführte Überlegung an, dass eine »personnage de théâtre« nicht existiere,154 son-

dern vielmehr als Resultat einer je stattgefundenen Bezugnahme zu begreifen sei.155

Tataris Studie ist als teils vehemente Streitschrift gegenüber der Annahmezu verste-

hen, dass das Drama nur als Drama der Individuation und Repräsentation bürgerlicher

Subjektivität zu verstehen ist. Dass das Drama als Ganzes und auf ästhetischer Ebene

dem im 17. und 18. Jahrhundert entstehenden Begriff des Subjekts entspricht, führt ih-

rer Einschätzung nach zu einer spezifischen Perspektive auf die Merkmale des Drama-

tischen: Die dem Vorbild der Subjektivität entnommene Notwendigkeit von »Selbstbe-

gründung« und »Selbstständigkeit« legt eine ästhetische Praxis des Selbstbezugs »durch

die Natürlichkeit, die kausale Verknüpfung, durch die Guckkastenbühne, die alles ande-

re ausschließt, durch den Dialog usw.«156 zwar nahe. Sie kritisiert jedoch die Ansicht,

dass es das einzige Ziel des dramatischen Theaters sei, durch die Entfaltung einer zwi-

schenmenschlich begriffenen Praxis eine im ästhetischen Vorgang entstehende subjek-

tive Selbstbezüglichkeit von Ich und Welt zur Darstellung zu bringen. Das legt sie aus-

führlich unter anderem in einemKapitel zu Friedrich Kittlers Lektüre von Lessings Emi-

lia Galotti dar.157 Darüber hinaus bezweifelt sie die Annahme, dass die Ergründung von

zwischenmenschlicherExistenz als FormundaufGrundlage einerAnerkennungdesAn-

deren, die nicht mehr auf einer gegebenen Sittlichkeit beruhe, sondern von einer zwi-

schenmenschlichen Welt ausgehe, im Drama als Subjekt-Objekt Totalität verwirklicht

werde.158 Einer insbesondere in der kritischen Analyse des dramatischen Theaters vor-

herrschendeStoßrichtung,dass die Subjektivität der Figurenundder Protagonist:innen

151 Tatari: Kunstwerk alsHandlung. Transformationen vonAusstellung und Teilnahme, München: Fink 2017.

152 Hilmer, Brigitte: Scheinen des Begriffs. Hegels Logik der Kunst, Hamburg: Meiner 1997.

153 Tatari: Kunstwerk als Handlung, 83.

154 Lacoue-Labarthe/Nancy: »Le Dialogue sur le dialogue«, 72.

155 Vgl. Nancy: »Theater als Kunst des Bezugs, 1+2«. Vgl. dazu in diesem Band, 141ff./149f.

156 Tatari: Kunstwerk als Handlung, 31.

157 Vgl. dazu in der vorliegenden Studie, 333ff.

158 Vgl. Tatari: Kunstwerk als Handlung, 135f.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ästhetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalität nach G. W. F. Hegel 275

eine innereWidersprüchlichkeit aufweisen, der Selbstbezug nicht aufgehe und dasDra-

ma dementsprechend als ein Phantasma anzusehen sei,159 hält sie entgegen, dass der

spezifische Charakter des dramatischenTheaters noch gar nicht erfasst sei und stellt die

folgenden Fragen:

Was ist Selbstbezug im dramatischen Theater? Was ist ein Selbstbezug, der zugleich

sich selbst ausstellt und sich damit nicht an eine/n bestimte/n AdressatIn richtet,

sondern sich einem unbestimmbaren Empfinden anbietet? Was ist die Modalität der

sinnlichen Entfaltung, der affektiven Bezugnahme, die dadurch ermöglicht wird?160

Tatari greift in ihrer Studie auf die Vorarbeiten von Nancy (und Lacoue-Labarthe) zu-

rück, die im Hinblick auf die Frage des Bezugs im Sich-Aussprechen der Figuren und

mithin im Dialog ein Theater des Denkens ausbuchstabieren. Sie begreift die »Ästhetik

des Abendlandes«, ausgehend von Jean-Christophe Baillys Studie Le champ mimétique,

als eine Geschichte der Distanz, in und durch die Darstellung überhaupt erst ermöglicht

sei.161 In ihrem Begriff der Darstellung, der sich gegen das Verständnis einer auf imita-

tio beruhenden Vorstellung von Repräsentation als Nachahmung wendet, siedelt sie –

in expliziter Anlehnung an den von Nancy vorgeschlagenen Begriff des Bezugs – einen

»Bezug ohne Bezugspunkte«162 an. Darstellung als Theater oderTheater als Darstellung

geht vor diesemHintergrunddarüber hinaus,nur dieDarstellung für ein Subjekt zu sein

oder die Produktion einer Subjektivität zum Zweck zu haben, wie sie anschließend wei-

ter ausführt: »Das Zuschauen ist nicht das Zuschauen bestimmter Individuen, die sich

auf einen Gegenstand beziehen, sondern es ist das Stattfinden der Alterität, die sich in

159 Tatari fasst die »bisherige Forschungsproblematik der Theaterwissenschaft« mit den Stichwor-

ten »Widerspruch und Überwindung« zusammen und nennt die folgenden Studien: Heeg, Gün-

ther: Das Phantasma der natürlichen Gestalt. Körper, Sprache und Bild im Theater des 18. Jahrhunderts,

Frankfurt a.M.: Stroemfeld 2000; Szondi, Peter: Die Theorie des bürgerlichen Trauerspiels im 18. Jahr-

hundert. Der Kaufmann, der Hausvater und der Hofmeister, hg. v. Mattenklott, Gert, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 1973, bes. 148–188; Szondi: Theorie des modernen Dramas; Kittler, Friedrich A.: Dichter –

Mutter – Kind, München: Fink 1991. Die in solchen Texten entworfene theoretische Perspektive auf

das dramatische Theater sei geprägt von der Vorstellung, dass darin lediglich »eine passive Auf-

nahme von (Vor-)Bildern mittels Identifikation und Einfühlung« (Tatari: Kunstwerk als Handlung,

18) stattfinden könne. Eine »Überwindung« der als »widersprüchlich« entlarvten philosophischen,

kulturtheoretischen und politischen Prämissen und derjenigen Schauanordnungen des bürgerli-

chen Theaters, die sich auf jene Prämissen zurückführen lassen, so Tatari, werde als »politisch« be-

zeichnet, weil »sie ein In-Frage-stellen, eine Unterminierung der bestehenden gesellschaftlichen

Verhältnisse […] eröffnet.« (Ebd.). Dabei führt sie an: Lehmann, Hans-Thies: »Wie politisch ist das

postdramatische Theater?WarumdasPolitische imTheater nur dieUnterbrechungdes Politischen

sein kann«, 17–27, in: Das politische Schreiben. Essays zu Theatertexten; Sophokles, Shakespeare, Kleist,

Büchner, Jahnn,Bataille, Brecht, Benjamin,Müller, Schleef, Berlin: Theater der Zeit 2012;Müller-Schöll:

»Posttraumatisches Theater (3). RabihMroués Theater derAnderen«. In ihrer Kritik der Kritiker ver-

nachlässigt Tatari jedoch die historischen Bedingungen des Dramas und seine Einbettung in die

Entwicklungen der philosophischen, semiotischen, ästhetischen Debatten des 18. Jahrhunderts.

160 Tatari: Kunstwerk als Handlung, 33.

161 Vgl. ebd., 37.

162 Tatari: Kunstwerk als Handlung, 38. Auf die für Nancy bedeutenden Quellen seiner philosophischen

Arbeit wie die Texte Blanchots oder die Frühromantik geht Tatari nicht ausführlich ein.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

demsich ausstellenden sinnlichenBezug öffnet.«163 VonAlterität ist nicht zuletzt deswe-

gendieRede,weil dieses Stattfindennicht einen einheitlichenVorgang oder eineEinheit

beschreibt – sei es von Betrachtung und Betrachtetem, von Allgemeinemund Partikula-

rem oder von Ideal und Gestaltung des Schönen im sinnlichen Scheinen der Idee (Ä I,

395) –, sondern vielmehr auf die für die Vorstellung der Einheit notwendig vorausge-

setzte Differenz verweist.

Wie die nachfolgende Stelle verdeutlicht, weist Tataris Argumentation damit nicht

nur Berührungspunkte mit dem Denken einer disjunktiven Totalität nach Hegel auf,

sondern auchmit dem bereits dargelegten Verständnis eines Vergangenheitscharakters

der Kunst:

Das Jetzt der Kunst, die Kunst der Griechen, ist die schönste Kunst, denn sie entspricht

ammeisten ihremWesen: der Einheit von Begriff und sinnlicher Gestaltung. Doch die

schönste Kunst ist nicht die vollständigste. Die Kunst, die nach dem »Jetzt« der Kunst

kommt, ist höher und vollständiger als die Kunst der Griechen, denn die Kunst enthält,

ihremWesen nach einenWiderspruch: Sie ist nicht mit sich identisch. Das »Nach« der

Kunst bringt diese Differenz von sich, die die Kunst ist, zur Erfahrung.164

Die Ideologie einer symbolischen Vermittlung, wie sie bei de Man expliziert und de-

konstruiert ist, bestreitet Tatari selbst explizit. Das »Nach« der Kunst sei nach dem Un-

tergang der antiken Kunstreligion (Skulptur) anzusiedeln und zeichne sich durch ei-

ne fortgeschrittene Vervollständigung aus. Diese explizite Rede von der Vollständigkeit

ist jedoch auch in gewisser Hinsicht ein Problem, denn – beinahe ganz im Sinne He-

gels – stellt sie einem nicht vollständigen »Jetzt« weiterhin dieWeiterentwicklung eines

»Nach« gegenüber.Wie jedoch bereits mithilfe der Untersuchungen von Szondi, Hama-

cher und Geulen anhand des Vergangenheitscharakters der Kunst und des Anachronis-

mus der Klassik gezeigt wurde, müsste eher davon die Rede sein, dass das »Ende« der

Kunst nicht mit bestimmten Epochen oder klar voneinander abzugrenzenden histori-

schen Entwicklungen identifiziert werden kann, und dass auch die Klassik schon nicht

bei sich selbst war. Auch wenn bei Tatari eine Vermischung von historischen Argumen-

ten und ihrer geschichtsphilosophischen Infragestellung stattfindet – dieser Einwand

tut ihren Ausführungen nicht unmittelbar Abbruch und sie erweisen sich auch imWei-

teren als hilfreich:

Die Kunst ist eine Form des Absoluten, die in sich selbst eine Schranke hat. Das ist

das berühmte Ende der Kunst. Dieses Ende der Kunst ist aber das Eine eines Moments

der Kunst, des Moments, in dem die Kunst die höchste Form des Absoluten ist, bzw.

des Moments, in dem die Selbstdifferenz des Ideals, die Differenz, die die Einheit des

Begriffs mit der individuellen Gestaltung ist, noch nicht hervorgetreten ist.165

Tatari setzt eine der Kunst »immanente Schranke« in der symbolischen Vermittlung

zwischen Begriff und sinnlicher Gestaltung voraus und verweist mit und im Begriff der

163 Tatari: Kunstwerk als Handlung, 38.

164 Ebd., 97.

165 Ebd., 98.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ästhetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalität nach G. W. F. Hegel 277

Handlung auf eine veränderte Stellung der Kunst nach ihrem Ende. Dazu formuliert sie

weiter:

Die Handlung tritt als solche genau dort auf, wo eine grundsätzliche Ambivalenz in

Hegels Betrachtung der Kunst offengelegt wird: nämlich in der Frage, wie die Kunst

zu denken ist, wenn sie nicht mehr die höchste Form des Absoluten ist.166

Das »Nach« der Kunst, so die den Argumenten Tataris entlehnte These, motiviert die

bei ihr geführte Rede von einem »Theater nach der Geschichtsteleologie«167 und be-

greift die im Drama vollzogene Totalität und den ihm mitgegebenen Selbstbezug –

in der mit Blanchot zuvor entwickelten Terminologie formuliert – als Bezug auf sich

als ein Anderes.168 Handlung ist, im Gegensatz zu ihrer Konstruktion als Subjekt-Ob-

jekt-Totalität, als Selbstsein oder gelungener Selbstbezug, in Tataris Hegel-Lesart eine

Streuung des Sinns, eine aufscheinende, unaufhebbare Selbstdifferenz im Sinnlichen

beziehungsweise eine Veräußerung von Alterität im sinnlichen Element.169

Damit – also mit dem Selbstbezug vor dem Hintergrund eines Denkens von Veräu-

ßerung, Bezug und Alterität – nimmt sie eine Reflexivität in den Blick, die sie mit Men-

kes »tragischer Erfahrung« vergleicht.170 Auch sie begreift das Drama als Rand- bezie-

hungsweise Schwellenphänomen,das aus der ›schönenKunst‹ herausführt, lehnt jedoch

das Verständnis einer Reflexivität der Form als Übergang in dieModerne und die daraus

gezogenen ethisch-subjektphilosophischen Konsequenzen als teleologisch und hegelia-

nisch ab.171Menke, so Tatari, übersehe die nicht-subjektiven Aspekte bei Hegel.172 Dem-

entsprechend betrachtet sieHegels Kunstauffassung nicht als einen Beitrag zu einer gu-

ten und offenen Subjektivität oder Ethik, umdie es beiMenke gehe.173Handlung,wie sie

vonHegel nach demUntergang der griechischen Klassik beschriebenwird, ist für Tatari

vielmehr eine Form, die zur Anschauung und Empfindung bringt, was ihr entgeht.Weil

›Handlung‹ in der dritten Darstellungsweise der Dichtung – der dramatischen Poesie –

gerade nicht eine gelungene Vermittlung von Allgemeinemund Sinnlichen, Subjekt und

Objekt und dementsprechend eine gelungene Totalität ausstellt, ist sie Ausgangspunkt

für eine in sich paradoxe Dramentheorie Hegels:174

Handlung ist das Hervortreten der Selbstdifferenz des Ideals, der Differenz, die das

Ideal ist, und die erst dann deutlich hervortritt, wenn das Ideal in die Endlichkeit ein-

tritt und sich in die zwischenmenschliche Welt hineinbegibt. Das Heraustreten der

166 Ebd., 83.

167 Tatari, Marita (Hg.): Orte des Unermesslichen. Theater nach der Geschichtsteleologie. Theater nach der

Geschichtsteleologie, Zürich u.a.: Diaphanes 2014.

168 Vgl. dazu in der vorliegenden Untersuchung, 129ff.

169 Vgl. Tatari: Kunstwerk als Handlung, 11.

170 Ebd., 102.

171 Vgl. ebd., 123.

172 Vgl. ebd., 23.

173 Vgl. ebd., 87. Sie bezieht sich auf: Düttmann, Alexander G.: Teilnahme. Bewusstsein des Scheins, Kon-

stanz: Univ. Press 2011.

174 Vgl. Tatari: Kunstwerk als Handlung, 99.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Differenz des Ideals ist zugleich das Hervortreten der Schranke der Kunst: der Schran-

ke, die der Kunst immanent ist. Die Kunst ist eine Form des Absoluten, eine Form von

Freiheit (oder von Subjekt im starken Sinn): Sie ist eine Form, in der das Unendliche

aktuell wird und die Differenz von sich selbst, die der Geist ist, zur Anschauung und

Empfindung kommt.175

Wie sich an diesem Zitat ablesen lässt, bezeichnet Reflexivität für Tatari etwas ganz an-

deres als eine bestimmte oder auch weniger bestimmte Form des Selbstseins. Mit der

Diskussion vonHandlung als Bezug zu sich, geht es ihr umeine Selbstdifferenz imSinn-

lichen, die sich nicht in einen Bestand übertragen lässt.Handlung ist Tatari zufolge »die

Differenz zu sich oder die Alterität des ›sich‹, die es selbst in sich ist.«176 Wenn Hand-

lung zunächst die Entfaltung und Empfindung des Sinnlichen hervorbringe und dieses

Sinnliche mit der in ihr enthaltenen Negativität aktualisiere,177 bringt sie die ihrer Ein-

heit vorausgesetzte Differenz zur Geltung. Wenngleich damit wichtige Fragen für Be-

griff undVerständnis des Kunstwerks in einemnachhegelschen Sinne aufgeworfenwer-

den, weist Tataris Studie eine Schwachstelle auf: Weil sie zu Fragen der Sprache, die bei

Hegel und nicht zuletzt auch in der Betrachtung des Dramas entscheidend sind, kaum

Stellung bezieht, ist sie gewissermaßen zu philosophisch. Ihre Arbeit geht nicht an den

Kern der Sache, weil sie das zentraleMerkmal des Dramas bei Hegel – den Dialog – und

dieWeise,wie dieser die teleologisch-totale Gesamtkonzeption des hegelschenDenkens

unterläuft und überschreitet, nur amRande berücksichtigt. Dass der Dialog das Feld ei-

ner »Selbstdifferenz der Subjektivität« eröffnet, lässt Tatari zwar nicht vollkommen bei-

seite, beschränkt sich jedoch auf einige wenige Andeutungen und fasst ihn als gewisser-

maßen sekundären Schauplatz in der Frage nach derHandlung als sinnliche Entfaltung:

Wenn das neue Drama nur das kennt, was in der Sphäre des zwischenmenschlichen

Bezugs aufleuchtet, so nicht deshalb, weil im Dialog die zwischenmenschliche Dialek-

tik aufgehoben wird. Vielmehr ist darin die Sprache nicht Bedeutungsbestand, der auf

der Bühne verleiblicht wird, sondern wird selbst als Handlung erfahrbar. Die Sprache

wird nicht als Gegebenes, Immanentes erfahren, sondern die Sprache und die Bedeu-

tung werden nur als sich gebend, als Entfaltung im Außen, als im Jetzt raumgreifend,

d.h. als Bezug auf anderes manifestiert.178

175 Ebd., 115.

176 Ebd., 102.

177 Vgl. ebd., 27.

178 Ebd., 145.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ästhetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalität nach G. W. F. Hegel 279

5.4 Gegeneinander (in) der Rede: Dialog und disjunktive Totalität

Das Eigentlich Dramatische endlich ist

das Aussprechen der Individuen in

dem Kampf ihrer Interessen und dem

Zwiespalt ihrer Charaktere und

Leidenschaften (Ä III, 491)

Die vorangegangenen Ausführungen zurHandlung haben gezeigt, dass Anderes imphi-

losophischen Entwurf desDramas beiHegel enthalten ist, als diesem im rekursiven Ver-

ständnis durch dieDiagnosen der Krise desDramas und des PostdramatischenTheaters

zugestandenworden sind.Die Repräsentation aufeinanderstoßender Subjekt, so lassen

sich Teile der Überlegungen Menkes, Lehmanns und Tataris zusammenfassen, enthält

die sie wiederum dekonstituierenden Momente. Darin sind die Individuen sowohl als

bedingte ausgewiesen wie auch als Teil eines Wirkungszusammenhanges ausgestellt,

der ihrem Einfluss entgeht. Handlung ist nicht nur diejenige von Individuen im Dra-

ma, sondern auch das, was diesen Individuen voraus ist und sie als der Rückschlag der

gesamten Realität einholt, wie zuvor dargestellt.

Um genauer zu untersuchen, wie auch das Drama mit Hegel vor dem Hintergrund

einer Preisgabe des stimmigen Gesamtkonzepts aus der eigenen Konsequenz heraus zu

begreifen ist,wird nun diejenige Form in denBlick genommenwerden, durch dieHand-

lungundBewegung inHegels Beschreibungder dramatischenPoesie überhaupt zustan-

de kommt: der Dialog. Dasjenige, worin im Drama Handlung erfolgt und was als dra-

matisches Kunstwerk selbst Handlung ist, ist der Dialog. In der Auseinandersetzung

mit der philosophischen Ästhetik Hegels führt diese Fokussierung ins Zentrum der in

diesemKapitel vorgenommenenUntersuchung.Wie das eingangs angeführte Zitat ver-

deutlicht, ist derDialog als »das Aussprechender Individuen« der AnstoßderHandlung,

das Für und Wider, die Bezugnahme der im Drama auftretenden Individuen aufeinan-

der und der daraus hervorgehende Raum. Der Dialog, so wird die Analyse zeigen, ist

konstitutiv-dekonstitutiver Motor des Handlungsganzen in der hegelschen Vorstellung

des Dramatischen: Als sprachliches Phänomen eines in sich disparaten Sinnlichen ist er

Form einer Aufspreizung und Disjunktion.179

Dass der Dialog bei Hegel insgesamt kaum Aufmerksamkeit erhalten hat, mag ei-

nerseits daran liegen, dass er einer geschichtsteleologischen Lesart der Dialektik zuge-

ordnet wurde, über die hinausgelangt wird. Andererseits ist er aber auch der Annahme

179 Dass dasdekonstitierendeMoment auchals handlungsantreibendbeschriebenwerdenkann, lässt

sich etwamitHeinrich vonKleistsPenthesilea (Kleist, Heinrich von:Band I/5 Penthesilea, in: Sämtliche

Werke »Brandenburger Ausgabe«, hg. v. Roland Reuß in Zusammenarbeit mit Peter Staengle, Frank-

furt a.M.: Stroemfeld/Roter Stern 1992) zeigen.Hier findet vermittelt über die Figur des Boten, eine

Auseinandersetzung mit der Sprachmedialität und einer ihr eigenen kategorischen Möglichkeit

des Missverständnisses statt. Die erzählende Form des Boten wie die Teichoskopien im Text wer-

fen die kommunikative Gegenseitigkeit als Problem auf, während sich die Fremdheit der Figuren

Penthesilea und Achill in ihrer mangelhaften Verständigung spiegelt. Der Bruch in der Kommuni-

kation wird zumMotor und zentralen Thema des dramatischen Textes und Fragen nach Sprachlo-

sigkeit und kommunikativer Unmöglichkeit entscheidendes Merkmal des tragischen Dialogs.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

einer mechanistischen Sprachtheorie zum Opfer gefallen, welche mit Adorno, de Man

und Szondi in Frage gestellt wurde.Wenn der Dialog damit vom reinen Instrument und

der lediglich formalenBetrachtung zu einemUntersuchungsgegenstand eigenenRechts

erhoben ist, wird er als mehr und Anderes ersichtlich als die Unterredung von Figuren

im Drama und ein nur aus diesem positiven Bestand heraus gedachter Umschlagplatz

einer »zwischenmenschliche[n] Dialektik«.180

Chor und Monolog oder äußerer und innerer Streit

Die dritte Darstellungsweise des Dramas lässt sich anhand der bei Hegel aufgeführten

Formen weiter ausbuchstabieren: »Näher nun zweitens zerscheidet sich die dramatische

Ausdrucksweise zuErgüssenderChorgesänge, zuMonologenundDialogen.« (Ä III, 493)

Die beiden erstgenannten »äußeren Mittel« (Ä III, 490) verbinden dabei wiederum lyri-

sche und epische Züge im Dramatischen, wobei hinsichtlich des Chorgesangs von ei-

ner episch-lyrischen undmit Blick auf denMonolog von einer lyrisch-epischen Darstel-

lungsweise ausgegangen werden kann:

Der Chorgesang nämlich, den individuellen Charakteren und ihrem inneren und äu-

ßeren Streit gegenüber, spricht die allgemeinen Gesinnungen und Empfindungen in

einer bald gegen die Substantialität epischer Aussprüche, bald gegen den Schwung

der Lyrik hingewendeten Weise aus. In Monologen umgekehrt ist es das einzelne In-

nere, das sich in einer bestimmten Situation der Handlung für sich selbst objektiv

wird. (Ä III, 493)

DiesePassage scheint aufgrundderBenennung»allgemeinerGesinnungenundEmpfin-

dungen« nahezulegen, dass der Chorgesang dem Bereich des Öffentlichen zuzuordnen

ist.Mit Blick auf dieUntersuchungen des Chors als »Eröffnung des Schauplatzes«181 und

als ursprünglich-plurale Bedingung des Theaters ist diese Überlegung jedoch zu disku-

tieren.UlrikeHaß hat hervorgehoben, dass der Chor häufig und zu schnell als »Statthal-

ter der Öffentlichkeit« gedeutet wird182 und dargelegt, dass er keine Selbstbehauptung

kenne.183 Er entziehe sich der Beschreibung als »Vermittlungsfigur«184 – sei es zwischen

Polen oder im Hinblick auf einen fixierbaren Bedeutungsgehalt, wie etwa der Vorstel-

lung einerRepräsentation von »Öffentlichkeit«.Als Schwellenfigur anderWende vonder

archaischen zur klassischenZeit185 ist er als »Chor-Ort« »offen für jedesmöglicheWider-

fahrnis,mit demdas tragischeGeschehen einsetzt. […] Der Chor ist keine Kulisse für die

Einzelfigur, sondern ›der Ort, durch den etwas eintritt‹: ihre Tragödie«.186 Auch Sebas-

tian Kirsch hat den Übergang zum klassischen Zeitalter des 5. Jahrhunderts als histori-

sche Bemühung begriffen, das Zusammenleben imRahmen von Innenbildungen neu zu

180 Szondi: Theorie des modernen Dramas, 19.

181 Haß: »Die zwei Körper des Theaters«, 142.

182 Vgl. Haß: Kraftfeld Chor, 26.

183 Vgl. ebd., 64.

184 Vgl. ebd., 10.

185 Vgl. ebd., 17.

186 Vgl. ebd., 67.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ästhetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalität nach G. W. F. Hegel 281

strukturieren.187 An diese Beobachtung anschließend beschreibt er den uneinheitlichen

Prozess der Abtrennung von einer vorgängigen Relationalität und einer konstitutiven

Umweltlichkeit, die sich mithilfe des Theaters kritisch reflektieren lasse, wenn es kon-

sequent vom Chor her gedacht werde. Der Chor stehe der protagonistischen Linie des

Theaters nicht lediglich negativ gegenüber, sondern grundiere und überlebe diese Ge-

schichte in einer Verwicklung mit ihr.188 In Jörn Etzolds Studie zu Hölderlins unmögli-

chemTheater geht es umeinenChor, der,weit davon entfernt, lediglich eine antike Figur

neu zubeleben,unter denBedingungenderModernedieVielen zuGehör bringen soll.189

Etzoldbeschreibt denChordeswegenalsOrt einer gemeinsamenPolitik schlechthin,der

das »archi-politische« ›Gesetz‹ des Politischen« verhandle, wie er mit Bezug auf Lacoue-

Labarthe anführt.190

Als einziger im Umfeld dieser neueren Forschungsarbeiten zum Chor hebt Etzold

eine Stelle bei Hegel hervor, die an Aspekte der Relationalität und Umweltlichkeit den-

ken lässt.191 Der Chor ist keine »bloß äußerlich und müßig wie der Zuschauer reflektie-

rende Person«, sondern vielmehr »das fruchtbare Erdreich, aus welchem die Individuen

wie die Blumen und Bäume aus ihrem eigenen heimischen Boden emporwachsen und

durchdieExistenzdesselbenbedingt sind.« (Ä III 541)Währendaufdenproblematischen

Aspekt des »heimischenBodens« unddas darin anklingendenationalistischeGedanken-

gut zwar verwiesenwerdenmuss, ist es nicht diewirklich interessanteDimensiondieses

Zitats. Vielmehr überrascht die von Hegel beschriebene Bedingtheit des Individuums

im Erdreich, das als eine nicht zu begrenzende, ursprüngliche Pluralität gelesen wer-

den kann.Dabei – und darin ist der Beschreibung des Chors als Schwellenphänomen im

Übergang vom archaischen zum klassischen Zeitalter in der hegelschen Perspektive zu-

nächst beizupflichten –findet aufGrundlage des beiHegel als »Erdreich« beschriebenen

Chores jene Individualisierung statt,dieKirsch imZugederBeschreibungeinesHeraus-

tretensderProtagonist:innenausdemChor imAnschluss anHeinerMüller als »protago-

nistische Panzerung« beschrieben hat.192 Das Verhältnis zwischen Chor und Einzelnem

wird zwar von Hegel als ein Gegenüber beschrieben: »Der Chorgesang nämlich, den in-

dividuellen Charakteren und ihrem inneren und äußeren Streit gegenüber« (Ä III 43).

Dennoch bildet das von Hegel beschriebene Erdreich des Chores die komplexe Figur ei-

nes geteilten Bodens. Ähnlich, wie es in Bezug auf die Handlung zuvor gefasst wurde,

geht das Erdreich des Chores als Grund des Theaters über die Einzelnen hinaus, wird

aber gleichsam auch von ihnen überhaupt erst gestiftet. Zu einer solchen »Realität des

Chors«, die als Rückschlag und als Verhältnis zwischen Chor und Protagonist:innen zur

Geltung kommt und damit die Einräumung des Theaters verhandelt, formuliert Ulrike

Haß:

187 Vgl. Kirsch: Chor-Denken, 2.

188 Vgl. ebd., 4

189 Vgl. Etzold: Gegend am Ätna, 2/194.

190 Vgl. ebd., 44.

191 Vgl. ebd., 211.

192 Vgl. Kirsch: Chor-Denken, 51.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Es scheint, als könnten Protagonisten nur auftreten, indem sie den Grund, den sie

als Einzelne notwendig verwerfen, gleichzeitig mitbringen. Vermeintlich muss man

die Logik dieses ›Mit‹ jedoch umkehren. Einzelfiguren können nur auftreten, wenn

ihnen von dem sie umfassenden Grund, von dem sie sich abgrenzen, ein Ort einge-

räumt wird. Die Möglichkeit ihres Erscheinens ist abhängig von dieser Figur der Ein-

räumung.193

Die Beschreibung des Monologs in dem zuvor angeführten Hegel-Zitat bestätigt dieses

von Haß formulierte Wechselverhältnis. Die aus der Innerlichkeit des Subjekts hervor-

gegangene Äußerungwird zu einer diesemSubjekt äußerlichen objektiven Realität.Da-

mit stehen sich Chorgesang undMonolog der Formnach gegenüber.Der Chorwird aber

auch weiterhin als den Charakteren, das heißt der Individualisierung allgemeiner Ge-

sinnungen und Empfindungen, gegenüberstehend bezeichnet. Der dritte Zug des dra-

matischen Kunstwerkes führt die Veräußerung von Innerlichkeit und den Rückschlag

der gesamten Realität zusammen. Dabei handelt es sich um den Dialog:

Die vollständig dramatische Form aber drittens ist der Dialog. Denn in ihm allein

können die handelnden Individuen ihren Charakter und Zweck sowohl nach seiten

ihrer Besonderheit als in Rücksicht auf das Substantielle ihres Pathos gegeneinander

aussprechen, in Kampf geraten und damit die Handlung in wirklicher Bewegung vor-

wärtsbringen. (Ä III 493)

Der Dialog greift den Gegensatz auf, der sich zwischen dem Ausspruch allgemeiner Ge-

sinnungen des Chors und den Veräußerungen eines einzelnen Inneren imMonolog des

Protagonisten auftut. Zugleich aber verschränkt er das die beiden verbindende Element

einer Vermittlung zwischen dem Epischen und Lyrischen. Dies macht den Dialog zum

zentralemMerkmal und Formprinzip der dramatischen Poesie, ohne einfach auf die Fi-

gurenrede reduziert werden zu können.Hegelmacht unmissverständlich deutlich, dass

die Form des Dialogs zum Ausdruck bringt, inwiefern die Figuren in einen doppelten

Konflikt treten. Zum einen sprechen sie sich gegeneinander aus und geraten dadurch

in einen Kampf mit- und gegeneinander. Die Handlung und ihre wirkliche Bewegung

sind aber nicht nur durch den Konflikt von Figuren miteinander in Gang gebracht. Ein

weiterer Konflikt entspringt der Tatsache, dass die Individuen sich überhaupt ausspre-

chen und damit die Seite ihrer Besonderheit und die eines substanziellen Pathos ih-

res Charakters offenlegen. Mit dieser Betonung zweier Seiten wird die Problematik des

freien Selbstbewusstseins aufgegriffen, auf die zu Beginn dieses Kapitels eingegangen

wurde. Die Selbstbestimmung der Individuen markiert einen Bruch in der angestreb-

tenVersöhnung zwischen den sittlich-allgemeinen Zwecken und der individuellenWelt.

Die Aufspreizung der Subjektivität, die von Hegel vor demHintergrund einer teleologi-

schen Lesart der Geschichte an die Komödie gekoppelt wurde, jedoch bereits in der Tra-

gödie angelegt ist, wird an dieser Stelle der systematischen Beschreibung der drama-

tischen Poesie als das Problem der Veräußerung im Dialog ausgewiesen. Die Aufsprei-

zungwohntdemDramaqua sprachlich-sinnlichemErscheinen inne.Weil die Individuen

193 Haß: Kraftfeld Chor, 66.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ästhetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalität nach G. W. F. Hegel 283

sich aussprechen, bringen sie zumAusdruck, dass siemit sich selbst nicht übereinstim-

men. Sie sind für Hegel dramatische Individuen nur aufgrund einer Disharmonie mit

sich selbst.

Die Unmöglichkeit einer Übereinstimmung von Individualität und Substanzialität

in der sprachlichen Äußerung – im sinnlichen Erscheinen des dramatischen Kunst-

werks, dessen vollständige Form der Dialog ist – verdeutlicht, dass die Charaktere

bereitsmit sich selbst in einemKonflikt stehen, oder sogar als Effekt einer unmöglichen

Übereinstimmung angesehenwerden können.DerDialog bringt somit als Form sprach-

lichen Erscheinens und der sinnlichen Erfahrung einer Entfremdung von Allgemeinem

und Besonderem in der individuellen Äußerung den Konflikt zwischen Individuen

einerseits und andererseits den einem jedem Individuum bereits innewohnenden Kon-

flikt, der zwischen seiner Selbsttätigkeit und der äußeren Realität entsteht, zusammen.

Damit wird deutlich, weshalb Hegel von einem inneren und äußeren Streit spricht.

Dass der Dialog dabei nicht bloßes Instrument oder gar die Technik einer symbolisch

in Sprachhandlungen vollzogenen und vermittelten Subjektivitätsvorstellung ist, und

die Individuen – oder vielmehr: Figuren, weil sie figurative Effekte der Disjunktion

zwischen Allgemeinem und Besonderem, Substanziellen und Individuellem im Medi-

um der Sprache sind – nicht mit sich selbst identisch sind, wird in den auf die oben

zitierte Passage zum Dialog unmittelbar folgenden Zeilen noch einmal nachdrücklich

verdeutlicht:

Im Dialoge läßt sich nun gleichfalls wieder der Ausdruck eines subjektiven und ob-

jektiven Pathos unterscheiden. Das erstere gehört mehr der zufälligen besonderen

Leidenschaft an, sei es nun, daß sie in sich zusammengedrängt bleibt und sich nur

aphoristisch äußert oder auch aus sich herauszutoben und vollständig zu explizieren

vermag. Dichter, welche durch rührende Szenen die subjektive Empfindung in Bewe-

gung bringen wollen, bedienen sich besonders dieser Art des Pathos. Wie sehr sie

dann aber auch persönliches Leiden und wilde Leidenschaft oder den unversöhnten

inneren Zwist der Seele ausmalen mögen, so wird dadurch das wahrhaft menschli-

che Gemüt doch weniger bewegt als durch ein Pathos, in welchem sich zugleich ein

objektiver Gehalt entwickelt. (Ä III 493f.)

An dieser Stelle spricht Hegel von Dichtern, die durch gefühlsbewegende Szenen die

HerzeneinesPublikums inWallungbringenkönnen.Dabeiwirddas individuelle Leiden,

die Leidenschaft oder eine emotionale Aufgewühltheit ins ZentrumderAufmerksamkeit

gestellt. Dass er dieses subjektive Pathos auch als »zufällig« bezeichnet, ist dabei keine

abwertende Bemerkung, sondern vielmehr der Ausweis dessen, dass hiermit nicht jene

höhere Sprache erreicht ist, die der Sprache der Tragödie Menke zufolge innewohnen

kann.194 Ein objektives Pathos hingegen zielt nicht auf die Dar- und Ausstellung eines

Subjekts und seiner individuellen Regungen. In ihm ist die Zerrissenheit des Sprechens

und die Erfahrung dieses Sprechens als objektiver Gehalt gefasst. Es weist die Welt des

Individuellen als jenen Bereich aus, in dem der Zugang des Individuums zu sich, zu An-

deren und zurWelt nur durch eine Disjunktion, eine Konflikthaftigkeit und Ambivalenz

194 Vgl. Menke: Tragödie im Sittlichen, 104.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

erfolgen kann, die das Individuum selbst nicht aufzulösen vermag: »eine objektive Seite

des Pathos«, dem »die menschliche Individualität nicht abgeht« (Ä III 494). Das selbst-

tätige Individuumwird als begrenzt ausgewiesen und bleibt darin nicht in seiner abge-

schlossenen Selbstständigkeit stehen (vgl. Ä III, 477). Das sprachliche Werden des Dia-

logs »imAussprechen der Individuen in demKampf ihrer Interessen und demZwiespalt

ihrer Charaktere und Leidenschaften« und die Lebendigkeit des Dramas als disjunktive

Totalität enthält somit auchbeiHegel bereitsMomente,die –es sei andieser Stelle andie

These Lehmanns zum »dialogischen procedere« erinnert195 – die Vorstellung von Sub-

jekten dekonstituieren, die lediglich Sprachhandlungen vollbringen. Der Dialog bleibt

in doppelter Hinsicht die Konstellation einer disjunktiven Totalität, die weder schlicht-

weg für das Substanzielle noch für eine am Drama sich entfaltenden Selbstbezug oder

eine Subjektphilosophie in denDienst treten kann.Die dialogische Rede ist als Formdes

Bezugs konstitutiv für den Raum des sinnlichen Erscheinens der Handlung, was auch

Tatari punktuell hervorhebt:

Im Prinzip des Dialogs spricht nicht das Einvernehmen und die Aufhebung der zwi-

schenmenschlichen Dialektik, sondern die Sprache und mit ihr der Sinn und die Be-

deutung als die eigene Entfaltung im Außen, als Bezug auf andere, wenn auch schon

Bezug auf sich als andere (darin unterscheidet sich der Dialog nicht sehr vom Mono-

log). Was auch bedeutet, dass die Sprache als Raum erfahren wird, denn »der Bezug

auf« öffnet einen Raum; keinen vorhandenen Raum, sondern einen Raum, der sich

zeitigt, sich gibt, sich im Akt seines Sich-gebens erfahrbar macht.196

In einer Lesart Hegels, die von einer in der Sprache aufscheinenden disjunktiven Syn-

these ausgeht und seine Überlegungen nicht an jeder Einzelstelle auf seine Gesamtkon-

zeption zurückführt, ist der Dialog dasjenige, was über jeden Selbstbezug und eine in

sich geschlossene Subjektivität hinausweist:Mit Tatari lässt er sich als die »Selbst-Diffe-

renz des Sinnlichen« beschreiben und im Anschluss an Nancy und Lacoue-Labarthe als

horizontale »Ko-dis-tribution« oder »Verräumlichung« fassen. An die Stelle eines ver-

tikal-theologischen Denkens ist in Hegels Philosophie für einen Moment – bevor seine

Philosophie in den Anspruch eines Primats des abgeschlossenen Totalen übergeht – die

Verlebendigung im Zeichen des Dialogs als disjunktive Totalität getreten. Wie eine ge-

naue Auseinandersetzung mit Hegels Text und den darin enthaltenen Stellen zum Dia-

log zeigt, stellt sich das Drama als das aus disparaten Elementen bestehende, zusam-

mengesetzte Subjekt-Objekt-Sein heraus, das als Ganzes in Bewegung ist, weil die in

ihm enthaltenen Einzelteile nichtmit sich selbst gleich sind.Der Dialog ist fürHegel die

vollständige Form imdramatischenTheater,weil er das Gegeneinander, das zugleich ein

Miteinander, Füreinander und Ineinander ist, zum Ausdruck bringt. Er ist Modell und

sprachliche FormdesAussprechens, vonder ausgehendBewegungundRaumüberhaupt

erst denkbar werden.Damit ist er nicht schlichtwegMittel für einen zwischenmenschli-

chen Bezug, sondern die Ausstellung der vielfältigenMöglichkeiten des Bezugs imDra-

ma und als dramatisches Kunstwerk.

195 Vgl. Lehmann: »Tragödie und postdramatisches Theater«, 223.

196 Tatari: Kunstwerk als Handlung, 146.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ästhetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalität nach G. W. F. Hegel 285

Wie Szondi bereits treffend aufHegel dargestellt hatte, bleibt derDialog inhaltliches

und sprachlich-formales Prinzip des Dramas. Der Dialog ist der Horizont des Drama-

tischen. Allerdings muss er unter anderen Vorzeichen begriffen werden denn als Mittel

zur Konstituierung einer absoluten und in sich geschlossenen »zwischenmenschlichen

Dialektik«.197 AmDialog zeigt sich, dass das Drama in der Form seiner sprachlichen Äu-

ßerung und alsDarstellung ein in sichDisparates umreißt, das seine Lebendigkeit über-

haupt erst ausmacht. Dialogisches Sprechen ist die Markierung einer durch einen Kon-

flikt bedingtenDistanz undUnterbrechung in derRede angesichts einesGegenübers so-

wie die Insistenz auf demAbstand des redenden Individuums zu sich selbst. Der Dialog

stellt das Sprechen angesichts einer Disjunktion aus, die sich zwischen Individuen und

als das Sprechen eines jeden Individuums ereignet. Der Dialog ist somit das ursprüng-

lich Zwiegespaltene und damit nicht auf einen Ursprung Zurückzuführende. In seiner

Sprachlichkeit ist der Dialog wesentlich Veräußerung eines Verhältnisses, das von einer

Unversöhnlichkeit her zubegreifen ist undnicht in einerVereinigung vonSeinundSpre-

chen aufgeht, sei es in der Ansprache der Anderen oder als sinnliches Scheinen der Idee.

Im Dialog als Form schlägt sich der Inhalt eines prinzipiell unaufgelösten Gegeneinan-

ders nieder, das dennoch um nichts weniger ein Ganzes ausmacht. Wie aber lässt sich

Totalität und unversöhntes Gegeneinander zusammendenken?

Gegeneinander (in) der Rede: Dialog und »eigentlich Hindurchwirkendes«

Bereits früh in der Beschreibung der einzelnen Künste hält Hegel fest, dass das Gegen-

einander das entscheidende Merkmal des dramatischen Dialogs ist. Die Bestimmung,

die dessen sprachlicheVerfertigung betrifft, erfolgt imAbschnitt zur Versifikation in der

Poesie. So heißt es, dass einem Inhalt mit dem Charakter eines Versmaßes und seiner

spezifischen rhythmischen Bewegung entsprochen werden müsse (vgl. Ä III, 299). Im

Fall des Dramas handelt es sich dabei um den Jambus: »Der Jambus wiederum schreitet

rasch vorwärts und ist besonders für dendramatischenDialog zweckmäßig« (Ä III, 300).

Die rascheFolgeunbetonterundbetonter Silbengegen-undaufeinandergreift dabei be-

reits darauf vor, was Hegel später als Lebendigkeit bezeichnet hat. Ist die Lebendigkeit

derdramatischenPoesie inderHandlungdurchdieKollision vonCharakterenundderen

Zwecken bestimmt (Ä III, 500), ist an dieser früheren Stelle die Versifikation und diemit

ihr einhergehende »Zäsur« das »eigentlich Belebende« (Ä III, 297) auf Ebene der sprachli-

chen Mittel, das heißt der Behandlung.Wenngleich die Zäsur nicht diejenige Aufmerk-

samkeitundAusarbeitungerhält,die ihrbeiHölderlinzuteilwird,198 lässt sich festhalten,

dass sie fürHegel eineKonfrontationmarkiert,die imZusammenspielmit derBetonung

durch die Akzente desVersmaßes jenes »eigentlichDramatische« sprachlichfiguriert, in

dessen Lebendigkeit Konflikte zur Darstellung kommen. Das Drama hebt sich in dieser

Hinsicht besonders vom Epos ab:

Nicht minder lehnt die epische Poesie auch die Lebendigkeit des dramatischen Dia-

logs von sich ab, in welchem die Individuen ihrer unmittelbaren Gegenwart nach ein

197 Szondi: Theorie des modernen Dramas, 19.

198 Vgl. dazu in der Einleitung dieser Untersuchung, 22ff.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Gespräch führen und die Hauptrücksicht immer das charakteristische Entgegenreden

der Personen bleibt, die einander überzeugen, gebieten, imponieren oder mit der Lei-

denschaft ihrer Gründe gleichsam umrennen wollen. (Ä III, 375)

Der äußere Streit im Entgegenreden der Personen, der am Ende des Zitats besonders

drastisch als derWille beschriebenwird, einanderumzurennen, ist einerseits als ihr auf-

einander folgendes Sprechen imGegenüber der Lebendigkeit des dramatischenDialogs

gefasst. Andererseits ist dieser äußere Streit bereits als der innere Streit einer jeden ein-

zelnen Rede durch Akzent und Zäsur und der darin angelegten Konfliktstellung – un-

betont-betont und die Unterbrechung dieses Taktes – vorausgedeutet. Wie zuvor erör-

tert, zeichnet sich die dialogische Rede durch eine doppelte Konfliktstellung aus. Dazu

kommt, dass die BeschreibungenHegels zur dramatischen Poesie voll von Begriffen wie

Zwist, Kollision, Streit und Kampf sind, die er nicht müde wird, fortlaufend zu wieder-

holen und in immer neuen Varianten ins Spiel zu bringen. Aber wie bereits angedeutet

wurde, ist derDialog unddie Lebendigkeit desDramas als unversöhnlichesGegeneinan-

der – als disjunktive Synthese – eine Momentaufnahme. Dabei tritt besonders deutlich

hervor,was Adorno beschrieben hatte: Hegel legt eine große Emphase auf dasHeteroge-

ne, wobei die in der Dialektik enthalteneWechselseitigkeit in Einseitigkeit zurückgebil-

det werde und damit den eigenen Begriff der Dialektik verletze. Sehr deutlich wird das

an der folgenden Stelle:

Was wir deshalb vor uns sehen, sind die zu lebendigen Charakteren und konfliktrei-

chen Situationen individualisierten Zwecke, in ihrem Sichzeigen und -behaupten, Ein-

wirken und Bestimmen gegeneinander – alles in Augenblicklichkeit wechselseitiger

Äußerung – sowie das in sich selbst begründete Endresultat dieses ganzen sich be-

wegt durchkreuzenden und dennoch zur Ruhe lösenden menschlichen Getriebes in

Wollen und Vollbringen. (Ä III, 476)

Hegel beschreibt zunächstmitgroßemAufwandein scheinbarunauflöslichesundwildes

Durcheinander,das »konfliktreiche Situationen« und »individualisierte Zwecke« enthält

und von einemGegeneinander des Erscheinens,Beeinflussens undBestimmens geprägt

ist. Während das Ganze sich in einem Moment noch selbst durchkreuzt und damit un-

möglich noch als in sich stimmiges Ganzes begriffen werden kann, hat es sich doch im

gleichen Satz unmittelbar und von einer jähen Augenblicklichkeit in eine Ruhe gelöst.

Unmittelbar davor beschreibtHegel denkonfliktreichenVorgangderHandlungdesDra-

mas nicht primär vomStandpunkt der Verlebendigung und demdamit einhergehenden

Aus- und Gegeneinander.Weil das Aus- und Gegeneinander als Störung bezeichnet ist,

wird die Lösung zur Ruhe als Zweck gesetzt, die zwar nicht einfach durchgeführt, aber

dennoch erreicht werden soll:

Das dramatische Handeln aber beschränkt sich nicht auf die einfache störungslose

Durchführung eines bestimmten Zwecks, sondern beruht schlechthin auf kollidieren-

den Umständen, Leidenschaften und Charakteren und führt daher zu Aktionen und

Reaktionen, die nun ihrerseits wieder eine Schlichtung des Kampfs und Zwiespalts

notwendig machen. (Ä III, 475)

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ästhetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalität nach G. W. F. Hegel 287

Bei aller Emphase auf dem Konflikt, dem Aus- und Gegeneinander in der Rede des Dia-

logs – in den beiden vorangegangenen Zitaten ist von Schlichtung, Endresultat und ei-

nem sich zur Ruhe lösendenmenschlichenGetriebe die Rede. Später imText sprichtHe-

gel sogar von einem »Bedarf« an Auflösung:

Einerseits strebt deshalb alles zum Ausbruche dieses Konfliktes hin, andererseits

bedarf gerade der Zwist und Widerspruch entgegenstehender Gesinnungen, Zwecke

und Tätigkeiten schlechthin einer Auflösung und wird diesem Resultat zugetrieben.

(Ä III, 488)

Dem»eigentlichDramatischen« –demAussprechen gegeneinander, der Kollision sowie

dem inneren und äußeren Streit – stellt Hegel eine Auflösung des Konflikts gegenüber,

die als Niederschlag des Primats der Versöhnung und des Ganzen seiner philosophi-

schen Gesamtkonzeption in seiner philosophischen Ästhetik und seiner Beschreibung

der dramatischen Poesie angesehen werden kann. Diese hat einen bestimmten Namen:

Für Hegel ist es ein »eigentlich Hindurchwirkendes« (Ä III, 480), das den Zwiespalt der

Unterbrechung im »eigentlichDramatischen« überwindet.Der Konflikt, Pathos und die

Besonderung in der Verlebendigung sollen zu einer in sich selbst beruhenden und ver-

söhnten Notwendigkeit aufgelöst werden (vgl. Ä III, 488). Hegel spricht sogar von einer

»Erledigung« (Ä III, 486), operiert mit Begriffen wie dem »Sieg« und dem »Untergang«

und scheint damit auch deutlich zumachen, dass Versöhnung entweder einseitiger Tri-

umph oder Assimilation bedeutet – auch wenn sich die »bestimmten Zwecke und In-

dividuen ohne Verletzung und Gegensatz einklangsvoll gegenseitig bestätigen« (Ä III,

524).Das Prinzip der Schlichtung,der Auflösung undResultatorientierung tritt als Form

der obenbeschriebenenArcheoteleologie auf.DieserWille zurAufhebunghat diejenigen

Lesarten begünstigt, die im Dialog das Mittel für die Konstituierung einer zwischen-

menschlichenWelt erkennen. Der Dialog ist darin als Instrument eines sich versöhnen-

den dialektischen Aufstiegs in eine höhere Stufe der Weltgeschichte begriffen: als das

sich immer weiter entfaltende Potenzial einer Schlichtung imWeltgeist. Hegel tendiert

mit dem»eigentlichHindurchwirkenden« zwar unzweifelhaft zu jenemPrimat desGan-

zen, den Adorno an seiner Philosophie hervorhebt. Aber es entsteht der Eindruck, dass

sich die Schlichtung weniger aus der Beschreibung der Gesetze des Dramatischen erge-

ben hat, sondern vielmehr etwas von außen hinzugetreten ist.

Auffällig ist, dassHegel die Versöhnung durch jenes »eigentlichHindurchwirkende«

an keiner Stelle mit dem Dialog gleichsetzt. Dieser Umstand kann nicht genug betont

werden: Es ist nicht der Dialog, der als Instrument zur Vereinigung im schönen Schein

sowie alsMittel undAusdruck eines geschichtsteleologischenWerdens gilt. In keiner der

Varianten der vielfältigen Ausführungen zur Schlichtung taucht der Dialog überhaupt

noch einmal auf. Seine Beschreibung ist in dem Moment, wo von der Schlichtung und

Auflösung in das Resultat einer einklangsvollen Bestätigung unterschiedlicher Zwecke

und Individuen durch das »eigentlich Hindurchwirkende« die Rede ist, erledigt. Des-

halb lautet die These, dass der Dialog die Entfaltung jener unerfüllten Erfüllung ist, die

Hegel zwar zu überwinden sucht, aber nur mehr schlecht als recht mithilfe des von au-

ßen herbeizitierten »eigentlich Hindurchwirkenden« wegschaffen und auflösen kann.

Der Dialog stellt eine Unterbrechung in seiner teleologischen Lesart des Dramas dar

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

und bleibt dasjenige, was nicht schlichtweg zur Ineinssetzung des Wechselspiels in den

Dienst genommenwerden kann.Dazumuss einemechanistische Sprachtheorie und ein

symbolistisches Kunstverständnis Hegels, der Forderung Adornos und deMans gemäß,

hinterfragt und Hegel für Hegel gegen den Hegelianismus gelesen werden.

Somit wird deutlich, dass die im vorangegangenen Teilkapitel angeführten Überle-

gungen durch die Einbeziehung eines entlang dieser Prämissen entworfenen Dialogs

profitieren.Auffällig dahingehend ist etwadieTheseMenkes zumhegelschenDenkenals

Gegenwartsdiagnose: AmDialog ist erkennbar,dass inHegels philosophischer Ambition

einer Versöhnung eben diese Bewegung alsDiagnose von Entzweiung und als Auseinan-

dersetzungmit »der zerrissenenHarmonie der geschichtlichenWirklichkeit« auftritt.199

Weil Hegel die aufkommende bürgerliche Welt nicht als Einheit voraussetzt, markiert

sein ästhetisches Denken eine diagnostisch-kritische Perspektive auf das Verständnis

des Zwischenmenschlichen, wie es im Drama verhandelt und durch den Dialog als for-

mal-inhaltliche disjunktive Totalität zum Ausdruck gebracht wird. Der Dialog ist darin

Medium und Ausdruck eines doppelten Konflikts in und als die Darstellung, was sich

am Drama als Formganzem zeigt, wie sich in Bezug auf das folgende Zitat von Menke

festhalten lässt:

Und zwar stellt das Drama ihre [Versöhnung] sittlich-schöne Integration in Frage, weil

es durch seine Form der Darstellung eine grundsätzliche andere Erfahrung der Mo-

mente dieser Integration macht: Das Drama ist der Ort einer Erfahrung der Differenz,

die die sittlich-schöne Versöhnung in tragische Kollisionen zerbrechen lässt.200

Im Drama wird Hegels Totalitätsdenken in eine Erfahrung von Differenz und nicht zu-

letzt auch einer Selbstdifferenz der Subjektivität als Selbstsein aufgebrochen, was im

Dialog als Verlebendigung des Aus- und Gegeneinanders zum Vorschein kommt. Die

»Hervorbringung einer Einheit durch Vielheit«201 erfolgt Hegels Text zufolge im und als

Dialog, bevor das »eigentlich Hindurchwirkende« auf den Plan getreten ist. Dieser im

und durch denDialog vollzogene Zusammenschluss von Einheit und Vielheit, Kontinui-

tät undUnterbrechung ineinedisjunktiveTotalität trägtZügederFigurdes »Chiasmus«.

Diese entwickelt Nikolaus Müller-Schöll im Anschluss an Benjamins »verspannte Dar-

stellung des kommendenTheaters«,202 wobei die Verspannung vomFesthalten an einem

unauflösbarenWiderstreit zeuge.Müller-Schöll deutet dabei ebenfalls an,dass auchHe-

gel sie »gewissermaßen in derDialektik« aufgreife und beschreibt denChiasmus als »Ja-

nusgesicht«:

Er ist eine Figur des Wohlklangs, der Harmonie, der Ordnung und der Stiftung von

Kontinuität und Einheit der Gegensätze einer Opposition; zugleich aber macht der

199 Vgl. Menke: Tragödie im Sittlichen, 24.

200 Ebd., 48.

201 Vgl. ebd., 58.

202 Vgl. Müller-Schöll, Nikolaus: Das Theater des »konstruktiven Defaitismus«. Lektüren zur Theorie eines

Theaters der A-Identität beiWalter Benjamin, Bertolt Brecht undHeinerMüller, Frankfurt a.M.: Stroem-

feld/Nexus 2002, 157–161.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ästhetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalität nach G. W. F. Hegel 289

Chiasmus jede Ordnung zunichte, unterbricht, was er verbindet, verhindert den Ab-

schluss des Konflikts der Gegensätze.203

Der Chiasmus also verbindet Harmonie und Ganzheit mit dem destabilisierenden Kon-

flikt und den unvereinbaren Gegensätzen und schließt sie somit auf paradoxeWeise zu-

sammen. Dass in der Beschreibung des Chiasmus von einer Verbindung die Rede ist,

beschreibt Müller-Schöll dabei jedoch auch unmittelbar als Problem, weil mit dem Er-

kennen des Chiasmus alsVerbindung und in seiner »konstitutionellen Asymmetrie« und

»Textualität als Text« wiederum in einem nächsten Schritt der Einheit der Vernunft des

Logos zugearbeitet werde.204 Genau dieses Erkennen und deren Aufhebung in eine(r)

Erkenntnis ist bei Hegel das Problem, weil er das Moment der Heterogenität in philo-

sophische Begriffe habe übertragen wollen.205 Aber ist diese Bewegung unumgänglich,

gerade wenn sich herausgestellt hat, dass zwischen dem Dialog und einem »eigentlich

Hindurchwirkenden« unterschieden werdenmuss?

Dialektik im Stillstand?

Der dem Dialog in der vorangegangenen Beschreibung vergleichbare Chiasmus unter-

hält – seiner Erkennbarkeit als Heterogenes sowie seiner Übertragung in philosophi-

sche Begriffe entgegen und damit als präreflexive Figur – eine notwendige Beziehung

zu einem Außen, die ihn als Ordnungsstruktur unabschließbar werden lasse, so Mül-

ler-Schöll.206 Als Schwanken zwischen Offenheit und Geschlossenheit sei er der ermög-

lichende wie dekonstituierende Horizont der Dialektik und als Urform dessen zu be-

greifen, was Benjamin in seinem Brecht-Aufsatz als »Dialektik im Stillstand« bezeich-

net habe.207 Den Dialog mit der Dialektik im Stillstand in Verbindung zu setzen, liegt

deswegen nahe, weil beiden Figuren von Benjamin eine Aussetzung der dialektischen

Bewegung zugeschrieben wird.208Wenn im Zuge dessen derThese Adornos Nachdruck

verliehen werden kann, dass in der Mikrostruktur des hegelschen Denkens und seiner

literarischen Gestalt eine Dialektik im Stillstand im Sinne Benjamins bereits enthalten

sei,209 wird auch hieran deutlich, dass der Dialog als disjunktive Totalität der Gesamt-

konzeption des teleologischen Denkens bei Hegel nicht zuarbeitet.

Mit dem Begriff und der Denkfigur der »Dialektik im Stillstand« wendet sich Benja-

min gegen eine »Ideologie des Fortschritts« und eine »an allen Teilen zu überwindende

Geschichtsphilosophie«210 und setzt sich damit explizit mit der hegelschen Aufhebung

203 Ebd., 159.

204 Vgl. ebd.

205 Vgl. Nägele: »The Scene of the Other«, 68.

206 Vgl. Müller-Schöll: Das Theater des »konstruktiven Defaitismus«, 159.

207 Vgl. Benjamin, Walter: »Was ist das epische Theater? (1). Eine Studie zu Brecht«, 519–531, in:

Ders.: Gesammelte Schriften II.2, hg. v. Tiedemann, Rolf/Schweppenhäuser, Hermann, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 1991, 530.

208 Zum Dialog im Trauerspiel-Buch vgl. in der vorliegenden Studie, 64.

209 Vgl. Adorno: »Skoteinos«, 364.

210 Benjamin: Das Passagen-Werk, 1026.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

der Gegensätze und der bei Hegel niedergelegten Teleologie auseinander. In der Dia-

lektik im Stillstand werden Gegensätze nicht miteinander versöhnt, sondern gegenein-

ander und als Widersprüche ausgestellt. »Zweideutigkeit ist die bildliche Erscheinung

der Dialektik, das Gesetz der Dialektik im Stillstand.«211 Dabei geht es nicht um Ereig-

nisse in der Geschichte als solche, als vielmehr deren Darstellung, das heißt wie sie zu

Geschichte werden. Erkanntes und Erkennen ist nicht voneinander zu trennen, wobei

mit der Stillstellung in das »Jetzt einer bestimmten Erkennbarkeit«212 die Darstellung

von Geschichte als Teil von Geschichtsschreibung als solche überhaupt erkennbar wird

und damit auch auf eine mögliche Andersheit geöffnet wird. Dargestelltes und Darstel-

lung sind nicht in eine versöhnte Übereinkunft gebracht und die Möglichkeit einer sol-

chen Versöhnung überhaupt ist radikal in Frage gestellt. Damit wird nochmal auf die

zu Beginn dieser Studie bearbeitete Fragestellung bei Benjamin zurückgegriffen, die im

Kontext seinesgeschichtsphilosophischenDenkens steht.213 Benjaminbringt eine solche

FormderAndersheit explizitmit demDialog inVerbindung,wobei er ihr imTrauerspiel-

Buch den Namen des »Mysteriums« gibt:

Im Dialog tritt die reine dramatische Sprache diesseits von Tragik und Komik, ihrer

Dialektik, auf. Dies Reindramatische stellt das Mysterium, welches in den Formen des

griechischen Dramas sich allmählich verweltlicht hatte, wieder her: seine Sprache ist

als die des neuen Dramas zumal die des Trauerspiels.214

Der Dialog ist der Ort einer reinen dramatischen Sprache, die noch nicht in das dialek-

tische Spiel von Tragödie und Komödie eingetreten ist. ImDialog tritt die Sprache dies-

seits ihrerDialektik auf und beschreibt dabei eine »Dialektik in derDialektik«.215Mit der

prä-dialektischen Dialektik, wie sie in der rein dramatischen Sprache des Dialogs zum

Ausdruck kommt, greift Benjamin das auf, was nach, mit und gegen Hegel als Vorstel-

lung einer disjunktiven Totalität im Dialog, die nicht schon durch das »eigentlich Hin-

durchwirkende« eingeholt worden ist, entwickelt wurde. Dafür spricht auch, dass Ben-

jaminsTheatertheorie, dieMüller-Schöll zufolge in seinen Überlegungen im Sprachauf-

satz von 1916 begründet ist, auf der Annahme einer ursprünglich gespaltenen Sprache

aufbaut, mit der die »Erkenntnis einer Erkenntnisohnmacht« verhandelt wird216 – das

unendliche Verhältnis in Bezug auf das im Trauerspiel-Buch gefasste »Mysterium«.217

211 Ebd., 55.

212 Ebd., 578.

213 Vgl. die Diskussion der VI. Geschichtsphilosophischen These in diesem Band, 60ff.

214 Benjamin: Ursprung des deutschen Trauerspiels, 297.

215 Müller-Schöll: Das Theater des »konstruktiven Defaitismus«, 160.

216 Vgl. ebd., 73–106.

217 Entscheidend ist dabei einMissverhältnis gegenüber demVerstand, welches auch demDialog bei

Hölderlinmitgegeben scheint. In der PerspektiveHölderlins ist die dialogische Sprache Sophokles’

davon gekennzeichnet, dass sie im Stande sei »des Menschen Verstand als unter Undenkbarem

wandelnd, zu objectiviren.« (Hölderlin: »Anmerkungen zur Antigonä«, 413). Nägele folgert daraus:

»Nicht der unbedingteWille, alles zu verstehen, sondern die Bereitschaft nicht zu verstehen, wäre

die Bedingung vonDialogik, wenn es eine gäbe.« (Nägele: »Dialogik imDiskurs derModerne«, 87).

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ästhetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalität nach G. W. F. Hegel 291

Was an der sprachtheoretischen Fundierung vonBenjaminsNachdenken über dasThea-

ter Brechts für die vorliegende Untersuchung und die Beschreibung der im Dialog voll-

zogenen Disjunktion von Totalität in der Sprache bedeutsam ist, lässt sich mit der von

Müller-Schöll angeführten Auflösung der Behauptung einer »Identität zwischen dem

geistigen und sprachlichenWesen«218 fassen, aus der ein »Abgrund«, »eine Kluft oder ei-

ne »konstitutionelle Verabgründung«,219 das heißt eine grundsätzlicheUnzulänglichkeit

des Sprechens gefolgertwerdenmuss.Sprache ist »nicht alleinMitteilung desMitteilba-

ren, sondern zugleich Symbol desNicht-Mitteilbaren«220 undweist damit eineDialektik

auf,die nicht in derWeise fortschreiten kann,wie das inder »universalistische[n], »idea-

listische[n]« und »teleologische[n]« Dialektik der hegelschen Gesamtkonzeption ange-

dacht ist. Der Dialog, wie er mit Hegel entgegen des bei ihm angelegten Primats des

Ganzen lesbar wird, weist darauf hin, dass die philosophische Dialektik in eine weite-

re Dialektik gerät, die zwischen ihrer Verfasstheit als Sprache und dem was in ihr zum

Ausdruck kommt, aufgespannt ist. Der Dialogmarkiert schon bei Hegel die durch einen

Konflikt bedingte Distanz, die Unterbrechung in der Rede angesichts eines Gegenübers.

Er figuriert den Abstand des redenden Individuums zu sich selbst und in der Sprache als

ihr sinnliches Erscheinen, die der Vorstellung einer im Drama enthaltenen »zwischen-

menschlichen Dialektik« als Prä-Dialektik oder »Dialektik in der Dialektik« vorausgeht.

Dialog und disjunktive Totalität

Wie somit deutlich geworden ist, kann der Dialog als Figur einer Überschreitung der

hegelschen Philosophie betrachtet werden. Hinsichtlich der von Lehmann vorgebrach-

ten Lesart, dass in der hegelschen Tradition die Relation des Subjekts zu Anderen sich

in einemSpiegelverhältnis aufhebt, sind deswegenZweifel angebracht.221 Verdeutlichen

lässt sich diese Überlegung noch einmal nachdrücklich anhand der Nachschrift von He-

gels Vorlesungen über Ästhetik oder Philosophie der Kunst von 1826. Ähnlich wie in den von

Hotho edierten Vorlesungen über die Ästhetik,machtHegel auch das Sich-Aussprechen der

Figuren gegeneinander zumMittelpunkt des Dramatischen, das ihm als die Umsetzung

des Erfordernisses gilt, derMensch sei dasMaterial, in demdieHandlung als Dialog zur

Anschauung kommt. Mit dem, was Hegel Mensch nennt, geht es ihm jedoch nicht um

einen Ausdruck von Vorstellungen und Empfindungen, die einander vorstellig werden.

Das Innere, von dem Hegel spricht, wird nur darin definiert, »wesentlich gerichtet an

andere, auf sie wirkend, sich gegen sie behauptend« zu sein:

Allgemeiner Inhalt [des Dramas] ist Handlung also überhaupt; dahin gehört im all-

gemeinen das Material, in dem sich der Inhalt der Handlung zur | (432) äußerlichen

Anschauung bringt: nicht Stein, Holz, Pigmente, sondern der Mensch selbst. Im Ly-

rischen ist es der Sänger; hier ist es [ebenfalls] die Menschenstimme, die das Innere

218 Vgl. Müller-Schöll: Das Theater des »konstruktiven Defaitismus«, 79. Vgl. dazu: Benjamin, Walter:

»Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen«, 140–157, in: Ders.: Schriften II.1,

hg. v. Tiedemann, Rolf/Schweppenhäuser, Hermann, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991.

219 Vgl. Müller-Schöll: Das Theater des »konstruktiven Defaitismus«, 83.

220 Vgl. ebd., 92; vgl. Benjamin: »Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen«, 156.

221 Vgl. Lehmann: Theater und Mythos, 134.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

ausdrückt, aber nicht Vorstellungen, Empfindungen sind auszudrücken, sondern [im

Drama ist der Mensch] wesentlich gerichtet an andere, auf sie wirkend, sich gegen sie

behauptend; wesentlich [ist das Drama] ein Dialog, wobei freilich auch [der] Monolog

[vorkommt].222

Hegel wendet sich an dieser Stelle in vergleichbarerWeise gegen das bereits beschriebe-

ne subjektive Pathos. Demzufolge sind nicht Vorstellungen und Empfindungen imDra-

ma auszudrücken. Das tatsächliche Material, und damit Inhalt und Handlung des Dra-

matischen hingegen, das unmittelbar zuvor als der Mensch selbst beschrieben ist, wird

als die Gerichtetheit auf Andere, das Wirken-Wollen und Behaupten gegen Andere in

derMenschenstimme und imDialog gefasst.WennHegel hinzufügt, dass »freilich auch

[der] Monolog [vorkommt]«, lässt sich das als Hinweis darauf deuten, dass Hegel der

dialogische Charakter auch jeden Monologs bewusst ist. Abgesehen davon verdeutlicht

diese Stelle mit allem Nachdruck, dass es Hegel zunächst um eine Veräußerung geht,

in der die Form des Dramas zur Anschauung kommt – nicht aber um ein spiegelbild-

liches Verhältnis zwischen Subjektivitäten oder gar eine ›zwischenmenschliche Dialek-

tik‹. Das Innere des Menschen, das im Dramatischen zur Anschauung kommt, ist nicht

zunächst die Vorstellung einer Gefühlswelt oder eine individuelle Empfindung; das In-

nere des Menschen als dramatisches Material ist die Veräußerung und das Sich-Veräu-

ßern an den Anderen als solches. Das Innen, das die Vorstellung des Menschen in Form

und Inhalt des Dramatischen auszeichnet und zur Anschauung kommen soll, ist nichts

anderes als die Bewegung nach Außen, seine wesentliche Gerichtetheit an die Anderen

imDialog.Das Inneredes dramatischenMenschen ist fürHegel imdramatischenDialog

und als dieser dramatische Dialog das objektive Pathos der Veräußerung, in dem die-

se im Dramatischen nachgegangenen Vorstellung des Menschen weder in irgendeiner

Form vorausgesetzt noch durch einWechselverhältnis bestätigt werden kann.

Als Dreh- und Angelpunkt von Konflikten zwischen Figuren und von Figuren mit

sich selbst in ihrer dramatischen Existenz (Ä III, 482), einer Disjunktion zwischen Idee

und sinnlichem Scheinen, einer Verhandlung der Nicht-Identität zwischen Allgemei-

nem und Besonderem, Meinen und Gemeintem, Ausdruck und Gehalt, ist der Dialog

für Hegel die Quelle des dramatischen Gebildes. Eine Einheit aus der Vielheit macht die

Lebendigkeit des Dramatischen aus. Auch die von Tatari vorgeschlagene Lesart einer

»Selbstdifferenz« und deren Ausstellung im Element des Sinnlichen als Handlung des

Dramas ist nicht ohne die Voraussetzung des Dialogs zu begreifen:

Die Versöhnung und der Dialog im neuen Drama heben nicht die Alterität der zwi-

schenmenschlichen Bezüge innerhalb eines Subjektes auf. Vielmehr wird eine Subjek-

tivitätsform hervorgebracht, die grundsätzlich offen zur Alterität hin ist: ein »sich« als

Außen, das heißt als Äußerlichkeit einer Sinnlichkeit. Die dramatis personae sind keine

Subjekte, sondern Teil der Entfaltung dieser Subjektivität als Außen. Sie konstituie-

ren sich nicht durch die zwischenmenschlichen Bezüge, sondern sind die Sinnlichkeit

der im Außen auftretenden Bezüge.223

222 Hegel: Philosophie der Kunst oder Ästhetik, 223.

223 Tatari: Kunstwerk als Handlung, 147.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ästhetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalität nach G. W. F. Hegel 293

Die im hegelschen Handlungsbegriff aufgehobene Subjektivitätsform, »die grundsätz-

lich offen zur Alterität hin ist« undmit der nichtmehr von »Subjekte[n], sondern […] [ei-

ner] Entfaltung dieser Subjektivität als Außen« die Rede sein kann, ist im dialogischen

Rückschlagder gesamtenRealität angelegt. ImDrama sinddie Individuen stets zugleich

selbsttätig und in ihrer Begrenztheit ausgewiesen. Diese Begrenzung sowie ihre Über-

schreitung wird im und als das Aussprechen der Individuen im dramatischen Dialog

realisiert und ist somit auf die Konstruktion des dramatischen Kunstwerkes in seiner

sprachlichen Verfasstheit zurückzuführen. Das »Innere«, von dem aus Hegel den Men-

schen im Drama beschreibt, besteht zwar in einem Verhältnis zum »Außen«. Beide –

mehr schlecht als recht formuliert – Pole können aber als solche nicht dingfest gemacht

werdenund sinddementsprechendnur in derVeräußerungdurchdenDialogüberhaupt

erst denk- und vorstellbar. Der Dialog bringt als Form und Sprache des »eigentlich Dra-

matischen« im Konflikt eine Erfahrung der Selbstverlassenheit und der Zerreißung ins

Spiel, die Hegel zwar im »eigentlich Hindurchwirkenden« aufzuheben bestrebt ist, je-

doch nicht aufzulösen im Stande ist.

In Bezug auf die in diesem Kapitel gestellte Frage nach der disjunktiven Totalität ist

demAuftauchen und demBegriff derGemeinde eine große Bedeutung beizumessen,wie

er imZusammenhang des zuvor angeführten Zitates aus derVorlesung von 1826 steht: »Es

ist also die Gemeinde zur weltlichen Existenz gebracht als handelnd: im Drama ist das

plastische Skulpturwerk herausgestellt, aber als lebendige, wirkende Individualität.«224

Im Drama, so Hegel, wird eine handelnde Gemeinde zur weltlichen Existenz ge-

bracht,die als lebendigeundwirkende IndividualitätdesplastischenSkulpturwerksher-

ausgestellt ist. Entscheidend ist dabei die Gleichzeitigkeit von Stillstellung und lebendi-

gerKontinuität imDramaals Konflikt undGegenüber.BeiHegel taucht dieserÜbergang

von einemStandbild in die Bewegung als Argument in seiner teleologischenGeschichts-

philosophie auf: »Skulpturbilder der Vorstellung« (Ä III 321f.) aus dem Epos werden in

der dramatischenPoesie in bewegteHandlungüberführt.Menke beschreibt diesmit Be-

zug auf Schlegel als die Entwicklung von plastischen zu dramatischen Figuren.225 Imhe-

gelschen Text wird die bewegte Lebendigkeit des Dramas erst durch die Heranziehung

des Skulpturwerks beschreibbar. Nur weil eine Stillstellung – wenn nicht eine Dialektik

im Stillstand so doch eine dialektische Stillstellung – erfolgt, kann von einer wirkenden

undhandelndenGemeinde ausgegangenwerden.Hegel setzt die dialektischeBewegung

aus, weil er die dramatische Bewegung als Handlung mit dem Bild einer Kluft und ei-

ner Unversöhnbarkeit von einander gegenüberstehenden, bewegungslosen Skulpturen

konfrontiert, oder vielmehr, sie geradewegs in der Bewegung situiert. Die Skulptur als

Standbild und als Form einer stillgestellten Dialektik überlebt im dialogischen Gegen-

über »des Aussprechen[s] der Individuen in demKampf ihrer Interessen und demZwie-

spalt ihrerCharaktere undLeidenschaften« (Ä III, 491) in der dramatischenPoesie.Hegel

exponiert insofernden vonGeulenbeschriebenen »AnachronismusderKlassik«,226 als er

in der Beschreibung der dramatischen Poesie auf ältere und vermeintlich überholte For-

224 Hegel: Philosophie der Kunst oder Ästhetik, 221.

225 Vgl. Menke: Tragödie im Sittlichen, 49.

226 Vgl. Geulen: Das Ende der Kunst, 53.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

men zurückgreift, wenn er das Drama beschreibt, welches seinerseits eine Gemeinde in

die weltliche Existenz bringt.

Wenn also die Gleichzeitigkeit der Bewegung einer lebendigen Dramatik und der

Stillstellung der Skulptur dem dialogischen Drama zugrunde gelegt werdenmuss, stellt

sich die Frage, welche Art der Verbindung die von Hegel angeführte Gemeinde stiftet.

Auch wenn Hegel damit auf die Überlegungen zur Kunstreligion in der Phänomenologie

des Geistes anspielt, kann dabei nicht auf eine religiöse Gemeinschaft geschlossen wer-

den. Die der Gemeinde zugrundeliegende Bewegung ist ferner auch nicht auf ein Wis-

sen oder gar ein absolutes Wissen gerichtet, sei es als die Aufhebung des dramatischen

Konflikts, als die Versöhnung des Subjekt-Objekts oder als die zu Beginn des Kapitels

beschriebene Wahrheitsgemeinschaft der Philosophen. Die dramatische Gemeinde ist

nicht mit sich identisch und unterliegt genau deswegen einemGesetz der Veränderbar-

keit. Im Zusammentreten der Individuen ist der Bezug zu einem Anderen vorauszuset-

zen,wobei sich das Verhältnis untereinander nicht als Aufhebung der Andersheit fassen

lässt. Die Gemeinde, deren weltliche Existenz als handelnd und im Sinne des dialogi-

schenDramas zu verstehen ist, hebt vielmehr die Gegensätze, Konflikte und Kollisionen

hervor.Weil das Innen des Individuums vermittels desDialogs imDramatischen als sei-

ne innere Äußerlichkeit oder seine veräußerte Innerlichkeit ersichtlich geworden ist, ist

der disjunktive Dialog der Gemeinde als Figuration eines anderenDenkens von Totalität

zugrunde zu legen.Dass derMensch dieNacht ist und das leereNichts und sich der Zer-

reißung überantwortet, wie in der zu Beginn des Kapitels zitierten Passage aus der Phä-

nomenologie desGeistes,wird imDrama in folgenderWeisemit einemGehalt gefüllt:Wenn

sich der Dialog als Anrede undGerichtetheit, als Aufscheinen von Figuren imSinnlichen

und als ihr Aussprechen gegeneinander beschreiben lässt, ist auch derMensch nachHe-

gel zunächst als Veräußerung und Überantwortung an ein Außen zu begreifen.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006 - am 14.02.2026, 06:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

