5 Asthetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalitat
nach G. W. F. Hegel

Die vollstandig dramatische Form aber
drittens ist der Dialog.’

Aber nicht das Leben, das sich vor dem
Tode scheut und von der Verwiistung

rein bewahrt, sondern das ihn ertrdgt und in
ihm sich erhilt, ist das Leben des Ceistes. Er
gewinnt seine Wahrheit nur, indem er in der
absoluten Zerrissenheit sich selbst findet.”

Die Philosophie Hegels ist, vermittelt iiber ihre Auslegung durch Alexandre Kojéve, als
das Denken eines versohnten Konflikts in die theoretischen Debatten der franzésischen
Nachkriegszeit eingegangen.? Hegel fithre die absolute Zerrissenheit als das emphatisch
»Andere«, die Negativitit, den Tod an, integriere sie aber sogleich wieder in eine Spra-
che und ein Denken der Kontinuitit, so Blanchot.* Das Ende markiert eine Grenze des

1 Hegel: Vorlesungen iiber die Asthetik 111, 493. Im Folgenden im FlieRtext mit der Sigle A und der
romischen Bandnummer mit Seitenzahl zitiert. Die zu Lebzeiten nicht verdffentlichten Vorlesun-
gen stellte kurz nach Hegels Tod sein Schiiler Heinrich Gustav Hotho aus Nachschriften und Vor-
lesungsnotizen anderer Schiiler zusammen (erschienen 1835—38). Hothos Arbeit ist wegen ihrer
editionsphilologischen Bedenkenlosigkeit in Kritik geraten, zuletzt im Kontext der Veroffentli-
chung der Vorlesungen zur Philosophie der Kunst oder Asthetik vom Sommersemester 1826 und Win-
tersemester 1828/29, die lange als verschollen galten (vgl. Hegel, G. W. F.: Philosophie der Kunst
oder Asthetik. Nach Hegel, im Sommer 1826, Mitschrift Friedrich Carl Hermann, Victor von Kehler, hg. v.
Cethmann-Siefert, Annemarie/Collenberg-Plotnikov, Bernadette, Miinchen: Fink 2004; vgl. Hegel,
G. W. F: Vorlesungen zur Asthetik. Vorlesungsmitschrift Adolf Heimann (1828/1829), hg. v. Gethmann-
Siefert, Annemarie/Olivier, Alain Patrick, Paderborn: Fink 2017). Da sich die Diskussion um Hegels
Asthetik mehrheitlich an den Vorlesungen in der Fassung Hothos abarbeitet, werden sie auch der
nachfolgenden Untersuchung zugrunde gelegt.

2 Hegel: PhdG, 36.

3 Die Frage der Negativitat wird im vorliegenden Band bereits in der Einleitung aufgeworfen (16ff.).
Vgl. hierzu auch die weitere Beschaftigung mit dieser Problematik im Miiller-Kapitel, 366ff.

4 Blanchot: 'Entretien infini, 6.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Seins und macht dieses im Umkehrschluss denkbar, wird dabei aber — hier iiberschnei-
den sich die Analysen im poststrukturalistischen Denken mit denjenigen der kritischen
Theorie, besonders bei Adorno — auf eine Weise entworfen, die ihm das heterogene Mo-
ment sogleich wieder entzieht.” Doch damit nicht genug. Weil sich der Mensch in Hegels
Vorstellung titig seine Welt schaffe, verhalte er sich damit auf negierende Weise zum
Gegebenen.® Der Mensch selbst ist Nacht, ein leeres Nichts und somit diejenige Zerris-
senheit, die er in seinem Denken aufzuheben angehalten ist, um itberhaupt Mensch zu
sein, oder wie Kojéve formuliert: »Das besagt also, dafd das menschliche Sein selbst nichts
anderes ist als diese [negierende] Tat; es ist der Tod, der ein menschliches Leben lebt.«”

In seinem Aufsatz »Hegel, la mort et le sacrifice« schlief3t Georges Bataille daran an,
dass menschliche Handlung (»action«) selbst eine Negativitit sei, die — er betont eine
Differenz gegeniiber Kojéve — beim Negativen verweilt: Um sich selbst als Mensch zu
erkennen, miisse der Mensch sein tierisches Sein (die »nur iiberhaupt seiende Unmit-
telbarkeit«) negieren.® Wie bereits in der Einleitung hervorgehoben, charakterisiert Ba-
taille die »Zauberkraft« (PhdG, 36) der Umkehrung des Negativen ins Sein als Opferung
(»sacrifice«) des Tieres im Menschen. Um durch den Opfertod das menschliche Leben zu
erlangen, miisste der Mensch noch am Leben sein, wihrend er wirklich sterbe oder mit
dem Eindruck leben, dass er tatsichliche sterbe. Es miisse ein Bewusstsein des Todes
geben, wihrend der Tod im selben Moment jenes Sein-zum-Bewusstsein ausloscht. Ba-
taille zufolge mache diese Schwierigkeit eine List (»subterfuge«) erforderlich. Beispiel-
haft bringt er die Identifikation mit der in der Tragddie sterbenden Figur ins Spiel: Das
»spectacle« bezeichnet im Franzdsischen die Auffithrung eines Theaterstiicks: Der Tod
als Spektakel einer Reprisentation hat sich Bataille zufolge an die Stelle einer Beriih-
rung mit der absoluten Zerrissenheit geschoben.® Doch in welchem Verhaltnis steht der
Dialog zu diesen Uberlegungen?

Die tragische Dimension bei Hegel, die Batailles Beschreibung zufolge teleologisch
auf das Ganze des Menschen abzielt, geht maRgeblich in die Uberlegungen ein, die
Hans-Thies Lehmann hinsichtlich des Dramas und seiner Theoretisierung nach Hegel
stellt: »In der hegelschen Tradition hebt die Relation des Subjekts zum anderen sich in
einem Spiegelverhiltnis auf, das das Subjekt letztlich keiner unaufhebbaren Fremdheit
und Dunkelheit konfrontiert.«'° Ein auf dieser Grundlage der Philosophie und Asthetik
Hegels rekonstruiertes Verstindnis des Dramas ist die Folie, gegen die der Begriff
des Postdramatischen in Stellung gebracht werden kann. Er basiert auf der Diagnose
Szondis, der zufolge eine Krise des Dramas anhand einer Krise des Dialogs und der
»zwischenmenschlichen Dialektik«*' denkbar wird. Fiir die folgende Untersuchung

5 Vgl. zu den Uberschneidungen und Unterschieden in der Bezugnahme auf die Frage nach Negati-
vitdt als »Szene des Anderen«im franzosischen Poststrukturalismus und in der kritischen Theorie
(Adornos) den bereits zitierten Nigele: »The Scene of the Other«. Vgl. dazu auch in der vorliegen-
den Studie, 67f.

6 Vgl. Kojeve: Hegel, 196f.

7 Ebd., 210.

8 Vgl. Bataille: »Hegel, la mort et le sacrifice«, 327.

9 Vgl. ebd., 336f.

10 Lehmann: Theater und Mythos, 134.

11 Szondi: Theorie des modernen Dramas, 19.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Asthetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalitat nach G. W. F. Hegel

stellt sich darum die Frage: Ist die Bedingtheit des Dramas im Dialog auf eine solche
Weise im hegelschen Text verankert, dass sie mit dem Ganzen seiner Philosophie in
eins fillt? Auch wenn Hegels Philosophie als Losung fir das in der Frithromantik for-
mulierte Problem einer absoluten Anfangslosigkeit auftritt,” ist in ihr Anderes gesagt
als nur diese Losung. Mit einer Lektiire der Vorlesungen iiber die Asthetik und dem darin
behandelten Verstindnis der dramatischen Poesie wird im Folgenden erortert, dass das
dramatisch-dialogische Denken bei Hegel nicht schlichtweg darauf zu reduzieren ist,
wie es in seiner teleologischen Philosophie konzipiert ist.

In Hegels Beschreibungen des dramatischen Theaters er6ffnen sich Formationen ei-
ner Disjunktion, die nicht schlichtweg von der List der Aufthebung eingeholt und in ei-
ne Totalitit eingegliedert werden konnen. Vielmehr bringt Hegels Schreiben und seine
Sprache genau das zur Geltung, wofiir er eine Losung zu prasentieren beabsichtigt. Aus-
schlaggebend ist hierbei, dass auch seine Philosophie vom Verlust eines Grundes ausgeht
und bei der Kritik der Romantik ihren Anfang nimmt." Bei Hegel, so fasst es Szondi, liegt
das Problem des Weltzustands einer allgemeinen Partikularitit vor."* Hegels dramati-
sche Poesie ist Christoph Menke zufolge der Ort an dem das Denken der Verséhnung als
eine Diagnose von Entzweiung und als Auseinandersetzung mit »der zerrissenen Har-
monie der geschichtlichen Wirklichkeit« auftritt. Dieser diagnostische Ausgangspunkt
sowie der Umstand, dass zur Grundlage der Reflexion statt des Ich die Kunst selbst erho-
ben wird, verbinde Hegel mit den Frithromantikern. Aus diesem Grund, so Menke wei-
ter, lasse sich aus der »Gegen-Metaphysik der Versohnung« bei Hegel etwas herauslosen,
was durch die Zwecke und Absichten einer teleologischen Ansicht auf die Kunst nicht
durchweg bestimmt sei.” Hegels Perspektive auf den Dialog entsteht — dhnlich wie bei
Platon - im Zeichen einer Uberwindung der ihm eingeschriebenen Teilung und zielt dar-
auf ab, diese zu verschweigen. Der Dialog bleibt dabei jedoch eine Bruchstelle inmitten
der Philosophie.

Aufeiner Untersuchung der These vom Ende der Kunst (5.1) sowie einer Auseinander-
setzung mit der Bedeutung des sinnlich-sprachlichen Materials im Denken Hegels (5.2)
aufbauend entfaltet das folgende Kapitel entlang des Begrifts der Handlung (5.3) und der
Charakterisierungen der dramatischen Poesie (5.4) Hegels Dialog-Verstindnis. So wird
deutlich, dass der Dialog in den Vorlesungen iiber die Asthetik das Eigentlich-Dramatische

12 Vgl. dazuin der vorliegenden Studie, 122f.

13 Karl Heinz Bohrer zufolge steht aufier Frage, dass Hegel selbst Romantiker gewesen sei, »da er ja
entscheidende Impulse durch die frithromantische Aphoristik [..] erhielt« (Bohrer: Die Kritik der
Romantik, 139). Bei Lacoue-Labarthe und Nancy (vgl. Das Literarisch-Absolute, 91) ist davon die Re-
de, dass die »ungeheure Schwierigkeit des >Anfangs< bei Hegel aufler Acht gelassen werden mis-
se, damit sein philosophischer Diskurs in einen Gegensatz zur romantischen Geste gebracht wer-
den kénne. Von einer»philosophisch-existenzielle[n] Krise der nachkantischen Situation«schreibt
auch Patrick Eiden-Offe in seiner Meditation zu Hegels Wissenschaft der Logik. Im Hinblick auf die-
se Krise sei Hegel Teil eines iibergreifenden Generationenprojekts (vgl. Eiden-Offe, Patrick: Hegels
Logik lesen. Ein Selbstversuch, Berlin: Matthes & Seitz 2021, 24—28).

14 Vgl.Szondi, Peter: »Hegels Lehre von der Dichtung«, 267—512, in: Ders.: Poetik und Geschichtsphiloso-
phie |. Studienausgabe der Vorlesungen Bd. 2, hg. v. Metz, Senta/Hildebrandt, Hans-Hagen, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 2001, 414.

15 Vgl. Menke: Tragddie im Sittlichen, 23ff.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—

243


https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

244

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

des sich Aussprechens der Figuren gegeneinander ist, und als Konflikt und Differenz in
der Darstellung und als Darstellung geschieht. Der Dialog verrichtet mehr und Ande-
res als die Arbeit der Vermittlung im Zwischenmenschlichen, er vollzieht nicht lediglich
die Reprisentation einer dramatischen Welt mithilfe einer Vorgingigkeit des Subjekts
gegeniiber der Sprache. Entgegen der ihm zugeschriebenen Verstrickung in eine Meta-
physik des Subjekts, die im dramatischen Theater ausgestellt wird, stellt der Dialog im
Sinne einer disjunktiven Totalitit'® die Vorstellung einer in sich geschlossenen Totalitit
des Dramatischen in Frage.

5.1 Kunst und Ende? Eine uneingeldste Erfiillung

Im Schlusstakt der in drei Binden vorliegenden Vorlesungen iiber die Asthetik vollendet He-
gel seine wissenschaftliche Erorterung zum System der einzelnen Kiinste mit einer Be-
schreibung der Auflosung der Kunst. Diese Auflosung ist die Konsequenz eines stetigen
und unumginglichen Aufsteigens. Die Aufldsung, die als Selbstauflosung in der Voll-
endung und einem daraus resultierenden Umschlagen verstanden werden muss, ist der
Gipfel einer teleologischen Entwicklung. So sind die Vorlesungen, aus der Vogelperspek-
tive betrachtet, ein sukzessiver Aufstieg zur hochsten Hohe, die Hegel mit der Beschrei-
bung der dramatischen Poesie erreicht wihnt, mit einigen wenigen Passagen iiber die
Komodie abwickelt, und als Selbstauthebung begreift: Das Gipfeln der Kunst heif3t ihr
Enden. Der Gegenwart aber sei die von der Kunst ausgehende »Befriedigung der geis-
tigen Bediirfnisse [...], welche frithere Zeiten und Volker in ihr gesucht und nur in ihr
gefunden haben« (A I, 24), nicht mehr zuginglich. Von dieser Seite her betrachtet, 16st
sich somit nach dem Durchschreiten ihrer Begriffs- und Formgeschichte die bereits zu
Beginn der Vorlesungen aufgestellte Hypothese vom Vergangenheitscharakter der Kunst
ein: »In allen diesen Beziehungen ist und bleibt die Kunst nach der Seite ihrer hochsten
Bestimmung fiir uns ein Vergangenes.« (A 1, 25)

Wenn sich Hegel im letzten Satz der Vorlesungen, der Edition H. G. Hothos zufolge,
in beinahe direkter Rede an die Zuhorerschaft wendet, hat sich an die Stelle der verging-
lichen und vergangenen Kunst »ein héheres, unzerstorliches Band der Idee des Schénen
und Wahren gekniipft«. Dieses bestehe auch nachdem die Verbindung durch die regel-
mifigen Zusammenkiinfte in den Vorlesungen zerschnitten ist, die »uns von nun an
fiir immer fest vereinigt halten« (A I11, 574). An die Stelle des sinnlichen Erscheinens der
Kunst tritt die Idee des Schonen und Wahren, das auf ewige Zeiten Bestand haben und
in kontinuierlicher Zirkulation bleiben soll. Die Idee des Schonen und Wahren verweist
auf eine Begriffs- und Wahrheitsgemeinschaft des Gegenstandes — einen Kreis von Ein-
geweihten und Philosophen. Lisst sich nun itber das Schéne und Wahre sprechen und
urteilen, ohne dass noch ein konkreter kiinstlerischer Gegenstand zugrunde liegt? In He-
gels Lehre von der Dichtung spricht Szondi von einem Zusammenfallen von Methode und

16  Der Begriff einer disjunktiven Totalitat ist der bei Paul de Man beschriebenen »disjunction« zwi-
schen Philosophie und Geschichte, Literatur und Asthetik, literarischer Erfahrung und Literatur-
theorie entlehnt. Der Begriff wird im Verlauf der ersten Hilfte dieses Kapitels in Hegels Denken
situiert und anschliefSend mit Bezug auf de Man entwickelt, vgl. 257ff.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Asthetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalitat nach G. W. F. Hegel

Gegenstand, die zu einer Aufhebung der Kunst in die Philosophie fithrt:” »In der Asthe-
tik setzt sich fort, was in der Kunst begann; die Kunst geht nach Hegel notwendig iiber
in ihre eigene Philosophie.«*®

Das Wort »Band« nimmt in der Formulierung Hegels nicht nur im weiteren Sinne
die Beschreibung der Vorlesungen als einer philosophischen Ordnung im »Kranz«" auf,
zu der die Kiinste in seiner Handhabe, und seinem Anspruch nach, gekommen sind. Das
Band weist das Vorgehen als zirkulir aus und hebt eine argumentativ-formale und in-
haltliche Geschlossenheit hervor. Die Nihe zum »Kranz« bespielt das Register des Tri-
umphalen, das zunichst sinnlich und im nichsten Schritt sogleich ideell und damit im
Zeichen einer Vervollkommnung verwirklicht ist: Mit seiner Auflgsung hin zu einer ho-
heren Form der Ge- und Verbundenheit wird auf der Ebene der Auseinandersetzung mit
der Kunst im Ganzen die Bewegung von einem zunichst notwendigen physisch-mate-
riellen Sein und Miteinander hin zu einer »Befreiung des Geistes vom Gehalt und den
Formen der Endlichkeit« (A 111, 573) vollzogen. Diese Befreiung fillt der Kunst als die ihr
hoéchste Eigenschaft zu. Das Band und die Kunst sind Ausdruck einer weltgeschichtli-
chen Entfaltung der Wahrheit, die als verséhnte Verwirklichung des Absoluten in den
sinnlichen Erscheinungen auftritt und auf der nichsten Stufe auf paradoxe Weise nicht
mehr auf ein konkretes sinnliches Erscheinen angewiesen ist. Die Aufhebung der Kunst
in Philosophie ist die Authebung in den darstellungslosen und sich selbst transparent
gewordenem Gedanken.

Mebhr als nur angenehmes oder niitzliches Spielwerk ist die Kunst demzufolge genau
aufgrund der Tatsache, dass sie sich selbst zuriickzulassen vermag und ihr Erscheinen
hinter das zuriicktritt, was sich in ihr verstindlich macht und durch sie zum Selbstver-
stindlichen wird:

Der Zweck aller Kunst ist die durch den Geist hervorgebrachte Identitit, in welcher das
Ewige, Gottliche, an und fiir sich Wahre in realer Erscheinung und Gestalt fiir unsere
aufere Anschauung, fiir Gemiit und Vorstellung geoffenbart wird. (A 111, 572f)

Dies ist kein auflerkiinstlerischer Zweck und Kunst wird somit nicht zu einem Mittel,*°
sondern die Kiinste [osen sich als Erscheinungen zur Erfullung ihres eigenen Zweckes auf.
Die sinnlich gestaltete Kunst ist das Mittel zur »Befreiung des Geistes vom Gehalt und
den Formen der Endlichkeit«.” Die Kunst strebt ihrer eigenen Abschaffung und Authe-
bungin eine hohere Form entgegen. Weil Hegel die Uberwindung des dualistischen Den-
ken Kants just im Wesen der Kunst ansiedelt,?” legt der Schluss der Vorlesungen aber auch

17 Vgl. Szondi: »Hegels Lehre von der Dichtungx, 320.

18 Ebd., 300.

19 Vgl.zum Dialog als Kranz in Schlegels friihromantischem Denken in Auseinandersetzung mit Pla-
ton sowie in seiner Rezeption von unter anderem Blanchot in der vorliegenden Studie, 121/225.

20  Szondi:»Hegels Lehre von der Dichtung, 326.

21 Dieses paradoxe Verlassen des Sinns in der sinnlichen Erscheinung ist die Grundlage, auf der Ma-
rita Tatari eine Neuinterpretation des Handlungsbegriffs bei Hegel und an das Denken Nancys
anschlieftend vorlegt. Darauf wird im weiteren Verlauf zuriickgekommen.

22 Vgl.Szondi:»Hegels Lehre von der Dichtung«, 326. Szondi zufolge zeichne sich das Schéne bei Kant
durch eine psychologisch-kritizistische Modellierung aus, in dessen Zentrum der Begriff des Ge-

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—

245


https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

jenen Verdachtnahe, der sich im gesamten Verlauf der Vorlesungen immer wieder auftut
und nicht mehr verschwindet: Die Argumentation ist so angelegt, dass die Kunst von Be-
ginn anvon ihrem eigenen Ende eingeholt ist — sogar schon, wenn die Entwicklung noch
nichtam Zenit und der Kippfigur des Dramas angelangtist, innerhalb derer die Komddie
das Ende der Kunst besiegelt. In Hegels Denken ist das Ende der Kunst als ihre Selbst-
verwirklichung konzipiert, wihrend sich ihr Ende auf eine Weise in sie einschreibt, die
eine Erfilllung von vornherein verunméglicht. Das wird im Folgenden verdeutlicht.

Tragddie und Versdhnung, Komddie und Aufspreizung

Die der Kunst inhirente Verwirklichungs- und Auflgsungsbewegung verfolgt Hegel
»durch alle Stadien hindurch, die er [der Grundbegriff des Schénen und der Kunst] in
seiner Realisation durchliuft.« (A I1I, 573) Die Dramatik weist er als »die héchste Stufe
der Poesie und der Kunst itberhaupt« aus, weil das Drama sich in Inhalt und Form »zur
vollendetesten Totalitit« (A III, 474) herausgebildet habe. Entscheidend ist das Motiv
der Versohnung, welches fiir die dramatische Poesie besonders hervorzuheben ist. Zum
einen findet sich eine Verkniipfung des epischen (Auflerlichkeit) und lyrischen (In-
nerlichkeit) Stils zu einem subjektiv-objektivem Formgefiige, was im weiteren Verlauf
noch diskutiert wird. Die Verkniipfung von Subjektivitit und Objektivitit soll in der
dramatischen Handlung in eine Entsprechung, eine Verséhnung von Form und Inhalt
als Darstellung, tiberfithrt werden: Jedes Moment der Subjektivitit — und sei es als
solches auch eine radikal-individuelle Aussage, wie es etwa Antigones Forderung nach
dem Begribnis fiir den Bruder ist — ist als Entwicklung von einem Gegensatz bis zur
Ubereinkunft eingebettet in sittlich-allgemeine Zwecke. Die Tragddie zeigt das Eintre-
ten des Gottlichen in die Welt des Individuellen und verhandelt somit, wie das Sittliche
im menschlichen Tun zur Anschauung und zur Verwirklichung kommt (vgl. A I11, 523).
Uber den Effekten der »bloflen Furcht« und der »tragischen Sympathie« stehe dabei
das »Gefiihl der Versshnung« (A 111, 526), das heif3t das »Hervorgehen der bestimmten
sittlichen Substantialititen aus ihrem Gegensatze zu ihrer wahrhaften Harmonie.« (A
111, 549) Weil die Tragédie den Bestand von Konflikt und Widerspruch nicht dulde (vgl. A
111, 526), bestehe ihre »wahre Entwicklung [...] nur in dem Aufheben der Gegensitze als
Gegensitze« in einen versohnten »Einklangs, die als »absolute Verniinftigkeit erschei-

schmacksurteils ohne Interesse steht. So ziehe Kant die Trennlinie zwischen Ethik und Asthetik.
Fur Hegel hingegen bewege sich Kunstbetrachtung im Bereich zwischen der Begierde des prakti-
schen Interesses und der theoretischen Betrachtung, womit sie sich dem Vermittlungscharakter
des Schonen beziehungsweise Kunstwerkes selbst angleicht: »das Kunstwerk steht in der Mitte
zwischen der unmittelbaren Sinnlichkeit und dem ideellen Gedanken. [..] Das Sinnliche [ist] in
der Kunst vergeistigt, da das Geistige in ihr als versinnlicht erscheint.« (Zitiert nach ebd., 320) So
sei fiir Hegel nicht mehr nur das Verhaltnis des Menschen zum Kunstwerk von Belang, sondern das
Kunstwerk beziehungsweise das Schone selbst (vgl. ebd., 316—320). Fiir Szondi liegt in diesem Zuge
der hegelschen Asthetik ihr bahnbrechender Charakter, da sie auf eine Vermittiung von Allgemei-
nem und Besonderem, Abstraktem und Konkretem abzielt und nicht wie Philosophien fritherer
Zeiten auf eine Subsumtion des einen unter das Andere zustrebt. Mit ihr lassen sich Kunstwerke
in ihrer spezifischen Beschaffenheit als solche betrachten (vgl. ebd., 289).

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Asthetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalitat nach G. W. F. Hegel

nen kann und das Gemiit wahrhaft sittlich beruhigt [...]; erschiittert durch das Los der
Helden, versohnt in der Sache.« (A I11, 547)

Als Bedingung fiir die Entstehung des Dramas iiberhaupt, setzt Hegel ein »freies
Selbstbewusstsein« in den »mittleren und spiteren Entwicklungsphasen des nationa-
len Daseins« voraus (A I11, 476), was bereits den Keim einer Entwicklung und Verinde-
rung in ihm anlegt. Was an anderer Stelle aufgrund des Vorrangs eines begrenzten kul-
turgeschichtlichen Zeitraums (griechische Klassik) als eurozentristisch kritisiert und als
normatives Kunstverstindnis ausgewiesen werden miisste, ist der Ausgangspunkt eines
Verstindnisses des bei Hegel angelegten Vergangenheitscharakters der Kunst, welcher
sich nicht erst nach der klassischen Kunst einstellt, sondern ihrem sinnlichen Erschei-
nen zu eigen ist.

Hegel fasst den Nihrboden der antiken Komddie in einer historisch-spezifischen
Subjektivitit, die sich von ihrer Bedingtheit im Sittlich-Allgemeinen entkoppelt und
zum Meister all ihres Denkens und Tuns gemacht habe: »ein unverwiistliches Zutrauen
aller dieser Figuren zu sich selbst, je unfihiger sie sich zur Ausfithrung dessen zeigen,
was sie wahrnehmen.« (A 111, 554) War die Tragddie im Ganzen schon auf ein »freies
Selbstbewusstsein« angewiesen, habe sich in ihrer Entwicklung zur Komédie und ihrer
Emphase auf dem Gemiit und der Innerlichkeit eine ungefesselte Selbstbestimmung
und Freiheit herausgebildet, die das Zu-Viel einer Partikularitit des Individuellen —
einer »frei in sich selbst sich geistig bewegenden absoluten Subjektivitit« (A III, 572) -
zur Folge hat. Das Zu-Viel im ungerichteten Selbstbezug, einer »unbefangenen Sicher-
heit« des Selbst, dufert sich in einer »aufgespreizten Subjektivitit« (A I11, 554), die sich
iiber einer Leere breitmacht. Was sich in den Komddien Aristophanes’ darstelle, sei
»die durchgingige Verkehrtheit, die sich zu dem Schein dieser substantiellen Michte
aufspreizt.« (A III, 554f.) Erkennbar werde darin modo negativo einerseits, dass sich
unmoglich noch eine Vermittlung zwischen dem handelnden Individuum und sittlich-
allgemeinen Zwecken — im Sinne der hegelschen Gegenwart gelesen: zwischen Substanz
und Subjektivitit — verwirklichen kénne. Das »unverwiistliche Zutrauen zu sich selbst«
sei andererseits das Klima, in dem die hoheren Zwecke, denen das Individuum nicht
gerecht werde und gegeniiberstehe, als unerreichbar erklirt werden oder gar verhéhnt
werden miissten und nur noch als ihrerseits entleerte Substanzen zuriickblieben. In der
Gleichsetzung — des Menschen mit dem Géttlichen nach oben oder des Sittlich-Allge-
meinen mit dem Menschen nach unten — habe es sich der Mensch bequem eingerichtet,
so Hegel: »Ohne ihn [Aristophanes] gelesen zu haben, 1383t sich kaum wissen, wie dem
Menschen sauwohl sein kann.« (A III, 553)

In dieser beinahe profanen Formulierung, welche das Bild des Schweins mit einem
epochalen Bruch in der Existenzweise des Menschen engfithrt, wird auf eine unerhéor-
te Unmittelbarkeit des menschlichen Lebens und Handelns verwiesen und damit bereits
aufeine offenbar unvermeidliche Entwicklung am Scheidepfad zwischen dem Sittlichen
und Individuellen. Dieses einseitige Hervortreten der Subjektivitit aus dem Schatten
des Substanziellen bezeichnet Hegel anhand Aristophanes’ — dem es noch Ernst gewesen
sei mit dem Wohle Athens — als ein Symptom des Verfalls der griechischen Welt und sei-
ner Errungenschaften (vgl. A 111, 555). In dem Moment wenn das Allgemeine im gefihr-
lichen Triumpf der entkoppelten Subjektivitit iiber Bord geworfen ist, sein Anspruch
und seine Forderung zugunsten eines unmittelbaren Lebens einer »heiteren Subjektivi-

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—

247


https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

tit« aufgegeben wird, 16sen sich in dieser Welt nicht nur die Zwecke auf, sondern mehr
noch: Auch die Subjekte zerstoren sich selbst, weil sie ungerichtet sind, auf nichts mehr
abzielen, ihren sicheren Grund verloren haben. Wihrend mit der Selbstzerstérung von
Subjekt und Wirklichkeit in der Komédie, so Szondi in seiner einfithrenden Vorlesung
zu Hegels Asthetik, »das Wahre sich noch als feste, bleibende Macht aus diesem Wieder-
scheine zeige«, entstehe durch die Feindseligkeit zwischen der Partikularitit des Sub-
jekts und ihrem Objekt zwischen den beiden eine Mauer.”

Was in den Vorlesungen iiber die Asthetik als die Aufspreizung des Subjekts iiber einer
Leere auf der einen Seite sowie der Entleerung der Substanz selbst auf der anderen be-
schrieben wird, ist eine Umformulierung dessen, was Hegel in der Phinomenologie des
Geistes als Ironie fasst und in ihr das Ende der Kunst-Religion® beschreibt: »Die Religion
der Kunst hat sich in ihm [dem einzelnen Selbst] vollendet und ist vollkommen in sich
zuriickgegangen.« (PhdG, 544) Im Hinblick auf Szondis Auseinandersetzung mit den Ge-
danken Hegels kann sogar von einer Selbstzerstérung von Subjekt und Wirklichkeit die
Rede sein. Seine Beschreibung einer sich annihernden und wieder entfernenden Bewe-
gung des Geistigen und Sinnlichen kann mit seiner Kritik an der Tragfihigkeit der he-
gelschen Diagnose von einem Ende der Kunst fir eine nachhegelsche, nachidealistische
Zeit zusammengefihrt werden. Lediglich in der klassischen Epoche, die fiir Hegel auf
die griechische Kultur beschrinkt sei, finde ein Leben in der Mitte von selbstbewusster
Freiheit und sittlicher Substanz statt (vgl. A II, 76ff.). Dementsprechend sei die Annihe-
rung des Geistigen und Sinnlichen nur in der Klassik méglich. Davor und danach gehe
Hegel von einer Trennung und daraus hervorgehenden verinderten Bedingungen fiir
die Darstellung iiberhaupt aus. Die klassische, griechische Kunst — denn nur ihr kom-
me der héchste Status zu* — werde dabei nicht als eine spezifische historische Form
aufgefasst, sondern als Modell fiir Kunstdarstellung iiberhaupt als Ideal festgesetzt.*
Die Entfremdung von Allgemeinem und Partikularem fithre im nachklassischen Zeital-
ter aus der Kunst sensu stricto heraus. An dieser Bestandsaufnahme einer entfremdeten
Gegenwart, die Szondi teilt,”” erweist sich fiir letzteren nicht der Vergangenheitscha-
rakter der Kunst, sondern berechtigterweise vielmehr der Vergangenheitscharakter der
idealistischen Philosophie Hegels. Die These der Ablsung der Kunst durch die Philoso-
phie kénne nicht mehr gehalten werden.?® Wenngleich Hegel aus idealistischer Perspek-
tive Recht haben moge, erachtet es Szondi als die Aufgabe seiner Nachfolger:innen, die
Asthetik aus ihrem idealistischen Rahmen zu befreien.

23 Szondi: »Hegels Lehre von der Dichtung, 422.

24 Szondi erldutert: »Hegels Behauptung, daR die Religion der Griechen eine Kunstreligion ist, be-
sagt nicht, daft ihnen Kunst zur Religion wurde — wie in gewissen Stromungen Asthetizismus, et-
wa im Fin de Siécle. Die Religion der Griechen war Kunstreligion, weil die griechischen Gotter, im
Gegensatz zu den orientalischen und zu Jahve, dem hebréischen Gott, ganz in die Leiblichkeit der
sinnlichen Darstellung eingehen konnten. Nicht die Kunst wurde also zur Religion, sondern die
Religion zur Kunst.« (Ebd., 431).

25 Vgl.ebd,, 303.

26 Vgl.ebd,, 412.

27  Vgl.ebd,, 414.

28 Vgl.ebd., 439.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Asthetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalitat nach G. W. F. Hegel
Nach der klassischen Kunst oder: Rettungsversuch

Der Vergangenheitscharakter der idealistischen Philosophie fithrt Szondi zu der Folge-
rung eines Uberlebens der Kunst jenseits ihrer normativ-restriktiven Begrenzung in der
klassischen Epoche:

Hegel scheint zu ibersehen, dafs die Partikularitit die Menschen der Gegenwart nicht
nur trennt, sondern auch verbindet. Gerade weil sie ein Gesetz des heutigen Gesell-
schaftszustandes bildet, dem jeder unterworfen ist, kann die Darstellung eines Ein-
zelnen in der ganzen Beschranktheit seiner Welt reprasentativ sein fir alle anderen
Einzelnen.”

Gegen einen oberflichlichen Hegelianismus gedacht fithrt die Entfremdung von Parti-
kularitit und Allgemeinem nicht aus der Kunst im weiteren Sinne hinaus. Gerade weil
sich die Erfahrung von Partikularitit als allgemeine herausgestellt hat, so lisst sich Szon-
di hier verstehen, muss die hegelsche Komédie als das Einsetzen der Kunst der Moder-
ne und als Auseinandersetzung mit einer Erfahrung der Moderne begriffen werden.*
Sie steht im Kontext der Entwicklungen, die im ersten Teil dieser Studie vor dem Hin-
tergrund des »Abhandenkommen(s] eines absoluten Anfangs« und der damit einherge-
henden Krise der Kommunikation um 1800 diskutiert wurden.*' Auf eine solche Konse-
quenz scheint Szondi in gewisser Hinsicht auch hinzudeuten, konstatiert er doch, dass
die Kunst des 19. und 20. Jahrhunderts von der Entfremdung von Subjekt und Objekt
sowie Besonderem und Allgemeinem geprigt sei,>* und bezieht sich auf Autoren wie
Balzac, Kafka und Brecht sowie die dsthetischen Positionen Theodor W. Adornos und
Wolfgang Emrichs.* So liee sich folgern, eine nachhegelsche Asthetik betrachte die
Kunst als Unmoglichkeit der Vermittlung von Allgemeinem und Besonderem und sei
Auseinandersetzung mit einer ihrem Fundament beraubten Subjektivitit als Weltzu-
stand.?* Weil Darstellung demzufolge jenseits von Vermittlung und jenseits von Eini-

29 Ebd., 414.

30  Vgl.zum Komischen als Paradigma fiireinen modernen Erfahrungszusammenbruch, dersich noch
auf die Moglichkeit eines Sprechens von >der Moderne« selbst auswirkt den Aufsatz von Miiller-
Schéll, Nikolaus: »Das Komische als Ereignis. Zur Politik (mit) der Komdédie zwischen Moliére, Ma-
rivaux und Lessing«, 299—322, in: Ders. (Hg.): Ereignis. Eine fundamentale Kategorie der Zeiterfahrung.
Anspruch und Aporien, Bielefeld: transcript 2003, bes. 300: »Das Komische 1413t sich von daher nicht
im Rahmen der Geschichte und Subjekt-Philosophie begreifen, die sich in der>Sattelzeit< zu be-
griinden sucht. Begreift man als Modernitatserfahrung diejenige Erfahrung, die in nichtsanderem
alsin einem Zusammenbruch der Erfahrung und insofern auch in einem Zusammenbruch aller ge-
ldufigen Vorstellungen von Moderne liegt, so kann das Komische paradox als Paradigma solcher
Erfahrung begriffen werden.«

31 Vgl. Meyzaud: »Anstelle des Staates«, 69f. Vgl. dazu in der vorliegenden Studie, 122ff.

32 Szondi: »Hegels Lehre von der Dichtung, 461.

33 Ebd, 415.

34  Adorno, den Szondi als Stichwortgeber seiner theoretischen Bemiihungen bezeichnet (vgl. Szon-
di: Theorie des modernen Dramas, 11) fasst diese Entfremdung, so scheint es die Wendung von der
Behauptung eines allgemeinen menschlichen Tuns zu einer Vereinzelung zu suggerieren, als das
gesellschaftliche Wesen der Einsamkeit (vgl. Adorno: Philosophie der neuen Musik, 48).

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—

249


https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

gung und (Selbst-)Aufhebung als Bearbeitung einer jeden Darstellung inhirenten In-
kommensurabilitit erfolge,? wire >die Kunst< der Moderne als Komédie im Anschluss
an Hegel ein Durcharbeiten des Nicht-Identischen und das Ringen um Maximen fiir das
menschliche Handeln nach der Entwertung allgemeingiiltiger Werte. Insbesondere im
Ibsen-Kapitel seiner Theorie des modernen Dramas wird deutlich, dass Szondi auf derartige
Uberlegungen abzielt. So ist die Rede von einer Kluft zwischen Gegenwart und Vergan-
genheit, die sich jeder Vergegenwirtigung entzieht, sowie einer Analytik des Abstandes
der biirgerlichen Welt zum tragischen Untergang: »lhre immanente Tragik ist nicht im
Tod, sondern im Leben selbst beheimatet.«** Das zum Epischen strebende Drama ver-
handelt die Partikularitit des Einzelnen.*” Wie Adorno, dessen Philosophie der neuen
Musik seine Theorie des modernen Dramas dem Schlusswort zufolge »entscheidende Ein-
sichten verdankt«,*® betrachtet er das Drama somit als Auseinandersetzung mit einem
Weltzustand im hegelschen Sinne und kommt damit seinem Diktum von den in den
Formen »niedergeschlagenen Inhalten« nahe. Wahrend Adorno an der zitierten Stelle
formuliert, dass in den Formen iiberlebe, was sonst »unmittelbar nicht mehr zu reden
vermag«* und »noch die einsamste Rede des Kiinstlers lebt von der Paradoxie gerade
vermoge ihrer Vereinsamung, des Verzichts auf die eingeschliffene Kommunikation, zu
den Menschen zu reden«,*° zieht Szondi in der Vorlesung zu Hegels Theorie der Dichtung
beinahe entgegengesetzte Schliisse.

Wenn Kunst nicht mehr das Eintreten substanzieller Michte in die Welt verhandeln
kann, werden »Reprisentation und das Stellvertretende [..] die eigentliche Moglichkeit
der Kunst unter den von Hegel als kunstfeindlich geschilderten Umstinden«.* Trotz der
Aufspreizung von partikularer Erfahrung und Allgemeinheit kommen sie in der verein-
zelten Rede aufgrund ihres reprisentierenden und stellvertretenden Charakters wieder
auf kommunizierbare Weise zusammen. Nennt Szondi die Begriffe der >Reprasentati-
on<und des >Stellvertretenden< zwar im Zusammenhang der Uberlegungen zum Roman
und >zum Epischen strebenden Drama der Gegenwarts, so erinnern sie doch an seine
einleitenden Ausfithrungen zum Drama der Neuzeit in der Theorie des modernen Dramas
und die darin zentrale Rolle des Dialogs. Reprisentation und Stellvertretung tauchen
nicht im Wortlaut auf, sind jedoch unausgesprochene Bedingung fiir die entscheiden-
den Merkmale der von Szondi gewissermafien rekonstruktivin Stellung gebrachten Vor-

35  »Wo, nach dem Verdikt der Geschichte, die Einheit von Prozef und Resultat nicht mehr gerit, wo
zumal die Einzelmomente sich weigern, der wie immer auch latent vorgedachten Totalitdt sich an-
zubilden, zerreif’t die aufklaffende Divergenz den Sinn.« Und weiter unten: »Am Ende ist ihre [der
Werke] Entfaltung eins mit ihrem Zerfall.« (Adorno, Theodor W.: Asthetische Theorie. Gesammelte
Schriften Bd. 7, hg. v. Tiedemann, Rolf/Adorno, Gretel/Buck-Morss, Susan/Schultz, Klaus, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 2003, 266).

36  Szondi: Theorie des modernen Dramas, 31.

37  Vgl. Szondi: »Hegels Lehre von der Dichtung, 414.

38  Szondi: Theorie des modernen Dramas, 162.

39  Adorno: Philosophie der neuen Musik, 47:»Alle Formen der Musik, nichterst die des Expressionismus,
sind niedergeschlagene Inhalte. In ihnen Uberlebt, was sonst vergessen ist und unmittelbar nicht
mehr zu reden vermag.«

40 Ebd., 28.

41 Szondi: »Hegels Lehre von der Dichtung, 414.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Asthetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalitat nach G. W. F. Hegel

stellung des neuzeitlichen Dramas, gegen das sich eine Krise tiberhaupt erst diagnosti-
zieren lisst: »den Menschen im Drama als Mitmensch«, »Trennung und Identitit« und
den »zwischenmenschlichen Bezugc, sowie die »Ganzheit des Dramas«, »Eindruck ei-
ner zweiten Welt« und noch die »Méglichkeit des Dialogs«.** Das im Sinne Hegels be-
reits nachklassische Drama ist der theoretische Ort, an dem sich Szondi gewisserma-
Ren gegen den normativen Idealismus auf die Seite eines Hegelianismus des Dialogs
schligt, welcher den Weltzustand von Partikularitit und Antagonismus nicht spiegeln,
sondern iiberwinden wollte.* Dem folgt Szondi, wenn er das Telos der romantischen
Kunst, nimlich die Moglichkeit einer erneuten Versohnung von Allgemeinem und Be-
sonderem im Medium des dramatischen Dialogs — wiederum gegen den Weltzustand
einer allgemeinen Partikularitit — anerkennt* und somit zum Ausgangspunkt seiner
hegelschen Asthetik nach Hegel macht.

Wie somit deutlich geworden ist, propagiert Szondi mit der »zwischenmenschlichen
Dialektik«* die dialogische Form eines absoluten Dramas, deren Moglichkeit Hegel im
Rahmen seiner Reflexion eines konstitutiven Vergangenheitscharakters der Kunst aus-
schlieft. Die Entfremdung von Allgemeinem und Besonderem in der nachklassischen
Gegenwart wird mit der Einfithrung der Begriffe »Reprisentation« und »Stellvertretung«
und die in ihnen enthaltene, beziehungsweise wiederauftauchende Moglichkeit einer
»durch den Geist hervorgebrachten Identitit« (A I1I, 572) versshnt und aufgehoben: Der
Dialogist Szondi zufolge der Umschlagplatz dieser Vorstellung. Er rekonstruiert ein Mo-
dell der Aquivalenz, gegen das sich eine Krise abzeichnen lisst. Wenn er die Mdglichkeit
der Kunst nach dem von Hegel proklamierten Vergangenheitscharakter der Kunstin den
Blick nimmt, zollt er dem Idealismus Hegels Tribut und rettet ihn in seine Rekonstrukti-
on des dramatischen Theaters. Dieser Rettungsversuch entspricht nicht dem, was Szon-
di selbst an einigen Stellen hervorhebt: Im hegelschen Text sind Totalitit und Identitit in
der Kunst nicht als etwa vormaliger oder blof méglicher Bestand ausgewiesen, sondern
als Problem, zuweilen sogar als Unméglichkeit. Das freie Selbstbewusstsein war, wie zu-
vor betont, bereits ein Zug der Tragdie. Wohnt demnach das Ende nicht vielmehr der
Kunst inne, als ihr duflerlich oder das durch sie erreichte Ziel zu sein?

Ein Ende inmitten der Kunst

Wahrend das Ende der Kunst in der Komdédie fiir Hegel die spezifische Form einer Ent-
kopplung der Subjektivitit vom Sittlichen und der Unvereinbarkeit von Individuellem
und Allgemeinem annimmt und zunichst wie ein Sonderfall erscheinen mag, ist der
»Widerspruch von Geistigkeit und sinnlichem Dasein, von Hoheit und Besonderheit«als
das Schicksal der Klassik dieser bereits selbst eingeschrieben, wie es auch Szondi nach-
zeichnet:*® »Dabei zeigen sich einzelne Formen der Auflssung der klassischen Kunst in

42 Vgl. Szondi: Theorie des modernen Dramas, 14—19.

43  Szondi: »Hegels Lehre von der Dichtung, 333.

44 Vgl. ebd., 430.

45  Szondi: Theorie des modernen Dramas, 19.

46  Vgl. Szondi: »Hegels Lehre von der Dichtung, 407.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—

251


https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

ihrem eigenen Bereich.«*” So wohnt etwa den Géttern im Prinzip ihrer konkreten Indivi-
dualitit bereits die Vorahnung ihres Unterganges — der Entzweiung von fiir sich selbst-
stindigem Geistigen und dem duferlichen Dasein - inne.* Bereits die Klassik ist nicht
ganz bei sich selbst und die in ihr vorgesehene Verwirklichung des Subjekt-Objekts ist
keineswegs makellos.*’ Eva Geulen bezeichnet diesen Zug der Klassik bei Hegel in ih-
rer Studie zum Ende der Kunst als Anachronismus — »Symptome dessen, dafy man im
Kunstwerk nicht zu Hause ist« —, der konstitutiv zum Kunstwerk gehére und aus der
Vergangenheit in sie hineinrage:*° »Auch das klassische Kunstwerk, in dem die Identifi-
kation von Gestalt und Bedeutung geleistet sein soll, hat noch Anklinge an Fritheres und
wird von dunkler Erinnerung an symbolische Mehrdeutigkeit umgetrieben.«”* Der idea-
le Charakter des Klassischen steht in einem Spannungsverhiltnis zu seinem Vor- und
Nachleben und die Erfiillung der Zwischenstellung von Noch-Nicht und Nicht-Mehr in
der teleologischen Entwicklung der Kunst kann keine reine Erfiillung sein.** Vielmehr
muss von einer uneingeldsten Erfiillung die Rede sein.

Der durch die Entfremdung von Allgemeinem und Besonderem geprigte Weltzu-
stand der Gegenwart, welcher der Kunst nicht giinstig gewogen sei, lisst sich fiir die
Klassik nicht umstandslos ausriumen. Die Uberwindung der Entfremdung stellt viel-
mehr bereits fiir diese ein Problem dar, um das Hegel ringt und dessen theoretische Ver-
wirklichung er beabsichtigt, aber nicht erreicht, so sehr er auch idealiter darauf hinaus
mochte. Dafiir spricht, dass Hegel nicht nur gegen den Dualismus Kants, sondern vor al-
lem gegen ein Zeitalter der Trennung, die mangelnde Harmonie im biirgerlich-sozialen
Leben, die im 18. Jahrhundert aufkommende Realitit der Arbeitsteilung, anschreibe.*
Christoph Menke hat diesen Zug am hegelschen Denken als eine »Gegen-Metaphysik
der Versohnung« bezeichnet, welche die Moglichkeit der Einheit nicht voraussetzt, son-
dern aus der Diagnose ihres Gegenteils hervorbringt.> Die theoretische Entgegnung,
der Kunst die Aufgabe einer Verséhnung einer in der Wirklichkeit nicht vorhandenen
Harmonie zuzuweisen, so die in dieser Untersuchung entscheidende Hypothese, gibt
von den Annahmen iiber jene Wirklichkeit eher Aufschluss, als dass sie sie tatsichlich
iiberwinden oder umzudeuten vermag. Vor diesem Hintergrund ergibt sich in der Be-
trachtung des hegelschen Textes eine Verschiebung, mit einem besonderen Augenmerk
auf die in ihm auftauchenden Briiche und Bruchstellen statt auf das in ihm angelegte
ideale Ziel. Wie sich mit einem im weiteren Verlauf noch naher diskutierten Text Ador-
nos formulieren lisst: »In der Darstellung birgt sich die Spur des dem Begriff inkom-
mensurablen empirischen Elements.«*

47 Ebd, 421.

48 Vgl ebd., 419ff.

49  Vgl.ebd,, 350.

50  Vgl. Geulen: Das Ende der Kunst, 51.

51 Ebd., s3.

52 Vgl. Szondi: »Hegels Lehre von der Dichtungx, 407.

53 Vgl ebd., 334/353.

54 Vgl. Menke: Tragddie im Sittlichen, 23f. Menke bezieht sich hierbei auf Alexandre Kojéve und Jean
Hyppolite. Vgl. insbesondere zu Kojéve in der vorliegenden Studie, 16ff.

55  Adorno: »Skoteinos, 355.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Asthetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalitat nach G. W. F. Hegel

Dass die Kunst iiberhaupt — und auch die Klassik schon — nicht bei sich selbst ist,
arbeitet ein Text von Werner Hamacher heraus. In »(The End of Art with the Mask)« be-
greift er das spezielle Verhiltnis der Kunst zu ihrem eigenen Ende und insbesondere das
der Komodie als Potenzial, um iiber das hegelsche Verstindnis vom Ende der Kunst als
Selbstaneignung und Vervollstindigung in der Auflésung hinauszugehen und damit die
Kunst von sich selbst zu 16sen.*® Genau wie Szondi macht Hamacher darauf aufmerk-
sam, dass der Keim der Komédie bereits in der Tragddie angelegt sei.”” Die Ironie als Auf-
l6sungserscheinung, wie er mit einer »wenig gelesen und selten zitierten Stelle« aus der
Phinomenologie des Geistes zeigt, ist nicht mit dem Verschwinden der Kunst zu verwech-
seln, sondern als Erscheinen der Abwesenheit einer substanziellen Wahrheit erweist sich
Ironie — eine Entzweiung und Abspaltung von sich selbst — als die Wahrheit der Kunst
selbst. Die Kunst ist Hamacher zufolge besonders auf ihrer hochsten Stufe eine »desub-
stantializing art, ein paradoxes Zu-sich-Kommen als »evacuated substance«.’® Hegels
>totales Denkens, und insbesondere das Verstindnis der Kunst, ist folglich von einem En-
deher zulesen, das weder Selbstverwirklichung und Vollendung oder Auflésung ist noch
einihrauch nur mogliches Ziel in der selbsttransparenten Darstellung hat. Er geht damit
iber Szondi hinaus, der die Loslosung vom klassischen und normativen Ideal gegen den
Vergangenheitscharakter der idealistischen Philosophie beschreibt, um das Kunstideal
in gewisser Hinsicht zu retten. Fiir Hamacher steht das Ende der Kunst als die ihr ei-
gene Aufspreizung, Grenze, unerfiillte Erfilllung, oder Depotenz(ierung) ihrer Verwirk-
lichung (und somit der Darstellung iiberhaupt) gegeniiber. Somit wohnt der Kunst ein
Vergangenheitscharakter oder Verginglichkeitscharakter inne — ein Ende ohne Telos —,
aufgrund dessen sie nicht zu sich selbst kommt, oder nie als sie selbst zu sich kommt.
Die Kunst kann nur vermittels dieses Endes der Darstellbarkeit itberhaupt verstanden
werden:

Any presentation that was not also the presentation of the end, of the furthest limit,
of the finitude and fragility of presentation, would be incomplete. Any presentation,
as long as it was merely complete, would be incomplete. Therefore, in order to be
art, art cannot simply be itself; it must also be the art of the dissolution of art.>

Das Ende der Kunst ist weder die Verwirklichung in der Selbstaufldsung zum reinen
Gedanken, das tiber das Zeitalter der Trennungen triumphiert noch die von Szondi
angedachte neuerliche Moglichkeit der Verséhnung von Allgemeinem und Besonde-
rem, der Idee und sinnlichem Scheinen. Die Ironie beziehungsweise die Komodie
sind nicht blofd Sonderfall einer nachklassischen Zeit und Verfallserscheinung nach
der Vollendung, sondern machen ein Ende offenbar, das der Kunst eingeschrieben ist.
Wenn das Enden in der Kunst und im Drama immer schon angefangen hat, statt ihm
duflerlich zu sein, muss das hegelsche Drama als aufgespreiztes Verhiltnis zu diesem
Ende, als Auflosung und unerfiillte Erfilllung untersucht werden, statt als verwirklichte

56  Vgl. Hamacher, Werner: »(The End of Art with the Mask)«, 105—130, in: Barnett, Stuart (Hg.): Hegel
after Derrida, London: Routledge 1998, 130.

57 Vgl.ebd., 114.

58  Vgl.ebd., 106.

59  Ebd., 105.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—

253


https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Harmonie und Verséhnung von Form, Inhalt und Handlung im Dialog idealisiert zu
werden.

5.2 »Preisgabe der Stimmigkeit aus der eigenen Konsequenz«

Der bei Hegel zweifelsfrei zu beobachtenden teleologischen Absicht und dem Ringen um
Geschlossenheitin seiner Philosophie lduft ein inharentes Nicht-Aufgehen zuwider. Die-
se Bewegung wird nachfolgend mithilfe der Untersuchungen von Adorno, Paul de Man
und Jacques Derrida in Bezug auf das sprachliche Vorgehen des hegelschen Denkens
plausibilisiert. Wie Szondi geltend macht, kénne die hegelsche Asthetik nicht losgeldst
von Form und Verfahren der hegelschen Philosophie behandelt werden, weil sich in der
Kunst Hegels Anspruch zufolge die Verwirklichung des Subjekt-Objekts zum ersten Mal
umsetze,® oder wie es Hegel an anderer Stelle in Bezug auf Platon formuliert: Der Dialog
hat die Dialektik zur Seele.®* So kann schlieflich ausgearbeitet werden: Die Philosophie
Hegels muss unter dem Gesichtspunkt ihrer sprachlichen Darstellung und in ihrer spezi-
fischen literarischen Gestalt begriffen werden, weil sie als teleologisches — aber dennoch
in sich gespaltenes — Selbstgesprich auftritt. Diese Herangehensweise kann verdeutli-
chen, dass Hegels Schreiben den Zielvorstellungen seines Denkens immer auch zuwi-

derliuft.

Der »Primat des Ganzen«

In »Skoteinos oder Wie zu lesen sei« beschreibt Adorno einen stetigen Vorrang des abs-
trakten »Primat[s] des Ganzen« bei Hegel, der die Relevanz der Einzelanalysen immer
wieder breche.®* Das Ganze als notwendiges Ziel aller einzelnen Schritte stehe zugleich
am Ende sowie am Beginn von Hegels Vorgehen. Er spricht von einem Pathos, der das
Nicht-Identische als Heterogenes bezeichnet, verkennend, dass er es darin schon als et-
was erkannt habe und in die Einheit zuriickfithre.® »Was das Ganze und dessen Resultat
sein soll: die Konstruktion des Subjekt-Objekts, jener Aufweis, daf die Wahrheit wesent-
lich Subjekt sei, wird tatsichlich von jedem dialektischen Schritt bereits vorausgesetzt
[.].«%

Diesem ersten Eindruck entgegen, umreif3t Adorno in seiner Studie eine Lektiire der
sprachlichen Verfasstheit der hegelschen Philosophie, die vom Primat des gemeinten
Ganzen absieht und die Sprache dieses Meinens in Betracht zieht. Hegels Texte rein auf
ihre Gesamtkonzeption hin zu rezipieren, sei nicht weniger als eine Kapitulation und ei-
ne Flucht; er nennt es sogar einen Riickzug vor Hegel.* Die »philologische Norm, den

60 Vgl. Szondi: »Hegels Lehre von der Dichtung, 350.

61 Vgl. Hegel: Berliner Schriften, 268.

62 Vgl. Adorno: »Skoteinos«, 329. Die Formulierung »Primat des Ganzen«stammt aus Adorno: Minima
Moralia, 10.

63  Vgl. Adorno: »Skoteinos, 375.

64  Ebd., 328.

65 Vgl.ebd., 331.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Asthetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalitat nach G. W. F. Hegel

vom Autor subjektiv gemeinten Sinn herauszuarbeiten, sei nicht nur in sich bereits pro-
blematisch, bei Hegel jedoch exemplarisch unpassend. Loyalitit beweise ein Interpret
nur, wenn er etwas leiste, was Hegel versiumte.®® Darum untersucht Adorno die Verwie-
senheit aller philosophischen Kritik auf philologische Bedingungen, die auf eine Span-
nung zwischen Expression und Konstruktion zuriickzufithren sei.®” Er wendet sich da-
mit gegen die bereits von Szondi konstatierte mechanistische Sprachtheorie Hegels, der
die Sprache lediglich als Vehikel gelte.®® Wohingegen Hegel das Aufgehen von geistiger
Erfahrung im gedanklichen Medium als realisierbar erscheine,® er sich in der Sprache
ungewohnlich unreflektiert bewege, wie Adorno konstatiert, thematisiert seine Lektiire,
dass sich in der sprachlichen Form des hegelschen Denkens Inhalte niederschlagen, die
es nicht aufzulésen vermag.”

Der Anmaflung des Abschlief}enden im Denken Hegels hilt Adorno entgegen: »Das
Ganze ist das Unwahre.«” Er fordert eine Vertiefung in das Schreiben und die Sprache
Hegels, die, wie er gegen Ende des Textes schreibt, notwendigerweise iiber Hegel hin-
ausgehe, weil

unterm Aspekt des Verstehens [...] das Unverstandliche an Hegel Wundmal des Identi-
tatsdenkens selbst [ist, M. W.]. Seine dialektische Philosophie gerit in eine Dialektik,
von der sie keine Rechenschaft ablegen kann und deren Losung ihre Allmacht iiber-
steigt. lhr Versprechen aufzugehen ist falsch.”

Die aus dieser Beobachtung gefolgerte Herangehensweise hakt zwischen dsthetisch-
philologischer Erfahrung und Begriff ein,” statt die Methode der Wahrheitsfindung zu
einem dem Stoff — der sprachlichen Verfasstheit — rein duferlichen Erkennen zu erkli-
ren (vgl. PhdG, 47). So werden Begriffe, Urteile und Schliisse, die im hegelschen Denken
stets tiber sich hinausweisen und dem Gemeinten nicht widerstandslos sich anbieten
zur Aufforderung »das Gemeinte zu denken, auch wo nicht alle seine Implikate clare et
distincte vorzustellen sind«.” Adornos Lesart zielt darauf ab, so liefRe sich vereinfachend
sagen, dem Denken Hegels produktive Widerspriiche zu entnehmen. An diesem An-
spruch, der unter dem Motto des »Unverstandenen« die sprachliche Verfasstheit des
dialektischen Vorgangs die der darin anvisierten Totalitit zuwiderlaufenden Merkmale
in den Fokus riickt, nehmen die folgenden Uberlegungen ihren Anstofpunkt.

Derrida, der seine Hegel-Lektiire in weiten Teilen in einer Auseinandersetzung mit
Texten Georges Batailles entwickelt, beschreibt den Gang zum »Primat des Ganzen«”

66 Vgl.ebd., 343.

67 Vgl.ebd., 367.

68  Vgl. Szondi: »Hegels Lehre von der Dichtung«, 396/7.

69  Vgl. Adorno: »Skoteinos, 368.

70 Vgl.ebd., 353.

71 Adorno: Minima Moralia, 57. Zitiert nach Szondi: »Hegels Lehre von der Dichtungx, 416.
72 Vgl. Adorno: »Skoteinos«, 374f.

73 Vgl.ebd., 368.

74 Vgl.ebd., 341.

75  Adorno: Minima Moralia, 10.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—

255


https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

mit der Formulierung der »beschrinkten Okonomie«’® Die Nihe zu Adornos Position
bestehtin der Betonung eines teleologischen Strebens zur Abgeschlossenheit, die in Der-
ridas Text als »Sinn« bezeichnet ist. Weil die Methode Hegels in der Phinomenologie die
Folge der Figuren der Phinomenalitit auf ein Wissen um den Sinn beziehe, der sich im-
mer schon angekiindigt habe, beschreibe sie die Zirkulation oder den Kreislauf der »re-
produktiven Konsumtion«. »Sie ist nur in der Lage, die Differenz und die Negativitit
als Seiten, Momente oder Voraussetzungen des Sinns zu bestimmen: als Arbeit.«’” Die
Bewegung und das Werden im Widerspruch, das Hegel stark zu machen sucht, verliert
sich auf den ersten Blick beim Ringen um das Ganze, den absoluten Geist, das Wissen,
die Wissenschaft, die systematische Philosophie, die Identitit von Methode und Gegen-
stand. Diesen Gang beschreibt Derrida als onto-theo-teleologisch beziehungsweise ar-
cheoteleologisch, das heifit als Zusammenfallen des metaphysischen Denkens mit einer
teleologischen Struktur.”® Ein absoluter Anfang bleibt stets im Blick — was als Ziel her-
auskommen soll, steht anders als bei den Frithromantikern zu Anfang fest. So lisst sich
fiir Hegels Denken einerseits ein Totalititsanspruch konstatieren, der den Widerspruch
ausschliefRlich um den Willen einer letztendlichen Identitit bemiiht, oder in den Worten
Adornos: »Bei allem Nachdruck auf Negativitit, Entzweiung, Nichtidentitit kennt Hegel
deren Dimension eigentlich nur um der Identitit willen, nur als deren Instrument.«”
Im Fortgang der Aufhebung geht es nicht um ein freies Denkens, sondern um rechne-
risches Kalkill, das auf ein Resultat zuhilt. Hegels Text weist jedoch iiber den in seinem
Denken angelegten Totalititsanspruch hinaus: Derrida nimmtan, dass Hegel die Bedro-
hung seines Ziels, eine nicht zu bindigende Negativitit, sieht, aber ausschlief3t. Indem
er sie systematisch verberge, komme sie zum Vorschein.®® Eine Verwandtschaft mit den
Uberlegungen Szondis ist zu erkennen. Hegel bietet der von ihm bereits als Zeitalter der
Trennungen empfundenen Epoche einen philosophischen Gegenentwurf auf, anhand
dessen sich das Denken der Trennung — vielleicht gegen seinen Willen — in seinen Text
umso deutlicher und wirksamer einschreibt.

Eine instrumentelle Sprachauffassung, die Adorno bei Hegel ebenso konstatiert wie
anfechtet und darin mit Derridas Lektiire itbereinkommt,* beschreibt auch Szondi. He-

76  Vgl. Derrida: »Von der beschrinkten zur allgemeinen Okonomiex.

77  Ebd., 412.

78  Auf den von Heidegger beschriebenen Umschlag der Philosophie nach dem sTod Gottes«in eine
onto-theologische Struktur wurde in der vorliegenden Untersuchung bereits hingewiesen (146).
Die Archeoteleologie als wesentliche Grundlegung findet sich in verschiedenen Texten Derridas.
Vgl. etwa Vom Geist. Heidegger und die Frage, iibers. v. Alexander Carcia Diittmann, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 2004, 67/70; vgl. »Les fins de 'hommex, in: Ders.: Marges de la philosophie, Paris: Editions
de Minuit1997,144, vgl. aufderdem Glas, Paris: Galilée 1974, 130. Vgl. zudem Das andere Kap. Die ver-
tagte Demokratie. Zwei Essays zu Europa, ibers. v. Alexander Garcia Dittmann, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 1993, 24; Husserls Weg in die Geschichte am Leitfaden der Geometrie, (ibers. v. Ridiger Hentschel
und Andreas Knop, Miinchen: Fink 1987, 155.

79  Adorno: »Skoteinos, 375.

80 Derrida: »Von der beschrankten zur allgemeinen Okonomiex, 393.

81  Zur Nihe von Adornos und Derridas Hegel-Lektiire im Hinblick auf eine der Dialektik immanen-
te Dialektik vgl. Hamacher, Werner: »pleroma — zu Genesis und Struktur einer dialektischen Her-
meneutik bei Hegel«, 7333, in: Hegel, G. W. F.: Der Geist des Christentums. Schriften 1796-1800; mit
bislang unverdffentlichten Texten, hg. v. Hamacher, Werner, Frankfurt a.M.: Ullstein 1978, 288f.).

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Asthetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalitat nach G. W. F. Hegel

gels Sprachtheorie verlange eine Korrektur, die seinem Denken nicht dufSerlich wire,
sondern ihm iiberhaupt erst gerecht werde. Das bedeutet, dass der Sprache eine gewis-
se Autonomie zugestanden werden muss. Nach Derrida und Adorno kann nicht das Ge-
meinte diskutiert werden, ohne die Art des Meinens in den Blick zu nehmen. Die Un-
trennbarkeit der Sprache des Meinens und des in ihm Gemeinten sowie den Widerstand
zwischen ihnen zu erértern, ist die Grundlage, auf der eine Asthetik nach Hegel und
gegen den Hegelianismus anvisiert werden kann. Adorno formuliert diesbeziiglich ei-
ne »Preisgabe der Stimmigkeit aus der eigenen Konsequenz«.5* Eine solche Auseinan-
dersetzung mit Hegel er6ffnet andere Zusammenhinge, wie sie auch mit dem Text Ha-
machers erschlossen wurden. So etwa, wenn er herausstellt, dass sich in der Sprache als
Medium immer auch der Ruin ihres Verstehens-, Kommunikations- und Handlungsver-
mégens eintrage.®

Widerstand und Disjunktion der Sprache

Eine »Preisgabe der Stimmigkeit aus der eigenen Konsequenz« mit Blick auf die sprach-
liche Verfasstheit des hegelschen Denkens durchdenkt auch Paul de Man. In seinem Auf-
satz zu Zeichen und Symbol in Aesthetic Ideology®* bezieht er sich nicht nur ausdriicklich
auf Szondis Hegel-Lektiire, sondern entwickelt seine Uberlegungen auch explizit mit
den hegelschen Vorlesungen iiber die Asthetik. Ausgehend von der etwas iibertrieben for-
mulierten Behauptung, nur wenige Denker hitten so viele Schiiler, die nie ein Wort von
ihm gelesen haben, hilt de Mans Text auf die These zu, Hegels Rezipienten seien zuwei-
len hegelianischer als er selbst. Das gilt insbesondere dort, wo eine Lektiire, die fir de
Man nichts anderes als ein »close reading«®* sein kann, noch gar nicht begonnen hat.
Mit einem Hegelianismus Hegels will sich de Man nicht zufriedengeben und fithrt eine
Untersuchung durch, die dieses vermeintlich Selbstverstindliche in Zweifel zieht. Ganz
nebenbei wirft er damit die Frage auf, wofir »literary theory« iiberhaupt gut ist, wenn
nicht dafiir, um zwischen dsthetischer Erfahrung und Theorie der Kunst konsequent zu
unterscheiden. Es geht um das Verhiltnis zwischen dem Gemeinten und der Art des Mei-
nens.

Ausgangspunkt ist Hegels Definition des Schonen als einem sinnlichen Scheinen der
Idee (vgl. A I, 395). Das Schéne werde zumeist als symbolischer Vermittlungsvorgang

82  Adorno: »Skoteinos, 375.

83  Vgl. Hamacher: »(The End of Art with the Mask)«, 113.

84  de Man, Paul: »Sign and Symbol in Hegel’s Aesthetics«, 91104, in: Ders.: Aesthetic Ideology, hg. v.
Warminski, Andrzej, Minneapolis: Univ. of Minnesota Press 1996, 93.

85 In»The Return to Philology« (de Man, Paul : »The Return to Philology«, 2153, in: Ders.: The Resis-
tance to Theory, hg. v. Godzich, Wlad, Minneapolis: Univ. of Minnesota Press 2006) beschreibt de
Man einerseits Veranderungen in der literaturwissenschaftlichen Ausbildung von der traditionel-
len»task of determining the meaning of texts« (ebd., 22) hin zu einer»examination of the structure
of language prior to the meaning it produces« (ebd., 24), was von denen als Angriff gesehen werde,
die die Literaturwissenschaft betrachten als »substitute for the teaching of theology, ethics, psy-
chology, or intellectual history.« (Ebd., 24) Er fordert nahes Lesen (»reading texts closely«) anstelle
der Verortung des Gelesenen in einer allgemeinen menschlichen Erfahrung oder Geschichte. »Clo-
se reading«, so de Man, »cannot fail to respond to structures of language which it is the more or
less secret aim of literary teaching to keep hidden.« (Ebd., 24).

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—

257


https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

zwischen Geist und physischer Welt begriffen, so de Man. Der Einfluss Hegels sowie sei-
ner »kaum rezipierten« Vorlesungen iiber die Asthetik auf das Nachdenken iiber Literatur
[und Theater] und seinen Hegelianismus nolens volens,® dem er sich entgegenstellt, be-
ruht auf einem teleologischen, fortschrittsorientierten Allgemeinplatz der historischen
Diskurse iiber Literatur und ihre philosophische Theorie. In kritischer Auseinanderset-
zung mit der bei Hegel konstatierten Ideologie des Symbols,*” kann ein solcher Hege-
lianismus als eine Lektiire angesehen werden, die fiir Hegels Vorstellung des Astheti-
schen eine gelungene Vermittlung zwischen Idee und sinnlichem Scheinen konstatiert.
Bei genauerem Nachlesen hat jedoch eine solche Lesart keinen Bestand. De Man stellt
die Frage:

Could it be that Hegel is saying something more complex about the symbol and
about language than what we recognise in him as so familiar to us but that part of
what he has to say is something that we cannot or will not hear because it upsets
what we take for granted, the unassailable value of the aesthetic?®®

Hegels Asthetik als eine Theorie der symbolischen Form zu begreifen, steht ein »disturb-
ing element of personal inadequacy« entgegen, nimlich das »disturbing statement that
art is, irrevocably, for us a thing of the past«.®” Die versshnende Vermittlung zwischen
Idee und sinnlichem Erscheinen, die jeder Theorie der symbolischen Form zugrundelie-
gen muss, ist der Vergangenheit zugewiesen. Wahrend fiir de Man bei Hegel einerseits
eine Symboltheorie des sinnlichen Scheinens der Idee gefordert wird, und die hegel-
sche Asthetik der Erhaltung und Monumentalisierung der klassischen Kunst gewidmet
ist, enthilt sie zugleich Elemente, die eine solche Erhaltung von Beginn an unméglich
machen.®® Mit der Kunst — beziehungsweise der Monumentalisierung der klassischen
Kunst — verschwinde zugleich die verséhnende Vermittlung, das heifdt die »interpene-
tration of meaning and forme, die Hegel gegen das willkiirliche Zeichen und fiir das Sym-
bol ins Spiel gebracht hatte.”” Dementsprechend kommt de Man zu dem Schluss: »What
the Aesthetics calls the beautiful turns out to be, also, something very remote from what
we associate with the suggestiveness of symbolic form.«**

De Man wendet sich somit gegen die Behauptung einer gelungenen Umsetzung des
bei Hegel anvisierten Zusammenfallens von Gegenstand und Methode. Er beschreibt ei-
ne Unméglichkeit, Subjekt und Pridikat zur Ubereinstimmung zu bringen. Diesen Ge-
danken entwickelt er an der symbolischen Form der Allegorie, welche Hegel zufolge die
Dinge nicht ihrer Wirklichkeit angemessen darstelle, sondern lediglich in ein Bild oder
eine Parabel iiberfithre und ihm deswegen als untergeordnete Gattung gelte. Dabei hebt
er hervor, dass sich im dialektischen System Hegels das vermeintlich Untergeordnete als

86  Vgl. de Man: »Sign and Symbol in Hegel’s Aesthetics, 93.
87 Vgl.ebd., 100.

88 Ebd., 9s.

89 Ebd., 94.

90 Vgl. ebd., 100ff.

91 Vgl.ebd., 93.

92  Ebd., 103.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Asthetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalitat nach G. W. F. Hegel

das Ausschlaggebende herausstellen kann. Die Allegorie, als Beispiel fiir eine die Trenn-
schirfe zwischen Symbol und Zeichen auflgsende Form, wird fiir de Man zum »defective
cornerstone of the entire system«.** Das sinnliche Scheinen und insbesondere die Spra-
che kann nicht schlichtweg als Mittel symbolischen Ausdrucks erachtet werden, sondern
esbesteht auch bereits fiir Hegel ein Problem darin, dass sich Sprache von derin ihr sinn-
lich reprasentierten Idee immer schon verabschiedet hat:

Art is>of the past<in a radical sense, in that, like memorization, it leaves the interior-
ization of experience forever behind. It is of the past to the extent that it materially
inscribes, and thus forever forgets, its ideal content.”*

In seiner Entwicklung einer Disjunktion der Sprache hinsichtlich der in ihr gekniipften
Verbindung von sinnlichem Scheinen und Idee, bezieht sich de Man auf Szondis Be-
sprechung der unbefriedigenden Ausfithrungen Hegels zu den symbolischen Formen,
die auf seine unzulingliche Konzeption der Sprache zuriickzufithren seien.” Der Ein-
sicht, dass die Sprache in der Dichtung nicht allein Mittel ist, sei Hegel nahe gekom-
men, wobei die Nachdriicklichkeit, mit der er sich gegen eine solche Auffassung wende,
als Zeichen seiner Unsicherheit zu deuten sein kénne.*® Obwohl Szondi einerseits das
Telos der romantischen Kunst, die erneute Verséhnung von Allgemeinem und Besonde-
rem im Element des reinen Gedankens - wiederum gegen den Weltzustand einer allge-
meinen Partikularitit - bei Hegel anerkennt,” stellt er genau diese Uberlegung auf den
Priifstand. Szondi ist skeptisch gegeniiber den hegelschen Totalitits- und Einheitsan-
spriichen, wenn er, wie bereits angedeutet, die These einer Ablésung der Kunst durch
die Philosophie in Zweifel zieht. Er setzt bei einem bemerkenswerten Zitat an, in dem
Hegel selbst bereits die besondere Bedeutung der Sprache in der Dichtung hervorhebt.
Das Zitat 16st die chronologische Richtung der zuerst vorliegenden Idee zum danach ge-
fundenen sinnlichen Scheinen vollkommen auf:

In der freien Poesie [..] gibt [...] die Notigung, den Ausdruck der Vorstellungen her-
iber- und hinlberzuwenden, zusammenzuziehen, auszubreiten, dem Dichter eben-
sosehr neue Gedanken, Einfalle und Erfindungen, welche ihm ohne solch einen An-
stof? nicht gekommen waren. (A 11, 291)

An dieser Stelle tritt eine Selbststindigkeit der Sprache auf, die den Dichter dazu zwin-
ge, unablissig an den Vorstellungen zu arbeiten. Szondi macht mit Blick auf dieses Zi-
tat darauf aufmerksam, dass Hegel ein Wechselverhiltnis zwischen den Ideen und der
Sprache erkennt und dass darin ein seiner Philosophie unangemessener Sprachbegriff
liege, weil dieser eine Interdependenz von Denken und Ausdruck enthalte.”® Von die-
ser Neubewertung des hegelschen Sprachdenkens, die auch Adorno beschreibt, und der

93 Vgl.ebd., 104.

94 Ebd.,103.

95 Vgl.ebd., 94.

96  Vgl. Szondi: »Hegels Lehre von der Dichtungx, 482.
97 Vgl.ebd,, 430.

98 Vgl.ebd,, 482.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—

259


https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

zufolge sich eine disjunktive Interdependenz zwischen Denken und Schreiben ereig-
net, welche die Ambition einer bruchlosen Zusammenfithrung von Sein und Sprache er-
schiittert, bleibt auch die Theorie der dramatischen Poesie nicht unberiithrt. Wenn das
Mittel der Aneignung der Welt die Arbeit der Sprache sei,” in diesem Aneignungsver-
hiltnis aber stets als ein Widerstand und eine Disjunktion verbleibe, miisse dies auch fir
die Totalitit von Subjekt und Objekt in der dramatischen Poesie aus dem zuvor angefiihr-
ten Zitat gelten. Fiir Hegel ist die vollstindig dramatische Form der Dialog, das heifdt das
Aussprechen der Figuren gegeneinander in der Sprache (vgl. A III, 493). Er bringt Sub-
jektivitit und Objektivitit zusammen:

Diese Objektivitat, die aus dem Subjekte herkommt, sowie dies Subjektive, das in sei-
ner Realisation und objektiven Giiltigkeit zur Darstellung gelangt, ist der Geist in sei-
ner Totalitat und gibt als Handlung die Form und den Inhalt der dramatischen Poesie
ab. (A 111, 323f)

Wihrend Hegel eine Subjekt-Objekt-Totalitat fir die dramatische Poesie festhilt, die im
Sinne der teleologischen Anlage seines philosophischen Systems zu begreifen ist, hat die
Auseinandersetzung mit dem Widerstand zwischen dem Gemeintem und der Art des
Meinens einen Widerspruch im Hinblick auf diese Zielsetzung ergeben. Die Zusammen-
fithrung von Objektivitit und Subjekt zu einer Totalitit des Dramatischen kann, den vor-
angegangenen Ausfithrungen zufolge, nicht als Vollzug einer geschlossenen Stimmig-
keit betrachtet werden, sondern muss vielmehr als disjunktive Totalitit begriffen wer-
den.

Dem Verhangnis der Totalitat entgehen

Die Erérterung der Auseinandersetzung mit dem shegelschen Verfahren< bei Adorno, de
Man und Derrida hat verdeutlicht, inwiefern Hegels Sprache der versohnten Totalitit
nicht zuarbeitet. Das ist die Grundlage dafiir, das hegelsche Drama als Form-Inhalt-Ge-
fiige zu betrachten, das mehr ist, als die von Hegel in ihm vorgesehene Erfiillung der
Kunst, die sich in der Klassik auch schon nicht einlésen wollte. In der Untersuchung auf
diese Weise vorzugehen, wird dem Gedanken gerechter als eine Lesart Hegels zugunsten
einer Stimmigkeit, die seinem Schreiben widerspricht. Weil die Kunst in ihrem Streben
zum Ende und der Verwirklichung in der Auflosung stets von diesem Ende eingeholt
und schlichtweg nicht ohne dieses zu denken ist, verschiebt sich auch das teleologische
Verfahren Hegels im Ringen um die Geschlossenheit in der Form der Kunst auf eine ihr
inhirente Aufspreizung. Das anvisierte Zusammenfallen von Methode und Gegenstand,
die Hegel zum Ende seiner Vorlesungen heraufbeschwort, wirft vielmehr Widerspriiche
auf, als dass es sie l6sen wiirde.

Im Rahmen der vorliegenden Studie richtet sich die Betrachtung, zwischen der Spra-
che des Meinens und des Gemeinten und vor dem Hintergrund einer unerfiillten Erfil-
lung, auf die bei Hegel angelegte Totalitit des Dramas. Mit Blick auf den hegelschen Text

99  Vgl. de Man: »Sign and Symbol in Hegel’s Aesthetics, 97.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Asthetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalitat nach G. W. F. Hegel

lasst sich dort einhaken, wo der Text das in ihm Gemeinte zwischen Erfahrung und Be-
griff entfaltet:

Hegel zufolge bedarf es konstitutiv des Nichtidentischen, damit Begriffe, Identitat
zustande kommen; so wie es umgekehrt des Begriffs bedarf, um eines Nichtbegriffli-
chen, Nichtidentischen sich bewufst zu werden. Nur verletzt er seinen eigenen Begriff
von Dialektik, der gegen ihn zu verteidigen ware, indem er ihn nicht verletzt, ihn zur
obersten widerspruchsfreien Einheit zusammenschliefRt. Summum ius summa inuria.
Durch ihre Aufhebung wird die Wechselseitigkeit in Einseitigkeit zuriickgebildet. Aus
der Wechselseitigkeit ist auch nicht ins Nichtidentische zu springen; sonst vergafie
Dialektik ihre Einsicht in die universale Vermittlung. Aber das Moment des Nichtauf-
gehenden, das in ihr mitgesetzt ist, vermag sie nicht ohne Miinchhausenkunststick
wegzuschaffen. Was ihr Argernis bereitet, ist der Wahrheitsgehalt, der ihr erst abzu-
gewinnen ware. Stimmig wiirde sie einzig in der Preisgabe von Stimmigkeit aus der
eigenen Konsequenz. Um nichts Geringeres ist Hegel zu verstehen.'®

Die Aufhebung in Stimmigkeit ist der Horizont des Dramatischen, in dem Hegel darum
bemiiht ist, die Wechselseitigkeit in Einseitigkeit zuriickzubilden und auf der Ebene von
Form und Inhalt zu einer in sich geschlossenen Einheit zusammenzufithren. Das Dra-
maistdie Losung fiir das zentrale Problem einer In-eins-Setzung des Nicht-Identischen,
das sich der Teleologie des dialektischen Denkens stellt. Das Motiv einer Bewegung zur
Vollendung und Verséhnung wird in den beiden folgenden Teilkapiteln immer wieder
auftauchen. Entscheidend fur die vorliegende Studie ist dabei jedoch: Die >Zuriickbil-
dung von Wechselseitigkeit in Einseitigkeit« ist im dramatischen Kunstwerk von Hegel
mit Blick aufs Ganze zwar paradigmatisch beabsichtigt. Eine Preisgabe der Stimmigkeit
aus der eigenen Konsequenz jedoch, wie sie Adorno als Forderung des hegelschen Den-
kens an es selbst formuliert, verlangt eine Anniherung an die hegelsche Sprache. Eine
solche Anniherung akzentuiert die Momente des Nicht-Aufgehens und die in Formen
niedergeschlagenen Inhalte.

Dies konnte eine Beschreibung dessen sein, was die Literatur-, Text- oder gar Thea-
terwissenschaft mit philosophischen Texten itberhaupt anfangen kann und wie sie ihnen
gewinnbringend etwas abzuringen vermag. Diese Herangehensweise zielt weder darauf
ab noch erhebt sie den Anspruch, eine hegelsche Asthetik nach Hegel zu formulieren,
versetzt jedoch in die Lage, Splitter aus ihrem Gegenstand zu l6sen, die eingeschliffe-
ne Betrachtungsschemata — wie hinsichtlich des Dramas und des Horizontes des Dia-
logischen in ihm - in Frage zu stellen. Mit Adorno ist festzuhalten, dass die Bedeutung
und die Eigenstindigkeit von Moment und Konfiguration gegeniiber dem System auf-
grund eines »allzu simplen Vertrauens auf die Totalitit« und einer sich zur Sprache sou-
verdn-gleichgiiltig verhaltenden Darstellungsweise noch nicht in Hegels Denken einge-
gangen sind. Daraufaufbauend lisst sich mit deren Untersuchung tiber das »Verhingnis
der Totalitit« — das sich in seinen Texten mit der Geste der Lehre zwar vermittelt, aber
nicht eingeldst werden kann — hinaus denken.”" Die Bewegung, von der sich Hegel ei-
ne Selbstgleichheit anhand der Vermittlung verspricht (vgl. PhdG, 25), und die Adorno

100 Adorno: »Skoteinos«, 375.
101 Vgl ebd., 342.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—

261


https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

als »Miinchhausenkunststiick« bezeichnet, l6st ungeheure Schwingungen aus, wenn sie
in ihrer Stimmigkeit aufgegeben wird und das Moment des Nicht-Aufgehens, das in ihr
mitgesetzt ist, nicht weggeschafft wird."**

Das mit Adorno und Derrida nachvollzogene Nicht-Aufgehen der dialektischen
Vorgehensweise markiert eine Unterbrechung im Vorgang der Vermittlung und Verséh-
nung, der sich Hegel nicht vollkommen entledigen kann. Von diesem Nicht-Aufgehen,
von dem ihr inhirenten Ende her, muss die Kunst als Darstellung und das Drama -
dieses sei vollstindig in der Form des Dialogs (vgl. A III, 493) — in seiner sprachlichen
Verfasstheit gelesen werden. Das Drama ist so weder das Geschlossene, als das es nach
Hegel zur Geltung gebracht wurde noch ist der Dialog jenes Mittel, als das er in der
Annahme, die Kunst, die Vermittlung oder die Darstellung itberhaupt kénnten von
der Seite ihrer Versohnung und Geschlossenheit her gedacht werden, konzipiert ist.
Derrida spricht in dem bereits oben zitierten Aufsatz von einem »blinden Fleck des
Hegelianismus, um den herum die Reprisentation des Sinns sich organisieren kann«
und der als radikale Verausgabung eine solch vorbehaltlose Negativitit bilde, dass er im
System nicht einfach wieder Komplize der Positivitit werden kénne.'*® Die Dramatik
und Dialogik des hegelschen Dramas - als Konflikt, Kollision und Streit das Potenzial
der Darstellung, mehr als nur Rad in der beschrinkten Okonomie des hegelschen Den-
kens der (dramatischen) Reprisentation — miissen als dieser blinde Fleck betrachtet
werden. Der Dialog lisst sich als exemplarischer Ort dafiir anfiithren, um zu zeigen, was
Adorno im Sinn hatte, als er meinte, die Mikrostruktur des hegelschen Denkens und
seiner literarischen Gestalt sei bereits das, was Benjamin als »Dialektik im Stillstand«
bezeichnete.'* Wihrend der Dialog des Denkens die Dialektik zur Seele hat, wie auch
das folgende auf Platon gemiinzte Zitat verdeutlicht, ist dabei »eigentliches Philoso-
phieren« und »das Vorstellen von demselben« als »Verschiedenseitigkeit« des Dialogs
vermischt. Der Dialog bringt die sprachliche Verfasstheit des Denkens als Vorstellung
zur Geltung, stellt sie regelrecht aus:

Die Form des Dialogs enthilt seine heterogenen Elemente, Seiten; was ich darunter
verstehe, ist dies: da darin eigentliches Philosophieren iiber das absolute Wesen und
das Vorstellen von demselben mannigfaltig vermischt ist, macht diese Verschieden-
seitigkeit aus."®

5.3 Das Drama als Form: Entzweiung zur tragischen Subjektivitat,
doppelter Sinn der Handlung und sinnliche Entfaltung

Die in Hegels Philosophie angelegte Verséhnung geht nicht auf. Die Kunst, welche He-
gel auf der Grundlage eines archeoteleologischen Primats des Ganzen und als zur Voll-
endung strebend konzipiert hat, ist in der Entfremdung von Allgemeinem und Besonde-

102 Vgl. ebd., 375.

103 Vgl. Derrida: »Von der beschrankten zur allgemeinen Okonomiex, 392.
104 Vgl. Adorno: »Skoteinos«, 364.

105 Hegel: Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie I, 21.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Asthetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalitat nach G. W. F. Hegel

rem sowie durch das Verhiltnis zu ihrem eigenen Ende eingeholt. Sei es als Noch-Nicht
oder Nicht-Mehr, oder aber als ein von Beginn an gegebener Vergangenheitscharakter —
die unerfillte Erfiillung, die Hegel zugunsten einer Selbstgleichheit zu tilgen sucht, aber
dennoch einriumen muss, verschiebt die Kunst auf eine ihr eigene Aufspreizung. In der
Form der hegelschen Sprache schligt sich eine Selbstentzweiung nieder, die er inhaltlich
und mit dem Blick aufs Ganze zwar aufzuheben beabsichtigt, jedoch nicht wegschaffen
kann.

Wenn das Enden der Kunst und dem Drama mitgegeben und eingeschrieben ist, ge-
rade dort, wo das Gegenteil beabsichtigt ist, dann muss es im und als Verhiltnis zu sei-
ner Aufldsung und seinem Nicht-Aufgehen untersucht, statt als verwirklichte Harmo-
nie zwischen Darstellung und Dargestelltem, Meinen und Gemeintem, Idee und sinn-
lichem Erscheinen idealisiert zu werden. Damit wird der Riickzug auf die Gesamtkon-
zeption umgangen, welchem sich Adorno emphatisch entgegenstellt. Vor diesem Hin-
tergrund und mit einem close reading in der folgenden Untersuchung wird ein produkti-
ves Verstindnis der Vorlesungen iiber die Asthetik vorgeschlagen. Im Zentrum steht dabei
die systematische Beschreibung der dramatischen Poesie. Zunichst wird dabei auf die
Totalitit der dramatischen Poesie als der dritten Darstellungsweise nach Epik und Lyrik
eingegangen. Die Totalitit aber ist nicht eine vollkommene Vermittlung, sondern viel-
mehr entlang der zuvor besprochenen Disjunktion zu verstehen, das heif3t als disjunkti-
ve Totalitit. Wenn dabei im Folgenden auf das Motiv der Tragik zuriickgegriffen wird, ist
dabei weniger die geschichtsphilosophische und am Denken der Teleologie orientierte
Kategorie gemeint, als vielmehr die grundsitzliche Erfahrung der unauflésbaren Kon-
flikthaftigkeit menschlichen Handelns.

Eine dritte Darstellungsweise - die dramatische Poesie

Mehrfach war bereits von der Vollendung zur Totalitit des Dramas die Rede. Diese
beruht auf dsthetischer Ebene und im Hinblick auf die zunichst augenscheinlich nur
formalen Aspekte seiner Gestaltung auf der Vermittlungsleistung zur »dritten Dar-
stellungsweise« (A III, 323) zwischen den Prinzipien der epischen Dichtung und der
lyrischen Poesie. Wihrend das Epos »Skulpturbilder der Vorstellung«, das heifit eine
entfernte und »fiir sich abgeschlossene Wirklichkeit« mitteilt und in seinem Erscheinen
in der Darstellung als objektive Begebenheit schildert, hinter die der Dichter zuriicktre-
te, spreche sich in der Lyrik eine Subjektivitit und Innerlichkeit aus, die alles sachlich-
objektive als das ihre ausweise, sei es als Leidenschaft, Stimmung oder Reflexion (vgl. A
111, 321f.). Formal wie inhaltlich zwar werde im Drama, wie auch im Epos, eine Hand-
lung ausgebreitet. Nur werde diese nicht wie ein Vergangenes durch Erzihlung als
Begebenheit dargestellt, sondern vollzogen, das heif3t als verlebendigte Handlung zur An-
schauung gebracht, in der, dem lyrischen Prinzip zufolge, individuelle Charaktere zum
Ausgangs- und Mittelpunkt des Geschehens werden (vgl. A 111, 323). Die dramatische
Poesie verbindet Hegel zufolge die Objektivitit des Epos mit dem subjektiven Prinzip
der Lyrik, wenn sie eine in sich

abgeschlossene wirkliche Handlung, ebensosehr aus dem Inneren des durchfiihren-
den Charakters entspringende als in ihrem Resultat aus der substantiellen Natur der

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—

263


https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Zwecke, Individuen und Kollisionen entschiedene Handlung in unmittelbarer Gegen-
wartigkeit darstellt. (A 111, 474)™°

Demzufolge ist das Drama fiir Hegel ein aus verschiedenen Elementen zusammenge-
setztes Subjekt-Objekt-Sein. Das Objektive ist dem Subjekt angehérig und als aus die-
sem herkommend dargestellt (vgl. A III, 323): »Dies Substantielle [der Ausgang in die
Herausstellung menschlicher Zwecke, Charaktere und Konflikte, M. W.], das sich in den
selbststindig aus sich handelnden Individuen geltend macht, ist die andere Seite des
Epischen, die sich im Prinzip der dramatischen Poesie wirksam und lebendig erweist.«
(A 111, 477) Das duflere und objektive Geschehen der dramatischen Poesie werde durch
die Bestrebungen eines handelnden Subjektes herbeigefiihrt. Sie erhalte dadurch und
genau im und als Verhiltnis zu den subjektiven Zwecken und Leidenschaften ihre dra-
matische Bedeutung (vgl. A 111, 477). Zwar aus dem Individuum bestimmt, ist das ver-
duflerte Handeln des Individuums in der Folge zugleich jedoch als »Riickschlag« der ge-
samten Realitit zu begreifen, die es als objektiv Auferes in sich zuriicknehmen muss,
und die wiederum zum Boden seines Tuns wird:

Was namlich aus der Tat herauskommt, geht fiir das Individuum selber daraus her-
vor und (bt seinen Riickschlag auf den subjektiven Charakter und dessen Zustinde
aus. Dieser stete Bezug der gesamten Realitidt auf das Innere des sich aus sich be-
stimmenden Individuums, das ebensosehr der Grund derselben ist, als es sie in sich
zuriicknimmt, ist das eigentlich lyrische Prinzip der dramatischen Poesie. (A 111, 478)

So erfolge jede individuelle Handlung und alle Realisation der an Zwecke gebundenen
Leidenschaften als Relationshandlung im Gespann der objektiven Verhiltnisse und ver-
messe anhand des individuell-subjektiven Tuns die verniinftigen Gesetze der dargestell-
ten Wirklichkeit (vgl. A I11, 323). Die epische und lyrische Seite der dramatischen Poesie
sind jeweils episch-lyrisch und lyrisch-episch, weil beide Prinzipien aufeinander verwei-
sen und ineinander verschrinkt sind. Die wechselseitige Verschrinkung von lyrischer
und epischer Form als die Weise der Darstellung im Drama ist, wie die Beschreibung He-
gels nahelegt (»als Handlung die Form und den Inhalt der dramatischen Poesie« [A I1I,
323f.]), nicht vom Drama zu trennen. Insbesondere, wenn es sich durch eine Behandlung
auszeichnet, die vortrefflich fiir die Auffithrung wird (vgl. AII1, 507). Als »wirkliches Aus-
fithren innerer Absichten und Zwecke, mit deren Realitit sich das Subjekt als mit sich
selbst zusammenschlief3t und darin sich selber will und genieft und nun auch mit sei-
nem ganzen Selbst fiir das, was aus demselben ins duflere Dasein iibergeht, einstehen
mufd« (A 111, 478), sind einzelne Tathandlungen des Individuums und die Handlung im
weiteren Sinne nicht voneinander geschieden, sondern durch einander bedingt. Das In-
dividuum befindet sich in einem Wechselverhiltnis mit dem, was aus seinen eigenen Ta-
ten hervorgeht und ihm dufierlich geworden ist. Darum formuliert Hegel, dass im Dra-
ma »Handlung als Handlung« (A 111, 478) erfolge, das heiflt im weiteren Sinne als Plot so-
wie im engeren Sinne als individuelles Tathandeln in Erwartung eines Riickschlags der
gesamten Realitit. In der Handlung sind die lyrische und epische Seite der dramatischen

106 Herv. M. W.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Asthetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalitat nach G. W. F. Hegel

Dichtung als das jeweils mit dem Anderen Verschrinkte — und, wie besonders hervorge-
hoben werden muss, beide wiederum in ihrem gegenseitigen Widerspruch — bewahrt.
Tathandlungen sind stets mehr denn individuelles und subjektives Geschehen und die
Handlung im weiteren Sinne nie nur objektive und dufiere Begebenheit:

Diese Objektivitat, die aus dem Subjekte herkommt, sowie dies Subjektive, das in sei-
ner Realisation und objektiven Giiltigkeit zur Darstellung gelangt, ist der Geist in sei-
ner Totalitdt und gibt als Handlung die Form und den Inhalt der dramatischen Poesie
ab. (A 111 323f)

Die Handlung als Handlung im dramatischen Kunstwerk ist somit ein Vorgang, der ver-
mittelnd die Relation von individuell-subjektiv verwirklichten Absichten und die dufere
Objektivitit in beide Richtungen hin verschrinkt — aus dem Individuum hervorgegan-
gen sowie dieses zugleich als das ihm dufere Sein bedingend und beschrinkend - ver-
handelt.”” Es ist eine Figur des Umschlagens von Subjektivitit in Objektivitit und um-
gekehrt, die Szondi zufolge der Kern des hegelschen Verstindnisses von Totalitit ist,'®
aufdie Hegel abzuzielen scheint, wenn er schreibt: »Das dramatische Individuum bricht
selber die Frucht seiner eigenen Taten.« (A I1I, 478) Subjektive Tathandlungen fallen in
die dulere Objektivitit ein und Objektivitit fillt in die Tat ein, die dem Individuum du-
Rerlich geworden ist und nun eine Realitit bildet, der es sich stellen muss. So scheint
fiir Hegel die Handlung der dramatischen Poesie gewissermafien eine Realisierung der
Disposition zum kiinstlerischen Schaffen tiberhaupt. Indem sich der Mensch durch eine
Verinderung der dufleren Dinge in die AuRenwelt hineinlegt, nimmt er ihr die Fremd-
heit und genief3t in der Gestalt der Dinge eine ihm dufierliche Realitit seiner selbst (vgl.
AT, 50f).

Es gibt also nicht nur die Handlung im dramatischen Kunstwerk, sondern auch eine
Handlung des dramatischen Kunstwerkes. Die formale und inhaltliche Seite der Hand-
lung fallen zusammen, genau wie ihre objektive und subjektive. Daftr spricht zunichst,
dass Hegel Akte als Handlungen bezeichnet (vgl. A 111, 489). Der Akt ist formale, struktur-
gebende Einheit und zugleich partielles Geschehen im inhaltlichen Fortschreiten eines
dramatischen Textes. Wichtiger noch ist jedoch, dass die Behandlung, welche im Zusam-
menhang der Schilderungen zu Malerei und Musik sowie der epischen und lyrischen
Poesie hiufig auftaucht, in den Ausfithrungen zum Drama beinahe vollkommen ver-
schwindet. Die oben zitierte Stelle bildet eine seltene Ausnahme. Weil der Handlungsbe-
griff die formalen und inhaltlichen Aspekte ineinander verschrinkt, wird der Begriff der
Behandlung iiberfliissig. Daraus folgt, dass auch vom dramatischen Kunstwerk selbst in
genau der Weise gesprochen werden kann, wie Hegel das dramatische Individuum cha-
rakterisiert: Das Drama als Handlung bricht die Frucht des eigenen Tuns.

107 Dieserwie auch viele weitere der im Verlauf der Untersuchung dargelegten Aspekte, etwa zur dra-
matischen Gemeinde, lassen sich als Ausgangspunkt dafiir heranziehen, die Vorlesungen iiber die
Asthetik als demokratietheoretischen Traktat zu lesen, wie Leonie Hunter (vgl. Das Drama im Poli-
tischen. Hegels Asthetik als demokratietheoretischer Traktat, Konstanz: Univ. Press 2023) in einer kurz
vor Erscheinen der vorliegenden Studie veroffentlichten Publikation zeigt.

108 Vgl. Szondi: »Hegels Lehre von der Dichtungs, 301.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—

265


https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Die Veriuflerung geht iiber die Vorstellung einer Vermittlung zwischen Idee und
sinnlichem Scheinen in dem bereits dargelegten Sinne hinaus. Wie Patrick Eiden-Offe in
seiner Anniherung an Hegels Wissenschaft der Logik hervorhebrt, ist die AufSerlichkeit des
sprachlichen Mediums als Grundlage fiir Hegels Vorstellung einer Auflésung von Ent-
zweiung zu betrachten:

Sprache ist hier nicht mehr Instrument der Vermittlung, sondern Medium einer Au-
Rerlichkeit (und Medium einer Auflésung) — einfache Selbstprasentation, aber ohne
Selbst und ohne Prisenz. Es ist diese Funktions- oder Seinsweise der Sprache, die es
Hegel erlaubt, in ihr die Entzweiung von Denken und Sein aufzulésen, ohne diese ein-
fach in Indifferenz fallen zu lassen.'®®

Diese Beobachtung lisst sich auf die Kiinste iibertragen. Die Dichtung, gleich welcher
Gattung — Hegel benennt Epik, Lyrik und dramatische Poesie -, ist »wesentlich tonend«.
Sieistdaraufangewiesen zu erklingen, um »vollstindig als Kunst heraus[zu]treten«. He-
gel spricht dem Ohr beziiglich der Poesie somit einen gewissen Vorrang zu, weil es das
der »wirklichen Aulerung« dieser Kunst zugewandte Sinnesorgan ist und die Poesie die
Worter von blofien Zeichen »zu einem von der geistigen Lebendigkeit dessen, wofiir sie
Zeichen sind, durchdrungenen Material« erhebe, indem sie das zeitliche Element und
den Klang dieser Zeichen gestaltet. Auch wenn in einem Text die Poesie als still gelese-
ner Text vorliege, diirfe sie nicht einfach die Seite ihrer wirklichen Aufierung von sich
abstreifen (vgl. A I11, 321). Die lebendige Bildung der Poesie hingt durchgingig mit ih-
rer bestimmten Gestaltung im Sinnlichen zusammen. Im speziell auf die dramatische
Poesie eingehenden Teil, verschiebt sich die Aufmerksamkeit und Argumentation Hegels
vom Héren auf die Optik. Er erwigt das »Lesen und Vorlesen dramatischer Werke« (A I11,
506), kommt aber zum Schluss, dass mit der Befriedigung des Ohrs das Auge sogleich
seine Forderungen mache (vgl. A 111, 510). Das Vorlesen sei auf einem unbefriedigenden,
halben Weg zwischen dem stillen, eigenen Lesen auf der einen und der totalen Exekuti-
on auf der anderen Seite (vgl. A I11, 501). Diese totale Exekution sei die Auffithrung und
werde erforderlich, weil das Drama die Handlung in sinnlicher Gegenwart vorfiihre (vgl.
ATII, 501):

Im Dramatischen nun geht die subjektive Empfindung zugleich zur AuRerung der
Handlung heraus und macht deshalb die sinnliche Anschaubarkeit des Gebarden-
spieles notig, welches die Allgemeinheit des Wortes niher zur Personlichkeit des
Ausdrucks zusammenzieht und durch Stellung, Mienen, Gestikulation usf. bestimm-
ter individualisiert und vervollstandigt. (A Il 324)

Die ins Spiel gebrachte Vervollstindigung ist bedingt durch eine Aufmerksamkeit auf
dem Sinnlichen und anders als in Aristoteles’ Poetik ist die dramatische Dichtung auf die
Auffithrung angewiesen:™

109 Eiden-Offe: Hegels Logik lesen, 132.
110 Vgl. Aristoteles: Poetik, 25.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Asthetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalitat nach G. W. F. Hegel

[..] andererseits aber wird das, was zunichst nur als Beihilfe und Begleitung Giiltigkeit
hatte, flir sich selbst Zweck und gestaltet sich in seinem eigenen Bereiche zu einer
in sich selbststandigen Schonheit aus; die Deklamation geht zum Gesang, die Aktion
zum mimischen Tanze fort, und die Szenerie macht durch ihre Pracht und malerischen
Reize gleichfalls fiir sich selber Anspruch auf kiinstlerische Vollendung. (A Il 505f)

Hegel verwehrt sich dariiber hinaus gegen den Anspruch und das Ideal der »Natiir-
lichkeit«. Abschitzig spricht er von einer »bei uns vielbeliebte[n] Natiirlichkeit.« (A
111, 516) Diese konne trocken sein (vgl. A 111, 491) und natiirliche Menschen verhielten
sich wie blof$ einzelne Personen, deren individuelle und unmittelbare Realitit kaum
in einem Bezug zum »reinigende[n] Element der Allgemeinheit« (A III, 492) stehe.
Wiederum zeigt sich, dass geistige Allgemeinheit der Idee und besondere sinnliche
Beschaffenheit der Darstellung einen Verweisungszusammenhang darstellen, vielmehr
als dass die Versinnlichung einer geistigen Idee geschieht. Die materiell-sinnliche Seite
des kiinstlerischen Tuns hat in der Kunstphilosophie Hegels eine viel weitreichendere
Eigenstindigkeit als ihr dies eine idealistische Symboltheorie zugestehen kann: In
Anlehnung an die zuvor hervorgehobene Autonomie der Sprache in der Poesie, die
einer ausschlieflich symboltheoretisch-idealistischen Lesart Hegels entgegenliuft, ist
auch das zeitliche Element, der Klang und die Auffithrung nicht blofy das Ende einer
Kette der Verwirklichung geistiger Ideen. Das Hin- und Herwenden der Worte — und
allgemeiner, das Erscheinen iiberhaupt — ist der Ausgangspunkt einer Auffindung von
Ideen, die ohne die Notwendigkeit zur sinnlichen Verdufierung womdglich gar nicht
aufgekommen wiren.

Die »dritte Darstellungsweise« des Dramas tritt als eine Subjekt-Objekt-Verschrin-
kung dessen hervor, was bei Hegel »Handlung« heiflt: Das Individuum muss sich dem,
was aus ihm hervorgeht, ihm fremd und duflerlich geworden ist, gegeniiber verantwor-
ten, oder wie es Hegel formuliert: fiir es »einstehen« (A I11, 478). Dramatische Handlung
im Dialog ist, so wird die folgende Analyse zeigen, ein selbstdifferentes Zusammentreten
von Aktivierung und Passivierung, die nicht ineinander aufgehen, sondern deren gegen-
seitige Verschrinkung eine fortlaufende Unruhe zur Folge hat. Das, so scheint Hegel zu
suggerieren, macht die Bewegtheit des Dramatischen aus, welche als Uberantwortung
an Verwicklungen und Kollisionen charakterisiert ist (vgl. A I1I, 477).

Entzweiung zur tragischen Subjektivitat

Das aufgespreizte Subjekt-Objekt-Sein des dramatischen Kunstwerkes, das fiir He-
gel seine Lebendigkeit ausmacht, begreift Christoph Menke, mit einem spezifischen
Blick auf die Tragddie, als ihre »hohere Sprache« und — wie auszufithren sein wird -
als (Selbst-)Erfahrung des Sprechens.™ Er entwickelt die These einer Reflexion der
Entzweiung: Das Drama wisse um seine Darstellung und Prisentation und prisentiere
sich als Prisentation, weil es das Darstellen ausdriicklich als Handlung vollziehe."” In
seiner Studie zur Gegenwart der Tragddie, die er in Auseinandersetzung mit Hegels

11 Vgl. Menke: Tragadie im Sittlichen, 66.
112 Vgl ebd., 104.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—

267


https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Phinomenologie des Geistes und den Vorlesungen iiber die Asthetik in Tragédie im Sittlichen
entwickelt, skizziert Menke zunichst eine geschichtsphilosophische Uberlegung Hegels
hinsichtlich des Asthetischen. Er konstatiere ein Ende der tragischen Erfahrung in der
Kunst durch den Fortschritt der verséhnenden Vernunft:

Der moderne Sieg der Vernunft ist auch fiir Hegel der Tod der Tragik— aber nicht
als ihre Verdrangung, sondern als ihre Aufhebung. Hegels Geschichtsphilosophie der
vollendeten Vernunft der Moderne ist daher zugleich eine Geschichtsphilosophie der
mangelhaften Vernunft der Tragik."

Die Tragik sei demnach eine metaphysische, schicksalhafte und vorhistorische Notwen-
digkeit der Verhiltnisse, der die Menschen sich fiigen miissten, statt sie als eine solche
schicksalhafte Notwendigkeit einsehen und verandern zu kénnen. Dieser Umstand ver-
dankt sich ihrer mangelnden Beriicksichtigung im Nachdenken iiber Asthetik in der Tra-
dition der Aufklirung sowie noch in der kritischen Theorie, wie Menke mit Verweis auf

4 Menkes Schliisse daraus sind der oben entwickelten Perspektive

Horkheimer zeigt.
einer »unerfiillten Erfiillung« recht nah: So lasse sich aus der geschichtsteleologischen
und antitragischen »Gegen-Metaphysik der Verséhnung«™ — der Disposition der Kunst
zur Selbstauthebung ins Bewusstsein als Symptom einer fortschreitenden Geschichte
des Geistes bei Hegel — etwas herausldsen, was durch die Zwecke und Absichten dieser
teleologischen Ansicht auf die Kunst nicht durchweg bestimmt sei.™® Das Tragische ist
Menke zufolge bei Hegel der Ort, an dem das Denken der Verséhnung als eine Diagno-
se von Entzweiung und als Auseinandersetzung mit »der zerrissenen Harmonie der ge-
schichtlichen Wirklichkeit« auftritt."” Gerade weil die philosophische Ambition Hegels
in der Verschnung bestehe, aber von einer Gegenwart in der Krise ausgehe, so Menke, sei
sie Bestandsaufnahme einer Entzweiung und ihrerseits als diagnostisch-kritische Per-
spektive fruchtbar zu machen.”® Menke zufolge schreibt Hegel in dem Sinne iiber die
Gegenwart, als er die Frage des »Abhandenkommen(s] eines absoluten Anfangs« in seiner
Philosophie und die von der kantischen Philosophie hervorgerufene erkenntniskritische
Krise zu l6sen versucht.™

Daraus leitet Menke das Motiv des Tragischen ab - die Erfahrung einer unauflgsba-
ren Konflikthaftigkeit menschlichen Handelns — und spricht in der Folge von einer Wie-
derkehr der tragischen Entzweiung nach der Klassik: Wihrend in der Klassik ein Mangel
an subjektiver Vernunft gegeniiber der schonen Sittlichkeit zur Tragik als Problem und
Erfordernis der Versdhnung fithre, sei in der Moderne ein Mangel an schéner Sittlichkeit
gegeniiber einer gewonnenen Subjektivitit und individuellen Freiheit Ausgangspunkt
einer tragisch-ethischen Erfahrung.”*® In doppelter Hinsicht gegenwartsdiagnostisch

13 Ebd., 23.
114 Ebd., 20f.
15 Ebd, 23.
116 Ebd., 25.
117  Ebd., 24.

118 Vgl . ebd., 24f.
119 Vgl. Meyzaud: »Anstelle des Staates, 69.
120 Vgl. Menke: Tragddie im Sittlichen, 55f.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Asthetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalitat nach G. W. F. Hegel

iibertrigt er das Asthetik-Verstindnis Hegels in seine Philosophie einer (post-)moder-
nen Subjektivitit. Die Form des Dramas beziehungsweise die tragische Erfahrung nach
Hegel ist der Umschlagplatz dieser Ubertragung, wihrend dabei Hegels Geschichtsphi-
losophie zu einem gewissen Grad verlassen wird.

Im Gegensatz zum Epos, das eine »fiir sich abgeschlossene Wirklichkeit« behandle,
sei die Einheit der Darstellung im Drama der Zusammenschluss einer Vielheit.”* Weil
das tragische Drama den Integrationsanspruch der sittlich-schénen Verschnung in Fra-
ge stelle, markiere es fir Hegel, Menke zufolge, nicht nur die Krise der Schénheit, son-
dern sei als Medium einer Uberschreitung von Schénheit auch der Beginn der Moder-
ne.”* Mit Verweis auf Schlegels Transzendentalphilosophie schreibt er: »Das Drama ar-
tikuliert nicht nur eine Erfahrung des Schonen und seiner Tragik [das Scheitern des Inte-
grationsanspruchs, C. M.], sondern das Drama reflektiert, was es darstellt als sein >Pro-
duktcund sich selbst als >Produzierendes«.«'* Diese Auffassung verbinde Hegel mit den
Frithromantikern, so wie Benjamin deren Schaffen zusammenfasse: »Im frithromanti-
schen Sinne ist der Mittelpunkt der Reflexion die Kunst, nicht das Ich.«** Als Auffithrung
und Verhandlung einer Entzweiung in Dargestelltes und Darstellung wird das Tragische
zum Schauplatz einer reflektierenden Subjektivitit, die ihre Bedingtheit innerhalb eines
normativ-sittlichen Horizonts einsieht. Die Wiederkehr der Tragik berge das doppelte
Potenzial der autonomen Hervorbringung sozialer Einheit und Gerechtigkeit sowie der
Verwirklichung individueller Freiheit und Authentizitit:* »Die Konsequenz poetischer
Performanz ist ethische Emanzipation.«**¢

Bei Menke geht aus der Erfahrung poetischer Reflexivitit und der darin enthalte-
nen »hoheren Entzweiung« ein produktiver Umgang mit dem Widerspruch zwischen
der Freiheit individueller Authentizitit sowie der Forderung sozialer Gerechtigkeit her-
vor. Hiermit stellt sich die Frage, ob das darin verortete Subjekt nicht im geschichtste-
leologischen Modell Hegels verankert ist, aus dem Menke herauszufithren angekiindigt
hatte. Wenn er zu der Hypothese kommt, dass die klassische Tragddie eine Krise der
Sittlichkeit artikuliert und damit die Konstitution moderner Subjektivitit und Freiheit

geradezu exemplifiziert,”’

wird deutlich, dass auch nur deswegen noch von »der Mo-
derne«die Rede sein kann. Von der oben entwickelten Perspektive einer »unerfilllten Er-
fillung« unterscheiden sich Menkes Uberlegungen somit dahingehend, als dass fiir ihn
die (nach-)tragische Erfahrung des Dramas in der Moderne eine Veranstaltung fir ei-
ne verbesserte Subjektivitit wird. Die Rekomposition der Entzweiung in eine ethische
Subjektivitit ist durch eine Fortschritts- oder Uberwindungslogik gekennzeichnet, auf-
geladen mit dem Begriff der Reflexivitit. An die Stelle einer Entzweiung tritt eine reflek-
tiertere Subjektivitit, die sich ihrer konstitutiven Widerspriiche bewusst ist und diesen

gegeniiber schlichtweg resistenter ist.

121 Vgl. ebd., 58.
122 Vgl. ebd., 53.
123 Ebd., 57.
124 Ebd., 66.
125 Vgl. ebd., 72.
126 Ebd., 61.
127 Vgl.ebd,, 73.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—

269


https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Vom Ausgangspunkt der Entzweiung und der Auffassung des Dramas als Medium
der Selbstiiberschreitung misste die von Menke der Kunst nach Hegel zugewiesene
Funktion, Reflexionsraum einer ethischen Subjektivitit zu sein, in Frage gestellt wer-
den. Eine Zerreiflung darstellungstheoretischer Primissen fithrt auch zur Zerreiflung
eines aus dieser Darstellung ableitbaren oder in dieser Darstellung reflektierbaren ethi-
schen Programms und dem diffusen Versprechen einer Reflexivitit >der Moderne«. Dass
»der Held, der vor dem Zuschauer auftritt, [..] in seine Maske und in den Schauspieler,
in die Person und das wirkliche Selbst [zerfillt]« (PhdG, 541), wird in Nachfolge der
hegelschen Teleologie und durch das Verlassen des Theaters als Reflexion und Refle-
xivitit greifbar: Ein Denken des Theaters, das sich der in Hegels Sprache angelegten
Entwindung aus der Teleologie annimmt, miisste die bei Hegel beschriebene »Hypok-
risie« jedoch weniger als Erkenntnisgewinn fir die philosophischen Erdrterung einer
gesteigerten Widerspruchstoleranz aufgreifen. Vielmehr wire zunichst einmal nur das
Moment einer »absoluten Zerreifdung< hervorzuheben. Trotz dieser Kritik stellen Men-
kes Emphase auf der Vielheit in der Einheit des Werkes (vgl. A I1I, 515), seine Betonung
der poetischen Performanz sowie der Entzweiung in der tragischen Erfahrung wichtige
Bezugspunbkte fiir die vorliegende Untersuchung dar, legen sie doch konkrete Merkmale
des hegelschen Dramas jenseits seines teleologischen Bauplans offen.

Der doppelte Sinn der Handlung

Entgegen der Hervorhebung der Entzweiung und einer reflexiven Subjektivitit durch
Menke, lisst sich Lehmann zufolge in der hegelschen Tragddie die tragische Erfahrung
stets in eine tiefere Einheit der Widerspriiche im Bewusstsein tiberfithren. Lehmann
bezieht eine Position, die derjenigen Menkes zunichst geradewegs gegeniibersteht. Es
miisse bei Hegel von einer »rigoros nach-tragischen, post-tragischen Perspektive« auf
die Theorie der Tragddie die Rede sein.”™® Der nachfolgenden Anniherung an die Per-
spektive Lehmanns kann kritisch vorausgeschickt werden, dass er die Auslegung der Tra-
godie bei Hegel tendenziell im Horizont des Idealismus liest. Er rezipiert den hegelschen
Text anhand der in ihm gemeinten Gesamtkonzeption, was Adorno als Riickzug vor He-
gel beschrieben hatte.

Einige Jahre vor dem zitierten Aufsatz geht Lehmann in Mythos und Subjekt ausfiihr-
lich auf eine »Ekzentrik des Subjekts« ein, die im Diskurs der antiken Tragidie entfaltet
werde und mit dem Verstindnis des Dialogs, wie es etwa in Postdramatisches Theater und
in Tragddie und dramatisches Theater in Bezug auf das Drama vorgestellt wird, unvereinbar
ist."”” Die von Lehmann beschriebene »Ekzentrik des Subjekts« erhebt den Anspruch,
die inhaltliche, formale und dsthetische Dimension der Tragddie zu erfassen. In der Tra-

130

godie mache sich statt einer Zwischenmenschlichkeit eine »Abspaltung«° bemerkbar.

128 Vgl. Lehmann, Hans-Thies: »Tragddie und postdramatisches Theater«, 213—227, in: Menke, Bettine/
Menke, Christoph (Hg.): Tragddie — Trauerspiel —Spektakel, Berlin: Theater der Zeit 2007, 219.

129 Vgl. Lehmann: Postdramatisches Theater, bes. 44—47; 59—68. Vgl. Lehmann: Tragddie und dramatisches
Theater, bes. 253—280.

130 Lehmann: Theater und Mythos, 108.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Asthetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalitat nach G. W. F. Hegel

Bl auf, sondern sei die »Semantik des wi-

Sie selbst trete nicht als »Vermittlungskunst«
derspruchsvollen und suspensiven dsthetischen Darstellens«.”** Der konstativ-affirma-
tiven Rede des Mythos stelle die Tragodie eine Negativitit entgegen. Das erfolge nicht
im Modus einer Philosophie, denn der tragische Diskurs wende sich gegen den Mythos
nicht auf die gleiche Weise, wie dessen Auflésung durch den Logos anvisiert sei.”** Aris-
toteles’ Diktum vom philosophischeren Status der Tragddie gegeniiber der Geschichts-
schreibung gehort fir Lehmann bereits zur althergebrachten Linie der selbstgewissen
Uberlegenheit philosophischer Rezeption von Kunst, die sich noch in der bei Hegel an-

gelegten Hierarchie von Kunst und Wissenschaft fortsetzt:

Man denke zum Vergleich an die Hegelsche Wendung, der fiir seine Gegenwart das
>Ende der Kunst<dort erreicht sah, wo die Darstellung der Wahrheit ganz zur Sache der
philosophischen Wissenschaft geworden ist, das dsthetische Spiel keinssubstanzielles
Bediirfnis des Geistesc mehr befriedigt.”*

Dass sich die Tragodie jedoch der Domestizierung durch einen begrifflichen, pradika-
tiven Diskurs entziehe," fithrt er mit einem zunichst iiberraschenden, aber dann um-
so einleuchtenderen Bezug auf Platon aus. Fiir Platon wird die Tragddie zum Gegner
des Staates, weil die Mimesis bedrohlich fiir die begriffliche Vernunft™¢ sei und »als ge-
fihrliches Spiel mit der Identitit«**’ auftrete. Die Polemik Platons stellt sich als gewinn-
bringend heraus, so Lehmann, weil sie die spezifischen Eigenheiten des Tragischen in
den Vordergrund riicke, die in den philosophischen Asthetiken zugunsten eines Begriffs
der Kunst vernachlissigt werden: Logosfeindlichkeit, staatsauflgsende Tendenzen, ma-
gische Gegenwirtigkeit, Wiederholung und Verdopplung durch Darstellung; Spiel statt
Arbeit, Nachahmung statt Eigenrealitit.”*® Insbesondere weil der Begriff Mimesis von
der Ebene einer Sinn- und Wortmelodie nicht zu trennen sei, zugleich aber auch nicht
ginzlich aus dem Feld der Wahrheit herausfithre, da die Mimesis einen Anspruch auf
letztere stelle, sei die Tragddie ein Mischwesen zwischen Spiel und Logos, gekennzeich-
net durch eine »durchgingige Ambiguitit«.”® Thre Zweideutigkeit reifle die Selbstge-
niigsamkeit der mythischen Rede ein, indem sie die Konstitution des Subjekts und sogar
noch ihrer selbst als Frage aufwerfe.'*® Die Tragddie trage eine Schwebe aller begriff-
lichen Festlegungen und die Riicknahme von Sinnfixierungen aus, fasst Lehmann mit
Bezug auf Adorno zusammen. Als Verhandlung der Subjektwerdung im und gegen den

131 Ebd., 110.

132 Ebd., 117.

133 Vgl. ebd., 167. Lehmann bezieht sich dabei auf das Mythos-Verstiandnis, wie es in der Dialektik der
Aufklirung niedergelegt ist.

134 Ebd.,149.

135 Vgl ebd., 148.

136 Vgl. ebd., 149.

137 Ebd., 150.
138 Vgl. ebd., 149ff.
139 Ebd., 157.

140 Vgl.ebd., 167.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—

2N


https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

schicksalhaften Mythos werde auf systematische Weise sowohl Unbestimmtheit als auch
Unentscheidbarkeit zur Darstellung gebracht.™

Obwohl sich Lehmann emphatisch dagegen ausspricht, dass solches oder dhnliches
auch im hegelschen Dramenverstindnis zu finden sei," riumt er in dem oben zitier-
ten Aufsatz die Moglichkeit ein, dass sich auch »klassisches dramatisches Theater« —
dasjenige, zu dem die Tragddie und das Drama nach Hegel fir ihn wird — durch etwas
auszeichne, das tiber die subjektphilosophische Dimension »einer Reprisentation des
Handelns als intendiertem Tat-Handeln hinausgeht«." Weil Handlung im Drama den
Doppelsinn der Handlung von Figuren und ihrer Verstrickung in Umstinde und Zufil-
le markiere — dies wurde anhand des hegelschen Textes als Riickschlag der gesamten
Realitit ausgefithrt —, sei die ethiktheoretische Perspektive auf das Tragische zu ergin-
zen durch eine »Dekonstruktion des Phantasmas des >dramatisch<handelnden Subjekts
selbst«.'** Eben jene Dekonstruktion eines Phantasmas dramatisch handelnder Subjek-
te hatte Lehmann der Handlung in Mythos und Subjekt noch nicht zusprechen kénnen. Er
macht dies unter Heranziehung von The Origin and Early Form of Greek Tragedy von Gerald
F. Else deutlich, bei dem »a self presentation of a single epic hero« im Zentrum steht:

Leiden, Situation, s>single hero« statt Handlung, tragischem >Ausgang< und dramati-
scher Intersubjektivitat— diese Theorie des Ursprungs trifft sich mit unserer Struktur-
analyse. Das isolierte Subjekt in einer Situation, nicht ein Handlungsverlauf mit einer
dann tragisch< genannten Perspektive [..]."%

Hatte Lehmann in Mythos und Subjekt die Dekonstruktion des dramatisch handelnden
Subjekts der Handlung noch geradewegs gegeniibergestellt, siedelt er sie aufgrund ihres
doppelten Sinns nun in ihr an. Dass dabei wiederum nicht nur eine Subjektkonstitution
im Feld des Asthetischen auf dem Spiel steht, sondern die Darstellung selbst, macht Leh-
mann im folgenden Zitat deutlich, wenn er Tragédie und Dialog nicht gegentiberstellt,
sondern die zuvor angefiihrte »Ekzentrik des Subjekts« auf das »dialogische procedere«
bezieht:

141 Vgl. ebd., 165f.

142 »Alle, auch die zerreiflendsten Widerspriiche, miissen dem Geist zum Besten dienen. Am Ende
der Phinomenologie des Geistes findet sich die Utopie des bei sich seienden Geistes als Extase, es
»schaumt ihm die Unendlichkeit¢, wie Champagner, kein Glied ist nicht trunken in der reinen, sich
selbst durchsichtig gewordenen Seinsweise des Denkens. Alle Lust, auch und zumal die an Stoff,
Schein, Spiel, Form, alle Lust also, die die Kunst bietet, hat der Geist in seine Sphare denkender
Abstraktion aufgenommen. Diese Emphase ldsst alle Gestalthaftigkeit und somit natiirlich Kunst
insgesamt hinter sich. Das ist die Provokation und auch die Grenze von Hegels Kunsttheorie, viel-
leicht seiner Philosophie, dass sie sich selbst am Ende nur als jenseits aller Gestalt und Gestal-
tung denken kann und also Gestalt auch als Gestalten, das Asthetische iiberhaupt, nur als negati-
ve, iiberwundene Begrenzung und Schranke kennt, nicht als Moment notwendig opak bleibender
Resistenz, eines Rests, an dem die Konzeptualisierung scheitert.« (Lehmann: »Tragddie und post-
dramatisches Theater«, 226f.).

143 Vgl. ebd., 223.

144 Vgl ebd.

145 Lehmann: Theater und Mythos, 123.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Asthetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalitat nach G. W. F. Hegel

Man hat sich von der Idee freizumachen, Zentrum des tragischen Diskurses sei die
Konfrontation kollidierender >Positionen«< zu Recht, Politik, Staat und Familie. Statt
dessen ist zu zeigen, daf der Text vielmehr angesichts der zweifelhaft werdenden
Einsehbarkeit des Rechts in einem hochst widerspriichlichen dramaturgischen und
dialogischen procedere das Positionen-Haben selbst zum Problem macht.'#¢

Neben dem »dramaturgischen procedere«, dass sich auf den doppelten Sinn der Handlung
beziehen lisst, taucht an dieser Stelle ein »dialogische[s] procedere« auf, in welchem das
»Positionen-Haben selbst zum Problem« wird: es verhandelt — so lief3e sich schlussfol-
gern — die Dekonstruktion des Phantasmas dramatisch handelnder Subjekte. Diese Be-
schreibung Lehmanns erinnert an die mit Lacoue-Labarthe und Nancy im zweiten Kapi-

47 sondern

tel angefiihrte Uberlegung, dass eine »personnage de théitre« nicht existiere,
in der Aussprache und Auflerung, die Anrede eines Anderen, eine Position, ein Aussa-
geort und eine Aussagehaltung fingiert werde, vielmehr als dass dabei sozio-, psycho-

8 Piir gewdhnlich ordnet

oder ontologische Instanzen vorausgesetzt werden kénnten.
Lehmann dem Dialog die Authebung des Tragischen nach Hegel sowie die Reprasen-
tation des Zwischenmenschlichen und die idealistisch-aufklirerische ErschliefRung ei-

49 Hier weist er ihm je-

ner gemeinsamen Welt durch dramatische Subjektivititen zu.
doch die Rolle zu, eine Differenz und Selbstdifferenz zur Geltung zu bringen, welche die
Frage ermoglicht, wie das Positionen-Haben itberhaupt zu denken ist. Lehmann nimmt
in gewisser Hinsicht auf, was in dem Hegel-Zitat aus den Vorlesungen iiber die Geschichte
der Philosophie hervorgegangen ist, nimlich, dass der Dialog nicht lediglich »eigentliches

15° {ibertragen — das dramatische

Philosophieren« oder — auf den »Diskurs des Theaters«
Gegeneinander bestimmter Positionen ist, sondern insbesondere im und als Theater das
Vorstellen selbst mit zum Ausdruck bringt.

Das dramaturgisch-dialogische procedere ist somit, dhnlich der »poetischen Per-
formanz« bei Menke, zugleich Inhalt des Dramas in der Vorstellung und der Vorgang,
der als die sich selbst offenlegende Darstellung vollzogen wird. Aufgrund der doppelten
Struktur von Handlung als einem »hochst widerspriichlichen dramaturgischen und
dialogischen procedere«, in dem das Positionen-Haben selbst zum Problem wird, ist mit
dem Dialog nicht nur eine Dekonstruktion des Dramas als Reprasentation dramatisch
entfalteter Subjektivitit vorgeschlagen. Dieser Gedanke verunmoglicht zugleich die
Indienstnahme des Dialogisch-Dramatischen fiir eine reflexiv-ethische Subjektivitit,
wie sie Menke vorschligt.

146 Lehmann, Hans-Thies: »Erschiitterte Ordnung. Das Modell Antigone«, 28—43, in: Das politische
Schreiben. Essays zu Theatertexten; Sophokles, Shakespeare, Kleist, Biichner, Jahnn, Bataille, Brecht, Ben-
jamin, Miiller, Schleef, Berlin: Theater der Zeit 2012, 32.

147 Lacoue-Labarthe/Nancy: »Le Dialogue sur le dialogue, 72.

148 Ebd., 70f.

149 Vgl. dazu in der Einleitung des vorliegenden Bandes, 14f. Vgl. Lehmann: Theater und Mythos, 134;
vgl. Lehmann: Postdramatisches Theater, 59f.; vgl. Lehmann: Tragddie und dramatisches Theater, 304.

150 Lehmann: Theater und Mythos, 3.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—

213


https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

274

Marten Weise: Dialog als Denkfigur
Handlung und »sinnliche Entfaltung«

Eine Studie zu dem bei Lehmann lediglich angerissenen Begriff der Handlung in Thea-
ter, Tragddie und Drama hat Marita Tatari in einer Relektiire der Vorlesungen zur Asthetik
mit dem Ziel der Neubestimmung einer Transformation des Feldes von Ausstellung und
Teilhabe fiir die Untersuchung zeitgendssischer kiinstlerischer Formen vorgelegt.™ In
Kunstwerk als Handlung ist Handlung fiir sie weder nur das, was Protagonist:innen tun
oder nicht tun noch, was von Kiinstler:innen, Schauspieler:innen, Performer:innen oder
Zuschauer:innen ausgehe noch der inhaltliche Verlauf eines kiinstlerischen Vorgangs auf
oder abseits einer Bithne. Sie folgt darin Brigitte Hilmers Studie Scheinen des Begriffs. He-
gels Logik der Kunst.”>* Tatari notiert: »Hilmer zeigt, dass Handlung eher das Kunstwerk
beziehungsweise die Kunstgestaltung selbst charakterisiert, als das im gegenstindlich-
mimetischen Sinn in ihr Dargestellte und legt die Individuen als »sekundire Effekte«
der Ganzheit der Handlung aus.«*> Genau wie im Zusammenhang des bei Lehmann be-
schriebenen »dialogische[n] procedere[s]« klingt die von Lacoue-Labarthe und Nancy zu-
vor angefiihrte Uberlegung an, dass eine »personnage de théatre« nicht existiere,"*
dern vielmehr als Resultat einer je stattgefundenen Bezugnahme zu begreifen sei.”
Tataris Studie ist als teils vehemente Streitschrift gegeniiber der Annahme zu verste-

son-

hen, dass das Drama nur als Drama der Individuation und Reprisentation biirgerlicher
Subjektivitit zu verstehen ist. Dass das Drama als Ganzes und auf dsthetischer Ebene
dem im 17. und 18. Jahrhundert entstehenden Begriff des Subjekts entspricht, fithrt ih-
rer Einschitzung nach zu einer spezifischen Perspektive auf die Merkmale des Drama-
tischen: Die dem Vorbild der Subjektivitit entnommene Notwendigkeit von »Selbstbe-
griindung« und »Selbststindigkeit«legt eine dsthetische Praxis des Selbstbezugs »durch
die Natiirlichkeit, die kausale Verkniipfung, durch die Guckkastenbiihne, die alles ande-
re ausschlieit, durch den Dialog usw.«"*® zwar nahe. Sie kritisiert jedoch die Ansicht,
dass es das einzige Ziel des dramatischen Theaters sei, durch die Entfaltung einer zwi-
schenmenschlich begriffenen Praxis eine im 4sthetischen Vorgang entstehende subjek-
tive Selbstbeziiglichkeit von Ich und Welt zur Darstellung zu bringen. Das legt sie aus-
fithrlich unter anderem in einem Kapitel zu Friedrich Kittlers Lektiire von Lessings Emi-
lia Galotti dar.”” Dariiber hinaus bezweifelt sie die Annahme, dass die Ergriindung von
zwischenmenschlicher Existenz als Form und auf Grundlage einer Anerkennung des An-
deren, die nicht mehr auf einer gegebenen Sittlichkeit beruhe, sondern von einer zwi-
schenmenschlichen Welt ausgehe, im Drama als Subjekt-Objekt Totalitit verwirklicht
18 Einer insbesondere in der kritischen Analyse des dramatischen Theaters vor-
herrschende Stof3richtung, dass die Subjektivitit der Figuren und der Protagonist:innen

werde.

151 Tatari: Kunstwerk als Handlung. Transformationen von Ausstellung und Teilnahme, Miinchen: Fink 2017.
152 Hilmer, Brigitte: Scheinen des Begriffs. Hegels Logik der Kunst, Hamburg: Meiner 1997.

153 Tatari: Kunstwerk als Handlung, 83.

154 Lacoue-Labarthe/Nancy: »Le Dialogue sur le dialogue, 72.

155 Vgl. Nancy: »Theater als Kunst des Bezugs, 1+2«. Vgl. dazu in diesem Band, 141ff./149f.

156 Tatari: Kunstwerk als Handlung, 31.

157 Vgl. dazuin der vorliegenden Studie, 333ff.

158  Vgl. Tatari: Kunstwerk als Handlung, 135f.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Asthetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalitat nach G. W. F. Hegel

eine innere Widerspriichlichkeit aufweisen, der Selbstbezug nicht aufgehe und das Dra-
ma dementsprechend als ein Phantasma anzusehen sei,™ hilt sie entgegen, dass der
spezifische Charakter des dramatischen Theaters noch gar nicht erfasst sei und stellt die
folgenden Fragen:

Was ist Selbstbezug im dramatischen Theater? Was ist ein Selbstbezug, der zugleich
sich selbst ausstellt und sich damit nicht an eine/n bestimte/n Adressatln richtet,
sondern sich einem unbestimmbaren Empfinden anbietet? Was ist die Modalitit der
sinnlichen Entfaltung, der affektiven Bezugnahme, die dadurch erméglicht wird?'®®

Tatari greift in ihrer Studie auf die Vorarbeiten von Nancy (und Lacoue-Labarthe) zu-
riick, die im Hinblick auf die Frage des Bezugs im Sich-Aussprechen der Figuren und
mithin im Dialog ein Theater des Denkens ausbuchstabieren. Sie begreift die »Asthetik
des Abendlandes«, ausgehend von Jean-Christophe Baillys Studie Le champ mimétique,
als eine Geschichte der Distanz, in und durch die Darstellung tiberhaupt erst erméglicht
sei.’® In ihrem Begriff der Darstellung, der sich gegen das Verstindnis einer auf imita-
tio beruhenden Vorstellung von Reprisentation als Nachahmung wendet, siedelt sie -
in expliziter Anlehnung an den von Nancy vorgeschlagenen Begriff des Bezugs — einen
»Bezug ohne Bezugspunkte«*” an. Darstellung als Theater oder Theater als Darstellung
gehtvor diesem Hintergrund dariiber hinaus, nur die Darstellung fiir ein Subjekt zu sein
oder die Produktion einer Subjektivitit zum Zweck zu haben, wie sie anschlieRend wei-
ter ausfiithrt: »Das Zuschauen ist nicht das Zuschauen bestimmter Individuen, die sich
auf einen Gegenstand beziehen, sondern es ist das Stattfinden der Alteritit, die sich in

159 Tatari fasst die »bisherige Forschungsproblematik der Theaterwissenschaft« mit den Stichwor-
ten »Widerspruch und Uberwindung« zusammen und nennt die folgenden Studien: Heeg, Giin-
ther: Das Phantasma der natiirlichen Gestalt. Korper, Sprache und Bild im Theater des 18. Jahrhunderts,
Frankfurt a.M.: Stroemfeld 2000; Szondi, Peter: Die Theorie des biirgerlichen Trauerspiels im 18. Jahr-
hundert. Der Kaufmann, der Hausvater und der Hofmeister, hg. v. Mattenklott, Gert, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1973, bes. 148—188; Szondi: Theorie des modernen Dramas; Kittler, Friedrich A.: Dichter—
Mutter—Kind, Miinchen: Fink 1991. Die in solchen Texten entworfene theoretische Perspektive auf
das dramatische Theater sei gepragt von der Vorstellung, dass darin lediglich »eine passive Auf-
nahme von (Vor-)Bildern mittels Identifikation und Einfithlung« (Tatari: Kunstwerk als Handlung,
18) stattfinden kénne. Eine »Uberwindung«der als »widerspriichlich« entlarvten philosophischen,
kulturtheoretischen und politischen Pramissen und derjenigen Schauanordnungen des biirgerli-
chen Theaters, die sich aufjene Pramissen zuriickfithren lassen, so Tatari, werde als »politisch« be-
zeichnet, weil »sie ein In-Frage-stellen, eine Unterminierung der bestehenden gesellschaftlichen
Verhaltnisse [..] eréffnet.« (Ebd.). Dabei fiihrt sie an: Lehmann, Hans-Thies: »Wie politisch ist das
postdramatische Theater? Warum das Politische im Theater nur die Unterbrechung des Politischen
sein kanng, 17—27, in: Das politische Schreiben. Essays zu Theatertexten; Sophokles, Shakespeare, Kleist,
Biichner, Jahnn, Bataille, Brecht, Benjamin, Miiller, Schleef, Berlin: Theater der Zeit 2012; Miiller-Scholl:
»Posttraumatisches Theater (3). Rabih Mroués Theater der Anderen«. Inihrer Kritik der Kritiker ver-
nachldssigt Tatari jedoch die historischen Bedingungen des Dramas und seine Einbettung in die
Entwicklungen der philosophischen, semiotischen, dsthetischen Debatten des 18. Jahrhunderts.

160 Tatari: Kunstwerk als Handlung, 33.

161 Vgl.ebd., 37.

162 Tatari: Kunstwerk als Handlung, 38. Auf die fiir Nancy bedeutenden Quellen seiner philosophischen
Arbeit wie die Texte Blanchots oder die Frihromantik geht Tatari nicht ausfihrlich ein.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—

275


https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

276

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

dem sich ausstellenden sinnlichen Bezug 6ffnet.«'® Von Alteritit ist nicht zuletzt deswe-
gen die Rede, weil dieses Stattfinden nicht einen einheitlichen Vorgang oder eine Einheit
beschreibt - sei es von Betrachtung und Betrachtetem, von Allgemeinem und Partikula-
rem oder von Ideal und Gestaltung des Schénen im sinnlichen Scheinen der Idee (A I,
395) —, sondern vielmehr auf die fiir die Vorstellung der Einheit notwendig vorausge-
setzte Differenz verweist.

Wie die nachfolgende Stelle verdeutlicht, weist Tataris Argumentation damit nicht
nur Berithrungspunkte mit dem Denken einer disjunktiven Totalitit nach Hegel auf,
sondern auch mit dem bereits dargelegten Verstindnis eines Vergangenheitscharakters
der Kunst:

Das Jetzt der Kunst, die Kunst der Griechen, ist die schonste Kunst, denn sie entspricht
am meisten ihrem Wesen: der Einheit von Begriff und sinnlicher Gestaltung. Doch die
schdnste Kunst ist nicht die vollstindigste. Die Kunst, die nach dem »Jetzt« der Kunst
kommt, ist hoher und vollstindiger als die Kunst der Griechen, denn die Kunst enthilt,
ihrem Wesen nach einen Widerspruch: Sie ist nicht mit sich identisch. Das »Nach«der
Kunst bringt diese Differenz von sich, die die Kunst ist, zur Erfahrung.'®*

Die Ideologie einer symbolischen Vermittlung, wie sie bei de Man expliziert und de-
konstruiert ist, bestreitet Tatari selbst explizit. Das »Nach« der Kunst sei nach dem Un-
tergang der antiken Kunstreligion (Skulptur) anzusiedeln und zeichne sich durch ei-
ne fortgeschrittene Vervollstindigung aus. Diese explizite Rede von der Vollstindigkeit
ist jedoch auch in gewisser Hinsicht ein Problem, denn — beinahe ganz im Sinne He-
gels — stellt sie einem nicht vollstindigen »Jetzt« weiterhin die Weiterentwicklung eines
»Nach« gegeniiber. Wie jedoch bereits mithilfe der Untersuchungen von Szondi, Hama-
cher und Geulen anhand des Vergangenheitscharakters der Kunst und des Anachronis-
mus der Klassik gezeigt wurde, misste eher davon die Rede sein, dass das »Ende« der
Kunst nicht mit bestimmten Epochen oder klar voneinander abzugrenzenden histori-
schen Entwicklungen identifiziert werden kann, und dass auch die Klassik schon nicht
bei sich selbst war. Auch wenn bei Tatari eine Vermischung von historischen Argumen-
ten und ihrer geschichtsphilosophischen Infragestellung stattfindet — dieser Einwand
tut ihren Ausfithrungen nicht unmittelbar Abbruch und sie erweisen sich auch im Wei-
teren als hilfreich:

Die Kunst ist eine Form des Absoluten, die in sich selbst eine Schranke hat. Das ist
das berithmte Ende der Kunst. Dieses Ende der Kunst ist aber das Eine eines Moments
der Kunst, des Moments, in dem die Kunst die héchste Form des Absoluten ist, bzw.
des Moments, in dem die Selbstdifferenz des Ideals, die Differenz, die die Einheit des
Begriffs mit der individuellen Gestaltung ist, noch nicht hervorgetreten ist.'®

Tatari setzt eine der Kunst »immanente Schranke« in der symbolischen Vermittlung
zwischen Begriff und sinnlicher Gestaltung voraus und verweist mit und im Begriff der

163 Tatari: Kunstwerk als Handlung, 38.
164 Ebd., 97.
165 Ebd., 98.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Asthetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalitat nach G. W. F. Hegel

Handlung auf eine verinderte Stellung der Kunst nach ihrem Ende. Dazu formuliert sie
weiter:

Die Handlung tritt als solche genau dort auf, wo eine grundsatzliche Ambivalenz in
Hegels Betrachtung der Kunst offengelegt wird: namlich in der Frage, wie die Kunst
zu denken ist, wenn sie nicht mehr die héchste Form des Absoluten ist."

Das »Nach« der Kunst, so die den Argumenten Tataris entlehnte These, motiviert die
bei ihr gefithrte Rede von einem »Theater nach der Geschichtsteleologie«'” und be-
greift die im Drama vollzogene Totalitit und den ihm mitgegebenen Selbstbezug —
in der mit Blanchot zuvor entwickelten Terminologie formuliert — als Bezug auf sich
als ein Anderes.’*® Handlung ist, im Gegensatz zu ihrer Konstruktion als Subjekt-Ob-
jekt-Totalitit, als Selbstsein oder gelungener Selbstbezug, in Tataris Hegel-Lesart eine
Streuung des Sinns, eine aufscheinende, unaufthebbare Selbstdifferenz im Sinnlichen
beziehungsweise eine Veriulerung von Alteritit im sinnlichen Element.’®

Damit - also mit dem Selbstbezug vor dem Hintergrund eines Denkens von Veriu-
Rerung, Bezug und Alteritit — nimmt sie eine Reflexivitit in den Blick, die sie mit Men-
kes »tragischer Erfahrung« vergleicht.””® Auch sie begreift das Drama als Rand- bezie-
hungsweise Schwellenphinomen, das aus der >schénen Kunst<herausfiihrt, lehnt jedoch
das Verstindnis einer Reflexivitit der Form als Ubergang in die Moderne und die daraus
gezogenen ethisch-subjektphilosophischen Konsequenzen als teleologisch und hegelia-

7 72 Dem-

nisch ab.””* Menke, so Tatari, iitbersehe die nicht-subjektiven Aspekte bei Hegel.
entsprechend betrachtet sie Hegels Kunstauffassung nicht als einen Beitrag zu einer gu-
ten und offenen Subjektivitit oder Ethik, um die es bei Menke gehe.'” Handlung, wie sie
von Hegel nach dem Untergang der griechischen Klassik beschrieben wird, ist fiir Tatari
vielmehr eine Form, die zur Anschauung und Empfindung bringt, was ihr entgeht. Weil
»Handlung« in der dritten Darstellungsweise der Dichtung — der dramatischen Poesie —
gerade nicht eine gelungene Vermittlung von Allgemeinem und Sinnlichen, Subjekt und
Objekt und dementsprechend eine gelungene Totalitat ausstellt, ist sie Ausgangspunkt

fiir eine in sich paradoxe Dramentheorie Hegels:"*

Handlung ist das Hervortreten der Selbstdifferenz des Ideals, der Differenz, die das
Ideal ist, und die erst dann deutlich hervortritt, wenn das Ideal in die Endlichkeit ein-
tritt und sich in die zwischenmenschliche Welt hineinbegibt. Das Heraustreten der

166 Ebd., 83.

167 Tatari, Marita (Hg.): Orte des Unermesslichen. Theater nach der Geschichtsteleologie. Theater nach der
Geschichtsteleologie, Ziirich u.a.: Diaphanes 2014.

168 Vgl. dazu in der vorliegenden Untersuchung, 129ff.

169 Vgl. Tatari: Kunstwerk als Handlung, 11.

170 Ebd., 102.

171 Vgl.ebd., 123.

172 Vgl. ebd.,, 23.

173 Vgl. ebd., 87. Sie bezieht sich auf: Dittmann, Alexander G.: Teilnahme. Bewusstsein des Scheins, Kon-
stanz: Univ. Press 2011.

174 Vgl. Tatari: Kunstwerk als Handlung, 99.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—

271


https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

278

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Differenz des Ideals ist zugleich das Hervortreten der Schranke der Kunst: der Schran-
ke, die der Kunst immanent ist. Die Kunst ist eine Form des Absoluten, eine Form von
Freiheit (oder von Subjekt im starken Sinn): Sie ist eine Form, in der das Unendliche
aktuell wird und die Differenz von sich selbst, die der Geist ist, zur Anschauung und
Empfindung kommt.'”

Wie sich an diesem Zitat ablesen lisst, bezeichnet Reflexivitit fiir Tatari etwas ganz an-
deres als eine bestimmte oder auch weniger bestimmte Form des Selbstseins. Mit der
Diskussion von Handlung als Bezug zu sich, geht es ihr um eine Selbstdifferenz im Sinn-
lichen, die sich nicht in einen Bestand iibertragen lisst. Handlung ist Tatari zufolge »die
Differenz zu sich oder die Alteritit des ssichs, die es selbst in sich ist.«'”® Wenn Hand-
lung zunichst die Entfaltung und Empfindung des Sinnlichen hervorbringe und dieses
Sinnliche mit der in ihr enthaltenen Negativitit aktualisiere,”” bringt sie die ihrer Ein-
heit vorausgesetzte Differenz zur Geltung. Wenngleich damit wichtige Fragen fiir Be-
griff und Verstindnis des Kunstwerks in einem nachhegelschen Sinne aufgeworfen wer-
den, weist Tataris Studie eine Schwachstelle auf: Weil sie zu Fragen der Sprache, die bei
Hegel und nicht zuletzt auch in der Betrachtung des Dramas entscheidend sind, kaum
Stellung bezieht, ist sie gewissermaflen zu philosophisch. Ihre Arbeit geht nicht an den
Kern der Sache, weil sie das zentrale Merkmal des Dramas bei Hegel — den Dialog — und
die Weise, wie dieser die teleologisch-totale Gesamtkonzeption des hegelschen Denkens
unterliuft und itberschreitet, nur am Rande beriicksichtigt. Dass der Dialog das Feld ei-
ner »Selbstdifferenz der Subjektivitit« eroffnet, lasst Tatari zwar nicht vollkommen bei-
seite, beschrankt sich jedoch auf einige wenige Andeutungen und fasst ihn als gewisser-
maflen sekundiren Schauplatz in der Frage nach der Handlung als sinnliche Entfaltung:

Wenn das neue Drama nur das kennt, was in der Sphire des zwischenmenschlichen
Bezugs aufleuchtet, so nicht deshalb, weil im Dialog die zwischenmenschliche Dialek-
tik aufgehoben wird. Vielmehrist darin die Sprache nicht Bedeutungsbestand, der auf
der Biithne verleiblicht wird, sondern wird selbst als Handlung erfahrbar. Die Sprache
wird nicht als Gegebenes, Immanentes erfahren, sondern die Sprache und die Bedeu-
tung werden nur als sich gebend, als Entfaltung im Aufien, als im Jetzt raumgreifend,
d.h. als Bezug auf anderes manifestiert.'”®

175 Ebd., 115.
176 Ebd.,102.
177 Vgl. ebd., 27.
178 Ebd., 145.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Asthetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalitat nach G. W. F. Hegel

5.4 Gegeneinander (in) der Rede: Dialog und disjunktive Totalitat

Das Eigentlich Dramatische endlich ist
das Aussprechen der Individuen in
dem Kampf ihrer Interessen und dem
Zwiespalt ihrer Charaktere und
Leidenschaften (A 111, 491)

Die vorangegangenen Ausfithrungen zur Handlung haben gezeigt, dass Anderes im phi-
losophischen Entwurf des Dramas bei Hegel enthalten ist, als diesem im rekursiven Ver-
stindnis durch die Diagnosen der Krise des Dramas und des Postdramatischen Theaters
zugestanden worden sind. Die Reprisentation aufeinanderstofRender Subjekt, so lassen
sich Teile der Uberlegungen Menkes, Lehmanns und Tataris zusammenfassen, enthilt
die sie wiederum dekonstituierenden Momente. Darin sind die Individuen sowohl als
bedingte ausgewiesen wie auch als Teil eines Wirkungszusammenhanges ausgestellt,
der ihrem Einfluss entgeht. Handlung ist nicht nur diejenige von Individuen im Dra-
ma, sondern auch das, was diesen Individuen voraus ist und sie als der Riickschlag der
gesamten Realitit einholt, wie zuvor dargestellt.

Um genauer zu untersuchen, wie auch das Drama mit Hegel vor dem Hintergrund
einer Preisgabe des stimmigen Gesamtkonzepts aus der eigenen Konsequenz heraus zu
begreifen ist, wird nun diejenige Form in den Blick genommen werden, durch die Hand-
lung und Bewegung in Hegels Beschreibung der dramatischen Poesie iberhaupt zustan-
de kommt: der Dialog. Dasjenige, worin im Drama Handlung erfolgt und was als dra-
matisches Kunstwerk selbst Handlung ist, ist der Dialog. In der Auseinandersetzung
mit der philosophischen Asthetik Hegels fithrt diese Fokussierung ins Zentrum der in
diesem Kapitel vorgenommenen Untersuchung. Wie das eingangs angefiihrte Zitat ver-
deutlicht, ist der Dialog als »das Aussprechen der Individuen« der Anstof der Handlung,
das Fiir und Wider, die Bezugnahme der im Drama auftretenden Individuen aufeinan-
der und der daraus hervorgehende Raum. Der Dialog, so wird die Analyse zeigen, ist
konstitutiv-dekonstitutiver Motor des Handlungsganzen in der hegelschen Vorstellung
des Dramatischen: Als sprachliches Phinomen eines in sich disparaten Sinnlichen ist er
Form einer Aufspreizung und Disjunktion.'”

Dass der Dialog bei Hegel insgesamt kaum Aufmerksambkeit erhalten hat, mag ei-
nerseits daran liegen, dass er einer geschichtsteleologischen Lesart der Dialektik zuge-
ordnet wurde, iiber die hinausgelangt wird. Andererseits ist er aber auch der Annahme

179 Dassdasdekonstitierende Momentauch als handlungsantreibend beschrieben werden kann, [asst
sich etwa mit Heinrich von Kleists Penthesilea (Kleist, Heinrich von: Band I/5 Penthesilea, in: Samtliche
Werke »Brandenburger Ausgabe«, hg. v. Roland Reufs in Zusammenarbeit mit Peter Staengle, Frank-
furta.M.: Stroemfeld/Roter Stern1992) zeigen. Hier findet vermittelt Giber die Figur des Boten, eine
Auseinandersetzung mit der Sprachmedialitat und einer ihr eigenen kategorischen Méglichkeit
des Missverstandnisses statt. Die erzahlende Form des Boten wie die Teichoskopien im Text wer-
fen die kommunikative Gegenseitigkeit als Problem auf, wahrend sich die Fremdheit der Figuren
Penthesilea und Achill in ihrer mangelhaften Verstindigung spiegelt. Der Bruch in der Kommuni-
kation wird zum Motor und zentralen Thema des dramatischen Textes und Fragen nach Sprachlo-
sigkeit und kommunikativer Unméglichkeit entscheidendes Merkmal des tragischen Dialogs.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—

279


https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

280

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

einer mechanistischen Sprachtheorie zum Opfer gefallen, welche mit Adorno, de Man
und Szondi in Frage gestellt wurde. Wenn der Dialog damit vom reinen Instrument und
der lediglich formalen Betrachtung zu einem Untersuchungsgegenstand eigenen Rechts
erhoben ist, wird er als mehr und Anderes ersichtlich als die Unterredung von Figuren
im Drama und ein nur aus diesem positiven Bestand heraus gedachter Umschlagplatz
einer »zwischenmenschliche[n] Dialektik«.'®®

Chor und Monolog oder duBerer und innerer Streit

Die dritte Darstellungsweise des Dramas ldsst sich anhand der bei Hegel aufgefiihrten
Formen weiter ausbuchstabieren: »Niher nun zweitens zerscheidet sich die dramatische
Ausdrucksweise zu Ergiissen der Chorgesinge, zu Monologen und Dialogen.« (A ITI, 493)
Die beiden erstgenannten »3ufReren Mittel« (A I11, 490) verbinden dabei wiederum lyri-
sche und epische Ziige im Dramatischen, wobei hinsichtlich des Chorgesangs von ei-
ner episch-lyrischen und mit Blick auf den Monolog von einer lyrisch-epischen Darstel-
lungsweise ausgegangen werden kann:

Der Chorgesang namlich, den individuellen Charakteren und ihrem inneren und du-
Reren Streit gegeniiber, spricht die allgemeinen Gesinnungen und Empfindungen in
einer bald gegen die Substantialitat epischer Ausspriiche, bald gegen den Schwung
der Lyrik hingewendeten Weise aus. In Monologen umgekehrt ist es das einzelne In-
nere, das sich in einer bestimmten Situation der Handlung fiir sich selbst objektiv
wird. (A 111, 493)

Diese Passage scheint aufgrund der Benennung »allgemeiner Gesinnungen und Empfin-
dungen« nahezulegen, dass der Chorgesang dem Bereich des Offentlichen zuzuordnen
ist. Mit Blick auf die Untersuchungen des Chors als »Eréffnung des Schauplatzes«*** und
als urspriinglich-plurale Bedingung des Theaters ist diese Uberlegung jedoch zu disku-
tieren. Ulrike Hafd hat hervorgehoben, dass der Chor hiufig und zu schnell als »Statthal-
ter der Offentlichkeit« gedeutet wird®? und dargelegt, dass er keine Selbstbehauptung
kenne.™ Er entziehe sich der Beschreibung als »Vermittlungsfigur«'®* — sei es zwischen
Polen oder im Hinblick auf einen fixierbaren Bedeutungsgehalt, wie etwa der Vorstel-
lung einer Reprisentation von »Offentlichkeit«. Als Schwellenfigur an der Wende von der
archaischen zur klassischen Zeit'®* ist er als »Chor-Ort« »offen fiir jedes mogliche Wider-
fahrnis, mit dem das tragische Geschehen einsetzt. [...] Der Chor ist keine Kulisse fiir die
Einzelfigur, sondern »der Ort, durch den etwas eintrittc: ihre Tragodie«.”®® Auch Sebas-
tian Kirsch hat den Ubergang zum klassischen Zeitalter des 5. Jahrhunderts als histori-
sche Bemithung begriffen, das Zusammenleben im Rahmen von Innenbildungen neu zu

180 Szondi: Theorie des modernen Dramas, 19.
181 Hafd: »Die zwei Korper des Theaters«, 142.
182 Vgl. Hafd: Kraftfeld Chor, 26.

183 Vgl. ebd.,, 64.

184 Vgl. ebd., 10.

185 Vgl.ebd.,17.

186 Vgl.ebd., 67.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Asthetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalitat nach G. W. F. Hegel

strukturieren.”” An diese Beobachtung anschliefRend beschreibt er den uneinheitlichen
Prozess der Abtrennung von einer vorgingigen Relationalitit und einer konstitutiven
Umweltlichkeit, die sich mithilfe des Theaters kritisch reflektieren lasse, wenn es kon-
sequent vom Chor her gedacht werde. Der Chor stehe der protagonistischen Linie des
Theaters nicht lediglich negativ gegeniiber, sondern grundiere und iiberlebe diese Ge-
schichte in einer Verwicklung mit ihr."® In Jérn Etzolds Studie zu Hélderlins unmégli-
chem Theater geht es um einen Chor, der, weit davon entfernt, lediglich eine antike Figur
neu zu beleben, unter den Bedingungen der Moderne die Vielen zu Gehér bringen soll.*®
Etzold beschreibt den Chor deswegen als Ort einer gemeinsamen Politik schlechthin, der
das »archi-politische«>Gesetz« des Politischen« verhandle, wie er mit Bezug auf Lacoue-
Labarthe anfithrt.”°

Als einziger im Umfeld dieser neueren Forschungsarbeiten zum Chor hebt Etzold
eine Stelle bei Hegel hervor, die an Aspekte der Relationalitit und Umweltlichkeit den-
! Der Chor ist keine »blof$ duflerlich und miiBig wie der Zuschauer reflektie-
rende Person, sondern vielmehr »das fruchtbare Erdreich, aus welchem die Individuen

ken lisst.

wie die Blumen und Biume aus ihrem eigenen heimischen Boden emporwachsen und
durch die Existenz desselben bedingt sind.« (A I1I 541) Wihrend auf den problematischen
Aspekt des »heimischen Bodens« und das darin anklingende nationalistische Gedanken-
gut zwar verwiesen werden muss, ist es nicht die wirklich interessante Dimension dieses
Zitats. Vielmehr iiberrascht die von Hegel beschriebene Bedingtheit des Individuums
im Erdreich, das als eine nicht zu begrenzende, urspriingliche Pluralitit gelesen wer-
den kann. Dabei — und darin ist der Beschreibung des Chors als Schwellenphinomen im
Ubergang vom archaischen zum klassischen Zeitalter in der hegelschen Perspektive zu-
nichstbeizupflichten - findet auf Grundlage des bei Hegel als »Erdreich« beschriebenen
Chores jene Individualisierung statt, die Kirsch im Zuge der Beschreibung eines Heraus-
tretens der Protagonist:innen aus dem Chor im Anschluss an Heiner Miiller als »protago-

192 Das Verhiltnis zwischen Chor und Einzelnem

nistische Panzerung« beschrieben hat.
wird zwar von Hegel als ein Gegeniiber beschrieben: »Der Chorgesang nimlich, den in-
dividuellen Charakteren und ihrem inneren und dufReren Streit gegeniiber« (A III 43).
Dennoch bildet das von Hegel beschriebene Erdreich des Chores die komplexe Figur ei-
nes geteilten Bodens. Ahnlich, wie es in Bezug auf die Handlung zuvor gefasst wurde,
geht das Erdreich des Chores als Grund des Theaters iiber die Einzelnen hinaus, wird
aber gleichsam auch von ihnen tiberhaupt erst gestiftet. Zu einer solchen »Realitit des
Chorsc, die als Riickschlag und als Verhiltnis zwischen Chor und Protagonist:innen zur
Geltung kommt und damit die Einriumung des Theaters verhandelt, formuliert Ulrike

Haf3:

Kirsch: Chor-Denken, 2.

ebd., 4

Etzold: Gegend am Atna, 2/194.
ebd., 44.

ebd., 211.

Kirsch: Chor-Denken, 51.

187 Vgl
188 Vgl.
189 Vgl
190 Vgl
191 Vgl
192 Vgl

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—

281


https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

282

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Es scheint, als konnten Protagonisten nur auftreten, indem sie den Grund, den sie
als Einzelne notwendig verwerfen, gleichzeitig mitbringen. Vermeintlich muss man
die Logik dieses >sMit< jedoch umkehren. Einzelfiguren kénnen nur auftreten, wenn
ihnen von dem sie umfassenden Grund, von dem sie sich abgrenzen, ein Ort einge-
raumt wird. Die Méglichkeit ihres Erscheinens ist abhdngig von dieser Figur der Ein-
raumung.'®?

Die Beschreibung des Monologs in dem zuvor angefithrten Hegel-Zitat bestitigt dieses
von Haf formulierte Wechselverhiltnis. Die aus der Innerlichkeit des Subjekts hervor-
gegangene Auflerung wird zu einer diesem Subjekt dufRerlichen objektiven Realitit. Da-
mit stehen sich Chorgesang und Monolog der Form nach gegeniiber. Der Chor wird aber
auch weiterhin als den Charakteren, das heifdt der Individualisierung allgemeiner Ge-
sinnungen und Empfindungen, gegeniiberstehend bezeichnet. Der dritte Zug des dra-
matischen Kunstwerkes fithrt die Veriuferung von Innerlichkeit und den Riickschlag
der gesamten Realitit zusammen. Dabei handelt es sich um den Dialog:

Die vollstindig dramatische Form aber drittens ist der Dialog. Denn in ihm allein
konnen die handelnden Individuen ihren Charakter und Zweck sowohl nach seiten
ihrer Besonderheit als in Ricksicht auf das Substantielle ihres Pathos gegeneinander
aussprechen, in Kampf geraten und damit die Handlung in wirklicher Bewegung vor-
wirtsbringen. (A 111 493)

Der Dialog greift den Gegensatz auf, der sich zwischen dem Ausspruch allgemeiner Ge-
sinnungen des Chors und den Veriuferungen eines einzelnen Inneren im Monolog des
Protagonisten auftut. Zugleich aber verschrinkt er das die beiden verbindende Element
einer Vermittlung zwischen dem Epischen und Lyrischen. Dies macht den Dialog zum
zentralem Merkmal und Formprinzip der dramatischen Poesie, ohne einfach auf die Fi-
gurenrede reduziert werden zu kénnen. Hegel macht unmissverstandlich deutlich, dass
die Form des Dialogs zum Ausdruck bringt, inwiefern die Figuren in einen doppelten
Konflikt treten. Zum einen sprechen sie sich gegeneinander aus und geraten dadurch
in einen Kampf mit- und gegeneinander. Die Handlung und ihre wirkliche Bewegung
sind aber nicht nur durch den Konflikt von Figuren miteinander in Gang gebracht. Ein
weiterer Konflikt entspringt der Tatsache, dass die Individuen sich iiberhaupt ausspre-
chen und damit die Seite ihrer Besonderheit und die eines substanziellen Pathos ih-
res Charakters offenlegen. Mit dieser Betonung zweier Seiten wird die Problematik des
freien Selbstbewusstseins aufgegriffen, auf die zu Beginn dieses Kapitels eingegangen
wurde. Die Selbstbestimmung der Individuen markiert einen Bruch in der angestreb-
ten Versdhnung zwischen den sittlich-allgemeinen Zwecken und der individuellen Welt.
Die Aufspreizung der Subjektivitit, die von Hegel vor dem Hintergrund einer teleologi-
schen Lesart der Geschichte an die Komddie gekoppelt wurde, jedoch bereits in der Tra-
godie angelegt ist, wird an dieser Stelle der systematischen Beschreibung der drama-
tischen Poesie als das Problem der Veriuflerung im Dialog ausgewiesen. Die Aufsprei-
zung wohnt dem Drama qua sprachlich-sinnlichem Erscheineninne. Weil die Individuen

193 Hafd: Kraftfeld Chor, 66.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Asthetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalitat nach G. W. F. Hegel

sich aussprechen, bringen sie zum Ausdruck, dass sie mit sich selbst nicht itbereinstim-
men. Sie sind fir Hegel dramatische Individuen nur aufgrund einer Disharmonie mit
sich selbst.

Die Unmaéglichkeit einer Ubereinstimmung von Individualitit und Substanzialitit
in der sprachlichen Auerung — im sinnlichen Erscheinen des dramatischen Kunst-
werks, dessen vollstindige Form der Dialog ist — verdeutlicht, dass die Charaktere
bereits mit sich selbst in einem Konflikt stehen, oder sogar als Effekt einer unméglichen
Ubereinstimmung angesehen werden kénnen. Der Dialog bringt somit als Form sprach-
lichen Erscheinens und der sinnlichen Erfahrung einer Entfremdung von Allgemeinem
und Besonderem in der individuellen Aulerung den Konflikt zwischen Individuen
einerseits und andererseits den einem jedem Individuum bereits innewohnenden Kon-
flikt, der zwischen seiner Selbsttitigkeit und der dufleren Realitit entsteht, zusammen.
Damit wird deutlich, weshalb Hegel von einem inneren und iufleren Streit spricht.
Dass der Dialog dabei nicht blofies Instrument oder gar die Technik einer symbolisch
in Sprachhandlungen vollzogenen und vermittelten Subjektivititsvorstellung ist, und
die Individuen — oder vielmehr: Figuren, weil sie figurative Effekte der Disjunktion
zwischen Allgemeinem und Besonderem, Substanziellen und Individuellem im Medi-
um der Sprache sind — nicht mit sich selbst identisch sind, wird in den auf die oben
zitierte Passage zum Dialog unmittelbar folgenden Zeilen noch einmal nachdriicklich
verdeutlicht:

Im Dialoge 1afst sich nun gleichfalls wieder der Ausdruck eines subjektiven und ob-
jektiven Pathos unterscheiden. Das erstere gehort mehr der zufilligen besonderen
Leidenschaft an, sei es nun, dafd sie in sich zusammengedrangt bleibt und sich nur
aphoristisch duRert oder auch aus sich herauszutoben und vollstindig zu explizieren
vermag. Dichter, welche durch rithrende Szenen die subjektive Empfindung in Bewe-
gung bringen wollen, bedienen sich besonders dieser Art des Pathos. Wie sehr sie
dann aber auch personliches Leiden und wilde Leidenschaft oder den unverséhnten
inneren Zwist der Seele ausmalen moégen, so wird dadurch das wahrhaft menschli-
che Gemiit doch weniger bewegt als durch ein Pathos, in welchem sich zugleich ein
objektiver Gehalt entwickelt. (A 111 493f)

An dieser Stelle spricht Hegel von Dichtern, die durch gefithlsbewegende Szenen die
Herzen eines Publikums in Wallung bringen kénnen. Dabei wird das individuelle Leiden,
die Leidenschaft oder eine emotionale Aufgewiihltheit ins Zentrum der Aufmerksambkeit
gestellt. Dass er dieses subjektive Pathos auch als »zufillig« bezeichnet, ist dabei keine
abwertende Bemerkung, sondern vielmehr der Ausweis dessen, dass hiermit nicht jene
hohere Sprache erreicht ist, die der Sprache der Tragodie Menke zufolge innewohnen
kann."* Ein objektives Pathos hingegen zielt nicht auf die Dar- und Ausstellung eines
Subjekts und seiner individuellen Regungen. In ihm ist die Zerrissenheit des Sprechens
und die Erfahrung dieses Sprechens als objektiver Gehalt gefasst. Es weist die Welt des
Individuellen als jenen Bereich aus, in dem der Zugang des Individuums zu sich, zu An-
deren und zur Welt nur durch eine Disjunktion, eine Konflikthaftigkeit und Ambivalenz

194 Vgl. Menke: Tragddie im Sittlichen, 104.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—

283


https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

284

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

erfolgen kann, die das Individuum selbst nicht aufzulssen vermag: »eine objektive Seite
des Pathos«, dem »die menschliche Individualitit nicht abgeht« (A III 494). Das selbst-
tatige Individuum wird als begrenzt ausgewiesen und bleibt darin nicht in seiner abge-
schlossenen Selbststindigkeit stehen (vgl. A I11, 477). Das sprachliche Werden des Dia-
logs »im Aussprechen der Individuen in dem Kampfihrer Interessen und dem Zwiespalt
ihrer Charaktere und Leidenschaften« und die Lebendigkeit des Dramas als disjunktive
Totalitit enthilt somit auch bei Hegel bereits Momente, die — es sei an dieser Stelle an die
These Lehmanns zum »dialogischen procedere« erinnert - die Vorstellung von Sub-
jekten dekonstituieren, die lediglich Sprachhandlungen vollbringen. Der Dialog bleibt
in doppelter Hinsicht die Konstellation einer disjunktiven Totalitit, die weder schlicht-
weg fiir das Substanzielle noch fiir eine am Drama sich entfaltenden Selbstbezug oder
eine Subjektphilosophie in den Dienst treten kann. Die dialogische Rede ist als Form des
Bezugs konstitutiv fiir den Raum des sinnlichen Erscheinens der Handlung, was auch
Tatari punktuell hervorhebt:

Im Prinzip des Dialogs spricht nicht das Einvernehmen und die Aufhebung der zwi-
schenmenschlichen Dialektik, sondern die Sprache und mit ihr der Sinn und die Be-
deutung als die eigene Entfaltung im Aufien, als Bezug auf andere, wenn auch schon
Bezug auf sich als andere (darin unterscheidet sich der Dialog nicht sehr vom Mono-
log). Was auch bedeutet, dass die Sprache als Raum erfahren wird, denn »der Bezug
auf« 6ffnet einen Raum; keinen vorhandenen Raum, sondern einen Raum, der sich
zeitigt, sich gibt, sich im Akt seines Sich-gebens erfahrbar macht.’®

In einer Lesart Hegels, die von einer in der Sprache aufscheinenden disjunktiven Syn-
these ausgeht und seine Uberlegungen nicht an jeder Einzelstelle auf seine Gesamtkon-
zeption zuriickfithrt, ist der Dialog dasjenige, was iiber jeden Selbstbezug und eine in
sich geschlossene Subjektivitat hinausweist: Mit Tatari lisst er sich als die »Selbst- Diffe-
renz des Sinnlichen« beschreiben und im Anschluss an Nancy und Lacoue-Labarthe als
horizontale »Ko-dis-tribution« oder »Verriumlichung« fassen. An die Stelle eines ver-
tikal-theologischen Denkens ist in Hegels Philosophie fiir einen Moment — bevor seine
Philosophie in den Anspruch eines Primats des abgeschlossenen Totalen tibergeht — die
Verlebendigung im Zeichen des Dialogs als disjunktive Totalitit getreten. Wie eine ge-
naue Auseinandersetzung mit Hegels Text und den darin enthaltenen Stellen zum Dia-
log zeigt, stellt sich das Drama als das aus disparaten Elementen bestehende, zusam-
mengesetzte Subjekt-Objekt-Sein heraus, das als Ganzes in Bewegung ist, weil die in
ihm enthaltenen Einzelteile nicht mit sich selbst gleich sind. Der Dialog ist fiir Hegel die
vollstindige Form im dramatischen Theater, weil er das Gegeneinander, das zugleich ein
Miteinander, Fiireinander und Ineinander ist, zum Ausdruck bringt. Er ist Modell und
sprachliche Form des Aussprechens, von der ausgehend Bewegung und Raum itberhaupt
erst denkbar werden. Damit ist er nicht schlichtweg Mittel fiir einen zwischenmenschli-
chen Bezug, sondern die Ausstellung der vielfiltigen Méglichkeiten des Bezugs im Dra-
ma und als dramatisches Kunstwerk.

195 Vgl. Lehmann: »Tragddie und postdramatisches Theaterx, 223.
196 Tatari: Kunstwerk als Handlung, 146.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Asthetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalitat nach G. W. F. Hegel

Wie Szondi bereits treffend auf Hegel dargestellt hatte, bleibt der Dialog inhaltliches
und sprachlich-formales Prinzip des Dramas. Der Dialog ist der Horizont des Drama-
tischen. Allerdings muss er unter anderen Vorzeichen begriffen werden denn als Mittel
zur Konstituierung einer absoluten und in sich geschlossenen »zwischenmenschlichen
Dialektik«."”” Am Dialog zeigt sich, dass das Drama in der Form seiner sprachlichen Au-
Rerung und als Darstellung ein in sich Disparates umreif3t, das seine Lebendigkeit iiber-
haupt erst ausmacht. Dialogisches Sprechen ist die Markierung einer durch einen Kon-
flikt bedingten Distanz und Unterbrechung in der Rede angesichts eines Gegeniibers so-
wie die Insistenz auf dem Abstand des redenden Individuums zu sich selbst. Der Dialog
stellt das Sprechen angesichts einer Disjunktion aus, die sich zwischen Individuen und
als das Sprechen eines jeden Individuums ereignet. Der Dialog ist somit das urspriing-
lich Zwiegespaltene und damit nicht auf einen Ursprung Zuriickzufithrende. In seiner
Sprachlichkeit ist der Dialog wesentlich Verduferung eines Verhiltnisses, das von einer
Unversohnlichkeit her zu begreifen ist und nicht in einer Vereinigung von Sein und Spre-
chen aufgeht, sei es in der Ansprache der Anderen oder als sinnliches Scheinen der Idee.
Im Dialog als Form schligt sich der Inhalt eines prinzipiell unaufgelésten Gegeneinan-
ders nieder, das dennoch um nichts weniger ein Ganzes ausmacht. Wie aber lisst sich
Totalitit und unverséhntes Gegeneinander zusammendenken?

Gegeneinander (in) der Rede: Dialog und »eigentlich Hindurchwirkendes«

Bereits frith in der Beschreibung der einzelnen Kiinste hilt Hegel fest, dass das Gegen-
einander das entscheidende Merkmal des dramatischen Dialogs ist. Die Bestimmung,
die dessen sprachliche Verfertigung betrifft, erfolgt im Abschnitt zur Versifikation in der
Poesie. So heifst es, dass einem Inhalt mit dem Charakter eines Versmafies und seiner
spezifischen rhythmischen Bewegung entsprochen werden miisse (vgl. A 111, 299). Im
Fall des Dramas handelt es sich dabei um den Jambus: »Der Jambus wiederum schreitet
rasch vorwirts und ist besonders fiir den dramatischen Dialog zweckmiRig« (A 111, 300).
Die rasche Folge unbetonter und betonter Silben gegen- und aufeinander greift dabei be-
reits darauf vor, was Hegel spiter als Lebendigkeit bezeichnet hat. Ist die Lebendigkeit
der dramatischen Poesie in der Handlung durch die Kollision von Charakteren und deren
Zwecken bestimmt (A I11, 500), ist an dieser fritheren Stelle die Versifikation und die mit
ihr einhergehende »Zisur« das »eigentlich Belebende« (A 111, 297) auf Ebene der sprachli-
chen Mittel, das heif3t der Behandlung. Wenngleich die Zasur nicht diejenige Aufmerk-
198 |3sst sich festhalten,
dasssie fiir Hegel eine Konfrontation markiert, die im Zusammenspiel mit der Betonung

samkeit und Ausarbeitung erhilt, die ihr bei Holderlin zuteilwird,

durch die Akzente des Versmafies jenes »eigentlich Dramatische« sprachlich figuriert, in
dessen Lebendigkeit Konflikte zur Darstellung kommen. Das Drama hebt sich in dieser
Hinsicht besonders vom Epos ab:

Nicht minder lehnt die epische Poesie auch die Lebendigkeit des dramatischen Dia-
logs von sich ab, in welchem die Individuen ihrer unmittelbaren Gegenwart nach ein

197 Szondi: Theorie des modernen Dramas, 19.
198 Vgl. dazu in der Einleitung dieser Untersuchung, 22ff.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—

285


https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

286

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Cesprach fithren und die Hauptriicksicht immer das charakteristische Entgegenreden
der Personen bleibt, die einander iiberzeugen, gebieten, imponieren oder mit der Lei-
denschaft ihrer Griinde gleichsam umrennen wollen. (A 111, 375)

Der duflere Streit im Entgegenreden der Personen, der am Ende des Zitats besonders
drastisch als der Wille beschrieben wird, einander umzurennen, ist einerseits als ihr auf-
einander folgendes Sprechen im Gegeniiber der Lebendigkeit des dramatischen Dialogs
gefasst. Andererseits ist dieser 2uflere Streit bereits als der innere Streit einer jeden ein-
zelnen Rede durch Akzent und Zasur und der darin angelegten Konfliktstellung — un-
betont-betont und die Unterbrechung dieses Taktes — vorausgedeutet. Wie zuvor eror-
tert, zeichnet sich die dialogische Rede durch eine doppelte Konfliktstellung aus. Dazu
kommt, dass die Beschreibungen Hegels zur dramatischen Poesie voll von Begriffen wie
Zwist, Kollision, Streit und Kampf sind, die er nicht miide wird, fortlaufend zu wieder-
holen und in immer neuen Varianten ins Spiel zu bringen. Aber wie bereits angedeutet
wurde, ist der Dialog und die Lebendigkeit des Dramas als unverséhnliches Gegeneinan-
der - als disjunktive Synthese — eine Momentaufnahme. Dabei tritt besonders deutlich
hervor, was Adorno beschrieben hatte: Hegel legt eine grofie Emphase auf das Heteroge-
ne, wobei die in der Dialektik enthaltene Wechselseitigkeit in Einseitigkeit zuriickgebil-
det werde und damit den eigenen Begriff der Dialektik verletze. Sehr deutlich wird das
an der folgenden Stelle:

Was wir deshalb vor uns sehen, sind die zu lebendigen Charakteren und konfliktrei-
chen Situationen individualisierten Zwecke, in ihrem Sichzeigen und -behaupten, Ein-
wirken und Bestimmen gegeneinander— alles in Augenblicklichkeit wechselseitiger
AufRerung — sowie das in sich selbst begriindete Endresultat dieses ganzen sich be-
wegt durchkreuzenden und dennoch zur Ruhe l6senden menschlichen Getriebes in
Wollen und Vollbringen. (A 11, 476)

Hegel beschreibt zunichst mit groflem Aufwand ein scheinbar unauflosliches und wildes
Durcheinander, das »konfliktreiche Situationen« und »individualisierte Zwecke« enthilt
und von einem Gegeneinander des Erscheinens, Beeinflussens und Bestimmens gepragt
ist. Wihrend das Ganze sich in einem Moment noch selbst durchkreuzt und damit un-
moglich noch als in sich stimmiges Ganzes begriffen werden kann, hat es sich doch im
gleichen Satz unmittelbar und von einer jihen Augenblicklichkeit in eine Ruhe gelost.
Unmittelbar davor beschreibt Hegel den konfliktreichen Vorgang der Handlung des Dra-
mas nicht primir vom Standpunkt der Verlebendigung und dem damit einhergehenden
Aus- und Gegeneinander. Weil das Aus- und Gegeneinander als Stérung bezeichnet ist,
wird die Losung zur Ruhe als Zweck gesetzt, die zwar nicht einfach durchgefiihrt, aber
dennoch erreicht werden soll:

Das dramatische Handeln aber beschrankt sich nicht auf die einfache stérungslose
Durchfiihrung eines bestimmten Zwecks, sondern beruht schlechthin auf kollidieren-
den Umstdnden, Leidenschaften und Charakteren und fithrt daher zu Aktionen und
Reaktionen, die nun ihrerseits wieder eine Schlichtung des Kampfs und Zwiespalts
notwendig machen. (A Il1, 475)

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Asthetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalitat nach G. W. F. Hegel

Bei aller Emphase auf dem Konflikt, dem Aus- und Gegeneinander in der Rede des Dia-
logs — in den beiden vorangegangenen Zitaten ist von Schlichtung, Endresultat und ei-
nem sich zur Ruhe l6senden menschlichen Getriebe die Rede. Spiter im Text spricht He-
gel sogar von einem »Bedarf« an Auflgsung:

Einerseits strebt deshalb alles zum Ausbruche dieses Konfliktes hin, andererseits
bedarf gerade der Zwist und Widerspruch entgegenstehender Gesinnungen, Zwecke
und Tatigkeiten schlechthin einer Auflésung und wird diesem Resultat zugetrieben.
(A1, 488)

Dem »eigentlich Dramatischen« — dem Aussprechen gegeneinander, der Kollision sowie
dem inneren und dufleren Streit — stellt Hegel eine Auflosung des Konflikts gegeniiber,
die als Niederschlag des Primats der Verséhnung und des Ganzen seiner philosophi-
schen Gesamtkonzeption in seiner philosophischen Asthetik und seiner Beschreibung
der dramatischen Poesie angesehen werden kann. Diese hat einen bestimmten Namen:
Fiir Hegel ist es ein »eigentlich Hindurchwirkendes« (A 11, 480), das den Zwiespalt der
Unterbrechung im »eigentlich Dramatischen« itberwindet. Der Konflikt, Pathos und die
Besonderung in der Verlebendigung sollen zu einer in sich selbst beruhenden und ver-
séhnten Notwendigkeit aufgelést werden (vgl. A I11, 488). Hegel spricht sogar von einer
»Erledigung« (A 111, 486), operiert mit Begriffen wie dem »Sieg« und dem »Untergang«
und scheint damit auch deutlich zu machen, dass Versshnung entweder einseitiger Tri-
umph oder Assimilation bedeutet — auch wenn sich die »bestimmten Zwecke und In-
dividuen ohne Verletzung und Gegensatz einklangsvoll gegenseitig bestitigen« (A I1I,
524). Das Prinzip der Schlichtung, der Aufldsung und Resultatorientierung tritt als Form
der oben beschriebenen Archeoteleologie auf. Dieser Wille zur Authebung hat diejenigen
Lesarten begiinstigt, die im Dialog das Mittel fiir die Konstituierung einer zwischen-
menschlichen Welt erkennen. Der Dialog ist darin als Instrument eines sich verséhnen-
den dialektischen Aufstiegs in eine hohere Stufe der Weltgeschichte begriffen: als das
sich immer weiter entfaltende Potenzial einer Schlichtung im Weltgeist. Hegel tendiert
mit dem »eigentlich Hindurchwirkenden« zwar unzweifelhaft zu jenem Primat des Gan-
zen, den Adorno an seiner Philosophie hervorhebt. Aber es entsteht der Eindruck, dass
sich die Schlichtung weniger aus der Beschreibung der Gesetze des Dramatischen erge-
ben hat, sondern vielmehr etwas von aufien hinzugetreten ist.

AufFillig ist, dass Hegel die Verschnung durch jenes »eigentlich Hindurchwirkende«
an keiner Stelle mit dem Dialog gleichsetzt. Dieser Umstand kann nicht genug betont
werden: Es ist nicht der Dialog, der als Instrument zur Vereinigung im schonen Schein
sowie als Mittel und Ausdruck eines geschichtsteleologischen Werdens gilt. In keiner der
Varianten der vielfiltigen Ausfithrungen zur Schlichtung taucht der Dialog itberhaupt
noch einmal auf. Seine Beschreibung ist in dem Moment, wo von der Schlichtung und
Auflésung in das Resultat einer einklangsvollen Bestitigung unterschiedlicher Zwecke
und Individuen durch das »eigentlich Hindurchwirkende« die Rede ist, erledigt. Des-
halb lautet die These, dass der Dialog die Entfaltung jener unerfiillten Erfillung ist, die
Hegel zwar zu iiberwinden sucht, aber nur mehr schlecht als recht mithilfe des von au-
Ren herbeizitierten »eigentlich Hindurchwirkenden« wegschaffen und auflésen kann.
Der Dialog stellt eine Unterbrechung in seiner teleologischen Lesart des Dramas dar

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—

287


https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

288

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

und bleibt dasjenige, was nicht schlichtweg zur Ineinssetzung des Wechselspiels in den
Dienst genommen werden kann. Dazu muss eine mechanistische Sprachtheorie und ein
symbolistisches Kunstverstindnis Hegels, der Forderung Adornos und de Mans gemif,
hinterfragt und Hegel fiir Hegel gegen den Hegelianismus gelesen werden.

Somit wird deutlich, dass die im vorangegangenen Teilkapitel angefithrten Uberle-
gungen durch die Einbeziehung eines entlang dieser Primissen entworfenen Dialogs
profitieren. Auffillig dahingehend ist etwa die These Menkes zum hegelschen Denken als
Gegenwartsdiagnose: Am Dialog ist erkennbar, dass in Hegels philosophischer Ambition
einer Versdhnung eben diese Bewegung als Diagnose von Entzweiung und als Auseinan-
dersetzung mit »der zerrissenen Harmonie der geschichtlichen Wirklichkeit« auftritt.”
Weil Hegel die aufkommende biirgerliche Welt nicht als Einheit voraussetzt, markiert
sein dsthetisches Denken eine diagnostisch-kritische Perspektive auf das Verstindnis
des Zwischenmenschlichen, wie es im Drama verhandelt und durch den Dialog als for-
mal-inhaltliche disjunktive Totalitit zum Ausdruck gebracht wird. Der Dialog ist darin
Medium und Ausdruck eines doppelten Konflikts in und als die Darstellung, was sich
am Drama als Formganzem zeigt, wie sich in Bezug auf das folgende Zitat von Menke
festhalten ldsst:

Und zwar stellt das Drama ihre [Vershnung] sittlich-schone Integration in Frage, weil
es durch seine Form der Darstellung eine grundsatzliche andere Erfahrung der Mo-
mente dieser Integration macht: Das Drama ist der Ort einer Erfahrung der Differenz,
die die sittlich-schéne Verséhnung in tragische Kollisionen zerbrechen l4sst.>*°

Im Drama wird Hegels Totalititsdenken in eine Erfahrung von Differenz und nicht zu-
letzt auch einer Selbstdifferenz der Subjektivitit als Selbstsein aufgebrochen, was im
Dialog als Verlebendigung des Aus- und Gegeneinanders zum Vorschein kommt. Die

»Hervorbringung einer Einheit durch Vielheit«***

erfolgt Hegels Text zufolge im und als
Dialog, bevor das »eigentlich Hindurchwirkende« auf den Plan getreten ist. Dieser im
und durch den Dialog vollzogene Zusammenschluss von Einheit und Vielheit, Kontinui-
titund Unterbrechung in eine disjunktive Totalitit trigt Ziige der Figur des »Chiasmus«.
Diese entwickelt Nikolaus Miiller-Schéll im Anschluss an Benjamins »verspannte Dar-
stellung des kommenden Theaters«,*** wobei die Verspannung vom Festhalten an einem
unauflosbaren Widerstreit zeuge. Miiller-Scholl deutet dabei ebenfalls an, dass auch He-
gel sie »gewissermafien in der Dialektik« aufgreife und beschreibt den Chiasmus als »Ja-

nusgesicht«:

Er ist eine Figur des Wohlklangs, der Harmonie, der Ordnung und der Stiftung von
Kontinuitdt und Einheit der Gegensitze einer Opposition; zugleich aber macht der

199 Vgl. Menke: Tragddie im Sittlichen, 24.

200 Ebd,, 48.

201 Vgl.ebd,, 58.

202 Vgl. Miiller-Scholl, Nikolaus: Das Theater des »konstruktiven Defaitismus«. Lektiiren zur Theorie eines
Theaters der A-ldentitdt bei Walter Benjamin, Bertolt Brecht und Heiner Miiller, Frankfurt a.M.: Stroem-
feld/Nexus 2002, 157-161.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Asthetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalitat nach G. W. F. Hegel

Chiasmus jede Ordnung zunichte, unterbricht, was er verbindet, verhindert den Ab-
schluss des Konflikts der Gegensitze %

Der Chiasmus also verbindet Harmonie und Ganzheit mit dem destabilisierenden Kon-
flikt und den unvereinbaren Gegensitzen und schlief3t sie somit auf paradoxe Weise zu-
sammen. Dass in der Beschreibung des Chiasmus von einer Verbindung die Rede ist,
beschreibt Miiller-Schéll dabei jedoch auch unmittelbar als Problem, weil mit dem Er-
kennen des Chiasmus als Verbindung und in seiner »konstitutionellen Asymmetrie« und
»Textualitit als Text« wiederum in einem nichsten Schritt der Einheit der Vernunft des
Logos zugearbeitet werde.”** Genau dieses Erkennen und deren Authebung in eine(r)
Erkenntnis ist bei Hegel das Problem, weil er das Moment der Heterogenitit in philo-
sophische Begriffe habe iibertragen wollen.”® Aber ist diese Bewegung unumginglich,
gerade wenn sich herausgestellt hat, dass zwischen dem Dialog und einem »eigentlich
Hindurchwirkenden« unterschieden werden muss?

Dialektik im Stillstand?

Der dem Dialog in der vorangegangenen Beschreibung vergleichbare Chiasmus unter-
hilt - seiner Erkennbarkeit als Heterogenes sowie seiner Ubertragung in philosophi-
sche Begriffe entgegen und damit als prireflexive Figur — eine notwendige Beziehung
zu einem Aufden, die ihn als Ordnungsstruktur unabschlief3bar werden lasse, so Miil-
ler-Schéll.2%¢ Als Schwanken zwischen Offenheit und Geschlossenheit sei er der ermédg-
lichende wie dekonstituierende Horizont der Dialektik und als Urform dessen zu be-
greifen, was Benjamin in seinem Brecht-Aufsatz als »Dialektik im Stillstand« bezeich-
net habe.”” Den Dialog mit der Dialektik im Stillstand in Verbindung zu setzen, liegt
deswegen nahe, weil beiden Figuren von Benjamin eine Aussetzung der dialektischen
Bewegung zugeschrieben wird.2°® Wenn im Zuge dessen der These Adornos Nachdruck
verliehen werden kann, dass in der Mikrostruktur des hegelschen Denkens und seiner
literarischen Gestalt eine Dialektik im Stillstand im Sinne Benjamins bereits enthalten
sei,”® wird auch hieran deutlich, dass der Dialog als disjunktive Totalitit der Gesamt-
konzeption des teleologischen Denkens bei Hegel nicht zuarbeitet.

Mit dem Begriff und der Denkfigur der »Dialektik im Stillstand« wendet sich Benja-
min gegen eine »Ideologie des Fortschritts« und eine »an allen Teilen zu iiberwindende

210

Geschichtsphilosophie«*'® und setzt sich damit explizit mit der hegelschen Aufhebung

203 Ebd,, 159.

204 Vgl. ebd.

205 Vgl. Nigele: »The Scene of the Other, 68.

206 Vgl. Miller-Schéll: Das Theater des »konstruktiven Defaitismus«, 159.

207 Vgl. Benjamin, Walter: »Was ist das epische Theater? (1). Eine Studie zu Brecht«, 519-531, in:
Ders.: Gesammelte Schriften 11.2, hg.v. Tiedemann, Rolf/Schweppenhiuser, Hermann, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 1991, 530.

208 Zum Dialog im Trauerspiel-Buch vgl. in der vorliegenden Studie, 64.

209 Vgl. Adorno: »Skoteinos, 364.

210 Benjamin: Das Passagen-Werk, 1026.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—

289


https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

290

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

der Gegensitze und der bei Hegel niedergelegten Teleologie auseinander. In der Dia-
lektik im Stillstand werden Gegensitze nicht miteinander verséhnt, sondern gegenein-
ander und als Widerspriiche ausgestellt. »Zweideutigkeit ist die bildliche Erscheinung
der Dialektik, das Gesetz der Dialektik im Stillstand.«** Dabei geht es nicht um Ereig-
nisse in der Geschichte als solche, als vielmehr deren Darstellung, das heif3t wie sie zu
Geschichte werden. Erkanntes und Erkennen ist nicht voneinander zu trennen, wobei
mit der Stillstellung in das »Jetzt einer bestimmten Erkennbarkeit«*'* die Darstellung
von Geschichte als Teil von Geschichtsschreibung als solche iiberhaupt erkennbar wird
und damit auch auf eine moégliche Andersheit gedftnet wird. Dargestelltes und Darstel-
lung sind nicht in eine versdhnte Ubereinkunft gebracht und die Méglichkeit einer sol-
chen Verséhnung iiberhaupt ist radikal in Frage gestellt. Damit wird nochmal auf die
zu Beginn dieser Studie bearbeitete Fragestellung bei Benjamin zuriickgegriffen, die im
Kontext seines geschichtsphilosophischen Denkens steht.”® Benjamin bringt eine solche
Form der Andersheit explizit mit dem Dialog in Verbindung, wobei er ihr im Trauerspiel-
Buch den Namen des »Mysteriums« gibt:

Im Dialog tritt die reine dramatische Sprache diesseits von Tragik und Komik, ihrer
Dialektik, auf. Dies Reindramatische stellt das Mysterium, welches in den Formen des
griechischen Dramas sich allmahlich verweltlicht hatte, wieder her: seine Sprache ist
als die des neuen Dramas zumal die des Trauerspiels.”™

Der Dialog ist der Ort einer reinen dramatischen Sprache, die noch nicht in das dialek-
tische Spiel von Tragddie und Komddie eingetreten ist. Im Dialog tritt die Sprache dies-
seits ihrer Dialektik auf und beschreibt dabei eine »Dialektik in der Dialektik«.*” Mit der
pra-dialektischen Dialektik, wie sie in der rein dramatischen Sprache des Dialogs zum
Ausdruck kommt, greift Benjamin das auf, was nach, mit und gegen Hegel als Vorstel-
lung einer disjunktiven Totalitit im Dialog, die nicht schon durch das »eigentlich Hin-
durchwirkende« eingeholt worden ist, entwickelt wurde. Dafiir spricht auch, dass Ben-
jamins Theatertheorie, die Miiller-Schéll zufolge in seinen Uberlegungen im Sprachauf-
satz von 1916 begriindet ist, auf der Annahme einer urspriinglich gespaltenen Sprache
aufbaut, mit der die »Erkenntnis einer Erkenntnisohnmacht« verhandelt wird?"® — das
unendliche Verhiltnis in Bezug auf das im Trauerspiel-Buch gefasste »Mysterium«.*”

211 Ebd, s5.

212 Ebd., 578.

213 Vgl. die Diskussion der VI. Geschichtsphilosophischen These in diesem Band, 60ff.

214 Benjamin: Ursprung des deutschen Trauerspiels, 297.

215 Muller-Schéll: Das Theater des » konstruktiven Defaitismus«, 160.

216 Vgl. ebd., 73-106.

217 Entscheidend ist dabei ein Missverhaltnis gegeniiber dem Verstand, welches auch dem Dialog bei
Holderlin mitgegeben scheint. In der Perspektive Holderlins ist die dialogische Sprache Sophokles’
davon gekennzeichnet, dass sie im Stande sei »des Menschen Verstand als unter Undenkbarem
wandelnd, zu objectiviren.« (Holderlin: »Anmerkungen zur Antigoni«, 413). Nagele folgert daraus:
»Nicht der unbedingte Wille, alles zu verstehen, sondern die Bereitschaft nicht zu verstehen, wire
die Bedingung von Dialogik, wenn es eine gibe.« (Ndgele: »Dialogik im Diskurs der Modernex, 87).

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Asthetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalitat nach G. W. F. Hegel

Was an der sprachtheoretischen Fundierung von Benjamins Nachdenken iiber das Thea-
ter Brechts fiir die vorliegende Untersuchung und die Beschreibung der im Dialog voll-
zogenen Disjunktion von Totalitit in der Sprache bedeutsam ist, lisst sich mit der von
Miiller-Schéll angefithrten Auflésung der Behauptung einer »Identitit zwischen dem
geistigen und sprachlichen Wesen«*®® fassen, aus der ein »Abgrundc, »eine Kluft oder ei-
ne »konstitutionelle Verabgriindung«,”” das heiflt eine grundsitzliche Unzulinglichkeit
des Sprechens gefolgert werden muss. Sprache ist »nicht allein Mitteilung des Mitteilba-
ren, sondern zugleich Symbol des Nicht-Mitteilbaren«**° und weist damit eine Dialektik
auf, die nicht in der Weise fortschreiten kann, wie das in der »universalistische[n], »idea-
listische[n]« und »teleologische[n]« Dialektik der hegelschen Gesamtkonzeption ange-
dacht ist. Der Dialog, wie er mit Hegel entgegen des bei ihm angelegten Primats des
Ganzen lesbar wird, weist darauf hin, dass die philosophische Dialektik in eine weite-
re Dialektik gerit, die zwischen ihrer Verfasstheit als Sprache und dem was in ihr zum
Ausdruck kommyt, aufgespannt ist. Der Dialog markiert schon bei Hegel die durch einen
Konflikt bedingte Distanz, die Unterbrechung in der Rede angesichts eines Gegeniibers.
Er figuriert den Abstand des redenden Individuums zu sich selbst und in der Sprache als
ihr sinnliches Erscheinen, die der Vorstellung einer im Drama enthaltenen »zwischen-
menschlichen Dialektik« als Pri-Dialektik oder »Dialektik in der Dialektik« vorausgeht.

Dialog und disjunktive Totalitat

Wie somit deutlich geworden ist, kann der Dialog als Figur einer Uberschreitung der
hegelschen Philosophie betrachtet werden. Hinsichtlich der von Lehmann vorgebrach-
ten Lesart, dass in der hegelschen Tradition die Relation des Subjekts zu Anderen sich
in einem Spiegelverhiltnis aufhebt, sind deswegen Zweifel angebracht.?* Verdeutlichen
lasst sich diese Uberlegung noch einmal nachdriicklich anhand der Nachschrift von He-
gels Vorlesungen iiber Asthetik oder Philosophie der Kunst von 1826. Ahnlich wie in den von
Hotho edierten Vorlesungen iiber die Asthetik, macht Hegel auch das Sich-Aussprechen der
Figuren gegeneinander zum Mittelpunkt des Dramatischen, das ihm als die Umsetzung
des Erfordernisses gilt, der Mensch sei das Material, in dem die Handlung als Dialog zur
Anschauung kommt. Mit dem, was Hegel Mensch nennt, geht es ihm jedoch nicht um
einen Ausdruck von Vorstellungen und Empfindungen, die einander vorstellig werden.
Das Innere, von dem Hegel spricht, wird nur darin definiert, »wesentlich gerichtet an
andere, auf sie wirkend, sich gegen sie behauptend« zu sein:

Allgemeiner Inhalt [des Dramas] ist Handlung also Gberhaupt; dahin gehért im all-
gemeinen das Material, in dem sich der Inhalt der Handlung zur | (432) duRerlichen
Anschauung bringt: nicht Stein, Holz, Pigmente, sondern der Mensch selbst. Im Ly-
rischen ist es der Sanger; hier ist es [ebenfalls] die Menschenstimme, die das Innere

218  Vgl. Miller-Scholl: Das Theater des »konstruktiven Defaitismus«, 79. Vgl. dazu: Benjamin, Walter:
»Uber Sprache iiberhaupt und tber die Sprache des Menschenc, 140-157, in: Ders.: Schriften I1.1,
hg. v. Tiedemann, Rolf/Schweppenhiduser, Hermann, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991.

219 Vgl. Miller-Schéll: Das Theater des »konstruktiven Defaitismus«, 83.

220 Vgl. ebd., 92; vgl. Benjamin: »Uber Sprache iiberhaupt und iiber die Sprache des Menschenc, 156.

221 Vgl. Lehmann: Theater und Mythos, 134.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—

291


https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

292

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

ausdriickt, aber nicht Vorstellungen, Empfindungen sind auszudriicken, sondern [im
Drama ist der Mensch] wesentlich gerichtet an andere, auf sie wirkend, sich gegen sie
behauptend; wesentlich [ist das Drama] ein Dialog, wobei freilich auch [der] Monolog
[vorkommt].?**

Hegel wendet sich an dieser Stelle in vergleichbarer Weise gegen das bereits beschriebe-
ne subjektive Pathos. Demzufolge sind nicht Vorstellungen und Empfindungen im Dra-
ma auszudriicken. Das tatsichliche Material, und damit Inhalt und Handlung des Dra-
matischen hingegen, das unmittelbar zuvor als der Mensch selbst beschrieben ist, wird
als die Gerichtetheit auf Andere, das Wirken-Wollen und Behaupten gegen Andere in
der Menschenstimme und im Dialog gefasst. Wenn Hegel hinzufiigt, dass »freilich auch
[der] Monolog [vorkommt]«, ldsst sich das als Hinweis darauf deuten, dass Hegel der
dialogische Charakter auch jeden Monologs bewusst ist. Abgesehen davon verdeutlicht
diese Stelle mit allem Nachdruck, dass es Hegel zunichst um eine Verauflerung geht,
in der die Form des Dramas zur Anschauung kommt — nicht aber um ein spiegelbild-
liches Verhiltnis zwischen Subjektivititen oder gar eine >zwischenmenschliche Dialek-
tik<. Das Innere des Menschen, das im Dramatischen zur Anschauung kommyt, ist nicht
zundchst die Vorstellung einer Gefithlswelt oder eine individuelle Empfindung; das In-
nere des Menschen als dramatisches Material ist die Verduf3erung und das Sich-Veriu-
Rern an den Anderen als solches. Das Innen, das die Vorstellung des Menschen in Form
und Inhalt des Dramatischen auszeichnet und zur Anschauung kommen soll, ist nichts
anderes als die Bewegung nach Aufien, seine wesentliche Gerichtetheit an die Anderen
im Dialog. Das Innere des dramatischen Menschen ist fiir Hegel im dramatischen Dialog
und als dieser dramatische Dialog das objektive Pathos der Veriufierung, in dem die-
se im Dramatischen nachgegangenen Vorstellung des Menschen weder in irgendeiner
Form vorausgesetzt noch durch ein Wechselverhiltnis bestitigt werden kann.

Als Dreh- und Angelpunkt von Konflikten zwischen Figuren und von Figuren mit
sich selbst in ihrer dramatischen Existenz (A III, 482), einer Disjunktion zwischen Idee
und sinnlichem Scheinen, einer Verhandlung der Nicht-Identitit zwischen Allgemei-
nem und Besonderem, Meinen und Gemeintem, Ausdruck und Gehalt, ist der Dialog
fiir Hegel die Quelle des dramatischen Gebildes. Eine Einheit aus der Vielheit macht die
Lebendigkeit des Dramatischen aus. Auch die von Tatari vorgeschlagene Lesart einer
»Selbstdifferenz« und deren Ausstellung im Element des Sinnlichen als Handlung des
Dramas ist nicht ohne die Voraussetzung des Dialogs zu begreifen:

Die Verséhnung und der Dialog im neuen Drama heben nicht die Alteritat der zwi-
schenmenschlichen Beziige innerhalb eines Subjektes auf. Vielmehr wird eine Subjek-
tivitatsform hervorgebracht, die grundsitzlich offen zur Alteritat hin ist: ein »sich«als
AuRen, das heifit als Auerlichkeit einer Sinnlichkeit. Die dramatis personae sind keine
Subjekte, sondern Teil der Entfaltung dieser Subjektivitat als Auen. Sie konstituie-
ren sich nicht durch die zwischenmenschlichen Beziige, sondern sind die Sinnlichkeit
der im Aufen auftretenden Beziige.?*?

222 Hegel: Philosophie der Kunst oder Asthetik, 223.
223 Tatari: Kunstwerk als Handlung, 147.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Asthetik des Dialogs: Zur disjunktiven Totalitat nach G. W. F. Hegel

Die im hegelschen Handlungsbegriff aufgehobene Subjektivititsform, »die grundsitz-
lich offen zur Alteritit hin ist« und mit der nicht mehr von »Subjekte[n], sondern [...] [ei-
ner] Entfaltung dieser Subjektivitit als Aulen« die Rede sein kann, ist im dialogischen
Riickschlag der gesamten Realitit angelegt. Im Drama sind die Individuen stets zugleich
selbsttitig und in ihrer Begrenztheit ausgewiesen. Diese Begrenzung sowie ihre Uber-
schreitung wird im und als das Aussprechen der Individuen im dramatischen Dialog
realisiert und ist somit auf die Konstruktion des dramatischen Kunstwerkes in seiner
sprachlichen Verfasstheit zuriickzufithren. Das »Innere«, von dem aus Hegel den Men-
schen im Drama beschreibt, besteht zwar in einem Verhiltnis zum »Auflen«. Beide —
mehr schlecht als recht formuliert — Pole kdnnen aber als solche nicht dingfest gemacht
werden und sind dementsprechend nur in der Veriulerung durch den Dialog iiberhaupt
erst denk- und vorstellbar. Der Dialog bringt als Form und Sprache des »eigentlich Dra-
matischen« im Konflikt eine Erfahrung der Selbstverlassenheit und der Zerreifung ins
Spiel, die Hegel zwar im »eigentlich Hindurchwirkenden« aufzuheben bestrebrt ist, je-
doch nicht aufzulésen im Stande ist.

In Bezug auf die in diesem Kapitel gestellte Frage nach der disjunktiven Totalitit ist
dem Auftauchen und dem Begrift der Gemeinde eine grofie Bedeutung beizumessen, wie
er im Zusammenhang des zuvor angefithrten Zitates aus der Vorlesung von 1826 steht: »Es
ist also die Gemeinde zur weltlichen Existenz gebracht als handelnd: im Drama ist das
plastische Skulpturwerk herausgestellt, aber als lebendige, wirkende Individualitit.«**

Im Drama, so Hegel, wird eine handelnde Gemeinde zur weltlichen Existenz ge-
bracht, die als lebendige und wirkende Individualitit des plastischen Skulpturwerks her-
ausgestellt ist. Entscheidend ist dabei die Gleichzeitigkeit von Stillstellung und lebendi-
ger Kontinuititim Drama als Konflikt und Gegeniiber. Bei Hegel taucht dieser Ubergang
von einem Standbild in die Bewegung als Argument in seiner teleologischen Geschichts-
philosophie auf: »Skulpturbilder der Vorstellung« (A III 321f.) aus dem Epos werden in
der dramatischen Poesie in bewegte Handlung iiberfithrt. Menke beschreibt dies mit Be-
zug auf Schlegel als die Entwicklung von plastischen zu dramatischen Figuren.*” Im he-
gelschen Text wird die bewegte Lebendigkeit des Dramas erst durch die Heranziehung
des Skulpturwerks beschreibbar. Nur weil eine Stillstellung — wenn nicht eine Dialektik
im Stillstand so doch eine dialektische Stillstellung — erfolgt, kann von einer wirkenden
und handelnden Gemeinde ausgegangen werden. Hegel setzt die dialektische Bewegung
aus, weil er die dramatische Bewegung als Handlung mit dem Bild einer Kluft und ei-
ner Unversohnbarkeit von einander gegeniiberstehenden, bewegungslosen Skulpturen
konfrontiert, oder vielmehr, sie geradewegs in der Bewegung situiert. Die Skulptur als
Standbild und als Form einer stillgestellten Dialektik tiberlebt im dialogischen Gegen-
iiber »des Aussprechen([s] der Individuen in dem Kampfihrer Interessen und dem Zwie-
spaltihrer Charaktere und Leidenschaften« (A II1, 491) in der dramatischen Poesie. Hegel

226

exponiert insofern den von Geulen beschriebenen »Anachronismus der Klassik«,?*° als er

in der Beschreibung der dramatischen Poesie auf dltere und vermeintlich iiberholte For-

224 Hegel: Philosophie der Kunst oder Asthetik, 221.
225 Vgl. Menke: Tragddie im Sittlichen, 49.
226 Vgl. Geulen: Das Ende der Kunst, 53.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—

293


https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

294

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

men zuriickgreift, wenn er das Drama beschreibt, welches seinerseits eine Gemeinde in
die weltliche Existenz bringt.

Wenn also die Gleichzeitigkeit der Bewegung einer lebendigen Dramatik und der
Stillstellung der Skulptur dem dialogischen Drama zugrunde gelegt werden muss, stellt
sich die Frage, welche Art der Verbindung die von Hegel angefithrte Gemeinde stiftet.
Auch wenn Hegel damit auf die Uberlegungen zur Kunstreligion in der Phinomenologie
des Geistes anspielt, kann dabei nicht auf eine religiése Gemeinschaft geschlossen wer-
den. Die der Gemeinde zugrundeliegende Bewegung ist ferner auch nicht auf ein Wis-
sen oder gar ein absolutes Wissen gerichtet, sei es als die Aufhebung des dramatischen
Konflikts, als die Vershnung des Subjekt-Objekts oder als die zu Beginn des Kapitels
beschriebene Wahrheitsgemeinschaft der Philosophen. Die dramatische Gemeinde ist
nicht mit sich identisch und unterliegt genau deswegen einem Gesetz der Verinderbar-
keit. Im Zusammentreten der Individuen ist der Bezug zu einem Anderen vorauszuset-
zen, wobei sich das Verhiltnis untereinander nicht als Aufhebung der Andersheit fassen
lasst. Die Gemeinde, deren weltliche Existenz als handelnd und im Sinne des dialogi-
schen Dramas zu verstehen ist, hebt vielmehr die Gegensitze, Konflikte und Kollisionen
hervor. Weil das Innen des Individuums vermittels des Dialogs im Dramatischen als sei-
ne innere Auferlichkeit oder seine veriufRerte Innerlichkeit ersichtlich geworden ist, ist
der disjunktive Dialog der Gemeinde als Figuration eines anderen Denkens von Totalitit
zugrunde zu legen. Dass der Mensch die Nachtist und das leere Nichts und sich der Zer-
reifdung iiberantwortet, wie in der zu Beginn des Kapitels zitierten Passage aus der Phi-
nomenologie des Geistes, wird im Drama in folgender Weise mit einem Gehalt gefiillt: Wenn
sich der Dialog als Anrede und Gerichtetheit, als Aufscheinen von Figuren im Sinnlichen
und als ihr Aussprechen gegeneinander beschreiben lisst, ist auch der Mensch nach He-
gel zunichst als Verduflerung und Uberantwortung an ein Aufien zu begreifen.

14.02.2026, 06:4':53. - [Ea—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

