4. Habermas und Derrida liber elementare

Vergesellschaftung

Habermas und Derrida teilen, mit vielen anderen Philosophlnnen, ein Verstind-
nis ihrer Arbeit, das folgendermallen formuliert werden konnte: Die philosophi-
sche Exploration unseres Standes in der Welt steht vor der Aufgabe, zu erldutern,
in welcher Weise endliche, raum-zeitlich situierte, soziale Wesen Verstindnisse
von sich und der Welt ausbilden. Uber diese allgemeine Formulierung hinaus tei-
len Habermas und Derrida die spezifischere Auffassung, da3 die Momente der
raumzeitlichen Endlichkeit, der Ausbildung von Verstidndnissen und der Soziali-
tét jeweils irreduzibel sind.

Die Fragestellung der vorliegenden Studie hat das Moment des Sozialen als
den Ansatzpunkt gewihlt, von dem aus die unterschiedlichen Weisen von Ha-
bermas und Derrida, jenen Zusammenhang irreduzibler Momente zu charakteri-
sieren, untersucht wurden. Dabei habe ich mich von der Habermasschen Theo-
rieanlage dahingehend leiten lassen, die Frage nach der Beschaffenheit und Rolle
des Sozialen im Blick auf die Modellierung einer elementaren Situation sozialer
Praxis zu eruieren, der zugeschrieben wird, konstitutiv fiir den sozialen Zusam-
menhang zu sein. Habermas’ Theorie des kommunikativen Handelns modelliert
den Mechanismus kommunikativer Handlungskoordinierung als eine solche ele-
mentare soziale Praxis.

Im letzten Kapitel wurde dargestellt, wie Derrida den Zusammenhang der ir-
reduziblen Momente der raumzeitlichen Situiertheit, der gehaltvollen Verstiand-
nisse und der Sozialitdt konzipiert. In diesem abschlieBenden Kapitel ist nun zu
erdrtern, wie sich die Modellierung einer Situation elementarer sozialer Praxis im
Lichte der Uberlegungen Derridas darstellt. Ich werde zunichst auf einen grund-
legenden Unterschied eingehen, der den Status des Begriffs einer elementaren
Verstandigungssituation betrifft: Wahrend Habermas eine spezifische soziale
Praxis in der Rekonstruktion elementarer Vergesellschaftung auszeichnet, geht
aus Derridas Uberlegungen hervor, dal man gerade auf eine solche Auszeich-

- am 14.02.2026, 14:17:


https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

192 | HABERMAS UND DERRIDA UBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG

nung verzichten muf} (4.1). Im Anschluf} an die Er6rterung dieser Differenz gehe
ich nochmals auf Schwierigkeiten in Habermas’ Theorie ein, an denen ersichtlich
wird, dall Habermas selbstgesetzte Theorieanspriiche genau deswegen nicht ein-
16sen kann, weil er eine spezifische soziale Praxis als sozialitdtskonstituierend
herausstellen will (4.2). In den darauf folgenden zwei Abschnitten werde ich
ausgehend von den Begriffen des Geltungsanspruchs (4.3) und der Ja/Nein-Stel-
lungnahme (4.4) entfalten, welche Verschiebungen sich ergeben, wenn man es
unternimmt, den von Habermas und Derrida geteilten, aber von ersterem nicht
eingeldsten theoretischen Anspriichen unter Riickgriff auf Uberlegungen des
zweiteren gerecht zu werden. Zuletzt betrachte ich in einem kurzen Ausblick, wie
sich das Projekt einer kritischen Gesellschaftstheorie, die ihre normativen Grund-
lagen ausweisen kann, dann im Lichte der vorliegenden Uberlegungen insgesamt
darstellt (4.5).

- am 14.02.2026, 14:17:


https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SPEZIFITAT ODER UNBEGRENZTHEIT ELEMENTARER SOZIALER PRAXIS | 193

4.1 Spezifitit oder Unbegrenztheit elementarer
sozialer Praxis

Als ein Modell elementarer Vergesellschaftung hat in Habermas’ Theorie der
Mechanismus kommunikativer Handlungskoordinierung die Funktion, die Mog-
lichkeit sozialer Ordnung zu erkléren. Das Fundament dieser Erklarung legt Ha-
bermas in einer pragmatischen Sprachtheorie. Der in sprachtheoretischen Ter-
mini erlduterten »Universalpragmatik¢ fillt die Aufgabe zu, den Zusammenhang
zwischen Bedeutung und Geltung in den drei Dimensionen der Wahrheit, der
Richtigkeit und der Wahrhaftigkeit zu erldutern.

In diesem Zusammenhang zwischen Bedeutung und Geltung kommen — um
dies zu rekapitulieren — in doppelter Weise normative Verhiltnisse ins Spiel. Ei-
nerseits soll das Verstindnis dafiir, was ein Sprechakt hinsichtlich des sozialen
Zusammenhangs bedeutet, darauf beruhen, dafl verstanden wird, in bezug auf
welche Normen der Sprechakt in seiner Eigenschaft als eine Handlung (z.B. als
Aufforderung, Bitte, Taufe etc.) Giiltigkeit im Sinne von Normenkonformitit fiir
sich beanspruchen kann. Insofern hidngt das Verstindnis von Sprechakten mit
dem Versténdnis von Handlungsnormen zusammen. Andererseits besteht der Zu-
sammenhang zwischen Geltung und Normativitit darin, daB8 ein Sprechakt stets
eine beziehungsstiftende Kraft besitzt, weil mit ihm implizit die Gewéhr gegeben
wird, notigenfalls Griinde fiir seine Giiltigkeit gemi3 unseren Rationalititsnor-
men zu geben. Wenn soziale Gegentiber sich im Medium von Griinden iiber Gel-
tungsfragen auseinandersetzen konnen, »lenken Rationalitdtsnormen ihren
Geist».! Auf der Basis dieser Rationalititsnormen kénnen die Gegeniiber dann
kldren, welche Handlungsnormen, die »den Willen von Aktoren binden«? als ge-
eignet gelten diirfen, soziale Ordnung zu ermdoglichen. Die soziale Welt — die
Gesamtheit der legitim geordneten Beziehungen — reproduziert sich nach dieser
Vorstellung in den Akten kommunikativer Handlungskoordinierung, indem im-
oder explizit (d.h. mit oder ohne Wechsel in den Diskurs) die leitenden Hand-
lungsnormen konsentiert werden.

Die Normativitit, die fiir die Rationalitdt von Aktoren iiberhaupt in Anschlag
gebracht wird, hat also selbst keine soziale Dimension, weswegen Habermas es
auch fiir problematisch hélt, die Vernunft welthabender, sprachlicher Wesen im
Ganzen und deren Handeln unter einem Begriff von Normen zusammenzufassen.
Diese Einschédtzung wurde oben darauf zuriickgefiihrt, da3 Habermas als das ba-
sale Phianomen des Umgangs mit Gehalt den problemlosenden Sprachgebrauch
ansieht. Hinsichtlich seiner Beschreibung einer elementar vergesellschaftenden
Situation hat diese Konstruktion den Effekt, dal3 Habermas nicht alle Interakti-
onssituationen als Bestandteil der Sozialitit von Aktoren ansehen kann, sondern

1 J. Habermas: »Von Kant zu Hegel, S. 149. (Herv. im Orig.)
2 Ebd.

- am 14.02.2026, 14:17:


https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

194 | HABERMAS UND DERRIDA UBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG

nur die, die qua Ausrichtung auf mégliche Verstindigung zur Konsentierung der
als giiltig ausweisbaren Handlungsnormen beitragen. Dies ist der Sinn der Unter-
scheidung zwischen strategischem und kommunikativem Handeln. Strategisches
Handeln gilt zwar als rational, aber nur als in einem parasitéren Sinne sozial, weil
es zur Erhaltung des sozialen Zusammenhangs nichts beitragt. Habermas’ Unter-
scheidung zwischen der »Normativitit von Vernunft selbst«’ und der Normativi-
tdt des Handelns fiihrt also zu einer Modellierung, die die Moglichkeit vorsieht,
dal wir das soziale Moment unseres Daseins in einer Weise verduB3erlichen — so-
zusagen abstreifen konnen —, dal wir uns auf soziale Verhéltnisse zumindest vo-
ribergehend als auB8erhalb ihrer Stehende zu beziehen vermogen.

Diese Moglichkeit besteht nach Derrida nicht. Nach Derrida kénnen wir nur
dort Verstehen ausbilden, wo wir mit anderem als mit etwas umgehen, durch das
wir uns, weil in seinem Anspruch stehend, als normativ gebunden verstehen. Wo
immer Wesen sich verstehend — oder rational — auf Welt beziehen, stehen sie in
der Dimension des Sozialen. Es kann nach Derrida also keine Auszeichnung be-
stimmter Situationen geben, die in einem elementareren Sinne sozial wiren, als
andere. Die von Habermas ausgefiihrten Charakteristika der »verstdndigungsori-
entierten Einstellung< (wahrhaftig, an kritisierbaren Geltungsanspriichen orien-
tiert, beim Ubergang in den Diskurs einzig durch den zwanglosen Zwang des
besseren Arguments angeleitet etc.), in der einzig Vergesellschaftung als Repro-
duktion der Lebenswelt moglich ist, konnen nach Derrida nicht als Charakteris-
tika gelten, die ein in einem hervorgehobenen und grundlegenden Sinne soziales
Verhalten beschreiben. Wo wir einander als Verstehende begegnen, begegnen
wir uns nach Derrida als Soziale. Dabei ist wichtig zu beachten, daB3 dies kein
weniger anspruchsvoller Begriff des Sozialen ist, als Habermas ihn fordert. Daf}
wir einander als Soziale begegnen, heifit auch fiir Derrida, dal wir aneinander in
einem normativen Sinne gebunden sind, in bezug auf welche Bindung, wie ge-
schildert, auch der Begriff der Gerechtigkeit in Anschlag zu bringen ist. Nach
Derrida gilt aber, da8 die irreduzible Sozialitdt unseres Weltbezugs nicht nur in
bestimmten Situationen zum Tragen kommt, sondern unseren Stand in der Welt
unbegrenzt pragt.

Mit dieser Konzeption gentigt Derrida einem theoretischen Anspruch, den
Habermas fiir die eigene Theorie einfordert, aber nicht einlsen kann: den Bezug
auf die »soziale Welt« als ein eigenstindiges Moment unserer Rationalitét zu er-
weisen. Die Eigenstandigkeit oder Irreduzibilitit des Sozialen ist von seiner Un-
begrenztheit nicht zu trennen.

Denn immer, wenn die Moglichkeit gedacht werden soll, daf3 es ein rationa-
les Verhalten jenseits der Grundlagen des Sozialen gibt, bedarf es eines Mal3-
stabs, anhand dessen sich zwischen den sozialititserméglichenden und den ande-
ren Verhaltensformen unterscheiden 148t. Dies hat zur Folge, dal3 das Vermdgen
der Rationalitit, solche Malistdbe aufzustellen, als der Sozialitit derselben Ratio-

3 Ebd, S. 148.

- am 14.02.2026, 14:17:


https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SPEZIFITAT ODER UNBEGRENZTHEIT ELEMENTARER SOZIALER PRAXIS | 195

nalitdt vorgingig angesehen werden muf}. Dann kann aus der Perspektive der Ra-
tionalitit zwischen dem rationalen sozialen und dem zwar rationalen, aber aso-
zialen Verhalten unterschieden werden. In einem solchen Gedankengang liegt
insgesamt eine kognitivistische Verkiirzung. Die Moglichkeit des Sozialen soll in
der Moglichkeit der Erkenntnis griinden, welchem Mafstab ein Verhalten genii-
gen muf}, um Sozialitdt zu ermoglichen. In Habermas’ Fall wird diese Mdoglich-
keit durch den stets moglichen Wechsel vom Handeln in den Diskurs ausgewie-
sen, in welchem uns einzig der rationale Zwang des besseren Arguments bindet —
nicht aber ein Gegeniiber.

- am 14.02.2026, 14:17:


https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

196 | HABERMAS UND DERRIDA UBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG

4.2 Drei Folgeprobleme bei Habermas

Ich will nun an drei Folgeproblemen in Habermas’ Theorie verdeutlichen, wo
diese aufgrund der Auszeichnung einer spezifischen, als elementar geltenden so-
zialen Praxis ihrem eigenen Anspruch nicht gerecht wird. Es handelt sich um ei-
ne Unklarheit im Verhiltnis des Geltungsanspruchs der normativen Richtigkeit
zu der Normativitdt von Geltungsanspriichen tiberhaupt, um die Unterscheidung
der drei formalen Weltbegriffe als dreier Geltungssphiren und um die Unter-
scheidung zwischen objektivierender und performativer Einstellung.

Normativitit der Geltungsanspriiche tiberhaupt und der Geltungsanspruch der
normativen Richtigkeit. Maeve Cooke hat die Ansicht vertreten, dal in Haber-
mas’ Sprachpragmatik Kldrungsbedarf hinsichtlich der Unterscheidung normati-
ver Geltungsanspriiche und dem Geltungsanspruch der normativen Richtigkeit
besteht, und festgehalten, da3 man in ganz unterschiedlichem Sinn einen norma-
tiven Anspruch auf die Richtigkeit einer AuBerung erheben kann.' Dies fiihrt sie
— und anhand einer analogen Uberlegung auch Albrecht Wellmer® — zu der Uber-
zeugung, dafl Habermas’ Klassifizierung von genau drei Arten von Geltungsan-
spriichen fragwiirdig ist. Der Punkt, auf den Cooke und Wellmer hinweisen, ist,
daB das Erheben eines Geltungsanspruchs auch von Habermas per se als ein
normativ relevantes Phinomen angesehen wird. Genau diese Uberlegung liegt
der Idee zugrunde, mit dem Erheben von Geltungsanspriichen die Moglichkeit in
Verbindung zu bringen, eine Sorte von Handlungskoordinierung zu entwickeln,
die die Produktion und Reproduktion des sozialen Zusammenhangs hervorbringt.
Dies fiihrt zu der meines Erachtens richtigen Idee, daf sprachliche Praktiken in
all ihren Formen (oder mit Habermas gesprochen: »Dimensionenc<) Sozialitét er-
offnen. Zwar gelingt es Habermas, wie dargelegt, nicht, diese Multidimensiona-
litdt des Sozialen angemessen zu fassen. Habermas’ Darstellung der »Funktionen
des verstindigungsorientierten Handelns fiir die Reproduktion der Lebenswelt«’
1aBt nur den SchluB zu, daf die soziale Integration als die Reproduktion der »le-
gitim geordnete(n) interpersonellen Beziehungen« einzig iiber den Geltungsan-
spruch der normativen Richtigkeit abgewickelt wird. Denn es ist dieser Gel-
tungsanspruch, der sich auf den Bereich der interpersonellen Beziehungen rich-
tet. Die in gelingender Handlungskoordinierung liegende Konsentierung stabili-
siert den Bereich der interpersonellen Beziehungen in Habermas’ Augen nur
tiber diesen Geltungsanspruch der normativen Richtigkeit. Dies ist aber — worauf
schon Cooke und Wellmer hingewiesen haben — eine systematische Verengung.
Sie kommt zustande, weil Habermas sich die Reproduktion des sozialen Zusam-
menhangs als kognitive Bestdtigung von dessen moralischer Grundlage denkt.

1 Vgl M. Cooke: LaR, S. 67-74.
2 A. Wellmer: »Was ist eine pragmatische Bedeutungstheorie?«, S. 349ff.
3 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 212.

- am 14.02.2026, 14:17:


https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DREI FOLGEPROBLEME BEI HABERMAS | 197

Der Versuch, die Normativitit im sprachlichen Geschehen nur einer Geltungsdi-
mension zuzuweisen, fiihrt zu einer systematischen Verwirrung. Dies macht zu-
letzt deutlich, daB8 die Unterscheidung der formalen Weltbegriffe als drei sozusa-
gen nebeneinander geordneter Geltungsdimensionen zwar einen nachvollziehba-
ren Unterschied zwischen unterschiedlichen Momenten des Weltbezugs markiert,
aber kategorial falsch liegt.

Weltdimensionen als Kategorien unterschiedlicher Gehalte. Habermas erldutert
die Unterscheidung zwischen den formalen Weltbegriffen als den Unterschied
zwischen verschiedenen Grundeinstellungen, die wir einnehmen. Dies lasse sich
daran verdeutlichen, dal wir dem, was uns in diesen Einstellungen begegnet, ei-
nen jeweils unterschiedlichen Sinn zuweisen. Das uns in der objektiven Welt Be-
gegnende verstehen wir als solches, hinsichtlich dessen Aussagen wahr oder
falsch sein koénnen. Demgegeniiber begegnen wir Normen als den Konstitutiva
der sozialen Welt nicht als etwas, das wahr oder falsch sein kann, sondern in
normenkonformer Einstellung, in der wir unterscheiden, ob normative Erwartun-
gen erfiillt oder verletzt werden. Zuletzt sei unser Bezug zu unseren Empfindun-
gen, Wahrnehmungen etc. wieder von anderer Art, weil wir zu ihnen einen spezi-
fisch privilegierten Zugang haben. Diese Unterscheidung 148t sich nach Haber-
mas auch als unterschiedliche Weisen beschreiben, in denen wir den Gehalt von
AuBerungen identifizieren. Die formalen Weltbegriffe sind verschiedene Gel-
tungsdimensionen, weil sie unterschiedliche Sorten von Gehalten beinhalten: Sie
stellen »universalpragmatische Bedeutungskategorien«’ dar.

Vor dem Hintergrund von Bertrams (Derridas und Lévinas folgendem) Vor-
schlag, Gehalt und Normativitét als zwei kategorial zu scheidende Momente des
Verstehens aufzufassen, zeigt sich, daB Habermas die Mehrdimensionalitét unse-
res Weltbezugs falsch anlegt. Habermas will zwar die Unterschiedlichkeit der
Beziige zur objektiven, subjektiven und sozialen Welt wahren: Letztlich konzi-
piert er sie aber doch als vor allem inhaltlich verschieden. So kommt es dann,
dal3 in seiner Systematik die Sozialitit unserer Vernunft, die doch basal sein soll,
als ein unterschiedenes Element im verhakten Mobile der Vernunftvermogen er-
scheint. Vernunft gilt ihm doch nicht als untilgbar, als sozusagen im Querschnitt
sozial. Dementsprechend sicht er eine fundamentale Unterscheidung zwischen
sozialitdtsermdglichenden und davon abfallenden Interaktionen vor. Die dieser
Unterscheidung korrespondierende Differenzierung zwischen objektivierender
und performativer Einstellung steht in analoger Weise quer zu den Ausgangsin-
tentionen seines Projekts.

Objektivierende und performative Einstellung. Die Unterscheidung zwischen ob-
jektivierender und performativer Einstellung ist das Pendant zur Unterscheidung
zwischen strategischem und kommunikativem Handeln auf methodologischer

4 ]J. Habermas: UPmk, S. 409.

- am 14.02.2026, 14:17:


https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

198 | HABERMAS UND DERRIDA UBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG

Ebene. In objektivierender Einstellung fassen wir nach Habermas Sachverhalte
auf. Fir sie ist kennzeichnend, dafl wir in normativer Hinsicht unempfinglich
sind. Demgegeniiber nehmen wir in performativer Einstellung an Verstindi-
gungsprozessen wirklich oder, wie im Fall verstehender Wissenschaften, virtuell
teil. In performativer Einstellung unterstellen wir unseren Gegeniibern, daf3 diese
mit threm und dem Verhalten ihrer Gegeniiber Sinn verbinden. Kurz: In perfor-
mativer Einstellung behandeln wir unsere Gegeniiber als intentionale Aktoren,
die Rationalitdtsnormen folgen und ihren Willen normativ binden konnen. Ha-
bermas unternimmt den Nachweis, da3 die Soziologie auf einen verstehenden
Zugang zu ihrem Gegenstand und damit auf einen Zugang in performativer Ein-
stellung verpflichtet ist.

Der Begriff der objektivierenden Einstellung ist aber tatséchlich auf dem Bo-
den der Habermasschen Theorie inkonsistent und zwar aus denselben Griinden,
die auch die Differenzierung der Weltbegriffe und die Unterscheidung zwischen
strategischem und kommunikativem Handeln falsch angelegt sein lassen. Wo der
Umgang mit Gehalten, i.e. das Verstehen von AuBerungen, an ein Verstindnis
der Akzeptabilititsbedingungen von AuBerungen gekniipft ist, kénnten wir, wenn
wir in normativer Hinsicht gdnzlich unempfindlich wiren, iiberhaupt nichts ver-
stehen. Wir verstiinden eben nicht, daB eine AuBerung mit Geltungsanspriichen
verbunden ist, und also verstiinden wir nach Habermas schlicht gar nicht. Die
Vorstellung einer objektivierenden Perspektive auf die Welt ist gemeint als die
ausschlieBliche Orientierung an der reinen (wenngleich falliblen) Erkenntnis, die
sich nicht auf Handlungszusammenhinge bezieht. Es ist ein erstaunliches Pha-
nomen, dafl Habermas einerseits so eindeutig die reine Fiktionalitdt und ver-
nunfttheoretische Unsinnigkeit eines auf ein Erkenntnisvermégen plus zweckra-
tionaler Handlungsorientierung eingeschrumpften Aktors kritisiert und gleich-
zeitig die Unterscheidung zwischen objektivierender und performativer Ein-
stellung zu einem Herzstiick seiner Philosophie macht. Indem er so dem rati-
onalistischen Empirismus zugesteht, immerhin die halbe Wahrheit zu sein, ist die
Moglichkeit schon vertan, unsere Sozialitit als ein basales Moment unserer Rati-
onalitit verstindlich zu machen.’

5 Hillary Putnam hat diesen Zug von Habermas’ Theorieanlage hervorgehoben. In
»Werte und Normen« argumentiert er vehement gegen Habermas® Auffassung, ein-
zig moralische Normen seien einer allgemeinen Rechtfertigung zugénglich, wih-
rend ethische Werte stets ihrem partikularen Ursprung verhaftet blieben. Habermas
gelten allein Normen als der Gegenstand von Urteilen praktischer Vernunft, wih-
rend Werte nicht (allein) durch Griinde gerechtfertigt werden konnen, sondern in ir-
gendeiner anderen Weise erklirt werden miissen. Unter der Uberschrift »Warum
gibt es tiberhaupt ein Interesse, Werte zu relativieren oder zu >naturalisieren<?«
kommentiert Putnam wie folgt:

»Obwohl der Wunsch, die Ethik zu »naturalisieren< sehr weit verbreitet ist, ist der
»Preis< der Naturalisierung duferst hoch. [...] Alle naturalistischen Darstellungen
haben folgende Gemeinsamkeit: Entweder streiten sie ab, dafl ethische Sétze Aus-
driicke von Urteilen sind, von Uberlegungen, die ohne einen »>Zusatz< wie >in der

- am 14.02.2026, 14:17:


https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DREI FOLGEPROBLEME BEI HABERMAS | 199

Derrida und Bertram folgend, 148t sich in der Unterscheidung zwischen ob-
jektivierender und performativer Einstellung der Unterschied zwischen den Mo-
menten des Gehalts und des Normativen in unserem Weltbezug angezielt sehen.
Diese Momente konnen aber nicht als irgendwie eigenstéindige oder voneinander
unabhingig auftretende Weltverhéltnisse verstanden werden. Sie sind gerade nur
aus ihrem unbegrenzten Zusammenhang heraus zu verstehen. Habermas’ Eintre-
ten flir einen Rationalitdtsbegriff, der die Mehrdimensionalitit unseres Weltbe-
zugs uneingeschrinkt zur Geltung bringen soll, scheint mir auch darauf angelegt
zu sein — selbst wenn sein Programm das letztlich nicht einlésen kann. Ich will in
den drei abschlieBenden Abschnitten darstellen, inwiefern die Beriicksichtigung
Derridas helfen kann, das Programm einer Theorie umzusetzen, die Vergesell-
schaftung auf der Grundlage des Zusammenhangs zwischen dem Umgang mit
Gehalten und einer normativ strukturierten Sozialitét beschreibt.

jeweiligen sozialen Welt< oder >relativ zu den Wiinschen und Einstellungen des In-
dividuumsc« als falsch oder richtig, verbiirgt oder unverbiirgt beschrieben werden
konnen, oder sie geben (wenn sie meinen, daf3 es so etwas wie vollstindig rationale
oder objektive ethische Urteile gibt) eine Erklarung des Zwecks, und manchmal des
Inhalts, derartiger Urteile in nicht-ethischen Begriffen. [...]

Ich denke, in unserer Zeit spiegelt das wohl die verfiihrerische, aber letztlich katast-
rophale Attraktivitét einer Strategie, die auch zum logischen Positivismus fiihrte.
Diese Strategie konnte folgendermalien beschrieben werden: >Gib dem Skeptiker
fast alles, was er verlangt, solange du ein gewisses absolutes Minimum wahren
kannst.<«

Nachdem Putnam diesen Gedanken hinsichtlich des logischen Positivismus erléutert
hat, klart er den Bezug zu Habermas wie folgt:

»lch weill, man wird mich jetzt daran erinnern, dafl Habermas kein logischer Positi-
vist oder Reduktionist ist, nicht einmal ein >Naturalist«. Fiir mich sieht es aber so
aus, als lage seinem Wunsch, jeden Diskurs tiber Werte aufserhalb der engen Gren-
zen der Diskursethik als bloBe Verhandlung von Differenzen zwischen »Lebenswel-
ten< zu behandeln, und auch dem Grund, weshalb er hier fiirchtet, irgendeine Objek-
tivitdt zuzugestehen, die sich dariiber hinaus auf einen solchen Wertediskurs
erstreckt — der Furcht ndmlich, ein solches Zugestidndnis wiirde mit der >Moderne«
nicht vereinbar sein (hier ist das der moderne Verdacht gegeniiber allem, was fiir
»metaphysisch« gehalten wird) —, als ldgen alledem positivistische Winsche und
Griinde zugrunde. Und die Idee, man konne den Positivisten sehr vieles einrdumen
und trotzdem ein kleines biichen zuriickbehalten, von dem man glaubt, es werde
ausreichen, um die gesamte ethische Objektivitdt, die man wiinscht oder braucht,
wiederherzustellen, ist derselbe Irrtum, wie die positivistische Idee, man kénne den
Skeptikern sehr vieles einrdumen und dennoch einen kleinen Rest zuriickbehalten,
von dem man glaubt, er werde ausreichen, die ganze wissenschaftliche Objektivitit,
die man wiinscht oder braucht, wiederherzustellen.« Hilary Putnam: »Werte und
Normeng, in: Giinther/Wingert (Hg.), Die Offentlichkeit der Vernunft (2001), S.
280-313, hier S. 306f. u. 311f. Meines Erachtens bezeugen die von mir oben ver-
handelten Habermasschen Unterscheidungen sowie insgesamt die Strategie, eine
spezifische soziale Praxis als die elementare Praxis auszuzeichnen und die davon
unterschiedenen Praxen sozusagen instrumentalistisch zu naturalisieren, die Rich-
tigkeit von Putnams Diagnose.

- am 14.02.2026, 14:17:


https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

200 | HABERMAS UND DERRIDA UBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG

4.3 Anspriiche erheben oder im Anspruch stehen

In »Was heift Universalpragmatik?« war Habermas der Frage nachgegangen,
wodurch Sprechhandlungen sich dafiir qualifizieren, die Ausbildung einer Bin-
dung zwischen Alter und Ego zu beférdern. Nach Habermas’ (Searle folgender)
Analyse spezifiziert der illokutiondre Aspekt von Sprechakten eine Art von En-
gagement, das der Sprecher eingeht. Dieses bestimmte Engagement bildet den
Inhalt der >interaktionsfolgenrelevanten Verbindlichkeiten<, durch die der
Sprechakt in einer Interaktionssituation koordinationswirksam werden kann. Im
Fall eines Ratschlages zum Beispiel besteht das Engagement darin, eine be-
stimmte Verantwortung fiir die Folgen von Alters Handeln zu iibernehmen, so-
fern dieser den Ratschlag befolgt. Das Eingehen dieses Engagements durch Ego
ist aber nach Habermas alleine nicht hinreichend, um einen Bindungseffekt zu
erzielen. Dieser Bindungseffekt beruht genauer darauf, dal Ego die Forderung
erhebt, Alter moge anerkennen, dafl das Eingehen dieses Engagements in der ge-
gebenen Situation hinsichtlich der drei Geltungsdimensionen der Wahrheit, der
Richtigkeit und der Wahrhaftigkeit in Ordnung war und dafl Ego dariiber hinaus
die Gewihr dafiir ibernimmt, einer moglichen Skepsis von Alter mit Griinden
begegnen zu konnen, die das fragliche Engagement als tatséchlich in Ordnung
ausweisen konnen und die einer Uberpriifung durch Alter fihig sind. Habermas
sieht die Ermoglichungsbedingung des Sozialen darin, dal wir als sprachliche
Wesen in den Bezugnahmen auf unsere Gegeniiber je den Anspruch auf die Giil-
tigkeit unserer EntduBerung erheben. Sozialitit wire demnach darauf gegriindet,
daf} unser Status als verniinftige Wesen es uns erméglicht, an unsere Gegeniiber
die Forderung zu richten, uns als begriindetermaflen rechtméBig handelnde Glie-
der des sozialen Zusammenhangs anzuerkennen.

Demgegeniiber geht Derrida davon aus, daf3 sich unsere Sozialitit mit Bezug
auf eine solche Gegriindetheit unseres rechtméfigen Handelns nicht verstindlich
machen 14Bt. Nach Derrida kann unsere Sozialitdt nicht auf die Stiftungsleistung
einer durch Rechtsgriinde getragenen Spontaneitdt zuriickgehen. Wir konnen
keine Moglichkeit des Sozialen denken, die gianzlich auf den Schultern von Alter
und Ego ruhte, ohne eine Reduktion unserer normativen Beziige vorzunehmen.

Auch Derrida versteht normative Beziige als eine Relation, die durch einen
Anspruch charakterisiert ist. Dieser Anspruch wird aber nicht erhoben. In den
Beziehungen zu unseren Gegeniibern als zu Anderen sind wir in deren Anspruch
gestellt. Dieses Gestelltsein geht auch nicht darauf zuriick, da die Anderen die-
sen Anspruch erheben wiirden. Sondern wir konnen {iberhaupt nur insoweit da-
von sprechen, in einer Beziehung zu unseren sozialen Gegeniibern zu stehen, wie
wir in deren Anspruch als in einem Anspruch stehen, der immer bereits gegeben
ist. Das Verhiltnis der sozialen Gegeniiber zu diesem Anspruch ist wesentlich
durch eine Passivitdt gekennzeichnet: Der Anspruch wird nicht erhoben, er wird
empfangen. Derridas Verstindnis von Sozialitdt hebt darauf ab, dal wir genau

- am 14.02.2026, 14:17:


https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ANSPRUCHE ERHEBEN ODER IM ANSPRUCH STEHEN | 201

das normative Moment des Sozialen — das, was man die soziale Bindung nennen
konnte — nicht primér von einer Aktivitdt her verstehen konnen. Wo der Verge-
sellschaftungsprozel von einem aktivischen Einsatz her gedacht wird, kann er
nach Derrida nicht mehr von einem Kalkiil unterschieden werden, in welchem
jeder Zug letztlich eine aneignende Bewegung der aktiven Instanz ist. Eine aktive
Instanz ist stets von einer gewissen Fiille ihrer Vermogen her gedacht, die sie an-
eignend produziert und reproduziert. An den Anderen um des Anderen willen
gewandt zu sein, bedarf einer Passivitit, in der wir gegeniiber dem Anderen nicht
als eine solche Fiille eines berechtigten Subjekts auftreten.

Aus diesem Grund kann man im Anschlufl an Derrida zu der Auffassung ge-
langen, dal das normative Moment unserer Beziige von deren inhaltlicher Be-
stimmtheit zu trennen ist. Die in die Dimension des Sozialen stellende Passivitit
kann keine bestimmte Eigenschaft von Subjekten sein, denn als solche wire sie
nur ein anderer Teil ihrer Fiille. Normative Bindung ist nicht ein besonderer Typ
von Gehalt. Es gibt nach Derrida keine besonderen Arten von Gehalten — wie et-
wa »urspriinglich illokutive Bedeutungen«' —, deren Verstindlichkeit darauf be-
ruhte, daB} sie uns auf unser Dasein als soziale Wesen festlegten. Gehalt gibt es
nur in Strukturen, die ebensosehr die Momente der normativen Sozialitit wie der
kalkulierenden Aneignung aufweisen.

Dies heifit aber auch: Es kann keine Gehalte geben, die nicht dieses Moment
aufweisen. Mit Bertram kann man das normative Moment der Beziige, die wir
ausbilden und qua derer wir in der Dimension des Sozialen stehen, als ein Impli-
kat unseres verstehenden Weltverhiltnisses auffassen: » Verstehen heifit stets: an-
deres Verstehen als den Anspruch implizieren, an den man sich hilt.«?

In Habermas’ Theorie findet sich eine Entsprechung fiir diesen Begriff des
Implikationsverhéltnisses, deren andersartige Charakteristik die hier verfolgte
Differenz weiter verdeutlichen kann. Auch Habermas will den normativen Gehalt
sprachlicher Verstindigung in bezug auf ein Verhéltnis ausweisen, das es nicht
nicht geben kann: in bezug auf die im kommunikativen Handeln unvermeidli-
chen Présuppositionen. Habermas spricht von den zwar kontrafaktischen, aber
notwendigen Idealisierungen, die Sprecher in diskursiver Verstindigung vor-
nehmen miissen.

Der Unterschied zwischen notwendigen Idealisierungen einerseits und Impli-
kationsverhéltnissen andererseits hingt mit der bereits angesprochenen Unter-
scheidung zwischen einer grundlegenden Aktivitdt und einer grundlegenden Pas-
sivitit zusammen. Dabei verweist die Rede von einem Implikationsverhédltnis
noch auf eine andere Bestimmung, die Derridas Konzeption charakterisiert. Der-
rida versteht das Verstehen als ein Geschehen, oder, wie er auch hiufig sagt, als
ein Ereignis. Mit der Bestimmung eines Geschehenscharakters des Verstehens ist
noch deutlicher als mit der Rede von einer Passivitit gekennzeichnet, dafl wir die

1 J. Habermas: UPmk, S. 414f.
2 Vgl. G.W. Bertram: SpG, S. 160.

- am 14.02.2026, 14:17:


https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

202 | HABERMAS UND DERRIDA UBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG

Momente unseres Weltverhiltnisses nicht auf eine Stiftungsleistung zuriickfiih-
ren konnen. Und zwar in keiner Dimension; das ist der entscheidende Unter-
schied gegeniiber Habermas. Denn in einer Hinsicht liegt Habermas ebenfalls
viel daran, unser Weltverhiltnis nicht auf eine Stiftungsleistung zuriickzufiihren.

Habermas ist, wie dargestellt, der Meinung, dal3 wir die realistische Intuition
nur verteidigen kénnen, wenn wir unseren Bezug zur objektiven Welt nicht als
von uns gestiftet (im Sinne von >konstruiert<) auffassen. Aber er veranschlagt so
etwas wie einen Geschehenscharakter des Verstehens nur fiir diese Dimension
unseres Weltverhiltnisses. Demgegeniiber geht die normative Dimension unserer
Weltbeziige nach Habermas’ Vorstellung auf eine Stiftungsleistung zuriick: Auf
die normativ gehaltvollen Idealisierungen, die wir im kommunikativen Handeln
stets vornehmen miissen und die letztlich den Bindungseffekt des Erhebens von
Geltungsanspriichen begriinden.

Interessanterweise resultiert daraus auch in Habermas® Theorie, da3 derjenige
Weltbezug, der durch einen Geschehenscharakter gekennzeichnet wird, der ba-
salere ist. Die Rationalitédtsnormen, qua derer wir das Reich des Normativen pro-
duzieren und reproduzieren konnen, stammen aus dem Bezug zur objektiven
Welt, in der wir problemldsend >evolutiondre Lernprozesse« blof3 fortsetzen.

DaB} die Derridasche Konzeption eine tatsichlich soziale Rationalitdt und
nicht nur eine Rationalitét des Sozialen fal3t, wird also auch dadurch erméglicht,
dal Derrida die Momente des Normativen und des Gehalts so miteinander ver-
kniipft, dal der Geschehenscharakter des Verstehens beide in gleicher Weise be-
trifft. Die Rede von einem Geschehenscharakter des Verstehens besagt aber
nichts anderes, als daB3 es sich um einen Weltbezug handelt, der in Verstdndnis-
sen endlicher und raumzeitlicher Wesen besteht, die mit Kontingenzen umgehen.
Eine Verweltlichung des Kantischen Faktums der Vernunft kann nur gelingen,
wenn auch in der Dimension unserer normativen Gebundenheit die Verhiltnisse,

3 Die von Habermas in »Richtigkeit versus Wahrheit« vorgebrachte Vorstellung, daf3
uns in der moralischen Reflexion die »regulative Idee der gegenseitigen Einbezie-
hung von Fremden in eine inklusive — und insofern universale — Welt wohlgeordne-
ter interpersonaler Beziehungen« (S. 285) leitet, &ndert an dieser Konstellation
nichts. Der Riickgriff auf das Konzept einer regulativen Idee macht schon deutlich,
dafl der Sinn des Normativen von einem Konstruktionsprinzip der Vernunft her
erldutert wird und nicht von den Implikationen her, die die Situation mit sich bringt,
in die sich eine weltliche Vernunft gestellt findet. Dariiber hinaus halte ich es fiir
ausgeschlossen, dal} sich mit der Idee einer Welt, die sich durch die Universalitit
einer volligen Inklusion des Fremden auszeichnen soll, »ein fiir Differenzen hoch
empfindlicher Universalismus« verbinden 148t. (J. Habermas: Die Einbeziehung des
Anderen, S. 7) Hier sind die oben (im Abschnitt 3.1) vorgetragenen Uberlegungen
Derridas zum Begriff einer unbegrenzten Strukturalitéit kldrend. Die Unbegrenztheit
einer Struktur kann gerade nicht als eine totale Integration verstanden werden, son-
dern liegt in der Bewegung der sie konstituierenden Differenzierungen. Vgl. auch
den schon erwihnten Aufsatz von Bohman iiber den Widerstreit holistischer und
Totalitdtskonzeptionen bei Habermas (J. Bohman: » System and Lifeworld«. Haber-
mas and the Problem of Holism”.)

- am 14.02.2026, 14:17:


https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ANSPRUCHE ERHEBEN ODER IM ANSPRUCH STEHEN | 203

in denen wir leben, nicht als von uns gestiftet erachtet werden, sondern als Ver-
hiltnisse, die uns genauso zustoflen, wie wir uns handelnd zu ihnen in Beziehung
setzen.

- am 14.02.2026, 1417:


https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

204 | HABERMAS UND DERRIDA UBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG

4.4 Normativitat als Regulierung oder als Bindung

Die Diskursethik erldutert den Geltungssinn des Normativen als ideal gerechtfer-
tigte Akzeptabilitdt. Dall wir Normen ihrer Geltung wegen, das heif3t aus Pflicht
folgen, resultiert nach dieser Vorstellung daraus, daf3 einer giiltigen Norm alle
von ihr Betroffenen in einem unter idealen Bedingungen gefiihrten Diskurs miif3-
ten zustimmen konnen. Dieser Ansatz versteht sich als die Entfaltung des norma-
tiven Gehalts der Prasuppositionen, die wir im verstindigungsorientierten
Sprachgebrauch stets machen. Die Grundidee besteht in dem Gedanken, daf3 der
Zusammenhang von Bedeutung und Geltung allen Umgang mit Gehalt, seien es
Sachverhalte in der objektiven Welt, Empfindungen o.4. in der subjektiven Welt
oder eben Normen in der sozialen Welt, durch Griinde beurteilbar macht. In der
Beschreibung des Mechanismus kommunikativer Handlungskoordinierung tritt
dieser Gedanke in der Form auf, daB8 die in jedem Sprechaktangebot enthaltene
Gewihr fur die Giiltigkeit des mit dem Sprechakt erhobenen Anspruchs auf
Griinde verweist, die Alter in seiner Reaktion auf das Sprechaktangebot mit einer
mehr oder weniger expliziten Stellungnahme mit Ja oder Nein akzeptiert oder ab-
lehnt.

Aus meiner bisherigen Darstellung ging bereits hervor, da3 Derrida die Di-
mension des Normativen mit der Dimension des Gehalts nicht im Rekurs auf
Griinde verkniipft. Da3 wir als Verstehende implizit durch den Anspruch des
Anderen gebunden sind, hingt nicht mit einer Begriindbarkeit dieses Anspruchs
zusammen. Im letzten Abschnitt habe ich diesen Unterschied zwischen Derridas
und Habermas’ Konzeptionen unter dem Aspekt der Aktivitdt bzw. Passivitit
verhandelt. Jetzt will ich auf einen anderen Aspekt aufmerksam machen: Bei
Derrida ist die Moglichkeit des Verstehens und damit unser normatives Bezogen-
sein auf unsere Gegeniiber nicht an die Beurteilung von Richtigkeiten des Han-
delns oder Sprechens gebunden, zu der uns Griinde berechtigen. Derrida folgt
nicht der Idee, daf} ein sprachlicher Weltbezug in der Weise auf ein Spiel des
Gebens und Nehmens von Griinden verweist, dal wir das mit dem Verstehen von
Griinden verbundene Vermogen, falsch und richtig zu unterscheiden, als die
Grundlage unseres Verstehens iiberhaupt ansehen sollten.

In Falschgeld bringt Derrida dazu folgende Uberlegung vor: »Das falsche
Geldstiick ist als solches niemals Falschgeld. Sobald es ist, was es ist, anerkannt
als solches, hort es auf, als Falschgeld zu wirken und zu gelten. Es ist nur, wenn
es sein kann, moglicherweise [peut-étre], was es ist.«' Mit einem falschen Geld-
stiick zu bezahlen, konnen wir als einen ungiiltigen Zug im Spiel des Gebens und
Nehmens von Geld ansehen, den wir analog zum Gebrauch eines »nicht wohlge-
formten symbolischen Ausdrucks« als einen ungiiltigen Zug im Sprachspiel ver-
stehen konnen. Die Frage ist nun, ob wir auf der Grundlage der Unterscheidung

1 J. Derrida: FG, S. 117. (Herv. im Orig.)

- am 14.02.2026, 14:17:


https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMATIVITAT ALS REGULIERUNG ODER ALS BINDUNG | 205

zwischen richtigen und falschen Ziigen verstehen konnen, was es iiberhaupt
heifit, einen Zug im Sprachspiel zu machen, das heifit einen Zug zu machen, der
fiir uns Gehalt hat. Derrida ist der Meinung, dafl wir diesen Weg der Erlduterung
nicht gehen kénnen. Und zwar deswegen, weil ein ungiiltiger Zug im Sprachspiel
oder im Spiel des Geben und Nehmens von Geld genau genommen gar kein Zug
in diesem Spiel ist.

Wenn ich mit einem falschen Geldstiick zahle, gehe ich — unter den Pramis-
sen einer an der Differenz von giiltigen und ungiiltigen Ziigen orientierten Be-
schreibung — tatséchlich iiberhaupt nicht mit Geld um. Das zeigt sich aus der Per-
spektive dieser Beschreibung daran, daf3 ich in dem Moment, in dem das Falsch-
geld als solches betrachtet wird, nicht mehr damit zahlen kann. Und genauso
verhielte es sich mit einem nicht wohlgeformten Zug im Sprachspiel. Einen un-
giiltigen Zug in dieser Sorte von Spiel zu machen, heiit nicht dieses Spiel zu
spielen. Daraus folgt aber, daB das Verstehen der Ziige, die wir in diesen Spielen
machen, nicht auf der Grundlage der Unterscheidung zwischen richtigen und fal-
schen Ziigen zustande kommen kann. Wir kénnten nicht verstehen, was es be-
deutet, mit Falschgeld zahlen zu wollen, wenn wir zundchst entscheiden wiirden,
dall der Umgang mit Falschgeld nichts mit dem Umgang mit Geld zu tun hat.
Wir kénnten gar keinen Begriff des Falschgelds haben, weil wir nicht verstehen
konnten, wie giiltige Ziige im Spiel zu ungiiltigen Ziigen stehen.

Daf3 wir den Umgang mit Falschgeld in den Zusammenhang des Umgangs
mit Geld einbetten, funktioniert also nicht abhingig von der Beurteilung dieses
Umgangs als eines falschen oder richtigen Zugs im Spiel des Gebens und Neh-
mens von Geld. Und das gilt fiir alle Spiele, deren Regeln wir als konstitutiv be-
schreiben koénnen, insbesondere fiir den Versuch, sprachliche Gehalte durch kon-
stitutive Regeln des Sprachspiels zu erkldren. Wir konnen Gehalt nicht in Ter-
mini einer Regelkonformitit erlédutern.” Unser Verstindnis von Praktiken, die wir
auf bestimmte Zusammenhinge bezichen, versteht die Praktiken im Status eines
»vielleicht¢, wie Derrida sagt, also jenseits der Bewertung ihrer Richtigkeit.

Wie oben dargestellt konzipiert auch Derrida einen intrinsischen Zusammen-
hang zwischen Normativitdt und Gehalt. Dabei werden normative Verhiltnisse
aber nicht als ein bestimmter Typ von Gehalt verstanden, die in einer besonderen
Art von Diskurs verankert und darin mit einer besonderen Art von Griinden ver-
bunden sind. In Derridas Theorie ist das normative Moment unserer Beziige auf
soziale Gegeniiber nicht von der Bewertung der Richtigkeit dieses Bezugs her zu
verstehen. Anders formuliert: Aus Derridas Perspektive trifft die Beschreibung
nicht zu, dal uns wir immer dann, wenn wir im Ausbilden von Verstindnissen an

2 Vgl analoge Argumentationen gegen die Idee, dal wir die Bedeutung von Ausdrii-
cken auf der Basis einer Beschreibung der Sprache als auf konstitutiven Regeln ba-
sierend erldutern kénnen in S. Roédls Diskussion von Katrin Gliiers These, dall wir
den Status der logischen Gesetze nicht in Begriffen konstitutiver Regeln beschrei-
ben konnen (S. Rédl: »Norm und Natur«, S. 100ff.), sowie G.W. Bertrams Erorte-
rung des Befolgens konstitutiver sprachlicher Regeln in SpG, S. 191ff.

- am 14.02.2026, 14:17:


https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

206 | HABERMAS UND DERRIDA UBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG

unsere Gegeniiber anschlieBen, auf der Grundlage der Beurteilung der Entdul3e-
rung unserer Gegeniiber bewegen. Die basale soziale Bezugnahme ist bei Derrida
nicht, wie bei Habermas, mit Ja/Nein-Beurteilungen verbunden.

Auch wenn man mit Derrida normative Verhiltnisse als das soziale Moment
unseres Weltbezugs auffalit, erscheint aus der Perspektive seiner Theorie Haber-
mas’ Konzeption der sozialen Welt als der Gesamtheit der legitim geordneten
Beziehungen als zu eng. Man kann zum Beispiel an die Interaktion denken, die
beim gemeinsamen Musizieren statt hat. Die Interaktion, die das gemeinsame
Musizieren zu einer manchmal auBerordentlich intensiven sozialen Erfahrung
macht, liegt nicht darin, dal sozusagen alle korrekt ihre Stimme so spielen, daf}
die Stimmen sich zu einer richtig aufgefiihrten Partitur ergdnzen. Eine anspre-
chende oder sogar aufwiithlende Auffithrung unterscheidet sich von einer nichts-
sagenden dadurch, daB die Auffiihrenden in der Praxis ihres Musizierens we-
chselweise Verstindnis erzielen. Dabei ist nicht die Frage, ob einer richtig oder
falsch spielt, sondern ob wechselseitige Anschliisse gelingen. Das Kriterium ei-
nes solchen Gelingens ist aber nicht die Richtigkeit oder Falschheit. Das ist in
Orchesterzusammenhéngen nicht anders als bei einem Quartett und besonders
deutlich tritt es im Fall von improvisierter Musik hervor. Die Weise, wie ein
Baf3gitarrist den variierenden Rhythmen des Schlagzeuges folgt und der Schlag-
zeuger den Linien des Basses, zeugt davon, wieviel Verstdndnis in einer solchen
Rhythmusgruppe herrscht. Es gibt hier verschiedenste Formen von Anschliissen
und es sind hiufig gerade die neuen, ungehorten, die fiir den Moment den stérks-
ten Bezug unter den Instrumentalisten stiftet. Aber wie Schlagzeug und BaB hier
zueinander Stellung nehmen, hat nicht die Form von Ja/Nein-Stellungnahmen.
Zweifellos binden sich die Praktiken aneinander, aber nicht, indem sie implizit
Bewertungen tiber Richtigkeiten vornehmen, sondern indem sie die Struktur des
eigenen musikalischen Verstehens von der anderen EntidufBerung als dieser be-
sonderen Entiduflerung her entwickeln.

Das Beispiel ruft eine Charakterisierung in Erinnerung, die Habermas haufig
fiir unterschiedliche als neostrukturalistisch eingeordnete Theoretiker gebraucht.
Diese findet sich unter anderem im Rahmen einer Bestimmung der Diskurstheo-
rie des Rechts als eines Versuchs das »normativ-praktische[] Selbstverstindnis
der Moderne im ganzen [...] so zu rekonstruieren, dal es seinen normativen Ei-
gensinn gegeniiber szientistischen Reduktionen wie gegeniiber dsthetischen As-
similationen behaupten kann.«> Zwei FuBnoten ordnen den szientistischen Re-
duktionismus Luhmann und den Asthetizismus Derrida zu. Den Vorwurf des
Asthetizismus verstehe ich dabei so, da Habermas es als falsch und sozusagen
der harten Welt des Ungerechten nicht standhaltend ansieht, den Begriff der Ge-
rechtigkeit als den Anspruch zu erldutern, dem Besonderen gerecht zu werden.

3 J. Habermas: Faktizitit und Geltung. Beitrdge zur Diskurstheorie des Rechts und
des demokratischen Rechtsstaats. Vierte, um Nachwort und Literaturverzeichnis
erweiterte Ausgabe, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1994, S. 11.

- am 14.02.2026, 14:17:


https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMATIVITAT ALS REGULIERUNG ODER ALS BINDUNG | 207

Konfrontiert mit diesem Vorwurf erscheint Derrida fast eher als ein Platzhalter
fiir Adorno, dessen Asthetische Theorie der Kunst die Rolle zugeschrieben hatte,
die Integritit des besonderen Nichtidentischen zu wahren (fiir Habermas ein wei-
teres Verfehlen der Notwendigkeit, die normativen Grundlagen der eigenen The-
orie ausweisen zu konnen). Hier liegt also eine tiefgreifende Differenz in Ha-
bermas’ und Derridas Verstindnis des Sozialen. Habermas hélt es nicht fiir
denkbar, die Konstitution des Sozialen in Termini der Alteritit, das heifit in Ter-
mini eines Bezugs auf das Andere als das andere Besondere begreiflich zu ma-
chen. Diese Konstitution soll nur durch die Vermittlung einer Regel moglich
sein. Das oben gegebene Beispiel des Musizierens sollte phinomenal greifbar
machen, was die vorliegende Arbeit in der Auseinandersetzung mit Derrida sys-
tematisch entwickelt hat: Dall diese Vorstellung einer Vermittlung iiber regulie-
rende Normen zu einer Fehlkonzeption des Sozialen fiihrt, die neben den disku-
tierten theoretischen Folgeproblemen auch zu einem sehr verengten Begriff des-
sen fiihrt, was es heif3t, sozial gebunden zu sein.

Der héufig erhobene Vorwurf, die Dekonstruktion koénne auf der Basis eines
am Besonderen orientierten Begriffs der Gerechtigkeit keine Anleitung fiir die
notwendige politische oder rechtliche Regulierung unserer faktischen Verhilt-
nisse liefern, trifft so die verdnderte Vorstellung von der Beschaffenheit des So-
zialen in gewisser Weise recht gut; er versteht nur das Argument nicht, das dahin
filhrt. Das Argument besagt, da3 es einer Vermittlung des Begriffs der Gerech-
tigkeit mit den Notwendigkeiten des Faktischen nicht bedarf, weil dieser Begriff
der Gerechtigkeit der Begriff eines Verhéltnisses ist, in das wir uns faktisch —
und zwar insofern wir uns tiberhaupt in Verhéltnissen verstehen: faktisch unaus-
weichlich — gestellt sehen. Die Normativitit unseres Bezugs auf unverfligbare
Andere, an dem wir unser Verstehen als das Verstehen von Anderem ausbilden,
ist eine Implikation der Faktizitét unseres Standes in der Welt.

Der Vorwurf der politischen Belanglosigkeit eines vom Anspruch des Ande-
ren her erlduterten Begriffs der Gerechtigkeit beruht auf einer Pramisse der Art,
dal3 die Moral der Erginzung durch das positive Recht bedarf, denn »[a]nders als
die Moral muf3 ndmlich das Recht das Gefille zwischen Norm und Wirklichkeit
normativ, auf dem Wege der Rechtsetzung, iiberbriicken.«* Die Kluft, die es hier
zu tiberbriicken gilt, tut sich auf, weil nach dieser Vorstellung nur der von mora-
lischen Griinden erreichbar ist, der in moralischer Einstellung handelt. Wer dies
aber nicht tut, dem kann kein moralisches Argument entgegengehalten werden,
das ihn iiberzeugen konnen miiBte, die moralische Einstellung einzunehmen.’
Weil das Regulativ der Moral nur greifen kann, wo die Einstellung einer Beriick-

4 J. Habermas: »Realismus nach der sprachpragmatischen Wende, S. 62.

5 Dies verficht Habermas gegen Apel, der fiir die Erweiterung der Diskursethik um
ein Ergénzungsprinzip eintritt, das tiber den zur blolen Normenpriifung geeigneten
Universalisierungsgrundsatz hinaus von allen eine »moralische Verantwortung fiir
die Institutionalisierung von Recht und Moral« fordern soll. Vgl. J. Habermas: »Re-
alismus nach der sprachpragmatischen Wende, S. 60f.

- am 14.02.2026, 14:17:


https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

208 | HABERMAS UND DERRIDA UBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG

sichtigung des Sozialen eingenommen wird, soll das Recht beispringen, um letzt-
lich mit Mitteln des Zwangs einen normativ legitimierten externen Ersatz fiir die
mangelnde innere Orientierung am Sozialen zu schaffen.

In dieser Auffassung des Rechts als einer legitimen Fortsetzung der mora-
lisch gerechtfertigten Regulierung mit anderen Mitteln kann aber nicht verstind-
lich gemacht werden, was Habermas in dem angefiihrten Zitat als die Aufgabe
des Rechts beschreibt: eine normativ angeleitete Rechtsetzung zu betreiben. Die
Griinde daftir wurden oben diskutiert: Die Figur einer Rechtsetzung, die eine
Normwirklichkeit setzt, indem sie den normativen Regeln des Gerechtigkeitsver-
stindnisses folgt, bleibt im Regelregref3 stecken. Sie wird nie ausweisen kénnen,
warum gerade diese konkretisierte Rechtsnorm als eine Umsetzung jener morali-
schen Norm soll gelten kénnen. Daher ist diese Normativitidt der Rechtsetzung
der Wirklichkeit nicht ndher oder ferner als jene der Moral.

Derridas Auffassung der Normativitét als wurzelnd in einem Anspruch des
Anderen stellt einen Versuch dar, die Wirklichkeit des Normativen in anderer
Weise zu fassen. Die Diagnose fiir die Widerspriichlichkeit der Habermasschen
und vergleichbarer Auffassungen des Normativen lautet: Normative Beziige
konnen nicht als regulierende Verhiltnisse gedacht werden. Derrida ist der Auf-
fassung, dafl das Normative als ein Gebundensein nicht im Sinne einer wirksa-
men Regulierung zu verstehen ist, sondern im Sinne eines unverfiigbaren An-
spruchs.

Dies stellt das wichtigste Ergebnis der vorliegenden Untersuchung tiber die
Grundlagen des Sozialen dar. Wenn wir soziale Verhéltnisse als normativ struk-
turierte Verhiltnisse auffassen wollen, dann konnen wir eine Irreduzibilitit des
Sozialen nur denken, wenn wir nicht danach fragen, wie sozialititsermoglichende
Regulierungen zustande kommen, sondern danach, worin die Sozialitidt unserer
Bindungen besteht. Die Frage nach der Moglichkeit des Sozialen ist nicht eine
Frage nach der Méoglichkeit bestimmter Ordnungen, die auf bestimmten Richtig-
keiten beruhen, sondern es ist eine Frage nach dem Charakter der Bindung, die
uns in die Dimension des Sozialen stellt. Ein Modell elementarer Vergesell-
schaftung, das darauf angelegt ist, eine Erkldrung dafiir liefern zu konnen, wie
die richtigen Regulierungen zum Zug kommen, wird das Soziale letztlich immer
reduzieren. In diesem Sinne beruht auch die Kantische Idee einer Bindung an das
allgemeine Gesetz auf jener transzendentalistischen Grundlage, auf der das Fak-
tum der Vernunft noch das einer allgemein-individuellen Vernunft ist. Gesucht
ist aber der Begriff einer konkret-sozialen Vernunft und der ist auf Basis der Idee
der Selbstbindung im Sinne einer Selbstregulierung nicht zu gewinnen. Der Beg-
riff des Normativen als einer Regulierung, die sich an der Unterscheidung zwi-
schen dem Richtigen und dem Falschen orientiert, bleibt immer ein vorgingig
epistemischer Begriff des Normativen. Von ihm aus kann nur verstandlich ge-
macht werden, warum es rational ist, sozial zu sein, aber nicht, warum wir ratio-
nal nur sein konnen, weil wir sozial sind.

- am 14.02.2026, 14:17:


https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMATIVITAT ALS REGULIERUNG ODER ALS BINDUNG | 209

Demgegeniiber scheint es mir fruchtbar, Derrida und Lévinas darin zu folgen,
das Moment der Normativitit von Beziigen vom Moment ihres Gehaltes zu un-
terscheiden. Unter dieser Voraussetzung kann verstindlich gemacht werden, daf3
wir zu Verstidndnissen oder zu Rationalitét (sofern diese nicht auf das Vermogen,
Richtiges und Falsches zu unterscheiden, zuriickgefiihrt wird) stets nur gelangen,
sofern wir normativ gebunden sind. Dann ist die Reichweite des Sozialen nicht
mehr geringer als jene des Rationalen und damit eine zentrale Pramisse auch des
Habermasschen Theorieprojekts erfiillt.

- am 14.02.2026, 14:17:


https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

210 | HABERMAS UND DERRIDA UBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG

4.5 Eine normative Grundlegung der Kritik?

Mit dem Ende dieser Untersuchung stehen wir noch am Anfang des Unterfan-
gens, um dessentwillen sie angegangen wurde. Als sloganartiger Tagungstitel
hitte die Ausgangsfrage in etwa lauten konnen: Was heifit Kritische Theorie der
Gesellschaft — mit Habermas wnd Derrida? Es wurde sicherlich nur ein Aus-
schnitt der Themen beriihrt, die sich mit dieser Frage verbinden lassen. Verfolgt
wurden die Fragen, wie die Habermassche Idee zu verstehen ist, da3 es einen Zu-
sammenhang zwischen Sprachlichkeit und Sozialitdt gibt, der fiir eine Gesell-
schaftstheorie des fraglichen Typs relevant ist, in welchem systematischen Kon-
text Habermas diese Frage entwickelt und wie sich dies alles darstellt, wenn man
Derrida auf dieselbe Frage hin liest.

Diese enge Fragestellung muf3 sich dadurch rechtfertigen, dal Habermas’
Uberzeugung, die Erlduterung des Zusammenhangs von Sprachlichkeit und Sozi-
alitit sei fiir eine kritische Gesellschaftstheorie zentral und mehr noch: grundle-
gend, ein ebenso schwierig zu entfaltender wie interessanter Gedanke ist. Zur
Rechtfertigung dieser Fragestellung hat man in Derrida einen Gewéhrsmann.
Wenn man die Frage nach dem Zusammenhang von Sprachlichkeit und Sozialitit
als die Frage danach auffafit, in welcher Weise die Dimension des Normativen
als ein untilgbares und irreduzibles Moment dessen ausgewiesen werden muf,
wie wir uns in der Welt verstehen, dann bildet diese Frage ein Herzstiick ebenso
von Derridas wie von Habermas’ Werk. Man kann also sagen, da Habermas und
Derrida mindestens in dieser wichtigen Hinsicht die Perspektive teilen, aus der
sie tiber unser gesellschaftliches Dasein nachdenken.

Man kann diese Diagnose auch sprachtheoretisch wenden. Derrida ist ebenso
wie Habermas der Meinung, da3 wir nicht verstehen konnen, was die Sprache
ausmacht, wenn wir es nicht im Zusammenhang damit verstehen, worin die irre-
duzible Sozialitidt unseres Daseins besteht. Diese Perspektive auf die Sprache
geht tber eine rein sprachphilosophische Erorterung einer Verkniipfung des
sprachlich strukturierten Umgangs mit Gehalten mit einer normativen Struktur
der Sprache hinaus, wie sie z.B. weithin der Gegenstand der Debatte um das
sprachliche Regelfolgen ist. Wir konnen nach Habermas und Derrida unsere
Sprachlichkeit nur erldutern, wenn wir diese Erlduterung mit dem Gedanken ver-
kntipfen, dafl die Sprache uns als Gegeniiber in ein sozialititser6ffnendes Ver-
hiltnis zueinander bringt, in dem wir uns — eher mit Derrida gesprochen — an den
Anderen um des Anderen willen gebunden verstehen oder — in eher Kantisch-
Habermasschen Termini formuliert — den Anderen als Zweck an sich selbst anse-
hen. Habermas und Derrida vertreten, daf3 wir unseren Stand in der Welt als ver-
stechende Wesen wiederum selbst nur verstehen kénnen, wenn wir uns vor die
Aufgabe gestellt sehen, uns dariiber auseinanderzusetzen, wie unsere sozialen
Verhéltnisse als gerechte Verhéltnisse eingerichtet sein konnen.

- am 14.02.2026, 14:17:


https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINE NORMATIVE GRUNDLEGUNG DER KRITIK? | 211

Dennoch gibt es einen Dissens zwischen Derrida und Habermas, der die
scheinbar vorrangigste Festlegung des letzteren betrifft. Eine kritische Theorie
der Gesellschaft wird nach Derrida keine Theorie sein kénnen, die ihre normati-
ven Grundlagen auszuweisen vermag. Derrida ist der Gedanke fremd, daf das
Normative eine Grundlage sein konnte. Die normative Grundlage einer kritischen
Gesellschaftstheorie miifite eine Grundlage sein, die die kritischen Unterschei-
dungen instruiert, welche die Theorie in ihre Beschreibungen gesellschaftlicher
Verhiltnisse einzeichnet. Eine solche normative Grundlage wire als ein Kompal3
zu verstehen, der uns den richtigen vom falschen Gang der gesellschaftlichen
Dinge unterscheiden 148t, um gegebenenfalls regulierend eingreifen zu konnen.
Wie oben erortert, versteht Derrida die Normativitit des Sozialen nicht als einen
Zusammenhang des Unterscheidens von Richtigem und Falschem mit einer daran
orientierten Regulierung unserer EntduBerungen. Damit scheint klar, da wir
nach Derrida das Theoretisieren unseres gesellschaftlichen Lebens nicht mit der
Hoffnung verbinden diirfen, wir konnten einen Kompal} finden, der uns in allen
Situationen den Weg zu gerechteren Verhiltnissen wiese. Das Normative gibt
dem Verstiandnis Derridas folgend kein Fundament ab, auf dem wir ein Theorie-
gebdude errichten kénnten, das, sozusagen nach der richtigen Himmelsrichtung
ausgerichtet, der Kritik den Weg weist. Die Frage der Gerechtigkeit 148t sich
nicht mit dem Projekt einer Theoriegrundlegung verkniipfen.

Derrida erscheint somit beinahe als der strengere Kantianer. Denn obschon
wir nicht auf sicheres Geleit im normativ gebahnten Gelédnde hoffen diirfen, sind
wir nach Derrida auf die Gerechtigkeit verpflichtet. Wir sind vom Anderen ver-
pflichtet, weil wir sonst, mit Brandom gesprochen, nicht »wir< sagen konnten.
Wir sind — mit Derridas Formulierungen aus Die Einsprachigkeit des Anderen
gesagt — die, denen es mit dem Sagen-Konnen aufgegeben ist, das Sprechen des
Anderen als das Versprechen jener einzigartigen Sprache zu verstehen, die un-
sere Sprache wire — ohne daraus zu schlielen, daf3 diese Sprache die Sprache al-
ler werden konnte.

- am 14.02.2026, 14:17:


https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

