
 

4. Habermas und Derrida über elementare  

Vergesellschaftung 

 

Habermas und Derrida teilen, mit vielen anderen PhilosophInnen, ein Verständ-

nis ihrer Arbeit, das folgendermaßen formuliert werden könnte: Die philosophi-

sche Exploration unseres Standes in der Welt steht vor der Aufgabe, zu erläutern, 

in welcher Weise endliche, raum-zeitlich situierte, soziale Wesen Verständnisse 

von sich und der Welt ausbilden. Über diese allgemeine Formulierung hinaus tei-

len Habermas und Derrida die spezifischere Auffassung, daß die Momente der 

raumzeitlichen Endlichkeit, der Ausbildung von Verständnissen und der Soziali-

tät jeweils irreduzibel sind. 

Die Fragestellung der vorliegenden Studie hat das Moment des Sozialen als 

den Ansatzpunkt gewählt, von dem aus die unterschiedlichen Weisen von Ha-

bermas und Derrida, jenen Zusammenhang irreduzibler Momente zu charakteri-

sieren, untersucht wurden. Dabei habe ich mich von der Habermasschen Theo-

rieanlage dahingehend leiten lassen, die Frage nach der Beschaffenheit und Rolle 

des Sozialen im Blick auf die Modellierung einer elementaren Situation sozialer 

Praxis zu eruieren, der zugeschrieben wird, konstitutiv für den sozialen Zusam-

menhang zu sein. Habermas’ Theorie des kommunikativen Handelns modelliert 

den Mechanismus kommunikativer Handlungskoordinierung als eine solche ele-

mentare soziale Praxis. 

Im letzten Kapitel wurde dargestellt, wie Derrida den Zusammenhang der ir-

reduziblen Momente der raumzeitlichen Situiertheit, der gehaltvollen Verständ-

nisse und der Sozialität konzipiert. In diesem abschließenden Kapitel ist nun zu 

erörtern, wie sich die Modellierung einer Situation elementarer sozialer Praxis im 

Lichte der Überlegungen Derridas darstellt. Ich werde zunächst auf einen grund-

legenden Unterschied eingehen, der den Status des Begriffs einer elementaren 

Verständigungssituation betrifft: Während Habermas eine spezifische soziale 

Praxis in der Rekonstruktion elementarer Vergesellschaftung auszeichnet, geht 

aus Derridas Überlegungen hervor, daß man gerade auf eine solche Auszeich-

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


192 | HABERMAS UND DERRIDA ÜBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG 

 

nung verzichten muß (4.1). Im Anschluß an die Erörterung dieser Differenz gehe 

ich nochmals auf Schwierigkeiten in Habermas’ Theorie ein, an denen ersichtlich 

wird, daß Habermas selbstgesetzte Theorieansprüche genau deswegen nicht ein-

lösen kann, weil er eine spezifische soziale Praxis als sozialitätskonstituierend 

herausstellen will (4.2). In den darauf folgenden zwei Abschnitten werde ich 

ausgehend von den Begriffen des Geltungsanspruchs (4.3) und der Ja/Nein-Stel-

lungnahme (4.4) entfalten, welche Verschiebungen sich ergeben, wenn man es 

unternimmt, den von Habermas und Derrida geteilten, aber von ersterem nicht 

eingelösten theoretischen Ansprüchen unter Rückgriff auf Überlegungen des 

zweiteren gerecht zu werden. Zuletzt betrachte ich in einem kurzen Ausblick, wie 

sich das Projekt einer kritischen Gesellschaftstheorie, die ihre normativen Grund-

lagen ausweisen kann, dann im Lichte der vorliegenden Überlegungen insgesamt 

darstellt (4.5). 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SPEZIFITÄT ODER UNBEGRENZTHEIT ELEMENTARER SOZIALER PRAXIS | 193 

 

4.1  Spezi f i tät  oder  Unbegrenzthei t  e lementarer  

sozia ler  Praxis  

 

 

Als ein Modell elementarer Vergesellschaftung hat in Habermas’ Theorie der 

Mechanismus kommunikativer Handlungskoordinierung die Funktion, die Mög-

lichkeit sozialer Ordnung zu erklären. Das Fundament dieser Erklärung legt Ha-

bermas in einer pragmatischen Sprachtheorie. Der in sprachtheoretischen Ter-

mini erläuterten ›Universalpragmatik‹ fällt die Aufgabe zu, den Zusammenhang 

zwischen Bedeutung und Geltung in den drei Dimensionen der Wahrheit, der 

Richtigkeit und der Wahrhaftigkeit zu erläutern. 

In diesem Zusammenhang zwischen Bedeutung und Geltung kommen – um 

dies zu rekapitulieren – in doppelter Weise normative Verhältnisse ins Spiel. Ei-

nerseits soll das Verständnis dafür, was ein Sprechakt hinsichtlich des sozialen 

Zusammenhangs bedeutet, darauf beruhen, daß verstanden wird, in bezug auf 

welche Normen der Sprechakt in seiner Eigenschaft als eine Handlung (z.B. als 

Aufforderung, Bitte, Taufe etc.) Gültigkeit im Sinne von Normenkonformität für 

sich beanspruchen kann. Insofern hängt das Verständnis von Sprechakten mit 

dem Verständnis von Handlungsnormen zusammen. Andererseits besteht der Zu-

sammenhang zwischen Geltung und Normativität darin, daß ein Sprechakt stets 

eine beziehungsstiftende Kraft besitzt, weil mit ihm implizit die Gewähr gegeben 

wird, nötigenfalls Gründe für seine Gültigkeit gemäß unseren Rationalitätsnor-

men zu geben. Wenn soziale Gegenüber sich im Medium von Gründen über Gel-

tungsfragen auseinandersetzen können, »lenken Rationalitätsnormen ihren 

Geist».
1
 Auf der Basis dieser Rationalitätsnormen können die Gegenüber dann 

klären, welche Handlungsnormen, die »den Willen von Aktoren binden«,
2
 als ge-

eignet gelten dürfen, soziale Ordnung zu ermöglichen. Die soziale Welt – die 

Gesamtheit der legitim geordneten Beziehungen – reproduziert sich nach dieser 

Vorstellung in den Akten kommunikativer Handlungskoordinierung, indem im- 

oder explizit (d.h. mit oder ohne Wechsel in den Diskurs) die leitenden Hand-

lungsnormen konsentiert werden. 

Die Normativität, die für die Rationalität von Aktoren überhaupt in Anschlag 

gebracht wird, hat also selbst keine soziale Dimension, weswegen Habermas es 

auch für problematisch hält, die Vernunft welthabender, sprachlicher Wesen im 

Ganzen und deren Handeln unter einem Begriff von Normen zusammenzufassen. 

Diese Einschätzung wurde oben darauf zurückgeführt, daß Habermas als das ba-

sale Phänomen des Umgangs mit Gehalt den problemlösenden Sprachgebrauch 

ansieht. Hinsichtlich seiner Beschreibung einer elementar vergesellschaftenden 

Situation hat diese Konstruktion den Effekt, daß Habermas nicht alle Interakti-

onssituationen als Bestandteil der Sozialität von Aktoren ansehen kann, sondern 

                                                 

1 J. Habermas: »Von Kant zu Hegel«, S. 149. (Herv. im Orig.) 

2 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


194 | HABERMAS UND DERRIDA ÜBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG 

 

nur die, die qua Ausrichtung auf mögliche Verständigung zur Konsentierung der 

als gültig ausweisbaren Handlungsnormen beitragen. Dies ist der Sinn der Unter-

scheidung zwischen strategischem und kommunikativem Handeln. Strategisches 

Handeln gilt zwar als rational, aber nur als in einem parasitären Sinne sozial, weil 

es zur Erhaltung des sozialen Zusammenhangs nichts beiträgt. Habermas’ Unter-

scheidung zwischen der »Normativität von Vernunft selbst«
3
 und der Normativi-

tät des Handelns führt also zu einer Modellierung, die die Möglichkeit vorsieht, 

daß wir das soziale Moment unseres Daseins in einer Weise veräußerlichen – so-

zusagen abstreifen können –, daß wir uns auf soziale Verhältnisse zumindest vo-

rübergehend als außerhalb ihrer Stehende zu beziehen vermögen. 

Diese Möglichkeit besteht nach Derrida nicht. Nach Derrida können wir nur 

dort Verstehen ausbilden, wo wir mit anderem als mit etwas umgehen, durch das 

wir uns, weil in seinem Anspruch stehend, als normativ gebunden verstehen. Wo 

immer Wesen sich verstehend – oder rational – auf Welt beziehen, stehen sie in 

der Dimension des Sozialen. Es kann nach Derrida also keine Auszeichnung be-

stimmter Situationen geben, die in einem elementareren Sinne sozial wären, als 

andere. Die von Habermas ausgeführten Charakteristika der ›verständigungsori-

entierten Einstellung‹ (wahrhaftig, an kritisierbaren Geltungsansprüchen orien-

tiert, beim Übergang in den Diskurs einzig durch den zwanglosen Zwang des 

besseren Arguments angeleitet etc.), in der einzig Vergesellschaftung als Repro-

duktion der Lebenswelt möglich ist, können nach Derrida nicht als Charakteris-

tika gelten, die ein in einem hervorgehobenen und grundlegenden Sinne soziales 

Verhalten beschreiben. Wo wir einander als Verstehende begegnen, begegnen 

wir uns nach Derrida als Soziale. Dabei ist wichtig zu beachten, daß dies kein 

weniger anspruchsvoller Begriff des Sozialen ist, als Habermas ihn fordert. Daß 

wir einander als Soziale begegnen, heißt auch für Derrida, daß wir aneinander in 

einem normativen Sinne gebunden sind, in bezug auf welche Bindung, wie ge-

schildert, auch der Begriff der Gerechtigkeit in Anschlag zu bringen ist. Nach 

Derrida gilt aber, daß die irreduzible Sozialität unseres Weltbezugs nicht nur in 

bestimmten Situationen zum Tragen kommt, sondern unseren Stand in der Welt 

unbegrenzt prägt. 

Mit dieser Konzeption genügt Derrida einem theoretischen Anspruch, den 

Habermas für die eigene Theorie einfordert, aber nicht einlösen kann: den Bezug 

auf die ›soziale Welt‹ als ein eigenständiges Moment unserer Rationalität zu er-

weisen. Die Eigenständigkeit oder Irreduzibilität des Sozialen ist von seiner Un-

begrenztheit nicht zu trennen. 

Denn immer, wenn die Möglichkeit gedacht werden soll, daß es ein rationa-

les Verhalten jenseits der Grundlagen des Sozialen gibt, bedarf es eines Maß-

stabs, anhand dessen sich zwischen den sozialitätsermöglichenden und den ande-

ren Verhaltensformen unterscheiden läßt. Dies hat zur Folge, daß das Vermögen 

der Rationalität, solche Maßstäbe aufzustellen, als der Sozialität derselben Ratio-

                                                 

3 Ebd., S. 148. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SPEZIFITÄT ODER UNBEGRENZTHEIT ELEMENTARER SOZIALER PRAXIS | 195 

 

nalität vorgängig angesehen werden muß. Dann kann aus der Perspektive der Ra-

tionalität zwischen dem rationalen sozialen und dem zwar rationalen, aber aso-

zialen Verhalten unterschieden werden. In einem solchen Gedankengang liegt 

insgesamt eine kognitivistische Verkürzung. Die Möglichkeit des Sozialen soll in 

der Möglichkeit der Erkenntnis gründen, welchem Maßstab ein Verhalten genü-

gen muß, um Sozialität zu ermöglichen. In Habermas’ Fall wird diese Möglich-

keit durch den stets möglichen Wechsel vom Handeln in den Diskurs ausgewie-

sen, in welchem uns einzig der rationale Zwang des besseren Arguments bindet – 

nicht aber ein Gegenüber. 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


196 | HABERMAS UND DERRIDA ÜBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG 

 

4.2  Drei  Folgeprobleme bei  Habermas 

 

Ich will nun an drei Folgeproblemen in Habermas’ Theorie verdeutlichen, wo 

diese aufgrund der Auszeichnung einer spezifischen, als elementar geltenden so-

zialen Praxis ihrem eigenen Anspruch nicht gerecht wird. Es handelt sich um ei-

ne Unklarheit im Verhältnis des Geltungsanspruchs der normativen Richtigkeit 

zu der Normativität von Geltungsansprüchen überhaupt, um die Unterscheidung 

der drei formalen Weltbegriffe als dreier Geltungssphären und um die Unter-

scheidung zwischen objektivierender und performativer Einstellung. 

 
Normativität der Geltungsansprüche überhaupt und der Geltungsanspruch der 
normativen Richtigkeit. Maeve Cooke hat die Ansicht vertreten, daß in Haber-

mas’ Sprachpragmatik Klärungsbedarf hinsichtlich der Unterscheidung normati-

ver Geltungsansprüche und dem Geltungsanspruch der normativen Richtigkeit 

besteht, und festgehalten, daß man in ganz unterschiedlichem Sinn einen norma-

tiven Anspruch auf die Richtigkeit einer Äußerung erheben kann.
1
 Dies führt sie 

– und anhand einer analogen Überlegung auch Albrecht Wellmer
2
 – zu der Über-

zeugung, daß Habermas’ Klassifizierung von genau drei Arten von Geltungsan-

sprüchen fragwürdig ist. Der Punkt, auf den Cooke und Wellmer hinweisen, ist, 

daß das Erheben eines Geltungsanspruchs auch von Habermas per se als ein 

normativ relevantes Phänomen angesehen wird. Genau diese Überlegung liegt 

der Idee zugrunde, mit dem Erheben von Geltungsansprüchen die Möglichkeit in 

Verbindung zu bringen, eine Sorte von Handlungskoordinierung zu entwickeln, 

die die Produktion und Reproduktion des sozialen Zusammenhangs hervorbringt. 

Dies führt zu der meines Erachtens richtigen Idee, daß sprachliche Praktiken in 

all ihren Formen (oder mit Habermas gesprochen: ›Dimensionen‹) Sozialität er-

öffnen. Zwar gelingt es Habermas, wie dargelegt, nicht, diese Multidimensiona-

lität des Sozialen angemessen zu fassen. Habermas’ Darstellung der »Funktionen 

des verständigungsorientierten Handelns für die Reproduktion der Lebenswelt«
3
 

läßt nur den Schluß zu, daß die soziale Integration als die Reproduktion der »le-

gitim geordnete(n) interpersonellen Beziehungen« einzig über den Geltungsan-

spruch der normativen Richtigkeit abgewickelt wird. Denn es ist dieser Gel-

tungsanspruch, der sich auf den Bereich der interpersonellen Beziehungen rich-

tet. Die in gelingender Handlungskoordinierung liegende Konsentierung stabili-

siert den Bereich der interpersonellen Beziehungen in Habermas’ Augen nur  

über diesen Geltungsanspruch der normativen Richtigkeit. Dies ist aber – worauf 

schon Cooke und Wellmer hingewiesen haben – eine systematische Verengung. 

Sie kommt zustande, weil Habermas sich die Reproduktion des sozialen Zusam-

menhangs als kognitive Bestätigung von dessen moralischer Grundlage denkt. 

                                                 

1 Vgl. M. Cooke: LaR, S. 67-74. 

2 A. Wellmer: »Was ist eine pragmatische Bedeutungstheorie?«, S. 349ff. 

3 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 212. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DREI FOLGEPROBLEME BEI HABERMAS | 197 

 

Der Versuch, die Normativität im sprachlichen Geschehen nur einer Geltungsdi-

mension zuzuweisen, führt zu einer systematischen Verwirrung. Dies macht zu-

letzt deutlich, daß die Unterscheidung der formalen Weltbegriffe als drei sozusa-

gen nebeneinander geordneter Geltungsdimensionen zwar einen nachvollziehba-

ren Unterschied zwischen unterschiedlichen Momenten des Weltbezugs markiert, 

aber kategorial falsch liegt. 

 
Weltdimensionen als Kategorien unterschiedlicher Gehalte. Habermas erläutert 

die Unterscheidung zwischen den formalen Weltbegriffen als den Unterschied 

zwischen verschiedenen Grundeinstellungen, die wir einnehmen. Dies lasse sich 

daran verdeutlichen, daß wir dem, was uns in diesen Einstellungen begegnet, ei-

nen jeweils unterschiedlichen Sinn zuweisen. Das uns in der objektiven Welt Be-

gegnende verstehen wir als solches, hinsichtlich dessen Aussagen wahr oder 

falsch sein können. Demgegenüber begegnen wir Normen als den Konstitutiva 

der sozialen Welt nicht als etwas, das wahr oder falsch sein kann, sondern in 

normenkonformer Einstellung, in der wir unterscheiden, ob normative Erwartun-

gen erfüllt oder verletzt werden. Zuletzt sei unser Bezug zu unseren Empfindun-

gen, Wahrnehmungen etc. wieder von anderer Art, weil wir zu ihnen einen spezi-

fisch privilegierten Zugang haben. Diese Unterscheidung läßt sich nach Haber-

mas auch als unterschiedliche Weisen beschreiben, in denen wir den Gehalt von 

Äußerungen identifizieren. Die formalen Weltbegriffe sind verschiedene Gel-

tungsdimensionen, weil sie unterschiedliche Sorten von Gehalten beinhalten: Sie 

stellen »universalpragmatische Bedeutungskategorien«
4
 dar. 

Vor dem Hintergrund von Bertrams (Derridas und Lévinas folgendem) Vor-

schlag, Gehalt und Normativität als zwei kategorial zu scheidende Momente des 

Verstehens aufzufassen, zeigt sich, daß Habermas die Mehrdimensionalität unse-

res Weltbezugs falsch anlegt. Habermas will zwar die Unterschiedlichkeit der 

Bezüge zur objektiven, subjektiven und sozialen Welt wahren: Letztlich konzi-

piert er sie aber doch als vor allem inhaltlich verschieden. So kommt es dann, 

daß in seiner Systematik die Sozialität unserer Vernunft, die doch basal sein soll, 

als ein unterschiedenes Element im verhakten Mobile der Vernunftvermögen er-

scheint. Vernunft gilt ihm doch nicht als untilgbar, als sozusagen im Querschnitt 

sozial. Dementsprechend sieht er eine fundamentale Unterscheidung zwischen 

sozialitätsermöglichenden und davon abfallenden Interaktionen vor. Die dieser 

Unterscheidung korrespondierende Differenzierung zwischen objektivierender 

und performativer Einstellung steht in analoger Weise quer zu den Ausgangsin-

tentionen seines Projekts. 

 
Objektivierende und performative Einstellung. Die Unterscheidung zwischen ob-

jektivierender und performativer Einstellung ist das Pendant zur Unterscheidung 

zwischen strategischem und kommunikativem Handeln auf methodologischer 

                                                 

4 J. Habermas: UPmk, S. 409. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


198 | HABERMAS UND DERRIDA ÜBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG 

 

Ebene. In objektivierender Einstellung fassen wir nach Habermas Sachverhalte 

auf. Für sie ist kennzeichnend, daß wir in normativer Hinsicht unempfänglich 

sind. Demgegenüber nehmen wir in performativer Einstellung an Verständi-

gungsprozessen wirklich oder, wie im Fall verstehender Wissenschaften, virtuell 

teil. In performativer Einstellung unterstellen wir unseren Gegenübern, daß diese 

mit ihrem und dem Verhalten ihrer Gegenüber Sinn verbinden. Kurz: In perfor-

mativer Einstellung behandeln wir unsere Gegenüber als intentionale Aktoren, 

die Rationalitätsnormen folgen und ihren Willen normativ binden können. Ha-

bermas unternimmt den Nachweis, daß die Soziologie auf einen verstehenden 

Zugang zu ihrem Gegenstand und damit auf einen Zugang in performativer Ein-

stellung verpflichtet ist. 

Der Begriff der objektivierenden Einstellung ist aber tatsächlich auf dem Bo-

den der Habermasschen Theorie inkonsistent und zwar aus denselben Gründen, 

die auch die Differenzierung der Weltbegriffe und die Unterscheidung zwischen 

strategischem und kommunikativem Handeln falsch angelegt sein lassen. Wo der 

Umgang mit Gehalten, i.e. das Verstehen von Äußerungen, an ein Verständnis 

der Akzeptabilitätsbedingungen von Äußerungen geknüpft ist, könnten wir, wenn 

wir in normativer Hinsicht gänzlich unempfindlich wären, überhaupt nichts ver-

stehen. Wir verstünden eben nicht, daß eine Äußerung mit Geltungsansprüchen 

verbunden ist, und also verstünden wir nach Habermas schlicht gar nicht. Die 

Vorstellung einer objektivierenden Perspektive auf die Welt ist gemeint als die 

ausschließliche Orientierung an der reinen (wenngleich falliblen) Erkenntnis, die 

sich nicht auf Handlungszusammenhänge bezieht. Es ist ein erstaunliches Phä-

nomen, daß Habermas einerseits so eindeutig die reine Fiktionalität und ver-

nunfttheoretische Unsinnigkeit eines auf ein Erkenntnisvermögen plus zweckra-

tionaler Handlungsorientierung eingeschrumpften Aktors kritisiert und gleich-

zeitig die Unterscheidung zwischen objektivierender und performativer Ein-

stellung zu einem Herzstück seiner Philosophie macht. Indem er so dem rati-

onalistischen Empirismus zugesteht, immerhin die halbe Wahrheit zu sein, ist die 

Möglichkeit schon vertan, unsere Sozialität als ein basales Moment unserer Rati-

onalität verständlich zu machen.
5
 

                                                 

5 Hillary Putnam hat diesen Zug von Habermas’ Theorieanlage hervorgehoben. In 

»Werte und Normen« argumentiert er vehement gegen Habermas’ Auffassung, ein-

zig moralische Normen seien einer allgemeinen Rechtfertigung zugänglich, wäh-

rend ethische Werte stets ihrem partikularen Ursprung verhaftet blieben. Habermas 

gelten allein Normen als der Gegenstand von Urteilen praktischer Vernunft, wäh-

rend Werte nicht (allein) durch Gründe gerechtfertigt werden können, sondern in ir-

gendeiner anderen Weise erklärt werden müssen. Unter der Überschrift »Warum 

gibt es überhaupt ein Interesse, Werte zu relativieren oder zu ›naturalisieren‹?« 

kommentiert Putnam wie folgt:  

»Obwohl der Wunsch, die Ethik zu ›naturalisieren‹ sehr weit verbreitet ist, ist der 

›Preis‹ der Naturalisierung äußerst hoch. [...] Alle naturalistischen Darstellungen 

haben folgende Gemeinsamkeit: Entweder streiten sie ab, daß ethische Sätze Aus-

drücke von Urteilen sind, von Überlegungen, die ohne einen ›Zusatz‹ wie ›in der 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DREI FOLGEPROBLEME BEI HABERMAS | 199 

 

Derrida und Bertram folgend, läßt sich in der Unterscheidung zwischen ob-

jektivierender und performativer Einstellung der Unterschied zwischen den Mo-

menten des Gehalts und des Normativen in unserem Weltbezug angezielt sehen. 

Diese Momente können aber nicht als irgendwie eigenständige oder voneinander 

unabhängig auftretende Weltverhältnisse verstanden werden. Sie sind gerade nur 

aus ihrem unbegrenzten Zusammenhang heraus zu verstehen. Habermas’ Eintre-

ten für einen Rationalitätsbegriff, der die Mehrdimensionalität unseres Weltbe-

zugs uneingeschränkt zur Geltung bringen soll, scheint mir auch darauf angelegt 

zu sein – selbst wenn sein Programm das letztlich nicht einlösen kann. Ich will in 

den drei abschließenden Abschnitten darstellen, inwiefern die Berücksichtigung 

Derridas helfen kann, das Programm einer Theorie umzusetzen, die Vergesell-

schaftung auf der Grundlage des Zusammenhangs zwischen dem Umgang mit 

Gehalten und einer normativ strukturierten Sozialität beschreibt. 

 

                                                                                                                                               

jeweiligen sozialen Welt‹ oder ›relativ zu den Wünschen und Einstellungen des In-

dividuums‹ als falsch oder richtig, verbürgt oder unverbürgt beschrieben werden 

können, oder sie geben (wenn sie meinen, daß es so etwas wie vollständig rationale 

oder objektive ethische Urteile gibt) eine Erklärung des Zwecks, und manchmal des 

Inhalts, derartiger Urteile in nicht-ethischen Begriffen. [...] 

Ich denke, in unserer Zeit spiegelt das wohl die verführerische, aber letztlich katast-

rophale Attraktivität einer Strategie, die auch zum logischen Positivismus führte. 

Diese Strategie könnte folgendermaßen beschrieben werden: ›Gib dem Skeptiker 

fast alles, was er verlangt, solange du ein gewisses absolutes Minimum wahren 

kannst.‹« 

Nachdem Putnam diesen Gedanken hinsichtlich des logischen Positivismus erläutert 

hat, klärt er den Bezug zu Habermas wie folgt:  

»Ich weiß, man wird mich jetzt daran erinnern, daß Habermas kein logischer Positi-

vist oder Reduktionist ist, nicht einmal ein ›Naturalist‹. Für mich sieht es aber so 

aus, als läge seinem Wunsch, jeden Diskurs über Werte außerhalb der engen Gren-

zen der Diskursethik als bloße Verhandlung von Differenzen zwischen ›Lebenswel-

ten‹ zu behandeln, und auch dem Grund, weshalb er hier fürchtet, irgendeine Objek-

tivität zuzugestehen, die sich darüber hinaus auf einen solchen Wertediskurs 

erstreckt – der Furcht nämlich, ein solches Zugeständnis würde mit der ›Moderne‹ 

nicht vereinbar sein (hier ist das der moderne Verdacht gegenüber allem, was für 

›metaphysisch‹ gehalten wird) –, als lägen alledem positivistische Wünsche und 

Gründe zugrunde. Und die Idee, man könne den Positivisten sehr vieles einräumen 

und trotzdem ein kleines bißchen zurückbehalten, von dem man glaubt, es werde 

ausreichen, um die gesamte ethische Objektivität, die man wünscht oder braucht, 

wiederherzustellen, ist derselbe Irrtum, wie die positivistische Idee, man könne den 

Skeptikern sehr vieles einräumen und dennoch einen kleinen Rest zurückbehalten, 

von dem man glaubt, er werde ausreichen, die ganze wissenschaftliche Objektivität, 

die man wünscht oder braucht, wiederherzustellen.« Hilary Putnam: »Werte und 

Normen«, in: Günther/Wingert (Hg.), Die Öffentlichkeit der Vernunft (2001), S. 

280-313, hier S. 306f. u. 311f. Meines Erachtens bezeugen die von mir oben ver-

handelten Habermasschen Unterscheidungen sowie insgesamt die Strategie, eine 

spezifische soziale Praxis als die elementare Praxis auszuzeichnen und die davon 

unterschiedenen Praxen sozusagen instrumentalistisch zu naturalisieren, die Rich-

tigkeit von Putnams Diagnose. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


200 | HABERMAS UND DERRIDA ÜBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG 

 

4.3  Ansprüche erheben oder  im Anspruch stehen 

 

In »Was heißt Universalpragmatik?« war Habermas der Frage nachgegangen, 

wodurch Sprechhandlungen sich dafür qualifizieren, die Ausbildung einer Bin-

dung zwischen Alter und Ego zu befördern. Nach Habermas’ (Searle folgender) 

Analyse spezifiziert der illokutionäre Aspekt von Sprechakten eine Art von En-

gagement, das der Sprecher eingeht. Dieses bestimmte Engagement bildet den 

Inhalt der ›interaktionsfolgenrelevanten Verbindlichkeiten‹, durch die der 

Sprechakt in einer Interaktionssituation koordinationswirksam werden kann. Im 

Fall eines Ratschlages zum Beispiel besteht das Engagement darin, eine be-

stimmte Verantwortung für die Folgen von Alters Handeln zu übernehmen, so-

fern dieser den Ratschlag befolgt. Das Eingehen dieses Engagements durch Ego 

ist aber nach Habermas alleine nicht hinreichend, um einen Bindungseffekt zu 

erzielen. Dieser Bindungseffekt beruht genauer darauf, daß Ego die Forderung 

erhebt, Alter möge anerkennen, daß das Eingehen dieses Engagements in der ge-

gebenen Situation hinsichtlich der drei Geltungsdimensionen der Wahrheit, der 

Richtigkeit und der Wahrhaftigkeit in Ordnung war und daß Ego darüber hinaus 

die Gewähr dafür übernimmt, einer möglichen Skepsis von Alter mit Gründen 

begegnen zu können, die das fragliche Engagement als tatsächlich in Ordnung 

ausweisen können und die einer Überprüfung durch Alter fähig sind. Habermas 

sieht die Ermöglichungsbedingung des Sozialen darin, daß wir als sprachliche 

Wesen in den Bezugnahmen auf unsere Gegenüber je den Anspruch auf die Gül-

tigkeit unserer Entäußerung erheben. Sozialität wäre demnach darauf gegründet, 

daß unser Status als vernünftige Wesen es uns ermöglicht, an unsere Gegenüber 

die Forderung zu richten, uns als begründetermaßen rechtmäßig handelnde Glie-

der des sozialen Zusammenhangs anzuerkennen. 

Demgegenüber geht Derrida davon aus, daß sich unsere Sozialität mit Bezug 

auf eine solche Gegründetheit unseres rechtmäßigen Handelns nicht verständlich 

machen läßt. Nach Derrida kann unsere Sozialität nicht auf die Stiftungsleistung 

einer durch Rechtsgründe getragenen Spontaneität zurückgehen. Wir können 

keine Möglichkeit des Sozialen denken, die gänzlich auf den Schultern von Alter 

und Ego ruhte, ohne eine Reduktion unserer normativen Bezüge vorzunehmen. 

Auch Derrida versteht normative Bezüge als eine Relation, die durch einen 

Anspruch charakterisiert ist. Dieser Anspruch wird aber nicht erhoben. In den 

Beziehungen zu unseren Gegenübern als zu Anderen sind wir in deren Anspruch 

gestellt. Dieses Gestelltsein geht auch nicht darauf zurück, daß die Anderen die-

sen Anspruch erheben würden. Sondern wir können überhaupt nur insoweit da-

von sprechen, in einer Beziehung zu unseren sozialen Gegenübern zu stehen, wie 

wir in deren Anspruch als in einem Anspruch stehen, der immer bereits gegeben 

ist. Das Verhältnis der sozialen Gegenüber zu diesem Anspruch ist wesentlich 

durch eine Passivität gekennzeichnet: Der Anspruch wird nicht erhoben, er wird 

empfangen. Derridas Verständnis von Sozialität hebt darauf ab, daß wir genau 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ANSPRÜCHE ERHEBEN ODER IM ANSPRUCH STEHEN | 201 

 

das normative Moment des Sozialen – das, was man die soziale Bindung nennen 

könnte – nicht primär von einer Aktivität her verstehen können. Wo der Verge-

sellschaftungsprozeß von einem aktivischen Einsatz her gedacht wird, kann er 

nach Derrida nicht mehr von einem Kalkül unterschieden werden, in welchem 

jeder Zug letztlich eine aneignende Bewegung der aktiven Instanz ist. Eine aktive 

Instanz ist stets von einer gewissen Fülle ihrer Vermögen her gedacht, die sie an-

eignend produziert und reproduziert. An den Anderen um des Anderen willen 

gewandt zu sein, bedarf einer Passivität, in der wir gegenüber dem Anderen nicht 

als eine solche Fülle eines berechtigten Subjekts auftreten. 

Aus diesem Grund kann man im Anschluß an Derrida zu der Auffassung ge-

langen, daß das normative Moment unserer Bezüge von deren inhaltlicher Be-

stimmtheit zu trennen ist. Die in die Dimension des Sozialen stellende Passivität 

kann keine bestimmte Eigenschaft von Subjekten sein, denn als solche wäre sie 

nur ein anderer Teil ihrer Fülle. Normative Bindung ist nicht ein besonderer Typ 

von Gehalt. Es gibt nach Derrida keine besonderen Arten von Gehalten – wie et-

wa »ursprünglich illokutive Bedeutungen«
1
 –, deren Verständlichkeit darauf be-

ruhte, daß sie uns auf unser Dasein als soziale Wesen festlegten. Gehalt gibt es 

nur in Strukturen, die ebensosehr die Momente der normativen Sozialität wie der 

kalkulierenden Aneignung aufweisen. 

Dies heißt aber auch: Es kann keine Gehalte geben, die nicht dieses Moment 

aufweisen. Mit Bertram kann man das normative Moment der Bezüge, die wir 

ausbilden und qua derer wir in der Dimension des Sozialen stehen, als ein Impli-

kat unseres verstehenden Weltverhältnisses auffassen: »Verstehen heißt stets: an-

deres Verstehen als den Anspruch implizieren, an den man sich hält.«
2
 

In Habermas’ Theorie findet sich eine Entsprechung für diesen Begriff des 

Implikationsverhältnisses, deren andersartige Charakteristik die hier verfolgte 

Differenz weiter verdeutlichen kann. Auch Habermas will den normativen Gehalt 

sprachlicher Verständigung in bezug auf ein Verhältnis ausweisen, das es nicht 

nicht geben kann: in bezug auf die im kommunikativen Handeln unvermeidli-

chen Präsuppositionen. Habermas spricht von den zwar kontrafaktischen, aber 

notwendigen Idealisierungen, die Sprecher in diskursiver Verständigung vor-

nehmen müssen.  

Der Unterschied zwischen notwendigen Idealisierungen einerseits und Impli-

kationsverhältnissen andererseits hängt mit der bereits angesprochenen Unter-

scheidung zwischen einer grundlegenden Aktivität und einer grundlegenden Pas-

sivität zusammen. Dabei verweist die Rede von einem Implikationsverhältnis 

noch auf eine andere Bestimmung, die Derridas Konzeption charakterisiert. Der-

rida versteht das Verstehen als ein Geschehen, oder, wie er auch häufig sagt, als 

ein Ereignis. Mit der Bestimmung eines Geschehenscharakters des Verstehens ist 

noch deutlicher als mit der Rede von einer Passivität gekennzeichnet, daß wir die 

                                                 

1 J. Habermas: UPmk, S. 414f. 

2 Vgl. G.W. Bertram: SpG, S. 160. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


202 | HABERMAS UND DERRIDA ÜBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG 

 

Momente unseres Weltverhältnisses nicht auf eine Stiftungsleistung zurückfüh-

ren können. Und zwar in keiner Dimension; das ist der entscheidende Unter-

schied gegenüber Habermas. Denn in einer Hinsicht liegt Habermas ebenfalls 

viel daran, unser Weltverhältnis nicht auf eine Stiftungsleistung zurückzuführen.  

Habermas ist, wie dargestellt, der Meinung, daß wir die realistische Intuition 

nur verteidigen können, wenn wir unseren Bezug zur objektiven Welt nicht als 

von uns gestiftet (im Sinne von ›konstruiert‹) auffassen. Aber er veranschlagt so 

etwas wie einen Geschehenscharakter des Verstehens nur für diese Dimension 

unseres Weltverhältnisses. Demgegenüber geht die normative Dimension unserer 

Weltbezüge nach Habermas’ Vorstellung auf eine Stiftungsleistung zurück: Auf 

die normativ gehaltvollen Idealisierungen, die wir im kommunikativen Handeln 

stets vornehmen müssen und die letztlich den Bindungseffekt des Erhebens von 

Geltungsansprüchen begründen.
3
  

Interessanterweise resultiert daraus auch in Habermas’ Theorie, daß derjenige 

Weltbezug, der durch einen Geschehenscharakter gekennzeichnet wird, der ba-

salere ist. Die Rationalitätsnormen, qua derer wir das Reich des Normativen pro-

duzieren und reproduzieren können, stammen aus dem Bezug zur objektiven 

Welt, in der wir problemlösend ›evolutionäre Lernprozesse‹ bloß fortsetzen. 

Daß die Derridasche Konzeption eine tatsächlich soziale Rationalität und 

nicht nur eine Rationalität des Sozialen faßt, wird also auch dadurch ermöglicht, 

daß Derrida die Momente des Normativen und des Gehalts so miteinander ver-

knüpft, daß der Geschehenscharakter des Verstehens beide in gleicher Weise be-

trifft. Die Rede von einem Geschehenscharakter des Verstehens besagt aber 

nichts anderes, als daß es sich um einen Weltbezug handelt, der in Verständnis-

sen endlicher und raumzeitlicher Wesen besteht, die mit Kontingenzen umgehen. 

Eine Verweltlichung des Kantischen Faktums der Vernunft kann nur gelingen, 

wenn auch in der Dimension unserer normativen Gebundenheit die Verhältnisse, 

                                                 

3 Die von Habermas in »Richtigkeit versus Wahrheit« vorgebrachte Vorstellung, daß 

uns in der moralischen Reflexion die »regulative Idee der gegenseitigen Einbezie-

hung von Fremden in eine inklusive – und insofern universale – Welt wohlgeordne-

ter interpersonaler Beziehungen« (S. 285) leitet, ändert an dieser Konstellation 

nichts. Der Rückgriff auf das Konzept einer regulativen Idee macht schon deutlich, 

daß der Sinn des Normativen von einem Konstruktionsprinzip der Vernunft her 

erläutert wird und nicht von den Implikationen her, die die Situation mit sich bringt, 

in die sich eine weltliche Vernunft gestellt findet. Darüber hinaus halte ich es für 

ausgeschlossen, daß sich mit der Idee einer Welt, die sich durch die Universalität 

einer völligen Inklusion des Fremden auszeichnen soll, »ein für Differenzen hoch 

empfindlicher Universalismus« verbinden läßt. (J. Habermas: Die Einbeziehung des 
Anderen, S. 7) Hier sind die oben (im Abschnitt 3.1) vorgetragenen Überlegungen 

Derridas zum Begriff einer unbegrenzten Strukturalität klärend. Die Unbegrenztheit 

einer Struktur kann gerade nicht als eine totale Integration verstanden werden, son-

dern liegt in der Bewegung der sie konstituierenden Differenzierungen. Vgl. auch 

den schon erwähnten Aufsatz von Bohman über den Widerstreit holistischer und 

Totalitätskonzeptionen bei Habermas (J. Bohman: »›System and Lifeworld‹. Haber-

mas and the Problem of Holism”.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ANSPRÜCHE ERHEBEN ODER IM ANSPRUCH STEHEN | 203 

 

in denen wir leben, nicht als von uns gestiftet erachtet werden, sondern als Ver-

hältnisse, die uns genauso zustoßen, wie wir uns handelnd zu ihnen in Beziehung 

setzen. 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


204 | HABERMAS UND DERRIDA ÜBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG 

 

4.4  Normat ivi tät  a ls  Regul ierung oder  a ls  Bindung 

 

 

Die Diskursethik erläutert den Geltungssinn des Normativen als ideal gerechtfer-

tigte Akzeptabilität. Daß wir Normen ihrer Geltung wegen, das heißt aus Pflicht 

folgen, resultiert nach dieser Vorstellung daraus, daß einer gültigen Norm alle 

von ihr Betroffenen in einem unter idealen Bedingungen geführten Diskurs müß-

ten zustimmen können. Dieser Ansatz versteht sich als die Entfaltung des norma-

tiven Gehalts der Präsuppositionen, die wir im verständigungsorientierten 

Sprachgebrauch stets machen. Die Grundidee besteht in dem Gedanken, daß der 

Zusammenhang von Bedeutung und Geltung allen Umgang mit Gehalt, seien es 

Sachverhalte in der objektiven Welt, Empfindungen o.ä. in der subjektiven Welt 

oder eben Normen in der sozialen Welt, durch Gründe beurteilbar macht. In der 

Beschreibung des Mechanismus kommunikativer Handlungskoordinierung tritt 

dieser Gedanke in der Form auf, daß die in jedem Sprechaktangebot enthaltene 

Gewähr für die Gültigkeit des mit dem Sprechakt erhobenen Anspruchs auf 

Gründe verweist, die Alter in seiner Reaktion auf das Sprechaktangebot mit einer 

mehr oder weniger expliziten Stellungnahme mit Ja oder Nein akzeptiert oder ab-

lehnt. 

Aus meiner bisherigen Darstellung ging bereits hervor, daß Derrida die Di-

mension des Normativen mit der Dimension des Gehalts nicht im Rekurs auf 

Gründe verknüpft. Daß wir als Verstehende implizit durch den Anspruch des 

Anderen gebunden sind, hängt nicht mit einer Begründbarkeit dieses Anspruchs 

zusammen. Im letzten Abschnitt habe ich diesen Unterschied zwischen Derridas 

und Habermas’ Konzeptionen unter dem Aspekt der Aktivität bzw. Passivität 

verhandelt. Jetzt will ich auf einen anderen Aspekt aufmerksam machen: Bei 

Derrida ist die Möglichkeit des Verstehens und damit unser normatives Bezogen-

sein auf unsere Gegenüber nicht an die Beurteilung von Richtigkeiten des Han-

delns oder Sprechens gebunden, zu der uns Gründe berechtigen. Derrida folgt 

nicht der Idee, daß ein sprachlicher Weltbezug in der Weise auf ein Spiel des 

Gebens und Nehmens von Gründen verweist, daß wir das mit dem Verstehen von 

Gründen verbundene Vermögen, falsch und richtig zu unterscheiden, als die 

Grundlage unseres Verstehens überhaupt ansehen sollten. 

In Falschgeld bringt Derrida dazu folgende Überlegung vor: »Das falsche 

Geldstück ist als solches niemals Falschgeld. Sobald es ist, was es ist, anerkannt 

als solches, hört es auf, als Falschgeld zu wirken und zu gelten. Es ist nur, wenn 

es sein kann, möglicherweise [peut-être], was es ist.«
1
 Mit einem falschen Geld-

stück zu bezahlen, können wir als einen ungültigen Zug im Spiel des Gebens und 

Nehmens von Geld ansehen, den wir analog zum Gebrauch eines ›nicht wohlge-

formten symbolischen Ausdrucks‹ als einen ungültigen Zug im Sprachspiel ver-

stehen können. Die Frage ist nun, ob wir auf der Grundlage der Unterscheidung 

                                                 

1 J. Derrida: FG, S. 117. (Herv. im Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT ALS REGULIERUNG ODER ALS BINDUNG | 205 

 

zwischen richtigen und falschen Zügen verstehen können, was es überhaupt 
heißt, einen Zug im Sprachspiel zu machen, das heißt einen Zug zu machen, der 

für uns Gehalt hat. Derrida ist der Meinung, daß wir diesen Weg der Erläuterung 

nicht gehen können. Und zwar deswegen, weil ein ungültiger Zug im Sprachspiel 

oder im Spiel des Geben und Nehmens von Geld genau genommen gar kein Zug 

in diesem Spiel ist. 

Wenn ich mit einem falschen Geldstück zahle, gehe ich – unter den Prämis-

sen einer an der Differenz von gültigen und ungültigen Zügen orientierten Be-

schreibung – tatsächlich überhaupt nicht mit Geld um. Das zeigt sich aus der Per-

spektive dieser Beschreibung daran, daß ich in dem Moment, in dem das Falsch-

geld als solches betrachtet wird, nicht mehr damit zahlen kann. Und genauso 

verhielte es sich mit einem nicht wohlgeformten Zug im Sprachspiel. Einen un-

gültigen Zug in dieser Sorte von Spiel zu machen, heißt nicht dieses Spiel zu 

spielen. Daraus folgt aber, daß das Verstehen der Züge, die wir in diesen Spielen 

machen, nicht auf der Grundlage der Unterscheidung zwischen richtigen und fal-

schen Zügen zustande kommen kann. Wir könnten nicht verstehen, was es be-

deutet, mit Falschgeld zahlen zu wollen, wenn wir zunächst entscheiden würden, 

daß der Umgang mit Falschgeld nichts mit dem Umgang mit Geld zu tun hat. 

Wir könnten gar keinen Begriff des Falschgelds haben, weil wir nicht verstehen 

könnten, wie gültige Züge im Spiel zu ungültigen Zügen stehen. 

Daß wir den Umgang mit Falschgeld in den Zusammenhang des Umgangs 

mit Geld einbetten, funktioniert also nicht abhängig von der Beurteilung dieses 

Umgangs als eines falschen oder richtigen Zugs im Spiel des Gebens und Neh-

mens von Geld. Und das gilt für alle Spiele, deren Regeln wir als konstitutiv be-

schreiben können, insbesondere für den Versuch, sprachliche Gehalte durch kon-

stitutive Regeln des Sprachspiels zu erklären. Wir können Gehalt nicht in Ter-

mini einer Regelkonformität erläutern.
2
 Unser Verständnis von Praktiken, die wir 

auf bestimmte Zusammenhänge beziehen, versteht die Praktiken im Status eines 

›vielleicht‹, wie Derrida sagt, also jenseits der Bewertung ihrer Richtigkeit. 

Wie oben dargestellt konzipiert auch Derrida einen intrinsischen Zusammen-

hang zwischen Normativität und Gehalt. Dabei werden normative Verhältnisse 

aber nicht als ein bestimmter Typ von Gehalt verstanden, die in einer besonderen 

Art von Diskurs verankert und darin mit einer besonderen Art von Gründen ver-

bunden sind. In Derridas Theorie ist das normative Moment unserer Bezüge auf 

soziale Gegenüber nicht von der Bewertung der Richtigkeit dieses Bezugs her zu 

verstehen. Anders formuliert: Aus Derridas Perspektive trifft die Beschreibung 

nicht zu, daß uns wir immer dann, wenn wir im Ausbilden von Verständnissen an 

                                                 

2 Vgl. analoge Argumentationen gegen die Idee, daß wir die Bedeutung von Ausdrü-

cken auf der Basis einer Beschreibung der Sprache als auf konstitutiven Regeln ba-

sierend erläutern können in S. Rödls Diskussion von Katrin Glüers These, daß wir 

den Status der logischen Gesetze nicht in Begriffen konstitutiver Regeln beschrei-

ben können (S. Rödl: »Norm und Natur«, S. 100ff.), sowie G.W. Bertrams Erörte-

rung des Befolgens konstitutiver sprachlicher Regeln in SpG, S. 191ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


206 | HABERMAS UND DERRIDA ÜBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG 

 

unsere Gegenüber anschließen, auf der Grundlage der Beurteilung der Entäuße-

rung unserer Gegenüber bewegen. Die basale soziale Bezugnahme ist bei Derrida 

nicht, wie bei Habermas, mit Ja/Nein-Beurteilungen verbunden. 

Auch wenn man mit Derrida normative Verhältnisse als das soziale Moment 

unseres Weltbezugs auffaßt, erscheint aus der Perspektive seiner Theorie Haber-

mas’ Konzeption der sozialen Welt als der Gesamtheit der legitim geordneten 

Beziehungen als zu eng. Man kann zum Beispiel an die Interaktion denken, die 

beim gemeinsamen Musizieren statt hat. Die Interaktion, die das gemeinsame 

Musizieren zu einer manchmal außerordentlich intensiven sozialen Erfahrung 

macht, liegt nicht darin, daß sozusagen alle korrekt ihre Stimme so spielen, daß 

die Stimmen sich zu einer richtig aufgeführten Partitur ergänzen. Eine anspre-

chende oder sogar aufwühlende Aufführung unterscheidet sich von einer nichts-

sagenden dadurch, daß die Aufführenden in der Praxis ihres Musizierens we-

chselweise Verständnis erzielen. Dabei ist nicht die Frage, ob einer richtig oder 

falsch spielt, sondern ob wechselseitige Anschlüsse gelingen. Das Kriterium ei-

nes solchen Gelingens ist aber nicht die Richtigkeit oder Falschheit. Das ist in 

Orchesterzusammenhängen nicht anders als bei einem Quartett und besonders 

deutlich tritt es im Fall von improvisierter Musik hervor. Die Weise, wie ein 

Baßgitarrist den variierenden Rhythmen des Schlagzeuges folgt und der Schlag-

zeuger den Linien des Basses, zeugt davon, wieviel Verständnis in einer solchen 

Rhythmusgruppe herrscht. Es gibt hier verschiedenste Formen von Anschlüssen 

und es sind häufig gerade die neuen, ungehörten, die für den Moment den stärks-

ten Bezug unter den Instrumentalisten stiftet. Aber wie Schlagzeug und Baß hier 

zueinander Stellung nehmen, hat nicht die Form von Ja/Nein-Stellungnahmen. 

Zweifellos binden sich die Praktiken aneinander, aber nicht, indem sie implizit 

Bewertungen über Richtigkeiten vornehmen, sondern indem sie die Struktur des 

eigenen musikalischen Verstehens von der anderen Entäußerung als dieser be-

sonderen Entäußerung her entwickeln. 

Das Beispiel ruft eine Charakterisierung in Erinnerung, die Habermas häufig 

für unterschiedliche als neostrukturalistisch eingeordnete Theoretiker gebraucht. 

Diese findet sich unter anderem im Rahmen einer Bestimmung der Diskurstheo-

rie des Rechts als eines Versuchs das »normativ-praktische[] Selbstverständnis 

der Moderne im ganzen [...] so zu rekonstruieren, daß es seinen normativen Ei-

gensinn gegenüber szientistischen Reduktionen wie gegenüber ästhetischen As-

similationen behaupten kann.«
3
 Zwei Fußnoten ordnen den szientistischen Re-

duktionismus Luhmann und den Ästhetizismus Derrida zu. Den Vorwurf des 

Ästhetizismus verstehe ich dabei so, daß Habermas es als falsch und sozusagen 

der harten Welt des Ungerechten nicht standhaltend ansieht, den Begriff der Ge-

rechtigkeit als den Anspruch zu erläutern, dem Besonderen gerecht zu werden. 

                                                 

3 J. Habermas: Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und 

des demokratischen Rechtsstaats. Vierte, um Nachwort und Literaturverzeichnis 

erweiterte Ausgabe, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1994, S. 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT ALS REGULIERUNG ODER ALS BINDUNG | 207 

 

Konfrontiert mit diesem Vorwurf erscheint Derrida fast eher als ein Platzhalter 

für Adorno, dessen Ästhetische Theorie der Kunst die Rolle zugeschrieben hatte, 

die Integrität des besonderen Nichtidentischen zu wahren (für Habermas ein wei-

teres Verfehlen der Notwendigkeit, die normativen Grundlagen der eigenen The-

orie ausweisen zu können). Hier liegt also eine tiefgreifende Differenz in Ha-

bermas’ und Derridas Verständnis des Sozialen. Habermas hält es nicht für 

denkbar, die Konstitution des Sozialen in Termini der Alterität, das heißt in Ter-

mini eines Bezugs auf das Andere als das andere Besondere begreiflich zu ma-

chen. Diese Konstitution soll nur durch die Vermittlung einer Regel möglich 

sein. Das oben gegebene Beispiel des Musizierens sollte phänomenal greifbar 

machen, was die vorliegende Arbeit in der Auseinandersetzung mit Derrida sys-

tematisch entwickelt hat: Daß diese Vorstellung einer Vermittlung über regulie-

rende Normen zu einer Fehlkonzeption des Sozialen führt, die neben den disku-

tierten theoretischen Folgeproblemen auch zu einem sehr verengten Begriff des-

sen führt, was es heißt, sozial gebunden zu sein. 

Der häufig erhobene Vorwurf, die Dekonstruktion könne auf der Basis eines 

am Besonderen orientierten Begriffs der Gerechtigkeit keine Anleitung für die 

notwendige politische oder rechtliche Regulierung unserer faktischen Verhält-

nisse liefern, trifft so die veränderte Vorstellung von der Beschaffenheit des So-

zialen in gewisser Weise recht gut; er versteht nur das Argument nicht, das dahin 

führt. Das Argument besagt, daß es einer Vermittlung des Begriffs der Gerech-

tigkeit mit den Notwendigkeiten des Faktischen nicht bedarf, weil dieser Begriff 

der Gerechtigkeit der Begriff eines Verhältnisses ist, in das wir uns faktisch – 

und zwar insofern wir uns überhaupt in Verhältnissen verstehen: faktisch unaus-
weichlich – gestellt sehen. Die Normativität unseres Bezugs auf unverfügbare 

Andere, an dem wir unser Verstehen als das Verstehen von Anderem ausbilden, 

ist eine Implikation der Faktizität unseres Standes in der Welt. 

Der Vorwurf der politischen Belanglosigkeit eines vom Anspruch des Ande-

ren her erläuterten Begriffs der Gerechtigkeit beruht auf einer Prämisse der Art, 

daß die Moral der Ergänzung durch das positive Recht bedarf, denn »[a]nders als 

die Moral muß nämlich das Recht das Gefälle zwischen Norm und Wirklichkeit 

normativ, auf dem Wege der Rechtsetzung, überbrücken.«
4
 Die Kluft, die es hier 

zu überbrücken gilt, tut sich auf, weil nach dieser Vorstellung nur der von mora-

lischen Gründen erreichbar ist, der in moralischer Einstellung handelt. Wer dies 

aber nicht tut, dem kann kein moralisches Argument entgegengehalten werden, 

das ihn überzeugen können müßte, die moralische Einstellung einzunehmen.
5
 

Weil das Regulativ der Moral nur greifen kann, wo die Einstellung einer Berück-

                                                 

4 J. Habermas: »Realismus nach der sprachpragmatischen Wende«, S. 62. 

5 Dies verficht Habermas gegen Apel, der für die Erweiterung der Diskursethik um 

ein Ergänzungsprinzip eintritt, das über den zur bloßen Normenprüfung geeigneten 

Universalisierungsgrundsatz hinaus von allen eine »moralische Verantwortung für 

die Institutionalisierung von Recht und Moral« fordern soll. Vgl. J. Habermas: »Re-

alismus nach der sprachpragmatischen Wende«, S. 60f. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


208 | HABERMAS UND DERRIDA ÜBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG 

 

sichtigung des Sozialen eingenommen wird, soll das Recht beispringen, um letzt-

lich mit Mitteln des Zwangs einen normativ legitimierten externen Ersatz für die 

mangelnde innere Orientierung am Sozialen zu schaffen. 

In dieser Auffassung des Rechts als einer legitimen Fortsetzung der mora-

lisch gerechtfertigten Regulierung mit anderen Mitteln kann aber nicht verständ-

lich gemacht werden, was Habermas in dem angeführten Zitat als die Aufgabe 

des Rechts beschreibt: eine normativ angeleitete Rechtsetzung zu betreiben. Die 

Gründe dafür wurden oben diskutiert: Die Figur einer Rechtsetzung, die eine 

Normwirklichkeit setzt, indem sie den normativen Regeln des Gerechtigkeitsver-

ständnisses folgt, bleibt im Regelregreß stecken. Sie wird nie ausweisen können, 

warum gerade diese konkretisierte Rechtsnorm als eine Umsetzung jener morali-

schen Norm soll gelten können. Daher ist diese Normativität der Rechtsetzung 

der Wirklichkeit nicht näher oder ferner als jene der Moral. 

Derridas Auffassung der Normativität als wurzelnd in einem Anspruch des 

Anderen stellt einen Versuch dar, die Wirklichkeit des Normativen in anderer 

Weise zu fassen. Die Diagnose für die Widersprüchlichkeit der Habermasschen 

und vergleichbarer Auffassungen des Normativen lautet: Normative Bezüge 

können nicht als regulierende Verhältnisse gedacht werden. Derrida ist der Auf-

fassung, daß das Normative als ein Gebundensein nicht im Sinne einer wirksa-

men Regulierung zu verstehen ist, sondern im Sinne eines unverfügbaren An-

spruchs. 

Dies stellt das wichtigste Ergebnis der vorliegenden Untersuchung über die 

Grundlagen des Sozialen dar. Wenn wir soziale Verhältnisse als normativ struk-

turierte Verhältnisse auffassen wollen, dann können wir eine Irreduzibilität des 

Sozialen nur denken, wenn wir nicht danach fragen, wie sozialitätsermöglichende 

Regulierungen zustande kommen, sondern danach, worin die Sozialität unserer 

Bindungen besteht. Die Frage nach der Möglichkeit des Sozialen ist nicht eine 

Frage nach der Möglichkeit bestimmter Ordnungen, die auf bestimmten Richtig-

keiten beruhen, sondern es ist eine Frage nach dem Charakter der Bindung, die 

uns in die Dimension des Sozialen stellt. Ein Modell elementarer Vergesell-

schaftung, das darauf angelegt ist, eine Erklärung dafür liefern zu können, wie 

die richtigen Regulierungen zum Zug kommen, wird das Soziale letztlich immer 

reduzieren. In diesem Sinne beruht auch die Kantische Idee einer Bindung an das 

allgemeine Gesetz auf jener transzendentalistischen Grundlage, auf der das Fak-

tum der Vernunft noch das einer allgemein-individuellen Vernunft ist. Gesucht 

ist aber der Begriff einer konkret-sozialen Vernunft und der ist auf Basis der Idee 

der Selbstbindung im Sinne einer Selbstregulierung nicht zu gewinnen. Der Beg-

riff des Normativen als einer Regulierung, die sich an der Unterscheidung zwi-

schen dem Richtigen und dem Falschen orientiert, bleibt immer ein vorgängig 

epistemischer Begriff des Normativen. Von ihm aus kann nur verständlich ge-

macht werden, warum es rational ist, sozial zu sein, aber nicht, warum wir ratio-

nal nur sein können, weil wir sozial sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT ALS REGULIERUNG ODER ALS BINDUNG | 209 

 

Demgegenüber scheint es mir fruchtbar, Derrida und Lévinas darin zu folgen, 

das Moment der Normativität von Bezügen vom Moment ihres Gehaltes zu un-

terscheiden. Unter dieser Voraussetzung kann verständlich gemacht werden, daß 

wir zu Verständnissen oder zu Rationalität (sofern diese nicht auf das Vermögen, 

Richtiges und Falsches zu unterscheiden, zurückgeführt wird) stets nur gelangen, 

sofern wir normativ gebunden sind. Dann ist die Reichweite des Sozialen nicht 

mehr geringer als jene des Rationalen und damit eine zentrale Prämisse auch des 

Habermasschen Theorieprojekts erfüllt. 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


210 | HABERMAS UND DERRIDA ÜBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG 

 

4.5  Eine normat ive Grundlegung der  Kr i t ik? 

 

 

Mit dem Ende dieser Untersuchung stehen wir noch am Anfang des Unterfan-

gens, um dessentwillen sie angegangen wurde. Als sloganartiger Tagungstitel 

hätte die Ausgangsfrage in etwa lauten können: Was heißt Kritische Theorie der 

Gesellschaft – mit Habermas und Derrida? Es wurde sicherlich nur ein Aus-

schnitt der Themen berührt, die sich mit dieser Frage verbinden lassen. Verfolgt 

wurden die Fragen, wie die Habermassche Idee zu verstehen ist, daß es einen Zu-

sammenhang zwischen Sprachlichkeit und Sozialität gibt, der für eine Gesell-

schaftstheorie des fraglichen Typs relevant ist, in welchem systematischen Kon-

text Habermas diese Frage entwickelt und wie sich dies alles darstellt, wenn man 

Derrida auf dieselbe Frage hin liest. 

Diese enge Fragestellung muß sich dadurch rechtfertigen, daß Habermas’ 

Überzeugung, die Erläuterung des Zusammenhangs von Sprachlichkeit und Sozi-

alität sei für eine kritische Gesellschaftstheorie zentral und mehr noch: grundle-

gend, ein ebenso schwierig zu entfaltender wie interessanter Gedanke ist. Zur 

Rechtfertigung dieser Fragestellung hat man in Derrida einen Gewährsmann. 

Wenn man die Frage nach dem Zusammenhang von Sprachlichkeit und Sozialität 

als die Frage danach auffaßt, in welcher Weise die Dimension des Normativen 

als ein untilgbares und irreduzibles Moment dessen ausgewiesen werden muß, 

wie wir uns in der Welt verstehen, dann bildet diese Frage ein Herzstück ebenso 

von Derridas wie von Habermas’ Werk. Man kann also sagen, daß Habermas und 

Derrida mindestens in dieser wichtigen Hinsicht die Perspektive teilen, aus der 

sie über unser gesellschaftliches Dasein nachdenken. 

Man kann diese Diagnose auch sprachtheoretisch wenden. Derrida ist ebenso 

wie Habermas der Meinung, daß wir nicht verstehen können, was die Sprache 

ausmacht, wenn wir es nicht im Zusammenhang damit verstehen, worin die irre-

duzible Sozialität unseres Daseins besteht. Diese Perspektive auf die Sprache 

geht über eine rein sprachphilosophische Erörterung einer Verknüpfung des 

sprachlich strukturierten Umgangs mit Gehalten mit einer normativen Struktur 

der Sprache hinaus, wie sie z.B. weithin der Gegenstand der Debatte um das 

sprachliche Regelfolgen ist. Wir können nach Habermas und Derrida unsere 

Sprachlichkeit nur erläutern, wenn wir diese Erläuterung mit dem Gedanken ver-

knüpfen, daß die Sprache uns als Gegenüber in ein sozialitätseröffnendes Ver-

hältnis zueinander bringt, in dem wir uns – eher mit Derrida gesprochen – an den 

Anderen um des Anderen willen gebunden verstehen oder – in eher Kantisch-

Habermasschen Termini formuliert – den Anderen als Zweck an sich selbst anse-

hen. Habermas und Derrida vertreten, daß wir unseren Stand in der Welt als ver-

stehende Wesen wiederum selbst nur verstehen können, wenn wir uns vor die 

Aufgabe gestellt sehen, uns darüber auseinanderzusetzen, wie unsere sozialen 

Verhältnisse als gerechte Verhältnisse eingerichtet sein können. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINE NORMATIVE GRUNDLEGUNG DER KRITIK? | 211 

 

Dennoch gibt es einen Dissens zwischen Derrida und Habermas, der die 

scheinbar vorrangigste Festlegung des letzteren betrifft. Eine kritische Theorie 

der Gesellschaft wird nach Derrida keine Theorie sein können, die ihre normati-

ven Grundlagen auszuweisen vermag. Derrida ist der Gedanke fremd, daß das 

Normative eine Grundlage sein könnte. Die normative Grundlage einer kritischen 

Gesellschaftstheorie müßte eine Grundlage sein, die die kritischen Unterschei-

dungen instruiert, welche die Theorie in ihre Beschreibungen gesellschaftlicher 

Verhältnisse einzeichnet. Eine solche normative Grundlage wäre als ein Kompaß 

zu verstehen, der uns den richtigen vom falschen Gang der gesellschaftlichen 

Dinge unterscheiden läßt, um gegebenenfalls regulierend eingreifen zu können. 

Wie oben erörtert, versteht Derrida die Normativität des Sozialen nicht als einen 

Zusammenhang des Unterscheidens von Richtigem und Falschem mit einer daran 

orientierten Regulierung unserer Entäußerungen. Damit scheint klar, daß wir 

nach Derrida das Theoretisieren unseres gesellschaftlichen Lebens nicht mit der 

Hoffnung verbinden dürfen, wir könnten einen Kompaß finden, der uns in allen 

Situationen den Weg zu gerechteren Verhältnissen wiese. Das Normative gibt 

dem Verständnis Derridas folgend kein Fundament ab, auf dem wir ein Theorie-

gebäude errichten könnten, das, sozusagen nach der richtigen Himmelsrichtung 

ausgerichtet, der Kritik den Weg weist. Die Frage der Gerechtigkeit läßt sich 

nicht mit dem Projekt einer Theoriegrundlegung verknüpfen. 

Derrida erscheint somit beinahe als der strengere Kantianer. Denn obschon 

wir nicht auf sicheres Geleit im normativ gebahnten Gelände hoffen dürfen, sind 

wir nach Derrida auf die Gerechtigkeit verpflichtet. Wir sind vom Anderen ver-

pflichtet, weil wir sonst, mit Brandom gesprochen, nicht ›wir‹ sagen könnten. 

Wir sind – mit Derridas Formulierungen aus Die Einsprachigkeit des Anderen 

gesagt – die, denen es mit dem Sagen-Können aufgegeben ist, das Sprechen des 

Anderen als das Versprechen jener einzigartigen Sprache zu verstehen, die un-
sere Sprache wäre – ohne daraus zu schließen, daß diese Sprache die Sprache al-
ler werden könnte. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

