3 Das Ende der Homogenitat

Die Homogenitit in der bundesdeutschen Gesellschaft hat geendet. Nun mo-
gen manche argumentieren, dass dieser Umstand seit langer Zeit der Fall
ist, doch fehlte diesem bis vor wenigen Jahren die Anerkennung in der Ge-
sellschaft. Das folgende Kapitel wird auf vielen kleinen Stationen das Ende
der Homogenitit aus zeitdiagnostischer Perspektive nachzeichnen. Beson-
dere Stationen werden dabei die Herstellung von Homogenitit durch den
»Rassenwahn« des Nationalsozialismus sein, sowie die lange wihrende Ver-
dringung einer bestehenden Vielfalt in vor allem konservativen Milieus und
die Folgen der gesellschaftsweiten Anerkennung sein. Die vorliegende Theo-
rie geht davon aus, dass eine mangelnde Anerkennung von Vielfalt in der
Gesellschaft eine nachhaltige Etablierung einer rechten Partei priventierte.
Denn erst nach dem Ende der Leugnung von gesellschaftlicher Vielfalt, die
mit den Fluchtbewegungen im Jahr 2015 erreicht war, platzte endgiiltig die
Vorstellung einer gesellschaftlichen, hegemonialen Homogenitit und entfes-
selte eine neue Dimension des rassistischen Abwehrkampfes in Deutschland
(Heckmann 2019, S. 79).

In der Wissenschaft (Czolleck 2018; El-Tayeb 2016; Foroutan 2019; Poutrus
2019) war die geltende Homogenititsannahme wie die, der Unionsparteien
in Deutschland, irritierend. Deshalb ist es notwendig zu betonen, dass es
im westeuropiischen Vergleich wie etwa zu Frankreich oder dem Vereinig-
ten Konigreich zu einer sehr spiten Anerkennung von Deutschland als Ein-
wanderungsland kam. Der in diesem Kapitel verwendete Begrift der »Aner-
kennung« (Taylor 2017) erlangte seine Bekanntheit im Migrations- und Zu-
gehorigkeitsdiskurs durch das Werk »Multikulturalismus und die Politik der
Anerkennung« (Taylor 2017) von Taylor. Fir Taylor stellt die »Anerkennung
(...) ein menschliches Grundbediirfnis« dar (Taylor 2017, S. 14). Der Begriff be-
schreibt sinngemif} die Zumessung einer gegebenen Zugehorigkeit in einer
Einwanderungsgesellschaft. El-Tayeb identifiziert die Leugnung, vor allem in

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

den 1990er-Jahren, ein Einwanderungsland zu sein, als »Dogma von Deutsch-
land als einem Nicht-Einwanderungsland« (El-Tayeb 2016, S. 155). Entgegen
empirischer Realititen von Migration und den durch Rassismus ausgelds-
ten gesellschaftlichen Konflikten, wurde am Dogma festgehalten (EI-Tayeb
2016, S. 153ff.). Deutschland war zu dem Zeitpunkt keine posthomogene Ge-
sellschaft, da ohne eine breite Anerkennung der Vielfalt in der Gesellschaft ei-
ne entscheidende Grundlage fiir eine posthomogene Gesellschaft fehlt. Daher
stellt es fiir Foroutan einen zentralen, politischen Akt dar, dass die bundes-
deutsche Gesellschaft letztlich doch das fehlende Selbsteingestindnis prakti-
ziert hat. Foroutan schreibt:

»Der politische Akt des Bekenntnisses, ein Einwanderungsland zu sein, tragt
in sich die Bedeutung eines Gesellschaftsvertrags, eines Versprechens« (Fo-
routan 2019, S. 39).

Ott betont hingegen in seiner migrationsethischen Schrift, dass »Faktizitit
und Normativitit« (Ott 2016, S.15) der Selbstzuschreibung als »Einwande-
rungsland (..) streng voneinander (zu) trennen« (Ott 2016, S.15) sei. Fir
ihn besteht damit keine Verbindung zwischen der Selbstzuschreibung als
Einwanderungsland und zukiinftiger Fortfithrung von Migration (Ott 2016,
S.15). Er trennt dabei das Geschehene vom Zukiinftigen. An den Verweisen
auf El-Tayeb, Foroutan und Ott wird deutlich, dass die Debatte um Homoge-
nitit, Migration und Einwanderung eine laufende Debatte in der engagierten
Forschung, — sowohl in der Politikwissenschaft als auch in der Philosophie
— darstellt. Ein wiederkehrender Fixpunkt ist dabei die Selbstbeschreibung
von Deutschland als Einwanderungsland im Sinne einer geteilten Realitits-
beschreibung. Dies geschieht unabhingig davon, ob sie normativ fiir gut
oder schlecht befunden wird. Das vorliegende Kapitel wird sich dabei auf
den Aspekt der nun allseits widerrufenen Homogenititswahrnehmung in
Deutschland konzentrieren. Denn die Realitit einer Einwanderungsgesell-
schaft lasst sich weder empirisch noch theoretisch mit Blick auf die zentralen
gesellschaftlichen Debatten der Gegenwart leugnen.

Dennoch bleiben drei Momente duflerst relevant fir die Forschung. Ers-
tens die Vorstellung einer natiirlichen Homogenitit der deutschen Nation
trotz des Wissens um die Verdringungs-, Vertreibungs- und Vernichtungs-
politik der deutschen Nation im zweiten Weltkrieg. Zweitens das Ende ei-
nes Diskurses um die Einordnung von Deutschland als Einwanderungsland.
Insbesondere die Anerkennung durch konservative bis rechte Schichten der

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Das Ende der Homogenitét

bundesdeutschen Gesellschaft. Drittens die Reaktion auf das wahrgenomme-
ne Ende der Homogenitit in Deutschland.

Nichtsdestotrotz wird die Theorie nicht herausarbeiten, was Deutschland
vor diesem Punkt homogen machte. Denn die Annahme einer homogenen
Nation war bereits in den 1960er-Jahren nicht mehr zutreffend. In Anlehnung
an die Theorie des »Rassismus als ideologischer Diskurs« von Hall (Hall 1989)"
ist nicht die Existenz einer homogenen Nation entscheidend, sondern der
manifeste, politisch-wirksame Glauben daran. So lange politische Krifte den
Umstand einer posthomogenen Gesellschaft leugnen, gibt es keinen Bedarf
dafiir Politik fiir eine posthomogene Gesellschaft zu machen. Gleiches gilt fiir
die Beriicksichtigung von Bediirfnissen und Anspriichen von religiésen und
ethnischen Minderheiten. So betont Kosnick, dass es erst nach dem spiten
Eingestindnis von Deutschland als Einwanderungsland zu einer einflussrei-
chen Debatte um Integration kam (Kosnick 2019, S. 174). Die homogene Ge-
sellschaft endet nicht mit ihrer empirisch-nachweisbaren Heterogenisierung,
sondern erst mit dem Moment der unstrittigen Anerkennung ihrer inneren
Posthomogenitit. Denn erst die Anerkennung fithrt zu einer Verschiebung
von relevanten politischen Akten, von der Etablierung einer Antidiskriminie-
rungsgesetzgebung zur Neuordnung von Staatsbiirgerrecht sowie zu einer
neuen Wir-Erzihlung und weiteren Akten, die Taylor in weiten Teilen als ei-
ne »Politik der Anerkennung« (Taylor 2017) versteht.

Der Begriff der posthomogenen Gesellschaft soll in besonderer Weise
kennzeichnen, dass postkoloniale, westliche Gesellschaften in der Moderne
nicht, wie die Vereinigten Staaten von Amerika oder Kanada, davon geprigt
sind, dass sie eine heterogene Gesellschaft sind, sondern davon keine homo-
gene Gesellschaft mehr zu sein. Die derzeitigen, gesellschaftlichen Konflikte,
die sich im Brexit-Diskurs im Vereinigten Kénigreich, den Wahlsiegen der
politischen Partei Lega in Italien oder dem Rechtsruck in der deutschen
Gesellschaft duflern, sind gepragt vom Moment einer, so heif3t es, abstei-
genden Mehrheit (Schréder 2018, S. 2). Sogar der Trumpismus war weniger
durch die aktuelle multikulturelle Gesellschaft zu verstehen als durch die
lange wihrende Tradition weiler Vorherrschaft in den Vereinigten Staaten
von Amerika und einer sich langsam vollziehenden Egalitarisierung des
Kollektivs weifler Menschen mit anderen ethnischen Gruppen.

1 Hall bezieht sich in dem Beitrag auf einen »Rassismus ohne Rassen« (Hall 1989,
S. 913ff.) und erldutert wie ohne die nachweisbare Existenz von Rassen ein Rassismus
fortleben kann.

- am 13.02.2026, 14:58:33.

91


https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

In Deutschland vollzieht sich aktuell keine egalitire Verhandlung mit den
Minderheiten iiber die Rolle verschiedener Gruppen. Keinesfalls sitzen in den
Machtzentralen und Schaltstellen der Bundesrepublik Minderheiten in re-
prisentativer Anzahl. Weder im Bundestag noch am Kabinettstisch, oder in
den Landesregierungen, Vorstandsetagen, hohen Kirchenvorstinden, Chef-
redaktionen sowie Gewerkschaftshiusern finden sich machtvolle Reprisen-
tationen von Minderheiten. Daher vollzieht sich gegenwirtig nicht die Ver-
handlung einer multikulturellen Gesellschaft, sondern einer posthomogenen
Gesellschaft. Denn es »geht jetzt darum, ob weifle Europier es lernen kénnen,
eine ethnische Gruppe unter anderen zu sein« (Hall 1989, S. 921). Es ist »der
Zorn iiber eine krinkende Enteignung« (Kimmel 2016, S. 42), die zwar nach
objektiven Mafistiben nicht vorhanden ist, aber dennoch so wahrgenommen
wird und somit, den rechten Aufstieg erzeugt. Die Wahrnehmung besteht im
Wesentlichen aus dem Gefiihl eines Bruchteils an weiflen Menschen, weniger
Macht und Bedeutung im gesellschaftlichen Diskurs beigemessen zu bekom-
men und den Machtraum mit Minderheiten teilen zu miissen. Denn faktisch
gibt es kein Parlament, keine Zeitung, keinen Dax-Konzern, keine Universi-
tit oder sonstigen Ort der elitiren Machterzeugung in Deutschland, in dem
Minderheitenangehoérige die Machtmehrheit stellen.

Das Ende der Homogenitit kommt nicht itberraschend. So schreibt Ha-
bermas unmissverstindlich »(...) moderne Gesellschaften sind nicht homo-
gen« (Habermas 1997, S. 612). Damit macht er das Ende der Homogenitit zum
Qualifikationsmerkmal fiir die Modernitit selbst. Nach Libbe-Wolff zeichnen
sich »moderne Gesellschaften (...) deshalb gerade durch einen hohen Grad an
innerer Inhomogenitit aus« (Litbbe-Wolff 2007, S. 126). Die Zusammenfiih-
rung von Heterogenitit und Moderne stellt ein Topos theoretischer Forschung
dar. Fiir Taylor ist die fortschreitende Diversitit ein allgemeingiiltiger und
damit logischer Entwicklungsmoment von Gesellschaften (Taylor 2017, S. 49),
denn fir Taylor werden »alle Gesellschaften (werden) in zunehmenden Maf3en
multikulturell« (Taylor 2017, S. 49). Damit setzt er indirekt, aber noch immer
erkennbar, die Entstehung von Posthomogenitit in einen Modernisierungs-
kontext, da das Ende der Homogenitit eine unbedingte, sowie aufwerten-
de Entwicklung darstellt. Dabei qualifiziert er diesen »Multikulturalismus«
(Taylor 2017) als die vielschichtige Verbundenheit in der Welt. Fiir Taylor fith-
ren »(...) immer mehr Menschen innerhalb dieser Gesellschaften (fithren) ein
Leben in der Diaspora, dessen Mitte anderswo liegt« (Taylor 2017, S. 49). Er-
neut folgt Taylor damit der Idee der »Diaspora« (Taylor 2017, S. 49) und dem
Benennen des »Anderswo« (Taylor 2017, S. 49), einem multikulturellen Para-

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Das Ende der Homogenitét

digma, dass Menschen in multiplen Bezug zu unterschiedlichen Lokalisatio-
nen in der Welt stellt. Diese Vorstellung vom Ende der Homogenitit steht im
Widerspruch zu einem postkolonialen Verstindnis von Vielfalt. Folglich kann
ein Nachfahre eines ehemals kolonisierten Subjekts den posthomogenen Mo-
ment in der Gesellschaft darstellen, ohne an einen Ort gebunden zu sein. Es
gibt keine Bindung, weder durch Gewohnheit, Sprache, Lebensfithrung noch
politische Interessen. Ein schwarzer Mensch kann ginzlich und nur deutsch
sein. Seine Bindung an einen zweiten Ort erfihrt dieser lediglich als eine fort-
wihrende Fremdzuschreibung in der er zum kulturellen Zugehoérigen einer
homogenisierten, afrikanischen Kultur gemacht wird, die ihm selbst vollkom-
men fremd ist. Daher ist es fiir die postkoloniale Theorie koh4renter mit der
Vorstellung einer Normabweichung?® zu operieren.

Eine verbreitete Strategie der Anerkennung einer posthomogenen Gesell-
schaft ist der Verweis auf die Gegenwart als »Zeitalter der Migration« (Bré-
ning 2019, S. 18). Schwierig ist daran, dass die minorisierten Subjekte in gro-
Ber Zahl weder migriert sind noch sich als Migranten verstehen. Im Falle
Deutschlands ist ein grofier Teil der grofiten deutschen Minderheit, der titr-
keistimmigen Community, nicht migriert, sondern in Deutschland geboren.
Dennoch ist es wichtig anzuerkennen, dass in einer modernen Gesellschaft
Migrationserfahrungen allgegenwirtig werden oder wie Yildiz schreibt unter
Umstinden einen »Normalfall« (Yildiz 2018, S. 31) darstellen kénnen. Deshalb
verabschiedet sich die posthomogene Gesellschaft von der Vorstellung einer
sesshaften und fixierten (vgl. hierzu Yildiz 2018, S. 31) Gesellschaftsreproduk-
tion und erkennt Migration als zentralen Faktor der Gesellschaftsreproduk-
tion an. Daher gilt diesbeziiglich die Aussage von Wildt: »Das Volk ist nicht
tot, aber es hat sich iiberlebt« (Wildt 2017, S. 146).

3.1 Die Konsequenz des Rassenwahns

Forschende aus der Geschichtswissenschaft (Poutrus 2019), Politikwissen-
schaft (Foroutan 2019; Serloth 1997), Antisemitismusforschung (Czollek 2018)
und Vorurteilsforschung (Rommelspacher 2002) sind sich dariiber einig,
dass der Nationalsozialismus einen entscheidenden Einfluss auf die Wahr-
nehmung der Homogenitit im Gegenwartsdeutschland hat, und die bisher

2 Zum Konzept der Normabweichung in posthomogenen Gesellschaften vgl. Foroutan
2019, S.124.

- am 13.02.2026, 14:58:33.

93


https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

hiufig referenzierte Homogenitit iiberhaupt erst erzeugte (Bohleber 1992,
S. 691). Der oftmals beschriebene »Rassenwahn« (Serloth 1997, S.89) der
deutschen Nationalsozialisten prigt in seinen Konsequenzen die Bundes-
republik. Folgt man Salzborn, prigte er den globalen Minderheitenschutz
bis heute (Salzborn 2006, S.16). Die Theorie verwendet an dieser Stelle
den gingigen Diskursbegriff des »Rassenwahns«, obwohl die postkoloniale
Theorie betont, dass Rassismus und seine gewalttitigen Praktiken keine
Pathologie, Versehen oder plétzlicher Verirrung entgegen der historischen
Entwicklung des Westens darstellt, sondern eine Konsequenz aus der histo-
rischen Entwicklung Europas und damit auch Deutschland ist (vgl. hierzu
Cesairé 2017).

Nach Poutrus war Deutschland in seiner Geschichte »nur einmal (...) weit-
gehend homogen (..) und das war eine direkte Folge der NS-Diktatur (...)«
(Poutrus 2019, S.197). Im »6ffentlichen Erinnern(s)« (Kaschuba 2001, S. 22)
wird suggeriert, dass die Migration nach Deutschland der letzten Jahrzehnte
eine Anomalie fiir die deutsche Geschichte darstellte. Die Migration sei etwas
Neues und Ungewoéhnliches, da sie nur fiir koloniale GrofRmichte, wie Frank-
reich oder dem Vereinigten Konigreich tiblich sei. In doppelter Hinsicht wird
hierbei Geschichte verdeckt. Zum einen ist Deutschland, wie im ersten Kapi-
tel dargelegt, tief verstrickt in den Kolonialismus und zum anderen wird die
Auswirkung der »NS-Diktatur, des Vernichtungskrieges und des Holocaust
sowie der anschlieRenden Bevolkerungsverschiebungen« (Poutrus 2019) ver-
schleiert. Denn Rommelspacher stellt zutreffend fest, dass »die relative ethni-
sche Homogenitit im heutigen Deutschland (ist) zum einen Resultat heftiger
Kimpfe (..) und zum anderen eine Folge von Vertreibung und Vélkermord«
(Rommelspacher 2002, S. 41f) ist. Die Vorstellung einer vermeintlich natiir-
lichen Homogenitit, die aus geschlossener Reproduktion von Deutschen mit
Deutschen entstanden ist, ist als ahistorisch einzuordnen. Die Homogeni-
tit in den frithen Jahren der Bundesrepublik ist ein Ergebnis der grausamen,
deutschen Vernichtungspolitik. Die im 6ffentlichen Diskurs oftmals bewusste
Verdeckung dieser Korrelation, obwohl sie im wissenschaftlichen Raum breite
Sichtbarkeit und Anerkennung erfihrt, kann als eine Form des historischen
Rassismus verstanden werden. Da die These einer kiirzlichen Ankunft oder
unzureichenden Anzahl von den Anderen beziehungsweise Vielfiltigen oft-
mals zur Delegitimation ihrer politischen Forderungen verwandt wird. Da-
mit werden die Opfer zu den Benachteiligten ihrer Vernichtung und der Um-
stand der Vernichtung ist die Primisse eines zeitgenossischen Abwehrargu-
ments zur Durchsetzung ihrer Forderungen. Diesen Zynismus erkennt man

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Das Ende der Homogenitét

am Beispiel der indigenen Bevolkerung in den Vereinigten Staaten beson-
ders deutlich, wo ihre geringe, regionale Reprasentation zur Ablehnung ihrer
Interessen genutzt wird, obgleich ihre geringe Anzahl ein Ergebnis rassisti-
scher, weiler Vernichtungspolitik ist. Bis auf die NS-Zeit (Czollek 2018, S. 74)
ist nach Czollek »Deutschland niemals eine monokulturelle Gesellschaft ge-
wesen« (Czollek 2018, S. 74).

Die hier rekonstruierten Argumente sind damit firr die Abwehr eines
weiteren Gegenarguments notwendig. So wiirde manche behaupten, dass
Deutschland empirisch nachweisbar in der Nachkriegszeit homogen gewe-
sen sei und dies nicht nur eine Wahrnehmung darstelle. Dieser These ist,
bis auf die sehr ziigige Riickkehr von Heterogenitit, die beispielsweise in
Frankfurt die Nachkriegsrepublik stark prigte, nicht viel entgegenzusetzen.
Nichtsdestotrotz bleibt die Grundlage der Homogenitit eine grausame Ver-
nichtungspolitik. Die Homogenitit war, wie Czollek zutreffend herausstellt,
nicht die Normalitit, sondern die Zisur in einer ansonsten multikulturellen
und heterogenen deutschen Geschichte (Czollek 2018). Es ist eine bekannte
und vielfach wiederholte These, dass die internationalen Menschenrechte
(Salzborn 2006, S. 16) und das Grundgesetz (Foroutan 2019, S. 34) eine Reak-
tion auf den »Rausch der Homogenitit« (Foroutan 2019, S. 34) sind. Dennoch
ist die Erweiterung durch Foroutan anregend, dass dies den entscheidenden
Moment einer Reaktion auf den Schutz und Verteidigung von »Pluralitit«
(Foroutan 2019, S. 34) zuspitzt. (Foroutan 2019, S. 34).

»Das deutsche Grundgesetz (..) beginnt daher die ersten fiinf seiner Zwan-
zig Grundrechte mit Artikeln, die inhdrent auf die Pluralitit der Gesellschaft
ausgerichtet sind und die freiheitlich demokratische Grundordnung im
Gewahrwerden und Schiitzen dieser Pluralitat verankern« (Foroutan 2019,
S.34).

Foroutan hat damit einen zweiten zentralen Punkt deutlich gemacht. Das
Grundgesetz wurde nicht mit Blick auf die damals reale, durch die Vernich-
tungspolitik erzeugte, Homogenitit geprigt, sondern vielmehr in der Erwar-
tung einer kommenden Heterogenitit. Prigend ist neben einer Bewiltigung
der Vergangenheit auch die Erwartung einer heterogenen Moderne, die re-
guliert und geschiitzt werden muss. Daher sollte eine Zukunftserwartung
gedacht werden, die an die zuvor gestellte Annahme des Gegensatzes von
Modernitit und Homogenitit durch Habermas anschlief3t (Habermas 1997,
S. 612).

- am 13.02.2026, 14:58:33.

95


https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Nach Serloth ist die leitende Ideologie fur die Vernichtungspolitik der
NS-Zeit der »volkische Nationalismus« (Serloth 1997, S. 89). »Sicher, der to-
tale Krieg des Nationalsozialismus ist ohne den totalen Staat nicht denkbar«
(Broning 2019, S. 12-13). Zwangsldufig wird sich die Theorie mit dem (volki-
schen) Nationalismus in Deutschland beschiftigen miissen und sich zusitz-
liche Gedanken dazu machen, was passiert, wenn der staatliche Apparat sich
aktiv gegen die posthomogene Gesellschaft wendet, wie es von rechten und
zum Teil auch konservativen politischen Kriften gefordert wird. Fiir die post-
koloniale Theorie ist es bedeutsam die Tragweite des volkischen Nationalis-
mus sichtbar zu machen. Nach Wildt ist dieser ein mérderischer Apparat, der
auf ein »rassistische(s) und antisemitische(s) Konzept des Volkes« (Wildt 2017,
S. 11) fu’te (Wildt 2017, S. 11). Eine rassistische Ideologisierung und Konzep-
tion des Volkes ist nicht neu, sondern Teil einer langen Tradition. Die deut-
sche »Blutsnation« (Wippermann 1999) hat eine deutlich lingere Exklusion
des ehemals kolonisierten Subjekts als seiner Inklusion hinter sich. Im Ge-
gensatz zum vorigen, auf Czolleks Denken aufgebauten, Argument der Nor-
malitit von Heterogenitit der Vergangenheit, lisst sich folgendes herausar-
beiten: Die Inklusion des rassifizierten und ehemals kolonisierten Subjekts in
die deutsche Volksgemeinschaft stellt auch in der Nachkriegszeit eine Zisur
der vorherigen Normalitit dar. Heutige rechte Krifte fordern eine verhing-
nisvolle Riickkehr, zu der lange Zeit normalisierten und in den 1990er Jahren
noch immer proklamierten Blutsnation Deutschlands.

Obwohl das Werk das Offnungsprojekt der nationalen Zugehérigkeit teilt,
bleibt aus postkolonialer Perspektive eine weiterfithrende, kritische Betrach-
tung vom Volksgedanken notwendig. »Das >Volk« ist ein Leviathan, der kei-
neswegs per se gut, verniinftig und friedlich ist« (Wildt 2017, S. 12). Das Volk
hat immer das Potential, sich in einer vernichtenden Entladung gegen ein
neu erkanntes oder erzeugtes Fremdes zu wenden. Der »Rassenwahn« kann
zuriickkehren.

3.2 Anerkennung der posthomogenen Gesellschaft

Der folgende Abschnitt mochte drei zentrale Entwicklungen als Hauptgriinde
fiir die breite Anerkennung der posthomogenen Gesellschaft ins Feld fithren.
Erstens die Dekolonisierung als Tir6ffner fiir die Entwicklung einer vielfil-
tigen Gesellschaft. Zweitens Migrationsprozesse seit dem zweiten Weltkrieg
nach Deutschland und drittens eine neue reprisentative Vielfalt im 6ffent-

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Das Ende der Homogenitét

lichen Raum. Zusammengenommen haben diese Prozesse zur Entwicklung
und Anerkennung einer posthomogenen Gesellschaft in der Gegenwart ge-
fihrt.

Bevor diese drei Punkte weiter ausgefiihrt und erliutert werden, werden
einige Erliuterungen zur Frage, weshalb in diesem Diskurs tibliche Argumen-
te eine Ablehnung finden, Raum gegeben werden. Schuppert verweist darauf,
dass zumeist eine Korrelation zwischen Globalisierung und Migration herge-
stellt wird (Schuppert 2017, S.39). Doch das Beispiels Japans zeigt, dass es
eine Globalisierung einer Nation auch ohne eine schrittweise migrationsbe-
dingte Heterogenisierung geben kann. Relevant ist nicht die Globalisierung
in all ihren Facetten, sondern die darin stattfindende Migration. Es gibt, so
zeigt auch die Corona-Krise, eine fortwihrende Globalisierung auch ohne die
Mobilitit von Menschen. Weiterhin folgt diese Theorie nicht der Annahme
von Schuppert, welche besagt, dass es in der Gegenwart »in zunehmenden
Mafe die Religionszugehorigkeit ist, die als Markierung kollektiver Identi-
tatsstiftung fungiert« (Schuppert 2017, S. 44). Bauer schreibt, da er Vielfalt
weitgehend als religiose Vielfalt definiert, ebenfalls aufgrund »religése(r) Ho-
mogenisierung im Gefolge der Christianisierung« (Bauer 2018, S. 9f.) von ei-
ner homogenen europiischen Vergangenheit (Bauer 2018, S. 9f.). Diese Al-
leinsetzung von Religion als Homogenititsmarker eignet sich diese Theorie
nicht an. Mit dieser Ablehnung soll keinesfalls die Existenz beispielsweise von
»anti-muslimischem Rassismus« (Amir-Moazami 2016, S. 22) als gesellschaft-
liches Problem geleugnet werden. Vielmehr ist darauf hinzuweisen, dass die-
se Diskurse oft nicht die Strukturform von religionsférmigen, sondern ras-
sismusformigen Diskursen haben. »Die Vorstellung ethnischer Homogenitit
als Grundlage der Nationbildung ist also hochst wirklichkeitsfremd« (Rom-
melspacher 2002, S. 42). Im 6ffentlichen Raum findet sich keine weitreichen-
de theologische Debatte. Der koptische Christ aus Agypten wird gleichsam
wie der schwarze Christ ebenfalls der Uberfremdung des Abendlandes be-
zichtigt. Diese postkoloniale Theorie geht von der Differenzlinie rassistischer
Zuschreibungen als zentrale Konfliktlinie aus und wird dies spiter noch er-
ldutern. Hirschmann schreibt von einer Reaktion auf »religidse, sprachliche
und kulturelle Vielfalt« (Hirschmann 2017, S. 19) und kommt der Differenzli-
nie zwischen »deutschen und nichtdeutschen Vorfahren« (Czollek 2018, S. 64)
damit niher, aber ist dennoch weit entfernt. Anhand eines kurzen Gedanken-
experiments soll dies verdeutlicht werden. Es ist eine Annahme, aber dennoch
einleuchtend.

- am 13.02.2026, 14:58:33.

97


https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Die rechten Krifte in der Gesellschaft wiirde die Zuwanderung von 200
000 weilen Stidafrikanern oder Namibiern ungleich weniger storen als die
Zuwanderung von 200 ooo schwarzen Sidafrikanern oder Namibianern.
Denn im Mittelpunkt steht nicht die kulturelle Fremdheit. Weiterhin wiirden
rechte Krifte die Zuwanderung von 200 000 weiflen Englindern weniger
storen als die Zuwanderung von 200 ooo schwarzen Nigerianern, obwohl
beide in einem englischen Bildungs- und Verwaltungssystem aufgewachsen
sind, dass eine dominante britisch-kulturelle Prigung hat. Denn im Mit-
telpunkt steht nicht die Sprache. Diese Theorie mochte daher Rassismus
als zentrale Differenzlinie der posthomogenen Gesellschaft benennen und
herausarbeiten. Daher sind die »kollektive(n) Identititen« (Schuppert 2017,
S. 44), die bestimmend fir eine posthomogene Gesellschaft sind, vor allem
»ethnischer, kultureller oder religioser Natur (...)« (Schuppert 2017, S. 44).

3.3 Dekolonialisierung als Tiiréffner

»Der neue Rassismus ist ein Rassismus der Epoche der »Entkolonialisie-
rung, in der sich die Bewegungsrichtung der Bevdlkerung zwischen den
alten Kolonien und den alten »Mutterlandern« umkehrt und sich zugleich
die Aufspaltung der Menschheit innerhalb eines einzigen politischen
Raumes vollzieht« (Balibar 1990b, S. 28)

Zentraler Moment der posthomogenen Gesellschaft ist die von Balibar
beschriebene Umkehr der kolonialen Migration (Balibar 1990, S. 28). Die eu-
ropdischen Gesellschaften unterscheiden sich von der Gesellschaftsordnung,
wie beispielsweise der Gesellschaftsordnung der Vereinigten Staaten von
Amerika, von Brasilien und Australien, da sie nicht aus gewaltvollen und
vernichtenden Siedlungskolonien hervorgegangen sind. Die heutigen weifien
Nationen, wie beispielsweise die Amerikas, fuflen auf einer gewalttitigen
Verdrangungspolitik. Oltmer beschreibt eindriicklich, dass die Bevolkerung
der sogenannten indigenen Gruppen im »spanischen Siid- und Mittelameri-
ka« (Oltmer 2016, S. 31) seit der Ankunft von Kolumbus bis 1620 um mehr als
36 Millionen zuriickging, auch aufgrund von eingeschleppten »Bakterien und
Viren« (Oltmer 2016, S. 31). Nach Oltmer starb die Bevolkerung auf manchen
karibischen Inseln vollstindig aus (Oltmer 2016, S.31). Nichtsdestotrotz
wird in der Gegenwart oftmals eine »Verdringung der historischen Prisenz
rassifizierter Bevolkerungen« (El-Tayeb 2016, 15) praktiziert. Nationen wie

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Das Ende der Homogenitét

Neuseeland oder Australien werden als tiberzeitlich weifie Nationen imagi-
niert und die Herstellung des Umstandes weifder Mehrheitsverhiltnisse auf
natiirliche Migration ohne Gewaltgeschichte reduziert.

Die postkolonialen Gesellschaften Europas unterliegen einer anderen Dy-
namik. Durch die Er6ffnung eines Pfades zwischen den ehemaligen Kolonien
und ihren Kolonisatoren kommt es zur Erméglichung einer Riickwirtsbewe-
gung der kolonialen Migration, die zunichst von Europa in die Kolonien so-
wie zwischen den Kolonien verlaufen ist (Balibar 1990). Diese Riickwirtsbe-
wegung hat zwei voneinander zu unterscheidende Formen. Die Bewegung
der ehemals Kolonisierten und die Bewegung der ehemaligen Kolonisato-
ren. Oltmer schreibt von »5 bis 7 Millionen Europier(n, die) im Kontext der
Dekolonisation aus den (ehemaligen) Kolonialgebieten auf den europiischen
Kontinent zuriickkehrten, darunter viele, die weder in Europa geboren waren
noch je in Europa gelebt hatten« (Oltmer 2016, S. 71). Damit gibt es eine nicht
zu vernachlissigende Menge an Menschen, die zu den weifien Mehrheitsge-
sellschaften gerechnet werden, aber in ihrer Familiengeschichte stark durch
das koloniale Projekt gepragt sind. Die Riickwanderung aus den Kolonien ist
damit auch weifs. Hier ist an die Riickwanderung der Weiflen aus Siidafri-
ka nach dem Ende des Apartheid-Regimes oder an die Riicksiedlung weifSer
Franzosen nach dem Ende des Algerienkrieges zu erinnern. Dabei verweist
Oltmer besonders auf den Fall der Niederlande, Frankreichs und Portugal, die
»umfangreiche Fluchtbewegungen und Vertreibungen mit sich« (Oltmer 2016,
S. 71) brachten. Menschen, die zwar europiischen Blutsnationen zugerechnet
werden, aber durch ihre Sozialisation in ehemaligen Kolonien auch Hetero-
genitit in die »Mutterlinder« (Balibar 1990, S. 28) zuriickbringen. Selbstver-
stindlich werden dabei, beispielsweise im Falle Siidafrikas, rassistische So-
zialisationen ebenfalls nach Europa reimportiert. Die zweite zentrale Form
der neuen »Bewegungsrichtung« (Balibar 1990, S. 28) ist Migration von ehe-
mals kolonisierten Subjekten nach Europa. Insbesondere werden dabei nach
Oltmer das Vereinigte Kénigreich und Deutschland zu »Zielen der Massen-
zuwanderung« (Oltmer 2016, S. 108).

Fir die postkoloniale Theorie ist es eine logische Konsequenz, dass die
Kolonisierung von Lindern Riickwanderungen ausldst. Die Etablierung eines
Verwaltungs-, Bildungs- und Gesellschaftsmodells nach den Vorbildern der
europdischen Miltterlinder begiinstigt die Migration in ebendiese Linder.
Zudem schaffen die aufrechterhaltenen postkolonialen Traditionslinien in der
Entwicklungszusammenarbeit, im sogenannten postkolonialen Influencing,
mit der Persistenz einer vermeintlichen europiischen Hochkultur und Aus-

- am 13.02.2026, 14:58:33.

99


https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

itbung von hegemonialer Dominanz mittels Kulturprodukten, wie beispiels-
weise Fernsehsender oder eine bewusste postkoloniale Exportkultur, Pfade
fiir eine Migration. Wenn britischer Tee konsumiert wird, British Broadcas-
ting Channel im Fernsehen liuft, die Queen das Staatsoberhaupt des Staates
stellt, der Geschichtsunterricht ausgerichtet ist auf britische (Kolonial-)Ge-
schichte, Englisch als die Amtssprache gilt, Menschen englischer Herkunft
die Besitzelite im Lande stellen, dann ist die Sehnsucht nach einer Migration
ins Vereinigte Konigreich nicht weit. Die kolonialen Traditionslinien Deutsch-
lands finden sich unter anderem in der Entwicklungszusammenarbeit deut-
lich wieder. Weiterhin sind die Migrationsregime gegeniiber den ehemaligen
Kolonien vielfach durchlissiger als fiir ehemals Kolonisierte mit Bezug zu an-
deren Staaten. Es finden sich in den ehemals kolonisierenden Gesellschaften
Anschlussfihigkeiten durch vermeintliches Wissen, Communities und viel-
leicht sogar emotionale Verbundenheit. Die zentrale These ist daher, dass die
kolonialen Projekte eine dauerhafte Pipeline zwischen Gesellschaften eroff-
net haben und diese Pipeline nun verstirkt nach vielen hunderten Jahren
iiberwiegend in die andere Richtung, gen Europa, verliuft (Balibar 1990a,
S.28). Hall versteht diese Pipeline als eine »globale Interdependenz« (Hall
2012, S. 216), die nun beidseitig wirkt und damit der Einfluss der ehemali-
gen Kolonisatoren seinen Gegensatz findet (Hall 2012, S. 216). Wo sich zuvor
eine Bewegung aus den »Zentren« (Hall 2012, S. 216) in die »Peripherie« (Hall
2012, S. 216) vollzog, hat sich nun eine Bewegung »aus den Peripherien in das
Zentrumc (Hall 2012, S. 216) angeschlossen (Hall 2012, S. 216). Nach Hall ist es
eine »Konsequenz(en) des Imperialismus« (Hall 2012, S. 216).

Weshalb wird so stark zwischen der innereuropiischen Migration, bei-
spielsweise aus Osteuropa nach Mitteleuropa, und der Migration aus ehema-
ligen Kolonien unterschieden? Ein bedeutender Teil der innereuropiischen
Migration ist gepragt von weifer Migration. Wie Lepsius am Beispiel der mil-
lionenstarken Migration von »Heimatvertriebenen und Fliichtlinge(n)« (Lep-
sius 1990, S. 247) deutscher Identitit verdeutlicht, »galten (sie) sofort als deut-
sche Staatsbiirger« (Lepsius 1990, S. 247) und haben schneller Anschluss in
der deutschen Gesellschaft gefunden (Lepsius 1990, S. 247). Aufierdem ist der
Ausgangspunkt dieser Theorie die gegenwirtige Reaktion auf das Ende der
Homogenitit. Denn die zentralen Ausloser gegenwirtiger rassistischer und
rechter Bewegungen sind nicht die Zuwanderung aus Polen, Italien oder Eng-
land. Es ist diejenige Migration, die von kolonisierten Subjekten unternom-
men wird. Darunter zdhlen Sinti und Roma, die ebenfalls itberwiegend Eu-

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Das Ende der Homogenitét

ropder sind. Entscheidend ist nicht ihre europiische Identitit, sondern der
rassifizierende Blick, der sie trifft.

Fir die postkoloniale Theorie sind die Migrationsbewegungen aus den
ehemaligen Kolonien weit weniger ein Ergebnis der Geschehnisse innerhalb
der ehemaligen Kolonien, sondern eine Konsequenz (post-)kolonialer Ver-
hiltnisse. »Denn zur Genealogie des heutigen Europas gehéren die kolonial-
und imperial induzierten Migrationen der »Middle Passage« (Romhild 2018,
S. 75). Rombhild verdeutlicht mit dieser These, dass obwohl der Migrant oder
die Migration heute iiberwiegend als eine schwarze, indigene oder muslimi-
sche Handlungsform imaginiert wird, die Migration zwischen Europa und
seinen ehemaligen Kolonien eine zutiefst europdische Erfindung und Pri-
sens ist. Ein weiter Motor fur die (post-)koloniale Migration ist das Armuts-
und Reichtumsgefille innerhalb der Einflusszone des kolonialen Projekts (EI-
Tayeb 2016, S. 58fF.). Das Gefille verlduft dabei nicht zwischen den Lindern,
sondern den kollektiven Identititen von weiflen und nicht-weifen Menschen.
Weifse Menschen in Namibia, Siidafrika und weiten Teilen anderer ehemali-
ger Kolonien weisen einen vergleichsweisen hohen Lebensstandard auf, wih-
rend beispielsweise schwarze Menschen in den Vereinigten Staaten bekann-
termaflen bis heute nicht die gleiche sozio-6konomische Position mit wei-
Ben Menschen teilen. Die ungleiche Stellung der kollektiven Identititen spitzt
sich zumeist in »Krisen« (El-Tayeb 2016, S. 60) zu in denen ebenfalls »politi-
sche Rechte« (El-Tayeb 2016, S. 60) leiden (El-Tayeb 2016, S. 60). Wie bereits
im vorigen Kapitel dargestellt bestitigt die Bundesregierung im »Marshall-
plan mit Afrika« (Bundesministerium fir wirtschaftliche Zusammenarbeit
und Entwicklung 2017, S. 7ff.) einen Zusammenhang zwischen der Armuts-
entwicklung in Afrika und dem europiischen Reichtum. Zusammenfassend
ist die durch europiische »Ausbeutung« (Bundesministerium fiir wirtschaft-
liche Zusammenarbeit und Entwicklung 2017, S. 7ff.) geschaffene soziale Un-
gleichheit ein zentraler Faktor fiir die (post-)kolonialen Migrationsbewegun-
gen. Aufgrund des Schwerpunkts dieser Theorie kénnen andere, durchaus
wirkmachtige Faktoren, nicht witrdigend ergriindet werden.

Fir Varela und Mecheril ist die »fortdauernde Rekolonisierung und das
Scheitern der Dekolonisierung« (Varela und Mecheril 2016, S. 11) ursichlich
fur fortwihrende Migrationsbewegungen. Insofern als mit Rekolonisierung
die wiederkehrende militdrische Intervention in den ehemaligen Kolonien ge-
meint ist und mit der mangelnden »Dekolonisierung« (Varela und Mecheril
2016, S. 1), die Aufrechterhaltung kolonialer Einflusszonen und Behinderung
von sozio-6konomischer Entwicklung, dann ist diese These konsistent. Eine

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

verschleppte »Dekolonisierung« (Varela und Mecheril 2016, S. 11) kann bei-
spielsweise die Persistenz der seitens der deutschen Bundesregierung aufge-
zeigten Ausbeutungsverhiltnisse sein.

Nach Hall wollten sich »die europdischen Kolonialmichte« (Hall 2012,
S. 216) aus ihrer Verantwortung fiir das koloniale Projekt® zuriickziehen und
sich den Folgeeffekten entziehen (Hall 2012, S.216). Doch die Etablierung
von »Enklaven ethnischer Minderheiten« (Hall 2012, S.216) in Europa ist
in einer interdependenten Welt zwangsliufig gewesen (Hall 2012, S.216).
Dies ist ein zentraler Baustein fiir die Entwicklung posthomogener Gesell-
schaften. Folgt man Hall, so wollten die Kolonialmaichte die Interdependenz
nur solange aufrechterhalten, wie sie durch eine starke Machtasymmetrie
kontrolliert werden konnte (Hall 2012, S. 216). Im Rahmen der schrittweisen
Unsichtbarmachung kolonialer Ausbeutungs- und Machtmittel, wie der
Exklusion postkolonialer Subjekte vom Recht der Teilhabe an Demokratien
und Herrschaftssystemen des Westens, haben Kolonialmichte zunehmend
Machtmittel in der kolonialen Dynamik verloren. Der Versuch einer ein-
seitigen Beeinflussung der kolonisierten Subjekte, also dem Projekt der
vermeintlichen Zivilisierung der Welt durch Europa, ist im kolonialen Pro-
jekt gescheitert. Die Beeinflussung ist, wie zuvor mehrfach dargestellt, ein
dialektisches Phinomen.

Benhabib ordnet (post-)koloniale Migration ebenfalls als eine Folge von
»Imperialismus und Kolonialismus« (Benhabib 2016, S. 211) ein, identifiziert
einen »gewaltsamen« Ursprung von vielen Migrationen und betont die Pipe-
line zwischen kolonisierten und kolonisierenden Staaten (Benhabib 2016,
S.211). Benhabib erweitert das Argument noch zusitzlich um die Frage des
»Ethischen« (Benhabib 2016, S. 211). Hat die lange koloniale Verbundenheit
zu einer »besonderen Verpflichtung« (Benhabib 2016, S.211) von kolonia-
len Staaten gefiihrt? Benhabib bejaht diese Frage mit Verweis auf geteilte
»Vergangenheit, Interaktionen, Erinnerungen und kollektive Erfahrungen«
(Benhabib 2016, S. 211). Wenn die zuvor dargelegte These der Ausbeutung
der deutschen Bundesregierung und der postkolonialen Forschung im
Allgemeinen zutreffend ist, so stellt die Beschrinkung der Migration der
Ausgebeuteten ein herausgehobenes, moralisches Problem dar. Wenn der
Reichtum in Europa auf der Arbeit der Anderen basiert, dann wire es doch
eine Form der sekundiren Entrechtung, wenn verweigert wird, dass sie an

3 Hall sprichtin diesem Kontext vom »Imperialismus«und nicht kolonialen Projekt (Hall
2012, S. 216).

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Das Ende der Homogenitét

diesem Reichtum mittels Migration teilhaben. Daher kénnte mit einem Blick
auf die Ausbeutungsverhiltnisse eine umgekehrte (post-)koloniale Migration
als gerechtes Handeln zu bewerten sein. Es ist allerdings nicht nur der
Aspekt der Schuld den Benhabib zu bewegen scheint, sondern die lange
Verbundenheit. Die postkoloniale Theorie geht von einer Interdependenz
zwischen kolonisierten und kolonisierenden Staaten aus, da die jeweilige
Entwicklung ohne die Beziehung zum anderen nicht zu verstehen ist. Die
Gegenwart des Einen beruht auf der gemeinsamen Vergangenheit. Die Un-
terbrechung der (post-)kolonialen Migration wire damit die Unterbrechung
von etwas Zusammengehérenden. Ein eindriickliches Beispiel ist hierbei
Indien und das Vereinigte Konigreich, deren Vergangenheiten tief miteinan-
der verwoben sind. Weiterhin etablierten sich in der langen Verbundenheit
globalisierte Arbeitsteilungen, die noch bis heute wirken. So befinden sich
die zentralen Elitenbildungsorganisationen fiir ehemals britisch, kolonisierte
Nationen noch immer im britischen Mutterland. Die Eliten Ghanas, Nigerias
oder Jamaikas studieren bis heute im englischen Mutterland. Bekannter
sind die 6konomischen Interdependenzen durch die Externalisierung von
Niedriglohnarbeit und der hierdurch entstehenden »rassifizierte(n) Mas-
senarmut« (El-Tayeb 2016, S. 57) zur Stiitzung der europiischen Wirtschaft.
Damit scheint die offene Pipeline beispielsweise zwischen Ruanda, Ghana,
Togo, Namibia und vielen weiteren Staaten mit Deutschland gerade auf der
Tradition und Verpflichtung des kolonialen Projekts zu liegen.

Die derzeitige nicht-weif’e Migration nach Europa fufit auf den Konse-
quenzen eines kolonialen Projekts. Wie Balibar beschreibt, zeigt sich eine
Umbkehr der kolonialen Migration in der Gegenwart (Balibar 1990, S. 28). Die
Migration nach Europa und die hierdurch erfolgende Heterogenisierung Eu-
ropas ist eine Konsequenz des kolonialen Projekts und wird durch kolonial
geschaffene Pipelines zwischen Nationen lediglich verstetigt.

»Das heifdt: Europa bildete im 20. Jahrhundert lange das Hauptproblem der
globalen Flichtlingsfrage — Europa als Kriegsschauplatz und Europa als Tra-
ger eines weltumspannenden Kolonialismus« (Oltmer 2016, S.127).

Europa ist nicht, wie in rechten und rassistischen Diskursrealititen das
teilnahmslose Opfer duflerer Entwicklungen, wie es in oftmals rassisti-
schen Argumenten zu Entwicklungsunwillen, Kinderreichtum und weite-
ren Argumentation suggeriert wird. Europa schafft mittels neokolonialer
Ausbeutungsverhiltnisse die Bedingungen fiir Migration aus ehemaligen
Kolonien selbst. Interessanterweise schaffen diese Pipelines das Potential der

- am 13.02.2026, 14:58:33.

103


https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Strukturverinderung im Zentrum als auch der Peripherie. Oltmer betont,
dass viele »Protagonisten der Unabhingigkeitsbewegungen« (Oltmer 2016,
S.71) Zeit im Westen verbracht haben (Oltmer 2016, S. 71). Dies trifft auf
Aime Césaire und Léopold Sédar Senghor, beide einflussreiche Denkerinnen
der dekolonialen Bewegung, mit ihrer Schulzeit in Paris ebenso zu, wie
auf Kwame Nkrumah mit seinem Studium in den Vereinigten Staaten oder
Mahatma Gandhi mit seiner Studienzeit in England. Nichtsdestotrotz ist
nicht zu vernachlissigen, dass auch ehemals kolonisierte Subjekte in grofRer
Zahl bis in die Gegenwart die europdische Moderne mitprigen. Denken wir
dabei in der Kultur an den schwarzen Autor des Romans Die drei Musketiere
Alexandre Dumas, in der Wissenschaft an Amartya Sen oder in der Biirger-
rechtsbewegung an Martin Luther King Jr. Es sollte hiermit der Eindruck
vermieden werden, die Austauschbeziehungen und postkolonialen Migra-
tionen erzeugen nur Schlechtes. Es soll der Eindruck vermieden werden die
einen seien nur Korper und die anderen nur Geist. Grundsitzlich ist festzu-
stellen, dass die Zahl der Menschen aus den ehemaligen Kolonien in Europa
wichst (El-Tayeb 2016, S. 56) und begiinstigt die Entwicklung posthomogener
und unter Umstinden sogar multikulturelle Gesellschaften.

3.4 Migrationsprozess nach WWII

Auf den zweiten Weltkrieg folgte nicht unmittelbar ein Aufbruch der Vielfalt.
Die »Siegerstaaten« (Oltmer 2016, S. 25) folgten teilweise einer Homogeni-
sierungspolitik in den jeweiligen Territorien (Oltmer 2016, S. 25). Dennoch
folgte in den vielen Jahrzehnten nach dem zweiten Weltkrieg eine erneute
Heterogenisierung der Bevolkerung in Deutschland durch verschiede Formen
der Zuwanderung. Zentral hierbei waren sowohl die Gastarbeiter als auch die
verschiedenen Grofdmigrationen von Vertriebenen und Gefliichteten unter-
schiedlicher Herkiinfte und Identititen. Weiterhin folgte eine fortwihrende
innereuropidische Migration sowie eine dezentrale Individualmigration, die
unter den vorherigen Grofibegriffen nicht fassbar ist. Migration findet noch
immer, wie in der Vergangenheit, mit staatlicher Zielabsicht statt. In der Ge-
genwart wird mit dem Einwanderungsgesetz nach qualifizierten Fachkriften
gesucht und damals versuchte die Bundesregierung mit Gastarbeitern die Lii-
cke an fehlenden Industriearbeitern auszugleichen. Fulend auf diesen Mi-
grationen haben in der Gegenwart mehr als ein Fiinftel der Deutschen einen
sogenannten Migrationshintergrund (Arndt 2017, S. 141). Obwohl Zuwande-

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Das Ende der Homogenitét

rung immer wieder, so wie bei der Fluchtbewegung in den 2010er Jahren, neu
entdeckt wird (Terkessidis 2017, S. 10), ist Migration dennoch ein bestindiges
Phinomen der Nachkriegszeit. Da »Normalitit in der Bundesrepublik ganz
selbstverstindlich mit Sesshaftigkeit in Verbindung gebracht wird« (Terkes-
sidis 2017, S. 10), gilt Migration fortwihrend als Abweichung von Normali-
tat und damit erklirungsbediirftig. Nach El-Tayeb wird das »Auftauchen des
Fremden« (El-Tayeb 2016, S. 15) damit stets zum »Ausnahmezustand« stilisiert
(El-Tayeb 2016, S.15). Erneut erkennen wir hierin die mangelnde Anerken-
nung der Einwanderungsrealitit.

Seit dem zweiten Weltkrieg erlebt Deutschland eine millionenfache Zu-
wanderung in sein Bundesgebiet. Besonders ist hieran nicht die Existenz von
Vielfalt im Bundesgebiet, da diese auch in den Vorgingerstaaten der Bun-
desrepublik vorhanden war, sondern das Ende seiner Leugnung. Kymlicka
verortet in die Vorkriegszeit die Existenz von »repressiven und undemokra-
tischen Hierarchien, die durch rassistische Ideologien gerechtfertigt wurden
(...)« (Kymlicka 2014, S. 127) und damit die Herstellung von »inneren Periphe-
rien« (Ott 2016, S. 48). Die ermdglichte Entstehung einer posthomogenen Ge-
sellschaft zeichnet sich vor allem dadurch aus, dass die »innere(r) Aufgren-
zung« (Balibar 1990c, S. 55) endet und es zu einer Anerkennung der Existenz
des Vielfiltigen kommt.

3.5 Neue Sichtbarkeit von Vielfalt

Der entscheidende Wegbereiter fiir die Anerkennung der posthomoge-
nen Gesellschaft ist eine neue Sichtbarkeit der Vielfalt im Deutschen
oder des Deutsch-Seins. Die Auslosung einer fortwihrenden, 6ffentlichen
Verhandlung von Zugehorigkeit und Deutsch-Sein erfolgte ungefihr zur
Jahrtausendwende. Die Verhandlung iibersetzte sich in politische Konflikte,
aber auch o6ffentliche sowie wissenschaftliche Verhandlungen. Beispielhaft,
im guten wie im schlechten Geiste, konnen fir diese Verhandlung »Die
neuen Deutschen« von Miinkler und Miinkler (Miinkler und Miinkler 2016),
»Deutschland schafft sich ab« von Sarrazin (Sarrazin 2010), »Die postmi-
grantische Gesellschaft« von Foroutan (Foroutan 2019), »Wer ist wir?« von
Kermani (Kermani 2014), »Ich bin von hier. Hort auf zu fragen!« von Ataman
(Ataman 2019), »Das Integrationsparadox« von El-Mafaalani (El-Mafaalani
2018) und viele weitere Schriften stehen. Bei dieser Aufzihlung wird bereits
deutlich, dass sich die Werke teilweise inhaltlich in Oppositionen gegeniiber-

- am 13.02.2026, 14:58:33.

105


https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

stehen, nichtsdestotrotz verhandeln sie, ob wissenschaftlich oder populir,
die Frage deutscher Identitit und den Umgang mit dem Anderen. Sie sind
ein Zeichen fiir eine gesellschaftsweite Verhandlung tiber den Umgang mit
der endenden Homogenitit innerhalb einer postkolonialen Gesellschaft.

Fur die Anerkennung des »Anderen« (Benhabib 2017; Morrison 2018b) ist
sowohl eine politische als auch eine gesellschaftliche Verinderung entschei-
dend gewesen. Zunichst einmal eine Erérterung der politischen Verinde-
rung:

Die lange Tradition des »Blutsrechts« (Wippermann 1999) in Deutschland
institutionalisierte die Exklusion des »Anderen« (Benhabib 2017; Morrison
2018b) als Fremde in Deutschland. Es war aufgrund des geltenden Staats-
biirgerschaftsrechts stets evident, dass die ethnisch Fremden keine politische
Macht in der Demokratie hatten und damit auch aus anderen politischen Sys-
temen ausgeschlossen sind. Damit sind sie nicht zugehdrig zur deutschen
Nation und stehen der Verhandlung »was »deutsch<ist« (Foroutan 2018, S. 274)
als Auferes gegeniiber. Der Ausschluss der Anderen ist zu diesem Zeitpunkt
tiber das Staatsbiirgerschaftsrecht institutionalisiert. Im Jahre 2000 erfolgt
die Anderung des Staatsbiirgerschaftsrechts. Die Einheit von weitgehender,
ethnischer Homogenitit und Staatszugehérigkeit wird zugunsten einer »re-
publican nation« (Heckmann 2019, S. 79) aufgehoben (Heckmann 2019, S. 79).
Diese Anderung des Staatsbiirgerschaftsrechts, die im Jahre 2000 erfolgte,
wird wiederkehrend als entscheidende Zisur fiir das Verstindnis von Zu-
gehorigkeit benannt (Arndt 2017, S. 141ff.; Foroutan 2018, S. 274; Heckmann
2019, S. 79; Kosnick 2019, S. 174; Sanyal 2019, S. 103). Den entscheidenden Leit-
gedanken der neuen Reform fasste Heckmann (Heckmann 2019) wie folgt zu-
sammen: »One can be a German without being of German descent« (Heck-
mann 2019, S. 79). Die Vielfalt der deutschen Bevélkerung hat damit seine An-
erkennung gefunden und die bereits im Land vorhandene Vielfalt integrierte
sich in eine kollektive deutsche Identitit. Folglich verliuft seitdem eine Aufls-
sung vorheriger Antagonismen, wie des Deutsch-Sein und Schwarz-Sein oder
des Deutsch-Sein und zugleich eine tirkische Herkunft haben. Damit plura-
lisiert sich die Wahrnehmung des Deutschen und erdfinete nach Foroutan
eine bis in die Gegenwart andauernde Verhandlung iiber Zugehérigkeit (Fo-
routan 2018, S. 274). Die Reform hat Zukunftserwartungen zur Folge. Einer-
seits benennt Heckmann (Heckmann 2019) als die Zukunftserwartung hierbei
die »republican vision of collective belonging« (Heckmann 2019, S. 79) und an-
derseits verweist die Zukunftserwartung seitens Foroutan auf die Erwartung
zukiinftiger Migration (Foroutan 2019, S. 157). Heckmann verdeutlicht, was

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Das Ende der Homogenitét

im spiteren Verlauf des Werks nochmals ausfiihrlicher erliutert wird, dass
sich mit der Gesetzesreform die Erwartung eines neuen Wir-Verstindnisses
einstellt. Dies sei auch notwendig, da langsam das Eingestindnis reife, dass
Migration in der Moderne anhalten wird und die fehlende Antwort auf die
Frage der Zugehorigkeit zu dauerhaften Konflikten fithren kénnte. Damit 19st
die Reform neben den Problemen der Vergangenheit zusitzlich erwartbare
Herausforderungen fiir die Zukunft.

Fiar Walzer ist »das erste und wichtigste Gut, dass wir aneinander zu
vergeben und zu verteilen haben, (ist) (die) Mitgliedschaft in einer menschli-
chen Gemeinschaft« (Walzer 2017, S. 29). Insofern man Walzer folgt, sind die
aufkommenden Konflikte, aufgrund der sukzessiven Vergabe von politischer
Mitgliedschaft an zuvor exkludierte Subjekte, nicht itberraschend. Das neue
Staatsbiirgerschaftsrecht verteilt Mitgliedschaft neu und berithrt damit ein
zentrales »Gut« (Walzer 2017, S. 29) »menschlicher Gemeinschaft(en)« (Walzer
2017, S. 29). Die Folgekonflikte bleiben dennoch in ihrer Struktur erklirungs-
bedirftig, da die ungleiche Reaktion auf die Inklusion weifler Minderheiten
im Gegensatz zu nicht-weiflen Minderheiten in der Gegenwart unzurei-
chend beleuchtet bleibt. Wobei gerade die Mitgliedschaft in demokratisch-
verfassten Gemeinschaften einen besonderen Stellenwert einnimmt, »da sie
ein Biindel von Rechten und Pflichten« (Zurbuchen 2014, S.275) darstellt
und dauerhaft den Subjekten Privilegien ermoglicht. Hierzu gehéren vor
allem Rechte des Aufenthalts und der Freiziigigkeit, der politischen Mit-
bestimmung und selbstverstindlich der selbstreferentiellen Verhandlung
iiber Deutschland sowie Deutsch-Sein. Trotz der selbstzugeschriebenen
Modernitit der Gesellschaft besteht in der Machtposition eines Deutschen
tiirkischer Herkunft und einem Tiirken in Deutschland noch immer eine
entscheidende Differenz. Mit der Staatsbiirgerschaftsreform eréffnete sich
der Weg fiir die »Anderen« (Benhabib 2017; Morrison 2018b) in die »politische
Gemeinschaft« (Zurbuchen 2014, S. 275). Infolgedessen vergrofierte sich die
Machtposition von rassifizierten Minorititen im gesellschaftlichen Diskurs
schrittweise. Dies ist die erste entscheidende, politische Veranderung, welche
eine posthomogene Gesellschaft in Deutschland erméglichte.

Die zweite entscheidende Verinderung kann im weitesten Sinn als eine
gesellschaftliche Verinderung verstanden werden. Mit der Reform des Staats-
biirgerschaftsrechts endet keinesfalls die Auseinandersetzung um die Zuge-
horigkeit. Die rechtliche Einleitung einer posthomogenen Nation fithrt nicht
zwangsliufig zu einer alltiglichen, kulturellen oder sozialen Anerkennung.
Foroutan verweist darauf, dass

- am 13.02.2026, 14:58:33.

107


https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

»das Metanarrativ der Migration hilt die Bedrohlichkeit und Fremdheit om-
niprasent und erlaubt somit eine Aufldésung der subjektiven Ambivalenz, in-
dem die hybriden, sneuen< Deutschen immerfort als Fremde weitergefiihrt
werden« (Foroutan 2019, S. 156).

In wenigen Worten zeigt Foroutan eine Funktionslogik auf, dessen Grundlage
der dauerhafte Ausschluss aus dem Deutschsein ist. Nicht nur das »Metanar-
rativ der Migration« (Foroutan 2019, S. 156) setzt dabei eine Grenze, sondern
auch rassistische Exklusionen sind eine alltigliche systematische sowie inter-
personelle Praxis der Exklusion. Beispielsweise kann dabei schwarzen Men-
schen ihr Deutsch-Sein aufgrund ihrer erfahrenen rassistischen Zuschrei-
bung abgesprochen werden. Daher bedarf es fiir die Entwicklung zu einer
posthomogenen Gesellschaft neben einer rechtlichen Anerkennung zusitz-
lich eine soziale sowie kulturelle Anerkennung von exkludierten Subjekten.

Die entscheidende gesellschaftliche Verinderung ist das Ende der Un-
sichtbarmachung von Minderheiten. Wie Emcke (Emcke 2017) beschreibt,
vollzieht sich ein schrittweiser Prozess des Sichtbarwerdens von zuvor aus-
geschlossenen Gruppen in der deutschen Gesellschaft (Emcke 2017, S. 118ft.).
Emcke verortet diesen Prozess in einer sukzessiven Sichtbarmachung von
exkludierten Gruppen im offentlichen Raum (Emcke 2017, S. 124f.). Obwohl
ehemals kolonisierte Subjekte und andere exkludierte Gruppen bereits seit
vielen Jahrzehnten in Deutschland leben, waren sie selten in das gesell-
schaftspolitische Alltagsleben integriert. In den Parlamenten, Medienhiu-
sern, Vorstandsetagen und an vielen weiteren Orten der gesellschaftlichen
Steuerung waren sie nicht reprisentiert und im 6ffentlich-kulturellen Raum,
wie beispielsweise, im Fernsehen, bei Theaterauffithrungen oder in Zeitun-
gen nicht sichtbar. Wenn ehemals kolonialisierte Subjekte sichtbar wurden,
waren sie auflerhalb von Deutschland lokalisiert. Eindriicklich ist dies an
schwarzen Menschen in Hollywood-Filmen oder in sogenannten Afrikafil-
men zu sehen. Denn es gab in der offentlichen Erzihlung zwei Orte an die
schwarze Menschen gehorten: Afrika und die Vereinigten Staaten von Ame-
rika. In den letzten zwei Jahrzehnten vollzieht sich nun eine Verinderung.
Die Exkludierten treten, wie Emcke formuliert aus dem »Verborgenen und
(im) Stillen« (Emcke 2017, S.124) vermehrt in die Offentlichkeit und somit
zugleich ins 6ffentliche Bewusstsein.

Begiinstigend ist hierbei die zunehmende mpolitication< of ethnicity«
(Bird et al. 2011, S. 2). Damit bezeichnen Bird et al. »the emergence of ethnic
minorities as political actors« (Bird et al. 2011, S. 2) sowie die »intensifying

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Das Ende der Homogenitét

public debates about the management of ethnic diversity« (Bird et al. 2011,
S.2f). In zunehmender Dichte werden politische Probleme unter starker
Beriicksichtigung von ethnischer Vielfalt oder im Gegensatz dazu manchmal
auch in einer ausschliefilich rassistischen Semantik besprochen. Im deut-
schen Diskurs ist ein hoher Anteil an Menschen mit Migrationshintergrund
gleichgesetzt mit gesellschaftlichen Problemen und sozialen Konflikten.
Sowohl in Diskursen um Nachbarschaft, Miete oder Eigentumserwerb oder
Schule kommt diese kodifizierte Logik von Rassismus zum Tragen. Schulen
mit mehrheitlich weiffen Kindern gelten als gut, Schulen mit mehrheitlich
nicht-weiflen Kindern oder Kindern mit Migrationshintergrund gelten hin-
gegen als Problemschulen. Nach Analyse von vielen Politikfeldern, hierzu
gehoren die Sicherheitspolitik, Innenpolitik, Bildungspolitik, Religions-
politik, Familienpolitik oder Auflenpolitik von Bedeutung werden diese
zunehmend in Bezug zu ethnischen Grenzziehungen besprochen. Dafiir ste-
hen symbolisch gesellschaftliche Debatten um das Kopftuch, migrantische
Wohnviertel, Gefliichtete, ethnische Anteile in Schulklassen oder die Offnung
von Staatsbiirgerberufen. Einen bedeutenden Beitrag neben einer von Em-
cke skizzierten anerkennenden Sichtbarmachung hat die Politisierung von
»ethnische(r) Differenz« (Beck 2004, S. 82) in der Gegenwart.

Zwei letzte Momente der gesellschaftlichen Verschiebung werden von EI-
Mafaalani skizziert. Zum einen beschreibt El-Mafaalani in seiner Schrift »In-
tegrationsparadox« (El-Mafaalani 2018), dass »gelungene Integration zu mehr
Konflikten fithrt« (El-Mafaalani 2018). Fitr EI-Mafaalani fithrt die erfolgreiche
Integrationsleistung (El-Mafaalani 2018, S. 25ff.) der vergangenen Jahrzehn-
te zu einem grofieren Selbstbewusstsein von vormals exkludierten Gruppen
(El-Mafaalani 2018). El-Mafaalani bezeichnet diese Offnungsbewegungen als
»innere Offenheit, also die Verschiebung von Grenzen der Teilhabe und Zu-
gehorigkeit innerhalb einer Gesellschaft« (El-Mafaalani 2018, S.15). Er be-
schreibt den Prozess als Miindigwerdung von exkludierten Gruppen in der
Gesellschaft. Denn diese neue Qualitit gesellschaftlicher Partizipation erhoht
die wahrgenommene Vielfalt in der Gesellschaft zusitzlich. Zweitens verweist
El-Mafaalani am Beispiel von Klassenzimmern auf die subjektive Erfahrung
von immer mehr Menschen, an den Orten zu sein, an denen alle ethnischen
Gruppen jeweils eine Minderheit darstellen (El-Mafaalani 2018, S. 55). Der er-
lebte Widerspruch zwischen dem Abstreiten einer existierenden Einwande-
rungsgesellschaft und der Existenz von Orten, an denen postkoloniale Ein-
wanderung Vorbedingung fiir die Anwesenheit einer Mehrheit aller dort be-

- am 13.02.2026, 14:58:33.

109


https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

findlichen Menschen ist, fithrte ebenfalls zu einer Anerkennung der postho-
mogenen Gesellschaft.

Dieser Abschnitt stellte funf Argumente fur die begiinstigte Wahrneh-
mung und Sichtbarkeit von Vielfalt in der deutschen Gesellschaft vor. Ers-
tens erfolgte im Jahr 2000 die Reform des Staatsbiirgerschaftsrechts und ver-
anderte somit die rechtlichen Bedingungen von Zugehorigkeit. Ab diesem
Moment verstirkte sich der Abbau von vermeintlichen Widerspriichen bei-
spielsweise zwischen Deutsch-Sein und Schwarz-Sein. Zweitens gibt es eine
neue mediale sowie kulturelle Sichtbarkeit von ehemals aus diesen Arenen
exkludierten Gruppen im 6ffentlichen Raum. Drittens erfolgte im politischen
Diskurs eine zunehmende »politication of ethnicity« (Bird et al. 2011, S. 2),
die zu einer verstirkten Wahrnehmung von »ethnische(r) Differenz« (Beck
2004, S. 82) fithrte. Viertens fithren gelingende Integrationsprozesse zu ei-
nem selbstbewussteren Agieren von ehemals exkludierten Gruppen und erhé-
hen folglich ihre Sichtbarkeit im politischen Prozess. Fiinftens schaffen kol-
lektive Erfahrungen oder Erzihlungen von Orten, an denen ehemals kolonia-
lisierte Gruppen die Mehrheit stellen, eine kollektive Wahrnehmung von ei-
ner fortschreitenden Diversifikation der Gesellschaft. Zusammengenommen
ist der Ubergang in die posthomogene Gesellschaft nicht iiberraschend und
konnte eine hohe Stabilitit aufweisen.

Fulend auf der Dekolonisation als Tiréffner, gefolgt von der Migration
seit dem Zweiten Weltkrieg sowie anschlieRend einer neuen Sichtbarkeit von
Vielfalt entwickelte sich daraus der Konsens einer posthomogenen Gesell-
schaftsordnung in Deutschland.

3.6 Das Ende der Homogenitat

Das Ende der Homogenitit in Deutschland ist erreicht. Das Bild einer homo-
genen Nation ist in keiner politischen Denkrichtung mehr als Gegenwarts-
beschreibung von Deutschland vorhanden. Wenngleich Foroutan argumen-
tiert, dass es »als eine Art Hyperrealitit in Diskursen bestehen geblieben«
ist (Foroutan 2018, S. 280). Diesem Argument ist zu folgen, wenn damit eine
Sehnsucht oder eine Geisteshaltung politischen Handelns beschrieben wird.
Ungeachtet der realisierten posthomogenen Gesellschaft gibt es politische Ak-
teure, welche weiterhin Politik fiir eine homogene Gesellschaft gestalten. Die
Anerkennung der posthomogenen Gesellschaft tibersetzt sich bei ebendiesen
politischen Akteuren nicht in das aktive politische Handeln. Dies kann unter

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Das Ende der Homogenitét

anderem die Folge einer bewussten Sehnsucht nach einer homogenen Gesell-
schaftsordnung sein. Andernfalls konnte sich die Homogenititsannahme auf
»die Idee des geistigen Gleichklangs, wie sie am ehesten in der svolonte gene-
ralecvon Rousseau ausgearbeitet wurden« (Serloth 1997, S. 87) beziehen. Denn
fiir Serloth finden sich innerhalb von Nationen »zwei Arten der Homogeni-
tit« (Serloth 1997, S. 95) die »ethnische und die ideelle« (Serloth 1997, S. 95).
Bei einer posthomogenen Gesellschaft riickt die Imagination einer ideellen
Homogenitit in den Hintergrund (Serloth 1997, S. 87). Einer postkolonialen
Analyse folgend ist die deutsche Nation vor allem als ethnische Gemeinschaft
bestimmt gewesen und nicht als eine ideelle Gemeinschaft. Daher ist diese al-
ternative Konzeption der ideellen Homogenitit auf das deutsche Fallbeispiel
nicht iiberzeugend anwendbar. In Deutschland handelt es sich klar um die
Abweichung von einer »ethnischen« (Serloth 1997, S. 95) Homogenitit. Daher
nimmt der weitere Textverlauf Bezug auf das Ende einer ethnischen Homo-
genitit.

Ein legitimer Einwand gegen die These einer nun endenden Homogenitit
ist, dass zu keinem Zeitpunkt eine Homogenitit vorhanden war. Schliefilich
verweisen Todorov und Utz (Todorov und Utz 2011) darauf, dass »alle Kulturen
(...) Mischgebilde« (Todorov und Utz 2011, S. 78) sind (Todorov und Utz 2011,
S. 78). Die beispielhafte Vorstellung einer Urgruppe deutscher Menschen, die
zwischen Liineburg und Miinchen im Wald saf? und die Vorfahren aller dieser
Menschen deutscher Herkunft sind, ist keineswegs tiberzeugend. Daher ist es
eine anerkannte These, welche auf das Werk von Anderson (Anderson 1991) zu-
riickzuftihren ist, dass es sich bei Nationen um »imagined communities« (An-
derson 1991) handelt. Deswegen ist Deutschland auch vor dem schrittweisen
Enden einer Homogenitit keinesfalls empirisch homogen, sondern wird als
homogene Gemeinschaft imaginiert. Nationalismus fuf3t nicht auf einer ho-
mogenen Einheit, sondern erzeugt diese (Jansen und Borggrife 2007, S. 27).
Denn nach Jansen und Borggrife (Jansen und Borggrife 2007) »beziehen sich
sogar alle Nationalismen auf ethnisch, kulturell und sprachlich inhomogene
Einheiten« (Jansen und Borggrife 2007, S. 27). Homogenitit ist damit eine
Frage der Betrachtung und immer nur aus einer nationalistischen, ideolo-
gischen Perspektive erkennbar. Es handelt sich folglich um das Ende einer
Imagination, da die erfahrbare Realitit und der gesellschaftliche Konsens die
imaginierte, ethnische Homogenitit zu stark in Zweifel ziehen. Nach Me-
cheril ist die »national kodierte(n)« (Mecheril 2003, S. 388) »Mehrfachzuge-
horigkeit« (Mecheril 2003, S. 388) »tabuisiert« (Mecheril 2003, S. 388). Daher
besteht nicht die Moglichkeit das Eigene im Anderen zu erkennen. Das En-

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

de der Homogenitit basiert damit auf einer biniren Logik des betrachten-
den Kollektivs. Einer rassistischen Logik folgend, ist der schwarze Mensch,
den man am Bahnhof oder an einem sonstigen Ort im Alltag entdecke, fiir
einen grofden Teil der Gesellschaft nicht selbstredend schwarz und deutsch
zugleich.

»Es war den Frauen daran gelegen, die Vorstellung zu berwinden, dass
»schwarz¢ und >deutsch« einen unlberwindbaren Kontrast bildeten, und
einen Gegendiskurs zum dominanten nationalistischen Paradigma zu eta-
blieren, das die Erfahrungen von schwarzen Menschen ausschloss. Dieser
Cegendiskurs ist zumindest in Teilen der Wissenschaft, kaum jedoch in
Politik und Offentlichkeit angekommen« (Eckert 2018, S. 155).

Wird dem Zitat von Eckert gefolgt, dann wire Deutschland eine realisier-
te multikulturelle Gesellschaft. Beispielsweise wird der schwarze Mensch in
den Vereinigten Staaten von Amerika primir, bis etwas Anderes bewiesen
ist, als Zugehoriger der Nation anerkannt. Derjenige, der von der biopoliti-
schen Norm des Weif3-Seins (Kimmel 2016, S. 302fF.) in Deutschland abweicht
wird erstmal als »Undeutsch« (El-Tayeb 2016) festgeschrieben. Der schwarze
Mensch am Bahnhof, um zum vorigen Beispiel zuriickzukehren, ist zunichst
ausgeschlossen aus der nationalen Zugehorigkeit bis seine sprachliche Fi-
higkeit oder ein anderes aktives Bekenntnis, ihn bedingt zugehérig machen.
Zumeist nur zugehorig zu der »Rechtsgemeinschaft« (Schmid Noeer 2018,
S.39) der Deutschen, allerdings nicht als ein Mitglied in der »Volksgemein-
schaft« (Wildt 2017, S. 105). Folglich werden viele nicht-weifle Deutsche im
Alltag als Nicht-Zugehorige erkannt und gemaf} einer rassistischen Logik der
Zugehorigkeit als »Fremde (...) produziert« (El-Tayeb 2016, S. 14). Der schwar-
ze Mensch wird in Deutschland nicht zuerst als Deutscher, sondern immer
zunichst als Fremder erkannt, bis etwas Anderes bewiesen ist. Hierdurch ex-
kludiert die Homogenititsannahme Zugehorige der deutschen Nation ent-
lang »rassifizierter« (El-Tayeb 2016, S. 15) Trennlinien. Sowohl das Ende der
Homogenitit als auch die posthomogene Gesellschaft fuflen auf der stabilen
Exklusion des Anderen aus der nationalen Identitit. Denn die Homogeni-
titsannahme bendtigt die Grenze zur Heterogenitit. Diese Grenze verliuft in
Deutschland anhand von rassistischen Denklogiken. Vor allem rechte Bewe-
gungen haben eine hohe Integrationsfihigkeit weifier Minderheiten bewie-
sen. Viele anerkannte Denker der rechten Bewegung haben nicht-deutsche
Herkunftsbeziige und gehéren dennoch dazu. Dieses Argument wird in ei-
nem spiteren Kapitel nochmals ausfithrlich behandelt werden. Der Einwand,

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Das Ende der Homogenitét

weifle Minderheiten seien weniger neu oder man habe sich an sie gewdhnt,
ist nicht tiberzeugend, da beispielsweise schwarze Menschen in Deutschland
seit Jahrhunderten anwesend sind (Thompson und Digoh-Ersoy 2016, S. 59).
Weiterhin lisst auch die popkulturelle Reprisentation des Schwarzen, nicht
nur in Hollywood-Filmen, es nicht mehr zu, dass schwarze Menschen als et-
was Neues entdeckt werden. Vielmehr findet sich ein neues Selbstverstind-
nis, dass schwarze Menschen in der westlichen Filmwelt, in kulturellen sowie
anderen gesellschaftlichen Bereichen vertreten sind. Mit Blick auf die allge-
meine Migration in Deutschland sind bekanntermaflen Minderheiten, wel-
che auf die sogenannte Gastarbeitermigration zuriickzufithren sind, wie die
tiirkeistimmige oder muslimische Minderheit, seit vielen Jahrzehnten im ge-
samten Bundesgebiet wohnhaft (Ha 2016b, S. 50f.) und kénnen objektiv nicht
als Neuankémmlinge »entdeckt« (El-Tayeb 2016, S. 9) werden.

Das Ende der Homogenitit kommt nicht iiberraschend, sondern folgt ei-
ner zyklischen Logik. Mit Bezug zur Schweiz erliutert Cassee, dass immer
wieder neue Minderheiten als Bedrohung fiir die »Nationalkultur« (Cassee
2016, S. 166f.) entdeckt werden. So sind es mal »Menschen nordafrikanischer
oder arabischer Herkunft« oder frither die »italienischen Gastarbeiter« (Cas-
see 2016, S. 166-167) die im Mittelpunkt des nationalen Diskurses um Zugeho-
rigkeit stehen. Wippermann (Wippermann 1999) verweist darauf, dass im Dis-
kurs um Zugehorigkeit von »Gastarbeiter(n)« (Wippermann 1999, S. 34) erst
zu einem spiteren Zeitpunkt von »Auslinder(n)« (Wippermann 1999, S. 34) er-
zihlt wurde, obwohl weiterhin tiber die identische Gruppe Menschen verhan-
delt wird. In beiden Beispielen wird die Fragilitit von Homogenititsannah-
men deutlich. Wihrend in Deutschland die Nachfahren italienischer Gastar-
beiter nicht mehr als Andere aufgefasst und problematisiert werden, stehen
nun an dieser Leerstelle rassifizierte Minderheiten. So ist es denkbar, dass der
derzeit wahrgenommene Bruch der Homogenitit in der Zukunft nicht mehr
als Bruch erkennbar ist. Wenn der schwarze oder muslimische Mensch als
normaler Zugehoriger einer neuen Homogenitit gedeutet wird, dann kénnte
es entlang einer neuen »Demarkationslinie« (Benhabib 2017, S. 29) zu einem
Bruch kommen. Folgt man in diesem Punkt Benhabib, dann ist die Produk-
tion des »Anderen« (Benhabib 2017, S. 29) im Rahmen der »Ideologie« (Ben-
habib 2017, S. 29) des »Nationalismus« (Benhabib 2017, S. 29) eine Vorbedin-
gung fir die Entstehung des »Nationalstaats« (Benhabib 2017, S. 29). Die Nati-
on produziert folglich fortwihrend das Andere (Benhabib 2017). Obwohl Pro-
gnosen stets nur sehr zuriickhaltend verfasst werden sollten, ist der erneu-
te Bruch der Homogenitit an einer neuen Demarkationslinie im nationalen

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

N4

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Selbstverstindnis duflerst wahrscheinlich. Dann kann es zum erneuten En-
de der Homogenitit kommen. Trump praktiziert in den Vereinigten Staaten
von Amerika die Semantik einer Abwehr gegen Migration anhand von Grenz-
linien des Eigenen, also der »guten« (weiflen) Amerikaner, und des Fremden,
also der nach Trumps Auffassung »bdsen« Mexikaner, zur Mobilisierung ei-
nes politischen Rassismus, obwohl (Zwangs-)Migration die Vorbedingung fiir
die Existenz der meisten Biirger seiner Nation darstellt. Letztlich sind die
Vereinigten Staaten von Amerika eine Nation der Nachfahren von tiberwie-
gend (Zwangs-)Einwanderern, die sich nun gewaltvoll gegen Einwanderung
abschottet. Diese Kritik eines fehlenden Aquivalenzprinzips in der Beimes-
sung von Recht findet sich ebenfalls in der deutschen Debatte um Zugehdrig-
keit. Eine ausfihrliche Erorterung bringt die vorliegende Theorie an dieser
Stelle allerdings nicht weiter.

Zuriick zum Blick auf das zentrale Argument des vorhergehenden Absat-
zes: Es kann erneut zu einem Ende der Homogenitit kommen. Ursichlich ist
hierbei die fortwihrende Produktion des Anderen im Nationalstaat, wie Ben-
habib herausarbeitete (Benhabib 2017, S. 29) und die Wiederentdeckung der
langst bekannten Anderen. Denn sie werden immer wieder als Neuigkeit ent-
deckt und damit zu Leerstellen im nationalen Gedichtnis. In der Forschung
(Benhabib 2017, S. 29; Cassee 2016, S. 166ft.; El-Tayeb 2016, S. off.) wird die-
ses zweite Phinomen in verschiedenen Termini behandelt, dennoch ist die
innere Logik stets eine Identische. Die Minderheit wird neu benannt oder
in einem anderen Merkmal wiedererkannt. So wird beispielsweise der Gast-
arbeiter zum Tiirken, dann zum Auslinder und spiter zum Muslim. Selbst-
verstindlich sind die Gruppen dabei nicht immer deckungsgleich. Die fort-
wihrende Entdeckung des Anderen erméglicht damit zugleich die »Entrech-
tung (..) Anderer« (Melter 2016). Denn es ermoglicht eine fortwihrende Re-
Problematisierung der Gruppe, ob als Muslime und spiter als Tiirken, im
offentlichen Diskurs (El-Tayeb 2016, S. of.) und legitimiert somit die »Ent-
rechtung« (Melter 2016) auf der rechtlichen sowie sozialen Ebene durch etwa
ungleiche Mobilititsrechte, »Zugehorigkeitsordnungen« (Melter 2016, S. 145)
oder Mitgliedschaftsrechte (Melter 2016, S. 143fF.)*.

4 Melter fithrt in seinem Beitrag unterschiedliche historische Beispiele auf (vgl. Melter
2016, S.144ff). Nicht alle aufgefiihrten historischen Beispiele sind auf die gegenwar-
tige Lage von rassifizierten Minderheiten libertragbar.

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Das Ende der Homogenitét

Jullien (Jullien 2018) beschiftigt sich in seiner Schrift mit »kultureller
Identitit« (Jullien 2018) und liefert einen fir dieses Kapitel iibertragbaren
Gedanken. Jullien schreibt:

»lch wiirde daher eher sagen, dass es das Wesen des Kulturellen ausmacht,
dass es sich in der Spannung—oder im Abstand —zwischen dem Vielfiltigen
und dem Einheitlichen entfaltet; dass es stets in einer doppelten, gegenliu-
figen Bewegung von Hetero- und Homogenisierung begriffen ist, dass es die
Tendenz hat, sich zugleich anzugleichen und abzuheben, sich zu de-identifi-
zieren und erneut zu identifizieren, sich konform zu verhalten und zu wider-
setzen; kurz: dass keine dominante Kultur existieren kann, ohne dass sich
— sogleich — eine disidente (underground, off- usw.) herausbildet« (Jullien
2018, S. 46-47).

Insofern diese Denkbewegung zur kulturellen Identitit auf das Problem na-
tionaler Zugehorigkeit iibertragen wird, dann ergeben sich hieraus zwei Er-
kenntnisse. Erstens ist das Ende der Homogenitit kein zeitlich sowie drtlich
klar definierbarer Schnitt. Es ist eine sukzessive Entwicklung im Rahmen ei-
ner Offentlichen Debatte. In der Zugehorigkeits- und Migrationsforschung
wird das Jahr 2000 und die damals erfolgte Neuordnung des Staatsbiirger-
schaftsrechts als zentrale oder manchmal auch alleinige Zisur der ausklin-
genden, homogenen Gesellschaft benannt (Heckmann 2019, S.79; Kosnick
2019, S. 174). Mit der staatlichen Anerkennung der Einwanderungsgesellschaft
(Kosnick 2019, S. 174) hat sich jedoch nicht zugleich eine Anerkennung in der
Gesamtbevolkerung vollzogen. Folglich ist der Ubergang in eine posthomo-
gene Gesellschaft ein schrittweiser und kein revolutionirer Wandel. Nichts-
destotrotz markiert, wie zuvor dargelegt, der Fixpunkt im Jahr 2000 einen
zentralen Baustein fiir den Beginn einer Debatte um die posthomogene Ge-
sellschaft (Foroutan 2018, S. 274). Daher beruht die komplexe Beschreibung
dieses Ubergangs nicht ausschlieflich auf der Zasur des Staatsbiirgerschafts-
rechts, sondern auf der schleichenden Normalisierung nicht-weifler Men-
schen als sichtbarer und anerkannter Teil der Gesellschaft. Aus den genann-
ten Griinden ist der Status der posthomogenen Gesellschaft deshalb einfacher
zu identifizieren als das Ende der Homogenitit selbst. Zweitens erzeugt die
posthomogene Gesellschaft selbst ihre Ausgeschlossenen. Zu diesen zihlen
unter anderem wenige Menschen, die noch immer an den Mythos der Homo-
genitit glauben und Deutschland als eine ausschlief3lich weif3e Nation imagi-
nieren. Darunter sind keinesfalls rechte Bewegungen zu fassen, da ein Leit-
ziel ihrer politischen Arbeit ist, die Imagination der Bedrohung des WeifRen

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

durch eine posthomogene Gesellschaft heraufzubeschwéren. In diesem Punke
steht die hier vorliegende Arbeit im Widerspruch zu Czolleks Analyse (Czollek
2018). Nach Czollek ist »bei den Vertreter*innen der Neuen Rechten« (Czollek
2018, S. 13) keine »Anerkennung der realen gesellschaftlichen Vielfalt« (Czol-
lek 2018, S. 13) erkennbar (Czollek 2018, S.13). Der Begriff der Anerkennung
kann nicht ausschlieflich als eine normativ positive Handlung im Sinne einer
Wiirdigung verstanden werden. Es ist ebenso eine negative oder ablehnende
Anerkennung méglich. Die Neue Rechte betont wiederholt die grofie Anwe-
senheit des Anderen, sowie anderer marginalisierter Gruppen. Sie themati-
sieren die hohe Zahl nicht-weifler deutscher Staatsbiirger zur Mobilisierung
von Angsten. Zur Mobilisierung ihrer Wiahlerschaft insinuieren sie beispiels-
weise eine kommende Extinktion weifler Deutscher. Folglich ist fiir die Neue
Rechte die Beschwdrung einer posthomogenen und manchmal multikulturel-
len Gesellschaft ein Erfordernis politischer Mobilisierung. Nur nach Aufbau
einer Drohkulisse kann das reine »Eigene« (Foroutan 2019, S. 123) durch eine
Abwehr der »Vermischung« (Foroutan 2019, S. 123), »Hybridisierung« (Forou-
tan 2019, S. 123) oder »Umvolkung« verhindert werden (Foroutan 2019, S. 123).
Die ablehnende Anerkennung der »realen gesellschaftlichen Vielfalt« (Czollek
2018, S. 13) ist ein wichtiges politisches Mittel fiir die rechte Bewegung. Die
historische Leugnung von Vielfalt, welche frither iiblich war, ist in den Hin-
tergrund getreten.

Jullien postuliert »eine Kultur, die sich nicht linger verandert, ist tot« (Jul-
lien 2018, S. 47). Die Verdnderung ist fiir Jullien ein stetiger Bestandteil von
Identitit und Kultur (Jullien 2018, S. 47). Diesem Gedanken folgend ist die
posthomogene Gesellschaft keine stabile Gesellschaftsform. Insofern sie nicht
die gewalttitige Verdringung ihrer Anderen betreibt, entwickelt sie sich suk-
zessive in eine multikulturelle Gesellschaft. Damit schaffen die inneren Dy-
namiken einer posthomogenen Gesellschaft die posthomogene Gesellschaft
selbst im Laufe ihrer weiteren Entwicklung ab.

Entscheidend fiir das Ende der Homogenitit ist der Wille zur Teilhabe
an der nationalen Identitit seitens der postkolonialen Subjekte. Eine Gesell-
schaft in der die Anderen weiterhin vorrangig in den Beziigen zu ihren »Her-
kunftsgesellschaft(en)« (Bommes 2003, S. 92) leben ist keine posthomogene
Gesellschaft. Die Migranten, »deren Lebensfithrung nicht mehr nach dem
klassischen Muster der Auswanderung aus einer Herkunftsgesellschaft und
der Einwanderung in eine Zielgesellschaft beschrieben werden konne« (Bom-
mes 2003, S. 92) stellen nicht den bestimmenden Anderen in einer posthomo-
genen Gesellschaft dar. Diese Vorstellung der modernen Migranten zeichnet

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Das Ende der Homogenitét

sich durch eine Kopplung an eine Herkunftsgesellschaft und eine sekundire,
gar gleichberechtigte, Kopplung zu einer Ankunftsgesellschaft aus. Rassifi-
zierte Gruppen, die eine posthomogene Gesellschaft ausmachen, sind sowohl
nach innerer Haltung als auch nach dufderer Zuschreibung an keinen zwei-
ten Ort gebunden. Sie werden als dauerhaft verbleibende Subjekte wahrge-
nommen. Personlich erleben sie den migrantischen Bezug ihrer Vorfahren
allenfalls als eine subkulturelle Praxis oder aktive Zelebrierung von Symbolen
kultureller Zugehorigkeit, die geflissentlich in den Alltag eingewoben wer-
den. Eine Reise in die vermeintlichen Herkunftslinder l6st ein ausgeprig-
tes Gefithl der Entfremdung, des Andersseins beziehungsweise des »Othe-
rings« (Biskamp 2016, S. 94; Foroutan 2019, S. 133) aus. Im Herkunftsland ih-
rer Vorfahren verspiiren sie ihre nationale Identitit am stirksten und diese
ist deutsch. Diese Subjekte, die in allen relevanten Lebensbereichen von ihren
vermeintlichen Herkunftslindern entkoppelt sind, begriinden aus zwei Per-
spektiven die posthomogene Gesellschaft. Erstens erkennen sie mit dem Blick
auf sich selbst keinen anderen primiren Ort der Zugehorigkeit. Zweitens er-
kennen andere in ihnen die Realitit, dass sich Minderheiten permanent in
Deutschland verorten. In starker Anlehnung an Simmel (Simmel 1968) konnte
es wie folgt erklirt werden: Der »Fremde« (Simmel 1968, S. 64-66) ist eine Nor-
malitit geworden (Simmel 1968). Der Fremde erkennt sich selbst nicht mehr
als Fremder, sondern begreift sich schon lingst als Biirger (Simmel 1968). Die
posthomogene Gesellschaft beginnt nach dem Eingestindnis der letzten ein-
flussreichen Gesellschaftsstrukturen, dass die Homogenitit geendet hat und
benétigt hierzu rassismusbetroffene Gruppen, die sich ohne einen Bezug oder
ausschliefilich iiber einen subkulturellen oder folkloristischen Bezug zu einer
vermeintlichen Herkunftsgesellschaft als Deutsche begreifen. Sie finden sich
etwa als Afrodeutsche, Postmigranten, Deutschtiirken und in vielen weiteren
Konstellationen wieder.

Bei »20 Prozent Biirgerinnen und Biirgern mit Migrationshintergrund
(kann Deutschland) nicht mehr homogen gedacht werden« (Foroutan 2014,
S. 180-181). Dennoch muss das Argument von Bauer (Bauer 2018, S. 12), dass es
sich aufgrund einer »globalisierten Moderne« um eine »glattgeschliffene Mul-
tikulturalitit handelt« (Bauer 2018, S. 12) hinterfragt werden. In einer weitge-
hend globalisierten Welt findet sich eine Entgrenzung vormals lokaler Prakti-
ken, die fiir einen geteilten, globalen Wissens- und Sozialisierungsraum sor-
gen. Das Bild der Fremden, wie es Miller in seiner Schrift »Die Fremden in
unserer Mitte« (Miller 2017a) zeichnet, die nun véllig unwissend und entfrem-
det der westlichen Kultur »hier« leben, ist wenig tiberzeugend. Vor allem da

- am 13.02.2026, 14:58:33.

n7


https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

der Westen als ein »Gesellschaftstyp« (Hall 2012, S. 138) nicht auf einen Raum
begrenzt ist, sondern durch Merkmale charakterisiert ist, findet er sich als
Folge des Kolonialismus in allen Weltteilen wieder (Hall 2012, S. 138ff.). Un-
lingst werden nicht alle Menschen mit Migrationshintergrund als Minder-
heiten erkannt oder benannt. Wie spiter erliutert wird, sind es zumeist die
postkolonialen Subjekte, die in populiren Dialogen der Gegenwart als Men-
schen mit Migrationshintergrund benannt werden. Anders als nach statisti-
schen und wissenschaftlichen Mafistiben ist ein Mensch mit Migrationshin-
tergrund im 6ffentlichen Raum ein Ersatzdiskurs fiir nicht-weife Menschen.
Zudem sind diejenigen, die als Fremd erkannt werden nicht in all ihren Fa-
cetten abweichend, sondern wie die Moderne »hybridisiert, ausdifferenziert,
pluralistisch und stets umkdmpft« (Fraser 2017, S. 79). Beispielsweise konnte
ein adoptierter schwarzer Mensch, der in einer lindlichen bayrischen Familie
aufwichst, dennoch alltidglich als fremd gelesen werden. Er ist in all seinen
Facetten seinem Sozialisationsumfeld gleich, trotzdem macht ihn die stetige
Rassifizierung im Alltag zu einem hybridisierten Deutschen.

Die posthomogene Gesellschaft hat begonnen. Es wird nicht die letzte
posthomogene Gesellschaft sein, da sich immer wieder neue Verhandlungen
um Zugehorigkeit ergeben werden. Die Bestimmung von Homogenitit ist
kein objektives Verfahren, sondern eine diskursive und umkimpfte Imagina-
tion. Entscheidend fiir den Ubergang aus einer homogenen Gesellschaft in ei-
ne Posthomogene ist nicht nur die »Mehrheitsgesellschaft« (Bithl 2017, S. 127)
gepragtvon den Anderen, sondern vielmehr ist es ein Zusammenspiel mit der
Selbstbestimmung des ehemals rassifizierten Anderen. Es sind die Anderen,
die sich nachvollziehbar und logisch in die nationale Identitit einschreiben
wollen und hierdurch Konflikte um die Bestimmung einer kollektiven, natio-
nalen Identitit auslgsen. In gewisser Weise wird ein postkoloniales Subjekt
nicht integriert, sondern es integriert sich, insofern es zulissig, moglich, le-
gitim und kollektiv gewollt ist.

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Das Ende der Homogenitét

3.7 Die posthomogene Gesellschaft

»Der Konflikt um Flucht und Migration ist mehr als ein Kampf um knappe
Ressourcen und soziale Anrechte. Er ist ein Kulturkampf um die Zukunft un-
serer Gesellschaften. Wollen wir zuriick zur Idee der homogenen Nation, die
durch gemeinsame Abstammung und Kultur schicksalhaft verbunden ist —
oder wollen wir den Weg in eine multiethnische, multireligiose, multikultu-
relle Gesellschaft weitergehen, den wir langst eingeschlagen haben?« (Fiicks
2017, S.92).

Die von Fiicks abgebildeten Pole werden ebenfalls von Karakayali und Me-
cheril in einer anderen Terminologie benannt (Karakayali und Mecheril 2018,
S. 225). Die posthomogene Gesellschaft ist in diesem Zwischenraum veror-
tet. Sie ist der Verhandlungsraum zwischen den beiden von Fiicks skizzier-
ten Polen. Der eine Pol zieht die Gesellschaft in die Richtung einer Riickkehr
zur Homogenitit und ist nicht nur von rechten Kriften, sondern auch von
Mitgliedern der gesellschaftlichen Mitte besetzt (Fiicks 2017, S. 92). Der an-
dere Pol zieht die Gesellschaft zu Modellen egalitirer Anerkennung von Ver-
schiedenheit, ob es Religion, Kultur oder Ethnizitit sei (Fiicks 2017, S. 92). Im
Mittelraum zwischen diesen beiden Polen ist die posthomogene Gesellschaft
verortet. Keinesfalls da sich die posthomogene Gesellschaft in ihrem inners-
ten aus beiden Polen gleichermafien speist oder zu keinem der Pole tendiert.
Vielmehr bildet das Vorhandensein beider Pole die Realititen einer postho-
mogenen Gesellschaft. In der posthomogenen Gesellschaft verliuft eine of-
fene Verhandlung iber die Zukunft polarer Ausrichtung. Zeichen und Auf-
briiche fiir beide Pole lassen sich in der Gesellschaft mannigfaltig finden. So
sind es Pole, die Ambivalenzen oder auch mittige Verortungen zulassen. Zwei-
felsfrei verkorpert die postkoloniale Theorie, die postmigrantische Bewegung
oder auch die sogenannte Fliichtlingsbewegung den Pol einer Gesellschaft, die
nach egalitirer Vielfalt strebt. Wihrenddessen verkorpern die Neue Rechte,
die Heimatpolitik der Bundesregierung oder die politische Bewegung zum
verstirkten Grenzschutz den Pol einer Rickkehr zur Homogenitit. Gleich-
wohl verbergen sich hinter den Polen auch Mobilisierungen, die sich konflikt-
haft gegeniiberstehen, obwohl sie gleichsam an der Aufrechterhaltung des
»Mythos der nationalen Reinheit« (Foroutan 2018, S. 279) arbeiten. Beispiels-
weise positioniert sich das Heimatministerium des Bundes 6ffentlich gegen
rechtsextreme Organisationen und ist selbstverstindlich in vielerlei Hinsicht
von der Neuen Rechten zu unterscheiden.

- am 13.02.2026, 14:58:33.

19


https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Jedoch sind politische Interventionen wie ein verstirkter Grenzschutz, ei-
ne Begiinstigung der Renaissance des »Homogenisierungsbegriffs« (Kaschu-
ba 2001, S. 45) Heimat (Kaschuba 2001, S. 45), die ablehnende Haltung ge-
geniiber der Zugehorigkeit der grofiten Minderheitenreligion zu Deutschland
oder die wiederholte Abwesenheit des verantwortlichen Bundesinnenminis-
ter auf der in seiner Ressortverantwortung liegenden Integrationskonferenz,
sind Anzeichen fiir eine begiinstigende Haltung fiir den Pol der Homogeni-
tit. Deswegen wird Bundesinnenminister Seehofer von Varela und Mecheril
eine Reproduktion »rechter Hegemonie« (Varela und Mecheril 2016, S. 12) zu-
geschrieben.

Nachdem Deutschland seit den 1960er Jahren eine Einwanderungsgesell-
schaft ist (Fiicks 2017, S. 92f.), kann heute die Heterogenitit der deutschen
Bevolkerung als empirisch evident angenommen werden (Terkessidis 2017,
S. 17). Wildt sieht die »Grenze zwischen Volk und Nicht-Volk nicht mehr her-
metisch geschlossen« (Wildt 2017, S. 145) und verweist damit auf einen wich-
tigen Aspekt. Es ist erwartbar, dass diese Durchldssigkeit die Heterogenitit
weiter ansteigen ldsst. Erginzend bewegen sich Subjekte in Wahrnehmung
und Zuschreibung ebenfalls zwischen der Grenze von Zugehérigkeit und Aus-
geschlossenheit. Ohne den populir sehr ausgiebig diskutierten Fall des ehe-
maligen Fuf$ballnationalmannschaftsspielers Ozils im Detail erdrtern zu wol-
len, verdeutlicht er diesen Effekt sehr deutlich. Wahrend Ozil noch wenige
Jahre zuvor eine Verkorperung der endenden, ethnischen Homogenitit des
Deutschen darstellte, ist er spiter 6ffentlich, wirkmichtig aus dem Deutsch-
Sein ausgeschlossen worden. Ergo ist es eine entscheidende Neuerung nach
dem Ende der Homogenitit, dass Deutsch-Sein fragil sein kann. Wihrend
nationale Zugehorigkeit historisch eine hohe Stabilitit aufwies sind gerade
rassifizierte Subjekte in der Gegenwart von einem fragilen Einschluss betrof-
fen. So wird bei beruflichen und gesellschaftlichen Erfolgen ihre deutsche
Identitat im medialen Diskurs betont, aber gleichsam kommt es bei Fehltrit-
ten zu einem ebenso ziigigen Ausschluss aus der nationalen Zugehorigkeit.
In einer realisierten multikulturellen Gesellschaft wire dies nicht maoglich,
da endgiiltig die Subjekte an keinem zweiten Ort mehr verortet werden. In
der multikulturellen Gesellschaft sind sie ausschlieflich und stabil dem Deut-
schen zugehorig. An den Beispielen von Barack Obama oder Kamala Harris
erleben wir einen Riickschritt aus der multikulturellen in die posthomoge-
ne Gesellschaft, da bei ihnen der Versuch unternommen wird, sie aus der
nationalen Zugehérigkeit auszuschliefien und ihre Legitimitit auf politische
Teilhabe von Teilen der amerikanischen Gesellschaft aktiv bestritten wird. In

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Das Ende der Homogenitét

der posthomogenen Gesellschaft kann eine zweite Zugehorigkeit stets gegen
den Anderen mobilisiert werden. Die posthomogene Gesellschaft betont da-
mit den Umstand fragiler Zugehorigkeit von Minderheiten zur nationalen
Identitit.

Diese Verhandlung um Zugehorigkeit und Ausschluss verlauft, wie Kara-
kayali und Mecheril feststellen im Modus von Krisen (Karakayali und Mecheril
2018, S. 225-232). In der deutschen Gegenwart sind es nicht die alltiglichen
Herausforderungen der posthomogenen Gesellschaft, die die gesellschaftli-
che Debatte mobilisieren, sondern die krisenhaften Momente dieser. Krisen-
hafte Momente, wie rechte Gewaltstraftaten oder die Wahlergebnisse rech-
ter Parteien mobilisieren den Diskurs um Zugehorigkeit und Ausgrenzung.
Krisen eroffnen Debatten um Rassismus. Selten ist es jedoch die Persistenz
struktureller sowie institutioneller Rassismen, die Rassismusdebatten ansto-
Ren. Die Einbettung der Zugehorigkeitsdebatte in Krisen hat fur die Auf-
rechterhaltung des Homogenititsmythos eine wichtige Funktion (Karakayali
und Mecheril 2018, S. 231). Die wiederholte Inszenierung von Krisen, ob sie
von der weifden Mehrheit oder von rassifizierten Minderheiten ausgehen, ver-
stirken den Mythos »uniiberbriickbarer (...) ethnische(r) Differenzen« (Beck
2004, S. 82). Hierbei wird nach El-Tayeb die Krise hiufig als ein einzigartiger
Moment inszeniert und im Anschluss als eine »nie dagewesene(n) Herausfor-
derung (...) stilisiert« (El-Tayeb 2016, S. 156). Die vielen Krisen signalisieren
damit im Gesamtbild ein langsames Scheitern im Ubergang von einer post-
homogenen in eine multikulturelle Gesellschaft. Dieses konstruierte Schei-
tern ermdglicht den »Ruf nach dem Konformismus der Gemeinschaft« (Beck
2004, S. 82) und dadurch eine Riickbesinnung auf nostalgische Imaginatio-
nen der Homogenitit. Demzufolge ist es notwendig fiir den Ubergang in eine
multikulturelle Gesellschaft das Verhiltnis zwischen Mehr- und Minderhei-
ten nicht mehr im Krisenmodus der posthomogenen Gesellschaft zu verhan-
deln, sondern eine normalisierte Debatte zu rassismusbedingten Konflikten
zu etablieren. Die Krisen werden vom Problem zum Symptom unterliegender
gesellschaftlicher Missstinde.

Auffillig ist, dass die Theorie bisher wiederholt vom Ubergang in eine
multikulturelle Gesellschaft ausgeht und den Riickgang in eine homogene Ge-
sellschaft ausschlieSt. In Ubereinstimmung mit Czollek (Czollek 2018, S. 13-
14) und Mecheril (Mecheril 2003, S.390) ist die Wiederherstellung von Ho-
mogenitit nur unter »einem immensen Aufwand an Gewalt« (Mecheril 2003,
S. 390) realisierbar. Nun kénnte eingewendet werden, dass es schlichtweg zu
einer erneuten Nicht-Anerkennung der Minderheiten kommen kénnte und

- am 13.02.2026, 14:58:33.

21


https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

damit, nach der vorliegenden Definition dieser Theorie einen Riickgang in
die homogene Gesellschaft verwirklichen konnte. Czollek schreibt von einer
»ethnischen und kulturellen Reinigung« (Czollek 2018, S. 14), die notwendig
wire. Damit erkennt Czollek ebenfalls die Notwendigkeit »epistemischer Ge-
walt« (Spivak 2011, S. 42) fuir das Projekt der Homogenitit an, da die Teilha-
be und (Re-)Produktion des ehemals kolonisierten Subjekt tief in die deut-
sche Gesellschaft eingewoben sind. Die gegenwirtige Stellung im kulturellen
Prozess zu tilgen, wire ohne epistemische Gewalt nicht maoglich. Aus dieser
Einsicht speist sich der breite Konsens in der Wissenschaft iiber die dufierst
unwahrscheinliche Riickkehr zu einer homogenen Gesellschaftsordnung. Fiir
Bielefeldt ist der gegenwirtige Umstand einer vielfiltigen Gesellschaft »ir-
reversibel« (Bielefeldt 2007, S. 57). Hierdurch kann es, wie zuvor erliutert,
nur dann neuen Homogenitit kommen, wenn Homogenitit entlang neuer
Demarkationslinien definiert wird. Somit ist die posthomogene Gesellschaft
bei einer friedvollen Gesellschaftsentwicklung eine Gesellschaft, die sich in
Richtung einer multikulturellen Gesellschaft weiterentwickeln wird, aufer es
kommt in Deutschland erneut zu einem Akt der Gewalt.

Die zum Anfang des Abschnitts benannte Polarisierung der gesellschaft-
lichen Debatte um Vielfalt hitte nach Foroutan entlang anderer Konfliktfel-
der der Gesellschaft auftreten konnen (Foroutan 2018, S. 277). Denn das Pro-
jekt der vielfaltsorientierten Offnung der Gesellschaft beschrinkt sich kei-
nesfalls auf rassismusbetroffene Minderheiten, es wiren andere dauerhafte
Trennlinien wie die der sexuellen Orientierung oder der sozialen Frage als
Bezugspunkte denkbar. Weshalb ist gerade die Frage nach ethnischer Iden-
titdt in der deutschen Gegenwart fiir den Konflikt um Vielfalt so entschei-
dend? Fiir Foroutan liegt die Erklirung »in der Markierung der migrantischen
Anderen, (bei der) die Pluralitit sichtbarer und manifester« (Foroutan 2018,
S. 277) zu sein »scheint« (Foroutan 2018, S. 277). Dies ist zunichst einleuch-
tend und kann um zwei weitere Argumente erginzt werden. Aufgrund der
weitgehenden Abwesenheit gesellschaftlicher Kapazititen zur Besprechung,
Erforschung und Bekimpfung von Rassismus sind rassistische Haltungen ein
ungeldstes Problem der Gesamtgesellschaft. Dahinter verbirgt sich ein grof3es
Potential fiir die Re-Mobilisierung von Rassismus. Entscheidender ist jedoch
die lange historische Verbundenheit von Nationalismus und Rassismus (Ba-
libar 2006, S. 232). Da sich die Abwehrbewegung gegen Vielfalt in nationalis-
tischen Bewegungen mobilisiert, scheint ein Vorrang von Rassismus vor an-
deren Formen von Diskriminierung und Ausgrenzung eine logische Schluss-
folgerung darzustellen. Die tiefe Verwobenheit von Nationalismus und Ras-

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Das Ende der Homogenitét

sismus bedingt die vorrangige Mobilisierung des ethnischen Konflikts. Natio-
nalistische, politische Bewegungen folgen damit ihren langlaufenden Pfadab-
hangigkeiten, die auch durch Rassismus gepragt sind. Neben dem iiberzeu-
genden Argument von Foroutan ist ebenfalls die Einbettung des Pols einer
homogenen Gesellschaft in die nationalistische Bewegung erklirend fiir den
Fokus auf die rassismusbedingte Trennlinie in der Gesellschaft.

Die posthomogene Gesellschaft basiert auf der Anerkennung der Anderen
als dauerhaft hier lebend, aber verhindert keineswegs »Othering« (Biskamp
2016, S. 94) im rassistischen Diskurs. Nach Arndt trifft die Zuschreibung Aus-
linder, und damit nicht zugehérig zum Deutschen zu sein, noch immer vie-
le rassismusbetroffene Menschen (Arndt 2017, S. 141). Diese Praxen sind ein
Ausdruck der alltiglichen Verhandlungen von Zugehorigkeit. Im Mittelpunkt
steht dabei keine Ansprache, sondern eine Absprache. Der Akt der Zuschrei-
bung ein Auslinder zu sein, hat die spezifische Funktion, sich im umstrit-
tenen Diskurs um Zugehorigkeit zu positionieren und Menschen aktiv ihr
Deutsch-Sein abzusprechen. Es ist damit kein Akt deskriptiven Sprechens,
sondern ein Akt normativen Sprechens und fufdt auf politischen Haltungen.
In der posthomogenen Gesellschaft gibt es daher kein Ende der Kimpfe um
Zugehorigkeit, die posthomogene Gesellschaft ist der zentrale »Schauplatz«
(Gutmann 2017, S. 99). Fiir ein tieferes Verstindnis der posthomogenen Ge-
sellschaft hilft das Zitat von Todorov und Utz:

»Die Trennungslinie verlauft nicht zwischen multikulturellen und mono-
kulturellen Gesellschaften, sondern zwischen solchen, die ihrem Selbstver-
standnis nach ihre innere Vielfalt akzeptieren und schatzen, und solchen,
die sie ausblenden und abwerten« (Todorov und Utz 2011, S. 96).

Zunichst verdeutlicht dieses Zitat das bereits ausgefithrte Argument, dass im
Mittelpunkt von Zugehorigkeit nicht die empirisch messbare Homogenitit
oder Heterogenitit einer Nation steht. Es ist vielmehr das Verhiltnis zur
inneren Heterogenitit, dass entscheidend ist (Todorov und Utz 2011, S. 96).
Todorov und Utz machen mit zwei Handlungsformen, dem Ausblenden und
dem Abwerten, zwei verschiedene Strategien des exkludierenden Handelns
aus. Bei beiden handelt es sich um Formen von Gewalt. Die Einordnung von
Abwertung als Gewaltpraxis ist dabei selbsterklirend. Das Ausblenden ist
vielmehr durch die Analyselogik einer epistemischen Gewalt zu verstehen.
Denn das Ausblenden, also eine bewusste Ignoranz, stellt einen Akt epistemi-
scher Gewalt dar, die zu weiteren Gewaltformen fithren kann. Beispielsweise
kann die fehlende Beriicksichtigung von Minderheiten im politischen Be-

- am 13.02.2026, 14:58:33.

123


https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

trieb zu einer nachhaltigen Exklusion ihrer politischen Interessen fithren.
Das Ausblenden ermoglicht eine politische Entrechtung. Folglich ist die
jahrzehntelange Nichtanerkennung der Selbstbeschreibung als Einwan-
derungsgesellschaft in vielen westlichen Staaten (Ha 2016b, S.50-51) eine
Praxis mit dominanter postkolonialer Prigung. Die fortwihrende Leugnung
einer legitimen und gewollten Existenz des Anderen innerhalb der Nation,
ermoglichte seine Entrechtung im politischen Prozess und die Blockade
seiner politischen Partizipation. In der posthomogenen Gesellschaft verliuft
nun die Verhandlung um das »Akzeptieren und Schitzen« (Todorov und Utz
2011, S. 96). Demnach markiert die posthomogene Gesellschaft ebenfalls in
der Dichotomie von Todorov und Utz den Raum dazwischen.

Die posthomogene Gesellschaft beschreibt eine Gesellschaft, in der es zu
einer kollektiven Anerkennung von Vielfalt, im Sinne einer Anerkennung der
irreversiblen Anwesenheit von postkolonialen Subjekten, gekommen ist. Die
posthomogene Gesellschaft ist die Gesellschaftsordnung, in der sich nun die
Verhandlung zwischen zwei Polen, des Wunsches nach Homogenisierung und
des Wunsches nach egalitirer Vielfalt, vollzieht. Nach dem Ende der Homo-
genitit fihrt sie, mit all ihren Kdmpfen und Konflikten, insofern sie von ge-
sellschaftsweiten Gewaltformen absieht, in eine multikulturelle Gesellschaft.
Sie unterscheidet sich von der homogenen Gesellschaft, da keine einfluss-
reiche, gesellschaftliche Stromung mehr die Heterogenitit der Bevolkerung
leugnet. Sie unterscheidet sich von einer multikulturellen Gesellschaft, da ei-
ne gleichberechtigende Anerkennung, im Sinne einer gleichberechtigten Teil-
habe an allen Teilsystemen der Gesellschaftsordnung, von rassifizierten Grup-
pen noch nicht realisiert ist. Die posthomogene Gesellschaft ist der Raum
dazwischen.

3.8 Reaktionen auf die posthomogene Gesellschaft

Anlass fir diese Schrift ist nicht die posthomogene Gesellschaft selbst, son-
dern die Reaktionen auf die posthomogene Gesellschaft. Die Schrift argu-
mentiert, dass zentrale politische Bewegungen sowie Konflikte eine Reaktion
auf die posthomogene Gesellschaft darstellen. Im Mittelpunkt steht dabei das
Erstarken des politischen Rassismus als Reaktion auf die posthomogene Ge-
sellschaft in Form des Aufstiegs rechter Bewegungen. Bevor drei dominante
Formen der Reaktion auf die posthomogene Gesellschaft erliutert werden, ist
zunichst zu begriinden, weshalb es zu einer Reaktion auf die posthomogene

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Das Ende der Homogenitét

Gesellschaftsordnung kommt. Daher lautet die zentrale Frage fir den folgen-
den Abschnitt: Weshalb fiihrt die posthomogene Gesellschaft zu politischen
Verwerfungen und Konflikten?

Eine wiederkehrende Erliuterung, welcher ebenfalls Sanyal (Sanyal 2019)
folgt ist der Bezug auf »die Reform des Staatsbiirgerschaftsrecht« (Sanyal
2019, S. 103) und der damit aufkommenden »Debatte darum (...), wer und was
wirklich deutsch ist. (Sanyal 2019, S. 103). Sanyal folgt dem etablierten Argu-
ment, dass die rechtliche Neudefinition von nationaler Zugehérigkeit zu ei-
nem Konflikt mit dem tradierten ethnischen Selbstverstindnis von Menschen
deutscher Herkunft fithrte. Gleichsam forderten rassifizierte Subjekte mit der
Aneignung einer deutschen Identitat die Norm des Deutschen als weifie Men-
schen (Hund 2018) heraus. Damit mobilisierte sowohl das vermeintlich be-
drohte ethnische Selbstverstindnis weifer Menschen als auch die Aneignung
einer deutschen Identitit postkolonialer Subjekte einen Konflikt in der post-
homogenen Gesellschaft. Lange Zeit war »Migration (...) in der Bundesrepu-
blik als Ausnahme konzipiert« (Sanyal 2019, S. 104-105). Mit dem Ubergang
in die posthomogene Gesellschaft ist ein Konsens iiber Migration und die
zukiinftige Zusammensetzung der deutschen Gesellschaft zerbrochen. Eben-
diese Bruchlinie hat einen Konflikt mobilisiert. Obwohl diese bekannten Er-
klirungsmuster nicht negiert werden sollen, sind sie als Erklirung fir die
Intensitit gegenwirtiger Konflikte nicht ausreichend. Daher werden im Fol-
genden weitere Argumente eingefiithrt und erliutert.

Das erste Argument bezieht sich stark auf die Definition der postho-
mogenen Gesellschaft im vorhergehenden Abschnitt. Die posthomogene
Gesellschaft wurde definiert als ein Ort zwischen zwei Polen — der homo-
genen und der multikulturellen Gesellschaft. Jene Polarisierung erzeugt
den Konflikt. Hall nennt diese Pole »Formen der dominanten kulturellen
Postmoderne« (Hall 2012, S.59) und verweist auf ihre Ubertragung in ge-
sellschaftliche Konflikte (Hall 2012, S. 59f.). Da Menschen sich zunehmend
entlang dieser zwei Pole mobilisieren, steigt das Potential fiir »antagonis-
tische« (Hirschmann 2017, S. 47) Konflikte. Dabei verlaufen die antagonis-
tischen Konflikte nicht nur innerhalb staatlicher Ordnungen. Durch die
zunehmende Zahl Anderer steigt das Zugriffsrecht und der Einfluss »kos-
mopolitische(r) Rechtsnormen« (Benhabib 2016, S.172) auf die Gesellschaft,
da der Umgang mit dem Staatsbiirger des Drittstaates in vielerlei Hinsicht
Fragen auferstaatlichen Rechts aufwirft. So sind die Fragestellungen von
Migration und Flucht kein ausschliefilich nationalstaatlicher Bereich der
Regulierung. Nationale Ordnungen wehren sich zunehmend vor dem Zugriff

- am 13.02.2026, 14:58:33.

125


https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

und der Geltung internationalen Rechts. Zugleich erleben die Anderen, dass
eine Nicht-Zugehorigkeit zur Nation das Potential einer Entrechtung birgt
(Benhabib 2016, S. 172). Diese rassifizierten Subjekte, die alltiglich den »Ab-
wehrreflexe(n)« (Benhabib 2016, S. 172) ausgesetzt sind, werden hierdurch zu
Widerstandigkeit mobilisiert. Beispielsweise fithrt die alltigliche Erfahrung
von Rassismus zu einer Politisierung der Gleichheitsfrage im politischen
System. So zeigt sich bereits an diesem Argument, dass keinesfalls nur
die Abwehrbewegung zu manifesten Reaktionen auf die posthomogene
Gesellschaft fithrt, sondern auch die »Emanzipationskimpfe« (Mouffe 2019,
S.12-13) der Anderen eine entscheidende Rolle einnehmen. Es sind beide
Pole, die Konflikte in der posthomogenen Gesellschaft erzeugen, doch ist
das wichtigste Anliegen der Einen die Ausgrenzung und der Anderen die
Gleichheit.

Treibend fiir Konflikte in der posthomogenen Gesellschaft sind, obwohl
Kimmel einen sukzessiven Abbau von Diskriminierungsmechanismen im his-
torischen Vergleich feststellt (Kimmel 2016, S. 11) die Kontinuitit von diskri-
minierenden Ausschlusspraktiken wie dem Rassismus (Kimmel 2016, S. 11).
Der Rassismus in den 1950er Jahren ist in vielen westlichen Gesellschaften
nicht mit dem Rassismus der Gegenwart gleichzusetzen, doch ist Rassismus
noch immer vorhanden. Dabei haben sich nicht alle Formen von Rassismus
kontinuierlich demobilisiert, sondern gerade der »Kulturalismus« (Miiller-Uri
2014) hat sich in der Gegenwart verstirkt (Miiller-Uri 2014, S. 14). Wenngleich
Miiller-Uri diese These in ihrer Schrift vor allem auf den anti-muslimischen
Rassismus bezieht (Miiller-Uri 2014, S.14), so sind an dieser Stelle ebenso
der kulturalisierte Rassismus gegeniiber anderen rassifizierten Gruppen ge-
meint, da im Modernen Diskurs des anti-schwarzen Rassismus nun das Bild
»des Afrikaners« sowie »der afrikanischen Lebensweise« als Chiffre zur Kom-
munikation von Rassismen verwendet wird. Der »cultural turn« (Malik 2018,
S. 13) bewirkte eine »Kulturalisierung« (Miiller-Uri 2014, S. 14) politischer De-
batten bis in die Gegenwart (Miiller-Uri 2014, S. 14). Von dem Sachverhalt los-
geloste kulturelle sowie ethnische Identititen werden fir politische Debat-
ten als relevant erklart und anschliefend als Integrationskonflikte verhandelt.
Ursichlich hierfir ist die Kulturalisierung und manchmal gar Rassifizierung
von politischen Konflikten.

Ein weiterer Faktor fiir die Mobilisierung der Pole ist die wiederholte, 6f-
fentliche Beschworung eines »Kulturkampfes« (Miinkler und Miinkler 2016,
S.202). Das historische Bild von antagonistisch gegeniiberstehenden Kultu-
ren findet sich, wie im vorherigen Kapitel skizziert, bereits im fritheren Ras-

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Das Ende der Homogenitét

sismus der Aufklirung. Doch hat die Schrift »The clash of civilizations« (Hun-
tington 2002) von Huntington zunichst in der Wissenschaft und spiter in
der Gesamtgesellschaft die Imagination eines laufenden Kulturkampfes ein-
flussreich reaktiviert. Spitestens mit der Ubertragung dieser Logik inner-
halb der auflagenstarken Schrift »Deutschland schafft sich ab« (Sarrazin 2010)
hat sich die Vorstellung eines laufenden Kulturkampfes bei vielen Menschen
verankert. Bithl markiert Sarrazins Schrift als ein »rassistisches Buch« (Biihl
2017, S. 11), das »millionenfach« (Biihl 2017, S. 11) verkauft wurde (Biihl 2017,
S. 11). Miinkler und Miinkler sehen gerade in der Beschworung des Okzidents,
der nun verteidigt werden muss, eine Triebfeder von gesellschaftlichen Kon-
flikten (Miinkler und Miinkler 2016, S. 202). Hierbei ist an viele rechtsextre-
me und rassistische Bewegungen zu denken, die in der Semantik von Ab-
wehr, Verteidigung und Selbstschutz gewaltvoll Rassismen reproduzieren so-
wie zu rassistischer Gewalt greifen. Im Zuge dieser kulturkampferischen, po-
litischen Bewegungen kam es wiederholt zu einer lautstarken Kritik an der
vermeintlichen »political correctness« und zu einer schleichenden, absichts-
vollen Verschiebung von »Sagbarkeitsgrenzen« (Foroutan 2019, S.165). Der
imaginierte Kulturkampf, sowie die daraus resultierenden Handlungen, be-
giinstigen eine fortlaufende Kulturalisierung sowie Rassifizierung politischer
Debatten. Im Rahmen dieser Entwicklung scheint damit die Frage nationaler
Zugehorigkeit ebenfalls fir eigentlich entfernte politische Themen relevant zu
sein. Im negativsten Sinne wird die deutsche Gegenwart als ein Mainstrea-
ming von nationalistischer und rassifizierender Rhetorik erlebt.

Die Kulturalisierung politischer Debatten (Miiller-Uri 2014, S.14) wird
durch die fortwihrende Wiederentdeckung des Anderen (El-Tayeb 2016,
S. 156) verstarkt. Nach Terkessidis wird jede Migrationsbewegung erneut als
»eine Art Epiphanie betrachtet« (Terkessidis 2017, S. 11). Die Reaktionen auf
die fliehenden Menschen im Jahr 2015 haben nicht auf der Annahme einer
vorhandenen Heterogenitit gefufit. Offentliche Diskurse zeigten nicht das
Bild einer Aufnahmegesellschaft ab, die viele Jahrzehnte Erfahrung in der
Aufnahme von fliehenden Menschen hat, sondern vielmehr einer Aufnah-
megesellschaft, die angesichts dieser auflergewohnlichen Herausforderung
iiberfordert und hierdurch im Inneren bedroht sei. Die anschlieRenden
Diskurse stellten die Frage, wie sich die Anderen in einer als homogen
konstruierten Nation integrieren kénnen und wie sich weifle Deutsche nun
an diese neuen Fremden »gewohnen« (Terkessidis 2017, S.11) missen (Ter-
kessidis 2017, S. 11). Diejenigen mit Flucht- und Migrationserfahrung in der
deutschen Gesellschaft sind nicht als Potential, sondern als ein magliches

- am 13.02.2026, 14:58:33.

127


https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Problem fiir die Teilhabe der Neuankommenden diskutiert worden. Es bildete
sich erneut ein defizitorientierter Diskurs um die Zuwanderung (Terkessidis
2017, S. 27). Da von weiten Teilen der Gesellschaft die (Zwangs-)Migration im
Jahr 2015 nicht als eine routinehafte Wiederkehr von bekannten Migrations-
bewegungen erlebt wurde, sondern als eine Aufiergewdhnlichkeit, fihrt auch
dies zu Konflikten. Fiir Verfechter einer homogenen Gesellschaftsordnung
gilt die Uberzeugung, eine posthomogene Gesellschaft hitte verhindert
werden konnen. Die wissenschaftliche Annahme einer zu Heterogenitit
tendierenden Moderne, die wir bei Habermas (Habermas 1997, S. 612) oder
Taylor (Taylor 2017, S. 49) wiederfinden, wird nicht geteilt. Vielmehr ist die
posthomogene Gesellschaft fiir Verfechter der Homogenitit ein Ergebnis,
aus ihrer Sichtweise, fehlgeleiteter politischer Entscheidungen. Empirisch
iiberzeugender ist allerdings, dass der Ubergang in die posthomogene
Gesellschaft lediglich beschleunigt wurde. Nur eine Leugnung der bereits
anwesenden, kolonialisierten Subjekte kann die politische Fokussierung
und Fetischisierung auf diese (Zwangs-)Migrationsbewegung im Jahr 2015
erliutern. Da in der Neuen Rechten das Jahr 2015 als ein Fixpunkt fiir den
Ubergang in die posthomogene Gesellschaft stilisiert wird, sind der Zeit-
punkt und die Form entscheidend fiir die Konflikte in der posthomogenen
Gesellschaft. Die Reduktion der Anwesenheit nicht-weifSer Menschen auf
einen Fixpunkt verstirkt das Bild einer vermeintlich natiirlichen Uberforde-
rung der Mehrheitsgesellschaft. Weiterhin werden nicht-weife Menschen
entrechtet, da die erst kiirzlich stattgefundene Migration einen »Gistedis-
kurs« mobilisiert und dort die aus jahrzehntelanger Mitwirkung an der
deutschen Gesellschaft entstandenen, legitimen Anspriiche dethematisiert
werden. Zusammenfassend sind es in diesem Absatz drei Entwicklungen,
die eine Reaktionen auf die posthomogene Gesellschaft erzeugen: Erstens
die fortschreitende Kulturalisierung und Rassifizierung politischer Diskurse.
Zweitens der Konflikt, ob eine zunehmende Heterogenisierung politisch zu
verhindern gewesen wire. Drittens die Konstruktion von dem Jahr 2015 als
ein Fixpunkt fir die Ankunft von, nicht-weiflen Menschen in Deutschland.
Da Migration eine Vorbedingung fiir die posthomogene Gesellschaft dar-
stellt, ist die Wahrnehmung von Migration auch fiir die posthomogene Gesell-
schaft prigend. Nach Cassee ist die Wahrnehmung von Migration von einem
defizitorientiertem Blick geprigt (Cassee 2016, S. 211). Terkessidis analysiert,
dass nicht nur Migration selbst einen Makel darstellt, sondern innerhalb der
Migration ein Defizit verortet wird (Terkessidis 2017, S. 27). Migration ist in

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Das Ende der Homogenitét

diesem defizitorientierten Blick vor allem durch Probleme geprigt (Cassee
2016, S. 211).

»In einer idealen Welt>miisste« niemand migrieren, so der gemeinsame Te-
nor beider Seiten, und>Ursachenbekdmpfungzsei letztlich die beste Reakti-
on auf die >Migrationsstrome«der Gegenwart« (Cassee 2016, S. 211).

»Das hegemoniale Diktat der Sesshaftigkeit« (Yildiz 2018, S. 31) wird in der de-
fizitorientierten Wahrnehmung von Migration sichtbar. Denn Migration sei
keine normalisierte, menschliche Handlungspraxis. Migration folgt auf Pro-
bleme sowie Unzulinglichkeiten (Cassee 2016, S. 211) oder ist in der Theorie
der »Push-und-Pull-Faktoren« die Folge von einem zumeist wirtschaftsgetrie-
benen Begehren. Sowohl Migration als Ganzes als auch Migranten selbst wer-
den in diesem Denken somit Signaltriger von Problemen und Aneignungs-
witnschen. Die posthomogene Gesellschaft signalisiert die Verstetigung von
Migration als Normalitit und beendet eine Erzihlung »als spezifische histori-
sche Ausnahmeerscheinung« (Yildiz 2018, S. 31). Diesem Eingestindnis folg-
te die Verabschiedung eines sogenannten Fachkrifteeinwanderungsgesetzes
auf Bundesebene. Obwohl dieses Gesetz von Ha (Ha 2016a) aufgrund seiner
exkludierenden »Techniken« (Ha 2016a) kritisiert wird (Ha 2016a, S. 116f.), ist
es ein Nachweis fiir die, wenngleich kritische, Anerkennung der fortwihren-
den Migration. Damit wird aus der Perspektive von Homogenititsverfechtern
Migration nicht nur normalisiert, sondern als moralisch gut oder notwendig
markiert. Hiergegen entsteht ein rassistisches Aufbegehren. Die Kritik an der
posthomogenen Gesellschaft fuflt letztlich auf der Kritik an Migration selbst,
denn die posthomogene Gesellschaft verkorpert fiir Manche das entscheiden-
de Ergebnis der Migration. Umgekehrt wird Migration fiir die posthomoge-
ne Gesellschaft verantwortlich gemacht. Fiir Homogenititsverfechter besteht
ein dialektisches Schuldverhiltnis zwischen Migration und posthomogener
Gesellschaft.

Die Reaktionen auf die posthomogene Gesellschaft sind zusitzlich von
emotionalen Stimmungen geprigt. Die Schaffung einer posthomogenen Ge-
sellschaft signalisiert fiir Manche einen Sehnsuchtswunsch und fiir Andere
ein Schreckgespenst. Es sind damit Euphorie sowie Enttiuschung, die sich
zunichst in Emotionen und spiter in politische Haltungen iibersetzen. Ha
identifiziert bei den Homogenititsverfechtern sogar eine »Trauer« (Ha 2016a,
S. 116f.) iiber das sich verindernde »Deutschlandbild« (Ha 2016a, S.116f.).
Varela und Mecheril markieren eine »Zeit des Zelebrierens von >Diversity< »
(Varela und Mecheril 2016, S. 12), die endet. Nach Varela und Mecheril ist die

- am 13.02.2026, 14:58:33.

129


https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

begeisternde Wertschitzung fiir Diversitit, ebendiesem zuvor beschriebenen
defizitorientiertem Diskurs gewichen. Doch ist in der Gegenwart vielmehr
ein ambivalenter Rhythmus zwischen kollektiver Euphorie und kollektiver
Enttiuschung auszumachen. In dichterwerdenden Abfolgen wird Vielfalt
zelebriert und im Anschluss erneut defizitorientiert besprochen. Momente
kollektiver Euphorie fiir die posthomogene Gesellschaft, wie das Gewinnen
der Fuballweltmeisterschaft im Jahr 2014 sowie die Selbstinszenierung der
»Willkommenskultur«, folgen Momente kollektiver Enttiuschung, wie der
Debatte um die Kolner Silvesternacht oder einer »Angst vor Vielfalt« (Malik
2018, S.17f.). Gerade die emotionalen Stimmungen begiinstigen beispiels-
weise »die gesellschaftliche Spaltung in der Flichtlingsfrage« (Minkler und
Miinkler 2016, S. 8). Eine bewusste oder unbewusste Emotionalisierung der
politischen Debatte rund um die nationale Zugehorigkeit hat Reaktionen auf
die posthomogene Gesellschaft erzeugt. Dabei divergieren die moralischen
und emotionalen Bewertungen beispielsweise der gefliichteten Menschen
stark (Miinkler und Miinkler 2016, S. 85). Die Emotionalisierung der offent-
lichen Debatte um nationale Zugehorigkeit ist weniger Ursache fiir die Art
der Reaktionen als Beforderer einer Reaktionsintensitit.

Fir Reaktionen auf die posthomogene Gesellschaft sorgt der Rollen-
wandel von rassifizierten Minderheiten. Aus der zugewiesenen Position in
prekarisierten, innerstidtischen Wohnlagen sowie »prekiren Jobs im Nied-
riglohnsektor« (Miiller-Uri 2014, S.125) emanzipierten sie sich (Miiller-Uri
2014, S. 125). Die sukzessive Ausweitung ihrer Rechts- und Sozialstellung (El-
Mafaalani 2018, S. 15) aufgrund einer »internationalen Integration« (Bhabha
2012, S. 41) sowie aufgrund eines marginalen Abbaus von Diskriminierung
rickten Minderheiten niher an eine Gleichstellung. Das Gleicher-Sein,
jedoch noch nicht Gleich-Sein, erzeugte eine wahrgenommene Konkur-
renzsituation (Koppetsch 2017, S.212), die einer rassistischen Logik folgt
(Miller-Uri 2014, S.125). Fiir das »Integrationsparadox« (El-Mafaalani 2018)
von El-Mafaalani ist diese These zentral. Eine Ausweitung von Zugehorig-
keit und Anerkennung hat zu einer Erhohung gesellschaftlicher Konflikte
zwischen Minderheiten und Mehrheiten gefiihrt (EI-Mafaalani 2018). In der
posthomogenen Gesellschaft erfahren Minderheiten erstmalig in grofRer
Breite eine Teilhabe an politischen und gesellschaftlichen Rechten. Aus
einer rassistischen Perspektive, welche das Recht auf Teilhabe innerhalb von
Deutschland vorrangig auf weifle Menschen bezieht, schafft diese Entwick-
lung rechte Reaktionen auf die posthomogene Gesellschaft. Das Argument
leitet zu einer indirekt wiederholt aufgegriffenen, aber noch nicht explizit

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Das Ende der Homogenitét

benannten Begriindung zuriick. Kosnick stellt fest, dass die Vorstellung
von Deutschland als eine »national unit(s)« (Kosnick 2019, S.176) also die
romantisierte Vorstellung einer homogenen und kulturellen Einheit noch
immer »(..) prevalent and relevant among a majority of Germans — even
among those who endorse multiculturalist ideas (..)« (Kosnick 2019, S. 176)
ist. Kosnick erdffnet eine rassismuskritische Erkenntnis zur Gegenwart.
Selbst fiir viele Befiirworter von Migration ist der Deutsche nach wie vor
weifd. Die Akzeptanz von Vielfalt oder Migration bedeutet nicht zugleich
die Akzeptanz der Abschaffung ethnischer oder rassischer Definitionen
nationaler Zugehorigkeit. Zudem kann demokratietheoretisch ein rechtli-
ches Verstindnis von Zugehorigkeit einem ethnokratischen Verstindnis von
Zugehorigkeit tibergeordnet sein. Daher konnte ein Migrationsbefiirworter
auf einer demokratisch-rechtlichen Ebene den Anderen als Gleichen im
demokratischen Rechtsstaat anerkennen, aber ihn dennoch nicht als ein
Mitglied der deutschen Nation begreifen. Die Ausgrenzung auf der Ebene
von Partizipationsrechten endet, obwohl der »ethno-kulturell definiert(e)«
(Backes 2018, S. 115) »Volksstaat« (Backes 2018, S. 115) aufrechterhalten wird.
Somit entstehen in diesem Denken Zugehorige erster und zweiter Ordnung.
Deswegen bleibt die Aufrechterhaltung ethnokratischer Nationendefini-
tionen weder auf Rechte noch auf Migrationskritiker beschrinkt. In einer
posthomogenen Gesellschaft wird allerdings nicht nur die Zugehorigkeit
zur Rechtsgemeinschaft, sondern auch zu der Nation verhandelt. Die breite
Nicht-Anerkennung nationaler Zugehorigkeit von nicht-weiflen Menschen
fithrt zu weiteren Reaktionen.

Es finden sich noch andere Widerspriiche, die zwischen den beiden Polen
fiir Reaktionen sorgen. Malik verweist auf die wachsende Kritik am »Multi-
kulturalismus« (Malik 2018, S. 35) seitens europiischer Regierungen und die
Entwicklung »einer neuen Doppelstrategie« (Malik 2018, S. 70).

»Auf der einen Seite setzten sie auf eine zunehmend restriktive Einwan-
derungskontrolle, um speziell nicht-weifle Immigranten auszuschliefien.
Gleichzeitig schufen sie Rahmengesetzgebung, die darauf zielte, rassis-
tische Diskriminierung zu verbieten und die Integration schwarzer und
asiatischer Einwanderungsgruppen in die britische Gesellschaft zu ermég-
lichen« (Malik 2018, S. 70).

Auf diesen Widerspruch weist Habermas recht dhnlich hin (Habermas 1998,
S. 809). Mit dem Konzept einer »Festung Europa« (Habermas 1998, S. 809),

- am 13.02.2026, 14:58:33.

131


https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

die sich iiberdies bei Treibel wiederfindet (Treibel 2011, S. 75)°, beschreibt er
die Abschottung Europas in deutlichen Worten, aber verweist zugleich auf
die innere Entwicklung zur »multikulturellen Gesellschaft« (Habermas 1998,
S. 809). Der Widerspruch in der Gesellschaft entwickelt sich entlang von Po-
litikfeldern. Eine antirassistische Bildungs- und Sozialpolitik, beispielsweise
in Form einer »Politik der Anerkennung« (Taylor 2017), kann mit einer ras-
sistischen Innen- sowie Auenpolitik, in Form einer »identititspolitischenc,
genauer einer »weiflen christlichen« (Arndt 2017, S. 29; El-Tayeb 2016, S. 56),
»Grenzpolitik« (Rombhild 2018, S. 72-73) gepaart werden. Die Benennung der
europdischen Grenzpolitik als eine rassistische Praxis, kann harsch erschei-
nen. Doch sind die Europdische Union und Deutschland mit vielen Program-
men explizit mit der Férderung von Binnenmigration, als auch internationa-
ler Migration befasst (Rombhild 2018, S. 72). Bei Freiwilligenaustausch, Aus-
tauschprogrammen fiir Studierende, Mobilititsférderung von Wissenschaft-
lerinnen und Forderungen von Tourismus werden viele Formen von (zirku-
larer) Migration geférdert (Rombhild 2018, S. 72). Romhild argumentiert, dass
in kolonialer Tradition lediglich Migration aus pridominant weif’en Welttei-
len in pridominant weile sowie pridominant nicht-weifle Weltteile gefor-
dert werden soll, aber eine umgekehrte Mobilitit aus pradominant nicht-wei-
8en Weltteilen in pridominante weifle Weltteile wird durch das politisches
Handeln aktiv unterbunden (R6mbhild 2018, S. 72). Im europiischen Grenzre-
gime bleibt es relevant, ob man ein rassismusbetroffenes Subjekt ist (R6m-
hild 2018, S. 72). Aus diesem Grund entstehen Konflikte bei der Verarbei-
tung einer offenkundigen, moralischen Widerspriichlichkeit staatlichen Han-
delns. Deutschland praktiziert diese moralische Widerspriichlichkeit. Einer-
seits plddieren staatliche Organe fiir eine antirassistische Gesellschaft und
setzen sich mit millionenschweren Forderprogrammen wie der Forderlinie
»Demokratie leben« hierfiir ein, anderseits unterstiitzt die Bundesregierung
den Ausbau der »Festung Europa« (Habermas 1998, S. 809) sowie eine Ver-
scharfung des Asylrechts (El-Tayeb 2016, S. 208). Nach Scheer ist das politi-
sche Handeln der Bundespolitik klar »(...) auf eine Problematisierung und die
Abwehr kiinftiger Fluchtmigration ausgerichtet (...)« (Scheer 2019, S. 167). Mit

5 Wihrend Malik explizit auf die rassistische Form der Abschottung verweist (Malik
2018, S. 70), schreibt Treibel abstrakter von einer Abschottung »vor allem in Richtung
Stiden« (Treibel 2011, S. 75), wohingegen Habermas in keine rassismuskritische, son-
dern eine rechtsbasierte Kritik setzt, mit dem Verweis in Klammern auf einer »grund-
rechtswidriger Einwanderungspolitik« (Habermas 1998, S. 809).

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Das Ende der Homogenitét

diesem Handeln mobilisiert es beide Pole wiederholt fiir und gegen sich. Der
Konflikt um eine posthomogene Gesellschaft wird auf diese Weise begiinstigt.

In diesem Abschnitt wurden Griinde und Anlisse fiir die Reaktionen auf
die posthomogene Gesellschaft erortert. Es ist nicht eine einzelne Ursache,
die eine konflikthafte Auseinandersetzung um die posthomogene Gesell-
schaft aufwirft. Bei vielen Beteiligten um den politischen Diskurs nationaler
Zugehorigkeit liegt eine ungleiche Gewichtung der einzelnen Beweggriinde
vor. Der fiir diese Theorie zentrale Beweggrund eines aufkommenden Rassis-
mus in der Gesellschaft wird in spiteren Kapiteln noch ausfihrlich beleuchte.
Der vorliegende Abschnitt hat vor allem argumentiert, dass die Beweggriin-
de komplexer sind als eine wiederholte Reduktion auf die Reaktionen auf
das neue Staatsbiirgerschaftsgesetz im Jahr 2000 und die Fluchtmigration
im Jahr 2015 es vermuten lassen. Neben diesen beiden Griinden fiihrt die
posthomogene Gesellschaft unter anderem zu politischen Verwerfungen und
Konflikten, weil

a) emotionale Reaktionen auf das Ende der Homogenitit in ihr ausgetragen
werden,

b) die Widerspriichlichkeit des moralischen Handelns der Bundesregierung
im Umgang mit Minderheiten (Schutz im Innern/Abwehr im Aufleren)
verarbeitet werden muss,

c) das ethnokratische Nationenverstindnis Kritik erfihrt,

d) die Kritik an Migration sich auf die posthomogene Gesellschaft selbst
iibertrigt,

e) die Kulturalisierung sowie Rassifizierung politischer Debatten die Kritik
an der Heterogenitit selbst begiinstigt,

f) sich die Homogenititsvertreter in nationalistischen Bewegungen mobili-
sieren, die zum Rassismus tendieren,

g) Minderheiten einen Aufstieg verzeichnen und dies zu vermeintlichen
»Verteilungskonflikten« zwischen Mehrheit und Minderheit fithrt, und

h) Rassismus in der posthomogenen Gesellschaft noch nicht itberwunden
1st.

Im kommenden Abschnitt werden drei idealtypische Reaktionstypen auf die
posthomogene Gesellschaft theoretisch voneinander abgegrenzt und erliu-
tert.

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

3.9 Der Rechte Aufstieg als Reaktion
auf die posthomogene Gesellschaft

Die erkennbarste Reaktion des postkolonialen Westens auf die posthomo-
gene Gesellschaft ist der Aufstieg rechter Parteien. Diese Schrift wird iiber
die nichsten zwei Kapitel hinweg herausarbeiten, weshalb vor allem Rassis-
mus eine nachvollziehbare Erklirung fir den Aufstieg der rechten Parteien im
Westen darstellt. In der deutschen Gesellschaft kommt es in den letzten Jah-
ren zu einem massiven Ausbau unterschiedlicher rassistischer Bewegungen
sowohl hinsichtlich ihrer Grofe als auch ihrer Bedeutung. Es sind rassistische
Bewegungen wie die Neuen Rechten, die »Identitire Bewegung, der Rechts-
populismus, die »Konservative Revolution« (Backes 2018, S.115), der »Eth-
nopluralismus« (Westle 1999, S. 17), der »Nationalpopulismus« (Hirschmann
2017), die »volkische Bewegung« (Foroutan 2016, S. 97), der Nationalkonser-
vatismus (Foroutan 2016, S. 97) sowie alt bewihrte rechtsextreme Strukturen.
Thnen allen ist gemeinsam, dass sie sich einer multiethnischen Gesellschaft
entgegenstellen (Hirschmann 2017; Kimmel 2016; Weif3 2017; Wildt 2017) in-
dem sie sich fir ein ausschlief3lich weif3es, christliches Europa einsetzen und
damit rassistisch motiviert sind (El-Tayeb 2016; Kuhn 2015). Hierdurch remo-
bilisieren rechte Bewegungen Praktiken der »inneren Kolonisation« (Spivak et
al. 2011, S. 132), wie es nach Spivak et al. den Afroamerikanern in den Vereinig-
ten Staaten von Amerika widerfihrt (Spivak 2011, S. 132). Als Reaktion auf die
Anerkennung der posthomogenen Gesellschaft und deren rassismusbetroffe-
ner Mitglieder, hat sich die rechte Bewegung der rassistischen Vision einer
Riickkehr zur Homogenitit zunichst auf der Ebene der Anerkennung, dann
ebenfalls auf der Ebene gewaltvoller Imaginationen einer vollstindigen Her-
stellung von Homogenitit verschrieben. Neben anderen Bezugspunkten wie
der »Okonomie« (Koppetsch 2017, S. 212) begriindet Koppetsch den rechten
»Aufstieg« (Koppetsch 2017, S. 212) mit der »wachsenden Konkurrenz durch
aufstrebende Aufienseitergruppen, wie etwa Migranten, aufstrebende Frauen
oder - in den USA - Schwarzen« (Koppetsch 2017, S. 212). Aus postkolonia-
ler Perspektive ist der Begriff der Auenseitergruppen als problematisch zu
betrachten. Denn das Bild des Aulenseiters suggeriert stets nicht nur einen
Ausschluss, sondern eine selbstgewihlte duflere Position in einer hegemo-
nial-homogenen Ordnung. Die Suggestion schwarze Menschen seien in den
Vereinigten Staaten von Amerika Auflenseiter und nicht Unterdriickte, ist aus
postkolonialer Perspektive mindestens verschleiernd. Nichtsdestotrotz ist der
Aspekt einer empfundenen Konkurrenzsituation iiberzeugend und verfes-

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Das Ende der Homogenitét

tigt das Argument einer identititspolitischen Motivation der rassistischen,
rechten Bewegungen, aus zumeist weifler, christlicher und minnlicher Per-
spektive (El-Mafaalani 2018, S. 92). Daher ist fiir Kymlicka (Kymlicka 2014)
die rechte Bewegung ein »Backlash« (Kymlicka 2014, S.122) gegen die fort-
schreitende Offnungsbewegung des postkolonialen Westens (Kymlicka 2014,
S.122). Kymlicka verortet den Beginn des »Backlashs« bereits in den 1990er-
Jahren und weicht von der zeitlichen Einordnung der bisherigen Theorie ab.
Habermas schreibt 1998 auch von einem Anstieg »ethnozentrischen Reaktio-
nen« (Habermas 1998, S. 808), die fiir »Haf$ und Gewalt« (Habermas 1998,
S. 808) in der Gesellschaft sorgt (Habermas 1998, S. 808). Die vorgelegte Theo-
rie leugnet keinesfalls die »rassistische Gewalt« (El-Tayeb 2016, S. 208), die
einst Deutschland erfasste (El-Tayeb 2016, S. 208). Vielmehr ist in den letzten
Jahren eine neue Qualitit rechter Mobilisierung erkennbar, die einer indivi-
duellen Beschreibung bedarf. Die Funktionsweise des »Backlashs« (Kymlicka
2014, S. 122), ist in ihrer inhaltlichen Logik analog zu verstehen.

Die rechte Reaktion auf die posthomogene Gesellschaft darf nicht auf ex-
tremistische Formen reduziert werden. Der rechte Aufstieg ist eine politi-
sche Bewegung, die in gesamtgesellschaftliche Verhiltnisse eingewoben ist
und dhnlich der »Einbettung« (Kuhn 2015, S. 15) von »Rassismus als Ideologie
und politisch-soziale Praxis« (ebd.) ausschlieSlich in diesem Kontext »ver-
standen werden« (ebd.) kann. In der gesellschaftlichen Mitte wurden rechte
und rassistische Schriften millionenfach gelesen und medial wirksam disku-
tiert (Kuhn 2015, S. 96). Nach der Auffassung Kuhns ist die Entstehung der
PEGIDA-Bewegung ohne diese medialen Debatten nicht zu verstehen (Kuhn
2015, S. 15). Rechte Reaktionen finden sich nicht nur am rechten Rand, son-
dern sind eingewoben in alltigliche Politiken, wie einer Verschirfung des
Asylrechts, systematischer Ausschliisse von Minderheiten aus einer gleich-
berechtigten Teilhabe am Berufsmarkt oder eine wiederholte 6ffentliche Ver-
achtlichmachung des jungen, migrantisierten Mannes in medialen Diskur-
sen. Die fortwihrende Kritik, auch aus der Mitte der Gesellschaft, an der
fortschreitenden Heterogenisierung bleibt weiterhin begiinstigend fiir rechte
Parteien und Bewegungen (Terkessidis 2017, S. 19). Derzeit lassen die weitrei-
chenden, politischen Erfolge rechter Parteien und Stréomungen keine Rand-
zuschreibung des Phinomens mehr plausibel erscheinen. Es wird zusitzlich
deutlich, dass sie wie Decker (Decker 2019) feststellt, keine »fliichtige Protes-
terscheinung(en)« (Decker 2019, S. 131) sind. Die rechte Reaktion findet sich
nicht nur in Protestbewegungen und Parteien wieder, sondern durchzieht un-
zihlige Gesellschaftsbereiche. Die rechte Reaktion auf die posthomogene Ge-

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

sellschaft hat damit einen dezentralen Moment, da sie ebenfalls in der Ableh-
nung eines nicht-weifen Auszubildenden aufgrund dessen Identitit sowie in
Hassbotschaften steckt, die unter anderem im digitalen Raum von wohlstin-
digen Biirgern an nicht-weifie Menschen gesendet werden.

Rechte Reaktionen auf die posthomogene Gesellschaft werden durch
manche Formen von Globalisierungskritik verstirkt. Ungeachtet dessen
gibt es eine lange Tradition von de-, antikolonialer und antirassistischer
Globalisierungskritik. Die postkolonialen Subjekte, vor allem durch ihre
alleinige Anwesenheit und Rechte, werden als direkte Manifestation der
Globalisierung betrachtet und erfahren dafiir Hass. Die Globalisierungskritik
kann bereits rassistische Semantiken in sich tragen. Gut beobachtbar ist
dies an der Rhetorik tiber das fir den europiischen Wohlstand angeblich
bedrohliche Afrika. Fortwihrend beschworen Spitzenpolitiker die Gefahr
Afrikas fur den europdischen Kontinent. Beispielsweise mit Verweisen auf
die vermeintliche Armut sowie eine vermeintliche Uberbevélkerung und
einem daraus resultierenden universell gewordenen Wunsch von Afrikanern
nach Europa migrieren zu wollen. Die Mobilitit der Afrikaner ist angeblich
ein Laster der Globalisierung. Der afrikanische Korper wird hierdurch als
Bedrohung erzeugt. Zugleich beschworen Politiker die Gleichheit aller Biirger
unabhingig ihrer Herkunft. Doch leben Menschen, die als Manifestation des
Afrikanischen verstanden werden, in Deutschland. Sie verkdrpern fiir den,
mittels politischer Reden iiber Afrika, nun hassenden Blick, die Bedrohung
durch den afrikanischen Kontinent. Dies ist ein gutes Beispiel fir die Kopp-
lung von Globalisierungskritik und rechter Mobilisierung. Eine viel beachtete
und ebenfalls von Wildt (Wildt 2017, S. 12-13) und Hirschmann (Hirschmann
2017, S. 9) bemithte Erklirung rechter Bewegungen ist die Frustration iiber
die fortschreitende »Internationalisierung beziehungsweise Globalisierung«
(Hirschmann 2017, S. 9) ihrer Lebenswelt. Keinesfalls bestreitet diese Schrift
den Einfluss von Globalisierung und dessen Kritik, auf die rechte Bewe-
gung, doch wird der inhirente Rassismus einiger Globalisierungskritiken
vernachlissigt. Die Globalisierung und nicht die Dekolonialisierung wird
dafiir verantwortlich gemacht, dass nun ein schwarzer Mensch ein Nachbar
ist oder ein Spitzenpolitiker ein Mensch tiirkischer Herkunft ist. Fuflend
auf einer rassistischen Ablehnung wird die Globalisierung verantwortlich fir
die Anwesenheit von nicht-weiflen Gruppen gemacht. Die Globalisierung
wird nicht fir die Internationalisierung von Warenstrémen oder die Ein-
flussnahme auslindischer Digitalkonzerne, sondern fiir den vermeintlichen
Transport von nicht-weiflen Kérpern in den Westen verdchtlich gemacht.

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Das Ende der Homogenitét

Hinter dem Wunsch einer Riickbesinnung auf Deutschland steht immer der
Wunsch nach der Rickbesinnung aufs Deutsche. Daher ist ein zentrales
Element der Globalisierungskritik wie etwas der Trump-Regierung, die
aktive Einschriankung nicht-weifier Mobilitit in die Vereinigten Staaten von
Amerika. Zudem identifiziert El-Tayeb im rechten Denken die Vorstellung
eines guten Europas und einer schlechten Umwelt (El-Tayeb 2016, S. 44). Das
rechte Denken begleitet ein simples Denken, dass bei einer Entkopplung
von Europa aus seinen globalen Zusammenhingen eine »heile Welt« im
Innern Europas entstehen wiirde (El-Tayeb 2016, S. 44). Die rechte Globali-
sierungskritik formuliert damit eine »Externalisierung von internationalen
Konfliktfolgen« (Poutrus 2019, S.194f.). Das Schlechte liegt aufderhalb.
Rechte Globalisierungskritik ist in seiner ethnopluralistischen Logik, eine
rassistische Reaktion auf das Ende der Homogenitit.

Der folgende Absatz beschiftigt sich mit der Frage, wie die »Fetischi-
sierung« (Castro Varela und Dhawan 2005, S. 56) nationaler Identititen sich
als koloniale Denkform auf die rechte Bewegung auswirke. Seit jeher setzt
die rechte Bewegung auf eine »Uberhéhung des Kollektivs der »Nation« (Ba-
ckes 2018, S. 113f.). Zunichst ist eine Logik beobachtbar, die in enger Bezie-
hung zur Globalisierungskritik steht. Es ist die ideologische Fantasie, dass im
Rahmen der Globalisierung ein »Volksaustausch« (Weif3 2017, S. 21) vollzogen
wird. Ein Ersetzen weifler durch nicht-weile Bevilkerungen. Die Anerken-
nung dauerhafter, wachsender rassifizierter Minderheiten in der posthomo-
genen Gesellschaft, auch durch Konservative und Rechte, hat gerade diese
ideologische Fantasie bestirkt. Wenngleich nicht in allen Teilen der rechten
Bewegung ein »Volksaustausch« imaginiert wird, ist es zumindest die Angst
vor, der von Wildt benannten, Auflésung von »Vélker(n) und Nationen« (Wildt
2017, S.12f.). Die rechte Bewegung versucht in der posthomogenen Gesell-
schaft das Ende Deutschlands und der Deutschen zu erkennen. »Deutschland
schafft sich ab« (Sarrazin 2010) lautet daher der paradigmatische Titelslogan
von Sarrazins Werk. Damit fithrt eine ideologische Fantasie zu einer star-
ken Mobilisierung gegen Minderheiten. Ziel der Abwehr eines vermeintlichen
»Volksaustauschs« oder einer Auflésung des Deutschen ist immer die Herstel-
lung einer rassistisch definierten homogenen Gemeinschaft, die als natiirli-
cher Ausgangspunkt im nostalgischen Raum verortet wird.

Dabher ist es nur folgerichtig, dass sich diese nationalistische Tendenz in
einer rassistischen Haltung gegen die posthomogene Gesellschaft und vor
allem gegen postkoloniale Subjekte wendet. Die rechte Reaktion mobilisiert
sich vorrangig gegen drei zentrale Verschiebungen zum Ende der Homogeni-

- am 13.02.2026, 14:58:33.

137


https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

tat. Erstens richtet sie sich gegen die Anerkennung von permanenten, nicht-
weifden Minderheiten in Deutschland, die sukzessive wichst (El-Tayeb 2016,
S. 56). Zweitens richtet es sich gegen die Gleichstellung dieser Minderheiten
in der demokratischen Ordnung und der darin geregelten Ausweitung des
Deutsch-Seins. Drittens richtet es sich gegen die Ausweitung der politisch-
rechtlichen Gleichstellung in anderen Lebensbereichen, wie der Wirtschaft,
der Kultur oder dem Sport.

Der erste Idealtypus einer Reaktion auf die posthomogene Gesellschaft
ist der Aufstieg der Rechten. Darunter ist nicht nur der Aufstieg der Rechten
zu verstehen, sondern erginzend dazu der Aufstieg rechter sowie rassisti-
scher Positionen in der Gesamtgesellschaft. Uberwiegend konzentrieren sich
die zumeist rassistischen Kritiken unmittelbar auf rassifizierte Minderheiten
und verfolgen das Ziel einer Wiederherstellung der Homogenitit durch inne-
re oder duflere Kolonisation. In der Schrift wird im weiteren Verlauf noch ar-
gumentiert werden, dass fiir rechte Bewegungen die rassistische Abwehr von
Vielfalt und das Streben nach einer homogenen Nation keine Nebensichlich-
keit ihrer Existenz, sondern ihre zentrale Begriindungsmotivation darstellt.

Dadie beiden anderen Idealtypen der Reaktion auf die posthomogene Ge-
sellschaft weniger paradigmatisch fir die Weiterentwicklung zentraler The-
sen der weiteren Schrift sind, werden sie weniger umfassend ausgefiihrt.

3.10 Ethik der Migration

Fiir eine Schrift, die sich selbst im Zwischenraum von Politik und Philoso-
phie nach einem postkolonialen Denkansatz verortet, ist der vor allem phi-
losophische und gesellschaftliche Diskurs, der unter den bestimmenden Be-
griffen wie etwa »Migration und Ethik« (Cassee und Goppel 2014), »Zuwan-
derung und Moral« (Ott 2016), »Bewegungsfreiheit« (Cassee 2016), »Ethik der
Migration« (Nida-Riimelin 2017) und dem Diskurs um »Grenzen« (Abizadeh
2017; Carens 2017) und Mitgliedschaft (Walzer 2017; Wellmann 2017) verhan-
delt wird von entscheidender Bedeutung. Diese migrationsethischen Denker
verfassen philosophische Werke zur Fragestellung des Rechts einer »Globalen
Bewegungsfreiheit« (Cassee 2016), zur ethischen Notwendigkeit der Begren-
zung von Migration (Ott 2016), zur Notwendigkeit einer demokratietheore-
tischen Neuverhandlung von Grenzen (Abizdaeh 2017), zur Verhandlung um
Mitgliedschaft von Minderheiten in politischen Gemeinschaften (Walzer 2017)
oder Schriften zur ethischen Verhandlung von Migration (Cassee und Goppel

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Das Ende der Homogenitét

2014). Diese Debatte ist eine philosophische Reaktion auf die posthomoge-
ne Gesellschaft und die ihr zugehdrigen Migrationsregime. Ott gliedert die
zwei in ihr befindlichen Pole in »gesinnungsethische Positionen« und »ver-
antwortungsethische Positionen« (Ott 2016). Die gesinnungsethischen Posi-
tionen argumentieren nach Ott zumeist ausgehend vom Recht des Migrieren-
den fiir ein Recht auf Migration und im Gegensatz hierzu stehen verantwor-
tungsethische Positionen, die ausgehend von der Ankunftsgesellschaft fiir die
Begrenzung von Migration argumentieren (Ott 2016). Dabei integriert diese
Debatte historisch-rassistische Positionen, wie Argumentationen fir die legi-
time Ablehnung von nicht-weifSen Menschen, weil sie nicht weif sind (>White
Australia Policy«). Dariiber hinaus integriert sie menschenrechtsverletzende
Positionen, wie dem Recht der kollektiven Gemeinschaft das Recht auf Asyl zu
verweigern (Wellmann 2017, S. 121), bis hin zu diskriminierungskritischen Po-
sitionen, wie der Benennung nationaler Mitgliedschaft als Zufallsprivileg (Ca-
rens 2017, S. 167) und postkolonialen Positionen, wie der Benennung von Ko-
lonisationsprozessen als legitimer »Fluchtgrund« (Bauman 2017, S. 12; Scheer
2019, S. 180).

Charakeeristisch fiir die ethische Migrationsverhandlung ist damit viel-
mehr ihre Form. Die migrationsethische Verhandlung von Migration stellt
eine zutiefst bitrgerliche und akademische Reaktion auf die posthomogene
Gesellschaft dar und ist keinesfalls auf die Philosophie als Austragungsort
begrenzt, sondern in vielen anderen Bereichen der Gesellschaft wiederzufin-
den. Die posthomogene Gesellschaft hat zu zwei Debatten in der migrati-
onsethischen Arena gefithrt. Die erste Frage lautet: Darf es Migration geben
und wenn ja, unter welchen Bedingungen darf sie beschrinkt werden? Die-
ser Frage gehen im weitesten Sinne beispielsweise Abizadeh (Abizadeh 2017),
Bauman (Bauman 2017), Cassee (Cassee 2016), Nida-Riimelin (Nida-Riimelin
2017) und Ott (Ott 2016) nach. Die zweite Frage lautet: Wie ist mit den Anderen
in Gesellschaften zu verfahren? Diese Frage verfolgen im weitesten Sinne un-
ter anderem Benhabib (Benhabib 2016; 2017), Miller (Miller 2017) und Walzer
(Walzer 2017). Beide Fragestellungen sind Reaktionen auf die kiirzlich aner-
kannte Heterogenitit moderner Gesellschaften und haben sich die Rationali-
sierung der 6ffentlichen Migrations- und Zugehdorigkeitsdebatte zur Aufgabe
gemacht. Im Folgenden werden einige fiir die weitere Analyse ertragreiche
Positionen kritisch betrachtet und an dieser Stelle auch die Abgrenzung von
einer postkolonialen Analyse zu einem migrationsethischen Zugang vollzo-
gen.

- am 13.02.2026, 14:58:33.

139


https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Walzer fordert den Leser dazu auf, Staaten »als perfekte Vereine«
(Walzer 2017b, S. 43) zu verstehen (Walzer 2017b, S.43) um entlang dieser
gedanklichen Analogie iiber die Legitimitit der Eingrenzung politischer
Mitgliedschaft nachzudenken (Walzer 2017, S. 43ff.). Der Modus Operandi
des Gedankenexperiments findet sich in vielen philosophischen, migrations-
ethischen Schriften, wie auch bei Nida-Riimelin (Nida-Riimelin 2017) wieder.
In seiner Analogie einer »fremden Person« (Nida-Riimelin 2017, S. 157), die in
dessen »Wohnzimmer« (Nida-Riimelin 2017, S. 157) sitzt (Nida-Riimelin 2017,
S.157fL.), versucht Nida-Riimelin die Funktionsweise legitimer Grenzziehung
zu erliutern (Nida-Riimelin 2017, S.157ff.). Gleichwohl das Gedankenex-
periment eine tradierte Form philosophischen Denkens ausmacht, ist die
Anwendung des Gedankenexperiments als Methode auf die vorliegenden Fra-
gestellungen im Rahmen einer postkolonialen Theorie nicht anschlussfihig.
Fiir weite Teile der postkolonialen Theorie werden Grenzen als ein Ort des
gewaltsamen Ausschlusses verhandelt. Weiterhin ist die Reduktion des Staa-
tes und hiermit zugleich des Hauptbezugspunktes der Nation, einem Ort der
Kolonisation und kollektiver Gewalt, auf »Vereine« aus der Perspektive einer
postkolonialen Theorie eine zumindest verharmlosende Denkbewegung.
Auffillig ist, dass weite Teile der migrationsethischen Werke im Rahmen
des selbstgewihlten Auftrags einer Rationalisierung von 6ffentlichen De-
batten versuchen einen Abbau an Emotionen durch Nicht-Benennung von
historischen sowie gegenwairtigen Geschehnissen zu vollziehen. Vor allem
wird dabei die Gewaltgeschichte von nationaler Zugehorigkeit, Grenzpolitik
und Migrationsregimen aufler Acht gelassen. Da die postkoloniale Theorie,
wie im Methodenteil dieser Schrift erldutert, sich um eine Sichtbarmachung
ebendieser Gewaltgeschichte bemitht, kommt es zu einer beschrinkten An-
schlussfihigkeit an den Diskurs in der migrationsethischen Philosophie. Aus
einer politiktheoretischen Perspektive ist die Entkopplung des Diskursgegen-
standes von Geschichte, gegenwirtigen und politischen Verhiltnissen sowie
Machtbeziehungen ebenfalls zu problematisieren. Der migrationsethische
Diskurs ist weitgehend abstrakt. Deshalb bleibt dieser keinesfalls weniger
produktiv oder bedeutend, sondern an eine durchweg engagierte Disziplin
der postkolonialen Theorie nicht anschlussfihig. Zusammenfassend fithrt
dies zu einer geringfigigen Einwebung dieses philosophischen Diskurses in
die Gesamtschrift, da methodische sowie normative Barrieren dieser Verbin-
dung entgegenstehen. Nichtsdestotrotz ist der migrationsethische Diskurs
ein Gegenstand, der beobachtet werden soll. Der migrationsethische Diskurs
reflektiert im akademischen Raum biirgerliche Reaktionen auf das Ende

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Das Ende der Homogenitét

der Homogenitit und ist deshalb durchaus in populirwissenschaftlichen
Schriften, auch von Fachwissenschaftlern, wiederzufinden. Der philosophi-
sche Diskurs hat den gesellschaftlichen Diskurs informiert. Folgend werden
einige zentrale Argumente der migrationsethischen Debatte erdrtert, die
aufschlussreiche Argumente fiir die weitere Theorieentwicklung darstellen.
Hierbei wird kein Anspruch auf die Abbildung der vollstindigen oder sogar
iiberwiegenden, migrationsethischen Debatten erhoben, da dies fir die
Schrift aus bereits genannten Griinden, nicht zielfithrend wire.
Nida-Riimelin erldutert in Bezug auf das Migrationsgeschehen in seiner
Schrift, dass ein Konflikt zwischen »kollektive(r) Selbstbestimmung der
Gemeinschaften« (Nida-Riimelin 2017, S.73) und dem »Recht auf Freizii-
gigkeit« (Nida-Rimelin 2017, S.73) besteht (Nida-Rimelin 2017, S.73). In
der fur den migrationsethischen Diskurs paradigmatischen Gegeniiber-
stellung (Nida-Rimelin 2017, 72ff.) werden gewaltvolle Realititen kodiert.
Ein Beispiel fir diese konflikthafte Gegeniiberstellung konnte sein, ob ein
von politischer Verfolgung betroffener Asylbewerber von einer nationalen
Gemeinschaft abgewiesen werden darf, da sie keine »Fremden in ihrer
Mitte« (Miller 2017) wiinschen. Damit wird deutlich, dass sich hinter der
kodierten Debatte Menschenleben wiederfinden. Walzer wurde fiir seine
einflussreiche, politische Position bekannt (Nida-Rimelin 2017, S.70ff.),
dass die »Souverdnitit iiber ihre eigenen Auswahlprozesse« (Walzer 2017,
S. 43) fiir »Staaten (...) unantastbar ist« (Walzer 2017b, S. 43). Anschlussfihig
an diese Position sind die Befiirworter der Homogenitit, da sie kollektives
Selbstbestimmungsrecht der Volker hoherstellen als ein individuelles Recht
der Freiziigigkeit. In einem zweiten Punkt versteht die postkoloniale Theorie
eine solche Gegeniiberstellung anders. Migration als Recht wird in der post-
kolonialen Theorie vorrangig iiber das Recht auf Schutz, die Unantastbarkeit
der Menschenwiirde, das Recht auf Gleichbehandlung, beispielsweise einer
Gleichsetzung von realen, weifen und schwarzen Mobilititsrechten, oder
dem Recht auf Abwesenheit von struktureller Gewalt, wie beispielsweise
keinen Hungertod zu sterben, rationalisiert (Bauman 2017, S. 11; Scheer 2019,
S.169). Jedoch wird es nicht @iber das individuelle Recht auf Freiziigigkeit
rationalisiert, wie es im migrationsethischen Diskurs, beispielsweise bei
Nida-Riimelin oder Walzer zu finden ist. Der Diskurs um Migration wird
in der postkolonialen Theorie verstirkt in existenziellen Termini verortet,
wie es ebenfalls auflerhalb dieser Theorieschule bei Arendt (Arendt 2018b),
Benhabib (Benhabib 2016), Scheer (Scheer 2019) oder Poutrus (Poutrus 2019)
zu finden ist. Damit folgt die postkoloniale Theorie ebenfalls einer Politik

- am 13.02.2026, 14:58:33.

141


https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

der Anerkennung (Emcke 2018, S. 64f.). Denn fiir unterdriickte Subjekte ist
es entscheidend, eine »Anerkennung« (Emcke 2018, S. 64-65) ihres Leids zur
erfahren (Emcke 2018, S. 64f.).

»Das Anerkennen des vergangenen Unrechts ist nicht nur deshalb wichtig,
weil es die Folgen und Wirkungen behebt, sondern es bedeutet auch, dass
die unterbrochene Verbindung zwischen dem Opfer sozialer Missachtung
und Ausgrenzung und der Gesellschaft wiederhergestellt wird« (Emcke
2018, S. 65).

Daher ist die unzureichende Beriicksichtigung von Rassismus im migra-
tionsethischen Diskurs im Anschluss an Emcke als eine Form der Nicht-
Anerkennung zu verstehen. Die Ursachen der Migration werden aus einer
ginzlich westlichen Perspektive interpretiert, die eine nutzorientierte,
selbstgewihlte Migration wahrscheinlicher erscheinen lassen, als eine Mi-
gration, die am Ende einer Leidens- und Ausbeutungsgeschichte steht. Das
Zusammenspiel zwischen »Massenzuwanderung« (Baumann 2017, S.18)
und dem Mehr an Rassismus wird bei Ott nicht problematisiert, sondern
als eine Begriindung fiir eine Aufrechterhaltung der »Festung Europa« (Ott
2016, S.57) und damit gegen Migration in Stellung gebracht (Ott 2016,
S.57). Die rassistische Reaktion von Teilen der europiischen Bevolkerung
wird zur Begriindung, ohnehin von Rassismus betroffenen Menschen ihre
»Bewegungsfreiheit« (Cassee 2016) zu verweigern.

Ein Erklirungsansatz konnte hierin liegen, dass die kollektive, histori-
sche, und transnationale Migrationserfahrung fiir viele postkoloniale Subjek-
te tief mit Gewalt verbunden ist und bis in die Gegenwart diesbeziiglich eine
Kontinuititslinie aufweist. Viele schwarze Menschen in Deutschland, gera-
de diejenigen unter ihnen, die kiirzlich iiber die Mittelmeerroute migrierten,
verorten nachvollziehbar vielfach ihre Migration in existenziellen Dimensio-
nen.® Demnach ist der philosophische Diskurs um den Konflikt zwischen
Freiziigigkeit und Selbstbestimmungsrecht fiir die postkoloniale Forschung

6 Im Zuge des vorherigen Verweises auf Arendt sei erwdhnt, dass nach Morgenstern
(Morgenstern 2019) Arendt in besonderer Weise durch die Existenzphilosophie ge-
pragt sei (Morgenstern 2019, S. 21ff.). Der Essay »Wir Fliichtlinge« (Arendt 2018) kann
als Nachweis dessen verstanden werden. Obwohl sich die Schrift an dieser Stelle nicht
Arendts existenzphilosophischen Betrachtung von Migration aneignen mochte, ist
darauf zu verweisen, dass die Verbindung von Existenz und Migration im philosophi-
schen Diskurs mit einem starken Bezug zu Arendt vollzogen wird.

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Das Ende der Homogenitét

in wenig anschlussfihige Kategorien gegossen. Die postkoloniale Argumen-
tation fiir Migration verhandelt Migration nicht in den Termini von Freizii-
gigkeit und Selbstbestimmungsrecht. Ein weiterer Grund hierfiir ist, dass die
historische Missachtung des Selbstbestimmungsrechts der V6lker der Welt im
Kolonialismus durch weifie Menschen ein grausames Maf3 hatte und infolge-
dessen eine Abwehr ebendieser ehemals kolonisierten Minderheiten mit der
Berufung auf ein fiir sie so weitgehend vernachlissigtes Recht, inkonsistent
erscheint.

Mit dem allseitigen Ausschlussrecht gegeniiber Migranten, inklusive
Schutzsuchender (Walzer 2017b, S. 43) reprasentiert Walzer eine in der Phi-
losophie wiederholt eingebrachte Position. So kommt Wellmann (Wellmann
2017) in seiner migrationsethischen Untersuchung »(...) letztendlich zu der
drastischen Konklusion, dass jeder legitime Staat das Recht hat, seine Tore
fiir alle potenziellen Immigranten zu verschlieflen, sogar fir Fliichtlinge, die
verzweifelt nach Asyl suchen (..)« (Wellmann 2017, S. 121). Das Asylrecht ist
Bestandteil des Menschenrechts, eingeschrieben in die Genfer Fliichtlings-
konvention, die Allgemeine Erklirung der Menschenrechte, die Charta der
Grundrechte der Europiischen Union und in das Grundgesetz. Dennoch ist
beobachtbar, dass in der migrationsethischen Debatte auch dieses zentrale
Recht verhandelbar ist. Die Méglichkeit einer Disposition des Menschen-
rechts auf Asyl findet seine Ubertragungen in die popkulturelle Debatte.
So richten sich die Werke, die eine notwendige Begrenzung von Migration
unterstiitzen, beispielsweise bei Miller (2017), Nida-Riimelin (2017) und Ott
(2016) als engagierte Schriften gleichermafien an ein wissenschaftliches sowie
offentliches Publikum. Damit reihen sie sich in der von Benhabib benannten
Tradition eines wiederkehrenden »regelrechten Widerspruch(s) zwischen
den Menschenrechten und dem Prinzip nationalstaatlicher Souverinitit«
(Benhabib 2017, S. 67) ein. Mit Argumenten, fiir die aus ihrer Sicht ethische
und folglich legitime Begrenzung von Migration, stirken sie die Riickkehr
zur Homogenitit, da sie Migration, eine Vorbedingung der posthomogenen
Gesellschaft, begrenzen suchen.

Die Verhandlungen im migrationsethischen Diskurs sind keinesfalls auf
die Verhandlung von Rechten beschrinkt. Wellmann plidiert in seinem Sam-
melbandbeitrag gegen eine rassistische Migrationspolitik (Wellmann 2017,
S. 145), doch nicht auf der Grundlage universell giiltiger Menschenrechte oder
der moralischen Bewertung von Rassismus. Denn bestiinde nach Wellmann
»die australische Bevélkerung (..) nur aus weiflen Einwohnern« (Wellmann
2017, S. 145), dann wire eine rassistische Selektion der Migration nach Aus-

- am 13.02.2026, 14:58:33.

143


https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

tralien zuldssig (Wellmann 2017, S. 145f.). Fiir Wellmann ergibt sich das Ver-
bot einer rassistischen Migrationspolitik ausschliefilich aus der Respektlosig-
keit »gegeniiber Biirgern der benachteiligten Gruppe« (Wellmann 2017, S. 144)
die im Innern des »abwehrenden« Kollektivs zugehoérig sind (Wellmann 2017,
S.144f.). In Kitrze kann man Wellmanns Argument auf Folgendes reduzieren:
Man diirfe migrierende Schwarze nicht diskriminieren, da bereits im Kollek-
tivlebende Schwarze hierdurch diskriminiert wiirden (Wellmann 2017, S. 143-
145). Da, wie im Methodenteil bereits ausgefiihrt, die postkoloniale Theorie
nicht hinter universalistische Werte oder kodifiziertes liberales Menschen-
recht zuriickeritt, ist diese Argumentation aus zwei Griinden zuriickzuwei-
sen. Erstens aufgrund der inhidrenten Vorstellung, dass ausschlieflich unmit-
telbar durch den gleichen Rassismus betroffene Menschen sich von einem ras-
sistischen Handeln angegriffen fithlen kénnen. Insofern universell verbriefte
Rechte giiltig sind, ist Rassismus ein Affront gegen alle Menschen und nicht
nur gegen die Betroffenen an sich, da es eine Grund- und Menschenrechts-
verletzung darstellt. Zweitens kann es kein Recht auf »unertrigliches Maf3«
(Radbruch 1946, S. 107) an Ungerechtigkeit geben. So ist hierfiir Radbruch er-
klirend:

»Der Konflikt zwischen der Gerechtigkeit und der Rechtssicherheit diirfte
dahin zu l6sen sein, dafd das positive, durch Satzung und Macht gesicher-
te Recht auch dann den Vorrang hat, wenn es inhaltlich ungerecht und un-
zweckmafligist, es seidenn, daR der Widerspruch des positiven Gesetzes zur
Cerechtigkeit ein so unertragliches Maf$ erreicht, dafs das Gesetz als >unrich-
tiges Recht«der Gerechtigkeit zu weichen hat. Es ist unmoglich, eine schar-
fere Linie zu ziehen zwischen den Féllen des gesetzlichen Unrechts und den
trotz unrichtigen Inhalts dennoch geltenden Cesetzen; eine andere Grenz-
ziehung aber kann mit aller Schirfe vorgenommen werden: wo Gerechtig-
keit nicht einmal erstrebt wird, wo die Gleichheit, die den Kern der Gerech-
tigkeit ausmacht, bei der Setzung positiven Rechts bewufit verleugnet wur-
de, da ist das Gesetz nicht etwa nur >unrichtiges< Recht, vielmehr entbehrt
es (iberhaupt der Rechtsnatur. Denn man kann Recht, auch positives Recht,
gar nicht anders definieren als eine Ordnung und Satzung, die ihrem Sinne
nach bestimmt ist, der Gerechtigkeit zu dienen« (Radbruch 1946, S.107).

Rassismus ist eine radikale Ideologie der »Ungleichwertigkeit« (Bithl 2017,
S. 213). Rassismus steht dem Gedanken der Gleichheit aller Menschen fun-
damental entgegen. Folglich ist nicht nur mit Blick auf geltendes Menschen-
recht Rassismus stets unzuldssig, sondern kann nach der Radbruchschen-

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Das Ende der Homogenitét

Formel kein Recht sein. Die bei Wellmann beildufig vollzogene Deuniversali-
sierung des Antirassismus, die sich als Kontinuitit in zentralen Dokumenten
von Menschen- und Grundrechten wiederfindet, ist aus einer postkolonialen
Perspektive Unrecht. Denn das Recht auf Freiheit vor Rassismus reicht als
universelles Gut weiter als die Anwesenheit des rassifizierten Subjekts selbst.
Denn wiirde man der inneren Logik des Arguments folgen, dass ein Unrecht
nur dann wirksam ist, wenn es einen Betroffenen des Unrechts im Innern gi-
be, so kénnte eine Hochschule nur mit weiflen Studierenden ihr Weif3-Sein
als Recht fortschreiben, ohne dabei rassistisch zu handeln. Unter Umstin-
den ist diese Analogie ein Beweis fiir eine, noch immer beschrankte, jedoch
vorhandene Integrationsfihigkeit dieser migrationsethischen Methode. Nach
Walzer ist die »Verteidigung von Vielfalt« (Walzer 2017a, S. 107) in der libe-
ralen Demokratie, wie filschlicherweise im zeitgendssischen Vorwurf einer
Identititspolitik oftmals suggeriert, kein Akt des Partikularismus, sondern
im Universalismus verortet (Walzer 2017a, S. 107). Diese Verortung im Uni-
versalismus macht die Zurtickweisung der These von Wellmann aus postko-
lonialer Perspektive notwendig. Fiir die postkoloniale Theorie kann es keinen
legitimen, ethischen oder gerechten Rassismus geben.

Ott ist ein weiterer Migrationsethiker der im Sinne der Riickkehr zur Ho-
mogenitit argumentiert. Er bestreitet den Mehrwert von weiterer Zuwande-
rung fir die kulturelle Entwicklung (Ott 2016, S. 72), macht den Abbau von
Grenzen fiir die potenzielle Schaffung von »gated communities« (Ott 2016,
S. 57) und »Biirgerwehren« (Ott 2016, S. 57) verantwortlich und benennt ein
aktives Eintreten fiir Schutzbediirftige ein potenziell »uferlos(es)« (Ott 2016,
S. 26) Unterfangen (Ott 2016, S. 26). Bei Ott wird das rassismuskritische Defi-
zit im migrationsethischen Diskurs besonders sichtbar. Der Ausloser fiir mi-
litante, weifle Biirgerwehren ist fir Ott die Migration und nicht die lange
historische Tradition der Inszenierung nicht-weifler Kérper als Bedrohung,
die gewaltsam unterdriickt werden miissen (Alexander 2017). Weiterhin ist
die Migration und nicht der Wunsch nach innerer Kolonisation mittels der
Abschottung von nicht-weifien Menschen zu problematisieren. Diese Schrift
kritisiert nicht die Gesamtheit des migrationsethischen Diskurses und méch-
te zudem nicht einen Rassismus innerhalb von Teilen des migrationsethi-
schen Diskurses nachweisen, sondern versucht offenzulegen, dass sich der
migrationsethische Diskurs kaum bis gar nicht kritisch mit Rassismus als
Problembereich der Migrationsabwehr beschiftigt. Eine dominante Perspek-
tive der postkolonialen Studien wird als Analyse- und Betrachtungsweg nicht
eingebunden. Die Beschiftigung mit kritischer Rassismustheorie und mog-

- am 13.02.2026, 14:58:33.

145


https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

liche Einwinde eines universellen Menschenrechts finden in weiten Teilen
nicht statt. Vielmehr verteidigt Ott in seiner Schrift ausdriicklich Argumente
zum Schutze der Homogenitit (Ott 2016, S. 30).

Im migrationsethischen Diskurs gibt es begrenzt, aber dennoch vorhan-
den, auch an postkoloniale Positionen anschlussfihige Argumente. So ist ge-
rade der Diskurs um das Privileg der Staatsbiirgerschaft (Carens 2017, S. 167)
oder die demokratietheoretische Kritik an Grenzen (Abizadeh 2017, S. 99) an
die postkoloniale Theorie anschlussfihig. Carens argumentiert, dass Staats-
biirgerschaften als zufilliges Geburtsprivileg ein »Aquivalent feudaler Klas-
senprivilegien dar(stellt) — ein ererbter Status, der die eigenen Lebenschan-
cen deutlich erhoht« (Carens 2017, S. 167). Hiermit arbeitet Carens die Zu-
falligkeit von Mitgliedschaft in politischen Gemeinschaften ausgehend vom
Gliick der Geburt heraus (Carens 2017, S. 167). Dennoch ist es nicht zuldssig
aus einer postkolonialen Perspektive dieses Gliicksargument unangetastet zu
tibernehmen. Da hierin verdeckt und sicherlich ungewollt eine Semantik des
Segens des Weifd-Seins zuriickkehrt. Weifd und westlich sein wire der Lotto-
gewinn. Einerseits werden mit der Argumentation von Carens zur Geburts-
gliick unverdiente Privilegien kritisch hinterfragt, anderseits verschleiert die
innere Logik des Sprechens von Gliick einer gewissen Geburt, die absichts-
volle und gewaltvolle Herstellung dieser Verteilung. Es war nicht der Zufall,
der das Geburtsprivileg nach Europa brachte. Es ist eine Folgeverteilung his-
torischer Ausbeutungsprozesse. Deswegen sollte die eindeutige Benennung
der kolonialen Genese dieses Geburtsgliicks ein zentraler Bestandteil des Ar-
guments sein. Cassee widmet sich in seiner Schrift der Entlarvung von Ar-
gumenten gegen die Migration und verdeutlicht wie ein Verbot zumeist mit
dem Schutz eines »wertvolle(n) Gut(es)« (Cassee 2016, S. 31) begriindet wird
(Cassee 2016, S. 31). Damit zeigen Cassee und Carens Logiken des Ausschlus-
ses, die im migrationsethischen Diskurs oftmals unerwihnt bleiben, aber fiir
eine rassismuskritische Betrachtung von Bedeutung sind. Denn es stellt sich
die Frage, weshalb niedere Giiter als »Schutzargumente« (Cassee 2016, S. 31)
verworfen werden, wenn offensichtlich rassistische Motive die gréfte Op-
positionspartei Alternative fitr Deutschland ihre migrationsfeindliche Politik
pragen. So wird entgegen der Argumentation im migrationsethischen Dis-
kurs im 6ffentlichen Diskurs mit dem Schutze Europas, Deutschlands, wei-
3er Menschen, des Christentums oder »unserer« Kultur argumentiert (Fraser
2017, S. 80; Koppetsch 2017, S. 214; Rdmhild 2018, S. 72f.). Es ist dem migra-
tionsethischen Diskurs keinesfalls vorzuwerfen, doch umfasst ihre Rationa-
lisierungsleistung auch die Zivilisierung der Position der Homogenititsver-

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Das Ende der Homogenitét

fechter. Es lehrt Menschen mit rassistischen Positionen an die gesellschaft-
liche Debatte anschlussfihige ethische Argumentationen zu entwickeln und
einzubringen, die gleichsam auf eine Wiederherstellung der homogenen Ge-
sellschaft abzielen.

Der migrationsethische Diskurs ist die zweite idealtypische Reaktion auf
das Ende der Homogenitit. Dabei tendieren viele Denker des migrations-
ethischen Diskurses zur Riickkehr zur Homogenitit oder schaffen intellektu-
elle Grundlagen hierfiir. Ein zentrales Problem des Diskurses ist die Darstel-
lung von Migration als »freiwillig« (Scheer 2019, S. 169) und der darauf auf-
bauenden Annahme eines »selbstverstindliche(n) Recht(s) von Staaten, Zu-
wanderung in Abhingigkeit von staatlich definierten Interessenlagen zu re-
gulieren« (Scheer 2019, S. 169) oder ins Verhiltnis zur »kollektiven Selbstbe-
stimmung« (Cassee 2016, S.32-33) zu setzen (Cassee 2016, S.32-33). Dabei
werden Zwangsformen von Migration (Bauman 2017, S. 11-12) vernachlissigt,
auch diejenigen die auf struktureller und epistemischer Gewalt aufgebaut
sind (Bauman 2017, S. 12). Der Einfluss und die Herausforderung von Rassis-
mus unterliegen im Diskurs einer unzureichenden rassismuskritischen Be-
trachtung. Dennoch ist der Beitrag zur Rationalisierung einer Debatte um
Zugehorigkeit und die wenigen an die postkoloniale Theorie anschlussfihi-
gen Perspektiven fiir diese Schrift weiterfithrend. Eine zentrale Perspektive,
die am Ende dieses Abschnitts stehen bleibt, bringt Benhabib hierfiir ein:

»Wahrend Universalisten und Kosmopoliten die AbschliefRungspolitik der
reichen Nationen Europas und Nordamerikas als philosophisch unhaltbare
Form staatlicher Heuchelei verurteilen, wollen die Hiter des Staatsbiirger-
tums partikulare Werte verteidigen, etwas die Rechtssouverinitit, die na-
tionale Kultur und die staatsbiirgerliche Beteiligung, die sie durch die welt-
weite Migration gefihrdet sehen« (Benhabib 2017, S.127).

3.11 Neue Vision von Vielfalt

»Die liberwaltigende Mehrheit der Menschen will eine offene und solidari-
sche Gesellschaft. Wir leben nichtin einem Zeitalter des Zorns, sondern des
Mitgefiihls« (Diaby und Sudholt 2020, Vorwort).

Dies sind die Worte des ersten schwarzen Bundestagsabgeordneten Diaby.
Auf sein Biiro wurde geschossen (Diaby und Sudholt 2020, S.9ff.) und er
erhielt wiederholt rassistische Morddrohungen (Diaby und Sudholt 2020,

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

S.14f.). Dennoch symbolisiert Diaby den dritten Idealtypus einer Reaktion
auf die posthomogene Gesellschaft. Es sind diejenigen, die in Wissenschaft
und Gesellschaft eine neue Vision von Vielfalt vertreten. Eine solche Vision
findet sich in vielen theoretischen und praktischen Konzeptionen wieder,
wie etwa der »postmigrantischen Gesellschaft« (Foroutan 2018; Foroutan
2019), dem Multikulturalismus (Kymlicka 2012; Taylor 2017), dem Konzept
der »Neuen Deutschen« (Foroutan 2019, S. 156; Miinkler und Miinkler 2016),
im Kosmopolitismus (Benhabib 2016; Beck 2004; Habermas 1998), der Re-
Interpretation der »offenen Gesellschaft« (EI-Mafaalani 2018, S.14) oder in
der Konzeption des »vielfiltigen Deutschland« (Kober 2014). Verbindendes
Element ist eine affirmative Haltung zur posthomogenen Gesellschaft, die
vor allem durch eine wiederkehrende Berufung auf Vielfalt als konstitutives
Element bestimmt ist (Foroutan 2014, S.180-181; Habermas 1998, S. 809;
Mutlu 2016, S. 117). In den zumeist gegenwartsanalytischen Schriften findet
sich eine normative Tendenz zur egalitiren Entwicklung der posthomogenen
Gesellschaft und damit das Ziel eine »postmigrantische« (Foroutan 2019)
oder eine »multikulturelle« (Taylor 2017) Gesellschaftsordnung zu schaffen
(Benhabib 2016; Habermas 1998).

Die Visionen von Vielfalt leiten sich zumeist aus zwei geteilten »Wissens-
bestinden« (Attia 2009, S. 24) ab. Erstens ist es die Erkenntnis einer positiven
Entwicklung von Vielfalt insgesamt, entweder auf einer empirischen Ebene
oder sogar auf der Ebene ihrer Anerkennung (El-Mafaalani 2018, S. 14; Kim-
mel 2016, S. 11; Terkessidis 2017, S. 13). Wahrend fiir EI-Mafaalani die »offene
Gesellschaft (..) weitgehend realisiert« (El-Mafaalani 2018, S.14) ist (El-
Mafaalani 2018, S. 14), betonen Varela, Mecheril und El-Tayeb die Kontinuitit
innerer Exklusionen (El- Tayeb 2016, S. 8; Varela und Mecheril 2016, S. 8-10).
Damit greift El-Mafaalani iiber die Ebene der Betonung einer Anwesenheit
von Minderheiten hinaus auf die Annahme einer weitgehend realisierten
Gleichberechtigung dieser Minderheiten. Dennoch ibt auch El-Mafaalani
Kritik an den bestehenden rassistischen Ausschliissen (El-Mafaalani 2018,
S. 93ff.). Die Denker stehen sich damit nicht in intellektueller Opposition
gegeniiber, sondern verhandeln graduelle Unterschiede der Einordnung.
Zudem streben viele Visionen von Vielfalt eine multikulturelle Gesellschaft
an, aber stets mit einem kritischen Bezug auf Kontinuititen der homogenen
Gesellschaftsordnung innerhalb der posthomogenen Gesellschaft. Daher un-
terscheidet sich der wissenschaftliche sowie der gesellschaftliche Diskurs in
der Einordnung, wie weit die Gleichberechtigung von rassismusbetroffenen
Gruppen fortgeschritten ist und stellen damit voneinander zu differenzieren-

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Das Ende der Homogenitét

de Annahmen iiber den Entwicklungsstand der posthomogenen Gesellschaft
auf. Folgerichtig ergeben sich aus den jeweiligen Einordnungen unterschied-
liche normative Implikationen und Vorschlige, was fur eine gelingende,
multikulturelle Gesellschaft notwendig wire. Denn bei El-Mafaalani, Ha-
bermas und Todorov, die alle bereits mit unterschiedlichen Worten und
Nuancen eine realisierte, multikulturelle Gesellschaft ausmachen (Habermas
1997, S. 607; El-Mafaalani 2018, S.14; Todorov 78 -96) findet sich dennoch
ein gradueller Moment der Skepsis. Nach Taylor werden »alle Gesellschaften
(werden) in zunehmendem Mafle multikulturell« (Taylor 2017, S. 49). Unter
dem graduellen Moment der Skepsis ist zu verstehen, dass sich in den Schrif-
ten stets normative Notwendigkeiten definiert finden, die fiir eine friedvolle
Entwicklung der posthomogenen Gesellschaft empfohlen werden. Folglich
ist der zweite geteilte Wissensbestand das Wissen um ein noch vorhandenes
Defizit in der posthomogenen Gesellschaft. Daher betont El-Mafaalani an der
gleichen zuvor zitierten Stelle zunichst die Unvollstindigkeit der »offenen
Gesellschaft« (EI-Mafaalani 2018, S. 14). Deshalb wird fiir diese idealtypische
Reaktion der Begriff Visionen von Vielfalt verwendet, denn betrachtliche Teile
der im vorherigen Absatz benannten Schriften erliutern Wege zur vollstindi-
gen Realisierung einer vielfiltigen Gesellschaft. Die Forschenden entwerfen
damit keine ausschliefilich qualitativ-empirischen Gegenwartdiagnosen,
sondern verfassen normative-zukunftsgerichtete Schriften. Damit vereinen
sich in ihren Schriften zumeist Gegenwartsdiagnostik, Problemanalyse und
normative Empfehlungen.

Die gesellschaftliche Debatte ist vom gleichen Dreiklang geprigt. Uber-
zeugte Vertreter einer multikulturellen Vision thematisieren unter anderem
den Rassismus als Problem der Gegenwart und versuchen hierfiir normative
Empfehlungen zu erarbeiten. Anders als die ersten zwei Idealtypen wird ge-
sellschaftliche Vielfalt weniger stark auf rassismusbezogene Vielfaltsdimen-
sionen reduziert, sondern es werden ebenfalls andere »kulturelle Verschie-
bungen« (Terkessidis 2017, S. 13) beriicksichtigt. So werden die neue Freiheit
von Frauen oder sexuellen Minderheiten in die Narration einer neuen Vielfalt
eingewoben (Emcke 2017, S. 124ff.; Kimmel 2016 S. 11). Zudem sind die Visio-
nen von Vielfalt eine Reaktion auf die Verfechter der Homogenitit (Miiller-Uri
2014, S. 93). Eindriicklich zeigen unldngst die Black-Lives-Matter-Bewegung
oder die Reaktionen auf den Terroranschlag von Hanau, sowie die Proteste ge-
gen die rechte Bewegung in deutschen Stidten, wie beispielsweise extremis-
tischer Rassismus, die Reaktion zur Verteidigung der Errungenschaften ei-
ner posthomogenen Gesellschaft mobilisiert. Die Visionen einer Vielfalt sind

- am 13.02.2026, 14:58:33.

149


https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

damit Backlashs gegeniiber einer Politik der Homogenitit. Die innere Logik
der gesellschaftlichen Bewegung fiir Vielfalt ist weniger vom Kampf gegen
Rassismus und vielmehr vom Einsatz gegen die rechte Bewegung gepragt.
Hierdurch wird der Rassismus aufderhalb seiner extremistischen Grenzbe-
reiche wiederholt vernachlissigt. Die meisten der im ersten Absatz vorge-
stellten wissenschaftlichen Schriften, verfahren hier anders. In den Schriften
wird dem gesamtgesellschaftlichen Rassismus stets eine mindestens gleich-
berechtigte Bedeutung zugemessen (EI-Mafaalani 2018, S. 92; Foroutan et al.
2018a). Unter anderem werden engagierte Beitrige zu einer unzureichenden
Anerkennung von Rassismus verfasst (Bojadzijev 2018; Scheer 2016).

Eine besondere Bedeutung nimmt der Abbau von historischem Rassis-
mus ein. Denn in der verspiteten Anerkennung der posthomogenen Gesell-
schaft liegt zugleich eine Leugnung vorheriger Heterogenitit begriindet. Eine
zentrale Praxis des historischen Rassismus ist die Auslassung oder Nichtbe-
achtung des Beitrags von ehemals kolonisierten Subjekten, auch in der nahen
Vergangenheit. Es wird versucht die jetzigen »Entdeckungen« (R6mhild 2018)
des Anderen als Machtpraxis zu enttarnen und den Mythos einer homogenen
Gesellschaftsordnung, die nun in 2015 erstmals auf Vielfalt trifft (R6mbhild
2018, S. 76), zu zerstreuen. Dabei soll zugleich der fortwihrenden Kulturali-
sierung von offentlichen Diskursen zum Nachteil anderer gesellschaftlicher
Debatten (Malik 2018, S. 61f.) entgegengewirkt werden.

Die Visionen von Vielfalt sind ein wachsender Idealtypus. Dies ist nicht
zuletzt die Folge von wachsenden Minderheitengruppen in Deutschland, die
eine Affinitit fiir diese Position aufweisen. Dennoch kann es bei wachsender,
rassismusbetroffener Reprisentation, dennoch zu einer Gegenbewegung
kommen. Die Vereinigten Staaten von Amerika verdeutlichen, wie sich eine
Gesellschaft vom Pol der multikulturellen Gesellschaft erneut in Richtung
einer posthomogenen Gesellschaft oder sogar zur Homogenitit bewegen
kann. Die langfristige Tendenz zu einer multikulturellen Gesellschaft ver-
lauft keineswegs in einem linearen und stetigen Verlauf, sondern weist
Vor- und Riickschritte auf. Obwohl von rechten Bewegungen der Vorwurf
kommt, die Visionen der Vielfalt sei der einflussreiche Idealtypus, so ist dies
nicht iiberzeugend. Im 6ffentlichen Diskurs scheint der migrationsethische
Diskurs einflussreicher zu sein, der kritisch auf weitere Migrationsbewe-
gungen nach Deutschland blickt. Die Politik der aktuellen Bundesregierung
scheint durch ein migrationsethisches und nicht ein vielfaltsorientiertes
Handeln geprigt zu sein. Sonst sind die Verschirfung der Asylgesetzge-
bung, die EU-Grenzpolitik, die fehlende Inklusion von Rassismusbetroffenen

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Das Ende der Homogenitét

ins deutsche Bundeskabinett als auch die fehlende Erweiterung der Anti-
diskriminierungspolitik nicht zu erkliren. Nichtsdestotrotz bleibt fir die
friedliche Entwicklung der Gesellschaft der rechte Aufstieg die grofite Gefahr,
wenngleich er derzeit nicht von einer gesellschaftlichen Mehrheit ausgeht.
Der rechte Aufstieg hat, so wird dies mit dem Blick nach Osteuropa oder
Nordamerika deutlich, das Potential eine mehrheitsfihige Reaktion auf
die posthomogene Gesellschaft zu werden. Aus diesem Grunde gilt es den
rechten Aufstieg besser zu analysieren und vor allem in seiner rassistischen
Motivation weiter zu untersuchen.

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 13.02.2026, 14:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

