
3 Das Ende der Homogenität

Die Homogenität in der bundesdeutschen Gesellschaft hat geendet. Nunmö-

gen manche argumentieren, dass dieser Umstand seit langer Zeit der Fall

ist, doch fehlte diesem bis vor wenigen Jahren die Anerkennung in der Ge-

sellschaft. Das folgende Kapitel wird auf vielen kleinen Stationen das Ende

der Homogenität aus zeitdiagnostischer Perspektive nachzeichnen. Beson-

dere Stationen werden dabei die Herstellung von Homogenität durch den

»Rassenwahn« des Nationalsozialismus sein, sowie die lange währende Ver-

drängung einer bestehenden Vielfalt in vor allem konservativen Milieus und

die Folgen der gesellschaftsweiten Anerkennung sein. Die vorliegende Theo-

rie geht davon aus, dass eine mangelnde Anerkennung von Vielfalt in der

Gesellschaft eine nachhaltige Etablierung einer rechten Partei präventierte.

Denn erst nach dem Ende der Leugnung von gesellschaftlicher Vielfalt, die

mit den Fluchtbewegungen im Jahr 2015 erreicht war, platzte endgültig die

Vorstellung einer gesellschaftlichen, hegemonialen Homogenität und entfes-

selte eine neue Dimension des rassistischen Abwehrkampfes in Deutschland

(Heckmann 2019, S. 79).

In der Wissenschaft (Czolleck 2018; El-Tayeb 2016; Foroutan 2019; Poutrus

2019) war die geltende Homogenitätsannahme wie die, der Unionsparteien

in Deutschland, irritierend. Deshalb ist es notwendig zu betonen, dass es

im westeuropäischen Vergleich wie etwa zu Frankreich oder dem Vereinig-

ten Königreich zu einer sehr späten Anerkennung von Deutschland als Ein-

wanderungsland kam. Der in diesem Kapitel verwendete Begriff der »Aner-

kennung« (Taylor 2017) erlangte seine Bekanntheit im Migrations- und Zu-

gehörigkeitsdiskurs durch das Werk »Multikulturalismus und die Politik der

Anerkennung« (Taylor 2017) von Taylor. Für Taylor stellt die »Anerkennung

(…) ein menschliches Grundbedürfnis« dar (Taylor 2017, S. 14). Der Begriff be-

schreibt sinngemäß die Zumessung einer gegebenen Zugehörigkeit in einer

Einwanderungsgesellschaft. El-Tayeb identifiziert die Leugnung, vor allem in

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

den 1990er-Jahren, ein Einwanderungsland zu sein, als »Dogma von Deutsch-

land als einem Nicht-Einwanderungsland« (El-Tayeb 2016, S. 155). Entgegen

empirischer Realitäten von Migration und den durch Rassismus ausgelös-

ten gesellschaftlichen Konflikten, wurde am Dogma festgehalten (El-Tayeb

2016, S. 153ff.). Deutschland war zu dem Zeitpunkt keine posthomogene Ge-

sellschaft, da ohne eine breite Anerkennung der Vielfalt in der Gesellschaft ei-

ne entscheidende Grundlage für eine posthomogene Gesellschaft fehlt. Daher

stellt es für Foroutan einen zentralen, politischen Akt dar, dass die bundes-

deutsche Gesellschaft letztlich doch das fehlende Selbsteingeständnis prakti-

ziert hat. Foroutan schreibt:

»Der politische Akt des Bekenntnisses, ein Einwanderungsland zu sein, trägt

in sich die Bedeutung eines Gesellschaftsvertrags, eines Versprechens« (Fo-

routan 2019, S. 39).

Ott betont hingegen in seiner migrationsethischen Schrift, dass »Faktizität

und Normativität« (Ott 2016, S. 15) der Selbstzuschreibung als »Einwande-

rungsland (…) streng voneinander (zu) trennen« (Ott 2016, S. 15) sei. Für

ihn besteht damit keine Verbindung zwischen der Selbstzuschreibung als

Einwanderungsland und zukünftiger Fortführung von Migration (Ott 2016,

S. 15). Er trennt dabei das Geschehene vom Zukünftigen. An den Verweisen

auf El-Tayeb, Foroutan und Ott wird deutlich, dass die Debatte um Homoge-

nität, Migration und Einwanderung eine laufende Debatte in der engagierten

Forschung, – sowohl in der Politikwissenschaft als auch in der Philosophie

– darstellt. Ein wiederkehrender Fixpunkt ist dabei die Selbstbeschreibung

von Deutschland als Einwanderungsland im Sinne einer geteilten Realitäts-

beschreibung. Dies geschieht unabhängig davon, ob sie normativ für gut

oder schlecht befunden wird. Das vorliegende Kapitel wird sich dabei auf

den Aspekt der nun allseits widerrufenen Homogenitätswahrnehmung in

Deutschland konzentrieren. Denn die Realität einer Einwanderungsgesell-

schaft lässt sich weder empirisch noch theoretisch mit Blick auf die zentralen

gesellschaftlichen Debatten der Gegenwart leugnen.

Dennoch bleiben drei Momente äußerst relevant für die Forschung. Ers-

tens die Vorstellung einer natürlichen Homogenität der deutschen Nation

trotz des Wissens um die Verdrängungs-, Vertreibungs- und Vernichtungs-

politik der deutschen Nation im zweiten Weltkrieg. Zweitens das Ende ei-

nes Diskurses um die Einordnung von Deutschland als Einwanderungsland.

Insbesondere die Anerkennung durch konservative bis rechte Schichten der

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Das Ende der Homogenität 91

bundesdeutschen Gesellschaft. Drittens die Reaktion auf das wahrgenomme-

ne Ende der Homogenität in Deutschland.

Nichtsdestotrotz wird die Theorie nicht herausarbeiten, was Deutschland

vor diesem Punkt homogen machte. Denn die Annahme einer homogenen

Nation war bereits in den 1960er-Jahren nicht mehr zutreffend. In Anlehnung

an dieTheorie des »Rassismus als ideologischer Diskurs« von Hall (Hall 1989)1

ist nicht die Existenz einer homogenen Nation entscheidend, sondern der

manifeste, politisch-wirksame Glauben daran. So lange politische Kräfte den

Umstand einer posthomogenen Gesellschaft leugnen, gibt es keinen Bedarf

dafür Politik für eine posthomogene Gesellschaft zu machen. Gleiches gilt für

die Berücksichtigung von Bedürfnissen und Ansprüchen von religiösen und

ethnischen Minderheiten. So betont Kosnick, dass es erst nach dem späten

Eingeständnis von Deutschland als Einwanderungsland zu einer einflussrei-

chen Debatte um Integration kam (Kosnick 2019, S. 174). Die homogene Ge-

sellschaft endet nichtmit ihrer empirisch-nachweisbarenHeterogenisierung,

sondern erst mit dem Moment der unstrittigen Anerkennung ihrer inneren

Posthomogenität. Denn erst die Anerkennung führt zu einer Verschiebung

von relevanten politischen Akten, von der Etablierung einer Antidiskriminie-

rungsgesetzgebung zur Neuordnung von Staatsbürgerrecht sowie zu einer

neuen Wir-Erzählung und weiteren Akten, die Taylor in weiten Teilen als ei-

ne »Politik der Anerkennung« (Taylor 2017) versteht.

Der Begriff der posthomogenen Gesellschaft soll in besonderer Weise

kennzeichnen, dass postkoloniale, westliche Gesellschaften in der Moderne

nicht, wie die Vereinigten Staaten von Amerika oder Kanada, davon geprägt

sind, dass sie eine heterogene Gesellschaft sind, sondern davon keine homo-

gene Gesellschaft mehr zu sein. Die derzeitigen, gesellschaftlichen Konflikte,

die sich im Brexit-Diskurs im Vereinigten Königreich, den Wahlsiegen der

politischen Partei Lega in Italien oder dem Rechtsruck in der deutschen

Gesellschaft äußern, sind geprägt vom Moment einer, so heißt es, abstei-

genden Mehrheit (Schröder 2018, S. 2). Sogar der Trumpismus war weniger

durch die aktuelle multikulturelle Gesellschaft zu verstehen als durch die

lange währende Tradition weißer Vorherrschaft in den Vereinigten Staaten

von Amerika und einer sich langsam vollziehenden Egalitarisierung des

Kollektivs weißer Menschen mit anderen ethnischen Gruppen.

1 Hall bezieht sich in dem Beitrag auf einen »Rassismus ohne Rassen« (Hall 1989,

S. 913ff.) und erläutert wie ohne die nachweisbare Existenz von Rassen ein Rassismus

fortleben kann.

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

In Deutschland vollzieht sich aktuell keine egalitäre Verhandlung mit den

Minderheiten über die Rolle verschiedener Gruppen. Keinesfalls sitzen in den

Machtzentralen und Schaltstellen der Bundesrepublik Minderheiten in re-

präsentativer Anzahl. Weder im Bundestag noch am Kabinettstisch, oder in

den Landesregierungen, Vorstandsetagen, hohen Kirchenvorständen, Chef-

redaktionen sowie Gewerkschaftshäusern finden sich machtvolle Repräsen-

tationen von Minderheiten. Daher vollzieht sich gegenwärtig nicht die Ver-

handlung einer multikulturellen Gesellschaft, sondern einer posthomogenen

Gesellschaft. Denn es »geht jetzt darum, obweiße Europäer es lernen können,

eine ethnische Gruppe unter anderen zu sein« (Hall 1989, S. 921). Es ist »der

Zorn über eine kränkende Enteignung« (Kimmel 2016, S. 42), die zwar nach

objektiven Maßstäben nicht vorhanden ist, aber dennoch so wahrgenommen

wird und somit, den rechten Aufstieg erzeugt. Die Wahrnehmung besteht im

Wesentlichen aus dem Gefühl eines Bruchteils an weißen Menschen, weniger

Macht und Bedeutung im gesellschaftlichen Diskurs beigemessen zu bekom-

men und den Machtraum mit Minderheiten teilen zu müssen. Denn faktisch

gibt es kein Parlament, keine Zeitung, keinen Dax-Konzern, keine Universi-

tät oder sonstigen Ort der elitären Machterzeugung in Deutschland, in dem

Minderheitenangehörige die Machtmehrheit stellen.

Das Ende der Homogenität kommt nicht überraschend. So schreibt Ha-

bermas unmissverständlich »(…) moderne Gesellschaften sind nicht homo-

gen« (Habermas 1997, S. 612). Damit macht er das Ende der Homogenität zum

Qualifikationsmerkmal für dieModernität selbst. Nach Lübbe-Wolff zeichnen

sich »moderne Gesellschaften (…) deshalb gerade durch einen hohen Grad an

innerer Inhomogenität aus« (Lübbe-Wolff 2007, S. 126). Die Zusammenfüh-

rung vonHeterogenität undModerne stellt ein Topos theoretischer Forschung

dar. Für Taylor ist die fortschreitende Diversität ein allgemeingültiger und

damit logischer Entwicklungsmoment von Gesellschaften (Taylor 2017, S. 49),

denn für Taylor werden »alle Gesellschaften (werden) in zunehmendenMaßen

multikulturell« (Taylor 2017, S. 49). Damit setzt er indirekt, aber noch immer

erkennbar, die Entstehung von Posthomogenität in einen Modernisierungs-

kontext, da das Ende der Homogenität eine unbedingte, sowie aufwerten-

de Entwicklung darstellt. Dabei qualifiziert er diesen »Multikulturalismus«

(Taylor 2017) als die vielschichtige Verbundenheit in der Welt. Für Taylor füh-

ren »(…) immer mehr Menschen innerhalb dieser Gesellschaften (führen) ein

Leben in der Diaspora, dessen Mitte anderswo liegt« (Taylor 2017, S. 49). Er-

neut folgt Taylor damit der Idee der »Diaspora« (Taylor 2017, S. 49) und dem

Benennen des »Anderswo« (Taylor 2017, S. 49), einem multikulturellen Para-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Das Ende der Homogenität 93

digma, dass Menschen in multiplen Bezug zu unterschiedlichen Lokalisatio-

nen in der Welt stellt. Diese Vorstellung vom Ende der Homogenität steht im

Widerspruch zu einem postkolonialen Verständnis von Vielfalt. Folglich kann

ein Nachfahre eines ehemals kolonisierten Subjekts den posthomogenen Mo-

ment in der Gesellschaft darstellen, ohne an einen Ort gebunden zu sein. Es

gibt keine Bindung, weder durch Gewohnheit, Sprache, Lebensführung noch

politische Interessen. Ein schwarzer Mensch kann gänzlich und nur deutsch

sein. Seine Bindung an einen zweiten Ort erfährt dieser lediglich als eine fort-

währende Fremdzuschreibung in der er zum kulturellen Zugehörigen einer

homogenisierten, afrikanischen Kultur gemacht wird, die ihm selbst vollkom-

men fremd ist. Daher ist es für die postkoloniale Theorie kohärenter mit der

Vorstellung einer Normabweichung2 zu operieren.

Eine verbreitete Strategie der Anerkennung einer posthomogenen Gesell-

schaft ist der Verweis auf die Gegenwart als »Zeitalter der Migration« (Brö-

ning 2019, S. 18). Schwierig ist daran, dass die minorisierten Subjekte in gro-

ßer Zahl weder migriert sind noch sich als Migranten verstehen. Im Falle

Deutschlands ist ein großer Teil der größten deutschen Minderheit, der tür-

keistämmigen Community, nicht migriert, sondern in Deutschland geboren.

Dennoch ist es wichtig anzuerkennen, dass in einer modernen Gesellschaft

Migrationserfahrungen allgegenwärtig werden oder wie Yildiz schreibt unter

Umständen einen »Normalfall« (Yildiz 2018, S. 31) darstellen können. Deshalb

verabschiedet sich die posthomogene Gesellschaft von der Vorstellung einer

sesshaften und fixierten (vgl. hierzu Yildiz 2018, S. 31) Gesellschaftsreproduk-

tion und erkennt Migration als zentralen Faktor der Gesellschaftsreproduk-

tion an. Daher gilt diesbezüglich die Aussage von Wildt: »Das Volk ist nicht

tot, aber es hat sich überlebt« (Wildt 2017, S. 146).

3.1 Die Konsequenz des Rassenwahns

Forschende aus der Geschichtswissenschaft (Poutrus 2019), Politikwissen-

schaft (Foroutan 2019; Serloth 1997), Antisemitismusforschung (Czollek 2018)

und Vorurteilsforschung (Rommelspacher 2002) sind sich darüber einig,

dass der Nationalsozialismus einen entscheidenden Einfluss auf die Wahr-

nehmung der Homogenität im Gegenwartsdeutschland hat, und die bisher

2 Zum Konzept der Normabweichung in posthomogenen Gesellschaften vgl. Foroutan

2019, S. 124.

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

häufig referenzierte Homogenität überhaupt erst erzeugte (Bohleber 1992,

S. 691). Der oftmals beschriebene »Rassenwahn« (Serloth 1997, S. 89) der

deutschen Nationalsozialisten prägt in seinen Konsequenzen die Bundes-

republik. Folgt man Salzborn, prägte er den globalen Minderheitenschutz

bis heute (Salzborn 2006, S. 16). Die Theorie verwendet an dieser Stelle

den gängigen Diskursbegriff des »Rassenwahns«, obwohl die postkoloniale

Theorie betont, dass Rassismus und seine gewalttätigen Praktiken keine

Pathologie, Versehen oder plötzlicher Verirrung entgegen der historischen

Entwicklung des Westens darstellt, sondern eine Konsequenz aus der histo-

rischen Entwicklung Europas und damit auch Deutschland ist (vgl. hierzu

Cesairé 2017).

Nach Poutrus war Deutschland in seiner Geschichte »nur einmal (…) weit-

gehend homogen (…) und das war eine direkte Folge der NS-Diktatur (…)«

(Poutrus 2019, S. 197). Im »öffentlichen Erinnern(s)« (Kaschuba 2001, S. 22)

wird suggeriert, dass die Migration nach Deutschland der letzten Jahrzehnte

eine Anomalie für die deutsche Geschichte darstellte. Die Migration sei etwas

Neues und Ungewöhnliches, da sie nur für koloniale Großmächte, wie Frank-

reich oder dem Vereinigten Königreich üblich sei. In doppelter Hinsicht wird

hierbei Geschichte verdeckt. Zum einen ist Deutschland, wie im ersten Kapi-

tel dargelegt, tief verstrickt in den Kolonialismus und zum anderen wird die

Auswirkung der »NS-Diktatur, des Vernichtungskrieges und des Holocaust

sowie der anschließenden Bevölkerungsverschiebungen« (Poutrus 2019) ver-

schleiert. Denn Rommelspacher stellt zutreffend fest, dass »die relative ethni-

sche Homogenität im heutigen Deutschland (ist) zum einen Resultat heftiger

Kämpfe (…) und zum anderen eine Folge von Vertreibung und Völkermord«

(Rommelspacher 2002, S. 41f.) ist. Die Vorstellung einer vermeintlich natür-

lichen Homogenität, die aus geschlossener Reproduktion von Deutschen mit

Deutschen entstanden ist, ist als ahistorisch einzuordnen. Die Homogeni-

tät in den frühen Jahren der Bundesrepublik ist ein Ergebnis der grausamen,

deutschen Vernichtungspolitik.Die im öffentlichenDiskurs oftmals bewusste

Verdeckung dieser Korrelation, obwohl sie imwissenschaftlichen Raumbreite

Sichtbarkeit und Anerkennung erfährt, kann als eine Form des historischen

Rassismus verstanden werden. Da die These einer kürzlichen Ankunft oder

unzureichenden Anzahl von den Anderen beziehungsweise Vielfältigen oft-

mals zur Delegitimation ihrer politischen Forderungen verwandt wird. Da-

mit werden die Opfer zu den Benachteiligten ihrer Vernichtung und der Um-

stand der Vernichtung ist die Prämisse eines zeitgenössischen Abwehrargu-

ments zur Durchsetzung ihrer Forderungen. Diesen Zynismus erkennt man

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Das Ende der Homogenität 95

am Beispiel der indigenen Bevölkerung in den Vereinigten Staaten beson-

ders deutlich, wo ihre geringe, regionale Repräsentation zur Ablehnung ihrer

Interessen genutzt wird, obgleich ihre geringe Anzahl ein Ergebnis rassisti-

scher, weißer Vernichtungspolitik ist. Bis auf die NS-Zeit (Czollek 2018, S. 74)

ist nach Czollek »Deutschland niemals eine monokulturelle Gesellschaft ge-

wesen« (Czollek 2018, S. 74).

Die hier rekonstruierten Argumente sind damit für die Abwehr eines

weiteren Gegenarguments notwendig. So würde manche behaupten, dass

Deutschland empirisch nachweisbar in der Nachkriegszeit homogen gewe-

sen sei und dies nicht nur eine Wahrnehmung darstelle. Dieser These ist,

bis auf die sehr zügige Rückkehr von Heterogenität, die beispielsweise in

Frankfurt die Nachkriegsrepublik stark prägte, nicht viel entgegenzusetzen.

Nichtsdestotrotz bleibt die Grundlage der Homogenität eine grausame Ver-

nichtungspolitik. Die Homogenität war, wie Czollek zutreffend herausstellt,

nicht die Normalität, sondern die Zäsur in einer ansonsten multikulturellen

und heterogenen deutschen Geschichte (Czollek 2018). Es ist eine bekannte

und vielfach wiederholte These, dass die internationalen Menschenrechte

(Salzborn 2006, S. 16) und das Grundgesetz (Foroutan 2019, S. 34) eine Reak-

tion auf den »Rausch der Homogenität« (Foroutan 2019, S. 34) sind. Dennoch

ist die Erweiterung durch Foroutan anregend, dass dies den entscheidenden

Moment einer Reaktion auf den Schutz und Verteidigung von »Pluralität«

(Foroutan 2019, S. 34) zuspitzt. (Foroutan 2019, S. 34).

»Das deutsche Grundgesetz (…) beginnt daher die ersten fünf seiner Zwan-

zig Grundrechtemit Artikeln, die inhärent auf die Pluralität der Gesellschaft

ausgerichtet sind und die freiheitlich demokratische Grundordnung im

Gewahrwerden und Schützen dieser Pluralität verankern« (Foroutan 2019,

S. 34).

Foroutan hat damit einen zweiten zentralen Punkt deutlich gemacht. Das

Grundgesetz wurde nicht mit Blick auf die damals reale, durch die Vernich-

tungspolitik erzeugte, Homogenität geprägt, sondern vielmehr in der Erwar-

tung einer kommenden Heterogenität. Prägend ist neben einer Bewältigung

der Vergangenheit auch die Erwartung einer heterogenen Moderne, die re-

guliert und geschützt werden muss. Daher sollte eine Zukunftserwartung

gedacht werden, die an die zuvor gestellte Annahme des Gegensatzes von

Modernität und Homogenität durch Habermas anschließt (Habermas 1997,

S. 612).

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Nach Serloth ist die leitende Ideologie für die Vernichtungspolitik der

NS-Zeit der »völkische Nationalismus« (Serloth 1997, S. 89). »Sicher, der to-

tale Krieg des Nationalsozialismus ist ohne den totalen Staat nicht denkbar«

(Bröning 2019, S. 12-13). Zwangsläufig wird sich die Theorie mit dem (völki-

schen) Nationalismus in Deutschland beschäftigen müssen und sich zusätz-

liche Gedanken dazu machen, was passiert, wenn der staatliche Apparat sich

aktiv gegen die posthomogene Gesellschaft wendet, wie es von rechten und

zum Teil auch konservativen politischen Kräften gefordert wird. Für die post-

koloniale Theorie ist es bedeutsam die Tragweite des völkischen Nationalis-

mus sichtbar zumachen. NachWildt ist dieser ein mörderischer Apparat, der

auf ein »rassistische(s) und antisemitische(s) Konzept des Volkes« (Wildt 2017,

S. 11) fußte (Wildt 2017, S. 11). Eine rassistische Ideologisierung und Konzep-

tion des Volkes ist nicht neu, sondern Teil einer langen Tradition. Die deut-

sche »Blutsnation« (Wippermann 1999) hat eine deutlich längere Exklusion

des ehemals kolonisierten Subjekts als seiner Inklusion hinter sich. Im Ge-

gensatz zum vorigen, auf Czolleks Denken aufgebauten, Argument der Nor-

malität von Heterogenität der Vergangenheit, lässt sich folgendes herausar-

beiten: Die Inklusion des rassifizierten und ehemals kolonisierten Subjekts in

die deutsche Volksgemeinschaft stellt auch in der Nachkriegszeit eine Zäsur

der vorherigen Normalität dar. Heutige rechte Kräfte fordern eine verhäng-

nisvolle Rückkehr, zu der lange Zeit normalisierten und in den 1990er Jahren

noch immer proklamierten Blutsnation Deutschlands.

Obwohl dasWerk das Öffnungsprojekt der nationalen Zugehörigkeit teilt,

bleibt aus postkolonialer Perspektive eine weiterführende, kritische Betrach-

tung vom Volksgedanken notwendig. »Das ›Volk‹ ist ein Leviathan, der kei-

neswegs per se gut, vernünftig und friedlich ist« (Wildt 2017, S. 12). Das Volk

hat immer das Potential, sich in einer vernichtenden Entladung gegen ein

neu erkanntes oder erzeugtes Fremdes zu wenden. Der »Rassenwahn« kann

zurückkehren.

3.2 Anerkennung der posthomogenen Gesellschaft

Der folgende Abschnitt möchte drei zentrale Entwicklungen als Hauptgründe

für die breite Anerkennung der posthomogenen Gesellschaft ins Feld führen.

Erstens die Dekolonisierung als Türöffner für die Entwicklung einer vielfäl-

tigen Gesellschaft. Zweitens Migrationsprozesse seit dem zweiten Weltkrieg

nach Deutschland und drittens eine neue repräsentative Vielfalt im öffent-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Das Ende der Homogenität 97

lichen Raum. Zusammengenommen haben diese Prozesse zur Entwicklung

und Anerkennung einer posthomogenen Gesellschaft in der Gegenwart ge-

führt.

Bevor diese drei Punkte weiter ausgeführt und erläutert werden, werden

einige Erläuterungen zur Frage,weshalb in diesemDiskurs übliche Argumen-

te eine Ablehnung finden, Raum gegeben werden. Schuppert verweist darauf,

dass zumeist eine Korrelation zwischen Globalisierung und Migration herge-

stellt wird (Schuppert 2017, S. 39). Doch das Beispiels Japans zeigt, dass es

eine Globalisierung einer Nation auch ohne eine schrittweise migrationsbe-

dingte Heterogenisierung geben kann. Relevant ist nicht die Globalisierung

in all ihren Facetten, sondern die darin stattfindende Migration. Es gibt, so

zeigt auch die Corona-Krise, eine fortwährende Globalisierung auch ohne die

Mobilität von Menschen. Weiterhin folgt diese Theorie nicht der Annahme

von Schuppert, welche besagt, dass es in der Gegenwart »in zunehmenden

Maße die Religionszugehörigkeit ist, die als Markierung kollektiver Identi-

tätsstiftung fungiert« (Schuppert 2017, S. 44). Bauer schreibt, da er Vielfalt

weitgehend als religiöse Vielfalt definiert, ebenfalls aufgrund »religöse(r) Ho-

mogenisierung im Gefolge der Christianisierung« (Bauer 2018, S. 9f.) von ei-

ner homogenen europäischen Vergangenheit (Bauer 2018, S. 9f.). Diese Al-

leinsetzung von Religion als Homogenitätsmarker eignet sich diese Theorie

nicht an.Mit dieser Ablehnung soll keinesfalls die Existenz beispielsweise von

»anti-muslimischem Rassismus« (Amir-Moazami 2016, S. 22) als gesellschaft-

liches Problem geleugnet werden. Vielmehr ist darauf hinzuweisen, dass die-

se Diskurse oft nicht die Strukturform von religionsförmigen, sondern ras-

sismusförmigen Diskursen haben. »Die Vorstellung ethnischer Homogenität

als Grundlage der Nationbildung ist also höchst wirklichkeitsfremd« (Rom-

melspacher 2002, S. 42). Im öffentlichen Raum findet sich keine weitreichen-

de theologische Debatte. Der koptische Christ aus Ägypten wird gleichsam

wie der schwarze Christ ebenfalls der Überfremdung des Abendlandes be-

zichtigt. Diese postkoloniale Theorie geht von der Differenzlinie rassistischer

Zuschreibungen als zentrale Konfliktlinie aus und wird dies später noch er-

läutern. Hirschmann schreibt von einer Reaktion auf »religiöse, sprachliche

und kulturelle Vielfalt« (Hirschmann 2017, S. 19) und kommt der Differenzli-

nie zwischen »deutschen und nichtdeutschen Vorfahren« (Czollek 2018, S. 64)

damit näher, aber ist dennoch weit entfernt. Anhand eines kurzen Gedanken-

experiments soll dies verdeutlicht werden. Es ist eine Annahme, aber dennoch

einleuchtend.

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Die rechten Kräfte in der Gesellschaft würde die Zuwanderung von 200

000 weißen Südafrikanern oder Namibiern ungleich weniger stören als die

Zuwanderung von 200 000 schwarzen Südafrikanern oder Namibianern.

Denn im Mittelpunkt steht nicht die kulturelle Fremdheit. Weiterhin würden

rechte Kräfte die Zuwanderung von 200 000 weißen Engländern weniger

stören als die Zuwanderung von 200 000 schwarzen Nigerianern, obwohl

beide in einem englischen Bildungs- und Verwaltungssystem aufgewachsen

sind, dass eine dominante britisch-kulturelle Prägung hat. Denn im Mit-

telpunkt steht nicht die Sprache. Diese Theorie möchte daher Rassismus

als zentrale Differenzlinie der posthomogenen Gesellschaft benennen und

herausarbeiten. Daher sind die »kollektive(n) Identitäten« (Schuppert 2017,

S. 44), die bestimmend für eine posthomogene Gesellschaft sind, vor allem

»ethnischer, kultureller oder religiöser Natur (…)« (Schuppert 2017, S. 44).

3.3 Dekolonialisierung als Türöffner

»Der neue Rassismus ist ein Rassismus der Epoche der »Entkolonialisie-

rung«, in der sich die Bewegungsrichtung der Bevölkerung zwischen den

alten Kolonien und den alten »Mutterländern« umkehrt und sich zugleich

die Aufspaltung der Menschheit innerhalb eines einzigen politischen

Raumes vollzieht« (Balibar 1990b, S. 28)

Zentraler Moment der posthomogenen Gesellschaft ist die von Balibar

beschriebene Umkehr der kolonialen Migration (Balibar 1990, S. 28). Die eu-

ropäischen Gesellschaften unterscheiden sich von der Gesellschaftsordnung,

wie beispielsweise der Gesellschaftsordnung der Vereinigten Staaten von

Amerika, von Brasilien und Australien, da sie nicht aus gewaltvollen und

vernichtenden Siedlungskolonien hervorgegangen sind. Die heutigen weißen

Nationen, wie beispielsweise die Amerikas, fußen auf einer gewalttätigen

Verdrängungspolitik. Oltmer beschreibt eindrücklich, dass die Bevölkerung

der sogenannten indigenen Gruppen im »spanischen Süd- und Mittelameri-

ka« (Oltmer 2016, S. 31) seit der Ankunft von Kolumbus bis 1620 um mehr als

36 Millionen zurückging, auch aufgrund von eingeschleppten »Bakterien und

Viren« (Oltmer 2016, S. 31). Nach Oltmer starb die Bevölkerung auf manchen

karibischen Inseln vollständig aus (Oltmer 2016, S. 31). Nichtsdestotrotz

wird in der Gegenwart oftmals eine »Verdrängung der historischen Präsenz

rassifizierter Bevölkerungen« (El-Tayeb 2016, 15) praktiziert. Nationen wie

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Das Ende der Homogenität 99

Neuseeland oder Australien werden als überzeitlich weiße Nationen imagi-

niert und die Herstellung des Umstandes weißer Mehrheitsverhältnisse auf

natürliche Migration ohne Gewaltgeschichte reduziert.

Die postkolonialen Gesellschaften Europas unterliegen einer anderen Dy-

namik. Durch die Eröffnung eines Pfades zwischen den ehemaligen Kolonien

und ihren Kolonisatoren kommt es zur Ermöglichung einer Rückwärtsbewe-

gung der kolonialen Migration, die zunächst von Europa in die Kolonien so-

wie zwischen den Kolonien verlaufen ist (Balibar 1990). Diese Rückwärtsbe-

wegung hat zwei voneinander zu unterscheidende Formen. Die Bewegung

der ehemals Kolonisierten und die Bewegung der ehemaligen Kolonisato-

ren. Oltmer schreibt von »5 bis 7 Millionen Europäer(n, die) im Kontext der

Dekolonisation aus den (ehemaligen) Kolonialgebieten auf den europäischen

Kontinent zurückkehrten, darunter viele, die weder in Europa geboren waren

noch je in Europa gelebt hatten« (Oltmer 2016, S. 71). Damit gibt es eine nicht

zu vernachlässigende Menge an Menschen, die zu den weißen Mehrheitsge-

sellschaften gerechnet werden, aber in ihrer Familiengeschichte stark durch

das koloniale Projekt geprägt sind. Die Rückwanderung aus den Kolonien ist

damit auch weiß. Hier ist an die Rückwanderung der Weißen aus Südafri-

ka nach dem Ende des Apartheid-Regimes oder an die Rücksiedlung weißer

Franzosen nach dem Ende des Algerienkrieges zu erinnern. Dabei verweist

Oltmer besonders auf den Fall der Niederlande, Frankreichs und Portugal, die

»umfangreiche Fluchtbewegungen undVertreibungenmit sich« (Oltmer 2016,

S. 71) brachten. Menschen, die zwar europäischen Blutsnationen zugerechnet

werden, aber durch ihre Sozialisation in ehemaligen Kolonien auch Hetero-

genität in die »Mutterländer« (Balibar 1990, S. 28) zurückbringen. Selbstver-

ständlich werden dabei, beispielsweise im Falle Südafrikas, rassistische So-

zialisationen ebenfalls nach Europa reimportiert. Die zweite zentrale Form

der neuen »Bewegungsrichtung« (Balibar 1990, S. 28) ist Migration von ehe-

mals kolonisierten Subjekten nach Europa. Insbesondere werden dabei nach

Oltmer das Vereinigte Königreich und Deutschland zu »Zielen der Massen-

zuwanderung« (Oltmer 2016, S. 108).

Für die postkoloniale Theorie ist es eine logische Konsequenz, dass die

Kolonisierung von Ländern Rückwanderungen auslöst. Die Etablierung eines

Verwaltungs-, Bildungs- und Gesellschaftsmodells nach den Vorbildern der

europäischen Mütterländer begünstigt die Migration in ebendiese Länder.

Zudem schaffen die aufrechterhaltenen postkolonialen Traditionslinien in der

Entwicklungszusammenarbeit, im sogenannten postkolonialen Influencing,

mit der Persistenz einer vermeintlichen europäischen Hochkultur und Aus-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

übung von hegemonialer Dominanz mittels Kulturprodukten, wie beispiels-

weise Fernsehsender oder eine bewusste postkoloniale Exportkultur, Pfade

für eine Migration. Wenn britischer Tee konsumiert wird, British Broadcas-

ting Channel im Fernsehen läuft, die Queen das Staatsoberhaupt des Staates

stellt, der Geschichtsunterricht ausgerichtet ist auf britische (Kolonial-)Ge-

schichte, Englisch als die Amtssprache gilt, Menschen englischer Herkunft

die Besitzelite im Lande stellen, dann ist die Sehnsucht nach einer Migration

ins Vereinigte Königreich nicht weit.Die kolonialen TraditionslinienDeutsch-

lands finden sich unter anderem in der Entwicklungszusammenarbeit deut-

lich wieder. Weiterhin sind die Migrationsregime gegenüber den ehemaligen

Kolonien vielfach durchlässiger als für ehemals Kolonisierte mit Bezug zu an-

deren Staaten. Es finden sich in den ehemals kolonisierenden Gesellschaften

Anschlussfähigkeiten durch vermeintliches Wissen, Communities und viel-

leicht sogar emotionale Verbundenheit. Die zentrale These ist daher, dass die

kolonialen Projekte eine dauerhafte Pipeline zwischen Gesellschaften eröff-

net haben und diese Pipeline nun verstärkt nach vielen hunderten Jahren

überwiegend in die andere Richtung, gen Europa, verläuft (Balibar 1990a,

S. 28). Hall versteht diese Pipeline als eine »globale Interdependenz« (Hall

2012, S. 216), die nun beidseitig wirkt und damit der Einfluss der ehemali-

gen Kolonisatoren seinen Gegensatz findet (Hall 2012, S. 216). Wo sich zuvor

eine Bewegung aus den »Zentren« (Hall 2012, S. 216) in die »Peripherie« (Hall

2012, S. 216) vollzog, hat sich nun eine Bewegung »aus den Peripherien in das

Zentrum« (Hall 2012, S. 216) angeschlossen (Hall 2012, S. 216). Nach Hall ist es

eine »Konsequenz(en) des Imperialismus« (Hall 2012, S. 216).

Weshalb wird so stark zwischen der innereuropäischen Migration, bei-

spielsweise aus Osteuropa nach Mitteleuropa, und der Migration aus ehema-

ligen Kolonien unterschieden? Ein bedeutender Teil der innereuropäischen

Migration ist geprägt von weißerMigration.Wie Lepsius am Beispiel der mil-

lionenstarken Migration von »Heimatvertriebenen und Flüchtlinge(n)« (Lep-

sius 1990, S. 247) deutscher Identität verdeutlicht, »galten (sie) sofort als deut-

sche Staatsbürger« (Lepsius 1990, S. 247) und haben schneller Anschluss in

der deutschen Gesellschaft gefunden (Lepsius 1990, S. 247). Außerdem ist der

Ausgangspunkt dieser Theorie die gegenwärtige Reaktion auf das Ende der

Homogenität. Denn die zentralen Auslöser gegenwärtiger rassistischer und

rechter Bewegungen sind nicht die Zuwanderung aus Polen, Italien oder Eng-

land. Es ist diejenige Migration, die von kolonisierten Subjekten unternom-

men wird. Darunter zählen Sinti und Roma, die ebenfalls überwiegend Eu-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Das Ende der Homogenität 101

ropäer sind. Entscheidend ist nicht ihre europäische Identität, sondern der

rassifizierende Blick, der sie trifft.

Für die postkoloniale Theorie sind die Migrationsbewegungen aus den

ehemaligen Kolonien weit weniger ein Ergebnis der Geschehnisse innerhalb

der ehemaligen Kolonien, sondern eine Konsequenz (post-)kolonialer Ver-

hältnisse. »Denn zur Genealogie des heutigen Europas gehören die kolonial-

und imperial induzierten Migrationen der »Middle Passage« (Römhild 2018,

S. 75). Römhild verdeutlicht mit dieser These, dass obwohl der Migrant oder

die Migration heute überwiegend als eine schwarze, indigene oder muslimi-

sche Handlungsform imaginiert wird, die Migration zwischen Europa und

seinen ehemaligen Kolonien eine zutiefst europäische Erfindung und Prä-

sens ist. Ein weiter Motor für die (post-)koloniale Migration ist das Armuts-

und Reichtumsgefälle innerhalb der Einflusszone des kolonialen Projekts (El-

Tayeb 2016, S. 58ff.). Das Gefälle verläuft dabei nicht zwischen den Ländern,

sondern den kollektiven Identitäten vonweißen und nicht-weißenMenschen.

Weiße Menschen in Namibia, Südafrika und weiten Teilen anderer ehemali-

ger Kolonien weisen einen vergleichsweisen hohen Lebensstandard auf, wäh-

rend beispielsweise schwarze Menschen in den Vereinigten Staaten bekann-

termaßen bis heute nicht die gleiche sozio-ökonomische Position mit wei-

ßenMenschen teilen.Die ungleiche Stellung der kollektiven Identitäten spitzt

sich zumeist in »Krisen« (El-Tayeb 2016, S. 60) zu in denen ebenfalls »politi-

sche Rechte« (El-Tayeb 2016, S. 60) leiden (El-Tayeb 2016, S. 60). Wie bereits

im vorigen Kapitel dargestellt bestätigt die Bundesregierung im »Marshall-

plan mit Afrika« (Bundesministerium für wirtschaftliche Zusammenarbeit

und Entwicklung 2017, S. 7ff.) einen Zusammenhang zwischen der Armuts-

entwicklung in Afrika und dem europäischen Reichtum. Zusammenfassend

ist die durch europäische »Ausbeutung« (Bundesministerium für wirtschaft-

liche Zusammenarbeit und Entwicklung 2017, S. 7ff.) geschaffene soziale Un-

gleichheit ein zentraler Faktor für die (post-)kolonialen Migrationsbewegun-

gen. Aufgrund des Schwerpunkts dieser Theorie können andere, durchaus

wirkmächtige Faktoren, nicht würdigend ergründet werden.

Für Varela und Mecheril ist die »fortdauernde Rekolonisierung und das

Scheitern der Dekolonisierung« (Varela und Mecheril 2016, S. 11) ursächlich

für fortwährende Migrationsbewegungen. Insofern als mit Rekolonisierung

die wiederkehrendemilitärische Intervention in den ehemaligen Kolonien ge-

meint ist und mit der mangelnden »Dekolonisierung« (Varela und Mecheril

2016, S. 11), die Aufrechterhaltung kolonialer Einflusszonen und Behinderung

von sozio-ökonomischer Entwicklung, dann ist diese These konsistent. Eine

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

verschleppte »Dekolonisierung« (Varela und Mecheril 2016, S. 11) kann bei-

spielsweise die Persistenz der seitens der deutschen Bundesregierung aufge-

zeigten Ausbeutungsverhältnisse sein.

Nach Hall wollten sich »die europäischen Kolonialmächte« (Hall 2012,

S. 216) aus ihrer Verantwortung für das koloniale Projekt3 zurückziehen und

sich den Folgeeffekten entziehen (Hall 2012, S. 216). Doch die Etablierung

von »Enklaven ethnischer Minderheiten« (Hall 2012, S. 216) in Europa ist

in einer interdependenten Welt zwangsläufig gewesen (Hall 2012, S. 216).

Dies ist ein zentraler Baustein für die Entwicklung posthomogener Gesell-

schaften. Folgt man Hall, so wollten die Kolonialmächte die Interdependenz

nur solange aufrechterhalten, wie sie durch eine starke Machtasymmetrie

kontrolliert werden konnte (Hall 2012, S. 216). Im Rahmen der schrittweisen

Unsichtbarmachung kolonialer Ausbeutungs- und Machtmittel, wie der

Exklusion postkolonialer Subjekte vom Recht der Teilhabe an Demokratien

und Herrschaftssystemen des Westens, haben Kolonialmächte zunehmend

Machtmittel in der kolonialen Dynamik verloren. Der Versuch einer ein-

seitigen Beeinflussung der kolonisierten Subjekte, also dem Projekt der

vermeintlichen Zivilisierung der Welt durch Europa, ist im kolonialen Pro-

jekt gescheitert. Die Beeinflussung ist, wie zuvor mehrfach dargestellt, ein

dialektisches Phänomen.

Benhabib ordnet (post-)koloniale Migration ebenfalls als eine Folge von

»Imperialismus und Kolonialismus« (Benhabib 2016, S. 211) ein, identifiziert

einen »gewaltsamen« Ursprung von vielen Migrationen und betont die Pipe-

line zwischen kolonisierten und kolonisierenden Staaten (Benhabib 2016,

S. 211). Benhabib erweitert das Argument noch zusätzlich um die Frage des

»Ethischen« (Benhabib 2016, S. 211). Hat die lange koloniale Verbundenheit

zu einer »besonderen Verpflichtung« (Benhabib 2016, S. 211) von kolonia-

len Staaten geführt? Benhabib bejaht diese Frage mit Verweis auf geteilte

»Vergangenheit, Interaktionen, Erinnerungen und kollektive Erfahrungen«

(Benhabib 2016, S. 211). Wenn die zuvor dargelegte These der Ausbeutung

der deutschen Bundesregierung und der postkolonialen Forschung im

Allgemeinen zutreffend ist, so stellt die Beschränkung der Migration der

Ausgebeuteten ein herausgehobenes, moralisches Problem dar. Wenn der

Reichtum in Europa auf der Arbeit der Anderen basiert, dann wäre es doch

eine Form der sekundären Entrechtung, wenn verweigert wird, dass sie an

3 Hall spricht in diesemKontext vom »Imperialismus« und nicht kolonialen Projekt (Hall

2012, S. 216).

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Das Ende der Homogenität 103

diesem Reichtummittels Migration teilhaben. Daher könnte mit einem Blick

auf die Ausbeutungsverhältnisse eine umgekehrte (post-)koloniale Migration

als gerechtes Handeln zu bewerten sein. Es ist allerdings nicht nur der

Aspekt der Schuld den Benhabib zu bewegen scheint, sondern die lange

Verbundenheit. Die postkoloniale Theorie geht von einer Interdependenz

zwischen kolonisierten und kolonisierenden Staaten aus, da die jeweilige

Entwicklung ohne die Beziehung zum anderen nicht zu verstehen ist. Die

Gegenwart des Einen beruht auf der gemeinsamen Vergangenheit. Die Un-

terbrechung der (post-)kolonialen Migration wäre damit die Unterbrechung

von etwas Zusammengehörenden. Ein eindrückliches Beispiel ist hierbei

Indien und das Vereinigte Königreich, deren Vergangenheiten tief miteinan-

der verwoben sind. Weiterhin etablierten sich in der langen Verbundenheit

globalisierte Arbeitsteilungen, die noch bis heute wirken. So befinden sich

die zentralen Elitenbildungsorganisationen für ehemals britisch, kolonisierte

Nationen noch immer im britischen Mutterland. Die Eliten Ghanas, Nigerias

oder Jamaikas studieren bis heute im englischen Mutterland. Bekannter

sind die ökonomischen Interdependenzen durch die Externalisierung von

Niedriglohnarbeit und der hierdurch entstehenden »rassifizierte(n) Mas-

senarmut« (El-Tayeb 2016, S. 57) zur Stützung der europäischen Wirtschaft.

Damit scheint die offene Pipeline beispielsweise zwischen Ruanda, Ghana,

Togo, Namibia und vielen weiteren Staaten mit Deutschland gerade auf der

Tradition und Verpflichtung des kolonialen Projekts zu liegen.

Die derzeitige nicht-weiße Migration nach Europa fußt auf den Konse-

quenzen eines kolonialen Projekts. Wie Balibar beschreibt, zeigt sich eine

Umkehr der kolonialen Migration in der Gegenwart (Balibar 1990, S. 28). Die

Migration nach Europa und die hierdurch erfolgende Heterogenisierung Eu-

ropas ist eine Konsequenz des kolonialen Projekts und wird durch kolonial

geschaffene Pipelines zwischen Nationen lediglich verstetigt.

»Das heißt: Europa bildete im 20. Jahrhundert lange das Hauptproblem der

globalen Flüchtlingsfrage – Europa als Kriegsschauplatz und Europa als Trä-

ger eines weltumspannenden Kolonialismus« (Oltmer 2016, S. 127).

Europa ist nicht, wie in rechten und rassistischen Diskursrealitäten das

teilnahmslose Opfer äußerer Entwicklungen, wie es in oftmals rassisti-

schen Argumenten zu Entwicklungsunwillen, Kinderreichtum und weite-

ren Argumentation suggeriert wird. Europa schafft mittels neokolonialer

Ausbeutungsverhältnisse die Bedingungen für Migration aus ehemaligen

Kolonien selbst. Interessanterweise schaffen diese Pipelines das Potential der

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Strukturveränderung im Zentrum als auch der Peripherie. Oltmer betont,

dass viele »Protagonisten der Unabhängigkeitsbewegungen« (Oltmer 2016,

S. 71) Zeit im Westen verbracht haben (Oltmer 2016, S. 71). Dies trifft auf

Aime Césaire und Léopold Sédar Senghor, beide einflussreiche Denkerinnen

der dekolonialen Bewegung, mit ihrer Schulzeit in Paris ebenso zu, wie

auf Kwame Nkrumah mit seinem Studium in den Vereinigten Staaten oder

Mahatma Gandhi mit seiner Studienzeit in England. Nichtsdestotrotz ist

nicht zu vernachlässigen, dass auch ehemals kolonisierte Subjekte in großer

Zahl bis in die Gegenwart die europäische Moderne mitprägen. Denken wir

dabei in der Kultur an den schwarzen Autor des Romans Die drei Musketiere

Alexandre Dumas, in der Wissenschaft an Amartya Sen oder in der Bürger-

rechtsbewegung an Martin Luther King Jr. Es sollte hiermit der Eindruck

vermieden werden, die Austauschbeziehungen und postkolonialen Migra-

tionen erzeugen nur Schlechtes. Es soll der Eindruck vermieden werden die

einen seien nur Körper und die anderen nur Geist. Grundsätzlich ist festzu-

stellen, dass die Zahl der Menschen aus den ehemaligen Kolonien in Europa

wächst (El-Tayeb 2016, S. 56) und begünstigt die Entwicklung posthomogener

und unter Umständen sogar multikulturelle Gesellschaften.

3.4 Migrationsprozess nach WWII

Auf den zweiten Weltkrieg folgte nicht unmittelbar ein Aufbruch der Vielfalt.

Die »Siegerstaaten« (Oltmer 2016, S. 25) folgten teilweise einer Homogeni-

sierungspolitik in den jeweiligen Territorien (Oltmer 2016, S. 25). Dennoch

folgte in den vielen Jahrzehnten nach dem zweiten Weltkrieg eine erneute

Heterogenisierung der Bevölkerung in Deutschland durch verschiede Formen

der Zuwanderung. Zentral hierbei waren sowohl die Gastarbeiter als auch die

verschiedenen Großmigrationen von Vertriebenen und Geflüchteten unter-

schiedlicher Herkünfte und Identitäten. Weiterhin folgte eine fortwährende

innereuropäische Migration sowie eine dezentrale Individualmigration, die

unter den vorherigen Großbegriffen nicht fassbar ist. Migration findet noch

immer, wie in der Vergangenheit, mit staatlicher Zielabsicht statt. In der Ge-

genwart wird mit dem Einwanderungsgesetz nach qualifizierten Fachkräften

gesucht und damals versuchte die Bundesregierungmit Gastarbeitern die Lü-

cke an fehlenden Industriearbeitern auszugleichen. Fußend auf diesen Mi-

grationen haben in der Gegenwart mehr als ein Fünftel der Deutschen einen

sogenannten Migrationshintergrund (Arndt 2017, S. 141). Obwohl Zuwande-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Das Ende der Homogenität 105

rung immer wieder, so wie bei der Fluchtbewegung in den 2010er Jahren, neu

entdeckt wird (Terkessidis 2017, S. 10), ist Migration dennoch ein beständiges

Phänomen der Nachkriegszeit. Da »Normalität in der Bundesrepublik ganz

selbstverständlich mit Sesshaftigkeit in Verbindung gebracht wird« (Terkes-

sidis 2017, S. 10), gilt Migration fortwährend als Abweichung von Normali-

tät und damit erklärungsbedürftig. Nach El-Tayeb wird das »Auftauchen des

Fremden« (El-Tayeb 2016, S. 15) damit stets zum »Ausnahmezustand« stilisiert

(El-Tayeb 2016, S. 15). Erneut erkennen wir hierin die mangelnde Anerken-

nung der Einwanderungsrealität.

Seit dem zweiten Weltkrieg erlebt Deutschland eine millionenfache Zu-

wanderung in sein Bundesgebiet. Besonders ist hieran nicht die Existenz von

Vielfalt im Bundesgebiet, da diese auch in den Vorgängerstaaten der Bun-

desrepublik vorhanden war, sondern das Ende seiner Leugnung. Kymlicka

verortet in die Vorkriegszeit die Existenz von »repressiven und undemokra-

tischen Hierarchien, die durch rassistische Ideologien gerechtfertigt wurden

(…)« (Kymlicka 2014, S. 127) und damit die Herstellung von »inneren Periphe-

rien« (Ott 2016, S. 48). Die ermöglichte Entstehung einer posthomogenen Ge-

sellschaft zeichnet sich vor allem dadurch aus, dass die »innere(r) Aufgren-

zung« (Balibar 1990c, S. 55) endet und es zu einer Anerkennung der Existenz

des Vielfältigen kommt.

3.5 Neue Sichtbarkeit von Vielfalt

Der entscheidende Wegbereiter für die Anerkennung der posthomoge-

nen Gesellschaft ist eine neue Sichtbarkeit der Vielfalt im Deutschen

oder des Deutsch-Seins. Die Auslösung einer fortwährenden, öffentlichen

Verhandlung von Zugehörigkeit und Deutsch-Sein erfolgte ungefähr zur

Jahrtausendwende. Die Verhandlung übersetzte sich in politische Konflikte,

aber auch öffentliche sowie wissenschaftliche Verhandlungen. Beispielhaft,

im guten wie im schlechten Geiste, können für diese Verhandlung »Die

neuen Deutschen« von Münkler und Münkler (Münkler und Münkler 2016),

»Deutschland schafft sich ab« von Sarrazin (Sarrazin 2010), »Die postmi-

grantische Gesellschaft« von Foroutan (Foroutan 2019), »Wer ist wir?« von

Kermani (Kermani 2014), »Ich bin von hier. Hört auf zu fragen!« von Ataman

(Ataman 2019), »Das Integrationsparadox« von El-Mafaalani (El-Mafaalani

2018) und viele weitere Schriften stehen. Bei dieser Aufzählung wird bereits

deutlich, dass sich die Werke teilweise inhaltlich in Oppositionen gegenüber-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

stehen, nichtsdestotrotz verhandeln sie, ob wissenschaftlich oder populär,

die Frage deutscher Identität und den Umgang mit dem Anderen. Sie sind

ein Zeichen für eine gesellschaftsweite Verhandlung über den Umgang mit

der endenden Homogenität innerhalb einer postkolonialen Gesellschaft.

Für die Anerkennung des »Anderen« (Benhabib 2017; Morrison 2018b) ist

sowohl eine politische als auch eine gesellschaftliche Veränderung entschei-

dend gewesen. Zunächst einmal eine Erörterung der politischen Verände-

rung:

Die lange Tradition des »Blutsrechts« (Wippermann 1999) in Deutschland

institutionalisierte die Exklusion des »Anderen« (Benhabib 2017; Morrison

2018b) als Fremde in Deutschland. Es war aufgrund des geltenden Staats-

bürgerschaftsrechts stets evident, dass die ethnisch Fremden keine politische

Macht in der Demokratie hatten und damit auch aus anderen politischen Sys-

temen ausgeschlossen sind. Damit sind sie nicht zugehörig zur deutschen

Nation und stehen der Verhandlung »was ›deutsch‹ ist« (Foroutan 2018, S. 274)

als Äußeres gegenüber. Der Ausschluss der Anderen ist zu diesem Zeitpunkt

über das Staatsbürgerschaftsrecht institutionalisiert. Im Jahre 2000 erfolgt

die Änderung des Staatsbürgerschaftsrechts. Die Einheit von weitgehender,

ethnischer Homogenität und Staatszugehörigkeit wird zugunsten einer »re-

publican nation« (Heckmann 2019, S. 79) aufgehoben (Heckmann 2019, S. 79).

Diese Änderung des Staatsbürgerschaftsrechts, die im Jahre 2000 erfolgte,

wird wiederkehrend als entscheidende Zäsur für das Verständnis von Zu-

gehörigkeit benannt (Arndt 2017, S. 141ff.; Foroutan 2018, S. 274; Heckmann

2019, S. 79; Kosnick 2019, S. 174; Sanyal 2019, S. 103). Den entscheidenden Leit-

gedanken der neuen Reform fasste Heckmann (Heckmann 2019) wie folgt zu-

sammen: »One can be a German without being of German descent« (Heck-

mann 2019, S. 79). Die Vielfalt der deutschen Bevölkerung hat damit seine An-

erkennung gefunden und die bereits im Land vorhandene Vielfalt integrierte

sich in eine kollektive deutsche Identität. Folglich verläuft seitdem eine Auflö-

sung vorheriger Antagonismen,wie des Deutsch-Sein und Schwarz-Sein oder

des Deutsch-Sein und zugleich eine türkische Herkunft haben. Damit plura-

lisiert sich die Wahrnehmung des Deutschen und eröffnete nach Foroutan

eine bis in die Gegenwart andauernde Verhandlung über Zugehörigkeit (Fo-

routan 2018, S. 274). Die Reform hat Zukunftserwartungen zur Folge. Einer-

seits benennt Heckmann (Heckmann 2019) als die Zukunftserwartung hierbei

die »republican vision of collective belonging« (Heckmann 2019, S. 79) und an-

derseits verweist die Zukunftserwartung seitens Foroutan auf die Erwartung

zukünftiger Migration (Foroutan 2019, S. 157). Heckmann verdeutlicht, was

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Das Ende der Homogenität 107

im späteren Verlauf des Werks nochmals ausführlicher erläutert wird, dass

sich mit der Gesetzesreform die Erwartung eines neuen Wir-Verständnisses

einstellt. Dies sei auch notwendig, da langsam das Eingeständnis reife, dass

Migration in der Moderne anhalten wird und die fehlende Antwort auf die

Frage der Zugehörigkeit zu dauerhaften Konflikten führen könnte. Damit löst

die Reform neben den Problemen der Vergangenheit zusätzlich erwartbare

Herausforderungen für die Zukunft.

Für Walzer ist »das erste und wichtigste Gut, dass wir aneinander zu

vergeben und zu verteilen haben, (ist) (die) Mitgliedschaft in einer menschli-

chen Gemeinschaft« (Walzer 2017, S. 29). Insofern man Walzer folgt, sind die

aufkommenden Konflikte, aufgrund der sukzessiven Vergabe von politischer

Mitgliedschaft an zuvor exkludierte Subjekte, nicht überraschend. Das neue

Staatsbürgerschaftsrecht verteilt Mitgliedschaft neu und berührt damit ein

zentrales »Gut« (Walzer 2017, S. 29) »menschlicher Gemeinschaft(en)« (Walzer

2017, S. 29). Die Folgekonflikte bleiben dennoch in ihrer Struktur erklärungs-

bedürftig, da die ungleiche Reaktion auf die Inklusion weißer Minderheiten

im Gegensatz zu nicht-weißen Minderheiten in der Gegenwart unzurei-

chend beleuchtet bleibt. Wobei gerade die Mitgliedschaft in demokratisch-

verfassten Gemeinschaften einen besonderen Stellenwert einnimmt, »da sie

ein Bündel von Rechten und Pflichten« (Zurbuchen 2014, S. 275) darstellt

und dauerhaft den Subjekten Privilegien ermöglicht. Hierzu gehören vor

allem Rechte des Aufenthalts und der Freizügigkeit, der politischen Mit-

bestimmung und selbstverständlich der selbstreferentiellen Verhandlung

über Deutschland sowie Deutsch-Sein. Trotz der selbstzugeschriebenen

Modernität der Gesellschaft besteht in der Machtposition eines Deutschen

türkischer Herkunft und einem Türken in Deutschland noch immer eine

entscheidende Differenz. Mit der Staatsbürgerschaftsreform eröffnete sich

der Weg für die »Anderen« (Benhabib 2017; Morrison 2018b) in die »politische

Gemeinschaft« (Zurbuchen 2014, S. 275). Infolgedessen vergrößerte sich die

Machtposition von rassifizierten Minoritäten im gesellschaftlichen Diskurs

schrittweise. Dies ist die erste entscheidende, politische Veränderung, welche

eine posthomogene Gesellschaft in Deutschland ermöglichte.

Die zweite entscheidende Veränderung kann im weitesten Sinn als eine

gesellschaftliche Veränderung verstandenwerden.Mit der Reformdes Staats-

bürgerschaftsrechts endet keinesfalls die Auseinandersetzung um die Zuge-

hörigkeit. Die rechtliche Einleitung einer posthomogenen Nation führt nicht

zwangsläufig zu einer alltäglichen, kulturellen oder sozialen Anerkennung.

Foroutan verweist darauf, dass

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

»das Metanarrativ der Migration hält die Bedrohlichkeit und Fremdheit om-

nipräsent und erlaubt somit eine Auflösung der subjektiven Ambivalenz, in-

dem die hybriden, ›neuen‹ Deutschen immerfort als Fremde weitergeführt

werden« (Foroutan 2019, S. 156).

In wenigenWorten zeigt Foroutan eine Funktionslogik auf, dessen Grundlage

der dauerhafte Ausschluss aus dem Deutschsein ist. Nicht nur das »Metanar-

rativ der Migration« (Foroutan 2019, S. 156) setzt dabei eine Grenze, sondern

auch rassistische Exklusionen sind eine alltägliche systematische sowie inter-

personelle Praxis der Exklusion. Beispielsweise kann dabei schwarzen Men-

schen ihr Deutsch-Sein aufgrund ihrer erfahrenen rassistischen Zuschrei-

bung abgesprochen werden. Daher bedarf es für die Entwicklung zu einer

posthomogenen Gesellschaft neben einer rechtlichen Anerkennung zusätz-

lich eine soziale sowie kulturelle Anerkennung von exkludierten Subjekten.

Die entscheidende gesellschaftliche Veränderung ist das Ende der Un-

sichtbarmachung von Minderheiten. Wie Emcke (Emcke 2017) beschreibt,

vollzieht sich ein schrittweiser Prozess des Sichtbarwerdens von zuvor aus-

geschlossenen Gruppen in der deutschen Gesellschaft (Emcke 2017, S. 118ff.).

Emcke verortet diesen Prozess in einer sukzessiven Sichtbarmachung von

exkludierten Gruppen im öffentlichen Raum (Emcke 2017, S. 124f.). Obwohl

ehemals kolonisierte Subjekte und andere exkludierte Gruppen bereits seit

vielen Jahrzehnten in Deutschland leben, waren sie selten in das gesell-

schaftspolitische Alltagsleben integriert. In den Parlamenten, Medienhäu-

sern, Vorstandsetagen und an vielen weiteren Orten der gesellschaftlichen

Steuerung waren sie nicht repräsentiert und im öffentlich-kulturellen Raum,

wie beispielsweise, im Fernsehen, bei Theateraufführungen oder in Zeitun-

gen nicht sichtbar. Wenn ehemals kolonialisierte Subjekte sichtbar wurden,

waren sie außerhalb von Deutschland lokalisiert. Eindrücklich ist dies an

schwarzen Menschen in Hollywood-Filmen oder in sogenannten Afrikafil-

men zu sehen. Denn es gab in der öffentlichen Erzählung zwei Orte an die

schwarze Menschen gehörten: Afrika und die Vereinigten Staaten von Ame-

rika. In den letzten zwei Jahrzehnten vollzieht sich nun eine Veränderung.

Die Exkludierten treten, wie Emcke formuliert aus dem »Verborgenen und

(im) Stillen« (Emcke 2017, S. 124) vermehrt in die Öffentlichkeit und somit

zugleich ins öffentliche Bewusstsein.

Begünstigend ist hierbei die zunehmende »›politication‹ of ethnicity«

(Bird et al. 2011, S. 2). Damit bezeichnen Bird et al. »the emergence of ethnic

minorities as political actors« (Bird et al. 2011, S. 2) sowie die »intensifying

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Das Ende der Homogenität 109

public debates about the management of ethnic diversity« (Bird et al. 2011,

S. 2f.). In zunehmender Dichte werden politische Probleme unter starker

Berücksichtigung von ethnischer Vielfalt oder im Gegensatz dazu manchmal

auch in einer ausschließlich rassistischen Semantik besprochen. Im deut-

schen Diskurs ist ein hoher Anteil an Menschen mit Migrationshintergrund

gleichgesetzt mit gesellschaftlichen Problemen und sozialen Konflikten.

Sowohl in Diskursen um Nachbarschaft, Miete oder Eigentumserwerb oder

Schule kommt diese kodifizierte Logik von Rassismus zum Tragen. Schulen

mit mehrheitlich weißen Kindern gelten als gut, Schulen mit mehrheitlich

nicht-weißen Kindern oder Kindern mit Migrationshintergrund gelten hin-

gegen als Problemschulen. Nach Analyse von vielen Politikfeldern, hierzu

gehören die Sicherheitspolitik, Innenpolitik, Bildungspolitik, Religions-

politik, Familienpolitik oder Außenpolitik von Bedeutung werden diese

zunehmend in Bezug zu ethnischen Grenzziehungen besprochen. Dafür ste-

hen symbolisch gesellschaftliche Debatten um das Kopftuch, migrantische

Wohnviertel, Geflüchtete, ethnische Anteile in Schulklassen oder die Öffnung

von Staatsbürgerberufen. Einen bedeutenden Beitrag neben einer von Em-

cke skizzierten anerkennenden Sichtbarmachung hat die Politisierung von

»ethnische(r) Differenz« (Beck 2004, S. 82) in der Gegenwart.

Zwei letzte Momente der gesellschaftlichen Verschiebung werden von El-

Mafaalani skizziert. Zum einen beschreibt El-Mafaalani in seiner Schrift »In-

tegrationsparadox« (El-Mafaalani 2018), dass »gelungene Integration zumehr

Konflikten führt« (El-Mafaalani 2018). Für El-Mafaalani führt die erfolgreiche

Integrationsleistung (El-Mafaalani 2018, S. 25ff.) der vergangenen Jahrzehn-

te zu einem größeren Selbstbewusstsein von vormals exkludierten Gruppen

(El-Mafaalani 2018). El-Mafaalani bezeichnet diese Öffnungsbewegungen als

»innere Offenheit«, also die Verschiebung von Grenzen der Teilhabe und Zu-

gehörigkeit innerhalb einer Gesellschaft« (El-Mafaalani 2018, S. 15). Er be-

schreibt den Prozess als Mündigwerdung von exkludierten Gruppen in der

Gesellschaft. Denn diese neue Qualität gesellschaftlicher Partizipation erhöht

die wahrgenommene Vielfalt in der Gesellschaft zusätzlich. Zweitens verweist

El-Mafaalani am Beispiel von Klassenzimmern auf die subjektive Erfahrung

von immer mehr Menschen, an den Orten zu sein, an denen alle ethnischen

Gruppen jeweils eine Minderheit darstellen (El-Mafaalani 2018, S. 55). Der er-

lebte Widerspruch zwischen dem Abstreiten einer existierenden Einwande-

rungsgesellschaft und der Existenz von Orten, an denen postkoloniale Ein-

wanderung Vorbedingung für die Anwesenheit einer Mehrheit aller dort be-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

findlichen Menschen ist, führte ebenfalls zu einer Anerkennung der postho-

mogenen Gesellschaft.

Dieser Abschnitt stellte fünf Argumente für die begünstigte Wahrneh-

mung und Sichtbarkeit von Vielfalt in der deutschen Gesellschaft vor. Ers-

tens erfolgte im Jahr 2000 die Reform des Staatsbürgerschaftsrechts und ver-

änderte somit die rechtlichen Bedingungen von Zugehörigkeit. Ab diesem

Moment verstärkte sich der Abbau von vermeintlichen Widersprüchen bei-

spielsweise zwischen Deutsch-Sein und Schwarz-Sein. Zweitens gibt es eine

neue mediale sowie kulturelle Sichtbarkeit von ehemals aus diesen Arenen

exkludierten Gruppen im öffentlichen Raum. Drittens erfolgte im politischen

Diskurs eine zunehmende »politication of ethnicity« (Bird et al. 2011, S. 2),

die zu einer verstärkten Wahrnehmung von »ethnische(r) Differenz« (Beck

2004, S. 82) führte. Viertens führen gelingende Integrationsprozesse zu ei-

nem selbstbewussteren Agieren von ehemals exkludierten Gruppen und erhö-

hen folglich ihre Sichtbarkeit im politischen Prozess. Fünftens schaffen kol-

lektive Erfahrungen oder Erzählungen von Orten, an denen ehemals kolonia-

lisierte Gruppen die Mehrheit stellen, eine kollektive Wahrnehmung von ei-

ner fortschreitenden Diversifikation der Gesellschaft. Zusammengenommen

ist der Übergang in die posthomogene Gesellschaft nicht überraschend und

könnte eine hohe Stabilität aufweisen.

Fußend auf der Dekolonisation als Türöffner, gefolgt von der Migration

seit dem Zweiten Weltkrieg sowie anschließend einer neuen Sichtbarkeit von

Vielfalt entwickelte sich daraus der Konsens einer posthomogenen Gesell-

schaftsordnung in Deutschland.

3.6 Das Ende der Homogenität

Das Ende der Homogenität in Deutschland ist erreicht. Das Bild einer homo-

genen Nation ist in keiner politischen Denkrichtung mehr als Gegenwarts-

beschreibung von Deutschland vorhanden. Wenngleich Foroutan argumen-

tiert, dass es »als eine Art Hyperrealität in Diskursen bestehen geblieben«

ist (Foroutan 2018, S. 280). Diesem Argument ist zu folgen, wenn damit eine

Sehnsucht oder eine Geisteshaltung politischen Handelns beschrieben wird.

Ungeachtet der realisierten posthomogenenGesellschaft gibt es politische Ak-

teure, welche weiterhin Politik für eine homogene Gesellschaft gestalten. Die

Anerkennung der posthomogenen Gesellschaft übersetzt sich bei ebendiesen

politischen Akteuren nicht in das aktive politische Handeln. Dies kann unter

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Das Ende der Homogenität 111

anderem die Folge einer bewussten Sehnsucht nach einer homogenen Gesell-

schaftsordnung sein. Andernfalls könnte sich die Homogenitätsannahme auf

»die Idee des geistigen Gleichklangs, wie sie am ehesten in der ›volonte gene-

rale‹ von Rousseau ausgearbeitet wurden« (Serloth 1997, S. 87) beziehen.Denn

für Serloth finden sich innerhalb von Nationen »zwei Arten der Homogeni-

tät« (Serloth 1997, S. 95) die »ethnische und die ideelle« (Serloth 1997, S. 95).

Bei einer posthomogenen Gesellschaft rückt die Imagination einer ideellen

Homogenität in den Hintergrund (Serloth 1997, S. 87). Einer postkolonialen

Analyse folgend ist die deutsche Nation vor allem als ethnische Gemeinschaft

bestimmt gewesen und nicht als eine ideelle Gemeinschaft. Daher ist diese al-

ternative Konzeption der ideellen Homogenität auf das deutsche Fallbeispiel

nicht überzeugend anwendbar. In Deutschland handelt es sich klar um die

Abweichung von einer »ethnischen« (Serloth 1997, S. 95) Homogenität. Daher

nimmt der weitere Textverlauf Bezug auf das Ende einer ethnischen Homo-

genität.

Ein legitimer Einwand gegen dieThese einer nun endenden Homogenität

ist, dass zu keinem Zeitpunkt eine Homogenität vorhanden war. Schließlich

verweisen Todorov und Utz (Todorov und Utz 2011) darauf, dass »alle Kulturen

(…) Mischgebilde« (Todorov und Utz 2011, S. 78) sind (Todorov und Utz 2011,

S. 78). Die beispielhafte Vorstellung einer Urgruppe deutscher Menschen, die

zwischen Lüneburg undMünchen imWald saß und die Vorfahren aller dieser

Menschen deutscher Herkunft sind, ist keineswegs überzeugend.Daher ist es

eine anerkannteThese,welche auf dasWerk von Anderson (Anderson 1991) zu-

rückzuführen ist, dass es sich bei Nationen um »imagined communities« (An-

derson 1991) handelt. Deswegen ist Deutschland auch vor dem schrittweisen

Enden einer Homogenität keinesfalls empirisch homogen, sondern wird als

homogene Gemeinschaft imaginiert. Nationalismus fußt nicht auf einer ho-

mogenen Einheit, sondern erzeugt diese (Jansen und Borggräfe 2007, S. 27).

Denn nach Jansen und Borggräfe (Jansen und Borggräfe 2007) »beziehen sich

sogar alle Nationalismen auf ethnisch, kulturell und sprachlich inhomogene

Einheiten« (Jansen und Borggräfe 2007, S. 27). Homogenität ist damit eine

Frage der Betrachtung und immer nur aus einer nationalistischen, ideolo-

gischen Perspektive erkennbar. Es handelt sich folglich um das Ende einer

Imagination, da die erfahrbare Realität und der gesellschaftliche Konsens die

imaginierte, ethnische Homogenität zu stark in Zweifel ziehen. Nach Me-

cheril ist die »national kodierte(n)« (Mecheril 2003, S. 388) »Mehrfachzuge-

hörigkeit« (Mecheril 2003, S. 388) »tabuisiert« (Mecheril 2003, S. 388). Daher

besteht nicht die Möglichkeit das Eigene im Anderen zu erkennen. Das En-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

de der Homogenität basiert damit auf einer binären Logik des betrachten-

den Kollektivs. Einer rassistischen Logik folgend, ist der schwarze Mensch,

den man am Bahnhof oder an einem sonstigen Ort im Alltag entdeckt, für

einen großen Teil der Gesellschaft nicht selbstredend schwarz und deutsch

zugleich.

»Es war den Frauen daran gelegen, die Vorstellung zu überwinden, dass

›schwarz‹ und ›deutsch‹ einen unüberwindbaren Kontrast bildeten, und

einen Gegendiskurs zum dominanten nationalistischen Paradigma zu eta-

blieren, das die Erfahrungen von schwarzen Menschen ausschloss. Dieser

Gegendiskurs ist zumindest in Teilen der Wissenschaft, kaum jedoch in

Politik und Öffentlichkeit angekommen« (Eckert 2018, S. 155).

Wird dem Zitat von Eckert gefolgt, dann wäre Deutschland eine realisier-

te multikulturelle Gesellschaft. Beispielsweise wird der schwarze Mensch in

den Vereinigten Staaten von Amerika primär, bis etwas Anderes bewiesen

ist, als Zugehöriger der Nation anerkannt. Derjenige, der von der biopoliti-

schenNorm desWeiß-Seins (Kimmel 2016, S. 302ff.) in Deutschland abweicht

wird erstmal als »Undeutsch« (El-Tayeb 2016) festgeschrieben. Der schwarze

Mensch am Bahnhof, um zum vorigen Beispiel zurückzukehren, ist zunächst

ausgeschlossen aus der nationalen Zugehörigkeit bis seine sprachliche Fä-

higkeit oder ein anderes aktives Bekenntnis, ihn bedingt zugehörig machen.

Zumeist nur zugehörig zu der »Rechtsgemeinschaft« (Schmid Noeer 2018,

S. 39) der Deutschen, allerdings nicht als ein Mitglied in der »Volksgemein-

schaft« (Wildt 2017, S. 105). Folglich werden viele nicht-weiße Deutsche im

Alltag als Nicht-Zugehörige erkannt und gemäß einer rassistischen Logik der

Zugehörigkeit als »Fremde (…) produziert« (El-Tayeb 2016, S. 14). Der schwar-

ze Mensch wird in Deutschland nicht zuerst als Deutscher, sondern immer

zunächst als Fremder erkannt, bis etwas Anderes bewiesen ist. Hierdurch ex-

kludiert die Homogenitätsannahme Zugehörige der deutschen Nation ent-

lang »rassifizierter« (El-Tayeb 2016, S. 15) Trennlinien. Sowohl das Ende der

Homogenität als auch die posthomogene Gesellschaft fußen auf der stabilen

Exklusion des Anderen aus der nationalen Identität. Denn die Homogeni-

tätsannahme benötigt die Grenze zur Heterogenität. Diese Grenze verläuft in

Deutschland anhand von rassistischen Denklogiken. Vor allem rechte Bewe-

gungen haben eine hohe Integrationsfähigkeit weißer Minderheiten bewie-

sen. Viele anerkannte Denker der rechten Bewegung haben nicht-deutsche

Herkunftsbezüge und gehören dennoch dazu. Dieses Argument wird in ei-

nem späteren Kapitel nochmals ausführlich behandelt werden. Der Einwand,

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Das Ende der Homogenität 113

weiße Minderheiten seien weniger neu oder man habe sich an sie gewöhnt,

ist nicht überzeugend, da beispielsweise schwarze Menschen in Deutschland

seit Jahrhunderten anwesend sind (Thompson und Digoh-Ersoy 2016, S. 59).

Weiterhin lässt auch die popkulturelle Repräsentation des Schwarzen, nicht

nur in Hollywood-Filmen, es nicht mehr zu, dass schwarze Menschen als et-

was Neues entdeckt werden. Vielmehr findet sich ein neues Selbstverständ-

nis, dass schwarze Menschen in der westlichen Filmwelt, in kulturellen sowie

anderen gesellschaftlichen Bereichen vertreten sind. Mit Blick auf die allge-

meine Migration in Deutschland sind bekanntermaßen Minderheiten, wel-

che auf die sogenannte Gastarbeitermigration zurückzuführen sind, wie die

türkeistämmige oder muslimischeMinderheit, seit vielen Jahrzehnten im ge-

samten Bundesgebiet wohnhaft (Ha 2016b, S. 50f.) und können objektiv nicht

als Neuankömmlinge »entdeckt« (El-Tayeb 2016, S. 9) werden.

Das Ende der Homogenität kommt nicht überraschend, sondern folgt ei-

ner zyklischen Logik. Mit Bezug zur Schweiz erläutert Cassee, dass immer

wieder neue Minderheiten als Bedrohung für die »Nationalkultur« (Cassee

2016, S. 166f.) entdeckt werden. So sind es mal »Menschen nordafrikanischer

oder arabischer Herkunft« oder früher die »italienischen Gastarbeiter« (Cas-

see 2016, S. 166-167) die imMittelpunkt des nationalen Diskurses um Zugehö-

rigkeit stehen.Wippermann (Wippermann 1999) verweist darauf, dass imDis-

kurs um Zugehörigkeit von »Gastarbeiter(n)« (Wippermann 1999, S. 34) erst

zu einem späteren Zeitpunkt von »Ausländer(n)« (Wippermann 1999, S. 34) er-

zählt wurde, obwohl weiterhin über die identische Gruppe Menschen verhan-

delt wird. In beiden Beispielen wird die Fragilität von Homogenitätsannah-

men deutlich. Während in Deutschland die Nachfahren italienischer Gastar-

beiter nicht mehr als Andere aufgefasst und problematisiert werden, stehen

nun an dieser Leerstelle rassifizierteMinderheiten. So ist es denkbar, dass der

derzeit wahrgenommene Bruch der Homogenität in der Zukunft nicht mehr

als Bruch erkennbar ist. Wenn der schwarze oder muslimische Mensch als

normaler Zugehöriger einer neuen Homogenität gedeutet wird, dann könnte

es entlang einer neuen »Demarkationslinie« (Benhabib 2017, S. 29) zu einem

Bruch kommen. Folgt man in diesem Punkt Benhabib, dann ist die Produk-

tion des »Anderen« (Benhabib 2017, S. 29) im Rahmen der »Ideologie« (Ben-

habib 2017, S. 29) des »Nationalismus« (Benhabib 2017, S. 29) eine Vorbedin-

gung für die Entstehung des »Nationalstaats« (Benhabib 2017, S. 29).DieNati-

on produziert folglich fortwährend das Andere (Benhabib 2017). Obwohl Pro-

gnosen stets nur sehr zurückhaltend verfasst werden sollten, ist der erneu-

te Bruch der Homogenität an einer neuen Demarkationslinie im nationalen

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Selbstverständnis äußerst wahrscheinlich. Dann kann es zum erneuten En-

de der Homogenität kommen. Trump praktiziert in den Vereinigten Staaten

von Amerika die Semantik einer Abwehr gegen Migration anhand von Grenz-

linien des Eigenen, also der »guten« (weißen) Amerikaner, und des Fremden,

also der nach Trumps Auffassung »bösen« Mexikaner, zur Mobilisierung ei-

nes politischen Rassismus, obwohl (Zwangs-)Migration die Vorbedingung für

die Existenz der meisten Bürger seiner Nation darstellt. Letztlich sind die

Vereinigten Staaten von Amerika eine Nation der Nachfahren von überwie-

gend (Zwangs-)Einwanderern, die sich nun gewaltvoll gegen Einwanderung

abschottet. Diese Kritik eines fehlenden Äquivalenzprinzips in der Beimes-

sung von Recht findet sich ebenfalls in der deutschen Debatte um Zugehörig-

keit. Eine ausführliche Erörterung bringt die vorliegende Theorie an dieser

Stelle allerdings nicht weiter.

Zurück zum Blick auf das zentrale Argument des vorhergehenden Absat-

zes: Es kann erneut zu einem Ende der Homogenität kommen. Ursächlich ist

hierbei die fortwährende Produktion des Anderen im Nationalstaat, wie Ben-

habib herausarbeitete (Benhabib 2017, S. 29) und die Wiederentdeckung der

längst bekannten Anderen. Denn sie werden immer wieder als Neuigkeit ent-

deckt und damit zu Leerstellen im nationalen Gedächtnis. In der Forschung

(Benhabib 2017, S. 29; Cassee 2016, S. 166ff.; El-Tayeb 2016, S. 9ff.) wird die-

ses zweite Phänomen in verschiedenen Termini behandelt, dennoch ist die

innere Logik stets eine Identische. Die Minderheit wird neu benannt oder

in einem anderen Merkmal wiedererkannt. So wird beispielsweise der Gast-

arbeiter zum Türken, dann zum Ausländer und später zum Muslim. Selbst-

verständlich sind die Gruppen dabei nicht immer deckungsgleich. Die fort-

währende Entdeckung des Anderen ermöglicht damit zugleich die »Entrech-

tung (…) Anderer« (Melter 2016). Denn es ermöglicht eine fortwährende Re-

Problematisierung der Gruppe, ob als Muslime und später als Türken, im

öffentlichen Diskurs (El-Tayeb 2016, S. 9f.) und legitimiert somit die »Ent-

rechtung« (Melter 2016) auf der rechtlichen sowie sozialen Ebene durch etwa

ungleiche Mobilitätsrechte, »Zugehörigkeitsordnungen« (Melter 2016, S. 145)

oder Mitgliedschaftsrechte (Melter 2016, S. 143ff.)4.

4 Melter führt in seinem Beitrag unterschiedliche historische Beispiele auf (vgl. Melter

2016, S. 144ff.). Nicht alle aufgeführten historischen Beispiele sind auf die gegenwär-

tige Lage von rassifizierten Minderheiten übertragbar.

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Das Ende der Homogenität 115

Jullien (Jullien 2018) beschäftigt sich in seiner Schrift mit »kultureller

Identität« (Jullien 2018) und liefert einen für dieses Kapitel übertragbaren

Gedanken. Jullien schreibt:

»Ich würde daher eher sagen, dass es das Wesen des Kulturellen ausmacht,

dass es sich in der Spannung – oder im Abstand – zwischen demVielfältigen

und dem Einheitlichen entfaltet; dass es stets in einer doppelten, gegenläu-

figen Bewegung vonHetero- undHomogenisierung begriffen ist, dass es die

Tendenz hat, sich zugleich anzugleichen und abzuheben, sich zu de-identifi-

zieren und erneut zu identifizieren, sich konform zu verhalten und zuwider-

setzen; kurz: dass keine dominante Kultur existieren kann, ohne dass sich

– sogleich – eine disidente (underground, off- usw.) herausbildet« (Jullien

2018, S. 46-47).

Insofern diese Denkbewegung zur kulturellen Identität auf das Problem na-

tionaler Zugehörigkeit übertragen wird, dann ergeben sich hieraus zwei Er-

kenntnisse. Erstens ist das Ende der Homogenität kein zeitlich sowie örtlich

klar definierbarer Schnitt. Es ist eine sukzessive Entwicklung im Rahmen ei-

ner öffentlichen Debatte. In der Zugehörigkeits- und Migrationsforschung

wird das Jahr 2000 und die damals erfolgte Neuordnung des Staatsbürger-

schaftsrechts als zentrale oder manchmal auch alleinige Zäsur der ausklin-

genden, homogenen Gesellschaft benannt (Heckmann 2019, S. 79; Kosnick

2019, S. 174).Mit der staatlichen Anerkennung der Einwanderungsgesellschaft

(Kosnick 2019, S. 174) hat sich jedoch nicht zugleich eine Anerkennung in der

Gesamtbevölkerung vollzogen. Folglich ist der Übergang in eine posthomo-

gene Gesellschaft ein schrittweiser und kein revolutionärer Wandel. Nichts-

destotrotz markiert, wie zuvor dargelegt, der Fixpunkt im Jahr 2000 einen

zentralen Baustein für den Beginn einer Debatte um die posthomogene Ge-

sellschaft (Foroutan 2018, S. 274). Daher beruht die komplexe Beschreibung

dieses Übergangs nicht ausschließlich auf der Zäsur des Staatsbürgerschafts-

rechts, sondern auf der schleichenden Normalisierung nicht-weißer Men-

schen als sichtbarer und anerkannter Teil der Gesellschaft. Aus den genann-

ten Gründen ist der Status der posthomogenenGesellschaft deshalb einfacher

zu identifizieren als das Ende der Homogenität selbst. Zweitens erzeugt die

posthomogene Gesellschaft selbst ihre Ausgeschlossenen. Zu diesen zählen

unter anderemwenige Menschen, die noch immer an denMythos der Homo-

genität glauben und Deutschland als eine ausschließlich weiße Nation imagi-

nieren. Darunter sind keinesfalls rechte Bewegungen zu fassen, da ein Leit-

ziel ihrer politischen Arbeit ist, die Imagination der Bedrohung des Weißen

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

durch eine posthomogeneGesellschaft heraufzubeschwören. In diesemPunkt

steht die hier vorliegende Arbeit imWiderspruch zu Czolleks Analyse (Czollek

2018). Nach Czollek ist »bei den Vertreter*innen der Neuen Rechten« (Czollek

2018, S. 13) keine »Anerkennung der realen gesellschaftlichen Vielfalt« (Czol-

lek 2018, S. 13) erkennbar (Czollek 2018, S. 13). Der Begriff der Anerkennung

kann nicht ausschließlich als eine normativ positive Handlung im Sinne einer

Würdigung verstanden werden. Es ist ebenso eine negative oder ablehnende

Anerkennung möglich. Die Neue Rechte betont wiederholt die große Anwe-

senheit des Anderen, sowie anderer marginalisierter Gruppen. Sie themati-

sieren die hohe Zahl nicht-weißer deutscher Staatsbürger zur Mobilisierung

von Ängsten. Zur Mobilisierung ihrer Wählerschaft insinuieren sie beispiels-

weise eine kommende Extinktion weißer Deutscher. Folglich ist für die Neue

Rechte die Beschwörung einer posthomogenen undmanchmal multikulturel-

len Gesellschaft ein Erfordernis politischer Mobilisierung. Nur nach Aufbau

einer Drohkulisse kann das reine »Eigene« (Foroutan 2019, S. 123) durch eine

Abwehr der »Vermischung« (Foroutan 2019, S. 123), »Hybridisierung« (Forou-

tan 2019, S. 123) oder »Umvolkung« verhindert werden (Foroutan 2019, S. 123).

Die ablehnende Anerkennung der »realen gesellschaftlichen Vielfalt« (Czollek

2018, S. 13) ist ein wichtiges politisches Mittel für die rechte Bewegung. Die

historische Leugnung von Vielfalt, welche früher üblich war, ist in den Hin-

tergrund getreten.

Jullien postuliert »eine Kultur, die sich nicht länger verändert, ist tot« (Jul-

lien 2018, S. 47). Die Veränderung ist für Jullien ein stetiger Bestandteil von

Identität und Kultur (Jullien 2018, S. 47). Diesem Gedanken folgend ist die

posthomogeneGesellschaft keine stabile Gesellschaftsform. Insofern sie nicht

die gewalttätige Verdrängung ihrer Anderen betreibt, entwickelt sie sich suk-

zessive in eine multikulturelle Gesellschaft. Damit schaffen die inneren Dy-

namiken einer posthomogenen Gesellschaft die posthomogene Gesellschaft

selbst im Laufe ihrer weiteren Entwicklung ab.

Entscheidend für das Ende der Homogenität ist der Wille zur Teilhabe

an der nationalen Identität seitens der postkolonialen Subjekte. Eine Gesell-

schaft in der die Anderen weiterhin vorrangig in den Bezügen zu ihren »Her-

kunftsgesellschaft(en)« (Bommes 2003, S. 92) leben ist keine posthomogene

Gesellschaft. Die Migranten, »deren Lebensführung nicht mehr nach dem

klassischen Muster der Auswanderung aus einer Herkunftsgesellschaft und

der Einwanderung in eine Zielgesellschaft beschrieben werden könne« (Bom-

mes 2003, S. 92) stellen nicht den bestimmenden Anderen in einer posthomo-

genen Gesellschaft dar. Diese Vorstellung der modernen Migranten zeichnet

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Das Ende der Homogenität 117

sich durch eine Kopplung an eine Herkunftsgesellschaft und eine sekundäre,

gar gleichberechtigte, Kopplung zu einer Ankunftsgesellschaft aus. Rassifi-

zierte Gruppen, die eine posthomogene Gesellschaft ausmachen, sind sowohl

nach innerer Haltung als auch nach äußerer Zuschreibung an keinen zwei-

ten Ort gebunden. Sie werden als dauerhaft verbleibende Subjekte wahrge-

nommen. Persönlich erleben sie den migrantischen Bezug ihrer Vorfahren

allenfalls als eine subkulturelle Praxis oder aktive Zelebrierung von Symbolen

kultureller Zugehörigkeit, die geflissentlich in den Alltag eingewoben wer-

den. Eine Reise in die vermeintlichen Herkunftsländer löst ein ausgepräg-

tes Gefühl der Entfremdung, des Andersseins beziehungsweise des »Othe-

rings« (Biskamp 2016, S. 94; Foroutan 2019, S. 133) aus. Im Herkunftsland ih-

rer Vorfahren verspüren sie ihre nationale Identität am stärksten und diese

ist deutsch. Diese Subjekte, die in allen relevanten Lebensbereichen von ihren

vermeintlichen Herkunftsländern entkoppelt sind, begründen aus zwei Per-

spektiven die posthomogene Gesellschaft. Erstens erkennen siemit demBlick

auf sich selbst keinen anderen primären Ort der Zugehörigkeit. Zweitens er-

kennen andere in ihnen die Realität, dass sich Minderheiten permanent in

Deutschland verorten. In starker Anlehnung an Simmel (Simmel 1968) könnte

es wie folgt erklärt werden: Der »Fremde« (Simmel 1968, S. 64-66) ist eine Nor-

malität geworden (Simmel 1968). Der Fremde erkennt sich selbst nicht mehr

als Fremder, sondern begreift sich schon längst als Bürger (Simmel 1968). Die

posthomogene Gesellschaft beginnt nach dem Eingeständnis der letzten ein-

flussreichen Gesellschaftsstrukturen, dass die Homogenität geendet hat und

benötigt hierzu rassismusbetroffeneGruppen, die sich ohne einen Bezug oder

ausschließlich über einen subkulturellen oder folkloristischen Bezug zu einer

vermeintlichen Herkunftsgesellschaft als Deutsche begreifen. Sie finden sich

etwa als Afrodeutsche, Postmigranten, Deutschtürken und in vielen weiteren

Konstellationen wieder.

Bei »20 Prozent Bürgerinnen und Bürgern mit Migrationshintergrund

(kann Deutschland) nicht mehr homogen gedacht werden« (Foroutan 2014,

S. 180-181).Dennochmuss das Argument vonBauer (Bauer 2018, S. 12), dass es

sich aufgrund einer »globalisiertenModerne« um eine »glattgeschliffeneMul-

tikulturalität handelt« (Bauer 2018, S. 12) hinterfragt werden. In einer weitge-

hend globalisiertenWelt findet sich eine Entgrenzung vormals lokaler Prakti-

ken, die für einen geteilten, globalen Wissens- und Sozialisierungsraum sor-

gen. Das Bild der Fremden, wie es Miller in seiner Schrift »Die Fremden in

unsererMitte« (Miller 2017a) zeichnet, die nun völlig unwissend und entfrem-

det der westlichen Kultur »hier« leben, ist wenig überzeugend. Vor allem da

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

der Westen als ein »Gesellschaftstyp« (Hall 2012, S. 138) nicht auf einen Raum

begrenzt ist, sondern durch Merkmale charakterisiert ist, findet er sich als

Folge des Kolonialismus in allen Weltteilen wieder (Hall 2012, S. 138ff.). Un-

längst werden nicht alle Menschen mit Migrationshintergrund als Minder-

heiten erkannt oder benannt. Wie später erläutert wird, sind es zumeist die

postkolonialen Subjekte, die in populären Dialogen der Gegenwart als Men-

schen mit Migrationshintergrund benannt werden. Anders als nach statisti-

schen und wissenschaftlichen Maßstäben ist ein Mensch mit Migrationshin-

tergrund im öffentlichen Raum ein Ersatzdiskurs für nicht-weiße Menschen.

Zudem sind diejenigen, die als Fremd erkannt werden nicht in all ihren Fa-

cetten abweichend, sondern wie die Moderne »hybridisiert, ausdifferenziert,

pluralistisch und stets umkämpft« (Fraser 2017, S. 79). Beispielsweise könnte

ein adoptierter schwarzer Mensch, der in einer ländlichen bayrischen Familie

aufwächst, dennoch alltäglich als fremd gelesen werden. Er ist in all seinen

Facetten seinem Sozialisationsumfeld gleich, trotzdem macht ihn die stetige

Rassifizierung im Alltag zu einem hybridisierten Deutschen.

Die posthomogene Gesellschaft hat begonnen. Es wird nicht die letzte

posthomogene Gesellschaft sein, da sich immer wieder neue Verhandlungen

um Zugehörigkeit ergeben werden. Die Bestimmung von Homogenität ist

kein objektives Verfahren, sondern eine diskursive und umkämpfte Imagina-

tion. Entscheidend für den Übergang aus einer homogenen Gesellschaft in ei-

ne Posthomogene ist nicht nur die »Mehrheitsgesellschaft« (Bühl 2017, S. 127)

geprägt von den Anderen, sondern vielmehr ist es ein Zusammenspiel mit der

Selbstbestimmung des ehemals rassifizierten Anderen. Es sind die Anderen,

die sich nachvollziehbar und logisch in die nationale Identität einschreiben

wollen und hierdurch Konflikte um die Bestimmung einer kollektiven, natio-

nalen Identität auslösen. In gewisser Weise wird ein postkoloniales Subjekt

nicht integriert, sondern es integriert sich, insofern es zulässig, möglich, le-

gitim und kollektiv gewollt ist.

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Das Ende der Homogenität 119

3.7 Die posthomogene Gesellschaft

»Der Konflikt um Flucht und Migration ist mehr als ein Kampf um knappe

Ressourcen und soziale Anrechte. Er ist ein Kulturkampf um die Zukunft un-

serer Gesellschaften.Wollenwir zurück zur Idee der homogenenNation, die

durch gemeinsame Abstammung und Kultur schicksalhaft verbunden ist –

oder wollen wir denWeg in einemultiethnische, multireligiöse, multikultu-

relle Gesellschaft weitergehen, denwir längst eingeschlagen haben?« (Fücks

2017, S. 92).

Die von Fücks abgebildeten Pole werden ebenfalls von Karakayali und Me-

cheril in einer anderen Terminologie benannt (Karakayali und Mecheril 2018,

S. 225). Die posthomogene Gesellschaft ist in diesem Zwischenraum veror-

tet. Sie ist der Verhandlungsraum zwischen den beiden von Fücks skizzier-

ten Polen. Der eine Pol zieht die Gesellschaft in die Richtung einer Rückkehr

zur Homogenität und ist nicht nur von rechten Kräften, sondern auch von

Mitgliedern der gesellschaftlichen Mitte besetzt (Fücks 2017, S. 92). Der an-

dere Pol zieht die Gesellschaft zu Modellen egalitärer Anerkennung von Ver-

schiedenheit, ob es Religion, Kultur oder Ethnizität sei (Fücks 2017, S. 92). Im

Mittelraum zwischen diesen beiden Polen ist die posthomogene Gesellschaft

verortet. Keinesfalls da sich die posthomogene Gesellschaft in ihrem inners-

ten aus beiden Polen gleichermaßen speist oder zu keinem der Pole tendiert.

Vielmehr bildet das Vorhandensein beider Pole die Realitäten einer postho-

mogenen Gesellschaft. In der posthomogenen Gesellschaft verläuft eine of-

fene Verhandlung über die Zukunft polarer Ausrichtung. Zeichen und Auf-

brüche für beide Pole lassen sich in der Gesellschaft mannigfaltig finden. So

sind es Pole, die Ambivalenzen oder auchmittige Verortungen zulassen. Zwei-

felsfrei verkörpert die postkoloniale Theorie, die postmigrantische Bewegung

oder auch die sogenannte Flüchtlingsbewegung den Pol einer Gesellschaft, die

nach egalitärer Vielfalt strebt. Währenddessen verkörpern die Neue Rechte,

die Heimatpolitik der Bundesregierung oder die politische Bewegung zum

verstärkten Grenzschutz den Pol einer Rückkehr zur Homogenität. Gleich-

wohl verbergen sich hinter den Polen auchMobilisierungen, die sich konflikt-

haft gegenüberstehen, obwohl sie gleichsam an der Aufrechterhaltung des

»Mythos der nationalen Reinheit« (Foroutan 2018, S. 279) arbeiten. Beispiels-

weise positioniert sich das Heimatministerium des Bundes öffentlich gegen

rechtsextreme Organisationen und ist selbstverständlich in vielerlei Hinsicht

von der Neuen Rechten zu unterscheiden.

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Jedoch sind politische Interventionen wie ein verstärkter Grenzschutz, ei-

ne Begünstigung der Renaissance des »Homogenisierungsbegriffs« (Kaschu-

ba 2001, S. 45) Heimat (Kaschuba 2001, S. 45), die ablehnende Haltung ge-

genüber der Zugehörigkeit der größtenMinderheitenreligion zuDeutschland

oder die wiederholte Abwesenheit des verantwortlichen Bundesinnenminis-

ter auf der in seiner Ressortverantwortung liegenden Integrationskonferenz,

sind Anzeichen für eine begünstigende Haltung für den Pol der Homogeni-

tät. Deswegen wird Bundesinnenminister Seehofer von Varela und Mecheril

eine Reproduktion »rechter Hegemonie« (Varela und Mecheril 2016, S. 12) zu-

geschrieben.

Nachdem Deutschland seit den 1960er Jahren eine Einwanderungsgesell-

schaft ist (Fücks 2017, S. 92f.), kann heute die Heterogenität der deutschen

Bevölkerung als empirisch evident angenommen werden (Terkessidis 2017,

S. 17). Wildt sieht die »Grenze zwischen Volk und Nicht-Volk nicht mehr her-

metisch geschlossen« (Wildt 2017, S. 145) und verweist damit auf einen wich-

tigen Aspekt. Es ist erwartbar, dass diese Durchlässigkeit die Heterogenität

weiter ansteigen lässt. Ergänzend bewegen sich Subjekte in Wahrnehmung

und Zuschreibung ebenfalls zwischen der Grenze von Zugehörigkeit und Aus-

geschlossenheit. Ohne den populär sehr ausgiebig diskutierten Fall des ehe-

maligen Fußballnationalmannschaftsspielers Özils imDetail erörtern zu wol-

len, verdeutlicht er diesen Effekt sehr deutlich. Während Özil noch wenige

Jahre zuvor eine Verkörperung der endenden, ethnischen Homogenität des

Deutschen darstellte, ist er später öffentlich, wirkmächtig aus dem Deutsch-

Sein ausgeschlossen worden. Ergo ist es eine entscheidende Neuerung nach

dem Ende der Homogenität, dass Deutsch-Sein fragil sein kann. Während

nationale Zugehörigkeit historisch eine hohe Stabilität aufwies sind gerade

rassifizierte Subjekte in der Gegenwart von einem fragilen Einschluss betrof-

fen. So wird bei beruflichen und gesellschaftlichen Erfolgen ihre deutsche

Identität im medialen Diskurs betont, aber gleichsam kommt es bei Fehltrit-

ten zu einem ebenso zügigen Ausschluss aus der nationalen Zugehörigkeit.

In einer realisierten multikulturellen Gesellschaft wäre dies nicht möglich,

da endgültig die Subjekte an keinem zweiten Ort mehr verortet werden. In

dermultikulturellen Gesellschaft sind sie ausschließlich und stabil demDeut-

schen zugehörig. An den Beispielen von Barack Obama oder Kamala Harris

erleben wir einen Rückschritt aus der multikulturellen in die posthomoge-

ne Gesellschaft, da bei ihnen der Versuch unternommen wird, sie aus der

nationalen Zugehörigkeit auszuschließen und ihre Legitimität auf politische

Teilhabe von Teilen der amerikanischen Gesellschaft aktiv bestritten wird. In

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Das Ende der Homogenität 121

der posthomogenen Gesellschaft kann eine zweite Zugehörigkeit stets gegen

den Anderen mobilisiert werden. Die posthomogene Gesellschaft betont da-

mit den Umstand fragiler Zugehörigkeit von Minderheiten zur nationalen

Identität.

Diese Verhandlung um Zugehörigkeit und Ausschluss verläuft, wie Kara-

kayali undMecheril feststellen imModus von Krisen (Karakayali undMecheril

2018, S. 225-232). In der deutschen Gegenwart sind es nicht die alltäglichen

Herausforderungen der posthomogenen Gesellschaft, die die gesellschaftli-

che Debatte mobilisieren, sondern die krisenhaften Momente dieser. Krisen-

hafte Momente, wie rechte Gewaltstraftaten oder die Wahlergebnisse rech-

ter Parteien mobilisieren den Diskurs um Zugehörigkeit und Ausgrenzung.

Krisen eröffnen Debatten um Rassismus. Selten ist es jedoch die Persistenz

struktureller sowie institutioneller Rassismen, die Rassismusdebatten ansto-

ßen. Die Einbettung der Zugehörigkeitsdebatte in Krisen hat für die Auf-

rechterhaltung des Homogenitätsmythos eine wichtige Funktion (Karakayali

und Mecheril 2018, S. 231). Die wiederholte Inszenierung von Krisen, ob sie

von der weißenMehrheit oder von rassifiziertenMinderheiten ausgehen, ver-

stärken den Mythos »unüberbrückbarer (…) ethnische(r) Differenzen« (Beck

2004, S. 82). Hierbei wird nach El-Tayeb die Krise häufig als ein einzigartiger

Moment inszeniert und im Anschluss als eine »nie dagewesene(n) Herausfor-

derung (…) stilisiert« (El-Tayeb 2016, S. 156). Die vielen Krisen signalisieren

damit im Gesamtbild ein langsames Scheitern im Übergang von einer post-

homogenen in eine multikulturelle Gesellschaft. Dieses konstruierte Schei-

tern ermöglicht den »Ruf nach dem Konformismus der Gemeinschaft« (Beck

2004, S. 82) und dadurch eine Rückbesinnung auf nostalgische Imaginatio-

nen der Homogenität. Demzufolge ist es notwendig für den Übergang in eine

multikulturelle Gesellschaft das Verhältnis zwischen Mehr- und Minderhei-

ten nicht mehr im Krisenmodus der posthomogenen Gesellschaft zu verhan-

deln, sondern eine normalisierte Debatte zu rassismusbedingten Konflikten

zu etablieren. Die Krisen werden vom Problem zum Symptom unterliegender

gesellschaftlicher Missstände.

Auffällig ist, dass die Theorie bisher wiederholt vom Übergang in eine

multikulturelle Gesellschaft ausgeht und den Rückgang in eine homogene Ge-

sellschaft ausschließt. In Übereinstimmung mit Czollek (Czollek 2018, S. 13-

14) und Mecheril (Mecheril 2003, S. 390) ist die Wiederherstellung von Ho-

mogenität nur unter »einem immensen Aufwand an Gewalt« (Mecheril 2003,

S. 390) realisierbar. Nun könnte eingewendet werden, dass es schlichtweg zu

einer erneuten Nicht-Anerkennung der Minderheiten kommen könnte und

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

damit, nach der vorliegenden Definition dieser Theorie einen Rückgang in

die homogene Gesellschaft verwirklichen könnte. Czollek schreibt von einer

»ethnischen und kulturellen Reinigung« (Czollek 2018, S. 14), die notwendig

wäre. Damit erkennt Czollek ebenfalls die Notwendigkeit »epistemischer Ge-

walt« (Spivak 2011, S. 42) für das Projekt der Homogenität an, da die Teilha-

be und (Re-)Produktion des ehemals kolonisierten Subjekt tief in die deut-

sche Gesellschaft eingewoben sind. Die gegenwärtige Stellung im kulturellen

Prozess zu tilgen, wäre ohne epistemische Gewalt nicht möglich. Aus dieser

Einsicht speist sich der breite Konsens in der Wissenschaft über die äußerst

unwahrscheinliche Rückkehr zu einer homogenen Gesellschaftsordnung. Für

Bielefeldt ist der gegenwärtige Umstand einer vielfältigen Gesellschaft »ir-

reversibel« (Bielefeldt 2007, S. 57). Hierdurch kann es, wie zuvor erläutert,

nur dann neuen Homogenität kommen, wenn Homogenität entlang neuer

Demarkationslinien definiert wird. Somit ist die posthomogene Gesellschaft

bei einer friedvollen Gesellschaftsentwicklung eine Gesellschaft, die sich in

Richtung einer multikulturellen Gesellschaft weiterentwickeln wird, außer es

kommt in Deutschland erneut zu einem Akt der Gewalt.

Die zum Anfang des Abschnitts benannte Polarisierung der gesellschaft-

lichen Debatte um Vielfalt hätte nach Foroutan entlang anderer Konfliktfel-

der der Gesellschaft auftreten können (Foroutan 2018, S. 277). Denn das Pro-

jekt der vielfaltsorientierten Öffnung der Gesellschaft beschränkt sich kei-

nesfalls auf rassismusbetroffene Minderheiten, es wären andere dauerhafte

Trennlinien wie die der sexuellen Orientierung oder der sozialen Frage als

Bezugspunkte denkbar. Weshalb ist gerade die Frage nach ethnischer Iden-

tität in der deutschen Gegenwart für den Konflikt um Vielfalt so entschei-

dend? Für Foroutan liegt die Erklärung »in derMarkierung dermigrantischen

Anderen, (bei der) die Pluralität sichtbarer und manifester« (Foroutan 2018,

S. 277) zu sein »scheint« (Foroutan 2018, S. 277). Dies ist zunächst einleuch-

tend und kann um zwei weitere Argumente ergänzt werden. Aufgrund der

weitgehenden Abwesenheit gesellschaftlicher Kapazitäten zur Besprechung,

Erforschung und Bekämpfung von Rassismus sind rassistische Haltungen ein

ungelöstes Problemder Gesamtgesellschaft.Dahinter verbirgt sich ein großes

Potential für die Re-Mobilisierung von Rassismus. Entscheidender ist jedoch

die lange historische Verbundenheit von Nationalismus und Rassismus (Ba-

libar 2006, S. 232). Da sich die Abwehrbewegung gegen Vielfalt in nationalis-

tischen Bewegungen mobilisiert, scheint ein Vorrang von Rassismus vor an-

deren Formen von Diskriminierung und Ausgrenzung eine logische Schluss-

folgerung darzustellen. Die tiefe Verwobenheit von Nationalismus und Ras-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Das Ende der Homogenität 123

sismus bedingt die vorrangigeMobilisierung des ethnischen Konflikts.Natio-

nalistische, politische Bewegungen folgen damit ihren langlaufenden Pfadab-

hängigkeiten, die auch durch Rassismus geprägt sind. Neben dem überzeu-

genden Argument von Foroutan ist ebenfalls die Einbettung des Pols einer

homogenen Gesellschaft in die nationalistische Bewegung erklärend für den

Fokus auf die rassismusbedingte Trennlinie in der Gesellschaft.

Die posthomogene Gesellschaft basiert auf der Anerkennung der Anderen

als dauerhaft hier lebend, aber verhindert keineswegs »Othering« (Biskamp

2016, S. 94) im rassistischen Diskurs. Nach Arndt trifft die Zuschreibung Aus-

länder, und damit nicht zugehörig zum Deutschen zu sein, noch immer vie-

le rassismusbetroffene Menschen (Arndt 2017, S. 141). Diese Praxen sind ein

Ausdruck der alltäglichen Verhandlungen von Zugehörigkeit. Im Mittelpunkt

steht dabei keine Ansprache, sondern eine Absprache. Der Akt der Zuschrei-

bung ein Ausländer zu sein, hat die spezifische Funktion, sich im umstrit-

tenen Diskurs um Zugehörigkeit zu positionieren und Menschen aktiv ihr

Deutsch-Sein abzusprechen. Es ist damit kein Akt deskriptiven Sprechens,

sondern ein Akt normativen Sprechens und fußt auf politischen Haltungen.

In der posthomogenen Gesellschaft gibt es daher kein Ende der Kämpfe um

Zugehörigkeit, die posthomogene Gesellschaft ist der zentrale »Schauplatz«

(Gutmann 2017, S. 99). Für ein tieferes Verständnis der posthomogenen Ge-

sellschaft hilft das Zitat von Todorov und Utz:

»Die Trennungslinie verläuft nicht zwischen multikulturellen und mono-

kulturellen Gesellschaften, sondern zwischen solchen, die ihrem Selbstver-

ständnis nach ihre innere Vielfalt akzeptieren und schätzen, und solchen,

die sie ausblenden und abwerten« (Todorov und Utz 2011, S. 96).

Zunächst verdeutlicht dieses Zitat das bereits ausgeführte Argument, dass im

Mittelpunkt von Zugehörigkeit nicht die empirisch messbare Homogenität

oder Heterogenität einer Nation steht. Es ist vielmehr das Verhältnis zur

inneren Heterogenität, dass entscheidend ist (Todorov und Utz 2011, S. 96).

Todorov und Utz machen mit zwei Handlungsformen, dem Ausblenden und

dem Abwerten, zwei verschiedene Strategien des exkludierenden Handelns

aus. Bei beiden handelt es sich um Formen von Gewalt. Die Einordnung von

Abwertung als Gewaltpraxis ist dabei selbsterklärend. Das Ausblenden ist

vielmehr durch die Analyselogik einer epistemischen Gewalt zu verstehen.

Denn das Ausblenden, also eine bewusste Ignoranz, stellt einen Akt epistemi-

scher Gewalt dar, die zu weiteren Gewaltformen führen kann. Beispielsweise

kann die fehlende Berücksichtigung von Minderheiten im politischen Be-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

trieb zu einer nachhaltigen Exklusion ihrer politischen Interessen führen.

Das Ausblenden ermöglicht eine politische Entrechtung. Folglich ist die

jahrzehntelange Nichtanerkennung der Selbstbeschreibung als Einwan-

derungsgesellschaft in vielen westlichen Staaten (Ha 2016b, S. 50-51) eine

Praxis mit dominanter postkolonialer Prägung. Die fortwährende Leugnung

einer legitimen und gewollten Existenz des Anderen innerhalb der Nation,

ermöglichte seine Entrechtung im politischen Prozess und die Blockade

seiner politischen Partizipation. In der posthomogenen Gesellschaft verläuft

nun die Verhandlung um das »Akzeptieren und Schätzen« (Todorov und Utz

2011, S. 96). Demnach markiert die posthomogene Gesellschaft ebenfalls in

der Dichotomie von Todorov und Utz den Raum dazwischen.

Die posthomogene Gesellschaft beschreibt eine Gesellschaft, in der es zu

einer kollektiven Anerkennung von Vielfalt, im Sinne einer Anerkennung der

irreversiblen Anwesenheit von postkolonialen Subjekten, gekommen ist. Die

posthomogene Gesellschaft ist die Gesellschaftsordnung, in der sich nun die

Verhandlung zwischen zwei Polen, desWunsches nachHomogenisierung und

des Wunsches nach egalitärer Vielfalt, vollzieht. Nach dem Ende der Homo-

genität führt sie, mit all ihren Kämpfen und Konflikten, insofern sie von ge-

sellschaftsweiten Gewaltformen absieht, in eine multikulturelle Gesellschaft.

Sie unterscheidet sich von der homogenen Gesellschaft, da keine einfluss-

reiche, gesellschaftliche Strömung mehr die Heterogenität der Bevölkerung

leugnet. Sie unterscheidet sich von einer multikulturellen Gesellschaft, da ei-

ne gleichberechtigende Anerkennung, im Sinne einer gleichberechtigten Teil-

habe an allen Teilsystemen der Gesellschaftsordnung, von rassifiziertenGrup-

pen noch nicht realisiert ist. Die posthomogene Gesellschaft ist der Raum

dazwischen.

3.8 Reaktionen auf die posthomogene Gesellschaft

Anlass für diese Schrift ist nicht die posthomogene Gesellschaft selbst, son-

dern die Reaktionen auf die posthomogene Gesellschaft. Die Schrift argu-

mentiert, dass zentrale politische Bewegungen sowie Konflikte eine Reaktion

auf die posthomogene Gesellschaft darstellen. ImMittelpunkt steht dabei das

Erstarken des politischen Rassismus als Reaktion auf die posthomogene Ge-

sellschaft in Form des Aufstiegs rechter Bewegungen. Bevor drei dominante

Formen der Reaktion auf die posthomogene Gesellschaft erläutert werden, ist

zunächst zu begründen, weshalb es zu einer Reaktion auf die posthomogene

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Das Ende der Homogenität 125

Gesellschaftsordnung kommt. Daher lautet die zentrale Frage für den folgen-

den Abschnitt: Weshalb führt die posthomogene Gesellschaft zu politischen

Verwerfungen und Konflikten?

Eine wiederkehrende Erläuterung, welcher ebenfalls Sanyal (Sanyal 2019)

folgt ist der Bezug auf »die Reform des Staatsbürgerschaftsrecht« (Sanyal

2019, S. 103) und der damit aufkommenden »Debatte darum (…), wer und was

wirklich deutsch ist. (Sanyal 2019, S. 103). Sanyal folgt dem etablierten Argu-

ment, dass die rechtliche Neudefinition von nationaler Zugehörigkeit zu ei-

nemKonflikt mit dem tradierten ethnischen Selbstverständnis vonMenschen

deutscherHerkunft führte.Gleichsam forderten rassifizierte Subjektemit der

Aneignung einer deutschen Identität die Norm des Deutschen als weißeMen-

schen (Hund 2018) heraus. Damit mobilisierte sowohl das vermeintlich be-

drohte ethnische Selbstverständnis weißer Menschen als auch die Aneignung

einer deutschen Identität postkolonialer Subjekte einen Konflikt in der post-

homogenen Gesellschaft. Lange Zeit war »Migration (…) in der Bundesrepu-

blik als Ausnahme konzipiert« (Sanyal 2019, S. 104-105). Mit dem Übergang

in die posthomogene Gesellschaft ist ein Konsens über Migration und die

zukünftige Zusammensetzung der deutschen Gesellschaft zerbrochen. Eben-

diese Bruchlinie hat einen Konflikt mobilisiert. Obwohl diese bekannten Er-

klärungsmuster nicht negiert werden sollen, sind sie als Erklärung für die

Intensität gegenwärtiger Konflikte nicht ausreichend. Daher werden im Fol-

genden weitere Argumente eingeführt und erläutert.

Das erste Argument bezieht sich stark auf die Definition der postho-

mogenen Gesellschaft im vorhergehenden Abschnitt. Die posthomogene

Gesellschaft wurde definiert als ein Ort zwischen zwei Polen – der homo-

genen und der multikulturellen Gesellschaft. Jene Polarisierung erzeugt

den Konflikt. Hall nennt diese Pole »Formen der dominanten kulturellen

Postmoderne« (Hall 2012, S. 59) und verweist auf ihre Übertragung in ge-

sellschaftliche Konflikte (Hall 2012, S. 59f.). Da Menschen sich zunehmend

entlang dieser zwei Pole mobilisieren, steigt das Potential für »antagonis-

tische« (Hirschmann 2017, S. 47) Konflikte. Dabei verlaufen die antagonis-

tischen Konflikte nicht nur innerhalb staatlicher Ordnungen. Durch die

zunehmende Zahl Anderer steigt das Zugriffsrecht und der Einfluss »kos-

mopolitische(r) Rechtsnormen« (Benhabib 2016, S. 172) auf die Gesellschaft,

da der Umgang mit dem Staatsbürger des Drittstaates in vielerlei Hinsicht

Fragen außerstaatlichen Rechts aufwirft. So sind die Fragestellungen von

Migration und Flucht kein ausschließlich nationalstaatlicher Bereich der

Regulierung. Nationale Ordnungen wehren sich zunehmend vor dem Zugriff

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

und der Geltung internationalen Rechts. Zugleich erleben die Anderen, dass

eine Nicht-Zugehörigkeit zur Nation das Potential einer Entrechtung birgt

(Benhabib 2016, S. 172). Diese rassifizierten Subjekte, die alltäglich den »Ab-

wehrreflexe(n)« (Benhabib 2016, S. 172) ausgesetzt sind, werden hierdurch zu

Widerständigkeit mobilisiert. Beispielsweise führt die alltägliche Erfahrung

von Rassismus zu einer Politisierung der Gleichheitsfrage im politischen

System. So zeigt sich bereits an diesem Argument, dass keinesfalls nur

die Abwehrbewegung zu manifesten Reaktionen auf die posthomogene

Gesellschaft führt, sondern auch die »Emanzipationskämpfe« (Mouffe 2019,

S. 12-13) der Anderen eine entscheidende Rolle einnehmen. Es sind beide

Pole, die Konflikte in der posthomogenen Gesellschaft erzeugen, doch ist

das wichtigste Anliegen der Einen die Ausgrenzung und der Anderen die

Gleichheit.

Treibend für Konflikte in der posthomogenen Gesellschaft sind, obwohl

Kimmel einen sukzessiven Abbau vonDiskriminierungsmechanismen imhis-

torischen Vergleich feststellt (Kimmel 2016, S. 11) die Kontinuität von diskri-

minierenden Ausschlusspraktiken wie dem Rassismus (Kimmel 2016, S. 11).

Der Rassismus in den 1950er Jahren ist in vielen westlichen Gesellschaften

nicht mit dem Rassismus der Gegenwart gleichzusetzen, doch ist Rassismus

noch immer vorhanden. Dabei haben sich nicht alle Formen von Rassismus

kontinuierlich demobilisiert, sondern gerade der »Kulturalismus« (Müller-Uri

2014) hat sich in der Gegenwart verstärkt (Müller-Uri 2014, S. 14). Wenngleich

Müller-Uri diese These in ihrer Schrift vor allem auf den anti-muslimischen

Rassismus bezieht (Müller-Uri 2014, S. 14), so sind an dieser Stelle ebenso

der kulturalisierte Rassismus gegenüber anderen rassifizierten Gruppen ge-

meint, da im Modernen Diskurs des anti-schwarzen Rassismus nun das Bild

»des Afrikaners« sowie »der afrikanischen Lebensweise« als Chiffre zur Kom-

munikation von Rassismen verwendet wird. Der »cultural turn« (Malik 2018,

S. 13) bewirkte eine »Kulturalisierung« (Müller-Uri 2014, S. 14) politischer De-

batten bis in die Gegenwart (Müller-Uri 2014, S. 14). Von dem Sachverhalt los-

gelöste kulturelle sowie ethnische Identitäten werden für politische Debat-

ten als relevant erklärt und anschließend als Integrationskonflikte verhandelt.

Ursächlich hierfür ist die Kulturalisierung und manchmal gar Rassifizierung

von politischen Konflikten.

Ein weiterer Faktor für die Mobilisierung der Pole ist die wiederholte, öf-

fentliche Beschwörung eines »Kulturkampfes« (Münkler und Münkler 2016,

S. 202). Das historische Bild von antagonistisch gegenüberstehenden Kultu-

ren findet sich, wie im vorherigen Kapitel skizziert, bereits im früheren Ras-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Das Ende der Homogenität 127

sismus der Aufklärung. Doch hat die Schrift »The clash of civilizations« (Hun-

tington 2002) von Huntington zunächst in der Wissenschaft und später in

der Gesamtgesellschaft die Imagination eines laufenden Kulturkampfes ein-

flussreich reaktiviert. Spätestens mit der Übertragung dieser Logik inner-

halb der auflagenstarken Schrift »Deutschland schafft sich ab« (Sarrazin 2010)

hat sich die Vorstellung eines laufenden Kulturkampfes bei vielen Menschen

verankert. Bühl markiert Sarrazins Schrift als ein »rassistisches Buch« (Bühl

2017, S. 11), das »millionenfach« (Bühl 2017, S. 11) verkauft wurde (Bühl 2017,

S. 11).Münkler undMünkler sehen gerade in der Beschwörung des Okzidents,

der nun verteidigt werden muss, eine Triebfeder von gesellschaftlichen Kon-

flikten (Münkler und Münkler 2016, S. 202). Hierbei ist an viele rechtsextre-

me und rassistische Bewegungen zu denken, die in der Semantik von Ab-

wehr, Verteidigung und Selbstschutz gewaltvoll Rassismen reproduzieren so-

wie zu rassistischer Gewalt greifen. Im Zuge dieser kulturkämpferischen, po-

litischen Bewegungen kam es wiederholt zu einer lautstarken Kritik an der

vermeintlichen »political correctness« und zu einer schleichenden, absichts-

vollen Verschiebung von »Sagbarkeitsgrenzen« (Foroutan 2019, S. 165). Der

imaginierte Kulturkampf, sowie die daraus resultierenden Handlungen, be-

günstigen eine fortlaufende Kulturalisierung sowie Rassifizierung politischer

Debatten. Im Rahmen dieser Entwicklung scheint damit die Frage nationaler

Zugehörigkeit ebenfalls für eigentlich entfernte politischeThemen relevant zu

sein. Im negativsten Sinne wird die deutsche Gegenwart als ein Mainstrea-

ming von nationalistischer und rassifizierender Rhetorik erlebt.

Die Kulturalisierung politischer Debatten (Müller-Uri 2014, S. 14) wird

durch die fortwährende Wiederentdeckung des Anderen (El-Tayeb 2016,

S. 156) verstärkt. Nach Terkessidis wird jede Migrationsbewegung erneut als

»eine Art Epiphanie betrachtet« (Terkessidis 2017, S. 11). Die Reaktionen auf

die fliehenden Menschen im Jahr 2015 haben nicht auf der Annahme einer

vorhandenen Heterogenität gefußt. Öffentliche Diskurse zeigten nicht das

Bild einer Aufnahmegesellschaft ab, die viele Jahrzehnte Erfahrung in der

Aufnahme von fliehenden Menschen hat, sondern vielmehr einer Aufnah-

megesellschaft, die angesichts dieser außergewöhnlichen Herausforderung

überfordert und hierdurch im Inneren bedroht sei. Die anschließenden

Diskurse stellten die Frage, wie sich die Anderen in einer als homogen

konstruierten Nation integrieren können und wie sich weiße Deutsche nun

an diese neuen Fremden »gewöhnen« (Terkessidis 2017, S. 11) müssen (Ter-

kessidis 2017, S. 11). Diejenigen mit Flucht- und Migrationserfahrung in der

deutschen Gesellschaft sind nicht als Potential, sondern als ein mögliches

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Problem für die Teilhabe der Neuankommenden diskutiert worden. Es bildete

sich erneut ein defizitorientierter Diskurs um die Zuwanderung (Terkessidis

2017, S. 27). Da von weiten Teilen der Gesellschaft die (Zwangs-)Migration im

Jahr 2015 nicht als eine routinehafte Wiederkehr von bekannten Migrations-

bewegungen erlebt wurde, sondern als eine Außergewöhnlichkeit, führt auch

dies zu Konflikten. Für Verfechter einer homogenen Gesellschaftsordnung

gilt die Überzeugung, eine posthomogene Gesellschaft hätte verhindert

werden können. Die wissenschaftliche Annahme einer zu Heterogenität

tendierenden Moderne, die wir bei Habermas (Habermas 1997, S. 612) oder

Taylor (Taylor 2017, S. 49) wiederfinden, wird nicht geteilt. Vielmehr ist die

posthomogene Gesellschaft für Verfechter der Homogenität ein Ergebnis,

aus ihrer Sichtweise, fehlgeleiteter politischer Entscheidungen. Empirisch

überzeugender ist allerdings, dass der Übergang in die posthomogene

Gesellschaft lediglich beschleunigt wurde. Nur eine Leugnung der bereits

anwesenden, kolonialisierten Subjekte kann die politische Fokussierung

und Fetischisierung auf diese (Zwangs-)Migrationsbewegung im Jahr 2015

erläutern. Da in der Neuen Rechten das Jahr 2015 als ein Fixpunkt für den

Übergang in die posthomogene Gesellschaft stilisiert wird, sind der Zeit-

punkt und die Form entscheidend für die Konflikte in der posthomogenen

Gesellschaft. Die Reduktion der Anwesenheit nicht-weißer Menschen auf

einen Fixpunkt verstärkt das Bild einer vermeintlich natürlichen Überforde-

rung der Mehrheitsgesellschaft. Weiterhin werden nicht-weiße Menschen

entrechtet, da die erst kürzlich stattgefundene Migration einen »Gästedis-

kurs« mobilisiert und dort die aus jahrzehntelanger Mitwirkung an der

deutschen Gesellschaft entstandenen, legitimen Ansprüche dethematisiert

werden. Zusammenfassend sind es in diesem Absatz drei Entwicklungen,

die eine Reaktionen auf die posthomogene Gesellschaft erzeugen: Erstens

die fortschreitende Kulturalisierung und Rassifizierung politischer Diskurse.

Zweitens der Konflikt, ob eine zunehmende Heterogenisierung politisch zu

verhindern gewesen wäre. Drittens die Konstruktion von dem Jahr 2015 als

ein Fixpunkt für die Ankunft von, nicht-weißen Menschen in Deutschland.

Da Migration eine Vorbedingung für die posthomogene Gesellschaft dar-

stellt, ist dieWahrnehmung vonMigration auch für die posthomogene Gesell-

schaft prägend. Nach Cassee ist die Wahrnehmung von Migration von einem

defizitorientiertem Blick geprägt (Cassee 2016, S. 211). Terkessidis analysiert,

dass nicht nur Migration selbst einen Makel darstellt, sondern innerhalb der

Migration ein Defizit verortet wird (Terkessidis 2017, S. 27). Migration ist in

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Das Ende der Homogenität 129

diesem defizitorientierten Blick vor allem durch Probleme geprägt (Cassee

2016, S. 211).

»In einer idealen Welt ›müsste‹ niemand migrieren, so der gemeinsame Te-

nor beider Seiten, und ›Ursachenbekämpfung‹ sei letztlich die beste Reakti-

on auf die ›Migrationsströme‹ der Gegenwart« (Cassee 2016, S. 211).

»Das hegemoniale Diktat der Sesshaftigkeit« (Yildiz 2018, S. 31) wird in der de-

fizitorientierten Wahrnehmung von Migration sichtbar. Denn Migration sei

keine normalisierte, menschliche Handlungspraxis. Migration folgt auf Pro-

bleme sowie Unzulänglichkeiten (Cassee 2016, S. 211) oder ist in der Theorie

der »Push-und-Pull-Faktoren« die Folge von einem zumeist wirtschaftsgetrie-

benen Begehren. Sowohl Migration als Ganzes als auchMigranten selbst wer-

den in diesem Denken somit Signalträger von Problemen und Aneignungs-

wünschen. Die posthomogene Gesellschaft signalisiert die Verstetigung von

Migration als Normalität und beendet eine Erzählung »als spezifische histori-

sche Ausnahmeerscheinung« (Yildiz 2018, S. 31). Diesem Eingeständnis folg-

te die Verabschiedung eines sogenannten Fachkräfteeinwanderungsgesetzes

auf Bundesebene. Obwohl dieses Gesetz von Ha (Ha 2016a) aufgrund seiner

exkludierenden »Techniken« (Ha 2016a) kritisiert wird (Ha 2016a, S. 116f.), ist

es ein Nachweis für die, wenngleich kritische, Anerkennung der fortwähren-

denMigration.Damit wird aus der Perspektive vonHomogenitätsverfechtern

Migration nicht nur normalisiert, sondern als moralisch gut oder notwendig

markiert. Hiergegen entsteht ein rassistisches Aufbegehren. Die Kritik an der

posthomogenen Gesellschaft fußt letztlich auf der Kritik an Migration selbst,

denn die posthomogene Gesellschaft verkörpert für Manche das entscheiden-

de Ergebnis der Migration. Umgekehrt wird Migration für die posthomoge-

ne Gesellschaft verantwortlich gemacht. Für Homogenitätsverfechter besteht

ein dialektisches Schuldverhältnis zwischen Migration und posthomogener

Gesellschaft.

Die Reaktionen auf die posthomogene Gesellschaft sind zusätzlich von

emotionalen Stimmungen geprägt. Die Schaffung einer posthomogenen Ge-

sellschaft signalisiert für Manche einen Sehnsuchtswunsch und für Andere

ein Schreckgespenst. Es sind damit Euphorie sowie Enttäuschung, die sich

zunächst in Emotionen und später in politische Haltungen übersetzen. Ha

identifiziert bei den Homogenitätsverfechtern sogar eine »Trauer« (Ha 2016a,

S. 116f.) über das sich verändernde »Deutschlandbild« (Ha 2016a, S. 116f.).

Varela und Mecheril markieren eine »Zeit des Zelebrierens von ›Diversity‹ »

(Varela und Mecheril 2016, S. 12), die endet. Nach Varela und Mecheril ist die

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

begeisterndeWertschätzung für Diversität, ebendiesem zuvor beschriebenen

defizitorientiertem Diskurs gewichen. Doch ist in der Gegenwart vielmehr

ein ambivalenter Rhythmus zwischen kollektiver Euphorie und kollektiver

Enttäuschung auszumachen. In dichterwerdenden Abfolgen wird Vielfalt

zelebriert und im Anschluss erneut defizitorientiert besprochen. Momente

kollektiver Euphorie für die posthomogene Gesellschaft, wie das Gewinnen

der Fußballweltmeisterschaft im Jahr 2014 sowie die Selbstinszenierung der

»Willkommenskultur«, folgen Momente kollektiver Enttäuschung, wie der

Debatte um die Kölner Silvesternacht oder einer »Angst vor Vielfalt« (Malik

2018, S. 17f.). Gerade die emotionalen Stimmungen begünstigen beispiels-

weise »die gesellschaftliche Spaltung in der Flüchtlingsfrage« (Münkler und

Münkler 2016, S. 8). Eine bewusste oder unbewusste Emotionalisierung der

politischen Debatte rund um die nationale Zugehörigkeit hat Reaktionen auf

die posthomogene Gesellschaft erzeugt. Dabei divergieren die moralischen

und emotionalen Bewertungen beispielsweise der geflüchteten Menschen

stark (Münkler und Münkler 2016, S. 85). Die Emotionalisierung der öffent-

lichen Debatte um nationale Zugehörigkeit ist weniger Ursache für die Art

der Reaktionen als Beförderer einer Reaktionsintensität.

Für Reaktionen auf die posthomogene Gesellschaft sorgt der Rollen-

wandel von rassifizierten Minderheiten. Aus der zugewiesenen Position in

prekarisierten, innerstädtischen Wohnlagen sowie »prekären Jobs im Nied-

riglohnsektor« (Müller-Uri 2014, S. 125) emanzipierten sie sich (Müller-Uri

2014, S. 125). Die sukzessive Ausweitung ihrer Rechts- und Sozialstellung (El-

Mafaalani 2018, S. 15) aufgrund einer »internationalen Integration« (Bhabha

2012, S. 41) sowie aufgrund eines marginalen Abbaus von Diskriminierung

rückten Minderheiten näher an eine Gleichstellung. Das Gleicher-Sein,

jedoch noch nicht Gleich-Sein, erzeugte eine wahrgenommene Konkur-

renzsituation (Koppetsch 2017, S. 212), die einer rassistischen Logik folgt

(Müller-Uri 2014, S. 125). Für das »Integrationsparadox« (El-Mafaalani 2018)

von El-Mafaalani ist diese These zentral. Eine Ausweitung von Zugehörig-

keit und Anerkennung hat zu einer Erhöhung gesellschaftlicher Konflikte

zwischen Minderheiten und Mehrheiten geführt (El-Mafaalani 2018). In der

posthomogenen Gesellschaft erfahren Minderheiten erstmalig in großer

Breite eine Teilhabe an politischen und gesellschaftlichen Rechten. Aus

einer rassistischen Perspektive, welche das Recht auf Teilhabe innerhalb von

Deutschland vorrangig auf weiße Menschen bezieht, schafft diese Entwick-

lung rechte Reaktionen auf die posthomogene Gesellschaft. Das Argument

leitet zu einer indirekt wiederholt aufgegriffenen, aber noch nicht explizit

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Das Ende der Homogenität 131

benannten Begründung zurück. Kosnick stellt fest, dass die Vorstellung

von Deutschland als eine »national unit(s)« (Kosnick 2019, S. 176) also die

romantisierte Vorstellung einer homogenen und kulturellen Einheit noch

immer »(…) prevalent and relevant among a majority of Germans – even

among those who endorse multiculturalist ideas (…)« (Kosnick 2019, S. 176)

ist. Kosnick eröffnet eine rassismuskritische Erkenntnis zur Gegenwart.

Selbst für viele Befürworter von Migration ist der Deutsche nach wie vor

weiß. Die Akzeptanz von Vielfalt oder Migration bedeutet nicht zugleich

die Akzeptanz der Abschaffung ethnischer oder rassischer Definitionen

nationaler Zugehörigkeit. Zudem kann demokratietheoretisch ein rechtli-

ches Verständnis von Zugehörigkeit einem ethnokratischen Verständnis von

Zugehörigkeit übergeordnet sein. Daher könnte ein Migrationsbefürworter

auf einer demokratisch-rechtlichen Ebene den Anderen als Gleichen im

demokratischen Rechtsstaat anerkennen, aber ihn dennoch nicht als ein

Mitglied der deutschen Nation begreifen. Die Ausgrenzung auf der Ebene

von Partizipationsrechten endet, obwohl der »ethno-kulturell definiert(e)«

(Backes 2018, S. 115) »Volksstaat« (Backes 2018, S. 115) aufrechterhalten wird.

Somit entstehen in diesem Denken Zugehörige erster und zweiter Ordnung.

Deswegen bleibt die Aufrechterhaltung ethnokratischer Nationendefini-

tionen weder auf Rechte noch auf Migrationskritiker beschränkt. In einer

posthomogenen Gesellschaft wird allerdings nicht nur die Zugehörigkeit

zur Rechtsgemeinschaft, sondern auch zu der Nation verhandelt. Die breite

Nicht-Anerkennung nationaler Zugehörigkeit von nicht-weißen Menschen

führt zu weiteren Reaktionen.

Es finden sich noch andere Widersprüche, die zwischen den beiden Polen

für Reaktionen sorgen. Malik verweist auf die wachsende Kritik am »Multi-

kulturalismus« (Malik 2018, S. 35) seitens europäischer Regierungen und die

Entwicklung »einer neuen Doppelstrategie« (Malik 2018, S. 70).

»Auf der einen Seite setzten sie auf eine zunehmend restriktive Einwan-

derungskontrolle, um speziell nicht-weiße Immigranten auszuschließen.

Gleichzeitig schufen sie Rahmengesetzgebung, die darauf zielte, rassis-

tische Diskriminierung zu verbieten und die Integration schwarzer und

asiatischer Einwanderungsgruppen in die britische Gesellschaft zu ermög-

lichen« (Malik 2018, S. 70).

Auf diesen Widerspruch weist Habermas recht ähnlich hin (Habermas 1998,

S. 809). Mit dem Konzept einer »Festung Europa« (Habermas 1998, S. 809),

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

die sich überdies bei Treibel wiederfindet (Treibel 2011, S. 75)5, beschreibt er

die Abschottung Europas in deutlichen Worten, aber verweist zugleich auf

die innere Entwicklung zur »multikulturellen Gesellschaft« (Habermas 1998,

S. 809). Der Widerspruch in der Gesellschaft entwickelt sich entlang von Po-

litikfeldern. Eine antirassistische Bildungs- und Sozialpolitik, beispielsweise

in Form einer »Politik der Anerkennung« (Taylor 2017), kann mit einer ras-

sistischen Innen- sowie Außenpolitik, in Form einer »identitätspolitischen«,

genauer einer »weißen christlichen« (Arndt 2017, S. 29; El-Tayeb 2016, S. 56),

»Grenzpolitik« (Römhild 2018, S. 72-73) gepaart werden. Die Benennung der

europäischen Grenzpolitik als eine rassistische Praxis, kann harsch erschei-

nen. Doch sind die Europäische Union und Deutschland mit vielen Program-

men explizit mit der Förderung von Binnenmigration, als auch internationa-

ler Migration befasst (Römhild 2018, S. 72). Bei Freiwilligenaustausch, Aus-

tauschprogrammen für Studierende, Mobilitätsförderung von Wissenschaft-

lerinnen und Förderungen von Tourismus werden viele Formen von (zirku-

lärer) Migration gefördert (Römhild 2018, S. 72). Römhild argumentiert, dass

in kolonialer Tradition lediglich Migration aus prädominant weißen Welttei-

len in prädominant weiße sowie prädominant nicht-weiße Weltteile geför-

dert werden soll, aber eine umgekehrteMobilität aus prädominant nicht-wei-

ßen Weltteilen in prädominante weiße Weltteile wird durch das politisches

Handeln aktiv unterbunden (Römhild 2018, S. 72). Im europäischen Grenzre-

gime bleibt es relevant, ob man ein rassismusbetroffenes Subjekt ist (Röm-

hild 2018, S. 72). Aus diesem Grund entstehen Konflikte bei der Verarbei-

tung einer offenkundigen,moralischenWidersprüchlichkeit staatlichenHan-

delns. Deutschland praktiziert diese moralische Widersprüchlichkeit. Einer-

seits plädieren staatliche Organe für eine antirassistische Gesellschaft und

setzen sich mit millionenschweren Förderprogrammen wie der Förderlinie

»Demokratie leben« hierfür ein, anderseits unterstützt die Bundesregierung

den Ausbau der »Festung Europa« (Habermas 1998, S. 809) sowie eine Ver-

schärfung des Asylrechts (El-Tayeb 2016, S. 208). Nach Scheer ist das politi-

sche Handeln der Bundespolitik klar »(…) auf eine Problematisierung und die

Abwehr künftiger Fluchtmigration ausgerichtet (…)« (Scheer 2019, S. 167). Mit

5 Während Malik explizit auf die rassistische Form der Abschottung verweist (Malik

2018, S. 70), schreibt Treibel abstrakter von einer Abschottung »vor allem in Richtung

Süden« (Treibel 2011, S. 75), wohingegen Habermas in keine rassismuskritische, son-

dern eine rechtsbasierte Kritik setzt, mit dem Verweis in Klammern auf einer »grund-

rechtswidriger Einwanderungspolitik« (Habermas 1998, S. 809).

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Das Ende der Homogenität 133

diesem Handeln mobilisiert es beide Pole wiederholt für und gegen sich. Der

Konflikt um eine posthomogene Gesellschaft wird auf dieseWeise begünstigt.

In diesem Abschnitt wurden Gründe und Anlässe für die Reaktionen auf

die posthomogene Gesellschaft erörtert. Es ist nicht eine einzelne Ursache,

die eine konflikthafte Auseinandersetzung um die posthomogene Gesell-

schaft aufwirft. Bei vielen Beteiligten um den politischen Diskurs nationaler

Zugehörigkeit liegt eine ungleiche Gewichtung der einzelnen Beweggründe

vor. Der für diese Theorie zentrale Beweggrund eines aufkommenden Rassis-

mus in der Gesellschaft wird in späteren Kapiteln noch ausführlich beleuchte.

Der vorliegende Abschnitt hat vor allem argumentiert, dass die Beweggrün-

de komplexer sind als eine wiederholte Reduktion auf die Reaktionen auf

das neue Staatsbürgerschaftsgesetz im Jahr 2000 und die Fluchtmigration

im Jahr 2015 es vermuten lassen. Neben diesen beiden Gründen führt die

posthomogene Gesellschaft unter anderem zu politischen Verwerfungen und

Konflikten, weil

a) emotionale Reaktionen auf das Ende der Homogenität in ihr ausgetragen

werden,

b) die Widersprüchlichkeit des moralischen Handelns der Bundesregierung

im Umgang mit Minderheiten (Schutz im Innern/Abwehr im Äußeren)

verarbeitet werden muss,

c) das ethnokratische Nationenverständnis Kritik erfährt,

d) die Kritik an Migration sich auf die posthomogene Gesellschaft selbst

überträgt,

e) die Kulturalisierung sowie Rassifizierung politischer Debatten die Kritik

an der Heterogenität selbst begünstigt,

f) sich die Homogenitätsvertreter in nationalistischen Bewegungen mobili-

sieren, die zum Rassismus tendieren,

g) Minderheiten einen Aufstieg verzeichnen und dies zu vermeintlichen

»Verteilungskonflikten« zwischen Mehrheit und Minderheit führt, und

h) Rassismus in der posthomogenen Gesellschaft noch nicht überwunden

ist.

Im kommenden Abschnitt werden drei idealtypische Reaktionstypen auf die

posthomogene Gesellschaft theoretisch voneinander abgegrenzt und erläu-

tert.

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

3.9 Der Rechte Aufstieg als Reaktion
auf die posthomogene Gesellschaft

Die erkennbarste Reaktion des postkolonialen Westens auf die posthomo-

gene Gesellschaft ist der Aufstieg rechter Parteien. Diese Schrift wird über

die nächsten zwei Kapitel hinweg herausarbeiten, weshalb vor allem Rassis-

mus eine nachvollziehbare Erklärung für den Aufstieg der rechten Parteien im

Westen darstellt. In der deutschen Gesellschaft kommt es in den letzten Jah-

ren zu einem massiven Ausbau unterschiedlicher rassistischer Bewegungen

sowohl hinsichtlich ihrer Größe als auch ihrer Bedeutung. Es sind rassistische

Bewegungen wie die Neuen Rechten, die »Identitäre Bewegung«, der Rechts-

populismus, die »Konservative Revolution« (Backes 2018, S. 115), der »Eth-

nopluralismus« (Westle 1999, S. 17), der »Nationalpopulismus« (Hirschmann

2017), die »völkische Bewegung« (Foroutan 2016, S. 97), der Nationalkonser-

vatismus (Foroutan 2016, S. 97) sowie alt bewährte rechtsextreme Strukturen.

Ihnen allen ist gemeinsam, dass sie sich einer multiethnischen Gesellschaft

entgegenstellen (Hirschmann 2017; Kimmel 2016; Weiß 2017; Wildt 2017) in-

dem sie sich für ein ausschließlich weißes, christliches Europa einsetzen und

damit rassistisch motiviert sind (El-Tayeb 2016; Kuhn 2015). Hierdurch remo-

bilisieren rechte Bewegungen Praktiken der »inneren Kolonisation« (Spivak et

al. 2011, S. 132),wie es nach Spivak et al. den Afroamerikanern in denVereinig-

ten Staaten von Amerika widerfährt (Spivak 2011, S. 132). Als Reaktion auf die

Anerkennung der posthomogenen Gesellschaft und deren rassismusbetroffe-

ner Mitglieder, hat sich die rechte Bewegung der rassistischen Vision einer

Rückkehr zur Homogenität zunächst auf der Ebene der Anerkennung, dann

ebenfalls auf der Ebene gewaltvoller Imaginationen einer vollständigen Her-

stellung von Homogenität verschrieben. Neben anderen Bezugspunkten wie

der »Ökonomie« (Koppetsch 2017, S. 212) begründet Koppetsch den rechten

»Aufstieg« (Koppetsch 2017, S. 212) mit der »wachsenden Konkurrenz durch

aufstrebende Außenseitergruppen,wie etwaMigranten, aufstrebende Frauen

oder – in den USA – Schwarzen« (Koppetsch 2017, S. 212). Aus postkolonia-

ler Perspektive ist der Begriff der Außenseitergruppen als problematisch zu

betrachten. Denn das Bild des Außenseiters suggeriert stets nicht nur einen

Ausschluss, sondern eine selbstgewählte äußere Position in einer hegemo-

nial-homogenen Ordnung. Die Suggestion schwarze Menschen seien in den

Vereinigten Staaten von Amerika Außenseiter und nicht Unterdrückte, ist aus

postkolonialer Perspektivemindestens verschleiernd.Nichtsdestotrotz ist der

Aspekt einer empfundenen Konkurrenzsituation überzeugend und verfes-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Das Ende der Homogenität 135

tigt das Argument einer identitätspolitischen Motivation der rassistischen,

rechten Bewegungen, aus zumeist weißer, christlicher und männlicher Per-

spektive (El-Mafaalani 2018, S. 92). Daher ist für Kymlicka (Kymlicka 2014)

die rechte Bewegung ein »Backlash« (Kymlicka 2014, S. 122) gegen die fort-

schreitende Öffnungsbewegung des postkolonialen Westens (Kymlicka 2014,

S. 122). Kymlicka verortet den Beginn des »Backlashs« bereits in den 1990er-

Jahren und weicht von der zeitlichen Einordnung der bisherigen Theorie ab.

Habermas schreibt 1998 auch von einem Anstieg »ethnozentrischen Reaktio-

nen« (Habermas 1998, S. 808), die für »Haß und Gewalt« (Habermas 1998,

S. 808) in der Gesellschaft sorgt (Habermas 1998, S. 808). Die vorgelegteTheo-

rie leugnet keinesfalls die »rassistische Gewalt« (El-Tayeb 2016, S. 208), die

einst Deutschland erfasste (El-Tayeb 2016, S. 208). Vielmehr ist in den letzten

Jahren eine neue Qualität rechter Mobilisierung erkennbar, die einer indivi-

duellen Beschreibung bedarf. Die Funktionsweise des »Backlashs« (Kymlicka

2014, S. 122), ist in ihrer inhaltlichen Logik analog zu verstehen.

Die rechte Reaktion auf die posthomogene Gesellschaft darf nicht auf ex-

tremistische Formen reduziert werden. Der rechte Aufstieg ist eine politi-

sche Bewegung, die in gesamtgesellschaftliche Verhältnisse eingewoben ist

und ähnlich der »Einbettung« (Kuhn 2015, S. 15) von »Rassismus als Ideologie

und politisch-soziale Praxis« (ebd.) ausschließlich in diesem Kontext »ver-

standen werden« (ebd.) kann. In der gesellschaftlichen Mitte wurden rechte

und rassistische Schriften millionenfach gelesen und medial wirksam disku-

tiert (Kuhn 2015, S. 96). Nach der Auffassung Kuhns ist die Entstehung der

PEGIDA-Bewegung ohne diese medialen Debatten nicht zu verstehen (Kuhn

2015, S. 15). Rechte Reaktionen finden sich nicht nur am rechten Rand, son-

dern sind eingewoben in alltägliche Politiken, wie einer Verschärfung des

Asylrechts, systematischer Ausschlüsse von Minderheiten aus einer gleich-

berechtigten Teilhabe am Berufsmarkt oder eine wiederholte öffentliche Ver-

ächtlichmachung des jungen, migrantisierten Mannes in medialen Diskur-

sen. Die fortwährende Kritik, auch aus der Mitte der Gesellschaft, an der

fortschreitenden Heterogenisierung bleibt weiterhin begünstigend für rechte

Parteien und Bewegungen (Terkessidis 2017, S. 19). Derzeit lassen die weitrei-

chenden, politischen Erfolge rechter Parteien und Strömungen keine Rand-

zuschreibung des Phänomens mehr plausibel erscheinen. Es wird zusätzlich

deutlich, dass sie wie Decker (Decker 2019) feststellt, keine »flüchtige Protes-

terscheinung(en)« (Decker 2019, S. 131) sind. Die rechte Reaktion findet sich

nicht nur in Protestbewegungen und Parteienwieder, sondern durchzieht un-

zählige Gesellschaftsbereiche. Die rechte Reaktion auf die posthomogene Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

sellschaft hat damit einen dezentralen Moment, da sie ebenfalls in der Ableh-

nung eines nicht-weißen Auszubildenden aufgrund dessen Identität sowie in

Hassbotschaften steckt, die unter anderem im digitalen Raum von wohlstän-

digen Bürgern an nicht-weiße Menschen gesendet werden.

Rechte Reaktionen auf die posthomogene Gesellschaft werden durch

manche Formen von Globalisierungskritik verstärkt. Ungeachtet dessen

gibt es eine lange Tradition von de-, antikolonialer und antirassistischer

Globalisierungskritik. Die postkolonialen Subjekte, vor allem durch ihre

alleinige Anwesenheit und Rechte, werden als direkte Manifestation der

Globalisierung betrachtet und erfahren dafür Hass. Die Globalisierungskritik

kann bereits rassistische Semantiken in sich tragen. Gut beobachtbar ist

dies an der Rhetorik über das für den europäischen Wohlstand angeblich

bedrohliche Afrika. Fortwährend beschwören Spitzenpolitiker die Gefahr

Afrikas für den europäischen Kontinent. Beispielsweise mit Verweisen auf

die vermeintliche Armut sowie eine vermeintliche Überbevölkerung und

einem daraus resultierenden universell gewordenen Wunsch von Afrikanern

nach Europa migrieren zu wollen. Die Mobilität der Afrikaner ist angeblich

ein Laster der Globalisierung. Der afrikanische Körper wird hierdurch als

Bedrohung erzeugt. Zugleich beschwören Politiker die Gleichheit aller Bürger

unabhängig ihrer Herkunft. Doch leben Menschen, die als Manifestation des

Afrikanischen verstanden werden, in Deutschland. Sie verkörpern für den,

mittels politischer Reden über Afrika, nun hassenden Blick, die Bedrohung

durch den afrikanischen Kontinent. Dies ist ein gutes Beispiel für die Kopp-

lung von Globalisierungskritik und rechter Mobilisierung. Eine viel beachtete

und ebenfalls von Wildt (Wildt 2017, S. 12-13) und Hirschmann (Hirschmann

2017, S. 9) bemühte Erklärung rechter Bewegungen ist die Frustration über

die fortschreitende »Internationalisierung beziehungsweise Globalisierung«

(Hirschmann 2017, S. 9) ihrer Lebenswelt. Keinesfalls bestreitet diese Schrift

den Einfluss von Globalisierung und dessen Kritik, auf die rechte Bewe-

gung, doch wird der inhärente Rassismus einiger Globalisierungskritiken

vernachlässigt. Die Globalisierung und nicht die Dekolonialisierung wird

dafür verantwortlich gemacht, dass nun ein schwarzer Mensch ein Nachbar

ist oder ein Spitzenpolitiker ein Mensch türkischer Herkunft ist. Fußend

auf einer rassistischen Ablehnung wird die Globalisierung verantwortlich für

die Anwesenheit von nicht-weißen Gruppen gemacht. Die Globalisierung

wird nicht für die Internationalisierung von Warenströmen oder die Ein-

flussnahme ausländischer Digitalkonzerne, sondern für den vermeintlichen

Transport von nicht-weißen Körpern in den Westen verächtlich gemacht.

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Das Ende der Homogenität 137

Hinter dem Wunsch einer Rückbesinnung auf Deutschland steht immer der

Wunsch nach der Rückbesinnung aufs Deutsche. Daher ist ein zentrales

Element der Globalisierungskritik wie etwas der Trump-Regierung, die

aktive Einschränkung nicht-weißer Mobilität in die Vereinigten Staaten von

Amerika. Zudem identifiziert El-Tayeb im rechten Denken die Vorstellung

eines guten Europas und einer schlechten Umwelt (El-Tayeb 2016, S. 44). Das

rechte Denken begleitet ein simples Denken, dass bei einer Entkopplung

von Europa aus seinen globalen Zusammenhängen eine »heile Welt« im

Innern Europas entstehen würde (El-Tayeb 2016, S. 44). Die rechte Globali-

sierungskritik formuliert damit eine »Externalisierung von internationalen

Konfliktfolgen« (Poutrus 2019, S. 194f.). Das Schlechte liegt außerhalb.

Rechte Globalisierungskritik ist in seiner ethnopluralistischen Logik, eine

rassistische Reaktion auf das Ende der Homogenität.

Der folgende Absatz beschäftigt sich mit der Frage, wie die »Fetischi-

sierung« (Castro Varela und Dhawan 2005, S. 56) nationaler Identitäten sich

als koloniale Denkform auf die rechte Bewegung auswirkt. Seit jeher setzt

die rechte Bewegung auf eine »Überhöhung des Kollektivs der »Nation« (Ba-

ckes 2018, S. 113f.). Zunächst ist eine Logik beobachtbar, die in enger Bezie-

hung zur Globalisierungskritik steht. Es ist die ideologische Fantasie, dass im

Rahmen der Globalisierung ein »Volksaustausch« (Weiß 2017, S. 21) vollzogen

wird. Ein Ersetzen weißer durch nicht-weiße Bevölkerungen. Die Anerken-

nung dauerhafter, wachsender rassifizierter Minderheiten in der posthomo-

genen Gesellschaft, auch durch Konservative und Rechte, hat gerade diese

ideologische Fantasie bestärkt. Wenngleich nicht in allen Teilen der rechten

Bewegung ein »Volksaustausch« imaginiert wird, ist es zumindest die Angst

vor, der vonWildt benannten, Auflösung von »Völker(n) und Nationen« (Wildt

2017, S. 12f.). Die rechte Bewegung versucht in der posthomogenen Gesell-

schaft das Ende Deutschlands und der Deutschen zu erkennen. »Deutschland

schafft sich ab« (Sarrazin 2010) lautet daher der paradigmatische Titelslogan

von Sarrazins Werk. Damit führt eine ideologische Fantasie zu einer star-

kenMobilisierung gegenMinderheiten. Ziel der Abwehr eines vermeintlichen

»Volksaustauschs« oder einer Auflösung des Deutschen ist immer dieHerstel-

lung einer rassistisch definierten homogenen Gemeinschaft, die als natürli-

cher Ausgangspunkt im nostalgischen Raum verortet wird.

Daher ist es nur folgerichtig, dass sich diese nationalistische Tendenz in

einer rassistischen Haltung gegen die posthomogene Gesellschaft und vor

allem gegen postkoloniale Subjekte wendet. Die rechte Reaktion mobilisiert

sich vorrangig gegen drei zentrale Verschiebungen zum Ende der Homogeni-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

tät. Erstens richtet sie sich gegen die Anerkennung von permanenten, nicht-

weißen Minderheiten in Deutschland, die sukzessive wächst (El-Tayeb 2016,

S. 56). Zweitens richtet es sich gegen die Gleichstellung dieser Minderheiten

in der demokratischen Ordnung und der darin geregelten Ausweitung des

Deutsch-Seins. Drittens richtet es sich gegen die Ausweitung der politisch-

rechtlichen Gleichstellung in anderen Lebensbereichen, wie der Wirtschaft,

der Kultur oder dem Sport.

Der erste Idealtypus einer Reaktion auf die posthomogene Gesellschaft

ist der Aufstieg der Rechten. Darunter ist nicht nur der Aufstieg der Rechten

zu verstehen, sondern ergänzend dazu der Aufstieg rechter sowie rassisti-

scher Positionen in der Gesamtgesellschaft. Überwiegend konzentrieren sich

die zumeist rassistischen Kritiken unmittelbar auf rassifizierte Minderheiten

und verfolgen das Ziel einer Wiederherstellung der Homogenität durch inne-

re oder äußere Kolonisation. In der Schrift wird im weiteren Verlauf noch ar-

gumentiert werden, dass für rechte Bewegungen die rassistische Abwehr von

Vielfalt und das Streben nach einer homogenen Nation keine Nebensächlich-

keit ihrer Existenz, sondern ihre zentrale Begründungsmotivation darstellt.

Da die beiden anderen Idealtypen der Reaktion auf die posthomogene Ge-

sellschaft weniger paradigmatisch für die Weiterentwicklung zentraler The-

sen der weiteren Schrift sind, werden sie weniger umfassend ausgeführt.

3.10 Ethik der Migration

Für eine Schrift, die sich selbst im Zwischenraum von Politik und Philoso-

phie nach einem postkolonialen Denkansatz verortet, ist der vor allem phi-

losophische und gesellschaftliche Diskurs, der unter den bestimmenden Be-

griffen wie etwa »Migration und Ethik« (Cassee und Goppel 2014), »Zuwan-

derung und Moral« (Ott 2016), »Bewegungsfreiheit« (Cassee 2016), »Ethik der

Migration« (Nida-Rümelin 2017) und dem Diskurs um »Grenzen« (Abizadeh

2017; Carens 2017) und Mitgliedschaft (Walzer 2017; Wellmann 2017) verhan-

delt wird von entscheidender Bedeutung. Diese migrationsethischen Denker

verfassen philosophischeWerke zur Fragestellung des Rechts einer »Globalen

Bewegungsfreiheit« (Cassee 2016), zur ethischen Notwendigkeit der Begren-

zung von Migration (Ott 2016), zur Notwendigkeit einer demokratietheore-

tischen Neuverhandlung von Grenzen (Abizdaeh 2017), zur Verhandlung um

Mitgliedschaft vonMinderheiten in politischenGemeinschaften (Walzer 2017)

oder Schriften zur ethischen Verhandlung von Migration (Cassee und Goppel

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Das Ende der Homogenität 139

2014). Diese Debatte ist eine philosophische Reaktion auf die posthomoge-

ne Gesellschaft und die ihr zugehörigen Migrationsregime. Ott gliedert die

zwei in ihr befindlichen Pole in »gesinnungsethische Positionen« und »ver-

antwortungsethische Positionen« (Ott 2016). Die gesinnungsethischen Posi-

tionen argumentieren nach Ott zumeist ausgehend vomRecht desMigrieren-

den für ein Recht auf Migration und im Gegensatz hierzu stehen verantwor-

tungsethische Positionen, die ausgehend von der Ankunftsgesellschaft für die

Begrenzung von Migration argumentieren (Ott 2016). Dabei integriert diese

Debatte historisch-rassistische Positionen, wie Argumentationen für die legi-

time Ablehnung von nicht-weißenMenschen,weil sie nicht weiß sind (»White

Australia Policy«). Darüber hinaus integriert sie menschenrechtsverletzende

Positionen,wie demRecht der kollektiven Gemeinschaft das Recht auf Asyl zu

verweigern (Wellmann 2017, S. 121), bis hin zu diskriminierungskritischen Po-

sitionen,wie der Benennung nationalerMitgliedschaft als Zufallsprivileg (Ca-

rens 2017, S. 167) und postkolonialen Positionen, wie der Benennung von Ko-

lonisationsprozessen als legitimer »Fluchtgrund« (Bauman 2017, S. 12; Scheer

2019, S. 180).

Charakteristisch für die ethische Migrationsverhandlung ist damit viel-

mehr ihre Form. Die migrationsethische Verhandlung von Migration stellt

eine zutiefst bürgerliche und akademische Reaktion auf die posthomogene

Gesellschaft dar und ist keinesfalls auf die Philosophie als Austragungsort

begrenzt, sondern in vielen anderen Bereichen der Gesellschaft wiederzufin-

den. Die posthomogene Gesellschaft hat zu zwei Debatten in der migrati-

onsethischen Arena geführt. Die erste Frage lautet: Darf es Migration geben

und wenn ja, unter welchen Bedingungen darf sie beschränkt werden? Die-

ser Frage gehen im weitesten Sinne beispielsweise Abizadeh (Abizadeh 2017),

Bauman (Bauman 2017), Cassee (Cassee 2016), Nida-Rümelin (Nida-Rümelin

2017) undOtt (Ott 2016) nach.Die zweite Frage lautet:Wie istmit den Anderen

in Gesellschaften zu verfahren? Diese Frage verfolgen im weitesten Sinne un-

ter anderem Benhabib (Benhabib 2016; 2017), Miller (Miller 2017) und Walzer

(Walzer 2017). Beide Fragestellungen sind Reaktionen auf die kürzlich aner-

kannte Heterogenität moderner Gesellschaften und haben sich die Rationali-

sierung der öffentlichen Migrations- und Zugehörigkeitsdebatte zur Aufgabe

gemacht. Im Folgenden werden einige für die weitere Analyse ertragreiche

Positionen kritisch betrachtet und an dieser Stelle auch die Abgrenzung von

einer postkolonialen Analyse zu einem migrationsethischen Zugang vollzo-

gen.

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Walzer fordert den Leser dazu auf, Staaten »als perfekte Vereine«

(Walzer 2017b, S. 43) zu verstehen (Walzer 2017b, S. 43) um entlang dieser

gedanklichen Analogie über die Legitimität der Eingrenzung politischer

Mitgliedschaft nachzudenken (Walzer 2017, S. 43ff.). Der Modus Operandi

des Gedankenexperiments findet sich in vielen philosophischen, migrations-

ethischen Schriften, wie auch bei Nida-Rümelin (Nida-Rümelin 2017) wieder.

In seiner Analogie einer »fremden Person« (Nida-Rümelin 2017, S. 157), die in

dessen »Wohnzimmer« (Nida-Rümelin 2017, S. 157) sitzt (Nida-Rümelin 2017,

S. 157ff.), versucht Nida-Rümelin die Funktionsweise legitimer Grenzziehung

zu erläutern (Nida-Rümelin 2017, S. 157ff.). Gleichwohl das Gedankenex-

periment eine tradierte Form philosophischen Denkens ausmacht, ist die

Anwendung des Gedankenexperiments als Methode auf die vorliegenden Fra-

gestellungen im Rahmen einer postkolonialen Theorie nicht anschlussfähig.

Für weite Teile der postkolonialen Theorie werden Grenzen als ein Ort des

gewaltsamen Ausschlusses verhandelt. Weiterhin ist die Reduktion des Staa-

tes und hiermit zugleich des Hauptbezugspunktes der Nation, einem Ort der

Kolonisation und kollektiver Gewalt, auf »Vereine« aus der Perspektive einer

postkolonialen Theorie eine zumindest verharmlosende Denkbewegung.

Auffällig ist, dass weite Teile der migrationsethischen Werke im Rahmen

des selbstgewählten Auftrags einer Rationalisierung von öffentlichen De-

batten versuchen einen Abbau an Emotionen durch Nicht-Benennung von

historischen sowie gegenwärtigen Geschehnissen zu vollziehen. Vor allem

wird dabei die Gewaltgeschichte von nationaler Zugehörigkeit, Grenzpolitik

und Migrationsregimen außer Acht gelassen. Da die postkoloniale Theorie,

wie im Methodenteil dieser Schrift erläutert, sich um eine Sichtbarmachung

ebendieser Gewaltgeschichte bemüht, kommt es zu einer beschränkten An-

schlussfähigkeit an den Diskurs in der migrationsethischen Philosophie. Aus

einer politiktheoretischen Perspektive ist die Entkopplung des Diskursgegen-

standes von Geschichte, gegenwärtigen und politischen Verhältnissen sowie

Machtbeziehungen ebenfalls zu problematisieren. Der migrationsethische

Diskurs ist weitgehend abstrakt. Deshalb bleibt dieser keinesfalls weniger

produktiv oder bedeutend, sondern an eine durchweg engagierte Disziplin

der postkolonialen Theorie nicht anschlussfähig. Zusammenfassend führt

dies zu einer geringfügigen Einwebung dieses philosophischen Diskurses in

die Gesamtschrift, da methodische sowie normative Barrieren dieser Verbin-

dung entgegenstehen. Nichtsdestotrotz ist der migrationsethische Diskurs

ein Gegenstand, der beobachtet werden soll. Der migrationsethische Diskurs

reflektiert im akademischen Raum bürgerliche Reaktionen auf das Ende

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Das Ende der Homogenität 141

der Homogenität und ist deshalb durchaus in populärwissenschaftlichen

Schriften, auch von Fachwissenschaftlern, wiederzufinden. Der philosophi-

sche Diskurs hat den gesellschaftlichen Diskurs informiert. Folgend werden

einige zentrale Argumente der migrationsethischen Debatte erörtert, die

aufschlussreiche Argumente für die weitere Theorieentwicklung darstellen.

Hierbei wird kein Anspruch auf die Abbildung der vollständigen oder sogar

überwiegenden, migrationsethischen Debatten erhoben, da dies für die

Schrift aus bereits genannten Gründen, nicht zielführend wäre.

Nida-Rümelin erläutert in Bezug auf das Migrationsgeschehen in seiner

Schrift, dass ein Konflikt zwischen »kollektive(r) Selbstbestimmung der

Gemeinschaften« (Nida-Rümelin 2017, S. 73) und dem »Recht auf Freizü-

gigkeit« (Nida-Rümelin 2017, S. 73) besteht (Nida-Rümelin 2017, S. 73). In

der für den migrationsethischen Diskurs paradigmatischen Gegenüber-

stellung (Nida-Rümelin 2017, 72ff.) werden gewaltvolle Realitäten kodiert.

Ein Beispiel für diese konflikthafte Gegenüberstellung könnte sein, ob ein

von politischer Verfolgung betroffener Asylbewerber von einer nationalen

Gemeinschaft abgewiesen werden darf, da sie keine »Fremden in ihrer

Mitte« (Miller 2017) wünschen. Damit wird deutlich, dass sich hinter der

kodierten Debatte Menschenleben wiederfinden. Walzer wurde für seine

einflussreiche, politische Position bekannt (Nida-Rümelin 2017, S. 70ff.),

dass die »Souveränität über ihre eigenen Auswahlprozesse« (Walzer 2017,

S. 43) für »Staaten (…) unantastbar ist« (Walzer 2017b, S. 43). Anschlussfähig

an diese Position sind die Befürworter der Homogenität, da sie kollektives

Selbstbestimmungsrecht der Völker höherstellen als ein individuelles Recht

der Freizügigkeit. In einem zweiten Punkt versteht die postkoloniale Theorie

eine solche Gegenüberstellung anders. Migration als Recht wird in der post-

kolonialen Theorie vorrangig über das Recht auf Schutz, die Unantastbarkeit

der Menschenwürde, das Recht auf Gleichbehandlung, beispielsweise einer

Gleichsetzung von realen, weißen und schwarzen Mobilitätsrechten, oder

dem Recht auf Abwesenheit von struktureller Gewalt, wie beispielsweise

keinen Hungertod zu sterben, rationalisiert (Bauman 2017, S. 11; Scheer 2019,

S. 169). Jedoch wird es nicht über das individuelle Recht auf Freizügigkeit

rationalisiert, wie es im migrationsethischen Diskurs, beispielsweise bei

Nida-Rümelin oder Walzer zu finden ist. Der Diskurs um Migration wird

in der postkolonialen Theorie verstärkt in existenziellen Termini verortet,

wie es ebenfalls außerhalb dieser Theorieschule bei Arendt (Arendt 2018b),

Benhabib (Benhabib 2016), Scheer (Scheer 2019) oder Poutrus (Poutrus 2019)

zu finden ist. Damit folgt die postkoloniale Theorie ebenfalls einer Politik

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

der Anerkennung (Emcke 2018, S. 64f.). Denn für unterdrückte Subjekte ist

es entscheidend, eine »Anerkennung« (Emcke 2018, S. 64-65) ihres Leids zur

erfahren (Emcke 2018, S. 64f.).

»Das Anerkennen des vergangenen Unrechts ist nicht nur deshalb wichtig,

weil es die Folgen und Wirkungen behebt, sondern es bedeutet auch, dass

die unterbrochene Verbindung zwischen dem Opfer sozialer Missachtung

und Ausgrenzung und der Gesellschaft wiederhergestellt wird« (Emcke

2018, S. 65).

Daher ist die unzureichende Berücksichtigung von Rassismus im migra-

tionsethischen Diskurs im Anschluss an Emcke als eine Form der Nicht-

Anerkennung zu verstehen. Die Ursachen der Migration werden aus einer

gänzlich westlichen Perspektive interpretiert, die eine nutzorientierte,

selbstgewählte Migration wahrscheinlicher erscheinen lassen, als eine Mi-

gration, die am Ende einer Leidens- und Ausbeutungsgeschichte steht. Das

Zusammenspiel zwischen »Massenzuwanderung« (Baumann 2017, S. 18)

und dem Mehr an Rassismus wird bei Ott nicht problematisiert, sondern

als eine Begründung für eine Aufrechterhaltung der »Festung Europa« (Ott

2016, S. 57) und damit gegen Migration in Stellung gebracht (Ott 2016,

S. 57). Die rassistische Reaktion von Teilen der europäischen Bevölkerung

wird zur Begründung, ohnehin von Rassismus betroffenen Menschen ihre

»Bewegungsfreiheit« (Cassee 2016) zu verweigern.

Ein Erklärungsansatz könnte hierin liegen, dass die kollektive, histori-

sche, und transnationale Migrationserfahrung für viele postkoloniale Subjek-

te tief mit Gewalt verbunden ist und bis in die Gegenwart diesbezüglich eine

Kontinuitätslinie aufweist. Viele schwarze Menschen in Deutschland, gera-

de diejenigen unter ihnen, die kürzlich über die Mittelmeerroute migrierten,

verorten nachvollziehbar vielfach ihre Migration in existenziellen Dimensio-

nen.6 Demnach ist der philosophische Diskurs um den Konflikt zwischen

Freizügigkeit und Selbstbestimmungsrecht für die postkoloniale Forschung

6 Im Zuge des vorherigen Verweises auf Arendt sei erwähnt, dass nach Morgenstern

(Morgenstern 2019) Arendt in besonderer Weise durch die Existenzphilosophie ge-

prägt sei (Morgenstern 2019, S. 21ff.). Der Essay »Wir Flüchtlinge« (Arendt 2018) kann

als Nachweis dessen verstanden werden. Obwohl sich die Schrift an dieser Stelle nicht

Arendts existenzphilosophischen Betrachtung von Migration aneignen möchte, ist

darauf zu verweisen, dass die Verbindung von Existenz und Migration im philosophi-

schen Diskurs mit einem starken Bezug zu Arendt vollzogen wird.

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Das Ende der Homogenität 143

in wenig anschlussfähige Kategorien gegossen. Die postkoloniale Argumen-

tation für Migration verhandelt Migration nicht in den Termini von Freizü-

gigkeit und Selbstbestimmungsrecht. Ein weiterer Grund hierfür ist, dass die

historischeMissachtung des Selbstbestimmungsrechts der Völker derWelt im

Kolonialismus durch weiße Menschen ein grausames Maß hatte und infolge-

dessen eine Abwehr ebendieser ehemals kolonisierten Minderheiten mit der

Berufung auf ein für sie so weitgehend vernachlässigtes Recht, inkonsistent

erscheint.

Mit dem allseitigen Ausschlussrecht gegenüber Migranten, inklusive

Schutzsuchender (Walzer 2017b, S. 43) repräsentiert Walzer eine in der Phi-

losophie wiederholt eingebrachte Position. So kommt Wellmann (Wellmann

2017) in seiner migrationsethischen Untersuchung »(…) letztendlich zu der

drastischen Konklusion, dass jeder legitime Staat das Recht hat, seine Tore

für alle potenziellen Immigranten zu verschließen, sogar für Flüchtlinge, die

verzweifelt nach Asyl suchen (…)« (Wellmann 2017, S. 121). Das Asylrecht ist

Bestandteil des Menschenrechts, eingeschrieben in die Genfer Flüchtlings-

konvention, die Allgemeine Erklärung der Menschenrechte, die Charta der

Grundrechte der Europäischen Union und in das Grundgesetz. Dennoch ist

beobachtbar, dass in der migrationsethischen Debatte auch dieses zentrale

Recht verhandelbar ist. Die Möglichkeit einer Disposition des Menschen-

rechts auf Asyl findet seine Übertragungen in die popkulturelle Debatte.

So richten sich die Werke, die eine notwendige Begrenzung von Migration

unterstützen, beispielsweise bei Miller (2017), Nida-Rümelin (2017) und Ott

(2016) als engagierte Schriften gleichermaßen an ein wissenschaftliches sowie

öffentliches Publikum. Damit reihen sie sich in der von Benhabib benannten

Tradition eines wiederkehrenden »regelrechten Widerspruch(s) zwischen

den Menschenrechten und dem Prinzip nationalstaatlicher Souveränität«

(Benhabib 2017, S. 67) ein. Mit Argumenten, für die aus ihrer Sicht ethische

und folglich legitime Begrenzung von Migration, stärken sie die Rückkehr

zur Homogenität, da sie Migration, eine Vorbedingung der posthomogenen

Gesellschaft, begrenzen suchen.

Die Verhandlungen im migrationsethischen Diskurs sind keinesfalls auf

die Verhandlung von Rechten beschränkt.Wellmann plädiert in seinem Sam-

melbandbeitrag gegen eine rassistische Migrationspolitik (Wellmann 2017,

S. 145), doch nicht auf der Grundlage universell gültiger Menschenrechte oder

der moralischen Bewertung von Rassismus. Denn bestünde nach Wellmann

»die australische Bevölkerung (…) nur aus weißen Einwohnern« (Wellmann

2017, S. 145), dann wäre eine rassistische Selektion der Migration nach Aus-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

tralien zulässig (Wellmann 2017, S. 145f.). Für Wellmann ergibt sich das Ver-

bot einer rassistischenMigrationspolitik ausschließlich aus der Respektlosig-

keit »gegenüber Bürgern der benachteiligten Gruppe« (Wellmann 2017, S. 144)

die im Innern des »abwehrenden« Kollektivs zugehörig sind (Wellmann 2017,

S. 144f.). In Kürze kann manWellmanns Argument auf Folgendes reduzieren:

Man dürfe migrierende Schwarze nicht diskriminieren, da bereits im Kollek-

tiv lebende Schwarze hierdurch diskriminiert würden (Wellmann 2017, S. 143-

145). Da, wie im Methodenteil bereits ausgeführt, die postkoloniale Theorie

nicht hinter universalistische Werte oder kodifiziertes liberales Menschen-

recht zurücktritt, ist diese Argumentation aus zwei Gründen zurückzuwei-

sen. Erstens aufgrund der inhärenten Vorstellung, dass ausschließlich unmit-

telbar durch den gleichen Rassismus betroffeneMenschen sich von einem ras-

sistischen Handeln angegriffen fühlen können. Insofern universell verbriefte

Rechte gültig sind, ist Rassismus ein Affront gegen alle Menschen und nicht

nur gegen die Betroffenen an sich, da es eine Grund- und Menschenrechts-

verletzung darstellt. Zweitens kann es kein Recht auf »unerträgliches Maß«

(Radbruch 1946, S. 107) an Ungerechtigkeit geben. So ist hierfür Radbruch er-

klärend:

»Der Konflikt zwischen der Gerechtigkeit und der Rechtssicherheit dürfte

dahin zu lösen sein, daß das positive, durch Satzung und Macht gesicher-

te Recht auch dann den Vorrang hat, wenn es inhaltlich ungerecht und un-

zweckmäßig ist, es sei denn, daßderWiderspruch des positivenGesetzes zur

Gerechtigkeit ein so unerträglichesMaß erreicht, daß das Gesetz als ›unrich-

tiges Recht‹ der Gerechtigkeit zu weichen hat. Es ist unmöglich, eine schär-

fere Linie zu ziehen zwischen den Fällen des gesetzlichen Unrechts und den

trotz unrichtigen Inhalts dennoch geltenden Gesetzen; eine andere Grenz-

ziehung aber kann mit aller Schärfe vorgenommen werden: wo Gerechtig-

keit nicht einmal erstrebt wird, wo die Gleichheit, die den Kern der Gerech-

tigkeit ausmacht, bei der Setzung positiven Rechts bewußt verleugnet wur-

de, da ist das Gesetz nicht etwa nur ›unrichtiges‹ Recht, vielmehr entbehrt

es überhaupt der Rechtsnatur. Denn man kann Recht, auch positives Recht,

gar nicht anders definieren als eine Ordnung und Satzung, die ihrem Sinne

nach bestimmt ist, der Gerechtigkeit zu dienen« (Radbruch 1946, S. 107).

Rassismus ist eine radikale Ideologie der »Ungleichwertigkeit« (Bühl 2017,

S. 213). Rassismus steht dem Gedanken der Gleichheit aller Menschen fun-

damental entgegen. Folglich ist nicht nur mit Blick auf geltendes Menschen-

recht Rassismus stets unzulässig, sondern kann nach der Radbruchschen-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Das Ende der Homogenität 145

Formel kein Recht sein. Die bei Wellmann beiläufig vollzogene Deuniversali-

sierung des Antirassismus, die sich als Kontinuität in zentralen Dokumenten

von Menschen- und Grundrechten wiederfindet, ist aus einer postkolonialen

Perspektive Unrecht. Denn das Recht auf Freiheit vor Rassismus reicht als

universelles Gut weiter als die Anwesenheit des rassifizierten Subjekts selbst.

Denn würde man der inneren Logik des Arguments folgen, dass ein Unrecht

nur dann wirksam ist, wenn es einen Betroffenen des Unrechts im Innern gä-

be, so könnte eine Hochschule nur mit weißen Studierenden ihr Weiß-Sein

als Recht fortschreiben, ohne dabei rassistisch zu handeln. Unter Umstän-

den ist diese Analogie ein Beweis für eine, noch immer beschränkte, jedoch

vorhandene Integrationsfähigkeit diesermigrationsethischenMethode.Nach

Walzer ist die »Verteidigung von Vielfalt« (Walzer 2017a, S. 107) in der libe-

ralen Demokratie, wie fälschlicherweise im zeitgenössischen Vorwurf einer

Identitätspolitik oftmals suggeriert, kein Akt des Partikularismus, sondern

im Universalismus verortet (Walzer 2017a, S. 107). Diese Verortung im Uni-

versalismus macht die Zurückweisung der These von Wellmann aus postko-

lonialer Perspektive notwendig. Für die postkoloniale Theorie kann es keinen

legitimen, ethischen oder gerechten Rassismus geben.

Ott ist ein weiterer Migrationsethiker der im Sinne der Rückkehr zur Ho-

mogenität argumentiert. Er bestreitet den Mehrwert von weiterer Zuwande-

rung für die kulturelle Entwicklung (Ott 2016, S. 72), macht den Abbau von

Grenzen für die potenzielle Schaffung von »gated communities« (Ott 2016,

S. 57) und »Bürgerwehren« (Ott 2016, S. 57) verantwortlich und benennt ein

aktives Eintreten für Schutzbedürftige ein potenziell »uferlos(es)« (Ott 2016,

S. 26) Unterfangen (Ott 2016, S. 26). Bei Ott wird das rassismuskritische Defi-

zit im migrationsethischen Diskurs besonders sichtbar. Der Auslöser für mi-

litante, weiße Bürgerwehren ist für Ott die Migration und nicht die lange

historische Tradition der Inszenierung nicht-weißer Körper als Bedrohung,

die gewaltsam unterdrückt werden müssen (Alexander 2017). Weiterhin ist

die Migration und nicht der Wunsch nach innerer Kolonisation mittels der

Abschottung von nicht-weißen Menschen zu problematisieren. Diese Schrift

kritisiert nicht die Gesamtheit desmigrationsethischen Diskurses undmöch-

te zudem nicht einen Rassismus innerhalb von Teilen des migrationsethi-

schen Diskurses nachweisen, sondern versucht offenzulegen, dass sich der

migrationsethische Diskurs kaum bis gar nicht kritisch mit Rassismus als

Problembereich der Migrationsabwehr beschäftigt. Eine dominante Perspek-

tive der postkolonialen Studien wird als Analyse- und Betrachtungsweg nicht

eingebunden. Die Beschäftigung mit kritischer Rassismustheorie und mög-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

liche Einwände eines universellen Menschenrechts finden in weiten Teilen

nicht statt. Vielmehr verteidigt Ott in seiner Schrift ausdrücklich Argumente

zum Schutze der Homogenität (Ott 2016, S. 30).

Im migrationsethischen Diskurs gibt es begrenzt, aber dennoch vorhan-

den, auch an postkoloniale Positionen anschlussfähige Argumente. So ist ge-

rade der Diskurs um das Privileg der Staatsbürgerschaft (Carens 2017, S. 167)

oder die demokratietheoretische Kritik an Grenzen (Abizadeh 2017, S. 99) an

die postkoloniale Theorie anschlussfähig. Carens argumentiert, dass Staats-

bürgerschaften als zufälliges Geburtsprivileg ein »Äquivalent feudaler Klas-

senprivilegien dar(stellt) – ein ererbter Status, der die eigenen Lebenschan-

cen deutlich erhöht« (Carens 2017, S. 167). Hiermit arbeitet Carens die Zu-

fälligkeit von Mitgliedschaft in politischen Gemeinschaften ausgehend vom

Glück der Geburt heraus (Carens 2017, S. 167). Dennoch ist es nicht zulässig

aus einer postkolonialen Perspektive dieses Glücksargument unangetastet zu

übernehmen. Da hierin verdeckt und sicherlich ungewollt eine Semantik des

Segens des Weiß-Seins zurückkehrt. Weiß und westlich sein wäre der Lotto-

gewinn. Einerseits werden mit der Argumentation von Carens zur Geburts-

glück unverdiente Privilegien kritisch hinterfragt, anderseits verschleiert die

innere Logik des Sprechens von Glück einer gewissen Geburt, die absichts-

volle und gewaltvolle Herstellung dieser Verteilung. Es war nicht der Zufall,

der das Geburtsprivileg nach Europa brachte. Es ist eine Folgeverteilung his-

torischer Ausbeutungsprozesse. Deswegen sollte die eindeutige Benennung

der kolonialen Genese dieses Geburtsglücks ein zentraler Bestandteil des Ar-

guments sein. Cassee widmet sich in seiner Schrift der Entlarvung von Ar-

gumenten gegen die Migration und verdeutlicht wie ein Verbot zumeist mit

dem Schutz eines »wertvolle(n) Gut(es)« (Cassee 2016, S. 31) begründet wird

(Cassee 2016, S. 31). Damit zeigen Cassee und Carens Logiken des Ausschlus-

ses, die im migrationsethischen Diskurs oftmals unerwähnt bleiben, aber für

eine rassismuskritische Betrachtung von Bedeutung sind. Denn es stellt sich

die Frage, weshalb niedere Güter als »Schutzargumente« (Cassee 2016, S. 31)

verworfen werden, wenn offensichtlich rassistische Motive die größte Op-

positionspartei Alternative für Deutschland ihre migrationsfeindliche Politik

prägen. So wird entgegen der Argumentation im migrationsethischen Dis-

kurs im öffentlichen Diskurs mit dem Schutze Europas, Deutschlands, wei-

ßer Menschen, des Christentums oder »unserer« Kultur argumentiert (Fraser

2017, S. 80; Koppetsch 2017, S. 214; Römhild 2018, S. 72f.). Es ist dem migra-

tionsethischen Diskurs keinesfalls vorzuwerfen, doch umfasst ihre Rationa-

lisierungsleistung auch die Zivilisierung der Position der Homogenitätsver-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Das Ende der Homogenität 147

fechter. Es lehrt Menschen mit rassistischen Positionen an die gesellschaft-

liche Debatte anschlussfähige ethische Argumentationen zu entwickeln und

einzubringen, die gleichsam auf eine Wiederherstellung der homogenen Ge-

sellschaft abzielen.

Der migrationsethische Diskurs ist die zweite idealtypische Reaktion auf

das Ende der Homogenität. Dabei tendieren viele Denker des migrations-

ethischen Diskurses zur Rückkehr zur Homogenität oder schaffen intellektu-

elle Grundlagen hierfür. Ein zentrales Problem des Diskurses ist die Darstel-

lung von Migration als »freiwillig« (Scheer 2019, S. 169) und der darauf auf-

bauenden Annahme eines »selbstverständliche(n) Recht(s) von Staaten, Zu-

wanderung in Abhängigkeit von staatlich definierten Interessenlagen zu re-

gulieren« (Scheer 2019, S. 169) oder ins Verhältnis zur »kollektiven Selbstbe-

stimmung« (Cassee 2016, S. 32-33) zu setzen (Cassee 2016, S. 32-33). Dabei

werden Zwangsformen von Migration (Bauman 2017, S. 11-12) vernachlässigt,

auch diejenigen die auf struktureller und epistemischer Gewalt aufgebaut

sind (Bauman 2017, S. 12). Der Einfluss und die Herausforderung von Rassis-

mus unterliegen im Diskurs einer unzureichenden rassismuskritischen Be-

trachtung. Dennoch ist der Beitrag zur Rationalisierung einer Debatte um

Zugehörigkeit und die wenigen an die postkoloniale Theorie anschlussfähi-

gen Perspektiven für diese Schrift weiterführend. Eine zentrale Perspektive,

die am Ende dieses Abschnitts stehen bleibt, bringt Benhabib hierfür ein:

»Während Universalisten und Kosmopoliten die Abschließungspolitik der

reichen Nationen Europas und Nordamerikas als philosophisch unhaltbare

Form staatlicher Heuchelei verurteilen, wollen die Hüter des Staatsbürger-

tums partikulare Werte verteidigen, etwas die Rechtssouveränität, die na-

tionale Kultur und die staatsbürgerliche Beteiligung, die sie durch die welt-

weite Migration gefährdet sehen« (Benhabib 2017, S. 127).

3.11 Neue Vision von Vielfalt

»Die überwältigende Mehrheit der Menschen will eine offene und solidari-

sche Gesellschaft. Wir leben nicht in einem Zeitalter des Zorns, sondern des

Mitgefühls« (Diaby und Sudholt 2020, Vorwort).

Dies sind die Worte des ersten schwarzen Bundestagsabgeordneten Diaby.

Auf sein Büro wurde geschossen (Diaby und Sudholt 2020, S. 9ff.) und er

erhielt wiederholt rassistische Morddrohungen (Diaby und Sudholt 2020,

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

S. 14f.). Dennoch symbolisiert Diaby den dritten Idealtypus einer Reaktion

auf die posthomogene Gesellschaft. Es sind diejenigen, die in Wissenschaft

und Gesellschaft eine neue Vision von Vielfalt vertreten. Eine solche Vision

findet sich in vielen theoretischen und praktischen Konzeptionen wieder,

wie etwa der »postmigrantischen Gesellschaft« (Foroutan 2018; Foroutan

2019), dem Multikulturalismus (Kymlicka 2012; Taylor 2017), dem Konzept

der »Neuen Deutschen« (Foroutan 2019, S. 156; Münkler und Münkler 2016),

im Kosmopolitismus (Benhabib 2016; Beck 2004; Habermas 1998), der Re-

Interpretation der »offenen Gesellschaft« (El-Mafaalani 2018, S. 14) oder in

der Konzeption des »vielfältigen Deutschland« (Kober 2014). Verbindendes

Element ist eine affirmative Haltung zur posthomogenen Gesellschaft, die

vor allem durch eine wiederkehrende Berufung auf Vielfalt als konstitutives

Element bestimmt ist (Foroutan 2014, S. 180-181; Habermas 1998, S. 809;

Mutlu 2016, S. 117). In den zumeist gegenwartsanalytischen Schriften findet

sich eine normative Tendenz zur egalitären Entwicklung der posthomogenen

Gesellschaft und damit das Ziel eine »postmigrantische« (Foroutan 2019)

oder eine »multikulturelle« (Taylor 2017) Gesellschaftsordnung zu schaffen

(Benhabib 2016; Habermas 1998).

Die Visionen von Vielfalt leiten sich zumeist aus zwei geteilten »Wissens-

beständen« (Attia 2009, S. 24) ab. Erstens ist es die Erkenntnis einer positiven

Entwicklung von Vielfalt insgesamt, entweder auf einer empirischen Ebene

oder sogar auf der Ebene ihrer Anerkennung (El-Mafaalani 2018, S. 14; Kim-

mel 2016, S. 11; Terkessidis 2017, S. 13). Während für El-Mafaalani die »offene

Gesellschaft (…) weitgehend realisiert« (El-Mafaalani 2018, S. 14) ist (El-

Mafaalani 2018, S. 14), betonen Varela, Mecheril und El-Tayeb die Kontinuität

innerer Exklusionen (El- Tayeb 2016, S. 8; Varela und Mecheril 2016, S. 8-10).

Damit greift El-Mafaalani über die Ebene der Betonung einer Anwesenheit

von Minderheiten hinaus auf die Annahme einer weitgehend realisierten

Gleichberechtigung dieser Minderheiten. Dennoch übt auch El-Mafaalani

Kritik an den bestehenden rassistischen Ausschlüssen (El-Mafaalani 2018,

S. 93ff.). Die Denker stehen sich damit nicht in intellektueller Opposition

gegenüber, sondern verhandeln graduelle Unterschiede der Einordnung.

Zudem streben viele Visionen von Vielfalt eine multikulturelle Gesellschaft

an, aber stets mit einem kritischen Bezug auf Kontinuitäten der homogenen

Gesellschaftsordnung innerhalb der posthomogenen Gesellschaft. Daher un-

terscheidet sich der wissenschaftliche sowie der gesellschaftliche Diskurs in

der Einordnung, wie weit die Gleichberechtigung von rassismusbetroffenen

Gruppen fortgeschritten ist und stellen damit voneinander zu differenzieren-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Das Ende der Homogenität 149

de Annahmen über den Entwicklungsstand der posthomogenen Gesellschaft

auf. Folgerichtig ergeben sich aus den jeweiligen Einordnungen unterschied-

liche normative Implikationen und Vorschläge, was für eine gelingende,

multikulturelle Gesellschaft notwendig wäre. Denn bei El-Mafaalani, Ha-

bermas und Todorov, die alle bereits mit unterschiedlichen Worten und

Nuancen eine realisierte, multikulturelle Gesellschaft ausmachen (Habermas

1997, S. 607; El-Mafaalani 2018, S. 14; Todorov 78 -96) findet sich dennoch

ein gradueller Moment der Skepsis. Nach Taylor werden »alle Gesellschaften

(werden) in zunehmendem Maße multikulturell« (Taylor 2017, S. 49). Unter

dem graduellen Moment der Skepsis ist zu verstehen, dass sich in den Schrif-

ten stets normative Notwendigkeiten definiert finden, die für eine friedvolle

Entwicklung der posthomogenen Gesellschaft empfohlen werden. Folglich

ist der zweite geteilte Wissensbestand das Wissen um ein noch vorhandenes

Defizit in der posthomogenen Gesellschaft. Daher betont El-Mafaalani an der

gleichen zuvor zitierten Stelle zunächst die Unvollständigkeit der »offenen

Gesellschaft« (El-Mafaalani 2018, S. 14). Deshalb wird für diese idealtypische

Reaktion der Begriff Visionen von Vielfalt verwendet, denn beträchtliche Teile

der im vorherigen Absatz benannten Schriften erläuternWege zur vollständi-

gen Realisierung einer vielfältigen Gesellschaft. Die Forschenden entwerfen

damit keine ausschließlich qualitativ-empirischen Gegenwartdiagnosen,

sondern verfassen normative-zukunftsgerichtete Schriften. Damit vereinen

sich in ihren Schriften zumeist Gegenwartsdiagnostik, Problemanalyse und

normative Empfehlungen.

Die gesellschaftliche Debatte ist vom gleichen Dreiklang geprägt. Über-

zeugte Vertreter einer multikulturellen Vision thematisieren unter anderem

den Rassismus als Problem der Gegenwart und versuchen hierfür normative

Empfehlungen zu erarbeiten. Anders als die ersten zwei Idealtypen wird ge-

sellschaftliche Vielfalt weniger stark auf rassismusbezogene Vielfaltsdimen-

sionen reduziert, sondern es werden ebenfalls andere »kulturelle Verschie-

bungen« (Terkessidis 2017, S. 13) berücksichtigt. So werden die neue Freiheit

von Frauen oder sexuellen Minderheiten in die Narration einer neuen Vielfalt

eingewoben (Emcke 2017, S. 124ff.; Kimmel 2016 S. 11). Zudem sind die Visio-

nen von Vielfalt eine Reaktion auf die Verfechter der Homogenität (Müller-Uri

2014, S. 93). Eindrücklich zeigen unlängst die Black-Lives-Matter-Bewegung

oder die Reaktionen auf den Terroranschlag vonHanau, sowie die Proteste ge-

gen die rechte Bewegung in deutschen Städten, wie beispielsweise extremis-

tischer Rassismus, die Reaktion zur Verteidigung der Errungenschaften ei-

ner posthomogenen Gesellschaft mobilisiert. Die Visionen einer Vielfalt sind

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

damit Backlashs gegenüber einer Politik der Homogenität. Die innere Logik

der gesellschaftlichen Bewegung für Vielfalt ist weniger vom Kampf gegen

Rassismus und vielmehr vom Einsatz gegen die rechte Bewegung geprägt.

Hierdurch wird der Rassismus außerhalb seiner extremistischen Grenzbe-

reiche wiederholt vernachlässigt. Die meisten der im ersten Absatz vorge-

stellten wissenschaftlichen Schriften, verfahren hier anders. In den Schriften

wird dem gesamtgesellschaftlichen Rassismus stets eine mindestens gleich-

berechtigte Bedeutung zugemessen (El-Mafaalani 2018, S. 92; Foroutan et al.

2018a). Unter anderem werden engagierte Beiträge zu einer unzureichenden

Anerkennung von Rassismus verfasst (Bojadzijev 2018; Scheer 2016).

Eine besondere Bedeutung nimmt der Abbau von historischem Rassis-

mus ein. Denn in der verspäteten Anerkennung der posthomogenen Gesell-

schaft liegt zugleich eine Leugnung vorheriger Heterogenität begründet. Eine

zentrale Praxis des historischen Rassismus ist die Auslassung oder Nichtbe-

achtung des Beitrags von ehemals kolonisierten Subjekten, auch in der nahen

Vergangenheit. Es wird versucht die jetzigen »Entdeckungen« (Römhild 2018)

des Anderen als Machtpraxis zu enttarnen und den Mythos einer homogenen

Gesellschaftsordnung, die nun in 2015 erstmals auf Vielfalt trifft (Römhild

2018, S. 76), zu zerstreuen. Dabei soll zugleich der fortwährenden Kulturali-

sierung von öffentlichen Diskursen zum Nachteil anderer gesellschaftlicher

Debatten (Malik 2018, S. 61f.) entgegengewirkt werden.

Die Visionen von Vielfalt sind ein wachsender Idealtypus. Dies ist nicht

zuletzt die Folge von wachsenden Minderheitengruppen in Deutschland, die

eine Affinität für diese Position aufweisen. Dennoch kann es bei wachsender,

rassismusbetroffener Repräsentation, dennoch zu einer Gegenbewegung

kommen. Die Vereinigten Staaten von Amerika verdeutlichen, wie sich eine

Gesellschaft vom Pol der multikulturellen Gesellschaft erneut in Richtung

einer posthomogenen Gesellschaft oder sogar zur Homogenität bewegen

kann. Die langfristige Tendenz zu einer multikulturellen Gesellschaft ver-

läuft keineswegs in einem linearen und stetigen Verlauf, sondern weist

Vor- und Rückschritte auf. Obwohl von rechten Bewegungen der Vorwurf

kommt, die Visionen der Vielfalt sei der einflussreiche Idealtypus, so ist dies

nicht überzeugend. Im öffentlichen Diskurs scheint der migrationsethische

Diskurs einflussreicher zu sein, der kritisch auf weitere Migrationsbewe-

gungen nach Deutschland blickt. Die Politik der aktuellen Bundesregierung

scheint durch ein migrationsethisches und nicht ein vielfaltsorientiertes

Handeln geprägt zu sein. Sonst sind die Verschärfung der Asylgesetzge-

bung, die EU-Grenzpolitik, die fehlende Inklusion von Rassismusbetroffenen

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Das Ende der Homogenität 151

ins deutsche Bundeskabinett als auch die fehlende Erweiterung der Anti-

diskriminierungspolitik nicht zu erklären. Nichtsdestotrotz bleibt für die

friedliche Entwicklung der Gesellschaft der rechte Aufstieg die größte Gefahr,

wenngleich er derzeit nicht von einer gesellschaftlichen Mehrheit ausgeht.

Der rechte Aufstieg hat, so wird dies mit dem Blick nach Osteuropa oder

Nordamerika deutlich, das Potential eine mehrheitsfähige Reaktion auf

die posthomogene Gesellschaft zu werden. Aus diesem Grunde gilt es den

rechten Aufstieg besser zu analysieren und vor allem in seiner rassistischen

Motivation weiter zu untersuchen.

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839463789-004 - am 13.02.2026, 14:58:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

