
https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mathias Lindenau, Marcel Meier Kressig (Hg.)
Alles relativ?

               

Sozialtheorie

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

               
 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mathias Lindenau, Marcel Meier Kressig (Hg.)

Alles relativ?
Ethische Orientierungen zwischen Beliebigkeit und Verantwortung.

Vadian Lectures Band 3

               

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-
Derivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber 
keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie 
unter
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
Um Genehmigungen für Adaptionen, Übersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung 
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-pu-
blishing.com
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 
 
Erschienen 2017 im transcript Verlag, Bielefeld
© Mathias Lindenau, Marcel Meier Kressig (Hg.)

Umschlagkonzept: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-3748-9
PDF-ISBN 978-3-8394-3748-3
https://doi.org/10.14361/9783839437483
Buchreihen-ISSN: 2703-1691
Buchreihen-eISSN: 2747-3007

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

Inhalt 

Einleitung 

Mathias Lindenau & Marcel Meier Kressig  | 7 

 

 

Ethischer Relativismus – alles eine Frage der Perspektive? 

Konrad Paul Liessmann  | 27 

 

 

»Blut ist dicker als Wasser.« – Wozu verpflichtet Familie? 

Barbara Bleisch  | 49 

 

 

Bürgerverantwortung 

Herfried Münkler  | 75 

 

 

Verantwortung für die Vergangenheit 

Susan Neiman  | 93 

 

 

Autorinnen und Autoren  | 113 

 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

Einleitung 

MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG 

 

 

»Andere Länder, andere Sitten.« Dieses Sprichwort besagt, dass sich 

von Land zu Land wie auch von Kultur zu Kultur nicht nur die Ge-

bräuche und Gewohnheiten ändern können, sondern ebenso die Re-

geln, Normen und Werte. Diese kulturelle Vielfalt in der Welt hat ihren 

eigenen Reiz, ist aber nicht unproblematisch, wenn es um ethische 

Fragestellungen geht. So wurde jüngst in der NZZ von einem rituellen 

Kindesmord in der indigenen Volksgruppe der Jarawa berichtet, die 

auf den Andamanen lebt: Ihrer Tradition entsprechend sind rituelle 

Kindestötungen durchzuführen, wenn der Vater eines Neugeborenen 

tot ist oder das Neugeborene nicht als Stammesangehöriger zählt. Bis-

her wurde diese rituelle Praxis nie hinterfragt, noch folgten Konse-

quenzen daraus (vgl. Pabst 2016). Es ist nicht ohne weiteres klar, wie 

diese Situation beurteilt werden kann: Sind der Schutz und die Bewah-

rung der kulturellen Riten indigener Völker höher zu gewichten, als 

das Leben eines Neugeborenen? Ist andererseits nicht jedes Menschen-

leben gleich viel wert? 

Es ist jedoch nicht nur die globale Perspektive, die derlei Fragen 

evoziert und das Spannungsfeld zwischen dem Relativismus und dem 

Universalismus deutlich werden lässt. Auch innerhalb einer Kultur 

westlichen Zuschnitts kann nicht mehr von nur einem Sinnstiftungs- 

oder Deutungsmonopol ausgegangen werden, im Gegenteil. Gerade der 

Wertepluralismus sowie die Optionenvielfalt werden – zu Recht – als 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG 

 

große Errungenschaften gefeiert. Die westlichen Kulturen sind stolz 

darauf, über einen Wertepluralismus zu verfügen, der den einzelnen 

Individuen unterschiedliche Freiheitsgrade und -räume eröffnet. Doch 

bedeutet die daraus resultierende Freiheit, dass jede und jeder auf je 

eigene Art und Weise darüber bestimmen kann, wie die Moral aus-

buchstabiert wird, also ob und wann er/sie sich an bestehende morali-

sche Werte und Normen hält? Und wie haben wir mit den moralischen 

Werten und Normen anderer umzugehen: Müssen wir unter Umstän-

den die Praktiken Anderer akzeptieren, auch wenn sie unseren eigenen 

Moralvorstellungen zuwider sind? Oder darf die Freiheit von Individu-

en und Gruppen auch beschnitten werden? Und wenn ja, bis zu wel-

chem Punkt? 

Wie die hier aufgeworfenen Fragen verdeutlichen, bleibt die an-

spruchsvolle Herausforderung, wie ein Umgang mit dieser Relativität 

erfolgen soll. Nun könnte man geneigt sein, die Auseinandersetzungen 

um den ethischen Relativismus als eine rein theoretische Debatte abzu-

tun. Das wäre allerdings fatal, denn vielmehr sind es die praktischen 

Folgen, die eine Auseinandersetzung mit der Relativität erfordern. 

Denn generell bedarf jede Gesellschaft eines auch moralischen Fun-

daments, das ihr Funktionieren gewährleistet und entsprechende Ver-

pflichtungen für ihre Mitglieder nach sich zieht. Demgegenüber kann 

die Spannweite dessen, was Menschen als ethisch legitim ansehen oder 

zumindest für unbedenklich halten, zu unterschiedlichen Moralvorstel-

lungen führen, die mitunter aufeinanderprallen. Beispielhaft dafür steht 

die bioethische Diskussion um den Umgang mit dem Begriff vom »le-

benswerten Leben«: Wer soll darüber bestimmen, was ein lebenswertes 

Leben in Bezug auf den Lebensbeginn und das Lebensende auszeich-

net, welche Grenzen bestehen und wann ein Leben nicht mehr als le-

benswert gelten kann? Ein nicht minder bedeutsames Thema in der 

Gesellschaft ist der Umgang mit den kulturellen Gebräuchen und Prak-

tiken von Minderheiten: Bis zu welchem Punkt soll man diese dulden, 

wenn sie in Konflikt mit den Moralvorstellungen der Mehrheit gera-

ten? 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 9 

 

Leicht ersichtlich wird der letzte Punkt z.B. dann, wenn von einer 

prinzipiellen Gleichwertigkeit der Menschen ausgegangen wird, und 

individuelle Merkmalsausprägungen wie z.B. Geschlecht, Hautfarbe 

oder weltanschauliche Auffassungen ebenso wenig wie spezifische 

Kontexte (soziale, wirtschaftliche, politische, moralische, kulturelle, 

geschichtliche etc.) eine Rolle spielen und gerade nicht in einer syste-

matischen Ungleichbehandlung münden sollen.  

William Shakespeare (2016) hat diese Frage nach der Toleranz 

gegenüber gesellschaftlichen Minderheiten und Fremden in seinem 

Fragment über Thomas Morus als Sheriff von London plastisch vor 

Augen geführt. Folgt aus solch einem Toleranzgebot, dass es kein 

Recht auf die Einmischung in fremde Kulturen und ihre Angelegenhei-

ten geben sollte, da diese scheinbar auf unterschiedlichen Werten 

gründen? Bestünde nicht die Gefahr, mit vermeintlich universell gülti-

gen Moralauffassungen, die als moralisch verbindlich für alle erklärt 

werden, den gesellschaftlichen Minderheiten die Werte der Mehrheit 

aufzuzwingen? Für Otfried Höffe ist diese Sichtweise falsch:  

 

»Wer alle moralischen Verbindlichkeiten für nur kulturrelativ gültig erklärt, 

hält schon Gespräche über die Grundlagen eines friedlichen Mit- oder Neben-

einanderlebens der Kulturen, also interkulturelle Moraldiskurse, für unmöglich. 

Und weil er die Verbindlichkeiten für Eigentum und Vorrecht der jeweiligen 

Kultur hält, leistet er einem neuartigen, ›kulturellen Chauvinismus‹ Vorschub.« 

(Höffe 2009: 30) 

 

Und so stellt sich aus der ethischen Perspektive die Frage, ob es uni-

verselle Maßstäbe zur Beurteilung unseres moralischen Handelns gibt 

oder, wenn man den Relativismus absolut setzt, diese immer nur bezo-

gen auf den jeweiligen Kontext oder die spezifische Situation, eben re-

lativ, möglich sind. Lassen sich also tatsächlich universell gültige Im-

perative für moralisches Handeln aufstellen? Begeben wir uns dann 

aber nicht direkt in eine rigide Welt, die unserer Lebenspraxis diame-

tral entgegensteht? Oder ist alles von der Situation und/oder dem je-

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG 

 

weiligen Kontext abhängig? Mündet das aber nicht zwangsläufig in 

einem ›anything goes‹? 

Eine Antwort auf diese Fragen muss notwendigerweise zu erfassen 

versuchen, was mit dem Schlagwort eines ethischen Relativismus 

überhaupt gemeint ist. Auch wenn keine einheitliche Definition vor-

liegt, kann der ethische Relativismus grundsätzlich wie folgt beschrie-

ben werden: 

 

»Most often it is associated with an empirical thesis that there are deep and 

widespread moral disagreements and a metaethical thesis that the truth or justi-

fication of moral judgements is not absolute, but relative to the moral standard 

of some person or group of persons.« (Gowans 2015) 

 

Absolut gesetzt bestreitet der ethische Relativismus also, dass univer-

salgültige Prinzipien sowie objektive Wertvorstellungen und -urteile, 

wie sie u.a. von Ronald Dworkin (2012) vertreten werden, existieren, 

die für alle Menschen Geltung beanspruchen können. Zwar bestreitet 

der ethische Relativismus nicht den Wahrheitswert und die Geltung 

ethischer Überzeugungen, will aber die Universalität von ethischen 

Ansprüchen begrenzen (vgl. Quante 2008: 153). Vielmehr sind diese 

abhängig von einer bestimmten Kultur, einer bestimmten Epoche, einer 

bestimmten Gesellschaft oder den individuellen Präferenzen (u.a. Ma-

ckie 2008). Trotz all ihrer Unterschiedlichkeit sind sie in ihrem Gel-

tungsanspruch als gleichberechtigte Moralvorstellungen aufzufassen, 

die freilich nur für den jeweiligen Kontext Geltung beanspruchen kön-

nen. Folglich lassen sich Moralprinzipien auch nicht als objektiver und 

universell gültiger Bewertungsmaßstab zur Beurteilung von morali-

schen Handlungen heranziehen. 

Über die Haltbarkeit dieser Ansicht besteht keineswegs Einigkeit. 

Schon ein kurzer Blick in die relevante Literatur zeigt die Vielfalt 

möglicher Positionierungen: Bernhard Williams (2007: 28) brandmarkt 

einen strengen ethischen Relativismus als die »wohl [..] absurdeste An-

schauung, die innerhalb des an Absurditäten nicht gerade armen Ge-

biets der Moralphilosophie je vertreten worden ist«. Mit der Behaup-

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 11 

 

tung, dass nur die Relativität universelle Gültigkeit beanspruchen kann, 

darüber hinaus jedoch keine allgemein gültigen Prinzipien existieren, 

begibt sich der Relativismus in einen Selbstwiderspruch: Konsequent 

müsste er seine eigene Überzeugung auch als relativ darstellen und 

würde sich somit selbst aufheben. Gilbert Harman (2015) widerspricht 

solch einer Geißelung mit dem Hinweis darauf, dass es weder die ein-

zig richtige Moral oder einen derartigen moralischen Bezugsrahmen 

gibt. Denn ob etwas moralisch richtig oder falsch, gut oder schlecht, 

gerecht oder ungerecht etc. ist, bleibt eine relative Angelegenheit, die 

abhängig von der herrschenden Moral oder dem moralischen Bezugs-

rahmen ist. Wiederum andere wie Thomas Scanlon (1998) halten nach 

einer möglichen Verbindung zwischen Universalismus und Relativis-

mus Ausschau. Nach dieser Lesart existieren in der Tat moralische 

Normen, die universelle Geltung beanspruchen können und den Kern-

bestand solch einer universellen Moral bilden. Gleichwohl gibt es da-

neben moralische Normen, die die »parametrische Moral« bilden, die 

also veränderlich sind und damit lediglich relativ zu einer bestimmten 

Bezugsgruppe Geltung besitzen. 

In der Diskussion um den ethischen Relativismus hat es sich einge-

bürgert, eine Unterteilung in den deskriptiven, den normativen und den 

metaethischen Relativismus vorzunehmen – auch wenn diese Eintei-

lung nicht trennscharf ist (vgl. Halbig 2009: 100). 

Der deskriptive Relativismus vertritt zum einen die These der Viel-

fältigkeit moralischer Vorstellungen der unterschiedlichen Kulturen, 

Epochen und verschiedener gesellschaftlicher Gruppen, die sich nicht 

auf eine Universalmoral reduzieren lassen (Divergenzthese) sowie die 

These, dass die Moral von verschiedenen Kontextbedingungen abhän-

gig ist (Dependenzthese) (vgl. Rippe 1993: 209ff.). Ein anschauliches 

Beispiel dafür gibt von Benda-Beckmann (2009: 18): 

 

»Man kann sagen, dass es in unserer eigenen Gesellschaft, und auch in anderen 

Gesellschaften, Vorstellungen über eine moralisch gute, züchtige Bedeckung 

des Körpers gibt. Welche Körperteile problematisch sind, welche Form die Be-

kleidung annehmen muss und warum, ist jedoch unterschiedlich.« 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG 

 

Aufgrund dieser Verschiedenheit moralischer Vorstellungen fordert 

der deskriptive Relativismus insbesondere gegenüber anderen Kulturen 

Sensibilität und Respekt für ihre jeweiligen Moralvorstellungen ein. In 

diesem Zusammenhang werden trotz bestehender Übereinstimmungen 

häufig die moralischen Meinungsverschiedenheiten betont, die sich 

einer rationalen Argumentation entziehen und nicht auflösen lassen. 

Ebenso lässt sich die faktische Divergenz der geltenden moralischen 

Überzeugungen nach dieser Lesart nicht »auf tiefer liegende einheitli-

che Basisnormen oder Prinzipien« zurückführen (Fenner 2008: 120). 

Dennoch müssen die unbestreitbar bestehenden Divergenzen zwischen 

den verschiedenen Moralvorstellungen nicht zwingend auf verschiede-

nen Werten beruhen, die miteinander konfligieren. Sie können ebenso 

als Ausdruck einer gewissen Variabilität universell gültiger Kernnor-

men, wie z.B. der Goldenen Regel, gelesen werden. 

Der deskriptive Relativismus befasst sich also ausschließlich mit 

empirischen Fragen und zeigt die faktische Heterogenität moralischer 

Überzeugungen auf. Eng verknüpft mit dieser Auffassung ist der nor-

mative Relativismus, der den Inhalt der Moral zum Gegenstand hat. 

Aufgrund der bestehenden Divergenzen zwischen den verschiedenen 

Moralvorstellungen bestreitet er, dass universelle moralische Grund-

sätze existieren, die für alle Menschen gleichermaßen gelten. Da sich 

mittels rationaler Überlegungen nicht zeigen lässt, welche Moralvor-

stellungen als ›richtig‹ anzuerkennen sind wird gefolgert, dass es mora-

lisch geboten ist, entsprechend der anerkannten Werte und Prinzipien 

der moralischen Tradition oder der bestehenden gesellschaftlichen 

Standards zu urteilen und zu handeln (vgl. Braun 2016: 24). Da alle 

moralischen Traditionen die gleiche Berechtigung auf Geltung besit-

zen, verbietet sich aus Sicht des normativen Relativismus die Einmi-

schung in fremde Traditionen. Folglich ist es moralisch falsch, die 

ethischen Maßstäbe fremder Kulturen mit den Maßstäben der eigenen 

Kultur zu beurteilen. In dem anfangs aufgeführten Beispiel würde das 

bedeuten, dass es vom moralischen Standpunkt der Jarawa aus richtig 

ist, rituelle Kindestötungen vorzunehmen und keine Legitimation ge-

geben ist, diese Sichtweise zu kritisieren. Das hier zugrundeliegende 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 13 

 

Toleranzgebot gegenüber fremden Kulturen kann sich jedoch als pro-

blematisch erweisen. Zum einen unterliegt auch das Toleranzgebot 

dem bereits angesprochenen Selbstwiderspruch. Zum anderen würde 

jede kritische Prüfung von Überzeugungen, Gründen, Argumenten und 

Wertvorstellungen unmöglich und ein interkultureller Dialog damit 

gegenstandslos. 

Der metaethische Relativismus schließlich befasst sich mit dem 

Status der Moral und fragt nach den Grenzen und Möglichkeiten der 

Wahrheit und Begründbarkeit von moralischen Urteilen. Als sogenann-

te ›Theorie zweiter Ordnung‹ macht er keine inhaltlichen Aussagen zur 

Moral und ist somit nicht unmittelbar handlungsleitend, sondern dient 

als Reflexionsebene zur Überprüfung des Geltungsanspruchs ethischer 

Maßstäbe. Die Sicht des metaethischen Universalismus, nach dem all-

gemeingültige und für alle Menschen verbindliche Werte und Normen 

existieren, auf deren Grundlage eine moralische Beurteilung von Hand-

lungen erfolgen kann, teilt der metaethische Relativismus nicht. In sei-

ner starken Variante bestreitet er generell, dass moralische Meinungs-

verschiedenheiten unvoreingenommen zu lösen sind und folglich mo-

ralische Urteile nie objektiv korrekt sein können. Diese sind vielmehr 

von dem jeweiligen Bezugsrahmen (Epochen, Kulturen, Gesellschaf-

ten, Weltbildern oder sachlichen Kontexten) abhängig. In seiner 

schwachen oder gemäßigten Variante gesteht der metaethische Relati-

vismus durchaus zu, dass moralische Meinungsunterschiede grundsätz-

lich objektiv lösbar sind. Gleichwohl können Fälle existieren, die sich 

einer Entscheidung zwischen zwei moralischen Urteilen entziehen; 

folglich lässt auch nicht jede moralische Meinungsverschiedenheit 

endgültig klären und ist – wie Philippa Foot (1997) ausführt – in die-

sem Sinn relativ. (Vgl. Rippe 1993: 216 ff.) 

Im Fall der Jarawa hätte ein Vertreter eines starken metaethischen 

Relativismus keine Möglichkeit, die rituelle Kindestötung durch die Ja-

rawa zu kritisieren. Welche Konsequenzen auch immer aus der Über-

zeugung von der Richtigkeit ritueller Kindestötungen resultieren: Da 

moralische Urteile nicht einfach war oder falsch sein können, kann ihre 

Wahrheit (oder Falschheit) nur vor dem Hintergrund des jeweiligen 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG 

 

Bezugsrahmens beurteilt werden. Der Status bzw. die Geltung für die 

moralische Beurteilung besitzt so ausschließlich die Überzeugung der 

Jarawa. 

Für einen Vertreter des gemäßigten metaethischen Relativismus 

hingegen besteht die Möglichkeit, unter Verweis auf objektive Werte 

und Normen, Kritik an den rituellen Kindestötungen zu üben. Diese 

bereits angesprochene Sichtweise, die weder einen ausschließlichen 

Universalismus oder einen starken Relativismus postuliert, kann als 

»mixed positions« (Gowans 2015) bezeichnet werden. Auch wenn sich 

unter diesem Label viele verschiedene Ausprägungen sammeln, so 

lässt sich ihr Standpunkt wie folgt zusammenfassen: Es wird ange-

nommen, dass unbestreitbar einige universalistische Werte und Nor-

men gegeben sind, die sich jedem Relativismus entziehen. Zugleich 

aber können andere Werte wiederum einen relativistischen Charakter 

besitzen, und folglich abhängig vom jeweiligen Bezugsrahmen sein. 

Unter Verweis auf den »eingeschränkten Universalismus« von Gert 

(1983) gibt Gertrud Nunner-Winkler (2009: 32) ein Beispiel für die 

Ausgestaltung solch einer Position: Universelle Geltung könnten da-

nach negative Pflichten, die die Unterlassung der Schädigung anderer 

Menschen gebieten, ebenso beanspruchen wie z.B. die positive Pflicht, 

übernommene Aufgaben sorgfältig zu erfüllen und dadurch andere vor 

indirekter Schädigung zu bewahren. Dieser eng umrissene Rahmen 

universell gültiger Pflichten lässt Spielraum für andere Werte und 

Normen, die lediglich relative Geltung beanspruchen können. Dennoch 

ist die »Universalität der Kernnormen« (a.a.O.: 33) unverzichtbar, um 

die Minimalbedingungen menschlicher Existenz gegenüber jeder Rela-

tivitätsauffassung abzusichern. 

Die »Kombination eines metaethischen Objektivismus mit einem 

vorsichtig formulierten normativen Relativismus« (Ernst 2009: 190) 

ließe die Möglichkeit offen, der Vielfalt moralischer Vorstellungen und 

ethischer Prinzipien gerecht zu werden. I.d.R. wird dazu der Relativis-

mus durch einen Pluralismus ersetzt, auch wenn umstritten ist, ob Re-

lativismus und Pluralismus sich tatsächlich voneinander unterscheiden 

oder es sich hierbei lediglich um eine Etikettenwahl handelt (vgl. Freu-

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 15 

 

denberger 2000). John Rawls (1998: 13) hat betont, dass die Verschie-

denartigkeit moralischer Überzeugungen ernst genommen werden 

muss und dafür auf das »Faktum eines vernünftigen Pluralismus« hin-

gewiesen, also auf die »Tatsache einer Vielheit vernünftiger und 

gleichwohl nicht miteinander zu vereinbarender umfassender Lehren«; 

sei dies nun aufgrund verschiedener partikularer Interessen, divergie-

render religiöser oder weltanschaulicher Auffassungen, konkurrieren-

der politischer Positionen oder den unterschiedlichen Vorstellungen 

von einem guten und gerechten Leben in einer Gesellschaft der Fall. 

Folglich wäre es irrig, auf ein absolutes Einvernehmen bezüglich 

der Geltung ethisch zentraler Begriffe oder dem ethisch korrekten Ge-

brauch der moralischen Prinzipien zu hoffen, da es zu ihrer Wesensart 

gehört, unterschiedlich interpretiert werden können. Der ethische Uni-

versalismus ist deshalb auch als ein Minimalprogramm zu verstehen: 

Es geht hierbei nicht um eine ›Gleichmacherei‹ subjektiver Maximen, 

die in einem uniformen Gesetz münden sollen, sondern darum, die 

»Verträglichkeit der vielen, unaufhebbar subjektiven Handlungsorien-

tierungen sicher[zu]stellen« (Bayertz 2000: 229). Aus dem ethischen 

Universalismus muss also kein moralischer Rigorismus resultieren. So 

dient der ethische Universalismus dazu, sich vor einem Abgleiten in 

eine wie auch immer geartete Beliebigkeit zu schützen, ohne die Plura-

lität von Werten und Überzeugungen zu negieren oder sich auf die 

Existenz ausnahmslos gültiger ethischer Prinzipien zu berufen. Denn 

Patentlösungen sind auch mittels eines ethischen Universalismus nicht 

zu haben: 

 

»Mit der These, dass es objektiv zutreffende Antworten auf moralische Fragen 

gibt, geht keineswegs die Auffassung einher, dass es stets möglich ist, sichere 

und unbezweifelbare Antworten auf moralische Fragen zu geben.« (Schmidt 

2009: 130) 

 

Die daraus resultierende Attraktivität des ethischen Relativismus 

nimmt Konrad Paul Liessmann im ersten Beitrag dieses Bandes in den 

Blick. Er verortet den ethischen Relativismus als die inoffizielle Dok-

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG 

 

trin pluralistischer Gesellschaften mit dem Resultat, dass schon die 

Forderung, moralische Prinzipien und Werte für allgemeinverbindlich 

zu erklären, mit Argwohn betrachtet wird. Gleichwohl scheuen wir 

uns, den ethischen Relativismus konsequent zu Ende zu denken. Denn 

dann müssten wir bereit sein, u.a. die Sklaverei oder Menschenopfer zu 

akzeptieren, wenn sie zur jeweiligen Kultur gehören. Mit einer Gegen-

überstellung vom Kantischen Universalismus und Nietzsches Perspek-

tivismus führt Liessmann dies anschaulich vor Augen: Kant plädiert 

dafür, dass eine Moral nicht nur für eine Gruppe gelten oder sich nach 

den Interessen des Einzelnen richten kann, sondern immer heißt, sich 

einem bestimmten Prinzip zu unterwerfen. Nietzsche hingegen lehnt 

alle moralischen Bestimmungen ab, da diese immer nur vom Stand-

punkt des Individuums abhängig sein können und zudem nur ein 

Schutzmantel für die Schwachen sind. Solch ein Perspektivismus liefe 

letztlich auf eine Entmoralisierung der Gesellschaft hinaus. Folglich ist 

nach Liessmann im Umgang mit der Moral höchste Vorsicht geboten, 

da die ihr zugrundeliegenden Motive eher verdeckt als offen ausge-

drückt werden. 

Der ethische Relativismus besitzt zudem auch eine Bedeutung für 

den Umgang mit der Verantwortung, auf die im Folgenden kurz einge-

gangen werden soll. Grundsätzlich wird unter dem Begriff der Verant-

wortung im reflexiven Sinn das Sich-Rechtfertigen-Können und -Müs-

sen verstanden. Damit eröffnet sich die Möglichkeit, einen Menschen 

mit den Folgen seines Handelns (wozu auch das Unterlassen zählt) zu 

konfrontieren und eine Legitimation dafür zu verlangen. Die einzelnen 

Akteure sind folglich gezwungen, die Verantwortung für ihr Handeln 

zu übernehmen und dieses zu begründen. So lässt sich klären, welche 

Akteure wofür verantwortlich sind. Um diese Fragen angemessen klä-

ren zu können, wird Verantwortung als ein mehrstelliger Relationsbe-

griff gefasst, der mindestens drei Elemente umfasst: das Verantwor-

tungssubjekt (Wer ist verantwortlich?), den Verantwortungsbereich 

(Wofür ist jemand verantwortlich?) und die Verantwortungsinstanz 

(Wem gegenüber ist jemand verantwortlich?) (vgl. Werner 2011: 542). 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 17 

 

Generell werden in Bezug auf die Verantwortung die akteursbezo-

genen Eigenschaften ebenso wie die situativen Handlungsbedingungen 

mitbedacht: »Vorsatz und Absicht, Fähigkeiten und Kenntnisse, Auf-

gaben und Rollen, das Arbeitsumfeld und gesetzliche Regelungen sind 

Faktoren, die bei der Verantwortungsattribution berücksichtigt werden 

müssen.« (Heidbrink 2010: 7) Der Verantwortungsbegriff ist zudem 

nicht nur an ein juridisches Verständnis gebunden oder auf die morali-

sche Grundverantwortlichkeit, die sich aus den entsprechenden Regeln 

und Normen ergibt, begrenzt. Er kann zudem auch auf sozial definierte 

Aufgabenfelder ausgeweitet werden, die sich durch kollektive Erwar-

tungen oder aufgrund eines freiwilligen Engagements der Akteure er-

geben. Somit lassen sich analytisch drei Grundformen der Verantwor-

tung unterscheiden, die sich freilich in der Praxis überlappen können: 

 

»Der ethische Sinn von Verantwortung (responsibility) besteht darin, dass Ak-

teure aufgrund moralischer Prinzipien für die Folgen ihres Handelns einstehen. 

Der rechtliche Sinn von Verantwortung (liability) liegt darin, dass Akteure 

nach Maßgabe von Gesetzen und Regeln sanktioniert werden können. Der so-

ziale Sinn von Verantwortung (accountability) ist dadurch gekennzeichnet, dass 

Akteure sich aufgrund von bestehenden Erwartungen oder persönlicher Bereit-

schaft um die nicht selbstverständliche Erfüllung von Aufgaben kümmern.« 

(A.a.O.: 8) 

 

Aus einer ethischen Perspektive muss ein Akteur, um überhaupt als 

Verantwortungssubjekt gelten zu können, über Willensfreiheit verfü-

gen, handlungsfähig und in der Lage sein, den moralischen Standpunkt 

einnehmen zu können. Inwiefern der Akteur nicht nur verantwortungs-

fähig, sondern in einer konkreten Situation auch verantwortlich ist, 

lässt sich daran überprüfen, ob er freiwillig Verantwortung übernom-

men hat, ihm diese automatisch zufällt oder ihm die Verantwortung 

zugewiesen wurde. Den Verantwortungsbereich betreffend ist ein Ak-

teur zum einen für seine eigenen Handlungen und den daraus resultie-

renden Konsequenzen verantwortlich. Diese ›haftende Verantwortung‹ 

geht mit der negativen Pflicht einher, andere nicht zu schädigen und 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG 

 

folglich nicht verantwortungslos zu handeln. Aus ihr folgt eine retros-

pektive Verantwortung für die Vergangenheit, also für bereits eingetre-

tene Konsequenzen, die i.d.R. unumstritten ist. Zum anderen kann ein 

Akteur dafür verantwortlich sein, dass Auftreten von Ereignissen zu 

verhindern oder deren Konsequenzen abzumildern. Diese ›sorgende 

Verantwortung‹ – »die als Pflicht anerkannte Sorge um ein anderes 

Sein« (Jonas 1984: 391) geht mit der positiven Pflicht zu helfen einher 

und verlangt entsprechend aktives Eingreifen, dessen Verpflichtungs-

grad allerdings umstritten ist. Aus ihr folgt eher die prospektive Ver-

antwortung für zukünftige Ereignisse. Schließlich ist zur Verantwor-

tungsinstanz anzumerken, dass Akteure gegenüber anderen Personen, 

aber auch vor dem Hintergrund bestimmter Wertmaßstäbe (z. B. das 

Recht oder die Moral) verantwortlich sein können. Insbesondere die 

Zuschreibung moralischer Verantwortung ist dabei problematisch: 

Wenn nicht klar ist, ob ein moralisches Gesetz überhaupt existiert und 

folglich moralische Regeln und Normen scheinbar nur auf einer kon-

tingenten Grundlage beruhen, stellt sich die Frage, wie ein moralischer 

Maßstab dann noch universell und allgemeinverbindlich sein kann. 

(Vgl. Neuhäuser 2011: 120f.) 

Hier ist schließlich der Punkt benannt, an dem die Konzeptionen 

des Relativismus, Universalismus und Perspektivismus auch darüber 

auseinandergehen, vor welcher Instanz sich ein moralischer Akteur zu 

verantworten hat. Während ethische Relativisten, wie gezeigt, immer 

die soziale Umwelt, in die ein Akteur eingebettet ist, zur Verantwor-

tungsinstanz erkoren, wird ein ethischer Universalist hingegen auf all-

gemeingültigen Werten und Normen als Verantwortungsinstanz behar-

ren, und ein Vertreter eines Nietzscheanischen Perspektivismus wird 

nur sich selbst als Verantwortungsinstanz akzeptieren. Diese letztge-

nannte Form der Verantwortung ist allerdings wenig sinnvoll, da Ver-

antwortung mit zur Verwirklichung einer menschenwürdigen Welt bei-

tragen soll und deshalb nur unter Einbezug der Mitwelt einen Sinn er-

gibt (vgl. Prechtl 2008). Sich dieser gegenüber verpflichtet und ver-

antwortlich zu fühlen, unabhängig von Belohnungen oder Strafen oder 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 19 

 

der Übernahme von formalen Zuständigkeiten (vgl. Höffe 2008: 327), 

zeichnet den moralischen Menschen aus: 

 

»Sich überhaupt jemandem gegenüber zu verantworten – egal, auf welche 

Normen dabei explizit Bezug genommen wird – setzt nämlich immer schon 

eine grundlegende Form der Anerkennung des Gegenübers als eines gleichbe-

rechtigten Dialogpartners voraus, dem gegenüber ich zur Einhaltung der dia-

logkonstituierenden Normen und zur Wahrung der Bedingungen des Sich-

Rechtfertigen-Könnens verpflichtet bin.« (Werner 2011: 547) 

 

Die bereits angesprochene Deutungsvielfalt moralischer Prinzipen, die 

in modernen pluralistischen Gesellschaften keinen umfassenden Kon-

sens in Fragen der Moral erwarten lässt, führt dazu, dass »wir im Hin-

blick auf die normative Seite der Verantwortung auch in Zukunft mit 

gravierenden Differenzen leben müssen.« (Bayertz 2010: 2862) Das 

betrifft nicht allein moralische Verantwortlichkeiten, sondern ebenso 

viele der ›nicht-moralischen‹ Verantwortlichkeiten die, wenn auch nur 

begrenzt, indirekt moralisch relevant sein können; etwa in der Rolle 

eines Familienmitglieds oder als Staatsbürger/Staatsbürgerin (vgl. 

Werner 2011: 546). Die folgenden drei Beiträge dieses Bandes widmen 

sich unterschiedlichen Aspekten solcher Verantwortlichkeiten: 

Barbara Bleisch nimmt die häufig geäußerte Klage über den ver-

meintlichen ›Niedergang der Familie‹ und die Sorge über das Schwin-

den verlässlicher gegenseitiger Fürsorge zum Anlass um zu fragen, ob 

Familie verpflichtet und wenn ja, wozu. Die Familie als normatives 

Ideal wird hier anhand der konkreten Frage, ob erwachsene Kinder 

ihren Eltern etwas schulden, diskutiert. Als mögliche Begründungen 

für die Verpflichtung von Kindern gegenüber ihren Eltern benennt 

Bleisch das Schuldnermodell, die Verpflichtung zur Dankbarkeit sowie 

das relationale Modell. Das Schuldnermodell eignet sich nicht als Be-

gründung einer Verpflichtung von Kindern gegenüber ihren Eltern, da 

dieser familiären Konstellation der Vergleichsmaßstab, die exakte Be-

stimmung reziproker Leistungen sowie die Vereinbarung typischer 

Schuldner-Gläubiger-Verhältnisse fehlen bzw. sich diese nicht be-

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG 

 

stimmen lassen. Ebenso erweist sich die Verpflichtung aus Dankbar-

keit als Irrweg zur Begründung kindlicher Pflichten gegenüber ihren 

Eltern. Überzeugend führt sie aus, dass diese Transaktionsmodelle 

nicht zur Familie passen und schlägt deshalb einen Perspektivwechsel 

hin zu einem relationalen Modell der Moral vor, das auf der Beziehung 

zwischen Kindern und Eltern beruht und der spezifischen Verletzlich-

keit Rechnung trägt. 

Herfried Münkler richtet im anschließenden Beitrag den Blick auf 

die Bürgerverantwortung und reflektiert kritisch, was diese Form der 

Verantwortung impliziert und welche Voraussetzungen dafür notwen-

dig sind, damit Bürgerverantwortung nicht nur vom politischen System 

eingefordert, sondern diese auch tatsächlich von Bürgerinnen und Bür-

gern übernommen wird. Bestechend zeigt Münkler auf, warum eine 

funktionierende Demokratie sehr viel leichter zu haben und auch auf 

Dauer zu stellen ist als eine vitale Zivilgesellschaft. Während in der 

Demokratie die Macht und Verantwortung vom Volk entweder direkt 

an Personen oder Parteien verteilt wird, sich letztlich jedoch im techni-

schen Wahlakt erschöpft, so übernimmt der Bürger selbst politische 

Verantwortung, indem er am Politikprozess partizipiert und mitbetei-

ligt ist. Dafür benötigt er allerdings nicht nur Zeit, sondern muss auch 

über kognitive, habituelle und prozedurale sowie sozialmoralische 

Kompetenzen verfügen. Deshalb darf der Populismus auch nicht mit 

Bürgerverantwortung verwechselt werden, wie auch der Wutbürger in 

keiner Weise bürgerschaftliches Engagement verkörpert. Der wenig 

optimistischen Diagnose, dass die einst komplementäre Beziehung 

zwischen »Volk« und »Bürgerschaft« – oder Demokratie und Zivilge-

sellschaft – in ein zunehmend antagonistisches Verhältnis umzuschla-

gen droht, kann nach seiner Meinung nur dadurch begegnet werden, so 

viele wie möglich in die Bürgerverantwortung einzubinden. 

Abschließend erörtert Susan Neiman anschaulich, warum eine 

Auseinandersetzung mit der Vergangenheit unverzichtbar ist. Ausge-

hend von einem Vergleich der Vergangenheitsaufarbeitung in Deutsch-

land, Großbritannien und den USA zeigt sie auf, dass ohne einen 

Rückbezug auf die historische Vergangenheit ein verantwortungsbe-

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 21 

 

wusstes Handeln in der Gegenwart wie auch in der Zukunft nicht mög-

lich ist. Wenngleich das Ausblenden der historischen Vergangenheit 

einen Erleichterungseffekt für das gegenwärtige Handeln darstellen 

kann, so birgt es doch auch eine Gefahr. Nämlich die Frage zu überge-

hen, wozu wir, auch aus der Vergangenheit heraus, verpflichtet sind. 

Der Rat, die Vergangenheit auf sich beruhen zu lassen und den Blick 

einfach nur nach vorn zu richten, kann nicht einmal in der Individual-

psychologie etwas nutzen, und schon gar nicht in der Politik. Denn oh-

ne eine angemessene Aufarbeitung der Vergangenheit wird diese eine 

offene Wunde für jede Demokratie bleiben. So sieht Neiman in der 

Vergangenheitsaufarbeitung eine Art von moralischem Training, das 

uns nicht nur helfen kann, ›einfache‹ Ausprägungen des Bösen zu er-

kennen, sondern ebenso seine komplexen Formen. 

 

Zusammengefasst zeigen die in diesem Band versammelten Beiträge 

die Schwierigkeit und zugleich Notwendigkeit auf, uns mit Rawls
,
 

Faktum eines vernünftigen Pluralismus angemessen auseinanderzuset-

zen und zu versuchen, näher zu bestimmen, welche moralische Ver-

antwortung daraus folgt; für die individuelle Verantwortung ebenso 

wie für die kollektive Verantwortung. Das setzt zwingend die Bereit-

schaft zur Deliberation ebenso voraus, wie eine Distanzierung von 

eigenen Interessen, um so eine gemeinsame Praxis zu ermöglichen 

(vgl. Nida-Rümelin 2011: 179). Anders formuliert: 

 

»Die Einsicht, daß wir unsere Welt gestalten und es folglich mit zu rechtferti-

genden Entscheidungen zu tun haben, sollte Anlaß geben, sich auf Diskurse 

und gute Gründe Anderer einzulassen, Differenz ernst zu nehmen und ihr ge-

bührend Platz zu schaffen.« (Plümacher 2000: 264) 

 

Dafür sind universelle moralische Regeln unverzichtbar. Ob diese in-

haltlich positiv oder negativ bestimmt werden, sich also auf die Förde-

rung des ›Guten‹ oder auf den Schutz vor dem ›Bösen‹ beziehen (vgl. 

Gert 1983) bzw. als Mischform konzipiert werden, muss die weitere 

moralphilosophische Diskussion zeigen. Ohne universelle moralische 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG 

 

Regeln kann allerdings eine universelle Wertschätzung Anderer nicht 

zur Pflicht erhoben werden und mündet allzu oft in Lippenbekenntnis-

sen. 

 

Abschließend möchten wir der Karl Zünd Stiftung Dank sagen, ohne 

deren großzügige Unterstützung die Realisierung dieses Bandes nicht 

möglich gewesen wäre. 

 

Le Prese/Balgach im Januar 2017 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 23 

 

LITERATUR 
 

Bayertz, Kurt (2010): »Verantwortung«, in: Hans Jörg Sandkühler 

(Hg.), Enzyklopädie Philosophie, Bd. 3, Hamburg, S. 2860-2863. 

Bayertz, Kurt (2000): »Sind Pluralismus und Universalismus unver-

einbar?«, in: Plümacher/Schürmann/Freudenberger, Herausforde-

rung Pluralismus. Festschrift für Hans Jörg Sandkühler, S. 221-

229. 

Benda-Beckmann von, Franz (2009): »Moralischer Relativismus: Eine 

rechtsethnologische Perspektive«, in: Ernst, Moralischer Relati-

vismus, S. 13-27. 

Braun, Florian (2016): Der ethische Relativismus als Herausforderung 

für die ethischen Theorien, Marburg. 

Dworkin, Ronald (2012): Gerechtigkeit für Igel, Berlin. 

Ernst, Gerhard (2009): »Normativer und metaethischer Relativismus«, 

in: Ders., Moralischer Relativismus, S. 181-191. 

Ernst, Gerhard (Hg.) (2009): Moralischer Relativismus (ethica, Bd. 

17), Paderborn. 

Freudenberger, Silja (2000): »Relativismus und Pluralismus«, in: Plü-

macher/Schürmann/Dies., Herausforderung Pluralismus. Festschrift 

für Hans Jörg Sandkühler, S. 25-36. 

Fenner, Dagmar (2008): Ethik. Wie soll ich handeln?, Tübingen/Basel. 

Foot, Philippa (1997): Die Wirklichkeit des Guten. Moralphilosophi-

sche Aufsätze, Frankfurt a.M. 

Gert, Bernard (1983): Die moralischen Regeln. Eine neue rationale 

Begründung der Moral, Frankfurt a.M. 

Gowans, Chris (2015): »Moral Relativism«, in: Stanford Encyclopedia 

of Philosophy, http://plato.stanford.edu/entries/moral-relativism/ 

vom 12.12.2016. 

Halbig, Christoph (2009): »Realismus, Relativismus und das Argument 

aus der Relativität«, in: Ernst, Moralischer Relativismus, S. 99-116. 

Harman, Gilbert (2015): »Moral Relativism Is Moral Realism«, in: 

Philosophical Studies 172 (4), S. 855-863. 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG 

 

Heidbrink, Ludger (2010): Die Rolle des Verantwortungsbegriffs in 

der Wirtschaftsethik, Workingpaper des CRR (Center for Respon-

sibility Research) Nr. 9, Essen. 

Höffe, Otfried (2009): Lebenskunst und Moral oder Macht Tugend 

glücklich?, München. 

Höffe, Otfried (2008): »Verantwortung«, in: Ders. (Hg.), Lexikon der 

Ethik, 7., neubearb. u. erw. Aufl., München, S. 326-327. 

Jonas, Hans (1984): Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik 

für die technologische Zivilisation, Frankfurt a.M. 

Mackie, John Leslie (2008): Ethik. Die Erfindung des moralisch Rich-

tigen und Falschen, Stuttgart. 

Neuhäuser, Christian (2011): »Verantwortung«, in: Ralf Stoecker/ 

Ders./Marie-Luise Raters (Hg.): Handbuch Angewandte Ethik, 

Stuttgart/Weimar, S. 120-125. 

Nida-Rümelin, Julian (2011): Verantwortung, Stuttgart. 

Nunner-Winkler, Gertrud (2009): »Moralischer Relativismus – ein 

überzogenes Deutungsmuster«, in: Ernst, Moralischer Relativis-

mus, S. 29-54. 

Pabst, Volker (2016): »Ein Kindsmord am Ende der Welt«, in: NZZ 

Nr. 66, 237. Jg., 19.03.2016, S. 5. 

Plümacher, Martina (2000): »Pluralismus und Toleranz«, in: Dies./ 

Schürmann/Freudenberger, Herausforderung Pluralismus. Fest-

schrift für Hans Jörg Sandkühler, S. 255-266. 

Plümacher, Martina/Schürmann, Volker/Freudenberger, Silja (Hg.) 

(2000): Herausforderung Pluralismus. Festschrift für Hans Jörg 

Sandkühler, Frankfurt a.M. u.a. 

Prechtl, Peter (2008): »Verantwortung«, in: Ders./Franz-Peter Burk-

hardt (Hg.), Metzler Lexikon Philosophie. Begriffe und Definitio-

nen, 3., erw. u. aktual. Aufl., Stuttgart/Weimar, S. 645. 

Quante, Michael (2008): Einführung in die Allgemeine Ethik, 3. Aufl., 

Darmstadt. 

Rippe, Klaus Peter (1993): Ethischer Relativismus. Seine Grenzen – 

seine Geltung, Paderborn/München/Wien/Zürich. 

Rawls, John (1998): Politischer Liberalismus, Frankfurt a.M. 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 25 

 

Scanlon, Thomas M. (1998): What We Owe to Each Other, Cam-

bridge/Mass. 

Schmidt, Thomas (2009): »Die Herausforderung des ethischen Relati-

vismus«, in: Ernst, Moralischer Relativismus, S. 117-137. 

Shakespeare, William (2016): Die Fremden. Für mehr Mitgefühl, hrsg. 

u. übersetzt von Frank Günter. Mit einem Vorwort von Heribert 

Prantl, München. 

Werner, Micha H. (2011): »Verantwortung«, in: Marcus Düwell/ 

Christoph Hübenthal/Ders. (Hg.), Handbuch Ethik, 3., aktual. 

Aufl., Stuttgart/Weimar, S. 541-548. 

Williams, Bernard (2007): Der Begriff der Moral. Eine Einführung in 

die Ethik, Stuttgart. 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

Ethischer Relativismus –  

alles eine Frage der Perspektive? 

KONRAD PAUL LIESSMANN 

 

 

In einer pluralistischen und multikulturellen Gesellschaft ist der ethi-

sche Relativismus so etwas wie die inoffizielle Doktrin, die unausge-

sprochen die Moraldiskurse solch einer Gesellschaft grundiert und 

strukturiert. Dass Menschen, Individuen wie Gruppen, unterschiedliche 

Vorstellungen von einem guten Leben, von Sitte und Moral haben, sei-

en diese religiös oder weniger religiös geprägt, und dass es zu den Ge-

boten der Toleranz gehört, diese Unterschiedlichkeit zu respektieren, 

gehört zum Common Sense einer spätaufgeklärten Zivilisation. Allein 

das Ansinnen, moralische Prinzipien oder Werte als allgemeinverbind-

lich zu erklären, muss sich in der Regel dem Vorwurf des Eurozen-

trismus und moralischen Imperialismus aussetzen. Dass Moralvorstel-

lungen unterschiedlicher Gruppen, Milieus und Religionen gleichbe-

rechtigt nebeneinander existieren sollen und dass es hier keine Domi-

nanzansprüche geben darf, gilt vielen als notwendige Voraussetzung 

für das einigermaßen friedliche Zusammenleben von Menschen, die 

aus heterogenen Kulturen stammen. Nicht einmal die Menschenrechte 

sind davor gefeit, als Ausdruck einer westlichen und damit partikularen 

Moralvorstellung zu gelten, die keine universelle Gültigkeit beanspru-

chen kann. Der ethische Relativismus erscheint so als gleichermaßen 

vernünftig wie human, als Ausdruck von Toleranz und Verständigung. 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 | KONRAD PAUL LIESSMANN 

 

Der ethische Relativismus ist keine Erfindung unserer Zeit. Der lo-

cus classicus dieses Konzeptes findet sich bei dem antiken Geschichts-

schreiber Herodot: 

 

»[…] wenn man den Menschen unter allen Sitten und Bräuchen die Wahl ließe, 

würden sie schließlich alle ihre eigenen wählen. Jeder hält eben seine für die 

besten. Darum wird auch kein vernünftiger Mensch damit seinen Spott treiben. 

Daß alle Völker so über ihre Sitten denken, kann man aus vielem schließen, 

vornehmlich aber aus folgendem: Als König Dareios die Griechen an seinem 

Hofe fragte, um welchen Preis sie sich bereit fänden, ihre toten Väter zu essen, 

sagten sie, dazu würden sie sich für kein Geld verstehen. Darauf ließ er Inder 

kommen, Kallatier, wie sie heißen, welche ihre toten Eltern essen, und fragte 

sie in Gegenwart jener Griechen mit Hilfe eines Dolmetschers, um welchen 

Preis sie ihre toten Väter mit Feuer verbrennen würden; die aber schrien vor 

Entsetzen und baten ihn, um Gottes willen nur solche Worte nicht in den Mund 

zu nehmen. Gegen die Sitte ist eben nicht anzukommen, und ich glaube, Pindar 

hat recht, wenn er die Sitte König über alle nennt.« (Herodot 1985, 38. Kapitel, 

Bd. I: 212) 

 

Herodots vielzitierte Beispiele scheinen für sich zu sprechen. Ihre Sit-

ten und Gebräuche stellen die Menschen über alles, und diese Sitten 

sind von Kultur zu Kultur völlig verschieden. Jeder ethische Relati-

vismus geht von dieser Voraussetzung aus und handelt sich damit eini-

ge unangenehme Konsequenzen ein. Das Bild einer homogenen Kul-

tur, die durch einen von allen akzeptierten Kodex von Sitten zusam-

mengehalten werde, stimmte so wahrscheinlich schon in der Antike 

nicht. In einer Zeit, in der es um Moralität im Hinblick auf individuel-

les und selbstbestimmtes Handeln geht, ist der Vorschlag, sich an den 

Normen einer Gemeinschaft zu orientieren, mit einer Reihe zusätzli-

cher Fragen behaftet. Geht man davon aus, dass alle diese Normen 

gleichwertig sind und es keinen vernünftigen Grund gibt, die normati-

ve Ordnung einer Gemeinschaft der einer anderen vorzuziehen, ent-

scheiden letztlich die Zufälligkeit der Geburt und vielleicht noch ästhe-

tische Präferenzen über die Moral. Geht man aber davon aus, dass die-

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHISCHER RELATIVISMUS | 29 

 

se normativen Ordnungen nur in bestimmten Bereichen gleichwertig 

sind, in Grundsatzfragen wie den Menschenrechten aber keine Kontin-

genz und Beliebigkeit geduldet werden könne, weil diese unbedingt 

und universell gelten, hat man den Boden des ethischen Relativismus 

auch schon wieder verlassen. Auch derjenige, der andere normative 

Ordnungen akzeptiert, weil dies aus dem unbedingten Prinzip der Tole-

ranz folgt, ist kein strenger Relativist, da Toleranz für ihn ein unbe-

dingtes Prinzip darstellt. 

Der konsequente ethische Relativismus muss vorab also den Gel-

tungsbereich bestimmen, innerhalb dessen die Sitten und normativen 

Ordnungen als gleichwertig zu gelten haben. Gilt dies für eine Gesell-

schaft, eine partikulare Kultur, einen bestimmten geographischen 

Raum oder eine bestimmte historische Zeit? Ein ethischer Relativist 

müsste konsequent die Handlungen von Menschen immer im Rahmen 

ihres eigenen moralischen Bezugssystems messen und nicht an Nor-

men anderer Zeiten oder anderer sozialer Systeme. Für die Mitglieder 

einer Mafiafamilie würde dann das bürgerliche Recht nicht gelten, für 

im Rassismus ihrer Zeit befangene Kolonialherren wäre die moralische 

Kritik eines späteren Jahrhunderts unangemessen. Will man dies nicht 

akzeptieren, bleibt nichts anderes übrig, als nach einem Maßstab zu su-

chen, an dem sich die unterschiedlichen moralischen Konzepte und 

Wertordnungen messen und vergleichen lassen. Dann aber verlässt 

man den Boden des ethischen Relativismus. 

Die Schwierigkeit, einen ethischen Relativismus konsequent 

durchzuhalten, deutet sich vielleicht schon in jenem Hinweis auf Pin-

dar an, den Herodot in seinen Historien gibt. Offensichtlich bezieht er 

sich auf das Fragment 169, das in der Übersetzung Hölderlins folgen-

dermaßen lautet: 

 

»Das Höchste 

 

Das Gesetz, 

Von allen der König, Sterblichen und 

Unsterblichen; das führt eben 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 | KONRAD PAUL LIESSMANN 

 

Darum gewaltig 

Das gerechteste Recht mit allerhöchster Hand.« (Pindar, Fragment 169, 1988: 

291) 

 

Pindar spricht hier von nomos, das Gesetz, aber auch Brauch bedeuten 

kann. Der Hinweis, dass dieses Gesetz über den Sterblichen und Un-

sterblichen steht, deutet eher eine absolute Verbindlichkeit dieses Sit-

tengesetzes an denn seine Beschränkung auf einen bestimmten Kultur-

kreis. Dieses Gesetz steht über allen, es müssen sich ihm sogar die 

Götter unterwerfen und es wäre damit nicht nur ein Ausdruck einer 

zeitlich, kulturell oder regional beschränkten Gültigkeit. 

Tatsächlich stellt das Konzept des ethischen Relativismus einen lo-

gischen Selbstwiderspruch dar. Denn der Anspruch jeder Ethik muss es 

sein, Maßstäbe des moralisch guten Handelns zu finden, die über die je 

vorhandenen Sitten und Traditionen hinausgehen und diese selbst mo-

ralisch verhandelbar machen. Eine Ethik, die nicht universalistisch ar-

gumentiert, ist keine Ethik. Als Gegenentwurf zu einer universalisti-

schen Ethik, ob diese nun im Sinne Immanuel Kants oder des Utilita-

rismus gedacht wird, kann kein ethischer Relativismus konzipiert wer-

den, sondern nur eine Position der Amoral, wie sie Friedrich Nietzsche 

experimentell durchdacht hat. Im Folgenden soll nun knapp ein Uni-

versalismus Kantischer Prägung mit Nietzsches amoralischen Perspek-

tivismus kontrastiert werden, um zu verdeutlichen, in welche Richtun-

gen das Paradox des ethischen Relativismus aufgelöst werden kann. 

 

 

DER ETHISCHE UNIVERSALISMUS  
KANTISCHER PRÄGUNG 

 

Kants Moralphilosophie, wie er sie in der Kritik der praktischen Ver-

nunft und in der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten und in der  

Metaphysik der Sitten formuliert hatte, geht davon aus, dass eine Mo-

ral, die das Zusammenleben einer partikularen Gemeinschaft regelt, so 

wenig verallgemeinerungsfähig ist wie eine Moral, die nur von subjek-

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHISCHER RELATIVISMUS | 31 

 

tiven Bedürfnissen und Interessen geprägt ist. Eine Moral, die nur für 

eine Gruppe gilt oder den Interessen eines Einzelnen gehorcht, verfehlt 

nach Kant die Idee von Moral, der es um das Gute schlechthin gehen 

muss. Sehr wohl ist es aber das Subjekt, dass durch eine verallgemei-

nerungsfähige Moral jenen Maßstab in die Hand bekommt, der es ihm 

erlaubt, kontingente und begrenzte Formen der Moral wie religiös fun-

dierte oder gruppenspezifische Ethiken auf ihre Gültigkeit und Zumut-

barkeit hin zu überprüfen. 

Gemäß seinem transzendentalphilosophischen Programm fragt 

Kant also zuerst einmal nach den Bedingungen der Möglichkeit von 

Moral überhaupt. Von Moralität oder Sittlichkeit zu sprechen, ergibt, 

so Kant, überhaupt nur dann einen Sinn, wenn es um das Gute an sich 

geht – das besagt noch nichts darüber, ob dieses Gute dann auch ver-

wirklichbar ist. Was aber ist dieses Gute? In seiner Grundlegung zur 

Metaphysik der Sitten hat Kant darauf eine ebenso einfache wie um-

werfende Antwort gegeben: »Es ist überall nichts in der Welt, ja über-

haupt auch außer derselben zu denken möglich, was ohne Einschrän-

kung für gut könnte gehalten werden, als allein ein guter Wille.« (Kant 

1974: 18) Man sollte sich diesen Eingangssatz in all seiner verklausu-

lierten Klarheit, aber auch mit all seinem Anspruch auf der Zunge zer-

gehen lassen. Nirgendwo im Universum lässt sich etwas Gutes denken 

außer ein guter Wille. Und Kant weiß auch, warum – alle anderen 

Vermögen des Menschen können nämlich auch böse sein:  

 

»Verstand, Witz, Urteilskraft, und wie die Talente des Geistes sonst heißen 

mögen, oder Mut, Entschlossenheit, Beharrlichkeit im Vorsatze, als Eigen-

schaften des Temperaments, sind ohne Zweifel in mancher Absicht gut und 

wünschenswert; aber sie können auch äußerst böse und schädlich werden, wenn 

der Wille, der von diesen Naturgaben Gebrauch machen soll und dessen eigen-

tümliche Beschaffenheit darum Charakter heißt, nicht gut ist.« (Ebd.) 

 

Schwer, dem zu widersprechen. Die Schwierigkeiten, aus den Tugen-

den das Gute abzuleiten, bestanden und bestehen ja nicht zuletzt darin, 

dass diese das Gute noch nicht garantieren. Der brillanteste Verstand, 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 | KONRAD PAUL LIESSMANN 

 

die größte Tapferkeit, auch Treue, ja sogar Selbstlosigkeit können für 

verbrecherische Ziele eingesetzt werden, wie nicht zuletzt die jüngste 

Geschichte eindrücklich demonstrierte. Kant bezieht in diese Kritik 

auch die antiken Tugenden ein, wie überhaupt diese Überlegungen eine 

feinsinnige Kritik an der Aristotelischen Ethik, die ja das rechte Maß 

zwischen extremen Affekten als Tugend pries, darstellen: 

 

»Mäßigung in Affekten und Leidenschaften, Selbstbeherrschung und nüchterne 

Überlegung sind nicht allein in vielerlei Absicht gut, sondern scheinen sogar 

einen Teil vom innern Werte der Person auszumachen; allein es fehlt viel dar-

an, um sie ohne Einschränkung für gut zu erklären (so unbedingt sie auch von 

den Alten gepriesen worden). Denn ohne Grundsätze eines guten Willens kön-

nen sie höchst böse werden, und das kalte Blut eines Bösewichts macht ihn 

nicht allein weit gefährlicher, sondern auch unmittelbar in unsern Augen noch 

verabscheuungswürdiger, als er ohne dieses dafür würde gehalten werden.« 

(A.a.O.: 18f.) 

 

Was Kant mit den letzten Sätzen formuliert, ist nur zu bekannt: der ge-

niale Verbrecher. Ob der, der seine guten Anlagen, seine Intelligenz, 

sein Aussehen, seine Kreativität, für das Böse einsetzt, tatsächlich ver-

abscheuungswürdiger ist als der, der hässlich und dumm aus dumpfen 

Triebe handelt, bleibe einmal dahingestellt. Immerhin: Kant ging da-

von aus, dass weder Eigenschaften, noch bestimmte Tugenden, noch 

bestimmte Zwecksetzungen, noch bestimmte Emotionen oder Bedürf-

nisse an sich gut seien, da sie sich unter bestimmten Bedingungen als 

schädlich oder böse erweisen können. Alle Versuche der Tradition, das 

Gute inhaltlich zu bestimmen, kranken nach Kant daran, dass immer 

Situationen denkbar sind, in denen sich das Gute in sein Gegenteil ver-

kehrt. Keine Eigenschaft des Menschen ist davor gefeit, von ihm selbst 

in böser Absicht missbraucht zu werden. Der einzige Punkt, an dem 

das Gute rein ist, ist der Wille, der allen Handlungen, Interessen, Nei-

gungen und Eigenschaften vorausgeht. Wer nicht gut sein will, kann 

noch so vortrefflich sein, er ist nicht gut. Der Wille erst ermöglicht das 

Gutsein. Nur er kann tatsächlich gut sein. Was aber ist ein guter Wille? 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHISCHER RELATIVISMUS | 33 

 

Kant war weit davon entfernt, eine rein subjektive Regung, wie sie 

sich oft in der entschuldigenden Formel, man habe es ohnehin gut ge-

meint, kundtut, mit dem guten Willen zu identifizieren. Nicht jede 

Meinung, nicht jede Absicht, die sich gut dünkt, ist ein guter Wille. 

Der gute Wille ist dadurch gekennzeichnet, dass er tatsächlich das Gute 

um seiner selbst willen will. Also jenes Gute will, das unter allen Um-

ständen, zu allen Zeiten, an allen Orten und für jeden als gut gelten 

soll. Kaum jemand hat so sehr wie Kant die Verallgemeinerungsfähig-

keit zur Bedingung der Möglichkeit von Moral erhoben. Was gut ist, 

ist schlechterdings gut und duldet keine Ausnahmen. Das bedeutet, 

dass letztlich nur solche Handlungen gut genannt werden können, die 

um ihrer selbst willen gut sind. Und dieser Wille ist auch dann gut, 

wenn es ihn in der Wirklichkeit an Möglichkeiten fehlt, sich durchzu-

setzen: 

 

»Wenn gleich durch eine besondere Ungunst des Schicksals, oder durch kärgli-

che Ausstattung einer stiefmütterlichen Natur, es diesem Willen gänzlich an 

Vermögen fehlete, seine Absicht durchzusetzen; wenn bei seiner größten Be-

strebung dennoch nichts von ihm ausgerichtet würde, und nur der gute Wille 

(freilich nicht etwa ein bloßer Wunsch, sondern als die Aufbietung aller Mittel, 

so weit sie in unserer Gewalt sind) übrig bliebe: so würde er wie ein Juwel 

doch für sich selbst glänzen, als etwas, das seinen vollen Wert in sich selbst 

hat.« (A.a.O.: 19.) 

 

Das Gute kann also nur das sein, das allgemein und um seiner selbst 

willen gilt. Dieses Gute will der gute Wille. Er will also das schlecht-

hin Unbedingte und Verallgemeinerungsfähige. Verallgemeinerungs-

fähig aber ist allein das Vernünftige. Alle anderen Möglichkeiten, an 

denen sich das Gute orientieren könnte, sind nämlich letztlich partiku-

lar, gelten nur für bestimmte Menschengruppen oder für bestimmte Si-

tuationen. Religiöse Vorschriften gelten nur für die Angehörigen dieser 

Glaubensgemeinschaft, der Moralkodex einer kriminellen Vereinigung 

gilt nur für deren Mitglieder. Nur das Vernünftige kann – weil nach 

Kant die Vernunft das einzige ist, das alle Menschen miteinander teilen 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 | KONRAD PAUL LIESSMANN 

 

– zur Grundlage einer allgemeinen Moral gemacht werden. Der gute 

Wille will also das Allgemeine, weil es das Vernünftige ist, und er will 

das Vernünftige, weil es das Allgemeine ist. Gut handelt also derjeni-

ge, der will, dass alle vernünftigen Wesen den Beweggründen seines 

Handelns zustimmen können. Diesem Gedanken hat Kant in seinem 

berühmt-berüchtigten kategorischen Imperativ eine gleichermaßen 

präzise wie umstrittene Formulierung verschafft: »[…] handle nur nach 

derjenigen Maxime, durch die du zugleich wollen kannst, daß sie ein 

allgemeines Gesetz werde.« (A.a.O.: 19.) Kategorisch, also unbedingt, 

gilt dieser Imperativ, weil er keinen weiteren Bestimmungen mehr 

unterliegt, im Gegensatz zu den hypothetischen Imperativen, die jene 

Handlungen beschreiben, die eingesetzt werden müssen, wenn be-

stimmte Ziele erreicht werden soll. Kants kategorischer Imperativ pro-

voziert natürlich einige Missverständnisse. So hat Kant selbst darauf 

hingewiesen, dass sein Imperativ nicht mit der Goldenen Regel – ›Was 

du nicht willst, dass man dir tu, das füg auch keinem andern zu‹ – 

gleichzusetzen ist, denn das würde ja zum Beispiel bedeuten, dass kein 

Richter einen Angeklagten verurteilen dürfte, weil er selbst natürlich 

auch nicht verurteilt werden wollte. Dem kategorischen Imperativ geht 

es zentral um Verallgemeinerung durch Vernünftigkeit, das heißt ge-

sucht werden jene Maximen, von denen angenommen werden kann, 

dass es im vernünftigen Interesse aller vernünftigen Wesen liegt, ihnen 

zuzustimmen. Verstoßen vernünftige Wesen gegen den kategorischen 

Imperativ, so zeigt sich dies übrigens daran, dass sie sich bei dem Ver-

such, die Maxime ihres Handelns zu verallgemeinern, in einen logi-

schen Selbstwiderspruch verstricken. 

Kants kategorischer Imperativ zielt also darauf ab, nur solche Ma-

ximen als moralisch gelten zu lassen, die sich dem Anspruch einer ver-

nünftigen Überprüfung stellen. Aus Pflicht handeln heißt bei Kant ge-

nau, der Vernunft dem Vorrang vor allen anderen möglichen Motiven 

des Handelns zu geben. Natürlich kann auch eine Handlung aus einem 

Gefühl heraus für den Betroffenen gut sein; aber dies ist nach Kant 

kein sonderliches moralisches Verdienst: 

 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHISCHER RELATIVISMUS | 35 

 

»Denn Liebe als Neigung kann nicht geboten werden, aber Wohltuen aus 

Pflicht selbst, wenn dazu gleich gar keine Neigung treibt, ja gar natürliche und 

unbezwingliche Abneigung besteht, ist praktische und nicht pathologische Lie-

be, die im Willen liegt und nicht im Hange der Empfindung, in Grundsätzen 

der Handlung und nicht schmelzender Teilnehmung; jene aber allein kann ge-

boten werden.« (A.a.O.: 25f.) 

 

Kant forderte also gerade nicht Leidenschaft, Mitgefühl oder Mitleid 

zur Grundlage der Moral zu machen, da diese Empfindungen kontin-

gent sind und niemandem abverlangt werden können. Nur die vernünf-

tig begründeten Grundsätze, die, weil sie vernünftig begründbar sind, 

von jedem eingefordert werden können, taugen als Grundlage einer 

universellen Ethik: Wohltun aus Pflicht. Keinesfalls bedeutet Handeln 

aus Pflicht bei Kant, blindlings irgendwelchen staatlichen oder sonsti-

gen Autoritäten zu gehorchen. Eher im Gegenteil: Nur die Vernunft 

verpflichtet, nie die Institution oder die Tradition. Das gilt auch für 

vermeintlich göttliche Gebote, deren moralische Dignität sich erst er-

weist, wenn sie von der Vernunft auf ihre Vernünftigkeit hin überprüft 

worden sind. Das Böse aber, so Kant, liegt nicht im Misslingen der 

einen oder anderen Handlung, liegt auch nicht darin, dass wir hin und 

wieder unsere Neigungen über unsere Vernunft stellen, sondern liegt 

darin, die Eigenliebe über die Maximen der Vernunft zustellen. 

Fraglich, ob Kants formale Bestimmung von Moral praktizierbar 

ist. Immerhin sind einige seiner Überlegungen doch ins allgemeine 

Bewusstsein gelangt und mit Bestandteil zumindest der ideellen 

Grundlage moderner Gesellschaften geworden. In der Rechtsprechung 

etwa gehen wir selbstverständlich davon aus, dass eine Tat nicht nur 

nach ihrem Effekt, sondern auch nach der ihr zugrundeliegenden Ab-

sicht oder Gesinnung, dem Willen, zu beurteilen ist. Und wenn eine 

Formulierung des kategorischen Imperativs lautete: »Handle so, daß du 

die Menschheit, sowohl in deiner Person, als in der Person eines jeden 

andern, jederzeit zugleich als Zweck, niemals bloß als Mittel brau-

chest.« (A.a.O.: 61), dann bedeutet dies nichts Geringeres als die philo-

sophische Basis der Grundlegung der Menschenrechte. Denn nur wenn 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 | KONRAD PAUL LIESSMANN 

 

jeder Mensch Zweck an sich ist, kommen ihm auch unveräußerliche 

Rechte zu. Kant war aber auch Realist genug um zu wissen, dass wir 

uns wechselseitig immer auch als Mittel, nie nur als Zwecke an sich 

behandeln und betrachten werden. Dennoch regte und regt sich in der 

Philosophie immer wieder der Verdacht, dass alle Versuche, eine all-

gemeingültige Moral zu begründen, ins Leere gehen müssen, weil der 

Mensch schlechterdings kein moralisches Subjekt sei, sondern durch 

mächtige un- oder außermoralische Motive geprägt werde, die durch 

die großen Moralsysteme nur unzureichend übertüncht werden. Nie-

mand hat diesen Verdacht schärfer formuliert als Friedrich Nietzsche. 

Nietzsche ging es dabei nicht darum, die Relativierung der einen oder 

anderen Moral zu betreiben; ihm ging es um den Nachweis, dass Moral 

schlechterdings immer der Ausdruck nichtmoralischer Motive sein 

muss. In Nietzsches Auseinandersetzung mit Kant wird dies besonders 

deutlich, vielleicht auch gerade wegen der Verzerrungen und Zuspit-

zungen, die sich Nietzsche, wie immer, zuschulden kommen ließ. 

 

 

NIETZSCHES AMORALISCHER PERSPEKTIVISMUS 
 

Nietzsche hat Kant nicht sonderlich gemocht. Obwohl: eindeutig war 

seine Haltung nicht. Immerhin nannte Nietzsche Schopenhauer seinen 

Erzieher, und dieser wiederum hielt sich für den einzigen legitimen 

Kantianer. Das Wort- und Begriffspaar »Kant und Schopenhauer« ist 

bei Nietzsche dann immer auch zu finden, aber aus dem »großen Kant« 

der frühen Jahre wurde dann zunehmend der »Königsberger Chinese«, 

der emsige und duldsame Arbeiter, für Nietzsche die Verkörperung 

eines durch und durch akademischen, aber unphilosophischen Typus. 

An Kant hat dann auch Nietzsche eine These exemplifiziert, die er 

schon in seiner unzeitgemäßen Betrachtung über Schopenhauer als Er-

zieher formuliert hatte: 

 

»Die einzige Kritik einer Philosophie, die möglich ist und die auch etwas be-

weist, nämlich zu versuchen, ob man nach ihr leben könne, ist nie auf Universi-

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHISCHER RELATIVISMUS | 37 

 

täten gelehrt worden: sondern immer die Kritik der Worte über Worte.« (Nietz-

sche 1980a: 417) 

 

Das Verhältnis von Nietzsche zu Kant ist natürlich gut untersucht. Die 

Konferenz ›Kant und Nietzsche im Widerstreit‹, die im Jahre 2004 in 

Naumburg an der Saale stattfand und deren Akte von Beatrix Him-

melmann herausgegeben wurden, beleuchtet fast alle Facetten dieses 

Verhältnisses, und Constantin Rauner (2005: 119ff.) hat dabei in einem 

Totengespräch zwischen Kant und Nietzsche zur Moralphilosophie de-

ren Standpunkte pointiert kontrastiert. 

Geht es um Nietzsches Kritik an Kants Moralphilosophie, wird 

gerne betont, dass diese eigentlich ihrem Gegenstand völlig unange-

messen sei. Nietzsche habe Kant zuerst psychologisiert und dann vul-

garisiert, um seine Kritik überhaupt platzieren zu können. Das ist nicht 

ganz unrichtig, hängt aber mit Nietzsches eigenem Konzept von Kritik 

zusammen. Im Gegensatz zum transzendentalphilosophischen Ansatz 

Kants, der nach den Bedingungen der Möglichkeit von Moral suchte, 

stellt Nietzsches genealogische Methode eine andere Frage: die nach 

der Genese und der Bedeutung der Wirklichkeit von Moral. Und dies 

gilt auch für Nietzsches Auseinandersetzung mit Kant, bei der ich drei 

Zugangsweisen, die natürlich nicht strikt zu trennen sind, unterschei-

den möchte: Einmal – im Sinne der These aus der Dritten unzeitge-

mäßen Betrachtung – die Frage nach dem Zusammenhang von Philo-

sophie und individuellem Lebensvollzug; dann die genealogische Pers-

pektive, die nach der Entstehungsgeschichte von Moralkonzepten 

fragt; und dann – vielleicht ungewöhnlich – doch eine systematische 

Kritik, die Kants Argumentation einer immanenten Unstimmigkeit 

überführen will. Zu diesen drei Aspekten nun einige Anmerkungen. 

Nietzsche hat Kant einmal mit folgenden Worten charakterisiert: 

 

»Kant erscheint, wenn er durch seine Gedanken hindurchschimmert, als wacker 

und ehrenwerth im besten Sinne, aber als unbedeutend: es fehlt ihm an Breite 

und Macht; er hat nicht zu viel erlebt, und seine Art, zu arbeiten, nimmt ihm die 

Zeit, Etwas zu erleben, – ich denke, wie billig, nicht an grobe ›Ereignisse‹ von 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 | KONRAD PAUL LIESSMANN 

 

Aussen, sondern an die Schicksale und Zuckungen, denen das einsamste und 

stillste Leben verfällt, welches Musse hat und in der Leidenschaft des Denkens 

verbrennt.« (Nietzsche 1980b: 286) 

 

Und in einer Notiz aus dem Sommer 1883 hielt Nietzsche fest: »Ganz 

abgesehen vom Werthe solcher Behauptungen: wie ›es giebt einen ka-

tegorischen Imperativ!‹ kann man immer noch fragen: was sagt eine 

solche Behauptung von dem Behauptenden aus.« (Nietzsche 1980c: 

262). Ein Gutteil der Argumente, die Nietzsche gegen Kant vorbringt, 

sind zumindest von dieser Fragestellung gefärbt. Was muss man für ein 

Mensch sein, welche Charakterzüge sind vonnöten, um den Kategori-

schen Imperativ zu formulieren? Nietzsches Antwort ist klar, aber 

nicht so einfach wie man glauben möchte: dieser Mensch ist nämlich 

durch eine eigentümliche Mischung aus Arroganz und Servilität ge-

kennzeichnet: 

 

»›Der Mensch muss Etwas haben, dem er unbedingt gehorchen kann‹ – das ist 

eine deutsche Empfindung, eine deutsche Folgerichtigkeit: man begegnet ihr 

auf dem Grunde aller deutschen Morallehren. […] Sich unterwerfen, folgen, öf-

fentlich oder in der Verborgenheit, – das ist deutsche Tugend. Lange vor Kant 

und seinem kategorischen Imperativ hatte Luther aus der selben Empfindung 

gesagt: es müsse ein Wesen geben, dem der Mensch unbedingt vertrauen könne 

[…]« (Nietzsche 1980b: 187f.). 

 

Diese Sätze aus Morgenröthe demaskieren nicht nur diese Servilität, 

sondern dechiffrieren sie zugleich als säkularisierte Gottesfurcht. In 

dieser Sehnsucht nach einem unbedingt gültigen Imperativ, dem sich 

alle vernünftigen Wesen unterwerfen können sollten, steckt aber auch 

ein gutes Stück Überheblichkeit: 

 

»Und nun rede mir nicht vom kategorischen Imperativ, mein Freund! […] Wie? 

Du bewunderst den kategorischen Imperativ in dir? Diese ›Festigkeit‹ deines 

sogenannten moralischen Urtheils? Diese ›Unbedingtheit‹ des Gefühls ›so wie 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHISCHER RELATIVISMUS | 39 

 

ich, müssen hierin Alle urtheilen‹? Bewundere vielmehr deine Selbstsucht dar-

in!« (Nietzsche 1980d: 562) 

 

Der Aphorismus 335 der Fröhlichen Wissenschaft, übrigens über-

schrieben mit »Hoch die Physik!«, führt diese Selbstsucht, die gleich-

zeitig ein Mangel an Selbsterkenntnis ist, plastisch vor Augen. Mag 

man dies auch als psychologische Polemik abtun – zu viele Vertreter 

einer rigorosen Moral weisen diese Züge auf, als dass man sie zumin-

dest in einer lebensweltlichen Perspektive leichthin ignorieren könnte. 

Zudem enthält diese Polemik durchaus auch ein systematisches Argu-

ment: In der Forderung nach Verallgemeinerbarkeit einer Maxime ist 

ein Paradoxon nicht zu umgehen ist. Entweder ist dieses Allgemeine 

nicht meine Maxime, dann bin ich in ihr als motivational handelndes 

Subjekt ausgelöscht, oder es ist meine Maxime, dann ist es selbstsüch-

tig, sie allen anderen anzuempfehlen. Aber die Berufung auf eine all-

gemeine Vernunft ist auch kleinlich, da ich nicht meine Maxime zu 

einem Imperativ erkläre, sondern mich hinter der supponierten Allge-

meingültigkeit verstecke. 

Dem korrespondiert auch der Aphorismus 5 der Fröhlichen Wis-

senschaft, »Unbedingte Pflichten«: »Alle feinere Servilität hält am ka-

tegorischen Imperativ fest und ist der Todfeind Derer, welche der 

Pflicht den unbedingten Charakter nehmen wollen: so fordert es von 

ihnen der Anstand, und nicht nur der Anstand.« (Ebd.: 377f.) Und in 

einem Fragment aus dem Frühjahr 1880 hieß es schon: 

 

»Die Entstehung des kategorischen Imperativs ist nichts Erhebliches. Gewiß 

wollen die Meisten einen unbedingten Befehl, ein unbedingtes Gebot lieber als 

etwas Bedingtes: das Unbedingte erlaubt ihnen, den Intellekt aus dem Spiele zu 

lassen und ist ihrer Faulheit gemäßer; häufig entspricht es auch einem gewissen 

Hange zur Hartnäckigkeit und gefällt den Personen, welche sich ihres Charak-

ters rühmen.« (Nietzsche 1980e: 100) 

 

Soviel zur Psychologie Kants und des Kantianers. Nun einige Hinwei-

se auf Nietzsches genealogische Dechiffrierung des Kategorischen Im-

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 | KONRAD PAUL LIESSMANN 

 

perativs. In der Genealogie der Moral führte Nietzsche die Begriffe 

Schuld, Gewissen und Pflicht auf das Obligationen-Recht zurück, auf 

die Verpflichtungen, die ein Schuldner gegenüber seinem Schuldiger 

auf sich nahm, und die, »wie der Anfang alles Grossen auf Erden, 

gründlich und lange mit Blut begossen worden«. Schuld bedeutet, je-

mandem etwas schuldig und damit dessen Gewalt ausgeliefert zu sein. 

Pflicht bedeutet, die Rückerstattung dieser Schuld auf sich genommen 

zu haben, wie weh das auch immer tun mag. Und Nietzsche kann sich 

die Anmerkung nicht verkneifen, dass jene Welt der »Heiligkeit der 

Pflicht« deshalb im Grunde einen »gewissen Geruch von Blut und Fol-

ter« niemals wieder ganz eingebüsst habe [..] (selbst beim alten Kant 

nicht: der kategorische Imperativ riecht nach Grausamkeit …).« 

(Nietzsche 1980f: 300) 

Ein Fragment aus dem Frühjahr 1885 gibt dieser genealogischen 

Betrachtung noch eine andere Pointe: 

 

»Was ist denn diese ungeheure Macht, welche dermaaßen seit 2 Jahrtausenden 

die Philosophen narrt und die Vernunft der Vernünftigen zu Falle bringt? Jener 

Instinkt, jener Glaube, wie ihn das Christenthum verlangt: das ist der Heerden-

Instinkt selber, der Heerden-Glaube des Thiers ›Mensch‹, das Heerden-

Verlangen nach der vollkommenen Unterwerfung unter eine Autorität – (das-

selbe, was aus dem deutschen Heerden-Instinkte heraus Kant den ›kategori-

schen Imperativ‹ getauft hat).« (Nietzsche 1980g: 446f.) 

 

Die Pflicht, die uns zwingen will, uns einem allgemeinen Prinzip des 

Sittlichen zu unterwerfen, entpuppt sich als ursprünglicher Herdenin-

stinkt, Ausdruck der Notwendigkeit, ein gemeinsames Leben mit ande-

ren Menschen zu führen. Die Herde ist Nietzsches genealogische Ent-

larvung für das, was Kant emphatisch die Idee der Menschheit nannte. 

Mit der Charakterisierung jeder moralischen Gemeinschaft als Herde 

hat Nietzsche allerdings auch eine selbst wiederum amoralische Diffe-

renz eingeführt: Die zwischen den Vielen und dem starken Einzelnen. 

Moral gilt immer nur für Mitglieder einer Herde, nie für den, der sich 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHISCHER RELATIVISMUS | 41 

 

stark genug weiß, um seine Interessen jenseits der ängstlich unter dem 

Schutzmantel der Moral zusammenrückenden Herde durchzusetzen. 

Wirklich interessant wird es allerdings dort, wo diese genealogi-

sche Deutung in eine systematische Kritik transformiert wird. Nietz-

sche hatte schon in Menschliches, Allzumenschliches das Verallgemei-

nerungsprinzip des kategorischen Imperativs einer prinzipiellen Kritik 

unterzogen: 

 

»Die ältere Moral, namentlich die Kant
,
s, verlangt vom Einzelnen Handlungen, 

welche man von allen Menschen wünscht: das war eine schöne naive Sache; als 

ob ein Jeder ohne Weiteres wüsste, bei welcher Handlungsweise das Ganze der 

Menschheit wohlfahre, also welche Handlungen überhaupt wünschenswerth 

seien […].« (Nietzsche 1980h: 46) 

 

Man könnte Nietzsche vorwerfen, dass er Kants Argumentation mit 

diesem Vorwurf nicht trifft – denn nicht ein empirisch konstatiertes 

›Wohlbefinden‹ der ganzen Menschheit, wohl aber die ›Idee‹ der 

Menschheit sollten das regulative Prinzip des Handelns abgeben. 

Nietzsches Kritik ist allerdings nicht nur oberflächlich, sondern 

trifft auch einen Nerv der Kantischen Ethik. Gerade weil es für ihn ein 

Unding ist anzunehmen, dass auch nur ein Mensch durch eine Ver-

nunftidee zu einer Handlung motiviert werden könnte, reduziert er den 

Kantischen Ansatz auf das, was nach Nietzsche bei Lichte besehen da-

von übrigbleibt: der Wunsch, so zu handeln, dass es allen Menschen 

halbwegs gut gehe. Dieser Wunsch, obgleich er überdeutlich die real 

existierenden Erscheinungsformen eines sittlichen Subjekts beschreibt, 

ist nun freilich naiv. Den entscheidenden Einwand gegen den kategori-

schen Imperativ formulierte Nietzsche in einer Notiz aus dem Herbst 

1883: »Was ich euch thun will, das könntet ihr mir nicht thun! Und 

was ich nicht will, daß ihr mir thut, warum sollte ich dies euch nicht 

thun?« Und wenige Wochen später variierte Nietzsche: »Was ich nicht 

will, daß ihr mir thut, warum sollte ich dies nicht euch thun dürfen? 

Und wahrlich, das, was ich euch thun muß, gerade das könntet ihr mir 

nicht thun!« (Nietzsche 1980c: 554; 610) 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 | KONRAD PAUL LIESSMANN 

 

Es gibt, so Nietzsche, keinen motivationslogischen Grund, das 

nicht zu tun, von dem man nicht will, dass es einem angetan wird, denn 

es gibt weder eine Identität von Tun und Leiden, noch eine von Subjekt 

und Objekt oder von dem Ich und dem Anderen. Es ist, so könnte man 

salopp formulieren, lediglich eine strategische Machtfrage, ob ich es 

mir erlauben kann, jemandem etwas anzutun, von dem ich nicht möch-

te, dass es mir selbst angetan wird. Man kann solch eine Überlegung 

im Kantischen Sinne durchaus böse nennen, denn es setzt das situative 

Kräfteverhältnis über eine allgemeine Norm. Sofern in der Realität des 

Handelns allerdings überhaupt Kalküle entworfen werden, dürften sie 

allerdings eher den Nietzscheanischen Varianten denn der Goldenen 

Regel oder gar dem Kategorischen Imperativ gehorchen. Das Böse 

liegt schon darin, dass es keinen Garanten für die tatsächliche Rezipro-

zität von Handlungsweisen gibt. Die Beherzigung der Kantischen Ma-

xime verlangte deshalb, sich diesen zu imaginieren: Gott. Nietzsche 

wollte auf diese Illusion verzichten, das heißt auf die Vorstellung, dass 

sich böse sein letztlich nicht auszahlt, weil eine transzendente Instanz 

für Gerechtigkeit sorgt. In Jenseits von Gut und Böse konnte er deshalb 

auch jenen Gedanken wagen, der jede Moral als verbotener und sub-

versiver Verdacht begleitet: »[...] nicht zu reden von den Bösen, die 

glücklich sind, – eine Species, welche von den Moralisten verschwie-

gen wird.« (Nietzsche 1980i: 56) 

Im Antichrist hat Nietzsche dann die Grausamkeit des Kantischen 

Pflichtbegriffs vor allem darin gesehen, dass dieser das Subjekt me-

chanisiert und letztlich seiner eigenen vitalen Interessen beraubt: 

 

»Nichts ruinirt tiefer, innerlicher als jede ›unpersönliche‹ Pflicht, jede Opferung 

vor dem Moloch der Abstraktion. […] Was zerstört schneller als ohne innere 

Nothwendigkeit, ohne eine tief persönliche Wahl, ohne Lust arbeiten, denken, 

fühlen? als Automat der »Pflicht«? Es ist geradezu das Recept zur décadence, 

selbst zum Idiotismus … Kant wurde Idiot. – Und das war der Zeitgenosse 

Goethes!« (Nietzsche 1980j: 177) 

 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHISCHER RELATIVISMUS | 43 

 

Nietzsche, der ansonsten wenig Probleme damit hatte, den Menschen 

als determiniertes Wesen, als von Notwendigkeiten Getriebenen zu se-

hen, empört sich bei dem Gedanken, dass eine vernunftgebundene 

Ethik den Menschen zu einem »Automaten der Pflicht« degradieren 

könnte. Und er hat zumindest in dem Sinne Recht behalten, als der 

Kantische Pflichtbegriff historisch gesehen zu einem Automatismus 

degradiert wurde, durch den Millionen von Menschen einem Moloch 

der Abstraktion geopfert wurden. Es wäre allerdings zu fragen, ob 

Nietzsches vielleicht überempfindliche Reaktion auf Kant nicht auch 

dessen Philosophie im Kern trifft: denn die von Kant postulierte Ver-

schränkung des Sittengesetzes mit der Autonomie des Vernunftsub-

jekts ist jener Punkt, an dem der kategorische Imperativ solange in der 

Realität scheitern muss, solange Subjekte sich nicht ausschließlich als 

rationale Maschinen verstehen. 

Wie wenige hat Nietzsche erkannt, dass der Egoismus und dessen 

Überwindung das eigentliche Problem der Kantischen Moralphiloso-

phie gewesen war. Erst die Unterstellung, dass das Verfolgen selbst-

süchtiger Zwecke das Böse sei, das durch die Unterwerfung unter eine 

alle Subjektivität transzendierende Vernunft gebändigt werden müsse, 

führt zur konsequenten Formulierung des kategorischen Imperativs. 

Das Verbot der Ausnahme lässt dem Individuum nur einen individuel-

len Akt: die Aufgabe der Individualität. Die Differenz zwischen Kant 

und Nietzsche liegt dabei tatsächlich in der Frage, ob Menschsein in 

erster Linie heißt, Subjekt sein, oder ob es bedeutet, Angehöriger der 

Menschheit zu sein. 

Indem Nietzsche Kant einen Idioten nannte, pointiert er diese Kri-

tik am Automatismus der Pflicht allerdings noch einmal. Denn Nietz-

sche, der Altphilologe, wusste, dass der Idiot der Privatmann ist, der 

sich den Verpflichtungen der Polis entziehen will. Indem der Kategori-

sche Imperativ, der ein allgemeines Sittengesetz darstellt, als Idiotis-

mus denunziert wird, wird auch – zumindest unterschwellig – darauf 

verwiesen, dass nur jemand, der sich dem realen politischen Allgemei-

nen entzieht, auf die verrückte Idee kommen kann, ein allgemeines Sit-

tengesetz zu formulieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 | KONRAD PAUL LIESSMANN 

 

KONSEQUENZEN FÜR DEN  
ETHISCHEN RELATIVISMUS 

 

Was bedeutet die Kontroverse zwischen Kant und Nietzsche für den 

ethischen Relativismus? Beide Positionen relativieren Moral nicht in 

Hinblick auf unterschiedliche Sitten und Gebräuche, wie es die Hero-

dot-Stelle nahelegte. Sowohl Kant wie auch Nietzsche argumentieren 

aus der Perspektive des Subjekts. Bei Kant will dieses als intentional 

moralisches Wesen seine Subjektivität in der allgemeinen Vernünftig-

keit des Sittengesetzes aufheben; bei Nietzsche erweist sich das Sub-

jekt und sein Wille zur Macht als jene Kraft, die sich des Allgemeinen 

jederzeit dort bedient, wo es seinen besonderen Bedürfnissen Rech-

nung trägt. Als Kantianer würde man in einer unordentlich gewordenen 

Welt alles daran setzen, vernünftig begründbare Menschenrechte als 

universalen Rahmen aller partikularer Ethiken zu argumentieren und 

politisch durchzusetzen; als Nietzscheaner würde man hinter diesem 

Versuch nur versteckte Machtansprüche vermuten, aber auch in der 

Forderung nach einem ethischen Relativismus nichts anderes sehen als 

Herrschaftsansprüche partikularer sozialer Formationen oder als Kapi-

tulationsangebote einer Gesellschaft, die es nicht mehr wagt, ihre Wer-

te und Interessen zu artikulieren und durchzusetzen. All das ist aber 

nicht nur eine Frage der Perspektive. Perspektivismus, als souveränes 

Vermögen, unterschiedliche Standpunkte einzunehmen, ist paradoxer-

weise über jede eingenommene Perspektive immer schon hinaus. Wer 

sich in die Lage eines anderen hineinversetzen kann, ist nicht in dessen 

Lage. Wer von einer Perspektive in die nächste wechseln, heute diese, 

morgen eine andere Moral vertreten kann, ist eben nicht mehr an eine 

Perspektive gebunden. Der konsequente ethische Relativismus muss so 

immer eine nichtrelativistische Position, die die Einnahme aller Stand-

punkte erlaubt, voraussetzen. Wer umgekehrt eine nicht universalisier-

bare Ethik etwa im Sinne einer Religion oder Glaubensgemeinschaft 

vertritt, kann diese aus seiner Innenperspektive eben nicht relativieren. 

Man kann schwer einem Gläubigen empfehlen, doch einmal ein Leben 

als Atheist zu versuchen. In der Ethik, so ließe sich sagen, erhebt das 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHISCHER RELATIVISMUS | 45 

 

Relative immer Absolutheitsansprüche, und das Absolute gibt sich 

gerne relativ. Feine Nasen wie die Friedrich Nietzsches haben die sich 

daraus ergebenden unsauberen Gedanken und Taten förmlich gewittert. 

Was daraus geschlossen werden kann? Vorsicht, höchste Vorsicht in 

allen Fragen der Moral. Misstrauen ist hier generell angebracht. Hinter 

jeder Moral verbergen sich Motive, die durch diese Moral nicht ausge-

drückt, sondern verdeckt werden wollen. 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 | KONRAD PAUL LIESSMANN 

 

LITERATUR 
 

Herodot (1985): »Drittes Buch: Thaleia«, in: Ders., Das Geschichts-

werk in zwei Bänden, hrsg. v. Hans-Joachim Diesner u. Hannelore 

Barth, übersetzt aus dem Griechischen von Theodor Braun, 2. 

Aufl., Berlin/Weimar, S. 191-268. 

Kant, Immanuel (1974): »Grundlegung zur Metaphysik der Sitten«, in: 

Ders., Werkausgabe Band VII, hrsg. v. Wilhelm Weischedel, 

Frankfurt a.M. 

Nietzsche, Friedrich (1980a): »Unzeitgemäße Betrachtungen III«, in: 

Ders., Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 1, 

hrsg. v. Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, München, S. 335-427. 

Nietzsche, Friedrich (1980b): »Morgenröthe«, in: Ders., Sämtliche 

Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 3, hrsg. v. Giorgio 

Colli u. Mazzino Montinari, München, S. 9-331. 

Nietzsche, Friedrich (1980c): »Nachlaß 1882 – 1884«, in: Ders., Sämt-

liche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 10, hrsg. v.   

Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, München. 

Nietzsche, Friedrich (1980d): »Die fröhliche Wissenschaft«, in: Ders., 

Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 3, hrsg. v. 

Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, München, S. 343-651. 

Nietzsche, Friedrich (1980e): »Nachlaß 1880 – 1882«, in: Ders., Sämt-

liche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 9, hrsg. v.     

Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, München. 

Nietzsche, Friedrich (1980f): »Zur Genealogie der Moral«, in: Ders., 

Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 5, hrsg. v. 

Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, München, S. 245-412. 

Nietzsche, Friedrich (1980g): »Nachlaß 1884 – 1885«, in: Ders., Sämt-

liche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 11, hrsg. v.   

Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, München. 

Nietzsche, Friedrich (1980h): »Menschliches, Allzumenschliches I«, 

in: Ders., Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 

2, hrsg. v. Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, München, S. 9-336. 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHISCHER RELATIVISMUS | 47 

 

Nietzsche, Friedrich (1980i): »Jenseits von Gut und Böse«, in: Ders., 

Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 5, hrsg. v. 

Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, München, S. 9-243. 

Nietzsche, Friedrich (1980j): »Der Antichrist«, in: Ders., Sämtliche 

Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 6, hrsg. v. Giorgio 

Colli u. Mazzino Montinari, München, S. 165-254. 

Pindar (1988): »Fragment 169«, in: Friedrich Hölderlin, Sämtliche 

Werke, Kritische Textausgabe Bd. 15, hrsg. v. D.E. Sattler, Darm-

stadt, S. 291. 

Rauner, Constantin (2005): »Totengespräch zwischen Kant und Nietz-

sche zur Moralphilosophie«, in: Beatrix Himmelmann (Hg.), Kant 

und Nietzsche im Widerstreit, Berlin, S. 119ff. 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

»Blut ist dicker als Wasser.« –  

Wozu verpflichtet Familie? 

BARBARA BLEISCH 

 

 

Der Relativismus ist, von seinem alltagssprachlichen Gebrauch her ge-

sehen, ein zweischneidiges Schwert. Auf der einen Seite ist er negativ 

konnotiert, insofern er die Idee von allgemeingültigen Normen und 

Werten unterhöhlt und auf diese Weise den Kitt porös macht, der uns 

in Form universell geteilter Überzeugungen verbindet. Auf der anderen 

Seite beurteilen wir eine andere Idee des Relativismus als positiv: Et-

was zu relativieren heißt auch, Ereignisse mit der gebotenen Leichtig-

keit zu nehmen, indem man vermeintlich Dramatisches ins Verhältnis 

setzt zu wirklich Problematischem. »Alles ist relativ«, meint entspre-

chend nicht nur, dass wir universelle Wertsetzungen kritisch einstufen, 

sondern auch, dass wir es in der Hand haben, wie wir gewichten, und 

dass das Leid, das einem widerfährt, sich schrumpfen lässt, indem man 

den eigenen Horizont erweitert und die Relationen beachtet. 

Im Kontext der Familienbeziehungen sind beide alltagssprachli-

chen Konzepte des Relativismus thematisch. Auf der einen Seite lässt 

sich Familie im zweiten Sinn gerade nicht relativieren, und dieser Um-

stand führt zu einer spezifischen Akzentuierung der Familienbezie-

hung: Einer Mutter zu sagen, sie solle sich über den Kontaktabbruch 

ihres Sohnes oder über den Tod ihrer Tochter nicht grämen, scheint 

unangemessen vor dem Hintergrund, dass Familienbeziehungen un-

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 | BARBARA BLEISCH 

 

ersetzbar und unaufkündbar und damit von einer spezifischen Bedeu-

tung sind. Auf der anderen Seite wird just mit Blick auf die Familien-

beziehung immer öfter ein Relativismus beklagt, der an das erste Kon-

zept des Begriffs anknüpft: Familie sei, so wird zuweilen behauptet, re-

lativ geworden, weil ihr nicht mehr jener objektive Wert zugestanden 

werde, den sie eigentlich verdiene. In diesem Zusammenhang wird ein 

›Niedergang der Familie‹ prophezeit, der dazu führe, dass die Familie 

als Stütze der Gesellschaft wegzubrechen drohe. 

Die Behauptung einer Relativierung der Familie respektive deren 

Niedergangs ist allerdings voraussetzungsreich. Sie basiert auf einem 

ganz bestimmten traditionellen Familienbild, in dem Vater und Mutter 

und gemeinsame biologische Kinder in einem Haushalt zusammenle-

ben, und suggeriert eine lange Geschichte der prosperierenden Domi-

nanz dieses Modells. Tatsächlich ist die Idee der blutsverwandten 

Kleinfamilie aber vergleichsweise jung: Erst vor rund dreihundert Jah-

ren avancierte sie zum normativen Modell einer schützenswerten 

Keimzelle der Gesellschaft und wurde in den 1950er und 1960er zum 

staatlich geschützten Idealbild der Familie erhoben, gepaart mit dem 

gesellschaftlich verbindlichen Lebensplan »Love, marriage, baby car-

riage«.1 Doch bereits die 1968er Bewegung kritisierte dieses Familien-

bild als einen Ort der Unterdrückung insbesondere der Frau, die auf 

eine autonome Lebensgestaltung zugunsten des Familienglücks zu ver-

zichten hatte, während der Mann meist eine berufliche Karriere verfol-

gen konnte. Der aufziehende gesellschaftliche Wandel wurde befeuert 

durch die technischen Fortschritte in der Reproduktionsmedizin und 

der wachsenden Gleichberechtigung, die auch zu einem Anstieg der 

Scheidungsraten und entsprechend zu mehr Stief- und Patchworkfami-

lien führte. Damit wurde die Familie aber gerade nicht relativiert im 

zweiten Sinne des Relativismus, sondern vielmehr diversifiziert, also 

durch neue Familienformen erweitert und letztlich sogar gestärkt (vgl. 

Bernhard 2014: 472ff.). Denn Familien werden heute sehr bewusst ge-

                                            

1  In der Bundesrepublik Deutschland wurde sie im Grundgesetz (Art. 6) ver-

ankert. 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOZU VERPFLICHTET FAMILIE? | 51 

 

plant, und Kinder genießen in unseren westlichen Gesellschaften sogar 

den Status von Prestigeobjekten eines geglückten Lebens. Außerdem 

trifft eine Relativierung der Familie auch deshalb nicht zu, weil die al-

lermeisten Personen nach wie vor ganz eindeutig zu sagen vermögen, 

wer zu ihrer Familie gehört und wen sie als ihre Mutter und Vater be-

trachten. Dies gilt selbst vor dem Hintergrund, dass viele Kinder mehr 

Elternteile im Sinne von Erziehungsverantwortlichen haben als geneti-

sche Erzeuger. Das ist an sich nicht einmal neu: Das Sprichwort »Blut 

ist dicker als Wasser« hat sich schon vor Jahrhunderten nicht allein auf 

Biologie, sondern auch auf die Zugehörigkeit zur Sippe bezogen, der 

man entstammt. Familienbande sind nicht einfach genetische Abstam-

mungsverhältnisse, sondern robuste Geflechte, in die die eigene Bio-

graphie eingewoben ist mitsamt unserer Identität, unseren Gewohnhei-

ten, unseren Perspektiven auf die Welt, die wir als Erwachsene zum 

Ausgangspunkt nehmen, um neue Weltansichten hinzuzugewinnen. 

Die Geflechte haben dabei nicht nur eine unvergleichliche Prägekraft 

für unsere Identität; wir bleiben auch zeitlebens in ihren Fäden verwo-

ben. Wie entfernt wir voneinander leben mögen, wie irritierend wir die 

gegenseitigen Ansichten finden können, ja, wie sehr wir uns sogar ver-

krachen können – »bis dass der Tod uns scheidet« bleiben wir alle 

Sohn oder Tochter, vielleicht Vater oder Mutter, in vielen Fällen 

Schwester oder Bruder. Die Familienbande ist deshalb Schicksal und 

zwar über die Blutsbande hinaus, und sie hat, insofern sie keine Deu-

tungsoffenheit zulässt, stets einen »Beigeschmack von Wahrheit«, wie 

der österreichische Dichter Karl Kraus einmal gesagt haben soll. 

Dennoch brechen die Klagen über einen ›Niedergang der Familie‹ 

nicht ab. Es scheint also jenen, die in diese Klage einstimmen, nicht 

darum zu gehen, dass sie befürchten, es gebe demnächst keine Fami-

lien mehr (vgl. Archard 2015; Gheaus 2015). Vielmehr ist sie Aus-

druck der Sorge, der familiäre Zusammenhalt im Sinne einer geteilten 

Verantwortung, einer verlässlichen gegenseitigen Fürsorge bröckle. 

Damit wird eine Verbindung angemahnt zwischen Relativierung und 

Verantwortungsabnahme, die auch im Ausschreibungstext der Vadian 

Lectures herausgestrichen wird: Weil heute Vieles relativ scheint, 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 | BARBARA BLEISCH 

 

nimmt – so wird zumindest unterstellt – auch die Verantwortung für-

einander ab. So gewendet, ist Familie kein soziologisches Konstrukt 

eines Mehrgenerationengefüges, sondern ein normatives Ideal, in dem 

Menschen verlässlich füreinander da sind. 

Nun ist es freilich eine empirische Frage, ob Familienmitglieder 

heute tatsächlich weniger als früher bereit sind, sich umeinander zu 

kümmern. Aus philosophischer Perspektive ist zu dieser empirischen 

Frage nichts beizusteuern. Vielmehr setzt dieser Beitrag eine Stufe tie-

fer an und analysiert sozusagen die Grundlage dieser Klage. Denn be-

vor wir den Vorwurf erheben, Andere kämen ihrer familiären Verant-

wortung nicht nach, gilt es zu prüfen, worin denn ihre Verantwortung 

tatsächlich bestünde – oder anders gefragt: Ob Familie verpflichtet und 

wenn ja, wozu? 

Diese Frage mag vielleicht trivial erscheinen: Was, wenn nicht 

Familie, verpflichtet uns? Tatsächlich scheinen wir in unserer alltägli-

chen Lebenspraxis dauernd mit der Existenz familiärer Pflichten zu 

rechnen. Die Entschuldigung, wegen ›familiärer Pflichten‹ verhindert 

gewesen zu sein, akzeptieren wir in den meisten Kontexten ohne Zö-

gern. Ob ein Elternteil im Sterben liegt, die Schwester schwer erkrankt 

ist oder gerade ein neues Enkelkind geboren wurde – familiäre Bezie-

hungen geben uns offenbar eine Vielzahl von Gründen, die uns auch 

gegenüber anderen darin legitimieren, unsere Arbeit zu unterbrechen 

oder Termine abzusagen (vgl. Betzler/Bleisch 2015). 

Das gilt natürlich im Besonderen mit Blick auf kleine Kinder, für 

die die jeweiligen Eltern mit ihrer Anerkennung der Mutter- respektive 

der Vaterschaft Obhut-, Fürsorge- und Erziehungspflichten überneh-

men, die bestehen, bis das Kind seine Volljährigkeit erreicht hat. Doch 

diese Elternpflichten sind hier nicht thematisch. Denn wenn wir danach 

fragen, ob Familie an sich verpflichte, wollen wir wissen, ob uns die 

familiäre Bande auch dann Aufgaben überträgt, wenn wir es nicht 

mehr mit der Fürsorge gegenüber abhängigen Kleinkindern zu tun ha-

ben, sondern wenn wir als Ebenbürtige, aber eben Verwandte, vor-

einander stehen. Im Folgenden fokussiere ich zur Bearbeitung dieser 

Frage auf eine familiäre Konstellation, nämlich auf die Frage, ob er-

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOZU VERPFLICHTET FAMILIE? | 53 

 

wachsene Kinder ihren Eltern etwas schulden. Man kann diese Frage 

auch salopp zuspitzen: Gibt es Rabentöchter, gibt es Rabensöhne? 

Kinder also, die – analog zur Rabenmutter – ihren Pflichten als Nach-

kommen nicht zur Genüge nachkommen und ihre Eltern ungerechtfer-

tigt vernachlässigen (vgl. Bleisch 2015)? 

Die Idee, dass erwachsene Kinder ihren Eltern etwas schulden, hat 

eine lange Tradition. Bereits die Bibel gebietet an prominenter Stelle, 

nämlich im Dekalog, Vater und Mutter zu ehren, und die meisten Men-

schen halten es für geboten, den eigenen Eltern zumindest mit einem 

größeren Maß an Interesse, Respekt und Fürsorge zu begegnen, als sie 

dies anderen Personen gegenüber tun – und zwar auch dann, wenn sie 

selber aus dem Kontakt mit den Eltern nicht mehr allzu viel schöpfen. 

Gleichzeitig kommt es immer wieder zu Familienabbrüchen, in denen 

Kinder ihren Eltern den Kontakt aufkündigen und Eltern sich in ein-

schlägigen Internetforen ausführlich beklagen über ihre undankbaren 

Kinder. Es ist also durchaus strittig, was Kinder ihren Eltern schulden. 

In der Debatte um Familienabbrüche zeigt sich allerdings nur eine Ex-

tremform der ungleichen Bedürfnisse und gegenseitigen Ansprüche, 

die Eltern und ihre erwachsenen Kinder aneinander haben können. Vor 

dem Familienabbruch stellen sich oft harmlosere Fragen wie jene, wie 

oft eine erwachsene Tochter ihre betagte Mutter besuchen sollte; ob 

der Sohn sich an der Pflege seines Vaters beteiligten müsste; ob die 

Kinder Weihnachten auf den Malediven verbringen dürfen, wenn die 

Eltern das obligate Familienfest anberaumt haben; und ob Großeltern 

das Recht haben, ihre Enkelkinder zu sehen, wenn der Kontakt zu den 

eigenen Kindern nicht der beste ist. Alle diese Problemstellungen fun-

diert die eine große Frage, wozu ›Kindschaft‹ verpflichtet – der Um-

stand also, dass wir alle Söhne oder Töchter von Eltern sind. Was 

schulden erwachsene Kinder ihren Eltern? Und wie lässt sich eine sol-

che Pflicht allenfalls begründen? Dieser Frage gehe ich im Folgenden 

nach. 

Ich werde zuerst zwei Vorschläge diskutieren, wie die filiale Ver-

antwortung (also die Verantwortung erwachsener Kinder gegenüber 

ihren Eltern) bereits begründet worden ist, nämlich mit dem Hinweis 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 | BARBARA BLEISCH 

 

auf Schuld und Dankbarkeit. Beide Vorschläge sind jedoch mit erheb-

lichen Schwierigkeiten konfrontiert, die unter anderem darauf zurück-

zuführen sind, dass die Frage der Verpflichtung vor allem mit Blick 

auf die sogenannte Überalterung unserer Gesellschaft und der damit 

verbundenen steigenden Pflegekosten gestellt worden ist. Dieser Blick 

verengt jedoch das Nachdenken über die erwachsene Elternkindbezie-

hung in problematischer Weise. Ich schlage deshalb im zweiten Ab-

schnitt einen Perspektivenwechsel vor weg von einem transaktionalen 

Modell der familiären Verantwortung hin zu einem relationalen Mo-

dell. In diesem Kontext wird das Konzept der relationalen Verletzlich-

keit relevant. Im dritten Abschnitt diskutiere ich, was Kinder ihren El-

tern schulden vor dem Hintergrund dieser spezifischen Verletzlichkeit. 

Ich komme zum Schluss, dass Kinder ihren Eltern nichts schulden, 

dass sie aber sowohl mit Blick auf das eigene Wohl, wie auf das Wohl 

ihrer Eltern guten Grund haben, dieser spezifischen Verletzlichkeit in 

ihrem Handeln Rechnung zu tragen und sich dieser stets bewusst zu 

sein. 

 

 

SCHULD UND DANKBARKEIT 
 

Als Begründung für eine spezielle Verpflichtung von Kindern gegen-

über ihren Eltern wird oft darauf verwiesen, was Eltern für ihre Kinder 

in deren Kindheit getan haben. Dieses ›Schuldnermodell‹ filialer 

Pflichten hat eine lange philosophische Tradition. So war schon Aristo-

teles der Meinung, Kinder hätten ihren Eltern gegenüber spezifische 

Pflichten zur Rückzahlung einer Schuld aufgrund der vielen Mühen 

und Aufwendungen, welche die Erziehungsarbeit für die Eltern mit 

sich gebracht hat (vgl. Aristoteles 1995). Die Idee wäre demzufolge, 

dass Eltern und ihre Kinder so etwas sind wie Gläubiger und Schuld-

ner: Eltern haben ihren Kindern durch ihre Erziehungsarbeit ein Darle-

hen gegeben, das Kinder im Erwachsenenalter abzutragen haben in 

Form von Zuwendung den eigenen Eltern gegenüber. 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOZU VERPFLICHTET FAMILIE? | 55 

 

Diese Analogie ist allerdings aus verschiedenen Gründen wenig 

überzeugend. Erstens konfrontiert uns dieses ›Schuldnermodell‹ mit 

einem epistemischen Problem: Worin genau bestünde die entsprechen-

de Leistung für das, was Eltern ihren unmündigen Kindern gegeben 

haben? Es scheint sehr schwierig, wenn nicht unmöglich, diesbezüg-

lich Angaben zu machen und eine vergleichbare Leistung von den er-

wachsenen Kindern zu fordern. Anders als im Fall der Gläubiger-

Schuldner-Beziehung fehlt im Fall des Eltern-Kind-Verhältnisses näm-

lich schlicht ein Vergleichsmaßstab, der notwendig scheint, um den In-

halt der kindlichen Pflichten bestimmen zu können. Auf der Suche 

nach einem solchen Vergleichsmaßstab wird zweitens deutlich, dass 

die Schuldner-Gläubiger-Analogie in wesentlicher Hinsicht in die Irre 

führt: Sobald der Schuldner die bestimmbare reziproke Leistung er-

bringt, also z.B. das Geld zurückzahlt, sind er und sein Gläubiger 

›quitt‹. Einen solchen Zustand des Ausgleichs herzustellen, der das 

Ende der Verpflichtung markiert, ist geradezu der Witz von Pflichten 

im Sinne des Schuldnermodells. Die Pflichten, die Kinder gegenüber 

ihren Eltern haben, lassen sich in diesem Bild jedoch gerade nicht ein-

fangen. Eltern werden ihren Kindern nicht vorrechnen, dass sie sie 

noch drei Mal besuchen müssen, bis die Schuld abgetragen ist, die sich 

das Kind aufgeladen hat. Ein solcher Blick wäre unangemessen und 

würde eher das Ende der Beziehung markieren als die Idee stützen, 

dass die Beziehung weiter bestehen soll. Doch selbst wenn man diese 

Unklarheiten außer Acht lässt, stellt sich ein drittes Problem: Im Fall 

des Lebensgeschenks und auch der Sorge um das Kleinkind fehlt 

schlicht die ›Vereinbarung‹, die Schuldnermodellen zugrunde liegt. 

Kinder haben um ihr Leben ebenso wenig wie um ihre Erziehung und 

Pflege gebeten, und es scheint problematisch, jemanden in die Pflicht 

zu nehmen, weil man ihm etwas gegeben hat, wovon man gar nicht 

wusste, ob er oder sie es haben wollte. Aus diesem Grund gibt es auch 

keine Pflicht, für die empfangenen Gaben eine Gegenleistung zu er-

bringen. 

Allgemeiner formuliert bringt das Schuldnermodell die Idee der 

fairen Kostenverteilung ins Spiel: Nicht nur die Geburt, sondern das 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 | BARBARA BLEISCH 

 

Aufziehen von Kindern ist mit Lasten verbunden, die – so der Gedanke 

– unter denen, die den Profit haben, fair verteilt werden sollten. Eltern 

sind diesbezüglich gleichsam in Vorleistung gegangen, und die kindli-

chen Pflichten ihnen gegenüber dienen dem Ausgleich der so entstan-

denen Schieflage. Doch warum sollte das bloße Faktum des Profits je-

manden zur Beteiligung an den Kosten verpflichten? Ich profitiere bei-

spielsweise enorm davon, dass die über mir wohnende Nachbarin eine 

leidenschaftliche Cineastin ist, und jeden zweiten Abend im Kino ver-

bringt, denn das erlaubt mir, in ihrer Abwesenheit laut Musik zu hören. 

Gleichwohl wäre es absurd, wenn sie allein aufgrund dieser Profite von 

mir verlangen würde, mich an den Kosten für ihre Kinokarten zu betei-

ligen. Das hängt nicht zuletzt damit zusammen, dass sie mit den Kino-

besuchen zunächst einmal sich selber einen Gefallen tut, und dies gilt 

ganz ähnlich auch für die Elternkindbeziehung: Mit der Zeugung von 

Kindern haben Eltern zuallererst etwas für sich getan, nämlich ihrem 

Wunsch entsprochen, Nachwuchs in die Welt zu setzen. Und weil dem 

so ist, leuchtet es keinesfalls ohne Weiteres ein, dass ihre Kinder ihnen 

dafür eine Gegenleistung schulden. Das Schuldnermodell scheint daher 

nicht geeignet um zu begründen, weshalb ein erwachsenes Kind seinen 

Eltern verpflichtet sein sollte. 

Das klingt hart und, wie man vielleicht einwenden könnte, reichlich 

undankbar. Doch mit der Berufung auf die Undankbarkeit des Kindes 

wird die Argumentationsebene gewechselt von der These einer 

Schuldhaftigkeit zur Behauptung einer Pflicht der Dankbarkeit. Viel-

leicht sollten Kinder ihren Eltern ja wirklich dankbar sein für das, was 

diese für sie getan haben? Was liegt näher als der Gedanke, dass wir 

der Frau, die uns unter Schmerzen geboren hat, in besonderer Weise 

dankbar sein sollten und deshalb verpflichtet sind? Dass wir dem Va-

ter, der uns über Jahre hinweg begleitete und auf uns im besten Fall 

auch Acht gab, Dank schulden? Dankbarkeit für eine glückliche Kind-

heit oder für fröhliche Stunden, die man im Kreis der Familie zuge-

bracht hat, ist zumindest eine weit verbreitete Haltung, die uns alles 

andere als unangemessen scheint. Doch folgt aus dieser offenbar ge-

teilten Praxis eine Pflicht? Ich meine nein. Eine Haltung der Dankbar-

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOZU VERPFLICHTET FAMILIE? | 57 

 

keit kann man vermissen; sie einzufordern ist hingegen unmöglich, 

denn Haltungen lassen sich nicht gebieten, sondern lediglich kultivie-

ren. Und selbst wenn es möglich wäre, eine entsprechende Haltung 

einzufordern, sich also zeigen würde, dass wir dankbar sein sollten für 

die Familienkonstellation, von der wir profitieren durften, ergeben sich 

daraus keine konkreten Forderungen, die Eltern an ihre Kinder stellen 

könnten. Verlieren wir beispielsweise unseren Geldbeutel und ein ehr-

licher Finder schickt uns diesen zurück, sollten wir diesem möglicher-

weise wirklich dankbar sein. Wir schreiben in einer solchen Situation 

eine Karte, schicken Blumen, zeigen uns erkenntlich. Abgesehen von 

einer Geste, die der Dankbarkeit Ausdruck verleiht, bestehen aber kei-

ne weiteren Pflichten. Zugegeben ist das, was Kinder von ihren Eltern 

erhalten, von einer ganz anderen Dimension als ein verlorener Geld-

beutel. Aber selbst wenn wir dies anerkennen, fragt sich, was daraus 

genau an Dankbarkeitsgesten folgen sollte. Eine junge Frau kann mit 

guten Gründen zu ihren Eltern sagen: »Ich bin Euch ewig dankbar, für 

alles, was ihr mir geschenkt habt, aber jetzt möchte ich meine eigenen 

Wege gehen.« Was berechtigt die Eltern zum Urteil, ihr Weggang sei 

Ausdruck von Undankbarkeit? Dankbarkeit steht uns als Haltung in 

vielen Fällen gut an, doch aus ihr folgen keine berechtigten Ansprüche 

auf konkrete Güter oder Verhaltensweisen des Gegenübers. 

Halten wir an dieser Stelle kurz inne: Die bisherigen Versuche zu 

zeigen, weshalb Kinder ihren Eltern speziell verpflichtet sein könnten, 

fokussierten auf die Frage, was Eltern ihren Kindern in deren Kindheit 

gegeben haben und was sie sozusagen als Gegenleistung von ihrem 

Nachwuchs erwarten können. Der Grund für diese Engführung der De-

batte findet sich unter anderem im Umstand, dass mit der zunehmen-

den Überalterung unserer Gesellschaft und der Vereinsamung vieler 

betagter Menschen die Frage aufkommt, wer diesbezüglich in die 

Pflicht zu nehmen ist, d.h. wer für die entsprechenden Hilfeleistungen 

finanziell aufzukommen hat.2 

                                            

2  Vgl. dazu bspw. das sogenannte ›Rabenvater-Urteil‹, in dem der deutsche 

Bundesgerichtshof einen Beamten verpflichtete, sich mit rund 9.000 Euro 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 | BARBARA BLEISCH 

 

In diesem Zusammenhang liegt es offenbar nahe, darauf zu verwei-

sen, dass Kinder von ihren Eltern vorgängig massiv profitiert haben 

und dass sie entsprechend etwas zurückgeben müssen. Dies ist die 

Grundidee der Schuldner- wie der Dankbarkeitsmodelle. Sie stehen im 

Kern für das, was ich eine Moral der Transaktion nenne: Moralisch zu 

handeln heißt in den entsprechenden Kontexten, einen Ausgleich her-

zustellen für Leistungen, die einseitig erbracht worden sind. Dieses 

Moralverständnis fundiert viele soziale Beziehungen. Doch einerseits 

beruht es auf einem Bild von autonomen Beziehungspartnern, die frei 

entscheiden, welche Güter sie tauschen wollen und darüber allenfalls 

sogar eine Vereinbarung treffen. Dieses Bild passt aber gerade nicht 

zur Familie, in der die Beteiligten sich nicht frei wählen, sondern ein-

ander nolens volens gegeben sind. Andrerseits führt es die Frage, was 

wir einander schulden, zu Unrecht auf den Austausch von Gütern und 

Fürsorge eng. Doch die fraglichen Pflichten erschöpfen sich nicht in 

Hilfsgeboten, denn viele Fragen, die uns im Zusammenhang mit unse-

ren Eltern umtreiben, lassen sich nur adäquat erfassen, wenn wir von 

der Debatte um die Finanzierung der Fürsorge und der Pflege Abstand 

nehmen. So fragen sich erwachsene Kinder beispielsweise auch, ob sie 

heimlich heiraten oder ihren Eltern die Enkel vorenthalten dürfen oder 

ob sie das Alkoholproblem des Vaters ansprechen müssten. Es geht al-

so bei den fraglichen Pflichten keinesfalls ausschließlich oder vorran-

gig um Hilfsgebote, sondern ebenso um Diskretionspflichten und 

Interventionsgebote. Um die Frage nach der Begründung der entspre-

chenden Pflichten in ihrer Gesamtheit beantworten zu können, müssen 

                                            

an den Kosten für das Pflegeheim zu beteiligen, in dem dessen Vater bis zu 

seinem Tod lebte, obwohl der Vater den Kontakt zu seinem Sohn abgebro-

chen hat, als er achtzehn Jahre alt war, und ihn testamentarisch enterbte. 

Der Bundesgerichtshof entschied in letzter Instanz, der Sohn müsse seiner 

Unterhaltspflicht nachkommen. Auch wenn der Vater das familiäre Band 

zerschnitten habe, habe er sich in den ersten achtzehn Lebensjahren seines 

Sohnes um ihn gekümmert und damit seine Elternpflichten im Wesentli-

chen erfüllt (Beschluss des Bundesgerichtshof BGH XII ZB 607/12). 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOZU VERPFLICHTET FAMILIE? | 59 

 

wir aber vor allem eines tun, nämlich die Elternkindbeziehung besser 

verstehen und danach fragen, wozu die Beziehung selbst – unabhängig 

von Vorleistungen – verpflichtet. Ich plädiere also im Kontext der Fa-

milienbeziehungen für einen Perspektivenwechsel: weg vom transak-

tionalen Modell der Moral hin zu einem relationalen Modell der Mo-

ral, das auf der Beziehung, nicht auf dem Austausch von Gütern be-

ruht. 

 

 

RELATIONALE MORAL UND VERLETZLICHKEIT 
 

Dabei stellt sich natürlich sogleich die Frage, ob Beziehungen an sich 

verpflichten, ohne auf den Austausch von Gütern Bezug zu nehmen? 

Betrachten wir dazu zuerst eine mögliche Form der persönlichen 

Beziehung, die Freundschaft. Tatsächlich sind viele der Meinung, 

Freund oder Freundin zu sein, heiße gerade, der befreundeten Person 

gegenüber speziell verpflichtet zu sein. Dies gilt nicht nur für die gern 

zitierten Nothilfeszenarien (Freunde sind demnach als Erste aus dem 

Teich oder dem brennenden Haus zu retten), sondern auch mit Blick 

auf andere Gebote, etwa Diskretionspflichten (was einem eine Freun-

din anvertraut, hat man für sich zu behalten) oder Interventionsgebote 

(gute Freunde sollten einander vor existentiellen Fehlern bewahren). 

Dabei steht gerade nicht die Fairness einer Transaktion im Vorder-

grund, also die Frage, ob einem Freund jenes Maß an Zuneigung ge-

schenkt wird, das er einem selber hat angedeihen lassen. Derartige 

›Aufrechnungen‹ sind eher ein Zeichen dafür, dass es mit der Bezie-

hung nicht zum Besten steht, als dass man sich einander zugeneigt 

fühlt. Freundschaftspflichten sind nicht von der Art, dass sie irgend-

wann gänzlich erfüllt oder ›abgehakt‹ wären, wie dies bei transaktiona-

len Pflichten wie Schuldner- oder Dankespflichten der Fall ist. Viel-

mehr ist die Erfüllung entsprechender Pflichten für die Beziehung 

konstitutiv: Wenn eine Freundin nicht mehr bereit ist, ihren Freund zu 

unterstützen, die Geheimnisse, die er ihr anvertraut für sich zu behal-

ten, und im Streitfall mit Dritten für ihn Partei zu ergreifen, ist dies ein 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 | BARBARA BLEISCH 

 

Zeichen dafür, dass sie womöglich nicht mehr an der Freundschaft in-

teressiert ist. 

Nun mag diese Position zwar lebensweltlich überzeugend sein, phi-

losophisch hat sie jedoch einige Haken. Denn die These, dass Pflicht-

erfüllung konstitutiv ist für eine Beziehung, die ihrerseits neue Pflich-

ten generiert, ist einerseits zirkulär. Andrerseits mutet es mit der Idee 

von moralischen Pflichten nur schwer vereinbar an, dass man seinen 

Verpflichtungen dadurch entgehen kann, dass man selbständig die 

normativen Voraussetzungen der Situation ändert – also im vorliegen-

den Fall die Freundschaftsbeziehung aufkündigt. Allerdings entspricht 

diese Darstellung der fluiden Freundschaft auch gar nicht dem Ideal 

des ›guten Freundes‹, der einem treu verbunden bleibt, egal was kom-

men mag. Das betonte schon Aristoteles in seiner Nikomachischen 

Ethik und wiederholte im 18. Jahrhundert Michel de Montaigne (1998) 

in seinem Essay Von der Freundschaft. Wer sich aus einer Freund-

schaft verabschiedet, einfach weil er oder sie das Interesse am gewohn-

ten Gegenüber verloren hat, scheint nicht verstanden zu haben, worum 

es in einer Freundschaft wirklich geht. Dies gesagt, kann es natürlich 

dennoch zu Zerwürfnissen zwischen Freunden kommen oder zu einem 

Gefühl der Verflachung der Beziehung, die vielleicht dazu führt, dass 

man sich aus den Augen verliert. Momente der Reibung und vielleicht 

auch der Trennung scheinen mir nun aber besonders informativ zu sein 

für das Nachdenken über Freundschaftspflichten. Der Vorwurf, bei-

spielsweise ungerechtfertigt verlassen oder verraten worden zu sein, 

bringt Erwartungen zum Ausdruck, die auf eine Verletzung von Pflich-

ten hinzudeuten scheinen. Tatsächlich kommt die Moral in Beziehun-

gen meist erst dann ins Spiel, wenn Beziehungen brüchig werden. Be-

ziehungen sind moralisch gesehen insofern störungsanfällig, als sie 

stets mit der Möglichkeit von Verrat und Verlust einhergehen. Denn 

indem wir lieben und vertrauen, indem wir uns auf andere Menschen 

einlassen und gemeinsame Projekte mit ihnen teilen, machen wir uns 

auch verletzlich. 

Der Begriff der Verletzlichkeit hat unterschiedliche Dimensionen 

(vgl. Mackenzie/Stoljar 2000): Menschen sind erstens in einem ontolo-

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOZU VERPFLICHTET FAMILIE? | 61 

 

gischen Sinn verletzlich. Der Mensch ist nicht bloß ein autarkes, auto-

nomes Individuum, wie ihn der Liberalismus zeichnet, sondern Men-

schen sind als wesentlich körperliche Entitäten verletzlich und auf-

einander angewiesen: Sie können erkranken, verwundet werden, sie 

sterben (vgl. MacIntyre 1999; Butler 2004). Menschen sind zweitens 

sozial verletzlich: Sie können als Mitglieder einer Gesellschaft eine 

schlechte soziale Stellung haben, diskriminiert oder ausgegrenzt wer-

den. Soziale Verletzlichkeit bringt immer eine Schlechterstellung einer 

Person im Hinblick auf ein bestimmtes Gut zum Ausdruck. So weisen 

sozioökonomisch schlechter Gestellte beispielsweise in vielen Gesell-

schaften eine höhere Morbiditätsrate auf. Diese beiden Konzepte der 

Verletzlichkeit – ontologisch und sozial – sind in der Ethik deshalb 

wichtig, weil sie ausweisen, dass wir den Menschen nicht nur als frei 

und unabhängig, sondern eben auch als vulnerabel denken müssen, 

wenn wir fragen, was wir einander schulden und an welchen Grundfes-

ten sich moralisches Handeln zu orientieren hat. Aber für die Frage, 

was sich Personen in Familienbeziehungen schulden, ist ein dritter Be-

griff der Verletzlichkeit einschlägig, der relational, also beziehungsba-

siert ist. Relationale Verletzlichkeit ergibt sich allein im Rahmen und 

in Abhängigkeit von Verbundenheit und gegenseitigem Vertrauen. 

Relationale Verletzlichkeit weist dabei unterschiedliche Facetten 

auf, von denen ich an dieser Stelle drei unterscheiden möchte: Freun-

dinnen sind erstens epistemisch vulnerabel. In den meisten Fällen ken-

nen sie sich schon lange und sind deshalb vertraut mit den Vorlieben 

und Einstellungen der Anderen, wissen aber auch um ihre Schwächen 

und dunklen Seiten. Sie haben Erfolge geteilt, sind einander aber auch 

beigestanden in Situationen des Scheiterns. Sie haben sich Geheimnis-

se anvertraut und Vertraulichkeiten ausgetauscht. Eine tiefe persönli-

che Beziehung geht deshalb einher mit einem tieferen Verständnis für 

die andere Person. Dieses Verständnis füreinander verschafft Freunden 

einen epistemischen Vorteil gegenüber Außenstehenden, der ihnen in 

guten Zeiten erlaubt, einander besonders zu unterstützen, in schlechten 

Zeiten aber auch die Möglichkeit eröffnet, einander in einer Weise zu 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 | BARBARA BLEISCH 

 

verletzen, zu betrügen oder auszunutzen, wie es Außenstehende nicht 

zu tun vermöchten. 

Freunde nehmen überdies am Leben des Anderen teil. Vielleicht 

spielen sie regelmäßig Tennis zusammen, fahren jedes Jahr gemeinsam 

in den Urlaub oder machen einander zu Paten ihrer Kinder. Freund-

schaften bestehen wesentlich aus Ritualen, an die sich beide Seiten 

mehr oder minder verlässlich halten. Gibt eine Seite das Ritual auf 

oder erlischt einseitig das Interesse für eine geteilte Praxis, provoziert 

dies Irritationen, die nach einer Erklärung oder sogar Rechtfertigung 

rufen. Weil Freundschaft auch darin besteht, dass Erwartungen verläss-

lich erfüllt werden, sind Freunde zweitens erwartungsbasiert verletz-

lich. 

Diese erwartungsbasierte Verletzlichkeit ist drittens eng verwoben 

mit dem Umstand, dass wir in Beziehungen auch emotional vulnerabel 

sind. Liebe geht einher mit emotionaler Bindung, und dieser Bindung 

wird ganz wesentlich Ausdruck verliehen durch geteilte Rituale, Inter-

essen und Gewohnheiten. (Liebespaare, die sich trennen, geben ent-

sprechend oft als Grund für die Trennung an, sie hätten nichts mehr ge-

teilt.) Jemanden zu lieben, heißt deshalb immer auch, ein emotionales 

Risiko einzugehen: das Risiko verlassen, betrogen oder zurückgewie-

sen zu werden. 

Es gibt Personen, die dieses Risiko nicht eingehen möchten und 

deshalb nahe Beziehungen weitgehend vermeiden. Anders als bezüg-

lich der ontologischen und sozialen Verletzlichkeit sind wir mit Blick 

auf die relationale Verletzlichkeit bis zu einem gewissen Grad frei zu 

entscheiden, wie nahe wir andere Menschen an uns heranlassen und 

wie sehr wir damit das Risiko eingehen, verletzt zu werden. 

Aber ganz abgesehen davon, ob es eine erfüllende Lebensform sein 

kann, sich aus Angst vor Verletzung gegen Beziehungen zu verwahren, 

haben wir in Familienbeziehungen diese Freiheit nicht: Wir hatten nie 

die Möglichkeit, uns frei zu entscheiden, ob wir diese Eltern haben 

wollen. Ebenso wenig waren die Eltern frei im Entscheid, mit dem 

spezifischen Kind, das das ihre ist, verbunden zu sein. Sie konnten le-

diglich entscheiden, ob sie überhaupt Kinder haben wollen. Aber von 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOZU VERPFLICHTET FAMILIE? | 63 

 

dem Moment an, in dem sie die Elternschaft anerkannten, begann auch 

die Beziehung zum Kind. Freilich ist auch familiäre Liebe nicht um-

sonst zu haben, sondern es muss in die Beziehung investiert werden. 

Gerade deshalb scheint ja die Idee, dass Kinder ihren Eltern etwas 

schulden, so naheliegend: Das elterliche Investment ist nicht nur finan-

ziell und zeitlich, sondern auch emotional hoch. Doch der Fokus auf 

die Investitionen verkennt, dass die moralische Währung in persönli-

chen Beziehungen nicht die Schuld ist, die sich aus einem Aufrechnen 

mit der Vergangenheit ergibt. Es ist vielmehr die Liebe respektive de-

ren Kehrseite: die Verletzlichkeit, die diese Beziehungen prägen. 

Diese Nichtwählbarkeit der familiären Bande verschärft nun aber 

die relationale Verletzlichkeit in entscheidender Weise. Was deren 

epistemische Dimension anbelangt, haben Eltern natürlicherweise 

einen umfassenden Wissensvorsprung im Vergleich zu ihren Kindern, 

die die Kindheit ihrer Eltern nicht miterlebt haben. Die umfassende 

Kenntnis des eigenen Nachwuchses kann für diesen auch bedrohlich 

ausfallen, wenn er aus den Rollen, die ihm zugefallen sind, nicht mehr 

schlüpfen kann. Der Grund dafür liegt in den normalerweise recht sta-

tischen Bildern, die wir von jenen haben, die wir lieben. Da Vertraut-

heit auch darin besteht, die geliebten Menschen ›lesen‹ zu können und 

ihre Handlungen und Haltungen bis zu einem gewissen Grad antizipie-

ren zu können, bekunden Freunde oft Mühe damit, wenn sich diese 

stark verändern. Es ist eine offene Frage, wie viel Veränderung Zunei-

gung und Liebe ertragen kann und soll. Gerade in Familienbeziehun-

gen zeigt sich jedoch oft, dass Entwicklungen von Personen nur schwer 

zugelassen werden können. Die epistemische Vulnerabilität kann sich 

dann zu einer Art Zwangsjacke verdichten, in der wir einander ständig 

vor dem Hintergrund der Familiengeschichte sehen und einordnen. Die 

Familiengeschichte hilft uns deshalb nicht nur in einem positiven Sinne 

zu verstehen, wer wir sind, wie David Velleman (2005) betont; wir 

können uns auch eingesperrt fühlen in der eigenen Geschichte (kritisch 

dazu: Haslanger 2009). Epistemische Vulnerabilität kann deshalb in 

Familiengefügen eine spezifische Verschärfung erfahren. 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 | BARBARA BLEISCH 

 

Der zweite Aspekt dieser speziellen Akzentuierung der epistemi-

schen Verletzlichkeit betrifft den Umstand, dass Familien stets mehrere 

Personen umfassen, die miteinander in einer Weise verwoben sind, wie 

es die Freunde einer Person normalerweise untereinander nicht sind. 

Wenn eine Mutter das Geheimnis ihres Sohnes ausplaudert, kann das 

nicht nur den Sohn verletzen, sondern auch negative Auswirkungen 

haben auf dessen Ehefrau, seine Schwestern, seinen Vater. Familien 

werden zurecht als Systeme beschrieben, und Familiengeheimnisse ta-

buisiert, weil sie aufzudecken das ganze System beeinträchtigen wür-

de. Inzest ist vermutlich der problematischste Fall eines Familienge-

heimnisses, das meist sehr gut gehütet wird, weil alle Vertrauensperso-

nen zugleich Betroffene sind – nicht nur als eigentliche Opfer, sondern 

auch in ihrer Rolle als Mitwisser. Zwar können solche Phänomene 

auch in Peer-Gruppen oder Freundeskreisen auftreten. Meist sind diese 

Gruppen aber doch loser, sodass es nicht zu denselben gravierenden 

Effekten kommt. Außerdem behaupte ich an dieser Stelle nicht, dass 

epistemische Verletzlichkeit in Familien kategorisch anders ausfällt als 

in Freundschaften. Ich sage nur, dass diese Art der Verwundbarkeit in 

vielen Familien eine spezielle Akzentuierung erfährt. 

Dasselbe gilt auch für die erwartungsbasierte und die emotionale 

Vulnerabilität. Wie ich in Bezug auf Freundschaften schon gesagt ha-

be, bestehen intime Beziehungen meist aus geteilten Praktiken und Ri-

tualen, und der Wert der Beziehung hängt unter anderem davon ab, 

dass wir uns verstanden und aufgehoben fühlen, gerade weil die Ver-

bindung in all den kleinen Vertrautheiten Bestätigung erfährt. Wir füh-

len uns einander zugehörig und verbunden – und entsprechend sind wir 

auch verletzlich mit Blick auf das Ende dieser Zugehörigkeit und Ver-

bundenheit. Im Vergleich zur Freundschaft erfährt aber auch dieser 

Typ der Verletzlichkeit in der Familie zwei Akzentuierungen: 

Die erste Akzentuierung betrifft den Umstand, dass die Familien-

beziehung als solche nicht beendet werden kann. Natürlich können 

auch Kinder den Kontakt zu ihren Eltern abbrechen und Eltern ihre 

Kinder verstoßen. Dennoch bleibt das Kind bis zu seinem Tod das 

Kind dieser spezifischen Eltern, und Eltern bleiben bis zum Tod ihres 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOZU VERPFLICHTET FAMILIE? | 65 

 

Kindes dessen Vater oder Mutter. Es gibt Exfreunde, Exfrauen, Ex-

partner – aber es gibt keinen Exvater, keine Exschwester oder Extoch-

ter. Dagegen kann man durchaus Freundschaften beenden oder sich so 

verhalten, dass die Freundschaft leidet und früher oder später zu einem 

Ende kommt. Die Familienbeziehung dagegen lässt sich nicht aufkün-

digen. Die amerikanische Philosophin Claudia Mills (2015) sieht in 

dieser Nichtwählbarkeit einen speziellen Wert, weil sie meist damit 

einhergehe, dass wir bedingungslos geliebt werden: Gerade weil wir 

uns in unseren nahen Familienbeziehungen gegenseitig nicht wählen 

können, können wir auch keine Bedingungen aneinander stellen. Wir 

sind einander ›gegeben‹, so Mills, und müssen uns deshalb miteinander 

arrangieren. Dies kann zwar im Einzelfall auch nachteilig sein, doch in 

erster Linie ist es ein hohes Gut, über einen Vorrat an Liebe zu verfü-

gen, den wir uns nicht erst verdienen müssen und den wir auch nicht 

beim kleinsten Fehltritt verlieren. Doch Mills schildert damit nur die 

glänzende Seite der Medaille, die unter anderem ein Grund dafür ist, 

weshalb Familienbeziehungen sicherlich nie leichtsinnig aufgegeben 

werden. Die dunkle Seite des Umstands, dass wir unsere Blutsbande 

nie loswerden, besteht aber darin, dass uns dies auch in einer spezifi-

schen Weise verletzlich macht, weil man sozusagen nicht übereinander 

hinwegkommen kann. 

Die zweite Akzentuierung betrifft den Umstand, dass die Eltern-

kindbeziehung unersetzbar ist. Wenn ein Sohn den Kontakt zu seinem 

Vater abbricht, kann der Vater nicht einen neuen Sohn finden. Zwar 

gilt dies bis zu einem gewissen Grad für alle tiefen persönlichen Be-

ziehungen. Liebespartner hoffen zurecht, dass sie einander nicht als er-

setzbar sehen, und auch langjährige gute Freunde teilen vermutlich das 

Gefühl, in einer Weise verstanden zu werden, wie sie nie wieder von 

einer anderen Person verstanden werden. Dennoch ist es selbstver-

ständlich angemessen, eine verlassene Freundin zu trösten mit den 

Worten: »Gräme Dich nicht, er war sowieso nicht der Richtige für 

Dich, und früher oder später wirst Du Dich wieder verlieben und je-

manden finden, der besser zu Dir passt.« Es wäre aber vollkommen in-

adäquat, Ähnliches zu Eltern zu sagen, die von ihren Kindern verlassen 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 | BARBARA BLEISCH 

 

wurden, oder zu Kindern, deren Eltern nichts mehr von ihnen wissen 

wollen. Ist man erst einmal erwachsen, kann man nicht noch einmal 

neu anfangen mit der Familienbeziehung. Deshalb verschärft sich auch 

die emotionale Verletzlichkeit im Rahmen der Familienbande. 

Zugegeben lässt sich an dieser Stelle einwenden, dass die Akzentu-

ierungen, die ich eingeführt habe, nur formale Eigenschaften der Fa-

milienbande sind: Es ist ja nicht die Beziehung, die nicht gekündigt 

oder ersetzt werden kann, sondern vielmehr die genetische oder soziale 

Rolle, die mit der Beziehung einhergeht oder auf der die Beziehung 

basiert. Damit stellt sich jedoch die Frage, ob diese ›formalen Eigen-

schaften‹ tatsächlich frei sind von jeglicher Normativität. Die Antwort, 

die ich an dieser Stelle vorschlage, lautet: Auch wenn in der geneti-

schen Bindung oder der sozialen Bande selbst keine Normativität liegt, 

akzentuieren diese Bande respektive deren Eigenschaften die Verletz-

lichkeit, die Mitglieder in dieser sehr speziellen Beziehung einander 

gegenüber haben. Da Eltern und Kinder in einer gewissen Weise stets 

verbunden bleiben ganz unabhängig von ihren Vorlieben und Einstel-

lungen, und da diese Beziehung unersetzlich ist, ist ein Scheitern dieser 

Bande schwieriger auszuhalten und ins Leben zu integrieren als ein 

Versanden einer Freundschaft. 

 

 

VERLETZLICHKEIT UND FAMILIÄRE PFLICHTEN 
 

Was heißt das nun für die Frage, was Kinder ihren Eltern schulden? 

Lässt sich aus der erwähnten Verletzlichkeit eine Verpflichtung ablei-

ten und wenn ja welche? 

Beginnen wir mit der epistemischen Verletzlichkeit. Es ist offen-

sichtlich, dass Familienmitglieder einander in besonderer Weise verlet-

zen können aufgrund des epistemischen Vorsprungs, den sie Außen-

stehenden gegenüber haben. Intimes Wissen voneinander verschafft 

Familienmitgliedern zwar auch die Möglichkeit, einander besonders 

zielführend zu helfen; doch dessen Kehrseite ist, dass sie auch in der 

Lage sind, einander zu verraten, zu beschämen, zu demütigen, wie es 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOZU VERPFLICHTET FAMILIE? | 67 

 

jemand, der diesen epistemischen Vorsprung nicht hat, nicht vermöch-

te. Es ist selbstredend verwerflich, die geteilte Intimität und das histo-

rische Wissen voneinander auszunutzen. Diese Pflicht ist jedoch eine 

natürliche Pflicht, die sich auf das generelle Nichtschädigungsgebot 

zurückführen lässt, wir haben diese Pflicht allen Personen gegenüber. 

Es handelt sich somit nicht um eine spezifisch filiale Pflicht, die Kin-

der ihren Eltern als ihre Kinder schulden. Die Intimität versetzt die 

Familienmitglieder lediglich in die Lage, sich besonders einfach und 

tiefgreifend verletzen zu können; sie ist aber nicht die Grundlage der 

besagten Pflicht. 

Generiert die erwartungsbasierte Verletzlichkeit spezielle filiale 

Pflichten? Manche Freunde und auch Familienmitglieder teilen ge-

meinsame Projekte, in die beide Seiten Zeit und Geld investieren, wie 

etwa der Kauf einer gemeinsamen Ferienwohnung, die Planung einer 

Reise. Die Erwartungen, die auf diesen gemeinsamen Projekten basie-

ren, fußen in einer Art implizitem Versprechen, das man sich gegeben 

hat. Schert einer der Projektpartner aus, schuldet er natürlich eine 

Rechtfertigung und muss den entstandenen Schaden kompensieren. 

Die Pflicht, sich an Versprechen zu halten und bei einem Vertrags-

bruch den Schaden zu kompensieren, ist aber wiederum eine generelle 

Pflicht; sie ist nicht familientypisch und kommt dort möglicherweise 

sogar seltener vor als in Freundschaften und vor allem in Geschäftsbe-

ziehungen. Die Kosten, die für Familienmitglieder entstehen, wenn je-

mand einseitig den Kontakt abbricht oder jemand seinem Gegenüber 

nicht jene Fürsorge angedeihen lässt, die dieser sich wünscht, betreffen 

eher die emotionale Verletzlichkeit, die sich in Familienbeziehungen 

verschärft durch die Unaufkündbarkeit und Exklusivität. Doch folgt 

aus dieser, dass Kinder für ihre Eltern Verantwortung übernehmen 

müssen, dass sie zu Kontakt und Fürsorge verpflichtet sind? 

Betrachten wir zur Beantwortung dieser Frage noch einmal die 

Freundschaft. Einander Gutes zu tun, einander zu ermutigen und ge-

meinsam Zeit zu verbringen, liegt Freunden normalerweise am Herzen. 

Weil Freunden an der Beziehung liegt, haben sie auch Grund, sich um 

diese zu bemühen. Doch dieser Grund ist keine Pflicht im engeren Sin-

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 | BARBARA BLEISCH 

 

ne, die auch dann noch bestünde, wenn wir die Beziehung nicht mehr 

als wertvoll erachten. Ganz im Gegenteil: Würden wir uns nur noch 

aus einem Pflichtgefühl heraus um einander bemühen, hätten wir guten 

Grund uns zu fragen, ob wir tatsächlich noch Freunde sind. Das zeigt 

sich auch aus der drittpersonalen Perspektive: Wenn ich realisiere, dass 

meine Schwester ihre langjährige Freundin nicht an ihre Geburtstags-

feier eingeladen hat und nicht mehr mit ihr, wie früher immer, in die 

Ferien fährt, würde ich sie sicher nicht kritisieren für eine Vernachläs-

sigung einer Pflicht. Vielmehr scheint es angebracht zu fragen, wes-

halb die Beiden nicht mehr befreundet sind. Eine Pflicht, befreundet zu 

sein und in einer Beziehung zu verharren, gibt es nicht, und dasselbe 

gilt auch für die Familienbeziehung. 

Dieses Recht, eine Person zu verlassen, wird oft mit dem soge-

nannten Voluntarismus verteidigt: Es dürfen uns keine speziellen 

Pflichten aufgebürdet werden, ohne dass wir in die entsprechende 

Bande, die uns verpflichtet, eingewilligt hätten. Der Voluntarismus ist 

allerdings mit einer ganzen Reihe von Problemen konfrontiert, auf die 

ich an dieser Stelle nicht eingehen kann (zum Problem des Volunta-

rismus vgl. ausführlich: Scheffler 2002, Kap. 3). Das Konzept der Vul-

nerabilität kann jedoch meines Erachtens zeigen, weshalb es nicht nur 

erlaubt, sondern zuweilen sogar geboten ist, eine Person zu verlassen. 

Relationale Verletzlichkeit ist, so wie ich sie hier dargestellt habe, die 

Kehrseite jeder innigen Verbindung. Wenn die Liebe beidseits versiegt 

und die Bande nicht mehr als wertvoll erachtet wird, gibt es auch kei-

nen Grund, diese weiter zu pflegen. Wenn die Liebe aber einseitig ver-

siegt, dann sollte sich die Person, die gehen möchte, zwei Fragen stel-

len: Erstens eine kritische Rückversicherung: Ist die Beziehung wirk-

lich ganz wertlos geworden? Gibt es tatsächlich keine Möglichkeit, sie 

weiterzuentwickeln, sondern bleibt nur der Abbruch, die Trennung? 

Immerhin gehören langanhaltende Beziehungen zum Wertvollsten im 

Leben, was es gibt. Wir haben deshalb prudentielle Gründe, auch kri-

selnden Verbindungen eine zweite und dritte Chance zu geben. Wenn 

die Beziehung aber wirklich wertlos geworden ist oder uns sogar belas-

tet, dann haben wir genauso Grund, sie zu beenden. Wir müssen uns 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOZU VERPFLICHTET FAMILIE? | 69 

 

nicht nur nicht quälen in Beziehungen, wir sollten dies auch aus pru-

dentiellen Gründen nicht tun. Doch auch moralische Gründe sprechen 

für einen Beziehungsabbruch, wenn wir nicht mehr in der Lage sind, 

ihr etwas Positives abzugewinnen. Wir haben festgehalten, dass rela-

tionale Verletzlichkeit die Kehrseite jeder liebevollen Verbindung ist. 

Ist die Liebe nicht mehr zu haben, wird die Verletzlichkeit, die vorher 

sozusagen der inbegriffene Preis für das hohe Gut der Liebe war, voll-

kommen nutzlos. Es wäre deshalb geradezu moralisch verwerflich, 

eine Person in einer Beziehung zu halten, in der wir ihr keine Liebe 

mehr geben können. Deshalb sollten wir nicht zuletzt aus Respekt vor 

der einst geliebten Person alles daransetzen, dass auch sie ihre emotio-

nale Verletzlichkeit uns gegenüber überwinden kann. 

Wenn wir nun wieder die Familienbeziehung betrachten, so ist es 

rein theoretisch natürlich möglich, dass Eltern wie auch Kinder ihr In-

teresse aneinander verlieren und sie beidseitig langsam aufhören, sich 

mit jenen Gefälligkeiten zu versorgen, die ihre Bindung immer wieder 

gefestigt hat. Daran ist nichts falsch – es ist bloß äußerst selten. In vie-

len Fällen erweist es sich aber als sehr schwierig, die relationale Ver-

letzlichkeit in der Elternkindbeziehung zu überwinden. Der Grund da-

für liegt in den speziellen Akzentuierungen, die die relationale Verletz-

lichkeit in dieser Beziehung erfährt: Nichtaufkündbarkeit und Exklusi-

vität. Man kann nie ganz über diese Beziehung ›hinwegkommen‹; in-

sofern ist Blut tatsächlich dicker als Wasser. 

In Familien ist die Verletzlichkeit auch gar nicht so sehr die Kehr-

seite der Liebe (oder nicht ausschließlich), sondern die Kehrseite einer 

sehr viel breiteren Form der Zugehörigkeit, die Identität, Biographie, 

eine ganze Reihe von weiteren Verwandten sowie soziale Konventio-

nen und öffentliche Anerkennung umfassen. Einander aufzugeben oder 

zu verlieren, ist in Familien deshalb besonders gravierend, denn man 

verliert mit ihr einen ganzen Teil der eigenen Geschichte und Identität. 

Kinder haben deshalb sicherlich Grund, sich um ihre Eltern zu küm-

mern – einen Grund, der nicht allein in der Wertschätzung der Bezie-

hung liegt, wie es bei der Freundschaft der Fall ist, sondern darüber hi-

naus einen Grund, der mit ihrer spezifischen Vulnerabilität zu tun hat. 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 | BARBARA BLEISCH 

 

Vielleicht scheint dieses Bild, das ich hier von der Familienbande 

zeichne, zu düster. Aber wie gesagt, stellen sich moralische Fragen in 

Beziehungen meist erst im Falle deren Störung, angesichts von Span-

nungen, Missverständnissen, Vertrauensbrüchen. Dies gilt nicht nur für 

Liebesbeziehungen und Freundschaften, sondern auch in der Familie. 

Die Spannungen und Verletzungen, die Familiengeschichten mit sich 

führen, thematisieren wir ungern. Aber eine Romantisierung der Fami-

lienbande übersieht, dass gerade in diesen Beziehungen die schlimms-

ten Dinge passieren können – denken wir an Missbrauch, Gewalt in der 

Ehe, erweiterte Suizide in Familien. Es ist deshalb vonnöten, diese Sei-

te der Familiengeschichten ebenfalls in den Blick zu nehmen und in die 

Frage nach filialer Verantwortung einzubeziehen. Wie ich zu zeigen 

versucht habe, meine ich, dass der Begriff der Verletzlichkeit für die-

ses Vorhaben hilfreich und zielführend sein kann. 

Der hier gemachte Vorschlag, wie wir familiäre Verantwortung 

denken sollten, macht einen weiteren wichtigen Punkt deutlich, näm-

lich, dass die Verletzlichkeit und die entsprechenden Pflichten auf bei-

den Seiten – auf der Seite der Kinder wie auf der Seite der Eltern – be-

stehen. Anders als das Reziprozitäts- und das Dankbarkeitsmodell, die 

nur die erwachsenen Kinder in die Pflicht nehmen, verlangt das Ver-

letzlichkeitsmodell von Allen an der Beziehung Beteiligten einen sorg-

samen Umgang miteinander. Man muss nur einmal Franz Kafkas Brief 

an seinen Vater lesen, um zu verstehen, weshalb diese Anmahnung 

ihre bittere Berechtigung hat (vgl. Kafka 1991: 5). 

Die Rede von relationaler Vulnerabilität zeigt aber auch, dass die 

Frage nach der filialen Verantwortung nicht adäquat beantwortet wer-

den kann, wenn wir nur danach fragen, was Kinder ihren Eltern schul-

den, sondern dass stets auch die erwachsenen Kinder selbst sich fragen 

müssen, was sie in ihrer jeweiligen Verletzlichkeit leisten können und 

wo ihre jeweiligen Grenzen verlaufen. Denken wir zurück an die Rede 

vom Riskanten, das jeder Beziehung anhaftet: Beziehungen können 

nicht nur scheitern, sie können auch ausbeuten, demütigen und verlet-

zen. Dann haben erwachsene Kinder ihrerseits selbstverständlich allen 

Grund, Distanz zu wahren und sich selber zu schützen. Insofern sich 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOZU VERPFLICHTET FAMILIE? | 71 

 

Eltern und Kinder aber nie ganz lassen können, weil sie stets aneinan-

der Gebundene bleiben, spricht viel dafür, lange an der Beziehung zu 

arbeiten und die Verantwortung für diese unter Beachtung der gegen-

seitigen Vulnerabilität wahrzunehmen.3 

                                            

3  Ich danke Prof. Mathias Lindenau und dem Zentrum für Ethik & Nachhal-

tigkeit ZEN-FHS für die ehrenvolle Einladung, eine der Vadian Lectures 

halten zu dürfen. Danke auch dem Publikum für die klugen Fragen und die 

rege Diskussion nach dem Vortrag. 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 | BARBARA BLEISCH 

 

LITERATUR 
 

Archard, David (2015): »Das Ende der Familie? Zur Bedeutung der 

biologischen Verwandtschaft«, in: Betzler/Bleisch, Familiäre 

Pflichten, S. 57-86. 

Aristoteles (1995): Die Nikomachische Ethik, Neuntes Buch, Kap. 1-2, 

übersetzt u. eingeleitet v. Olof Gigon, 2. Aufl., München, S. 307-

311. 

Bernhard, Andreas (2014): Kinder machen. Neue Reproduktionstech-

nologien und die Ordnung der Familie, Frankfurt a.M. 

Betzler, Monika/Bleisch, Barbara (Hg.) (2015): Familiäre Pflichten, 

Frankfurt a.M. 

Betzler, Monika/Bleisch, Barbara (2015): »Einleitung«, in: Dies. (Hg.), 

Familiäre Pflichten, S. 9-54. 

Bleisch, Barbara (2015): »Rabentöchter? Rabensöhne? Zur Begrün-

dung filialer Pflichten«, in: Zeitschrift für praktische Philosophie 

2(2), S. 237-272. 

Butler, Judith (2004): Precarious life. The powers of mourning and 

violence, London. 

Gheaus, Anca (2015): »Hat die Familie einen besonderen Wert?«, in: 

Betzler/Bleisch, Familiäre Pflichten, S. 87-104. 

Haslanger, Sally (2009): »Family, Ancestry and Self. What is the Mor-

al Significance of Biological Ties?«, in: Adoption & Culture 2, S. 

92-122. 

Kafka, Franz (1991): Brief an den Vater, Frankfurt a.M. 

Mackenzie, Catriona/Stoljar, Natalie (2000): »Introduction: Autonomy 

Refigured«, in: Dies. (Eds.), Relational Autonomy. Feminist Per-

spective on Autonomy, Agency, and the Social Self, New York, S. 

3-31. 

MacIntyre, Alasdair (1999): Dependent rational animals. Why human 

beings need the virtues, Chicago. 

Mills, Claudia (2015): »Pflichten gegenüber älter werdenden Men-

schen«, in: Betzler/Bleisch, Familiäre Pflichten, S. 260-281. 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOZU VERPFLICHTET FAMILIE? | 73 

 

Montaigne, Michel de (1998): »Über die Freundschaft«, in: Ders., Es-

sais, hrsg. v. Hans Magnus Enzensberger, Frankfurt a.M., S. 98-

104. 

Scheffler, Samuel (2002): Boundaries and Allegiances. Problems of 

Justice and Responsibility in Liberal Thought, Oxford. 

Velleman, David (2005): »Family History«, in: Philosophical Papers 

34 (3), S. 357-378. 

 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

Bürgerverantwortung 

HERFRIED MÜNKLER 

 

 

BÜRGER UND VOLK – ZWEI KOMPLEMENTÄRE 

LEITBEGRIFFE DER POLITISCHEN ORDNUNG 
 

Wenn im politischen Feuilleton die Leitprinzipien unserer westlichen 

Ordnung beschrieben werden, sei es nun in Abgrenzung gegenüber 

Ländern, die in unserer Gegenwart autoritäre Herrschaftsstrukturen ha-

ben, oder sei es auch gegenüber unserer eigenen Geschichte, dann 

werden vor allem zwei Begriffe ins Spiel gebracht: Demokratie und 

Zivilgesellschaft. Wie beide sich zueinander verhalten, ob damit unge-

fähr dasselbe gemeint ist, ob beide Begriffe in einem Spannungsver-

hältnis zueinander stehen oder ob sie – so die dritte Möglichkeit – auf 

ein Verhältnis der gegenseitigen Ergänzung und Unterstützung abzie-

len, wird jedoch selten gesagt. Das mag in bestimmten politischen 

Konstellationen auch nicht erforderlich sein, weil im hiesigen Diskurs, 

also in den Selbstvergewisserungsprozessen unserer eigenen Gesell-

schaften, beide Begriffe komplementär gebraucht werden. Sie verwei-

sen darauf, dass die Demokratie in ihrem »westlichen« Verständnis auf 

eine vitale Zivilgesellschaft angewiesen ist und dass eine solche Zivil-

gesellschaft demokratische Partizipationsstrukturen des Politikbetriebs 

braucht, um sich entfalten zu können.  

Aber in Zeiten, in denen von Wut-Bürgern die Rede ist, die auf die 

Straße gehen und demonstrieren, weil sie mit demokratisch legitimier-

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 | HERFRIED MÜNKLER 

 

ten Entscheidungen nicht einverstanden sind und diese rückgängig ma-

chen wollen, oder in denen Demonstranten für sich in Anspruch neh-

men, sie seien »das Volk« und sich damit gegen die Politik einer de-

mokratisch gewählten Regierung in Stellung zu bringen versuchen, in 

denen gar unter dem Sammelbegriff des Populismus, gleichgültig, ob 

dieser sich nun politisch als rechts oder links versteht, die bestehende 

Parteienstruktur als »unverantwortliche Elitenherrschaft« (»die da 

oben«) ausgehebelt werden soll – in solchen Zeiten ist es angebracht, 

noch einmal und erneut über Demokratie und Zivilgesellschaft bzw. 

»das Volk« und »den Bürger« nachzudenken. Auf diese Weise, so hof-

fe ich, können wir uns dann auch Klarheit darüber verschaffen, was mit 

Bürgerverantwortung – dem Titel meines Vortrags – gemeint ist, was 

darin impliziert ist und was die Voraussetzungen dafür sind, dass Bür-

gerverantwortung nicht nur vom politischen System eingefordert wird, 

sondern dass es auch Bürger gibt, die sich dieser Verantwortung stellen 

und sie zu übernehmen bereit sind. Letzteres ist alles andere als selbst-

verständlich. 

Demokratie etwa heißt bekanntlich nicht, dass das Volk, von dem 

die politische Macht ausgeht, selbst die Verantwortung übernimmt, 

sondern Demokratie besagt, zumal in ihrer neuzeitlichen Ausprägung, 

zunächst nur, dass das Volk die Macht verteilt und Verantwortung ver-

gibt, entweder direkt an Personen oder aber an Parteien. Die demokra-

tische Grundformel »Alle Macht geht vom Volke aus« heißt schließ-

lich, dass sie nicht permanent beim Volk verbleibt, sondern für eine 

begrenzte Zeit vergeben, delegiert wird, um dann vom Volk zurückge-

holt und in einem Wahlakt neu zugeteilt zu werden. Demokratie heißt, 

dass diejenigen, an welche die Macht delegiert worden ist, für den 

Umgang mit dieser Macht dem Volk – und niemandem sonst – verant-

wortlich sind.  

Selbst die direkte Demokratie, in der das Volk nicht durch seine 

Repräsentanten vertreten wird, sondern selber herrscht, indem es un-

mittelbare Aufträge verteilt, eine Reihe von Fragen selbst entscheidet 

und dies nicht einem Parlament oder anderweitig zusammengekomme-

nen Vertretern des Volkes überlässt, kommt doch nicht darum herum, 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BÜRGERVERANTWORTUNG | 77 

 

die Ausführung der Entscheidungen und Vorgaben des Volkes anderen 

– und nicht dem Volk selbst – zu überlassen, von für kurze Zeit beauf-

tragten Bürgern, wie in einigen antiken und spätmittelalterlichen Stadt-

kommunen, bis zu einer Staatsbürokratie, wie in den neuzeitlichen Ter-

ritorialstaaten, und sie muss, jedenfalls dann, wenn es sich um einen 

Rechtsstaat handelt, obendrein akzeptieren, dass die Entscheidungen 

des Volkes von einem Verfassungsgericht oder dessen Funktionsäqui-

valent überprüft werden. 

Das ist in der Zivilgesellschaft, in der es um Bürgerverantwortung 

geht, anders. Hier geht es darum, dass der Bürger – civis – am Politik-

prozess partizipiert, mitberät, mitentscheidet und schließlich auch am 

Prozess der Implementierung dieser Entscheidungen beteiligt ist. Die 

zentrale Vorstellung der Zivilgesellschaft ist nicht Entscheidung, wie 

das bei der Demokratie der Fall ist, sondern Partizipation: Teilhabe, 

Beteiligung – und das nicht nur in dem Augenblick, da eine Entschei-

dung gefällt wird, sondern auch in der langen Vorgeschichte des Fin-

dens von Optionen, über die anschließend entschieden werden kann, 

und der sorgfältigen Begleitung dessen, wofür man sich entschieden 

hat, eingeschlossen der Möglichkeit, eine Entscheidung auch wieder zu 

revidieren, wenn sie sich im Prozess ihrer Umsetzung als gar nicht so 

gut erweist, wie man zunächst geglaubt hat. In einer funktionierenden 

Demokratie ergänzt sich beides im doppelten Sinn: es verstärkt sich 

wechselseitig und kontrolliert sich auch, eingeschlossen die Möglich-

keit, dass die eine Seite die andere blockiert. 

Halten wir also fest: Wo vom »Volk« die Rede ist, da ist der Träger 

der Letztentscheidung gemeint. Das Volk verteilt die Macht, und es 

bestraft Machtmissbrauch oder einen in seiner Sicht schlechten Um-

gang mit der Macht durch Machtentzug. Der Tag der Wahlen oder 

auch der Tag von Volksentscheiden, von Plebisziten, ist der Fest- und 

Feiertag der Demokratie. Die Zivilgesellschaft dagegen kennt solche 

Fest- und Feiertage nicht, sondern lebt in einer permanenten Fortdauer 

von Werktagen. Das Volk entscheidet, aber der Bürger übernimmt 

selbst politische Verantwortung. Der Bürger versteht sich nicht nur als 

Kontrolleur der Macht, wie das Volk, sondern vor allem auch als ein 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 | HERFRIED MÜNKLER 

 

steter Begleiter des Gebrauchs der Macht. Er ist nicht nur der Wächter 

und Kontrolleur der machtausübenden Eliten, sondern zugleich ein 

aufmerksamer Weggefährte des tagtäglichen Politikbetriebs. 

Ein solcher Bürger zu sein, kostet nicht nur viel Zeit, sondern hat 

auch Kompetenzvoraussetzungen, die alles andere als selbstverständ-

lich sind. Es sind dies zunächst kognitive Kompetenzen, also die Fä-

higkeit, überhaupt zu begreifen, worum es geht und was die wahr-

scheinlichen und was die möglichen Folgen einer Entscheidung sind; 

dazu habituelle und prozedurale Kompetenzen, was heißt, nicht auf 

den Tisch zu hauen und Letztentscheidungskompetenz zu beanspru-

chen, sondern sich dem mühsamen Prozess des Deliberierens und Aus-

handelns zu stellen, sich auf Rede und Gegenrede und die Suche nach 

dem besten Argument einzulassen, aber auch die Verfahrenswege zu 

kennen, die in der komplexen Welt der politischen Strukturen nun 

einmal gegangen werden müssen. Und schließlich gehört zu diesem 

Bürger auch noch das Ensemble der sozialmoralischen Kompetenzen, 

unter denen der Verzicht auf die Verfolgung von Eigeninteressen und 

die Orientierung am Gemeinwohl die wohl wichtigsten sind. Der ver-

antwortungsbewusste Bürger ist korruptionsresistent; er widersteht 

nicht nur den Angeboten anderer, die auf seine Entscheidungen von 

außen Einfluss nehmen wollen – und zwar nicht, was ja gewünscht ist, 

mit Argumenten, sondern mit dem Angebot materieller Vorteile –, 

sondern er stellt auch seine eigenen Interessen zurück, wenn er als 

Bürger in der Verantwortung steht. 

Das ist zweifellos ein Idealbild des kompetenten Bürgers, und 

wenn man es zeichnet, ist sogleich klar, dass das Vorhandensein sol-

cher Bürger alles andere als selbstverständlich ist. Die Demokratie ist, 

so lässt sich der Vergleich zusammenfassen, ein Verzicht auf Kompe-

tenzerwartungen bzw. Kompetenzzumutungen, jedenfalls im Vergleich 

mit dem, was eine vitale Zivilgesellschaft von den Bürgern erwartet. 

Demokratie rabattiert in kognitiver, habitueller und sozialmoralischer 

Hinsicht. Die Vorstellung vom Volk, demos, ist qualitativ entkernt, 

jedenfalls dort, wo jeder, der im technischen Sinn Staatsbürger ist, zum 

Volk gehört. Beim Volk genügt es, dass es seine Interessen kennt und 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BÜRGERVERANTWORTUNG | 79 

 

diese zur Geltung bringt, und beides ist reduziert auf den Akt des An-

kreuzens einer zur Disposition gestellten Option, sei es bei der Wahl 

oder beim Plebiszit. Im Unterschied zum Bürger steht das Volk weder 

unter einem Kompetenzvorbehalt noch muss es viel Zeit aufwenden, 

um seinen Einfluss auszuüben. Eine funktionierende Demokratie ist 

darum sehr viel leichter zu haben und auf Dauer zu stellen als eine vi-

tale Zivilgesellschaft. 

Weil das so ist, wird die Vorstellung von der Zivilgesellschaft zu-

meist als Ergänzung und Unterstützung der Demokratie konzipiert – 

und nicht als deren substanzielle Voraussetzung, sonst müsste man sich 

um die Funktionsfähigkeit der Demokratie permanent Sorgen machen. 

Indem die Demokratie konzeptionell von den hochgradigen Vorausset-

zungen der Zivilgesellschaft entkoppelt wurde, konnte sie in der Be-

schränkung auf ein institutionelles Arrangement definiert werden und 

wurde so, zumindest im Modell, von den Anforderungen unabhängig, 

die im republikanischen Diskurs der Antike und dann noch einmal des 

15. bis 18. Jahrhunderts unter dem Begriff der Bürgertugend verhan-

delt worden sind. Virtù, vertu, virtue – das waren die Formeln für die 

sozialmoralischen Voraussetzungen bürgerpartizipativer Ordnungen, 

und im republikanischen Diskurs stand fest, dass, wenn sie dahin-

schwanden, die partizipative Ordnung erodierte und an ihre Stelle 

autokratische oder oligarchische Systeme traten. Deswegen galt die 

Hauptsorge des republikanischen Diskurses auch stets der Bürgertu-

gend, und in Anbetracht von deren Volatilität hatte das politische Den-

ken des Republikanismus immer einen gewissen melancholischen Zug 

– oder aber es schlug um in die Präferenz harter Maßnahmen, die si-

cherstellen sollten, dass die Bürgertugend einem kontinuierlichen Pro-

zess der Erneuerung und Revitalisierung unterlag. Der Florentiner Poli-

tiktheoretiker Niccolò Machiavelli etwa hat zu diesem Zweck auf die 

Präsenz äußerer Feinde und gelegentliche Kriege gesetzt, in denen die 

virtù der Bürger erneuert werden sollte; der französische Revolutionär 

Maximilien Robespierre wollte hingegen den Schrecken der öffentli-

chen Exekution von Republikfeinden, also den systematischen terreur, 

den er über den Wohlfahrtsausschuss organisierte, für die Erneuerung 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 | HERFRIED MÜNKLER 

 

der republikanischen Tugend einsetzen. Beides erklärt, warum die In-

sistenz auf Bürgertugend inzwischen so sehr in den Hintergrund getre-

ten ist und Demokratie zumeist ohne Rekurs auf sozialmoralische Vor-

aussetzungen definiert wird. 

 

 

DER REPUBLIKANISCHE DISKURS UND  
DER COUP DES LIBERALISMUS 

 

In der Geschichte des politischen Denkens lässt sich im 18. Jahrhun-

dert, also noch in der Zeit vor Robespierre, die Ablösung der maßgeb-

lich von Aristoteles und den spätrepublikanischen Historikern des anti-

ken Rom geprägten Vorstellung einer res publica civium beobachten, 

einer Bürgerrepublik bzw. der Bindung der Republik an die Bürger als 

cives. An deren Stelle trat die Separation einer politisch-staatlichen und 

einer unpolitisch-gesellschaftlichen Sphäre, in der die Bürger ihren 

ökonomischen Privatnutzen verfolgen konnten, ohne dabei die Folgen 

dessen für den Gesamtverband im Auge haben zu müssen: Dem Staat 

oblag hingegen die Aufgabe, für die Sicherung der Rahmenbedingun-

gen der Gesellschaft und den Wettbewerb auf dem Markt zu sorgen. 

Diese Separation beider Sphären, die institutionell die Entstehung eines 

Staatsapparats – Bürokratie, professionelle Diplomatie und stehendes 

Heer – zur Voraussetzung hatte, war eine Bedingung dafür, dass man 

die Kompetenzzumutungen an den Bürger immer weiter zurückfahren 

konnte: Der Bürger musste nicht mehr unbedingt citoyen sein, sondern 

konnte uneingeschränkt und dauerhaft als bourgeois auftreten, ohne 

dadurch die politische Ordnung zu gefährden. Genau das hatte der Re-

publikanismus in seiner Sorge um die sozialmoralischen Ressourcen 

einer res publica civium stets entschieden bestritten. 

Dagegen setzte der Liberalismus als eine neue, dem 18. Jahrhun-

dert entstammende Denkströmung darauf, dass sich die Bürger von den 

Zumutungen der Politik, dem Zeitaufwand wie den sozialmoralischen 

Kompetenzerwartungen, fernhalten und ihren Geschäften nachgehen 

konnten, solange der Staatsapparat und die Herrschenden an seiner 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BÜRGERVERANTWORTUNG | 81 

 

Spitze durch Recht und Gesetz in Zaum gehalten würden. Der Libera-

lismus vertraute darauf, dass die zweckrationale Verfolgung des bür-

gerlichen Eigeninteresses im Endeffekt den größtmöglichen Beitrag 

zum Gemeinwohl leisten werde, und zwar gemäß Adam Smith
,
 be-

rühmter Formel vom Wirken der unsichtbaren Hand, die dazu führe, 

dass es gerade das Spiel der Eigeninteressen sei, welches dafür sorge, 

dass am Schluss das allgemeine Wohl herauskomme. Hinter der un-

sichtbaren Hand verbergen sich demzufolge die Regeln des Marktes, 

von denen, so der Coup des Liberalismus, die Bürger in ihrer Sorge 

ums große Ganze entlastet werden und sich ganz auf sich selbst und 

ihre partikularen Interessen konzentrieren können – selbstverständlich 

nach den Vorgaben des Rechts und in Respekt vor den Gesetzen des 

Markts. 

Immanuel Kant ist noch einen Schritt weitergegangen, als er die 

auf den Markt bezogenen Vorschläge von Adam Smith auf die Politik 

übertragen hat. In seiner Schrift Zum ewigen Frieden etwa, in der er 

die in seiner Metaphysik der Sitten entwickelten Argumente für ein 

breiteres Publikum zusammenfasst, weist er das republikanische An-

sinnen eines tugendkompetenten Bürgers zurück, indem er es in der 

Formel persifliert, eine Republik sei nur zu gründen und am Leben zu 

erhalten, wenn man es mit einem »Volk von Engeln« in dieser Welt zu 

tun habe – was gänzlich ausgeschlossen sei, weil es ein solches »Volk 

von Engeln« nicht gebe. Kant stellt dagegen die Überzeugung, man 

könne eine republikanische Ordnung auch dann stiften, wenn man es 

mit einem »Volk von Teufeln« zu tun habe, so man denn einen dem 

Markt vergleichbaren »Mechanism der Antagonismen« in der Verfas-

sung zur Wirkung bringe, der kontinuierlich dafür sorge, dass die bö-

sen Absichten der »Teufel« in gute Wirkungen verwandelt würden. 

Was für Smith der Markt war, war für Kant die Verfassung, mit deren 

Hilfe der sozialmoralische Stress der Tugendsorge externalisiert und in 

der Verfassung institutionalisiert wurde. Das war eine geniale Antwort 

auf das Tugendproblem. Wir stehen heute indes vor der Frage, ob wir 

uns weiter darauf verlassen können oder ob im Zeitalter der Individua-

lisierung und der Globalisierung ein solches Vertrauen naiv und unver-

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 | HERFRIED MÜNKLER 

 

antwortlich geworden ist. Wer die Frage so formuliert, wird sie kaum 

uneingeschränkt zugunsten des ersteren beantworten. 

Kant konnte nämlich stillschweigend auf Tugendgeneratoren set-

zen, die es heute so nicht mehr gibt: die von den Soziologen so be-

zeichneten sozialmoralischen Milieus. Den tiefgreifenden Veränderun-

gen, die sich in den westlichen Gesellschaften seit der Mitte des        

20. Jahrhunderts vollzogen haben, sind die alten sozialmoralischen Mi-

lieus des protestantischen Bildungsbürgertums, des organisierten Ka-

tholizismus und der sozialdemokratischen Arbeiterbewegung mitsamt 

ihren Suborganisationen nach und nach zum Opfer gefallen. Zu Kants 

Zeiten waren diese sozialmoralischen Milieus freilich noch andere, 

aber das tut hier nichts zur Sache, da es zunächst nur darum geht, dass 

es solche sozialmoralischen Milieus gab. 

Die Ursachen für die schleichende Erosion in der zweiten Hälfte 

des 20. Jahrhunderts waren unter anderem die größere Mobilität der 

Menschen, und zwar in räumlicher wie in sozialer Hinsicht, das 

Schwinden der großfamiliären Bindungen, das zum Teil aus der ange-

stiegenen räumlichen und sozialen Mobilität, zum Teil aber auch aus 

einem stärkeren Individualismus resultierte, und schließlich das Ver-

schwinden der alten industriellen Großbetriebe, in denen Arbeiterfami-

lien über Generationen hinweg Beschäftigung fanden. Ist von den so-

zialmoralischen Milieus in Deutschland die Rede, so darf nicht verges-

sen werden, dass zu den tragenden Elementen der bürgerlichen wie 

bürgerschaftlichen Kultur auch noch das deutsche Judentum gehört hat, 

das ab der Mitte der 1930er Jahre von den Nationalsozialisten beraubt, 

vertrieben und ermordet worden ist. In diesem jüdischen Milieu lag 

obendrein der Kern eines bürgerlichen Mäzenatentums, von dem Kul-

tur und Wissenschaft in Deutschland am Ende des 19. und zu Beginn 

des 20. Jahrhunderts erheblich profitiert haben. Dieses Milieu ist nicht 

sozio-ökonomischen Entwicklungen zum Opfer gefallen, sondern poli-

tisch gezielt zerschlagen worden. 

Das Verschwinden dieser sozialmoralischen Milieus ist im Zu-

sammenhang mit der Frage nach dem liberalen Dispens von den Er-

wartungen und Zumutungen einer republikanischen Ethik bedeutsam, 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BÜRGERVERANTWORTUNG | 83 

 

weil sie der Ort einer vorbildorientierten Einübung in bürgerliche 

Selbstbindung und politische Mitverantwortung auch bei einer redu-

zierten Tugendzumutung von Seiten der politischen Ordnung gewesen 

sind. Neben der Familie haben vor allem diese Milieus den Sozialcha-

rakter der Menschen geprägt, und es wurde in ihnen vermittelt, warum 

und wofür sich jemand politisch engagieren und bürgerschaftliche 

Verantwortung übernehmen sollte. In den Milieus der klassischen 

Arbeiterbewegung und des politischen Katholizismus, aber auch im 

protestantischen Bürgertum hat das eine große Rolle gespielt. Die Wer-

tevermittlung und die Verpflichtung auf bestimmte politisch-ethische 

Normen erfolgte hier weniger kognitiv und stärker affektiv, das heißt, 

ethische Orientierungen wurden hier nicht so sehr durch Reflexion auf 

die Verallgemeinerungsfähigkeit von Maximen und Grundsätzen aus-

gebildet, sondern durch die Orientierung an Vorbildern, denen nachzu-

eifern erstrebenswert schien. Dass Norm- und Wertevermittlung über 

solche Vorbilder erfolgen konnte, hing natürlich auch an der Konstanz 

von sozialen Strukturen, die eine Wiederholung von Lebensführungen 

in der Abfolge der Generation ermöglichte. Nicht unerwähnt bleiben 

sollte dabei, dass eine solche Einsozialisation in gesellschaftliche 

Grundwerte extrem kostengünstig war, denn sie erfolgte nicht in eigens 

dafür vorgesehenen Institutionen, sondern war weitgehend ein Begleit-

produkt des täglichen Lebens. 

Neben politischen Entwicklungen waren es sozio-ökonomische 

Prozesse, die das Ende dieser Milieus bewirkt haben. Zu nennen sind 

der bereits erwähnte Anstieg der beruflichen Mobilität, weiterhin Pro-

zesse der Individualisierung, durch die nicht nur das Zusammenleben, 

sondern schließlich auch der Zusammenhalt der Familien mehr und 

mehr geschwunden sind, dazu parallel ein tiefgreifender Wandel in den 

gesellschaftlichen Werten und, daraus resultierend, das Schwinden der 

Vorbilder, die, wie beschrieben, in den klassischen sozialmoralischen 

Milieus eine so wichtige Rolle gespielt haben. In der Regel sind diese 

Veränderungen als Befreiung von den stummen Zwängen der Gesell-

schaft erfahren worden. Individualisierung und Globalisierung haben 

die Struktur der Wertevermittlung und Wertebindung grundlegend ver-

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 | HERFRIED MÜNKLER 

 

ändert. Dabei ist zu beachten, was der Soziologe Richard Sennett als 

eine Folge der Flexibilisierung des Kapitalismus beschrieben hat: der 

zunehmende Verlust linearer und kumulativer Zeit durch die Verände-

rungen der Arbeitsorganisation seit den 1980er Jahren, der dazu ge-

führt hat, dass die auf einer linearen und kumulativen Zeit beruhende 

biographische Erzählung des eigenen Lebens verschwunden, jedenfalls 

bedeutungslos geworden ist. Vorbilder sind durch tiefgreifend verän-

derte soziale Konstellationen nicht nur entwertet, sondern durch die 

Veränderungen in der Arbeitswelt geradezu unmöglich gemacht wor-

den. Schlüssel dafür ist der Bedeutungsverlust von biographisch ange-

sammelter Erfahrung durch den Prozess permanenter Innovation. An 

die Stelle der klassischen Vorbilder sind infolgedessen Prominente, 

Stars und Idole getreten, die die Aufmerksamkeit des Publikums erre-

gen, aber keinerlei Relevanz für die eigenen Lebensentwürfe haben – 

und wo sie das dennoch tun, hat das eher negative als positive Folgen. 

Aber das ist nur die eine Seite der Medaille: Der Erosionen von 

Milieus und nachlebbaren Biographien steht nach wie vor eine große 

Bereitschaft der Menschen zu sozialem und politischem Engagement 

gegenüber: Zu erinnern ist an die ehrenamtlich Tätigen in sozialen Or-

ganisationen und Vereinen, aber auch in den politischen Parteien, zu-

mal auf kommunalpolitischer Ebene. Und zu diesen eher klassischen 

Formen des bürgerschaftlichen Engagements kommt noch das Enga-

gement in den Neuen sozialen Bewegungen, den Umwelt- und Bürger-

initiativen, den Netzwerken und vielem mehr hinzu, das es in dieser 

Form erst seit den letzten dreißig Jahren gibt. In all den genannten Fäl-

len geht es um die Bereitstellung oder Bewahrung kollektiver Güter, 

wobei dem jeweiligen Engagement für die Gemeinschaft kein unmit-

telbarer privater Nutzen gegenübersteht, wenn man einmal von der mit 

diesem Engagement – vielleicht – verbundenen gesellschaftlichen An-

erkennung absieht. Im Sinne der Rational-Choice-Theorien handeln 

diejenigen, die Bürgerverantwortung übernehmen, also irrational, weil 

sie sich für die Bereitstellung oder Bewahrung von Gütern engagieren, 

die nicht privatisierbar sind, sondern als kollektive Güter genutzt wer-

den. Entgegen dem ökonomischen Theorem einer »tragedy of the com-

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BÜRGERVERANTWORTUNG | 85 

 

mons« investieren sie in diese kollektiven Güter, ohne sich darum zu 

scheren, dass auch andere, die dafür keine Sorge tragen, von ihnen in 

demselben Maße profitieren wie sie selbst. Zu solchen kollektiven Gü-

tern bzw. common goods gehören eine saubere Umwelt ebenso wie die 

sozialen und politischen Entfaltungsmöglichkeiten der Menschen, die 

Bewahrung und Erneuerung sozialer Sicherungssysteme ebenso wie 

die Wahrung grundlegender Rechte. Nach der Logik des individuellen 

Nutzenmaximierers wäre es rational, andere diese Leistungen erbrin-

gen zu lassen, um sie dann in genau demselben Maße zu konsumieren 

wie die, die sie erbracht haben. Dieser Typ wird in den entsprechenden 

Theorien als free-rider, als Trittbrettfahrer, bezeichnet. Bemerkenswert 

ist nun, dass entgegen den Annahmen der Rational-Choice-Theorien 

unsere Gesellschaft keineswegs eine Aggregation von free-riders ist, 

sondern wir in ihr immer wieder einem dieser Logik der individuellen 

Nutzenmaximierung widersprechenden sozialen und politischen Enga-

gement begegnen – zuletzt bei den vielen freiwilligen Helfern, ohne 

die die Flüchtlingswelle der vergangenen Jahre nicht hätte bearbeitet 

werden können. 

Aber womöglich handelt es sich hier selbst um Wellen bürger-

schaftlichen Engagements, die schlagartig auftreten, aber sich nicht 

verstetigen lassen, sondern auch wieder abebben, so dass man nicht 

von einer kontinuierlichen Verfügbarkeit bürgerschaftlichen Engage-

ments und eines konstanten Bewusstseins der Bürgerverantwortung 

ausgehen kann. Der Soziologe Albert Hirschman hat das als Schwan-

ken des Bürgers zwischen Eigennutz und Gemeinwohlorientierung be-

schrieben und dieses Schwanken als eine Grundkonstante der Gesell-

schaftsgeschichte bezeichnet. Was bedeutet das für die gesellschaft-

lich-politische Ordnung? Ist Bürgerverantwortung nur ein Ornament, 

das alles ein wenig schöner und besser macht, auf das man aber nicht 

wirklich angewiesen ist, weil das Ganze auch ohne gesteigerte Bürger-

verantwortung Bestand hat? Oder handelt es sich tatsächlich um eine 

unverzichtbare Funktionsvoraussetzung der Ordnung, über deren 

dringliche Erfordernis wir uns lange hinweggetäuscht haben, weil Bür-

gertugend einfach so, ohne besondere Sorge und institutionelle Siche-

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 | HERFRIED MÜNKLER 

 

rungen, vorhanden war? Davon können wir indes für die Zukunft aus 

den beschriebenen Gründen – Individualisierung und Globalisierung 

sowie der Aufforderung, als ein rationaler Nutzenmaximierer zu han-

deln – nicht mehr ausgehen. Sehen wir uns das im Rahmen der jünge-

ren sozialphilosophischen und politiktheoretischen Debatten etwas ge-

nauer an. 

 

 

NEUER GESELLSCHAFTSVERTRAG  
ODER NEUE BÜRGERETHIK 

 

In der jüngeren Sozialphilosophie und Politiktheorie ist die Vorstellung 

entwickelt worden, eine gute und gerechte Ordnung könne nach dem 

Modell eines Vertrages entworfen werden, den Jeder mit Jedem 

schließt, und zwar unter Vorgabe der Wahrung seiner eigenen Interes-

sen und in Respekt vor den Interessen aller Anderen. Ziel eines solchen 

Gesellschaftsvertrages ist ein fairer Interessenausgleich zwischen den 

Vertragschließenden, der so beschaffen sein soll, dass auch die Interes-

sen der schwächsten und unglücklichsten Mitglieder der Gesellschaft 

angemessen berücksichtigt werden. John Rawls’ Theorie der Gerech-

tigkeit ist das vielleicht prominenteste Beispiel für diese Konzeption 

eines neuen Gesellschaftsvertrages. Dieser neue Gesellschaftsvertrag, 

das zeigt auch und gerade Rawls, muss keineswegs mit einer wirt-

schaftsliberalen Konzeption identisch sein, in welcher der Staat auf die 

Sicherung und Gewährleistung des gesellschaftlichen Funktionierens 

beschränkt ist, sondern kann durchaus auch staatliche Interventionen 

und Umverteilungen einschließen. Was ihn aber fundamental von dem 

republikanischen Diskurs über Bürgertugend und Bürgerverantwortung 

unterscheidet, ist der Umstand, dass in ihm Bürgerethik auf Kalkül-

rationalität zugeführt wird und der Gesellschaftsvertrag nach dem Mo-

dell des bürgerlichen Privatrechts aufgebaut ist. Einer spezifischen 

»Ethik des Bürgers« wird darin jedenfalls systematisch keine Bedeu-

tung beigemessen, und Selbstbindung soll, wenn sie erforderlich ist, im 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BÜRGERVERANTWORTUNG | 87 

 

Anschluss an Kants kategorischen Imperativ aus der Reflexion auf die 

Generalisierungsfähigkeit des je Angestrebten erwachsen. 

Das Problem einer solchen Begründung der Gesellschaft auf einem 

Vertrag ist die Unterstellung, dass es sich bei allen Vertragschließen-

den um rationale Nutzenmaximierer handelt, also um solche, die wil-

lens und in der Lage sind, ihre Nutzenorientierungen bei Vertrags-

schluss vernünftig ins Spiel zu bringen. Was aber ist mit denen, die 

nicht als selbständige Akteure auftreten können, wie Kinder, Kranke, 

Alte, Arbeitslose oder auch Flüchtlinge? Rawls würde darauf verwei-

sen, dass durch die Orientierung an der Verallgemeinerungsfähigkeit 

der je individuellen Zustimmung und die Zusatzbedingung des Nicht-

wissens der eigenen Position und Rolle in der durch Vertrag zu konsti-

tuierenden Gesellschaft (veil of ignorance) die Position der Schwachen 

hinreichend gesichert sei, was seine Überlegungen zweifellos gegen 

stärker wirtschaftsliberale Konzeptionen, wie etwa die von Robert No-

zick und insbesondere die von James M. Buchanan, positiv abhebt. Das 

aber enthebt nicht des systematischen Problems, das in der Frage aus-

gedrückt wird, wo eigentlich die Rationalität herkomme, die bei der 

Abschließung des Vertrages immer schon vorausgesetzt wird? Ganz 

offensichtlich wird hier zurückverwiesen auf spezifische politisch-

kulturelle Prägungen, die keineswegs universell vorhanden und oben-

drein in der Weise anerkannt sind, wie das unterstellt wird. Und 

schließlich als weitere Frage: Wo bleibt das Bedürfnis nach Anerken-

nung und alle anderen Bedürfnisse der Menschen, die nicht in pures 

Nutzenkalkül überführt werden können? Am problematischsten ist in 

solchen Konstruktionen aber die stillschweigende Unterstellung, intel-

lektuell nachvollzogene Begründungen würden eo ipso auch zu einer 

praktischen Selbstbindung führen. Dass dem so ist, ist weder evident 

noch plausibel, und also müssen schließlich doch staatliche Zwangsins-

trumente entwickelt werden, die aber genau in dem Bereich nicht grei-

fen, der im sozio-moralischen Diskurs des Republikanismus als beson-

ders sensibel herausgestellt worden ist. Der Verlust bürgerschaftlicher 

Ethiken ist also erheblich problematischer, als der Kontraktualismus 

das wahrnimmt und wahrhaben will. 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 | HERFRIED MÜNKLER 

 

Aus solchen Überlegungen heraus hat jene Strömung, die unter 

dem Begriff des Kommunitarismus zusammengefasst werden kann, 

gegen den von den Kontraktualisten ins Gespräch gebrachten neuen 

Gesellschaftsvertrag die Vorstellung einer gar nicht so neuen Bürger-

ethik gesetzt, die auf Erziehung und Vorbildhaftigkeit begründet ist – 

und nicht auf Verträgen, die freilich nicht ausgeschlossen werden, de-

ren Bedeutung für die Kommunitaristen aber weniger zentral ist. Dabei 

tritt an die Stelle des individuellen Nutzenmaximierers, wie er in den 

kontraktualistischen Konzeptionen zugrunde gelegt worden ist, wieder 

der Bürger im Sinne des klassischen Republikanismus. Dieser Bürger 

ist durch seine Fähigkeit zur Selbstbindung und seine Bereitschaft zu 

politischer Mitverantwortung definiert. Selbstbindung heißt hier, dass 

nicht jede Tätigkeit grundsätzlich als Erwerbschance angesehen wird 

und dass in das bürgerschaftliche Selbstverständnis so etwas wie eine 

Verpflichtung zum Verzicht auf grenzenlose individuelle Nutzenma-

ximierung eingeschlossen ist. Mitverantwortung heißt in diesem Sinne 

die Bereitschaft zum Engagement für kollektive Güter, denen kein un-

mittelbar eigener Nutzen gegenübersteht. Eine solche Bürgerethik ver-

steht sich als politisch-theoretische Alternative zum neuen Gesell-

schaftsvertrag, und sie ist nicht aus der reflexiven Universalisierung 

eigener Absichten und Interessen heraus zu entwickeln. 

Ein etwas genauerer Blick auf die Geschichte des politischen Den-

kens, hier etwa auf die beiden Stränge des Republikanismus, einen   

eher philosophisch-normativen im Anschluss an Aristoteles und einen 

stärker historisch-politischen nach den Vorgaben der römischen Histo-

riker, zeigt nun, dass der als neu apostrophierte Kommunitarismus so 

neu und innovativ gar nicht ist; vielmehr ist im Kommunitarismus der 

alte Strang republikanischen Denkens, der seit dem Aufstieg der politi-

schen Ökonomie am Ende des 18. und zu Beginn des 19. Jahrhunderts 

zur Leitwissenschaft der Gesellschaftsanalyse immer stärker in den 

Hintergrund getreten ist, wieder aufgenommen und mit neuerlicher 

Bedeutung versehen worden. Natürlich kann es dabei nicht darum ge-

hen, den Krieg wieder als Tugendgenerator aufzurufen, wie das bei 

Machiavelli und anderen war, oder die Tugendlosen mit dem Fallbeil 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BÜRGERVERANTWORTUNG | 89 

 

zu bedrohen, wie Robespierre das praktiziert hat, oder auch die alte 

Luxus- und Prosperitätskritik des klassischen Republikanismus wieder 

aufleben zu lassen, so als habe sich seit dem späten 18. Jahrhundert an 

den sozio-ökonomischen Grundlagen menschlichen Zusammenlebens 

nichts geändert. Aber das Anmahnen von Bürgerverantwortung ist ein 

bedeutsamer Hinweis darauf, dass die zeitweilig dominierenden Ver-

suche, die gesellschaftliche Ordnung allein auf dem wohlverstandenen 

Eigeninteresse ihrer Mitglieder begründen zu wollen, genau das nicht 

zu erfassen vermögen, worauf bürgerschaftliche Freiheit und mensch-

liche Selbstverwirklichung angewiesen sind: bürgerliche Selbstbindung 

und die Bereitschaft zur Übernahme von Verantwortung durch politi-

sche Partizipation – also Bürgerverantwortung. 

 

 

DER NEUE POPULISMUS UND DIE VORSTELLUNG 

VON DER BÜRGERVERANTWORTUNG 
 

Überall in Europa, aber auch in den USA haben wir es seit einigen Jah-

ren mit einem Phänomen zu tun, das man früher eher für ein Spezifi-

kum der lateinamerikanischen Staaten gehalten hat: dem Aufkommen 

populistischer Bewegungen, die unter dem Anspruch, sie verkörperten 

das Volk oder zumindest doch den wahren Volkswillen, die demokrati-

sche Ordnung als abgehobenes Elitenprojekt attackieren, bei dem »die 

da oben« machten, was sie wöllten, während »wir hier unten«, wie die 

sowohl bei Links- wie Rechtspopulisten gebräuchliche Gegenüberstel-

lung lautet, betrogen und verschaukelt würden und am Schluss auch 

noch für die Zeche aufkommen müssten, die »die da oben« gemacht 

hätten. Das ist offenkundig nicht aus dem Duktus der Bürgerverant-

wortung heraus gedacht, sondern das ist der Gestus von Leuten, die 

sich lange nicht um das politische Geschehen gekümmert, jedenfalls 

nicht aktiv daran partizipiert haben und sich nun im Gestus der Empö-

rung, als Wut-Bürger somit, Gehör verschaffen wollen. Man kann auch 

sagen, Populismus sei die Folge dessen, dass sich in einer Gesellschaft  

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 | HERFRIED MÜNKLER 

 

viele Menschen über lange Zeit nicht am politischen und gesellschaft-

lichen Geschehen beteiligt oder davon ausgeschlossen gefühlt haben 

und sich jetzt – lautstark und im Gestus der Empörung – als politisches 

Subjekt zurückmelden. Populismus hat mit der Vorstellung des Bür-

gers, des politische Verantwortung tragenden civis, nichts zu tun, sehr 

viel aber – und das nicht nur infolge der populus-Semantik – mit dem 

Volk, aus dem immer wieder einmal einige meinen, dass die Dinge 

nicht so laufen, wie sie sich das vorgestellt haben. Sie bedienen sich 

dazu dann des Volksbegriffs, um ihrem Einspruch Gewicht und Dring-

lichkeit zu verschaffen. 

Ich fürchte, dass diese Entwicklung auch mit den gestiegenen 

Kompetenzerwartungen und der relativen Abwertung politischer Ein-

flussnahme im Wahlakt zu tun haben. Mit dem Aufstieg neuer Partizi-

pationsformen und dem veränderten Kommunikations- und Partizipa-

tionsverhalten durch die sozialen Medien hat die Basispartizipations-

form der Demokratie relativ an Gewicht verloren. Viele haben den 

Eindruck, dass es auf sie und ihre Stimme ohnehin nicht ankäme bzw. 

dass durch deren Abgabe eigentlich nichts bewirkt werde. Also bleiben 

sie der Wahl fern. In allen westlichen Demokratien lässt sich in den 

letzten Jahrzehnten ein wachsender Anteil von Nichtwählern beobach-

ten, die sich entweder als Bürger nicht ernst genommen fühlen oder 

aber spüren, dass sie für eine bürgerschaftliche Partizipation Kompe-

tenzen mitbringen müssen, die sie nicht haben. Also folgen sie populis-

tischen Bewegungen und Parteien, die ihnen die Rückkehr zur alten 

Einflussnahme versprechen. Die gibt es aber aufgrund der gewachse-

nen Komplexität von Politikprozessen nicht mehr, und infolgedessen 

fühlen sich viele von ihnen ein weiteres Mal nicht beachtet und an den 

Rand gedrängt, was ihr Aggressionspotential erheblich erhöht. So ver-

tieft sich die Kluft zwischen Bürgerverantwortung und populistischem 

Protest, und was lange Zeit eine komplementäre Beziehung war, näm-

lich die zwischen Bürgerschaft und Volk, droht zunehmend in ein ant-

agonistisches Verhältnis umzuschlagen. Das ist eine durchweg besorg-

niserregende Diagnose, mit der ich schließen will, ohne dafür eine Lö-

sung anbieten zu können – außer der, dass man versuchen sollte, so 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BÜRGERVERANTWORTUNG | 91 

 

viele wie möglich in die Bürgerverantwortung mitzunehmen, um die 

Resignation, die in Wut umzuschlagen droht, möglichst gering zu hal-

ten. 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 | HERFRIED MÜNKLER 

 

LITERATUR 
 

Buchanan, James M. (1984): Die Grenzen der Freiheit. Zwischen An-

archie und Leviathan, Tübingen. 

Hirschman, Albert O. (1984): Engagement und Enttäuschung. Über das 

Schwanken der Bürger zwischen Privatwohl und Gemeinwohl, 

Frankfurt a.M. 

Kant, Immanuel (1998a): »Grundlegung zur Metaphysik der Sitten«, 

in: Ders., Werke in sechs Bänden, Bd. IV: Schriften zur Ethik und 

Religionsphilosophie, hrsg. v. Wilhelm Weischedel, Darmstadt, S. 

7-102. 

Kant, Immanuel (1998b): »Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer 

Entwurf«, in: Ders., Werke in sechs Bänden, Bd. VI: Schriften zur 

Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pädagogik, 

hrsg. v. Wilhelm Weischedel, Darmstadt, S. 191-251. 

Machiavelli, Niccolò (2016): Der Fürst, übersetzt u. eingeleitet v. Ru-

dolf Zorn. Mit einem Geleitwort von Herfried Münkler, 7., aktual. 

Aufl., Stuttgart. 

Nozick, Robert (2011): Anarchie, Staat, Utopia, München. 

Rawls, John (1979): Eine Theorie der Gerechtigkeit, übersetzt v. Her-

mann Vetter, Frankfurt a.M. 

Sennett, Richard (1998): Der flexible Mensch. Die Kultur des neuen 

Kapitalismus, Berlin. 

Smith, Adam (1999): Der Wohlstand der Nationen. Eine Untersuchung 

seiner Natur und seiner Ursachen, 8. Aufl., München. 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

Verantwortung für die Vergangenheit 

SUSAN NEIMAN 

 

 

Die letzten zwei Jahre haben uns nicht gerade mit guten Nachrichten 

überhäuft. Exemplarisch stehen dafür die Zustände im Nahen Osten, 

die einen schier verzweifeln lassen: Seien es die hunderttausenden sy-

rischen Familien, die nur die Möglichkeit haben, zwischen verschiede-

nen Formen des Terrors zu wählen; sei es die Frage, ob der IS (Islami-

sche Staat) neue Anhänger gewinnt und einen neuen Albtraum schafft; 

oder ob die israelische Regierung immer weiter nach rechts driftet oder 

die Saudis Leute wegen kleiner politischer oder religiöser Verstöße 

auspeitschen und köpfen lassen. 

Als er nicht mehr unter dem Druck stand, zur Wiederwahl antreten 

zu müssen, hat Präsident Obama in den USA damit begonnen, einige 

der Veränderungen durchzusetzen, die uns Anlass zur Hoffnung gaben. 

Doch der anhaltende Zuspruch für den Rassisten Donald Trump ließ 

den grotesken Clown von Mal zu Mal weniger lustig aussehen. Wäh-

rend wir, die wir ihn stoppen wollten, nicht anders konnten, als uns an 

all die Gründe zu erinnern, die uns 2008 dazu bewogen haben, Obama 

gegen Hillary Clinton zu unterstützen. Die Folgen sind nun allen be-

kannt. In Europa hätte uns der Brexit, der sich auf eine Mischung von 

Lügen und Fremdenfeindlichkeit stützte, vorwarnen können. In Polen, 

Russland, Ungarn oder der Türkei scheinen Lügen, Fremdenfeindlich-

keit und Autoritarismus die Schlüssel zu sein, mit denen man an die 

Regierung kommt; ob Frankreich und Holland nun folgen, wissen wir 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 | SUSAN NEIMAN 

 

noch nicht. Auch ohne ein Wort über Brasilien, China oder ganz Afrika 

zu erwähnen, fällt es nicht schwer, meiner Freundin, einer Journalistin 

bei der Zeit, zuzustimmen, die mich neulich fragte: »Ist es nicht an der 

Zeit, damit aufzuhören, uns über Kulturpessimisten lustig zu machen?« 

Und dennoch: Es gab einen Lichtblick in der Mitte Europas. Als 

die Flüchtlinge anfingen, scharenweise aus dem Nahen Osten zu flüch-

ten, griff ein rassistischer Mob in der sächsischen Stadt Heidenau Ge-

bäude an, in denen Flüchtlinge unterzukommen hofften. Das deutsche 

Volk war empört – und ich meine das Volk, nicht ein paar linke Intel-

lektuelle. Nicht die Zeit, sondern die Bild-Zeitung, Deutschlands größ-

tes Boulevardblatt, das einst für seine rechtslastigen Positionen und 

Fotos halbnackter Frauen bekannt wurde, druckte die Schlagzeile: »Die 

Schande von Heidenau«. Zwei Wochen lang hießen Leute aus allen 

Schichten die eintreffenden Flüchtlinge willkommen, spendeten Nah-

rungsmittel und Kleider, und was noch wichtiger war, sie opferten ihre 

Zeit, um Deutschunterricht zu geben, bei der Bürokratie zu helfen und 

dafür zu sorgen, dass die Flüchtlinge sich in ihrem neuen Zuhause zu-

rechtfanden.  

Nach zwei Wochen der massenhaften Hilfsaktionen sprang Bun-

deskanzlerin Merkel auf den sinnbildlichen Zug auf und begann, ihn zu 

steuern. Zum ersten Mal in ihrem Leben nahm sie eine politisch riskan-

te Haltung ein, die sie mit Vielen in ihrer eigenen Partei in Konflikt 

brachte. Und auch wenn es weiter Proteste von rechts gegeben hat, so-

wohl seitens der Neonazis als auch seitens ihrer zahmeren Verwandten 

in Bayern, Merkel und die Mehrheit der Deutschen haben die Vorher-

sagen widerlegt, dass das Willkommen bald ein Ende finden würde. 

Denn das von Tausenden Deutschen praktizierte Willkommen ist echt, 

und es entspringt einer jahrzehntelangen Auseinandersetzung mit der 

deutschen Vergangenheit. Die ursprüngliche Gewalt der Neonazis 

gegenüber den Flüchtlingen brachte die Mehrheit auf und löste eine 

unmittelbare, landesweite Reaktion aus: Da sie gelernt hatten, welche 

Gefahren in der passiven Hinnahme von Fremdenfeindlichkeit lauern, 

waren normale Deutsche entschlossen, die Gegenwart anders als die 

Vergangenheit zu gestalten. 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERANTWORTUNG FÜR DIE VERGANGENHEIT | 95 

 

Ja, es gibt die AfD (Alternative für Deutschland) – die nur als Pro-

testpartei gegen die Einwanderung die Chance bekam, als Nationalpar-

tei wahrgenommen zu werden. Aber auch wenn drei internationale 

Studien belegen, dass Deutschland in den letzten zwei Jahren nach 

rechts driftet, zeigen sie auch, dass Deutschland viel weniger rechtslas-

tig ist, als die zwölf anderen europäischen Länder, die untersucht wur-

den (die Schweiz gehörte nicht dazu). Ich will die AfD nicht verharm-

losen: Wir wissen, dass es für eine kleinere Gruppe nicht schwer ist, 

sich gegenüber einer größeren Gruppe zu behaupten und die Gesell-

schaft damit ins rechtsextreme Spektrum zu kippen. Die Trump-Wahl 

ist dafür ein Beispiel. Obwohl mehr Amerikaner gegen ihn stimmten 

wird er doch Präsident. Der Brexit hat es ebenso gezeigt. Obwohl die 

Mehrheit der Briten dagegen war, hat sich die Minderheit durchgesetzt, 

weil sie mehr Menschen mobilisieren konnte, an der Abstimmung teil-

zunehmen. Obwohl die Mehrheit der Deutschen die Aufnahme von 

Flüchtlingen befürwortet, steigt die Zahl der Abschiebungen und die 

Zustimmung für die AfD wächst. 

Dennoch bin ich zuversichtlich, dass Deutschland gegen rechte An-

sichten viel besser gewappnet ist als Frankreich, Holland oder England. 

Meine Zuversicht gründet auf Äußerungen der deutschen Regierung an 

dem Tag nach den US-Wahlen: In einer beispiellos undiplomatischen 

Rede erinnerte Frau Merkel an all die Werte, die Trump beachten 

muss, wenn er deutsche Kooperation erwarten will. Natürlich kann sie 

das nicht bei jedem Telefonat wiederholen und es muss und wird Ko-

operationen geben. Aber es spricht für Deutschland, dass es nicht be-

reit war, diesen rechten Nationalisten einfach zu normalisieren. Ich bin 

sicher, dies ist die Folge einer andauernden Beschäftigung mit der 

eigenen Geschichte. 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96 | SUSAN NEIMAN 

 

VOM UMGANG MIT DER VERGANGENHEIT  
IN DEUTSCHLAND 

 

Deutschlands Beziehung zu seiner Geschichte ist so komplex, dass 

mehrere Bandwurmwörter dafür geprägt worden sind, darunter Ver-

gangenheitsaufarbeitung, Vergangenheitsverarbeitung und Vergan-

genheitsbewältigung. Obwohl man sie als Deutschlands charakteris-

tischsten Exportartikel bezeichnet hat, gibt es für keines der Wörter 

eine treffende Übersetzung, weil es nirgendwo ein wirkliches Äquiva-

lent dafür gibt. Deutschlands Auseinandersetzung mit seiner Vergan-

genheit ist alles andere als vollkommen gewesen, wie jeder Deutscher 

als erster erzählen würde. Wie eine Vergangenheitsbewältigung ausse-

hen sollte, das war – und ist immer noch – der größte Konfliktpunkt 

zwischen Ost- und Westdeutschland. Dennoch ist sie eine, wie immer 

auch unvollkommene, Leistung, von der die übrige Welt sehr wohl ler-

nen könnte. 

Denn unser Streben danach, das Böse zu externalisieren, ist ebenso 

natürlich wie verbreitet. In der Antike galt selbst Böses, das ohne Ab-

sicht entsprungen war, als etwas, das die Gemeinschaft befleckte. Ein-

drucksvoll hat das Sophokles in der Geschichte des Ödipus, dem Inbe-

griff der griechischen Tragödie, dargestellt: Ödipus, der seinen Vater 

getötet und seine Mutter geheiratet hatte, wurde aus der Stadt verbannt. 

Die Erzählung erinnert uns daran, dass wir geneigt sind, das Böse von 

unserem eigenen Gebiet zu vertreiben. Um es weniger metaphysisch zu 

sagen: Wir möchten, dass unsere Vorfahren ehrenwert sind und geehrt 

werden. Wie erschütternd ihre Taten auch scheinen mögen, wir neh-

men an, dass ihre Beweggründe rein waren. Schließlich sind es unsere 

Vorfahren. Mein Großvater ist für die Verteidigung seiner geliebten 

Heimat gestorben, daran ist doch nichts verbrecherisch. Mein Groß-

onkel hat nicht gekämpft, weil er ein Rassist war, er hat einfach sein 

Heim verteidigt. Nachdem 2015 neun Kirchgänger in Charleston er-

mordet wurden, konnte man in der Debatte über die Fahne des Südens 

solche Bemerkungen von South Carolina bis Texas hören. In South Ca-

rolina und Alabama ist es gelungen, selbst Republikaner zu überzeu-

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERANTWORTUNG FÜR DIE VERGANGENHEIT | 97 

 

gen, dass diese Fahne nicht für Regionalstolz, sondern für die Sklave-

rei steht. Die Fahnen wurden ins Museum gebracht. In Mississippi da-

gegen wehen sie immer noch. 

Die Bemerkungen gleichen jenen, die die Besucher der Ausstellung 

»Vernichtungskrieg: Verbrechen der Wehrmacht 1941-44« von sich 

gaben, einer Wanderausstellung, die von 1995 bis 1999 an vielen Orten 

in Deutschland und Österreich gezeigt worden ist. Anhand von Briefen 

und Photographien von Soldaten enthüllte die Ausstellung, dass die 

Kriegsverbrechen der Nazis sich nicht auf die Eliteeinheiten der SS be-

schränkt haben, und auch nicht auf ein paar faule Äpfel. Das Hambur-

ger Institut für Sozialforschung, das die Ausstellung im Zuge der vie-

len Veranstaltungen zum 50. Jahrestag des Kriegsendes in Deutschland 

zusammengestellt hatte, hätte nie erwartet, welch heftige Reaktionen es 

damit auslösen würde. Schließlich schien die Behauptung, die Wehr-

macht habe systematisch Kriegsverbrechen begangen, ausländischen 

Beobachtern und auch den meisten deutschen Historikern, ungefähr so 

wenig umstritten, wie die Behauptung, dass die Erde eine Kugel ist. 

Seit Jahrzehnten haben deutsche Intellektuelle das Treiben von Ärzten, 

Diplomaten, Richtern und anderen während des Zweiten Weltkrieges 

untersucht. Aber die Kluft zwischen historischer Forschung und der 

normalen öffentlichen Erinnerung war gigantisch, und die Ausstellung 

brach mit dem letzten Tabu der Nazizeit. Mit ihren 18 Millionen Mann 

unter Waffen umfasste die Wehrmacht einen größeren Querschnitt der 

deutschen Gesellschaft als jede andere Organisation. Jeder Deutsche 

hatte, wenn er nicht selbst dabei gewesen war, einen Vater, einen Sohn 

oder einen Bruder, der in der Wehrmacht gedient hatte. Und die Reak-

tionen auf die Ausstellung zeigten, dass die meisten von ihnen immer 

noch an den Mythos glaubten, die Wehrmacht sei sauber, ja ritterlich 

gewesen. Ihre Soldaten, tapfere Männer, die ihr Heimat gegen die bol-

schewistische Bedrohung schützten, seien nicht besser oder schlimmer 

als Millionen von Soldaten vor oder nach ihnen gewesen. 

Deutschlands Aufarbeitung seiner verbrecherischen Vergangenheit 

war keine abstrakte oder akademische Übung; dafür ging sie zu sehr 

unter die Haut. Es bedeutete Eltern und Lehrer zu konfrontieren und 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 | SUSAN NEIMAN 

 

ihre Autorität als verkommen zu bezeichnen. Die sechziger Jahre des 

20. Jahrhunderts waren in Deutschland turbulenter als die in Paris oder 

Prag – geschweige denn in Berkeley –, weil sie nicht Verbrechen an-

prangerten, die im fernen Vietnam begangen worden sind, sondern von 

Menschen, die einem sehr viel näher standen, von Menschen, die einen 

bei den ersten Schritten ins Leben begleitet hatten.  

Außerhalb Deutschlands denken immer noch viele, die Stärke der 

Nazis habe von einem ungebildeten Pöbel abgehangen, eine Ansicht, 

die unglücklicherweise durch das grauenvolle Buch Der Vorleser 

(Bernhard Schlink) und seine anschließende Verfilmung verstärkt wor-

den ist. Tatsächlich stammte der größte Anteil der Parteimitglieder der 

NSDAP aus den gebildeten Schichten. Ihre Kinder forderten, dass die 

Institutionen von oben bis unten überholt werden müssten. 

Mehrere Jahrzehnte hat sich diese Generalüberholung nicht nur auf 

schulische Lehrpläne und juristische Examina erstreckt, sondern auch 

die öffentliche Debatte beherrscht, zahllose Kunstwerke in Film, Lite-

ratur und Fernsehen hervorgebracht und den öffentlichen Raum einer 

Reihe von deutschen Städten verändert. Neben dem bekannten Holo-

caustdenkmal, das auf einem zentralen Stück Brachland im wiederver-

einigten Deutschland errichtet worden ist, gibt es mehr als 6000 kleine-

re, aber erschütternde »Stolpersteine«, die der deutsche Künstler Gün-

ther Demnig in die Bürgersteige vor Häusern eingefügt hat, in denen 

vor dem Krieg Juden gelebt hatten. Jede kleine Messingplakette führt 

den Namen auf sowie das Datum der Geburt und der Deportation. 

Demnigs über Deutschland verteilte Stolpersteine sind nur die unüber-

sehbarsten der vielen Denkmäler zur Erinnerung an die Schrecken des 

Nationalsozialismus und den geringen Widerstand, den es gegen die 

Nationalsozialisten gegeben hatte. 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERANTWORTUNG FÜR DIE VERGANGENHEIT | 99 

 

UMGANG MIT DER VERGANGENHEIT  
IN ANDEREN LÄNDERN 

 

Um einen Vergleich zu ziehen: Stellen Sie sich ein Denkmal für die 

Middle Passage, die Sklavenhändlerroute über den Atlantik, oder den 

Völkermord an Amerikas Ureinwohnern im Herzen der Washington 

Mall vor. (Oder ein Monument, das zumindest die Zahl, wenn nicht die 

Namen der Vietnamesen verzeichnet, die in dem von ihnen so genann-

ten Amerikanischen Krieg gefallen sind; Seite an Seite mit jenem Mo-

nument für die amerikanischen Soldaten, die im, wie sie sagen, Viet-

namkrieg umgekommen sind.) Nehmen Sie an, Sie könnten eine Straße 

in New York entlanggehen und auf eine Gedenkplakette treten, die Ih-

nen sagt, dieses Gebäude wurde von Sklaven errichtet, an diesem Ort 

hätte ein Stamm der Ureinwohner gelebt, bis es zu einer ethnischen 

Säuberung kam. Im September 2015 ist in Nairobi ein von den Briten 

finanziertes Denkmal für den Mau-Mau-Aufstand enthüllt worden. 

Diese spät erfolgte und seltene Geste mag man loben, aber sie kann 

nicht die Art von historischem Umdenken anstoßen, die bei den Eng-

ländern stattfinden könnte, stünde es im Hyde Park. Wie Neil MacGre-

gor, der frühere Direktor des British Museum und jetzige Intendant des 

Humboldt Forums Berlin, sagte: »Das Bemerkenswerte an der deut-

schen Geschichte liegt darin, dass die Deutschen ihre Geschichte dazu 

nutzen, um über die Zukunft nachzudenken, wo die Briten dazu neigen, 

sich mit der ihrigen selbst zu trösten.« 

Sowohl der Hyde Park als auch die Washington Mall haben einen 

Platz zur Erinnerung an ein Beispiel des Bösen des 20. Jahrhunderts 

vorgesehen: den Holocaust. Dass ein Ereignis fernab in Europa so 

prominente Orte im nationalen Symbolismus Amerikas oder Großbri-

tanniens einnimmt, scheint verblüffend. Zumal wenn man bedenkt, 

dass die USA wenig getan haben, um jüdische Flüchtlinge vor dem 

Holocaust zu retten, aber dafür umso mehr, um sicherzustellen, dass 

ehemalige Nazis in den Vereinigten Staaten unterschlüpfen konnten, 

wo sie dann einen beträchtlichen Einfluss auf die Politik des Kalten 

Krieges hatten. Und in britischen Archiven finden sich erschütternde 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 | SUSAN NEIMAN 

 

Dokumente, aus denen deutlich wird, dass es viele britische Politiker 

besser fanden, dass die europäischen Juden vernichtet wurden, als dass 

sie an Englands Küsten landeten. Könnte es sein, dass die Anstren-

gung, die unternommen wurden, um an Böses zu erinnern, das zu ver-

hindern beide Länder wenig getan haben, einfach einem Schuldgefühl 

entspringt? 

Diese Frage wird selten aufgeworfen, denn die einzige plausible 

Antwort scheint in einem antisemitischen Verweis auf die jüdische 

Lobby zu liegen. Aber Juden lassen sich, wie so oft in der Geschichte, 

als Vorwand für manch eine Agenda benutzen. Die herausragende Rol-

le, die der Holocaust in der amerikanischen – und in einem geringerem, 

aber durch bedeutsamen Maße in der britischen – Kultur spielt, erfüllt 

einen wichtigen Zweck: Wir wissen, was böse ist, und wir wissen, wer 

dafür verantwortlich war. Obwohl das Abschlachten von Völkern nicht 

mit den Nazis endete, ist die Behauptung, dass es böse ist, Menschen 

zusammenzutreiben und in die Gaskammern zu schicken, der einzige 

moralische Konsens, den wir haben. Ein Symbol für das unbedingte 

Böse liefert uns einen Goldstandard, an dem gemessen andere üble 

Handlungen wie gemeine Münze aussehen. Die Konzentration auf 

Auschwitz verzerrt unseren moralischen Blick: Wie stark kurzsichtige 

Leute erkennen wir nur große, fettgedruckte Objekte, während alles 

andere unscharf und trübe bleibt. Oder um es psychoanalytisch auszu-

drücken: Die Konzentration auf Auschwitz ist eine Art Verschiebung 

hinsichtlich dessen, was wir über unsere eigenen nationalen Verbre-

chen nicht wissen wollen. 

Während Bücher und Filme über Nazideutschland in schöner Re-

gelmäßigkeit erscheinen, weiß die breite amerikanische und britische 

Öffentlichkeit so gut wie nichts darüber, was in den 70 Jahren danach 

in Deutschland geschehen ist. (Ob die Schweizer Öffentlichkeit besser 

informiert ist, kann ich nicht sagen.) Ähnlich ist es mit der hervorra-

genden historischen Forschung über den Sklavenhandel und Rassense-

gregation gegangen: Bis vor kurzem ist es ihr überhaupt nicht gelun-

gen, in das öffentliche Gedächtnis einzudringen, wie die allerjüngsten 

amerikanischen Debatten über die Fahne des Südens und andere Sym-

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERANTWORTUNG FÜR DIE VERGANGENHEIT | 101 

 

bole der Sklaverei und Segregation gezeigt haben. Für mich waren die-

se Debatten der letzten anderthalb Jahre ein Zeichen der Hoffnung, 

dass wir Amerikaner dabei sind, uns mit unseren eigenen Verbrechen 

auseinanderzusetzten. Denn wir hatten angefangen zu begreifen, wie 

die unbefragte Vergangenheit sich einen Weg in die Gegenwart er-

zwingt. Ich hatte gehofft, dass der Prozess, der in den 1960er Jahren in 

Berlin und Frankfurt begonnen und Deutschland verändert hat, sehr 

wohl den Bewegungen ähneln könnte, die in Ferguson und Charleston 

begonnen haben und nun die Eliteuniversitäten in den USA erschüt-

tern. Unterschiede gibt es, aber all diese Bewegungen leben von dem 

Gedanken, dass unsere Vergangenheit uns weiterhin heimsuchen wird, 

wenn wir uns ihr nicht stellen. 

 

 

EIN BEISPIEL FEHLENDER  
VERGANGENHEITSAUFARBEITUNG:  
DIE WAHL DONALD TRUMPS 

 

Aber wie ein paar Monate den Blick auf die Welt verändern! Wie fast 

jede andere, ging ich am 8. November 2016 früh schlafen in der Hoff-

nung, die Clinton Regierung würde mir Zeit bescheren. Ich erwartete 

nichts Interessantes – Bernie Sanders hatte ich bis zum Ende seiner 

Kandidatur unterstützt, dann wählte ich zähneknirschend seine Rivalin. 

Doch wäre es nicht ein schöner Trost, endlich mehr Zeit mit Büchern 

zu verbringen, statt täglich stundenlang vor dem Bildschirm zu sitzen 

auf der Suche nach den neusten Nachrichten? Tja, seit dem 9. Novem-

ber lese ich nur noch Nachrichten, wenn ich nicht selber dabei bin, sie 

für die deutschen Medien zu kommentieren. 

Die Nachrichten sind denkbar schlecht, und auch wichtig genug, 

dass ich auf Teile meines geplanten Vortrages verzichten werde. Ob-

wohl – wie ich zum Schluss skizzieren werde – mein ursprüngliches 

Thema mit den Wahlen verbunden ist, ist es angesichts der Katastrophe 

dringender, genauer auf die US-Wahlen einzugehen. Denn sie betref-

fen bei weitem nicht nur US-Amerikaner. Wie habe ich mich im letz-

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 | SUSAN NEIMAN 

 

ten Jahr über amerikanische Freunde geärgert, die mir gratulieren woll-

ten: Erstens müsste ich nicht ständig diesen dreckigsten aller Wahl-

kämpfe mitbekommen, und zweitens, für den Fall der Fälle, lebte ich 

schon in Europa. Aber Beides stimmt nicht. Dank des Internets be-

komme ich alles mit; nicht zuletzt, weil ich als im Ausland lebende 

Amerikanerin dauernd danach gefragt werde. Und zweitens werden 

diese Wahlergebnisse jeden Menschen auf dieser Erde betreffen. Nun 

gut, vielleicht leben ein paar Schäfer in den Alpen, die weder von der 

Klimaveränderung, noch von Rechtsradikalen, noch vom islamisti-

schen Terror bedroht sind. Alle anderen müssen schon aufpassen, um 

die richtige Lektion aus den Ereignissen zu ziehen. 

Zunächst einige Fakten, die wenigstens in der deutschen Presse 

unterbelichtet sind. Donald Trump hat nicht die Wahlen gewonnen 

bzw. nur wegen eines längst obsoleten Wahlsystems gewonnen, das die 

Mehrheit der Wähler überstimmen darf. Noch sind nicht alle Stimmen 

gezählt, und Hillary Clinton hat schon 2.7 Millionen Stimmen mehr als 

der neue Präsident. Die gute Nachricht: Trump hat also kein Mandat 

für seine Präsidentschaft, denn weniger als die Hälfte aller Wähler ha-

ben nicht für ihn gestimmt. (Fast die Hälfte aller Wahlberechtigten ha-

ben gar nicht gewählt, da sie keinen der beiden Kandidaten akzeptabel 

fanden.) So können wir sicher sein: nicht mal jeder vierte Amerikaner 

steht hinter diesem Mann. Dies ist eine wichtige Zahl, die man im 

Kopf behalten muss, falls Sie in der nächsten Zeit geneigt sind, ir-

gendwelche kruden antiamerikanischen Gedanken zu hegen. Denn 

schließlich sind wir auch das Land von Bob Dylan. Die schlechte 

Nachricht: das könnte völlig egal sein. George W. Bush ist auch ohne 

eine Mehrheit ins Amt gekommen – damals lag Al Gore allerdings nur 

mit 500.000 Stimmen vorne – und Bush hat trotzdem Unheil angerich-

tet. Oder glauben Sie, es gäbe den IS ohne den Irak-Krieg? 

Warum haben wir das nicht kommen sehen? Es schien einfach ab-

surd. Ein Film, in dem ein derart ignoranter, geldgieriger und verloge-

ner Narzisst ins Weiße Haus gelangt, hätte nie gedreht werden können. 

Denn jeder Produzent hätte eingewendet: Dies ist nicht einmal eine 

Komödie, sondern einfach eine Farce – oder grobe antiamerikanisti-

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERANTWORTUNG FÜR DIE VERGANGENHEIT | 103 

 

sche Propaganda. Anders gesagt: Fast alle Menschen haben peinliche 

Verwandte, aber hätte ich einen Onkel, der dauernd darüber redet, wie 

groß er sei, würde ich mich zutiefst fremdschämen – und ihm mög-

lichst psychiatrische Hilfe organisieren. 

Zu meiner eigenen Entlastung kann ich sagen, dass meine opti-

mistischen Wahlprognosen nicht nur auf der Absurdität dieses Aus-

gangs beruhten. Vor einem halben Jahr hatte eine Reihe von US-

Generälen gesagt, sie würden sich früher pensionieren lassen, bevor sie 

unter einem Commander-in-Chief Trump dienten. Es war ein Wagnis, 

dies öffentlich zu sagen, denn die Armee ist zur Unparteilichkeit ver-

pflichtet. Für jemanden, der in den Zeiten des Vietnam-Krieges poli-

tisch sozialisiert wurde, war dieser Trost ironisch. Dennoch war ich si-

cher: falls alle Stricke reißen, wird das Pentagon uns retten. 

Nun will ich nicht versuchen, alle Gründe für dieses Wahlergebnis 

aufzuzählen, dafür müsste ich einen anderen Vortrag halten. Einen My-

thos will ich dennoch aus dem Weg räumen: Trumps Wähler waren die 

armen, abgehängten Verlierer der Globalisierung, deren Interessen 

nicht von den liberalen Eliten wahrgenommen wurden. Es gab zwar 

solche, die Sie vielleicht schreiend auf den Massenkundgebungen ge-

sehen haben. 

Jetzt haben wir jedoch Daten und die sprechen eine andere Spra-

che. Die ärmsten des amerikanischen Volkes haben für Clinton ge-

stimmt, während die Hälfte aller Trump-Wähler Jahreseinkommen von 

über 100.000 US-Dollar hatten. Nun könnten Sie einwenden: Gut, 

dann war eben nicht das Geld ausschlaggebend, sondern der geringe 

Bildungsgrad derjenigen, die Trump gewählt haben. 

Ich muss Sie enttäuschen: Unter den weißen Wählern mit Hoch-

schulabschluss haben 49 Prozent angegeben, für Donald Trump ge-

stimmt zu haben; 45 Prozent stimmten für Hillary Clinton; die übrigen 

sechs Prozent haben ihre Stimme einer Partei gegeben, die keine Be-

deutung bei der Wahl gespielt hat. Ich betone das Wort angegeben, 

denn die Daten entstammen Meinungsumfragen, die gleich nach Ver-

lassen des Wahllokals gestellt wurden – als die Mehrheit noch glaubte, 

Trump könnte unter keinen Umständen die Wahl gewinnen, weil er of-

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 | SUSAN NEIMAN 

 

fen von allen Eliten nicht nur abgelehnt, sondern verhöhnt wurde. Das 

Spektrum reichte dabei von republikanischen Ex-Präsidenten über Hol-

lywood-Schauspieler bis hin zu jeder seriösen Zeitschrift. Wenn es zu 

diesem Zeitpunkt 49 Prozent der weißen Akademikerinnen und Aka-

demiker wagten, ihre Präferenz für Trump auszusprechen, liegt die 

Dunkelziffer wohl noch höher. 

Ich habe keine Erklärung dafür, warum gebildete und wohlhabende 

Menschen einen offensichtlich gefährlichen Mann wählen können, und 

ich warne vor vorschnellen Erklärungen. Es geht um komplexe Phä-

nomene, die sorgfältig analysiert werden müssen. Ich will aber auf eine 

historische Parallele hinweisen. Der Aufstieg der Nationalsozialisten 

wurde oft als Reaktion des Pöbels beschrieben: Nach dieser Lesart wa-

ren es die Armen und Abgehängten, die durch Arbeitslosigkeit und In-

flation alles verloren hatten, und die Nazis massiv unterstützten, wäh-

rend die liberale Elite in Weimar feierte. Aber jeder gebildete Deutsche 

weiß, dass diese Erklärung einfach falsch ist. Denn die Mehrheit der 

Nazi-Parteimitglieder waren Akademiker. Folglich schützen weder 

Reichtum noch Bildung vor rassistischer, antidemokratischer Gesin-

nung. 

Wenn Sie diese Parallele vorschnell, gar hysterisch finden, haben 

Sie vermutlich nicht die Bilder gesehen, die im November 2016 aus 

Washington kamen: Als ein Sprecher der Rechtsradikalen seine Rede 

mit den Wörtern »Heil Trump! Heil Sieg!« beendete, kamen ihm meh-

rere ausgestreckte Arme im Hitler-Gruß entgegen. Als eine amerikani-

sche Jüdin, die seit Jahrzehnten in Berlin lebt, gehe ich alles andere als 

leichtfertig mit solchen Vergleichen um. Dass sie in diesem Fall ge-

rechtfertigt sind, zeigten nicht nur die Hakenkreuze, die plötzlich in 

verschiedenen amerikanischen Orten erschienen, sondern die Arbeit 

des Mannes, der Chefstratege im Weißen Haus werden soll. 

Ich nenne Steve Bannon den »Goebbels digital«, denn er machte 

sich als Direktor von Breitbart News einen Namen, einer Website, die 

auf rechtsradikale Lügen in klug verpackter Form spezialisiert ist und 

demnächst Büros in Paris, Berlin und Amsterdam eröffnet. Die Euro-

päer seien vorgewarnt. Ein Beispiel für seine Haltung gab er 2015 nach 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERANTWORTUNG FÜR DIE VERGANGENHEIT | 105 

 

dem Mord in Charleston. Als die Debatte um die Beibehaltung der 

Fahne der Südstaaten entbrannte, hat Bannon dafür geworben: Seid 

stolz darauf! Zeigt eure Fahnen! Das wäre ungefähr so provozierend, 

als wenn jemand nach der NSU-Mordserie in Deutschland dafür plä-

diert hätte, die Hakenkreuzfahnen wiedereinzuführen. Dieser Mann ist 

jetzt für Trumps Gesamtstrategie verantwortlich. 

Aber mein Gedankenspiel funktioniert nicht. Nur die schlimmsten 

Altnazis in Bayern oder Sachsen würden sich trauen, Hakenkreuze als 

Reaktion auf rassistische Morde zu preisen. Und das liegt daran, dass 

eine Vergangenheitsaufarbeitung in Deutschland über die Jahrzehnte 

stattgefunden hat, die in den USA weitgehend fehlt. Die Deutschen ha-

ben aufgehört, sich als die Hauptopfer des Zweiten Weltkrieges zu ver-

stehen und haben sich mit dem Leid der anderen beschäftigt. Es gibt 

Ansätze davon auch in den USA – vielleicht am intensivsten in Missis-

sippi, einst der Bundesstaat der Rassisten. Aber diese Ansätze sind 

weit davon entfernt, tief in die Bevölkerung einzudringen. 

 

 

WARUM IST VERGANGENHEITSAUFARBEITUNG 

WICHTIG? 
 

Vergangenheitsaufarbeitung ist eine Art von moralischem Training, 

das uns helfen kann, komplexe Formen des Bösen ebenso zu erkennen 

wie einfache. Und bereitet uns darauf vor, diese allmählich zu verhin-

dern. Denn je mehr wir uns auf einfache Fälle des Bösen konzentrie-

ren, umso weniger Übung haben wir darin, komplexe zu erkennen. 

Und es sind die komplexeren Formen des Bösen, welche die amerika-

nische Politik kürzlich bestimmt haben. Der Genozid an den Urein-

wohnern und die Versklavung der Afrikaner sind wohl ohne Schwie-

rigkeiten als Formen des Bösen zu erkennen. Umstritten sind eher die 

Ereignisse, die danach passierten: von der leisen Fortsetzung der Skla-

verei nach deren offizieller Beendigung, über die Atombomben auf Hi-

roshima und Nagasaki, bis hin zum desaströsen Einmarsch in den Irak. 

Dieses Training sollte nicht auf Historiker beschränkt bleiben, sondern 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 | SUSAN NEIMAN 

 

eines der gemeinsamen öffentlichen Erinnerung sein, einer Geschichte, 

die kein redlich denkender Mensch ignorieren kann. 

Will ich behaupten, die Bombe auf Hiroshima sei so böse gewesen 

wie die Ermordung von Kindern durch die Nazis, die kolonialistische 

Ausbeutung, wie sie im Kongo praktiziert worden ist, genauso entsetz-

lich wie die Versklavung von Millionen Slawen durch die Nazis? Wer 

hat das Recht, Vergleiche zu ziehen? Das ist keine triviale Frage. Die 

Nazis haben Fotografien von amerikanischen Lynchmorden als ein Ar-

gument dafür benutzt, dass der Rassismus in Amerika schlimmer sei 

als die Nürnberger Gesetze; zu diesem Zeitpunkt stimmte es auch. 

Noch war Geschlechtsverkehr zwischen Menschen verschiedener Eth-

nien nicht lebensgefährlich. Im besetzten Deutschland sind oft Verglei-

che zwischen den deutschen Kriegsverbrechen und der alliierten Bom-

bardierung von Zivilisten gezogen worden. Damals lag das Augenmerk 

auf dem Feuersturm von Hamburg und Dresden, den Deutsche unmit-

telbar erlebt hatten, aber noch heute wird in Deutschland und Öster-

reich vom »atomaren Holocaust an den Japanern« gesprochen, aller-

dings nur von jenen, die politisch zur extremen Rechten neigen. Viele 

Deutsche haben versucht, Deutschland mit dem Argument zu entlasten, 

die Verbrechen der Wehrmacht seien nicht schlimmer als die der Alli-

ierten gewesen, der Völkermord der Nazis nicht schlimmer als die 

Auslöschung der amerikanischen Ureinwohner durch die Europäer; 

dabei standen solche Vergleiche immer im Mittelpunkt. 

Ich schließe mich lieber Tzvetan Todorovs Aufforderung an: Deut-

sche sollten über die Partikularität des Holocaust reden, Juden über 

seine Universalität. Denn Aussagen sind mehr als wahre oder falsche 

Behauptungen. Wie uns die Sprachphilosophie gelehrt hat sind sie 

auch Formen des Handelns. Ist eine Aussage eine Rechtfertigung oder 

eine Entschuldigung? Ein Deutscher, der über die Partikularität des 

Holocaust spricht, übernimmt Verantwortung, ein Deutscher, der über 

seine Universalität spricht, entzieht sich ihr. Wenn ich einen impliziten 

Vergleich zwischen Auschwitz und amerikanischen Verbrechen wie 

Hiroshima ziehe, indem ich untersuche, wie verschieden die beiden 

Länder mit ihren nationalen Verbrechen umgegangen sind, dann 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERANTWORTUNG FÜR DIE VERGANGENHEIT | 107 

 

schreibe ich als eine jüdische Amerikanerin, die sich darüber empört, 

dass ihr Land sich weigert, den ersten Schritt zu machen, um die Ver-

antwortung für Hiroshima zu übernehmen. Dazu wäre es nötig, dass 

Amerikaner ein grundlegendes Wissen über das Geschehen erwerben. 

Eine Mischung aus Schulunterricht und einem nicht abreißenden Strom 

von populären Filmen, Fernsehsendungen und Radioprogrammen sor-

gen dafür, dass man kein Historiker zu sein braucht, um die grundle-

genden Tatsachen über Auschwitz zu kennen. Um Berichte über 

Auschwitz zu meiden, dazu hätte man schon die letzten dreißig Jahre 

als Eremit leben müssen. Die Menge des zugänglichen Materials über 

den Krieg im Pazifik und die Bomben auf Hiroshima und Nagasaki ist 

demgegenüber leicht zu übersehen. Die Informationen gibt es – vor al-

lem in Büchern und Dokumenten, und weitaus geringer im Film oder 

in anderen Medien – aber es erfordert Arbeit, sie aufzufinden. 

Einige Kritiker halten solche Vergleiche für mehr als abstoßend, 

und in dem Versuch einer Amerikanerin, die Verbrechen ihres Landes 

zu untersuchen, sehen sie einen Akt des Selbsthasses. Auch das ist von 

den Rechten in Deutschland geäußert worden, die Veranstaltungen wie 

die Wehrmachtsausstellung als Nestbeschmutzung angegriffen haben. 

Tatsächlich aber war es nach all den Jahren, in denen der Dreck unter 

den Teppich gekehrt worden ist, ein Akt des Nestsäuberns. Wäre dies 

nicht geschehen, wäre Deutschland nicht wieder in den Kreis der zivi-

lisierten Nationen aufgenommen und erst recht nicht zur führenden 

Macht in Europa geworden. 

Die deutsche Vergangenheitsaufarbeitung beschäftigt sich mit dem 

Wesen von Schuld und Verantwortung und damit, wie beides mit-

einander zusammenhängt. Heutige Deutsche verstehen kollektive Ver-

antwortung als die Verpflichtung, die von ihren Vätern und Großvätern 

in der Vergangenheit begangenen Sünden in Zukunft zu verhindern. 

Doch die Vergangenheit selbst wirft moralische Fragen auf. Hitler, 

Himmler und Goebbels und ein paar andere sind klare Fälle von 

Schuld und Verantwortung: Sie haben ihre Verbrechen in böswilliger 

Absicht geplant und ausgeführt.  

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 | SUSAN NEIMAN 

 

Was ist mit denen, die die Verbrechen nicht geplant, sondern bloß 

ausgeführt haben? Ohne Vorsatz oder überhaupt viel Überlegung? Wa-

ren diejenigen, die bloß Befehle am Schreibtisch unterzeichnet haben, 

schuldiger, weil sie weiter oben in der Hierarchie gestanden haben als 

die Wärter, die die nackten Juden in ihren Tod getrieben haben? Oder 

ist jemand, der dazu fähig ist, entmenschlichter als ein Bürokrat wie 

Eichmann, der von sich behauptet hat, ihm sei beim Anblick einer 

Massenhinrichtung schlecht geworden? Wie viel Schuld hat der Lo-

komotivführer auf sich geladen, der Tausende von Viehwaggons voller 

Opfer gefahren hat, oder der Besitzer der Fabrik, in der Zyklon B pro-

duziert worden ist? Wie steht es mit den Wählern, die Hitler an die 

Macht gebracht haben, weil sie hofften, er würde die Inflation, die 

Straßenkämpfe und das allgemeine Chaos beendet, in dem die Weima-

rer Republik unterzugehen drohte? Die Kirchen, die gegen die Eutha-

nasie an geistig Behinderten protestierten, nicht aber gegen die Depor-

tation der Juden? Ist jemand, der aus Überzeugung in die NSDAP ein-

getreten ist, schuldiger oder weniger schuldig als jemand, der dies nur 

getan hat, um beruflich vorwärtszukommen? Wie sollen wir einen 

Mann beurteilen, der sich schon früh freiwillig zur Wehrmacht gemel-

det hat, um an der bequemeren Westfront eingesetzt zu werden, weil er 

wusste, sonst kommt er an der Ostfront? Was ist mit denen, die sagen, 

sie hätten mit oder für die Nazis gearbeitet, um zu verhindern, dass 

noch Schlimmeres geschieht, wären weniger skrupelhafte Leute an ihre 

Stelle getreten? 

Wenn wir die Verbrechen anderer Länder untersuchen, werden sich 

ähnliche Fragen stellen, doch nur in den seltensten Fällen werden es 

dieselben sein. Indem ich eine philosophische Diskussion über Schuld 

und Verantwortung eröffne, die ebenso ernsthaft und differenziert wie 

die in Deutschland geführte ist, beabsichtige ich nicht, endgültige 

Antworten zu liefern, sondern eine breitere öffentliche Debatte anzu-

stoßen. 

Welche Fragen müssen sich nun Amerikaner stellen? Wieviel 

Schuld tragen sie an dem Wahldesaster? Ich, die Clinton wählte, aber 

ohne die Begeisterung und das Engagement, die ich 2008 für Obama 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERANTWORTUNG FÜR DIE VERGANGENHEIT | 109 

 

aufbrachte? Die Millionen, die gar nicht wählten, weil sie beide Kan-

didaten korrupt fanden? Die Medien, die Trump weitgehend verab-

scheuten, sich aber offen über die hohen Einschaltquoten freuten, die 

er produzierte? Was ist mit denjenigen, die seine Art Rassismus ableh-

nen, aber nichts gegen den strukturellen Rassismus taten, der dazu 

führt, dass mehr schwarze Männer im Gefängnis als in der Ausbildung 

sitzen? Wie ist es mit den Menschen, die sich einfach nicht informie-

ren, und folglich nicht wissen, dass die Sklaverei nicht mit dem Bür-

gerkrieg aufhörte, sondern in anderen Formen weit ins 20. Jahrhundert 

reichte? Oder können sie nichts dafür, wenn die Schulbuchpolitik 

weitgehend aus Texas bestimmt wurde? 

Sie sehen, ich habe erst angefangen, und könnte noch lange Fragen 

aufzählen. Ich kenne Ihr Land zu wenig, um zu wissen, welche Fragen 

hier nicht gestellt wurden. Ein jedes Land muss sich genau überlegen, 

wie es sich von der Last der Vergangenheit befreit. Nur eins ist gewiss: 

Vergiss die Vergangenheit und schaue nach vorne ist nicht einmal in 

der Individualpsychologie hilfreich und in der Politik ist dieser Rat 

vollends nutzlos. Denn die Vergangenheit eitert und wird zu einer of-

fenen Wunde. 

Unsere Medien mögen die Entscheidung, die Bombe auf Hiroshima 

abzuwerfen oder die demokratisch gewählte Regierung im Iran oder im 

Kongo zu stürzen, längst vergessen haben, doch Ihre Medien haben es 

sehr wohl getan. Nur wenigen Amerikanern oder Europäern ist be-

wusst, wie wenig Glaubwürdigkeit ihre Länder in anderen Teilen der 

Welt genießen. Die Menschen außerhalb der westlichen Welt miss-

trauen der Beschwörung westlicher Werte, denn sie wissen, wie oft 

diese Werte missbraucht worden sind. Solange wir nicht anerkennen, 

dass Böses sich oft hinter angeblich guten Absichten versteckt, wird 

unsere moralische Autorität weiter schwinden. Denn die Kritiker sind 

sich sicher: Bemühungen, universale Werte zu unterstützen, seien 

Deckmäntelchen für Gewalt und Ausplünderung. Will man solchen 

Argumenten etwas entgegenhalten, dann muss man sich der Wahrheit 

stellen, die darin liegt. 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 | SUSAN NEIMAN 

 

Und solchen Argumenten muss man entgegentreten: Organisatio-

nen wie der IS stellen eine ernsthafte Bedrohung für uns dar. Die jun-

gen Leute, die ihr angenehmes Leben in Denver oder Birmingham auf-

geben, um in der syrischen Wüste zu kämpfen, folgen antiwestlichen 

Botschaften, die nicht durch und durch falsch sind. Der Irak ist nur das 

jüngste Beispiel für das Bestreben, einen verbrecherischen Angriff mit 

einer doppelbödigen Berufung auf demokratische Werte zu rechtferti-

gen. Derartige Bestrebungen zu entlarven und wo möglich Wiedergut-

machung zu leisten, ist keine Garantie dafür, dass antiwestliche Orga-

nisation anfangen, die Werte des Westens ernst zu nehmen. Es wäre 

schon ein Fortschritt, wenn der Westen selbst sie ernst nähme. Die an-

haltenden Schwächen der Europäischen Union beruhen auf ihrer Unfä-

higkeit zu entscheiden, ob sie für mehr steht als Handelserleichterun-

gen. 

Gerade die fortschrittlichen Europäer, die von ganzem Herzen die 

Werte der Freiheit, der Gleichheit und der Solidarität, wie sie von der 

europäischen Aufklärung hervorgebracht worden sind, befördern soll-

ten, lassen sich oft durch ihr Wissen um Europas kolonialistische Ver-

gangenheit davon abhalten. (Die gegenwärtigen Spannungen zwischen 

Muslimen und Nicht-Muslimen in Frankreich sind beispielsweise, wie 

behauptet wird, auf die Art und Weise zurückzuführen, in der der Al-

gerienkrieg seit den Tagen Charles de Gaulles erinnert und vergessen 

worden ist.) Offen mit jener Vergangenheit abzurechnen, könnte es uns 

ermöglichen, uns mehr als eine magere Zukunft vorzustellen. Denn 

unsere Vergangenheit zu erforschen ist ein entscheidender Schritt hin 

zur Mündigkeit. Ein erwachsenes Verhältnis zu unserer eigenen Kultur 

gleicht einem erwachsenen Verhältnis zu den eigenen Eltern. Zum Er-

wachsenwerden gehört es, sich zu entscheiden, welchen Teil des Erbes 

man antreten möchte, und wie viel man für den Rest bezahlen muss. Es 

gibt viele Gründe, warum eine Weltmacht nun einen Präsidenten haben 

wird, der sich wie ein unerzogener Pubertierender verhält, aber unser 

Mangel an Vergangenheitsaufarbeitung ist sicherlich einer. 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERANTWORTUNG FÜR DIE VERGANGENHEIT | 111 

 

LITERATUR 
 

Schlink, Bernhard (1995): Der Vorleser, Zürich. 

Sophokles (2015): »König Ödipus«, in: Ders., Die Tragödien, 6. über-

arb. u. neu eingeleitete Aufl., Stuttgart. 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

Autorinnen und Autoren 

 

 

 

Bleisch, Barbara (geb. 1973), affiliierte Mitarbeiterin des Universitä-

ren Forschungsschwerpunktes Ethik am Ethik-Zentrum der Universität 

Zürich und Moderatorin der Sternstunde Philosophie (SRF). Neben-

amtlich Dozentin für Ethik an verschiedenen Hochschulen. 

 

Liessmann, Konrad Paul (geb. 1953), Professor für Methoden der 

Vermittlung von Philosophie und Ethik an der Universität Wien und 

wissenschaftlicher Leiter des Philosophicum Lech. Themenschwer-

punkte: Ästhetik und Kulturphilosophie, Bildungstheorie, Geschichte 

der Philosophie im 19. Jahrhundert. 

 

Münkler, Herfried (geb. 1951), Professor und Lehrstuhlinhaber für 

die Theorie der Politik an der Humboldt-Universität zu Berlin. The-

menschwerpunkte: Politische Theorie und Ideengeschichte, politische 

Kulturforschung, Theorie und Geschichte des Krieges. 

 

Neiman, Susan (geb. 1955), war Professorin für Philosophie an der 

Yale University und der Tel Aviv University, bevor sie 2000 Direkto-

rin des Einstein Forums wurde. Themenschwerpunkte: Moralische und 

politische Philosophie, Philosophiegeschichte. 

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Philosophie

Les Convivialistes
Das konvivialistische Manifest
Für eine neue Kunst des Zusammenlebens 
(herausgegeben von Frank Adloff und Claus Leggewie in 
Zusammenarbeit mit dem Käte Hamburger Kolleg / Centre 
for Global Cooperation Research Duisburg, übersetzt aus dem 
Französischen von Eva Moldenhauer)

2014, 80 S., kart., 7,99 € (DE), ISBN 978-3-8376-2898-2
als Open-Access-Publikation kostenlos erhältlich 
E-Book: ISBN 978-3-8394-2898-6
EPUB: ISBN 978-3-7328-2898-2

Jürgen Manemann
Der Dschihad und der Nihilismus des Westens
Warum ziehen junge Europäer in den Krieg?

2015, 136 S., kart., 14,99 € (DE), 
ISBN 978-3-8376-3324-5
E-Book: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3324-9
EPUB: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3324-5

Hans-Willi Weis
Der Intellektuelle als Yogi
Für eine neue Kunst der Aufmerksamkeit 
im digitalen Zeitalter

2015, 304 S., kart., 22,99 € (DE), 
ISBN 978-3-8376-3175-3
E-Book: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3175-7
EPUB: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3175-3

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Philosophie

Jürgen Manemann
Kritik des Anthropozäns
Plädoyer für eine neue Humanökologie

2014, 144 S., kart., 16,99 € (DE), 
ISBN 978-3-8376-2773-2
E-Book: 14,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-2773-6
EPUB: 14,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-2773-2

Franck Fischbach
Manifest für eine Sozialphilosophie
(aus dem Französischen übersetzt 
von Lilian Peter, mit einem Nachwort 
von Thomas Bedorf und Kurt Röttgers)

Juli 2016, 160 S., kart., 24,99 € (DE), 
ISBN 978-3-8376-3244-6
E-Book: 21,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3244-0
  

Claus Dierksmeier
Qualitative Freiheit
Selbstbestimmung 
in weltbürgerlicher Verantwortung

Mai 2016, 456 S., kart., 19,99 € (DE), 
ISBN 978-3-8376-3477-8
E-Book: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3477-2
EPUB: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3477-8

https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839437483 - am 14.02.2026, 20:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Einleitung
	Ethischer Relativismus – alles eine Frage der Perspektive?
	»Blut ist dicker als Wasser.« – Wozu verpflichtet Familie?
	Bürgerverantwortung
	Verantwortung für die Vergangenheit
	Autorinnen und Autoren

