Mathias Lindena,
Marcel Meier Kressig (Ao

ALLLD

%HATIW

Lhische Drientierunge

Twischen Beliebigkeit und Ve ntwortung.
Vadian Lectures Band J

[transcript] Sozialtheorie

itps://dol.org/10.14361/9783838437483 - am 14.02.2026, 20:46:2!

5. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias Lindenau, Marcel Meier Kressig (Hg.)
Alles relativ?

Sozialtheorie



https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

-am1


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MaTHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG (HG.)

Alles relativ?
Ethische Orientierungen zwischen Beliebigkeit und Verantwortung.

Vadian Lectures Band 3

[transcript]

-am 1 0:486:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die freie Verfiigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermdglicht
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber

http://dnb.d-nb.de abrufbar.

©0e)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-
Derivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber
keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie

unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

Um Genehmigungen fiir Adaptionen, Ubersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-pu-
blishing.com

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2017 im transcript Verlag, Bielefeld
© Mathias Lindenau, Marcel Meier Kressig (Hg.)

Umschlagkonzept: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-3748-9

PDEF-ISBN 978-3-8394-3748-3
https://doi.org/10.14361/9783839437483
Buchreihen-ISSN: 2703-1691

Buchreihen-eISSN: 2747-3007

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.



https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhalt

Einleitung
Mathias Lindenau & Marcel Meier Kressig | 7

Ethischer Relativismus — alles eine Frage der Perspektive?
Konrad Paul Liessmann | 27

»Blut ist dicker als Wasser.« — Wozu verpflichtet Familie?
Barbara Bleisch |49

Blrgerverantwortung
Herfried Miinkler |75

Verantwortung fiir die Vergangenheit
Susan Neiman |93

Autorinnen und Autoren | 113

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

»Andere Linder, andere Sitten.« Dieses Sprichwort besagt, dass sich
von Land zu Land wie auch von Kultur zu Kultur nicht nur die Ge-
briuche und Gewohnheiten indern konnen, sondern ebenso die Re-
geln, Normen und Werte. Diese kulturelle Vielfalt in der Welt hat ihren
eigenen Reiz, ist aber nicht unproblematisch, wenn es um ethische
Fragestellungen geht. So wurde jiingst in der NZZ von einem rituellen
Kindesmord in der indigenen Volksgruppe der Jarawa berichtet, die
auf den Andamanen lebt: Threr Tradition entsprechend sind rituelle
Kindestotungen durchzufiihren, wenn der Vater eines Neugeborenen
tot ist oder das Neugeborene nicht als Stammesangehoriger zéhlt. Bis-
her wurde diese rituelle Praxis nie hinterfragt, noch folgten Konse-
quenzen daraus (vgl. Pabst 2016). Es ist nicht ohne weiteres klar, wie
diese Situation beurteilt werden kann: Sind der Schutz und die Bewah-
rung der kulturellen Riten indigener Volker hoher zu gewichten, als
das Leben eines Neugeborenen? Ist andererseits nicht jedes Menschen-
leben gleich viel wert?

Es ist jedoch nicht nur die globale Perspektive, die derlei Fragen
evoziert und das Spannungsfeld zwischen dem Relativismus und dem
Universalismus deutlich werden ldsst. Auch innerhalb einer Kultur
westlichen Zuschnitts kann nicht mehr von nur einem Sinnstiftungs-
oder Deutungsmonopol ausgegangen werden, im Gegenteil. Gerade der
Wertepluralismus sowie die Optionenvielfalt werden — zu Recht — als

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

grole Errungenschaften gefeiert. Die westlichen Kulturen sind stolz
darauf, iiber einen Wertepluralismus zu verfiigen, der den einzelnen
Individuen unterschiedliche Freiheitsgrade und -rdume erdffnet. Doch
bedeutet die daraus resultierende Freiheit, dass jede und jeder auf je
eigene Art und Weise dariiber bestimmen kann, wie die Moral aus-
buchstabiert wird, also ob und wann er/sie sich an bestehende morali-
sche Werte und Normen hélt? Und wie haben wir mit den moralischen
Werten und Normen anderer umzugehen: Miissen wir unter Umstédn-
den die Praktiken Anderer akzeptieren, auch wenn sie unseren eigenen
Moralvorstellungen zuwider sind? Oder darf die Freiheit von Individu-
en und Gruppen auch beschnitten werden? Und wenn ja, bis zu wel-
chem Punkt?

Wie die hier aufgeworfenen Fragen verdeutlichen, bleibt die an-
spruchsvolle Herausforderung, wie ein Umgang mit dieser Relativitit
erfolgen soll. Nun konnte man geneigt sein, die Auseinandersetzungen
um den ethischen Relativismus als eine rein theoretische Debatte abzu-
tun. Das wire allerdings fatal, denn vielmehr sind es die praktischen
Folgen, die eine Auseinandersetzung mit der Relativitit erfordern.
Denn generell bedarf jede Gesellschaft eines auch moralischen Fun-
daments, das ihr Funktionieren gewihrleistet und entsprechende Ver-
pflichtungen fiir ihre Mitglieder nach sich zieht. Demgegeniiber kann
die Spannweite dessen, was Menschen als ethisch legitim ansehen oder
zumindest fiir unbedenklich halten, zu unterschiedlichen Moralvorstel-
lungen fiihren, die mitunter aufeinanderprallen. Beispielhaft dafiir steht
die bioethische Diskussion um den Umgang mit dem Begriff vom »le-
benswerten Leben«: Wer soll dariiber bestimmen, was ein lebenswertes
Leben in Bezug auf den Lebensbeginn und das Lebensende auszeich-
net, welche Grenzen bestehen und wann ein Leben nicht mehr als le-
benswert gelten kann? Ein nicht minder bedeutsames Thema in der
Gesellschaft ist der Umgang mit den kulturellen Gebriduchen und Prak-
tiken von Minderheiten: Bis zu welchem Punkt soll man diese dulden,
wenn sie in Konflikt mit den Moralvorstellungen der Mehrheit gera-
ten?

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 9

Leicht ersichtlich wird der letzte Punkt z.B. dann, wenn von einer
prinzipiellen Gleichwertigkeit der Menschen ausgegangen wird, und
individuelle Merkmalsausprigungen wie z.B. Geschlecht, Hautfarbe
oder weltanschauliche Auffassungen ebenso wenig wie spezifische
Kontexte (soziale, wirtschaftliche, politische, moralische, kulturelle,
geschichtliche etc.) eine Rolle spielen und gerade nicht in einer syste-
matischen Ungleichbehandlung miinden sollen.

William Shakespeare (2016) hat diese Frage nach der Toleranz
gegeniiber gesellschaftlichen Minderheiten und Fremden in seinem
Fragment iiber Thomas Morus als Sheriff von London plastisch vor
Augen gefiihrt. Folgt aus solch einem Toleranzgebot, dass es kein
Recht auf die Einmischung in fremde Kulturen und ihre Angelegenhei-
ten geben sollte, da diese scheinbar auf unterschiedlichen Werten
griinden? Bestiinde nicht die Gefahr, mit vermeintlich universell giilti-
gen Moralauffassungen, die als moralisch verbindlich fiir alle erklart
werden, den gesellschaftlichen Minderheiten die Werte der Mehrheit
aufzuzwingen? Fiir Otfried Hoffe ist diese Sichtweise falsch:

»Wer alle moralischen Verbindlichkeiten fiir nur kulturrelativ giiltig erklért,
hilt schon Gespriche iiber die Grundlagen eines friedlichen Mit- oder Neben-
einanderlebens der Kulturen, also interkulturelle Moraldiskurse, fiir unmoglich.
Und weil er die Verbindlichkeiten fiir Eigentum und Vorrecht der jeweiligen
Kultur hélt, leistet er einem neuartigen, >kulturellen Chauvinismus< Vorschub.«
(Hoffe 2009: 30)

Und so stellt sich aus der ethischen Perspektive die Frage, ob es uni-
verselle Maf3stibe zur Beurteilung unseres moralischen Handelns gibt
oder, wenn man den Relativismus absolut setzt, diese immer nur bezo-
gen auf den jeweiligen Kontext oder die spezifische Situation, eben re-
lativ, moglich sind. Lassen sich also tatsdchlich universell giiltige Im-
perative fiir moralisches Handeln aufstellen? Begeben wir uns dann
aber nicht direkt in eine rigide Welt, die unserer Lebenspraxis diame-
tral entgegensteht? Oder ist alles von der Situation und/oder dem je-

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

weiligen Kontext abhingig? Miindet das aber nicht zwangslaufig in
einem >anything goes<?

Eine Antwort auf diese Fragen muss notwendigerweise zu erfassen
versuchen, was mit dem Schlagwort eines ethischen Relativismus
tiberhaupt gemeint ist. Auch wenn keine einheitliche Definition vor-
liegt, kann der ethische Relativismus grundsitzlich wie folgt beschrie-
ben werden:

»Most often it is associated with an empirical thesis that there are deep and
widespread moral disagreements and a metaethical thesis that the truth or justi-
fication of moral judgements is not absolute, but relative to the moral standard

of some person or group of persons.« (Gowans 2015)

Absolut gesetzt bestreitet der ethische Relativismus also, dass univer-
salgiiltige Prinzipien sowie objektive Wertvorstellungen und -urteile,
wie sie u.a. von Ronald Dworkin (2012) vertreten werden, existieren,
die fiir alle Menschen Geltung beanspruchen kdnnen. Zwar bestreitet
der ethische Relativismus nicht den Wahrheitswert und die Geltung
ethischer Uberzeugungen, will aber die Universalitit von ethischen
Anspriichen begrenzen (vgl. Quante 2008: 153). Vielmehr sind diese
abhingig von einer bestimmten Kultur, einer bestimmten Epoche, einer
bestimmten Gesellschaft oder den individuellen Priferenzen (u.a. Ma-
ckie 2008). Trotz all ihrer Unterschiedlichkeit sind sie in ihrem Gel-
tungsanspruch als gleichberechtigte Moralvorstellungen aufzufassen,
die freilich nur fiir den jeweiligen Kontext Geltung beanspruchen kon-
nen. Folglich lassen sich Moralprinzipien auch nicht als objektiver und
universell giiltiger Bewertungsmafstab zur Beurteilung von morali-
schen Handlungen heranziehen.

Uber die Haltbarkeit dieser Ansicht besteht keineswegs Einigkeit.
Schon ein kurzer Blick in die relevante Literatur zeigt die Vielfalt
moglicher Positionierungen: Bernhard Williams (2007: 28) brandmarkt
einen strengen ethischen Relativismus als die »wohl [..] absurdeste An-
schauung, die innerhalb des an Absurdititen nicht gerade armen Ge-
biets der Moralphilosophie je vertreten worden ist«. Mit der Behaup-

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 11

tung, dass nur die Relativitit universelle Giiltigkeit beanspruchen kann,
dariiber hinaus jedoch keine allgemein giiltigen Prinzipien existieren,
begibt sich der Relativismus in einen Selbstwiderspruch: Konsequent
miisste er seine eigene Uberzeugung auch als relativ darstellen und
wiirde sich somit selbst autheben. Gilbert Harman (2015) widerspricht
solch einer Geiflelung mit dem Hinweis darauf, dass es weder die ein-
zig richtige Moral oder einen derartigen moralischen Bezugsrahmen
gibt. Denn ob etwas moralisch richtig oder falsch, gut oder schlecht,
gerecht oder ungerecht etc. ist, bleibt eine relative Angelegenheit, die
abhiéngig von der herrschenden Moral oder dem moralischen Bezugs-
rahmen ist. Wiederum andere wie Thomas Scanlon (1998) halten nach
einer moglichen Verbindung zwischen Universalismus und Relativis-
mus Ausschau. Nach dieser Lesart existieren in der Tat moralische
Normen, die universelle Geltung beanspruchen konnen und den Kern-
bestand solch einer universellen Moral bilden. Gleichwohl gibt es da-
neben moralische Normen, die die »parametrische Moral« bilden, die
also verédnderlich sind und damit lediglich relativ zu einer bestimmten
Bezugsgruppe Geltung besitzen.

In der Diskussion um den ethischen Relativismus hat es sich einge-
biirgert, eine Unterteilung in den deskriptiven, den normativen und den
metaethischen Relativismus vorzunehmen — auch wenn diese Eintei-
lung nicht trennscharf ist (vgl. Halbig 2009: 100).

Der deskriptive Relativismus vertritt zum einen die These der Viel-
faltigkeit moralischer Vorstellungen der unterschiedlichen Kulturen,
Epochen und verschiedener gesellschaftlicher Gruppen, die sich nicht
auf eine Universalmoral reduzieren lassen (Divergenzthese) sowie die
These, dass die Moral von verschiedenen Kontextbedingungen abhin-
gig ist (Dependenzthese) (vgl. Rippe 1993: 209ff.). Ein anschauliches
Beispiel dafiir gibt von Benda-Beckmann (2009: 18):

»Man kann sagen, dass es in unserer eigenen Gesellschaft, und auch in anderen
Gesellschaften, Vorstellungen iiber eine moralisch gute, ziichtige Bedeckung
des Korpers gibt. Welche Korperteile problematisch sind, welche Form die Be-

kleidung annehmen muss und warum, ist jedoch unterschiedlich.«

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

Aufgrund dieser Verschiedenheit moralischer Vorstellungen fordert
der deskriptive Relativismus insbesondere gegeniiber anderen Kulturen
Sensibilitidt und Respekt fiir ihre jeweiligen Moralvorstellungen ein. In
diesem Zusammenhang werden trotz bestehender Ubereinstimmungen
hiufig die moralischen Meinungsverschiedenheiten betont, die sich
einer rationalen Argumentation entziehen und nicht auflosen lassen.
Ebenso ladsst sich die faktische Divergenz der geltenden moralischen
Uberzeugungen nach dieser Lesart nicht »auf tiefer liegende einheitli-
che Basisnormen oder Prinzipien« zuriickfithren (Fenner 2008: 120).
Dennoch miissen die unbestreitbar bestehenden Divergenzen zwischen
den verschiedenen Moralvorstellungen nicht zwingend auf verschiede-
nen Werten beruhen, die miteinander konfligieren. Sie konnen ebenso
als Ausdruck einer gewissen Variabilitdt universell giiltiger Kernnor-
men, wie z.B. der Goldenen Regel, gelesen werden.

Der deskriptive Relativismus befasst sich also ausschlieBlich mit
empirischen Fragen und zeigt die faktische Heterogenitit moralischer
Uberzeugungen auf. Eng verkniipft mit dieser Auffassung ist der nor-
mative Relativismus, der den Inhalt der Moral zum Gegenstand hat.
Aufgrund der bestehenden Divergenzen zwischen den verschiedenen
Moralvorstellungen bestreitet er, dass universelle moralische Grund-
sétze existieren, die fiir alle Menschen gleichermaBen gelten. Da sich
mittels rationaler Uberlegungen nicht zeigen lisst, welche Moralvor-
stellungen als >richtig« anzuerkennen sind wird gefolgert, dass es mora-
lisch geboten ist, entsprechend der anerkannten Werte und Prinzipien
der moralischen Tradition oder der bestehenden gesellschaftlichen
Standards zu urteilen und zu handeln (vgl. Braun 2016: 24). Da alle
moralischen Traditionen die gleiche Berechtigung auf Geltung besit-
zen, verbietet sich aus Sicht des normativen Relativismus die Einmi-
schung in fremde Traditionen. Folglich ist es moralisch falsch, die
ethischen Mafstibe fremder Kulturen mit den MaBstiben der eigenen
Kultur zu beurteilen. In dem anfangs aufgefiihrten Beispiel wiirde das
bedeuten, dass es vom moralischen Standpunkt der Jarawa aus richtig
ist, rituelle Kindestotungen vorzunehmen und keine Legitimation ge-
geben ist, diese Sichtweise zu kritisieren. Das hier zugrundeliegende

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 13

Toleranzgebot gegeniiber fremden Kulturen kann sich jedoch als pro-
blematisch erweisen. Zum einen unterliegt auch das Toleranzgebot
dem bereits angesprochenen Selbstwiderspruch. Zum anderen wiirde
jede kritische Priifung von Uberzeugungen, Griinden, Argumenten und
Wertvorstellungen unmoglich und ein interkultureller Dialog damit
gegenstandslos.

Der metaethische Relativismus schlieBlich befasst sich mit dem
Status der Moral und fragt nach den Grenzen und Moglichkeiten der
Wahrheit und Begriindbarkeit von moralischen Urteilen. Als sogenann-
te >Theorie zweiter Ordnung« macht er keine inhaltlichen Aussagen zur
Moral und ist somit nicht unmittelbar handlungsleitend, sondern dient
als Reflexionsebene zur Uberpriifung des Geltungsanspruchs ethischer
MafBstibe. Die Sicht des metaethischen Universalismus, nach dem all-
gemeingiiltige und fiir alle Menschen verbindliche Werte und Normen
existieren, auf deren Grundlage eine moralische Beurteilung von Hand-
lungen erfolgen kann, teilt der metaethische Relativismus nicht. In sei-
ner starken Variante bestreitet er generell, dass moralische Meinungs-
verschiedenheiten unvoreingenommen zu l6sen sind und folglich mo-
ralische Urteile nie objektiv korrekt sein konnen. Diese sind vielmehr
von dem jeweiligen Bezugsrahmen (Epochen, Kulturen, Gesellschaf-
ten, Weltbildern oder sachlichen Kontexten) abhingig. In seiner
schwachen oder geméBigten Variante gesteht der metaethische Relati-
vismus durchaus zu, dass moralische Meinungsunterschiede grundsétz-
lich objektiv 16sbar sind. Gleichwohl konnen Fille existieren, die sich
einer Entscheidung zwischen zwei moralischen Urteilen entziehen;
folglich ldsst auch nicht jede moralische Meinungsverschiedenheit
endgiiltig klidren und ist — wie Philippa Foot (1997) ausfiihrt — in die-
sem Sinn relativ. (Vgl. Rippe 1993: 216 ff.)

Im Fall der Jarawa hitte ein Vertreter eines starken metaethischen
Relativismus keine Moglichkeit, die rituelle Kindestdtung durch die Ja-
rawa zu kritisieren. Welche Konsequenzen auch immer aus der Uber-
zeugung von der Richtigkeit ritueller Kindestdtungen resultieren: Da
moralische Urteile nicht einfach war oder falsch sein konnen, kann ihre
Wabhrheit (oder Falschheit) nur vor dem Hintergrund des jeweiligen

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

Bezugsrahmens beurteilt werden. Der Status bzw. die Geltung fiir die
moralische Beurteilung besitzt so ausschlieBlich die Uberzeugung der
Jarawa.

Fiir einen Vertreter des gemiBigten metaethischen Relativismus
hingegen besteht die Moglichkeit, unter Verweis auf objektive Werte
und Normen, Kritik an den rituellen Kindestétungen zu iiben. Diese
bereits angesprochene Sichtweise, die weder einen ausschlieBlichen
Universalismus oder einen starken Relativismus postuliert, kann als
»mixed positions« (Gowans 2015) bezeichnet werden. Auch wenn sich
unter diesem Label viele verschiedene Ausprigungen sammeln, so
ldsst sich ihr Standpunkt wie folgt zusammenfassen: Es wird ange-
nommen, dass unbestreitbar einige universalistische Werte und Nor-
men gegeben sind, die sich jedem Relativismus entziehen. Zugleich
aber konnen andere Werte wiederum einen relativistischen Charakter
besitzen, und folglich abhingig vom jeweiligen Bezugsrahmen sein.
Unter Verweis auf den »eingeschrinkten Universalismus« von Gert
(1983) gibt Gertrud Nunner-Winkler (2009: 32) ein Beispiel fiir die
Ausgestaltung solch einer Position: Universelle Geltung konnten da-
nach negative Pflichten, die die Unterlassung der Schidigung anderer
Menschen gebieten, ebenso beanspruchen wie z.B. die positive Pflicht,
iibernommene Aufgaben sorgfiltig zu erfiillen und dadurch andere vor
indirekter Schidigung zu bewahren. Dieser eng umrissene Rahmen
universell giiltiger Pflichten ldsst Spielraum fiir andere Werte und
Normen, die lediglich relative Geltung beanspruchen kénnen. Dennoch
ist die »Universalitit der Kernnormen« (a.a.O.: 33) unverzichtbar, um
die Minimalbedingungen menschlicher Existenz gegeniiber jeder Rela-
tivitdtsauffassung abzusichern.

Die »Kombination eines metaethischen Objektivismus mit einem
vorsichtig formulierten normativen Relativismus« (Ernst 2009: 190)
lieBe die Moglichkeit offen, der Vielfalt moralischer Vorstellungen und
ethischer Prinzipien gerecht zu werden. I.d.R. wird dazu der Relativis-
mus durch einen Pluralismus ersetzt, auch wenn umstritten ist, ob Re-
lativismus und Pluralismus sich tatsdchlich voneinander unterscheiden
oder es sich hierbei lediglich um eine Etikettenwahl handelt (vgl. Freu-

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 15

denberger 2000). John Rawls (1998: 13) hat betont, dass die Verschie-
denartigkeit moralischer Uberzeugungen ernst genommen werden
muss und dafiir auf das »Faktum eines verniinftigen Pluralismus« hin-
gewiesen, also auf die »Tatsache einer Vielheit verniinftiger und
gleichwohl nicht miteinander zu vereinbarender umfassender Lehren;
sei dies nun aufgrund verschiedener partikularer Interessen, divergie-
render religioser oder weltanschaulicher Auffassungen, konkurrieren-
der politischer Positionen oder den unterschiedlichen Vorstellungen
von einem guten und gerechten Leben in einer Gesellschaft der Fall.

Folglich wire es irrig, auf ein absolutes Einvernehmen beziiglich
der Geltung ethisch zentraler Begriffe oder dem ethisch korrekten Ge-
brauch der moralischen Prinzipien zu hoffen, da es zu ihrer Wesensart
gehort, unterschiedlich interpretiert werden konnen. Der ethische Uni-
versalismus ist deshalb auch als ein Minimalprogramm zu verstehen:
Es geht hierbei nicht um eine »Gleichmacherei< subjektiver Maximen,
die in einem uniformen Gesetz miinden sollen, sondern darum, die
»Vertriglichkeit der vielen, unauthebbar subjektiven Handlungsorien-
tierungen sicher[zu]stellen« (Bayertz 2000: 229). Aus dem ethischen
Universalismus muss also kein moralischer Rigorismus resultieren. So
dient der ethische Universalismus dazu, sich vor einem Abgleiten in
eine wie auch immer geartete Beliebigkeit zu schiitzen, ohne die Plura-
litit von Werten und Uberzeugungen zu negieren oder sich auf die
Existenz ausnahmslos giiltiger ethischer Prinzipien zu berufen. Denn
Patentlosungen sind auch mittels eines ethischen Universalismus nicht
zu haben:

»Mit der These, dass es objektiv zutreffende Antworten auf moralische Fragen
gibt, geht keineswegs die Auffassung einher, dass es stets moglich ist, sichere
und unbezweifelbare Antworten auf moralische Fragen zu geben.« (Schmidt
2009: 130)

Die daraus resultierende Attraktivitit des ethischen Relativismus
nimmt Konrad Paul Liessmann im ersten Beitrag dieses Bandes in den
Blick. Er verortet den ethischen Relativismus als die inoffizielle Dok-

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

trin pluralistischer Gesellschaften mit dem Resultat, dass schon die
Forderung, moralische Prinzipien und Werte fiir allgemeinverbindlich
zu erkldren, mit Argwohn betrachtet wird. Gleichwohl scheuen wir
uns, den ethischen Relativismus konsequent zu Ende zu denken. Denn
dann miissten wir bereit sein, u.a. die Sklaverei oder Menschenopfer zu
akzeptieren, wenn sie zur jeweiligen Kultur gehoren. Mit einer Gegen-
iiberstellung vom Kantischen Universalismus und Nietzsches Perspek-
tivismus fithrt Liessmann dies anschaulich vor Augen: Kant pladiert
dafiir, dass eine Moral nicht nur fiir eine Gruppe gelten oder sich nach
den Interessen des Einzelnen richten kann, sondern immer heil3t, sich
einem bestimmten Prinzip zu unterwerfen. Nietzsche hingegen lehnt
alle moralischen Bestimmungen ab, da diese immer nur vom Stand-
punkt des Individuums abhingig sein konnen und zudem nur ein
Schutzmantel fiir die Schwachen sind. Solch ein Perspektivismus liefe
letztlich auf eine Entmoralisierung der Gesellschaft hinaus. Folglich ist
nach Liessmann im Umgang mit der Moral héchste Vorsicht geboten,
da die ihr zugrundeliegenden Motive eher verdeckt als offen ausge-
driickt werden.

Der ethische Relativismus besitzt zudem auch eine Bedeutung fiir
den Umgang mit der Verantwortung, auf die im Folgenden kurz einge-
gangen werden soll. Grundsitzlich wird unter dem Begriff der Verant-
wortung im reflexiven Sinn das Sich-Rechtfertigen-Kénnen und -Miis-
sen verstanden. Damit er6ffnet sich die Mdoglichkeit, einen Menschen
mit den Folgen seines Handelns (wozu auch das Unterlassen zihlt) zu
konfrontieren und eine Legitimation dafiir zu verlangen. Die einzelnen
Akteure sind folglich gezwungen, die Verantwortung fiir ihr Handeln
zu ibernehmen und dieses zu begriinden. So ldsst sich kldren, welche
Akteure wofiir verantwortlich sind. Um diese Fragen angemessen kla-
ren zu konnen, wird Verantwortung als ein mehrstelliger Relationsbe-
griff gefasst, der mindestens drei Elemente umfasst: das Verantwor-
tungssubjekt (Wer ist verantwortlich?), den Verantwortungsbereich
(Wofiir ist jemand verantwortlich?) und die Verantwortungsinstanz
(Wem gegeniiber ist jemand verantwortlich?) (vgl. Werner 2011: 542).

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 17

Generell werden in Bezug auf die Verantwortung die akteursbezo-
genen Eigenschaften ebenso wie die situativen Handlungsbedingungen
mitbedacht: »Vorsatz und Absicht, Fahigkeiten und Kenntnisse, Auf-
gaben und Rollen, das Arbeitsumfeld und gesetzliche Regelungen sind
Faktoren, die bei der Verantwortungsattribution beriicksichtigt werden
miissen.« (Heidbrink 2010: 7) Der Verantwortungsbegriff ist zudem
nicht nur an ein juridisches Verstindnis gebunden oder auf die morali-
sche Grundverantwortlichkeit, die sich aus den entsprechenden Regeln
und Normen ergibt, begrenzt. Er kann zudem auch auf sozial definierte
Aufgabenfelder ausgeweitet werden, die sich durch kollektive Erwar-
tungen oder aufgrund eines freiwilligen Engagements der Akteure er-
geben. Somit lassen sich analytisch drei Grundformen der Verantwor-
tung unterscheiden, die sich freilich in der Praxis iiberlappen konnen:

»Der ethische Sinn von Verantwortung (responsibility) besteht darin, dass Ak-
teure aufgrund moralischer Prinzipien fiir die Folgen ihres Handelns einstehen.
Der rechtliche Sinn von Verantwortung (liability) liegt darin, dass Akteure
nach Maligabe von Gesetzen und Regeln sanktioniert werden konnen. Der so-
ziale Sinn von Verantwortung (accountability) ist dadurch gekennzeichnet, dass
Akteure sich aufgrund von bestehenden Erwartungen oder personlicher Bereit-
schaft um die nicht selbstverstidndliche Erfiillung von Aufgaben kiimmern.«
(A.a.0.:8)

Aus einer ethischen Perspektive muss ein Akteur, um iiberhaupt als
Verantwortungssubjekt gelten zu konnen, tiber Willensfreiheit verfii-
gen, handlungsfihig und in der Lage sein, den moralischen Standpunkt
einnehmen zu konnen. Inwiefern der Akteur nicht nur verantwortungs-
fahig, sondern in einer konkreten Situation auch verantwortlich ist,
ldsst sich daran iiberpriifen, ob er freiwillig Verantwortung tibernom-
men hat, ihm diese automatisch zufillt oder ihm die Verantwortung
zugewiesen wurde. Den Verantwortungsbereich betreffend ist ein Ak-
teur zum einen fiir seine eigenen Handlungen und den daraus resultie-
renden Konsequenzen verantwortlich. Diese >haftende Verantwortung<
geht mit der negativen Pflicht einher, andere nicht zu schéddigen und

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

folglich nicht verantwortungslos zu handeln. Aus ihr folgt eine retros-
pektive Verantwortung fiir die Vergangenheit, also fiir bereits eingetre-
tene Konsequenzen, die i.d.R. unumstritten ist. Zum anderen kann ein
Akteur dafiir verantwortlich sein, dass Auftreten von Ereignissen zu
verhindern oder deren Konsequenzen abzumildern. Diese >sorgende
Verantwortung< — »die als Pflicht anerkannte Sorge um ein anderes
Sein« (Jonas 1984: 391) geht mit der positiven Pflicht zu helfen einher
und verlangt entsprechend aktives Eingreifen, dessen Verpflichtungs-
grad allerdings umstritten ist. Aus ihr folgt eher die prospektive Ver-
antwortung fiir zukiinftige Ereignisse. Schlielich ist zur Verantwor-
tungsinstanz anzumerken, dass Akteure gegeniiber anderen Personen,
aber auch vor dem Hintergrund bestimmter WertmaBstibe (z. B. das
Recht oder die Moral) verantwortlich sein konnen. Insbesondere die
Zuschreibung moralischer Verantwortung ist dabei problematisch:
Wenn nicht klar ist, ob ein moralisches Gesetz tiberhaupt existiert und
folglich moralische Regeln und Normen scheinbar nur auf einer kon-
tingenten Grundlage beruhen, stellt sich die Frage, wie ein moralischer
Mafstab dann noch universell und allgemeinverbindlich sein kann.
(Vgl. Neuhduser 2011: 120f.)

Hier ist schlieBlich der Punkt benannt, an dem die Konzeptionen
des Relativismus, Universalismus und Perspektivismus auch dariiber
auseinandergehen, vor welcher Instanz sich ein moralischer Akteur zu
verantworten hat. Wihrend ethische Relativisten, wie gezeigt, immer
die soziale Umwelt, in die ein Akteur eingebettet ist, zur Verantwor-
tungsinstanz erkoren, wird ein ethischer Universalist hingegen auf all-
gemeingiiltigen Werten und Normen als Verantwortungsinstanz behar-
ren, und ein Vertreter eines Nietzscheanischen Perspektivismus wird
nur sich selbst als Verantwortungsinstanz akzeptieren. Diese letztge-
nannte Form der Verantwortung ist allerdings wenig sinnvoll, da Ver-
antwortung mit zur Verwirklichung einer menschenwiirdigen Welt bei-
tragen soll und deshalb nur unter Einbezug der Mitwelt einen Sinn er-
gibt (vgl. Prechtl 2008). Sich dieser gegeniiber verpflichtet und ver-
antwortlich zu fiihlen, unabhéngig von Belohnungen oder Strafen oder

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 19

der Ubernahme von formalen Zustindigkeiten (vgl. Hoffe 2008: 327),
zeichnet den moralischen Menschen aus:

»Sich iiberhaupt jemandem gegeniiber zu verantworten — egal, auf welche
Normen dabei explizit Bezug genommen wird — setzt ndmlich immer schon
eine grundlegende Form der Anerkennung des Gegeniibers als eines gleichbe-
rechtigten Dialogpartners voraus, dem gegeniiber ich zur Einhaltung der dia-
logkonstituierenden Normen und zur Wahrung der Bedingungen des Sich-
Rechtfertigen-Konnens verpflichtet bin.« (Werner 2011: 547)

Die bereits angesprochene Deutungsvielfalt moralischer Prinzipen, die
in modernen pluralistischen Gesellschaften keinen umfassenden Kon-
sens in Fragen der Moral erwarten lésst, fithrt dazu, dass »wir im Hin-
blick auf die normative Seite der Verantwortung auch in Zukunft mit
gravierenden Differenzen leben miissen.« (Bayertz 2010: 2862) Das
betrifft nicht allein moralische Verantwortlichkeiten, sondern ebenso
viele der >nicht-moralischen< Verantwortlichkeiten die, wenn auch nur
begrenzt, indirekt moralisch relevant sein konnen; etwa in der Rolle
eines Familienmitglieds oder als Staatsbiirger/Staatsbiirgerin (vgl.
Werner 2011: 546). Die folgenden drei Beitrdge dieses Bandes widmen
sich unterschiedlichen Aspekten solcher Verantwortlichkeiten:

Barbara Bleisch nimmt die hidufig geduBerte Klage iiber den ver-
meintlichen >Niedergang der Familie< und die Sorge iiber das Schwin-
den verldsslicher gegenseitiger Fiirsorge zum Anlass um zu fragen, ob
Familie verpflichtet und wenn ja, wozu. Die Familie als normatives
Ideal wird hier anhand der konkreten Frage, ob erwachsene Kinder
ihren Eltern etwas schulden, diskutiert. Als mogliche Begriindungen
fir die Verpflichtung von Kindern gegeniiber ihren Eltern benennt
Bleisch das Schuldnermodell, die Verpflichtung zur Dankbarkeit sowie
das relationale Modell. Das Schuldnermodell eignet sich nicht als Be-
griindung einer Verpflichtung von Kindern gegeniiber ihren Eltern, da
dieser familidren Konstellation der Vergleichsmafstab, die exakte Be-
stimmung reziproker Leistungen sowie die Vereinbarung typischer
Schuldner-Gliubiger-Verhéltnisse fehlen bzw. sich diese nicht be-

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

stimmen lassen. Ebenso erweist sich die Verpflichtung aus Dankbar-
keit als Irrweg zur Begriindung kindlicher Pflichten gegeniiber ihren
Eltern. Uberzeugend fithrt sie aus, dass diese Transaktionsmodelle
nicht zur Familie passen und schlédgt deshalb einen Perspektivwechsel
hin zu einem relationalen Modell der Moral vor, das auf der Beziehung
zwischen Kindern und Eltern beruht und der spezifischen Verletzlich-
keit Rechnung trégt.

Herfried Miinkler richtet im anschlieBenden Beitrag den Blick auf
die Biirgerverantwortung und reflektiert kritisch, was diese Form der
Verantwortung impliziert und welche Voraussetzungen dafiir notwen-
dig sind, damit Biirgerverantwortung nicht nur vom politischen System
eingefordert, sondern diese auch tatsichlich von Biirgerinnen und Biir-
gern iibernommen wird. Bestechend zeigt Miinkler auf, warum eine
funktionierende Demokratie sehr viel leichter zu haben und auch auf
Dauer zu stellen ist als eine vitale Zivilgesellschaft. Wihrend in der
Demokratie die Macht und Verantwortung vom Volk entweder direkt
an Personen oder Parteien verteilt wird, sich letztlich jedoch im techni-
schen Wahlakt erschopft, so tibernimmt der Biirger selbst politische
Verantwortung, indem er am Politikprozess partizipiert und mitbetei-
ligt ist. Dafiir benotigt er allerdings nicht nur Zeit, sondern muss auch
iiber kognitive, habituelle und prozedurale sowie sozialmoralische
Kompetenzen verfiigen. Deshalb darf der Populismus auch nicht mit
Biirgerverantwortung verwechselt werden, wie auch der Wutbiirger in
keiner Weise biirgerschaftliches Engagement verkorpert. Der wenig
optimistischen Diagnose, dass die einst komplementire Beziehung
zwischen »Volk« und »Biirgerschaft« — oder Demokratie und Zivilge-
sellschaft — in ein zunehmend antagonistisches Verhéltnis umzuschla-
gen droht, kann nach seiner Meinung nur dadurch begegnet werden, so
viele wie moglich in die Biirgerverantwortung einzubinden.

Abschliefend erortert Susan Neiman anschaulich, warum eine
Auseinandersetzung mit der Vergangenheit unverzichtbar ist. Ausge-
hend von einem Vergleich der Vergangenheitsaufarbeitung in Deutsch-
land, GroBbritannien und den USA zeigt sie auf, dass ohne einen
Riickbezug auf die historische Vergangenheit ein verantwortungsbe-

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 21

wusstes Handeln in der Gegenwart wie auch in der Zukunft nicht mog-
lich ist. Wenngleich das Ausblenden der historischen Vergangenheit
einen Erleichterungseffekt fiir das gegenwirtige Handeln darstellen
kann, so birgt es doch auch eine Gefahr. Ndmlich die Frage zu iiberge-
hen, wozu wir, auch aus der Vergangenheit heraus, verpflichtet sind.
Der Rat, die Vergangenheit auf sich beruhen zu lassen und den Blick
einfach nur nach vorn zu richten, kann nicht einmal in der Individual-
psychologie etwas nutzen, und schon gar nicht in der Politik. Denn oh-
ne eine angemessene Aufarbeitung der Vergangenheit wird diese eine
offene Wunde fiir jede Demokratie bleiben. So sieht Neiman in der
Vergangenheitsaufarbeitung eine Art von moralischem Training, das
uns nicht nur helfen kann, >einfache< Ausprigungen des Bosen zu er-
kennen, sondern ebenso seine komplexen Formen.

Zusammengefasst zeigen die in diesem Band versammelten Beitrige
die Schwierigkeit und zugleich Notwendigkeit auf, uns mit Rawls’
Faktum eines verniinftigen Pluralismus angemessen auseinanderzuset-
zen und zu versuchen, niher zu bestimmen, welche moralische Ver-
antwortung daraus folgt; fiir die individuelle Verantwortung ebenso
wie fiir die kollektive Verantwortung. Das setzt zwingend die Bereit-
schaft zur Deliberation ebenso voraus, wie eine Distanzierung von
eigenen Interessen, um so eine gemeinsame Praxis zu ermdglichen
(vgl. Nida-Riimelin 2011: 179). Anders formuliert:

»Die Einsicht, dall wir unsere Welt gestalten und es folglich mit zu rechtferti-
genden Entscheidungen zu tun haben, sollte Anla geben, sich auf Diskurse
und gute Griinde Anderer einzulassen, Differenz ernst zu nehmen und ihr ge-
biihrend Platz zu schaffen.« (Plimacher 2000: 264)

Dafiir sind universelle moralische Regeln unverzichtbar. Ob diese in-
haltlich positiv oder negativ bestimmt werden, sich also auf die Forde-
rung des >Guten« oder auf den Schutz vor dem >Bdsenc< beziehen (vgl.
Gert 1983) bzw. als Mischform konzipiert werden, muss die weitere
moralphilosophische Diskussion zeigen. Ohne universelle moralische

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

Regeln kann allerdings eine universelle Wertschidtzung Anderer nicht
zur Pflicht erhoben werden und miindet allzu oft in Lippenbekenntnis-
sen.

AbschlieBend mochten wir der Karl Ziind Stiftung Dank sagen, ohne
deren grofziigige Unterstiitzung die Realisierung dieses Bandes nicht

moglich gewesen wire.

Le Prese/Balgach im Januar 2017

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 23

LITERATUR

Bayertz, Kurt (2010): »Verantwortung«, in: Hans Jorg Sandkiihler
(Hg.), Enzyklopidie Philosophie, Bd. 3, Hamburg, S. 2860-2863.

Bayertz, Kurt (2000): »Sind Pluralismus und Universalismus unver-
einbar?«, in: Pliimacher/Schiirmann/Freudenberger, Herausforde-
rung Pluralismus. Festschrift fiir Hans Jorg Sandkiihler, S. 221-
229.

Benda-Beckmann von, Franz (2009): »Moralischer Relativismus: Eine
rechtsethnologische Perspektive«, in: Ernst, Moralischer Relati-
vismus, S. 13-27.

Braun, Florian (2016): Der ethische Relativismus als Herausforderung
fiir die ethischen Theorien, Marburg.

Dworkin, Ronald (2012): Gerechtigkeit fiir Igel, Berlin.

Ernst, Gerhard (2009): »Normativer und metaethischer Relativismus«,
in: Ders., Moralischer Relativismus, S. 181-191.

Ernst, Gerhard (Hg.) (2009): Moralischer Relativismus (ethica, Bd.
17), Paderborn.

Freudenberger, Silja (2000): »Relativismus und Pluralismus«, in: Plii-
macher/Schiirmann/Dies., Herausforderung Pluralismus. Festschrift
fiir Hans Jorg Sandkiihler, S. 25-36.

Fenner, Dagmar (2008): Ethik. Wie soll ich handeln?, Tiibingen/Basel.

Foot, Philippa (1997): Die Wirklichkeit des Guten. Moralphilosophi-
sche Aufsitze, Frankfurt a.M.

Gert, Bernard (1983): Die moralischen Regeln. Eine neue rationale
Begriindung der Moral, Frankfurt a.M.

Gowans, Chris (2015): »Moral Relativism, in: Stanford Encyclopedia
of Philosophy, http://plato.stanford.edu/entries/moral-relativism/
vom 12.12.2016.

Halbig, Christoph (2009): »Realismus, Relativismus und das Argument
aus der Relativitit«, in: Ernst, Moralischer Relativismus, S. 99-116.

Harman, Gilbert (2015): »Moral Relativism Is Moral Realism«, in:
Philosophical Studies 172 (4), S. 855-863.

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

Heidbrink, Ludger (2010): Die Rolle des Verantwortungsbegriffs in
der Wirtschaftsethik, Workingpaper des CRR (Center for Respon-
sibility Research) Nr. 9, Essen.

Hoffe, Otfried (2009): Lebenskunst und Moral oder Macht Tugend
gliicklich?, Miinchen.

Hoffe, Otfried (2008): »Verantwortung«, in: Ders. (Hg.), Lexikon der
Ethik, 7., neubearb. u. erw. Aufl., Miinchen, S. 326-327.

Jonas, Hans (1984): Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik
fiir die technologische Zivilisation, Frankfurt a.M.

Mackie, John Leslie (2008): Ethik. Die Erfindung des moralisch Rich-
tigen und Falschen, Stuttgart.

Neuhéduser, Christian (2011): »Verantwortung«, in: Ralf Stoecker/
Ders./Marie-Luise Raters (Hg.): Handbuch Angewandte Ethik,
Stuttgart/Weimar, S. 120-125.

Nida-Riimelin, Julian (2011): Verantwortung, Stuttgart.

Nunner-Winkler, Gertrud (2009): »Moralischer Relativismus — ein
iberzogenes Deutungsmuster«, in: Ernst, Moralischer Relativis-
mus, S. 29-54.

Pabst, Volker (2016): »Ein Kindsmord am Ende der Welt«, in: NZZ
Nr. 66, 237. Jg., 19.03.2016, S. 5.

Plimacher, Martina (2000): »Pluralismus und Toleranz«, in: Dies./
Schiirmann/Freudenberger, Herausforderung Pluralismus. Fest-
schrift fiir Hans Jorg Sandkiihler, S. 255-266.

Pliimacher, Martina/Schiirmann, Volker/Freudenberger, Silja (Hg.)
(2000): Herausforderung Pluralismus. Festschrift fiir Hans Jorg
Sandkiihler, Frankfurt a.M. u.a.

Prechtl, Peter (2008): »Verantwortung«, in: Ders./Franz-Peter Burk-
hardt (Hg.), Metzler Lexikon Philosophie. Begriffe und Definitio-
nen, 3., erw. u. aktual. Aufl., Stuttgart/Weimar, S. 645.

Quante, Michael (2008): Einfiihrung in die Allgemeine Ethik, 3. Aufl.,
Darmstadt.

Rippe, Klaus Peter (1993): Ethischer Relativismus. Seine Grenzen —
seine Geltung, Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich.

Rawls, John (1998): Politischer Liberalismus, Frankfurt a.M.

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 25

Scanlon, Thomas M. (1998): What We Owe to Each Other, Cam-
bridge/Mass.

Schmidt, Thomas (2009): »Die Herausforderung des ethischen Relati-
vismus, in: Ernst, Moralischer Relativismus, S. 117-137.

Shakespeare, William (2016): Die Fremden. Fiir mehr Mitgefiihl, hrsg.
u. iibersetzt von Frank Giinter. Mit einem Vorwort von Heribert
Prantl, Miinchen.

Werner, Micha H. (2011): »Verantwortung«, in: Marcus Diiwell/
Christoph Hiibenthal/Ders. (Hg.), Handbuch Ethik, 3., aktual.
Aufl., Stuttgart/Weimar, S. 541-548.

Williams, Bernard (2007): Der Begriff der Moral. Eine Einfiihrung in
die Ethik, Stuttgart.

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethischer Relativismus —
alles eine Frage der Perspektive?

KONRAD PAUL LIESSMANN

In einer pluralistischen und multikulturellen Gesellschaft ist der ethi-
sche Relativismus so etwas wie die inoffizielle Doktrin, die unausge-
sprochen die Moraldiskurse solch einer Gesellschaft grundiert und
strukturiert. Dass Menschen, Individuen wie Gruppen, unterschiedliche
Vorstellungen von einem guten Leben, von Sitte und Moral haben, sei-
en diese religios oder weniger religios geprégt, und dass es zu den Ge-
boten der Toleranz gehort, diese Unterschiedlichkeit zu respektieren,
gehort zum Common Sense einer spataufgeklérten Zivilisation. Allein
das Ansinnen, moralische Prinzipien oder Werte als allgemeinverbind-
lich zu erkldren, muss sich in der Regel dem Vorwurf des Eurozen-
trismus und moralischen Imperialismus aussetzen. Dass Moralvorstel-
lungen unterschiedlicher Gruppen, Milieus und Religionen gleichbe-
rechtigt nebeneinander existieren sollen und dass es hier keine Domi-
nanzanspriiche geben darf, gilt vielen als notwendige Voraussetzung
fiir das einigermallen friedliche Zusammenleben von Menschen, die
aus heterogenen Kulturen stammen. Nicht einmal die Menschenrechte
sind davor gefeit, als Ausdruck einer westlichen und damit partikularen
Moralvorstellung zu gelten, die keine universelle Giiltigkeit beanspru-
chen kann. Der ethische Relativismus erscheint so als gleichermaBen
verniinftig wie human, als Ausdruck von Toleranz und Verstindigung.

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | KONRAD PAUL LIESSMANN

Der ethische Relativismus ist keine Erfindung unserer Zeit. Der lo-
cus classicus dieses Konzeptes findet sich bei dem antiken Geschichts-
schreiber Herodot:

»[...] wenn man den Menschen unter allen Sitten und Briauchen die Wahl lief3e,
wiirden sie schlielich alle ihre eigenen wihlen. Jeder hilt eben seine fiir die
besten. Darum wird auch kein verniinftiger Mensch damit seinen Spott treiben.
Dal} alle Volker so iiber ihre Sitten denken, kann man aus vielem schlie3en,
vornehmlich aber aus folgendem: Als Konig Dareios die Griechen an seinem
Hofe fragte, um welchen Preis sie sich bereit finden, ihre toten Viter zu essen,
sagten sie, dazu wiirden sie sich fiir kein Geld verstehen. Darauf liel er Inder
kommen, Kallatier, wie sie heilen, welche ihre toten Eltern essen, und fragte
sie in Gegenwart jener Griechen mit Hilfe eines Dolmetschers, um welchen
Preis sie ihre toten Viter mit Feuer verbrennen wiirden; die aber schrien vor
Entsetzen und baten ihn, um Gottes willen nur solche Worte nicht in den Mund
zu nehmen. Gegen die Sitte ist eben nicht anzukommen, und ich glaube, Pindar
hat recht, wenn er die Sitte Konig tiber alle nennt.« (Herodot 1985, 38. Kapitel,
Bd. I: 212)

Herodots vielzitierte Beispiele scheinen fiir sich zu sprechen. Ihre Sit-
ten und Gebriuche stellen die Menschen iiber alles, und diese Sitten
sind von Kultur zu Kultur vollig verschieden. Jeder ethische Relati-
vismus geht von dieser Voraussetzung aus und handelt sich damit eini-
ge unangenehme Konsequenzen ein. Das Bild einer homogenen Kul-
tur, die durch einen von allen akzeptierten Kodex von Sitten zusam-
mengehalten werde, stimmte so wahrscheinlich schon in der Antike
nicht. In einer Zeit, in der es um Moralitit im Hinblick auf individuel-
les und selbstbestimmtes Handeln geht, ist der Vorschlag, sich an den
Normen einer Gemeinschaft zu orientieren, mit einer Reihe zusétzli-
cher Fragen behaftet. Geht man davon aus, dass alle diese Normen
gleichwertig sind und es keinen verniinftigen Grund gibt, die normati-
ve Ordnung einer Gemeinschaft der einer anderen vorzuziehen, ent-
scheiden letztlich die Zufilligkeit der Geburt und vielleicht noch dsthe-
tische Priferenzen iiber die Moral. Geht man aber davon aus, dass die-

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHISCHER RELATIVISMUS | 29

se normativen Ordnungen nur in bestimmten Bereichen gleichwertig
sind, in Grundsatzfragen wie den Menschenrechten aber keine Kontin-
genz und Beliebigkeit geduldet werden konne, weil diese unbedingt
und universell gelten, hat man den Boden des ethischen Relativismus
auch schon wieder verlassen. Auch derjenige, der andere normative
Ordnungen akzeptiert, weil dies aus dem unbedingten Prinzip der Tole-
ranz folgt, ist kein strenger Relativist, da Toleranz fiir ihn ein unbe-
dingtes Prinzip darstellt.

Der konsequente ethische Relativismus muss vorab also den Gel-
tungsbereich bestimmen, innerhalb dessen die Sitten und normativen
Ordnungen als gleichwertig zu gelten haben. Gilt dies fiir eine Gesell-
schaft, eine partikulare Kultur, einen bestimmten geographischen
Raum oder eine bestimmte historische Zeit? Ein ethischer Relativist
miisste konsequent die Handlungen von Menschen immer im Rahmen
ihres eigenen moralischen Bezugssystems messen und nicht an Nor-
men anderer Zeiten oder anderer sozialer Systeme. Fiir die Mitglieder
einer Mafiafamilie wiirde dann das biirgerliche Recht nicht gelten, fiir
im Rassismus ihrer Zeit befangene Kolonialherren wére die moralische
Kritik eines spiteren Jahrhunderts unangemessen. Will man dies nicht
akzeptieren, bleibt nichts anderes iibrig, als nach einem Ma@stab zu su-
chen, an dem sich die unterschiedlichen moralischen Konzepte und
Wertordnungen messen und vergleichen lassen. Dann aber verldsst
man den Boden des ethischen Relativismus.

Die Schwierigkeit, einen ethischen Relativismus konsequent
durchzuhalten, deutet sich vielleicht schon in jenem Hinweis auf Pin-
dar an, den Herodot in seinen Historien gibt. Offensichtlich bezieht er
sich auf das Fragment 169, das in der Ubersetzung Holderlins folgen-
dermal3en lautet:

»Das Hochste
Das Gesetz,

Von allen der Konig, Sterblichen und

Unsterblichen; das fiihrt eben

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | KONRAD PAUL LIESSMANN

Darum gewaltig
Das gerechteste Recht mit allerhochster Hand.« (Pindar, Fragment 169, 1988:
291)

Pindar spricht hier von nomos, das Gesetz, aber auch Brauch bedeuten
kann. Der Hinweis, dass dieses Gesetz iiber den Sterblichen und Un-
sterblichen steht, deutet eher eine absolute Verbindlichkeit dieses Sit-
tengesetzes an denn seine Beschridnkung auf einen bestimmten Kultur-
kreis. Dieses Gesetz steht iiber allen, es miissen sich ihm sogar die
Gotter unterwerfen und es wiére damit nicht nur ein Ausdruck einer
zeitlich, kulturell oder regional beschrinkten Giiltigkeit.

Tatséchlich stellt das Konzept des ethischen Relativismus einen lo-
gischen Selbstwiderspruch dar. Denn der Anspruch jeder Ethik muss es
sein, Mafstibe des moralisch guten Handelns zu finden, die iiber die je
vorhandenen Sitten und Traditionen hinausgehen und diese selbst mo-
ralisch verhandelbar machen. Eine Ethik, die nicht universalistisch ar-
gumentiert, ist keine Ethik. Als Gegenentwurf zu einer universalisti-
schen Ethik, ob diese nun im Sinne Immanuel Kants oder des Ultilita-
rismus gedacht wird, kann kein ethischer Relativismus konzipiert wer-
den, sondern nur eine Position der Amoral, wie sie Friedrich Nietzsche
experimentell durchdacht hat. Im Folgenden soll nun knapp ein Uni-
versalismus Kantischer Prigung mit Nietzsches amoralischen Perspek-
tivismus kontrastiert werden, um zu verdeutlichen, in welche Richtun-
gen das Paradox des ethischen Relativismus aufgelost werden kann.

DER ETHISCHE UNIVERSALISMUS
KANTISCHER PRAGUNG

Kants Moralphilosophie, wie er sie in der Kritik der praktischen Ver-
nunft und in der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten und in der
Metaphysik der Sitten formuliert hatte, geht davon aus, dass eine Mo-
ral, die das Zusammenleben einer partikularen Gemeinschaft regelt, so
wenig verallgemeinerungsfihig ist wie eine Moral, die nur von subjek-

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHISCHER RELATIVISMUS | 31

tiven Bediirfnissen und Interessen geprigt ist. Eine Moral, die nur fiir
eine Gruppe gilt oder den Interessen eines Einzelnen gehorcht, verfehlt
nach Kant die Idee von Moral, der es um das Gute schlechthin gehen
muss. Sehr wohl ist es aber das Subjekt, dass durch eine verallgemei-
nerungsfdahige Moral jenen Maf3stab in die Hand bekommt, der es ihm
erlaubt, kontingente und begrenzte Formen der Moral wie religios fun-
dierte oder gruppenspezifische Ethiken auf ihre Giiltigkeit und Zumut-
barkeit hin zu iiberpriifen.

Gemil seinem transzendentalphilosophischen Programm fragt
Kant also zuerst einmal nach den Bedingungen der Moglichkeit von
Moral iiberhaupt. Von Moralitidt oder Sittlichkeit zu sprechen, ergibt,
so Kant, tiberhaupt nur dann einen Sinn, wenn es um das Gute an sich
geht — das besagt noch nichts dariiber, ob dieses Gute dann auch ver-
wirklichbar ist. Was aber ist dieses Gute? In seiner Grundlegung zur
Metaphysik der Sitten hat Kant darauf eine ebenso einfache wie um-
werfende Antwort gegeben: »Es ist iiberall nichts in der Welt, ja iiber-
haupt auch aufler derselben zu denken moglich, was ohne Einschrin-
kung fiir gut konnte gehalten werden, als allein ein guter Wille.« (Kant
1974: 18) Man sollte sich diesen Eingangssatz in all seiner verklausu-
lierten Klarheit, aber auch mit all seinem Anspruch auf der Zunge zer-
gehen lassen. Nirgendwo im Universum lisst sich etwas Gutes denken
auller ein guter Wille. Und Kant wei3 auch, warum — alle anderen
Vermogen des Menschen konnen nédmlich auch bose sein:

»Verstand, Witz, Urteilskraft, und wie die Talente des Geistes sonst heiflen
mogen, oder Mut, Entschlossenheit, Beharrlichkeit im Vorsatze, als Eigen-
schaften des Temperaments, sind ohne Zweifel in mancher Absicht gut und
wiinschenswert; aber sie konnen auch duflerst bose und schidlich werden, wenn
der Wille, der von diesen Naturgaben Gebrauch machen soll und dessen eigen-
tiimliche Beschaffenheit darum Charakter heifit, nicht gut ist.« (Ebd.)

Schwer, dem zu widersprechen. Die Schwierigkeiten, aus den Tugen-
den das Gute abzuleiten, bestanden und bestehen ja nicht zuletzt darin,
dass diese das Gute noch nicht garantieren. Der brillanteste Verstand,

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | KONRAD PAUL LIESSMANN

die groBte Tapferkeit, auch Treue, ja sogar Selbstlosigkeit konnen fiir
verbrecherische Ziele eingesetzt werden, wie nicht zuletzt die jiingste
Geschichte eindriicklich demonstrierte. Kant bezieht in diese Kritik
auch die antiken Tugenden ein, wie iiberhaupt diese Uberlegungen eine
feinsinnige Kritik an der Aristotelischen Ethik, die ja das rechte Maf3
zwischen extremen Affekten als Tugend pries, darstellen:

»MiBigung in Affekten und Leidenschaften, Selbstbeherrschung und niichterne
Uberlegung sind nicht allein in vielerlei Absicht gut, sondern scheinen sogar
einen Teil vom innern Werte der Person auszumachen; allein es fehlt viel dar-
an, um sie ohne Einschriankung fiir gut zu erkldren (so unbedingt sie auch von
den Alten gepriesen worden). Denn ohne Grundsitze eines guten Willens kon-
nen sie hochst bose werden, und das kalte Blut eines Bdsewichts macht ihn
nicht allein weit gefdhrlicher, sondern auch unmittelbar in unsern Augen noch
verabscheuungswiirdiger, als er ohne dieses dafiir wiirde gehalten werden.«
(A.a.0.: 18f.)

Was Kant mit den letzten Sdtzen formuliert, ist nur zu bekannt: der ge-
niale Verbrecher. Ob der, der seine guten Anlagen, seine Intelligenz,
sein Aussehen, seine Kreativitit, fiir das Bose einsetzt, tatsachlich ver-
abscheuungswiirdiger ist als der, der hisslich und dumm aus dumpfen
Triebe handelt, bleibe einmal dahingestellt. Immerhin: Kant ging da-
von aus, dass weder Eigenschaften, noch bestimmte Tugenden, noch
bestimmte Zwecksetzungen, noch bestimmte Emotionen oder Bediirf-
nisse an sich gut seien, da sie sich unter bestimmten Bedingungen als
schidlich oder bose erweisen konnen. Alle Versuche der Tradition, das
Gute inhaltlich zu bestimmen, kranken nach Kant daran, dass immer
Situationen denkbar sind, in denen sich das Gute in sein Gegenteil ver-
kehrt. Keine Eigenschaft des Menschen ist davor gefeit, von ihm selbst
in boser Absicht missbraucht zu werden. Der einzige Punkt, an dem
das Gute rein ist, ist der Wille, der allen Handlungen, Interessen, Nei-
gungen und Eigenschaften vorausgeht. Wer nicht gut sein will, kann
noch so vortrefflich sein, er ist nicht gut. Der Wille erst ermoglicht das
Gutsein. Nur er kann tatsidchlich gut sein. Was aber ist ein guter Wille?

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHISCHER RELATIVISMUS | 33

Kant war weit davon entfernt, eine rein subjektive Regung, wie sie
sich oft in der entschuldigenden Formel, man habe es ohnehin gut ge-
meint, kundtut, mit dem guten Willen zu identifizieren. Nicht jede
Meinung, nicht jede Absicht, die sich gut diinkt, ist ein guter Wille.
Der gute Wille ist dadurch gekennzeichnet, dass er tatsdchlich das Gute
um seiner selbst willen will. Also jenes Gute will, das unter allen Um-
stinden, zu allen Zeiten, an allen Orten und fiir jeden als gut gelten
soll. Kaum jemand hat so sehr wie Kant die Verallgemeinerungsfahig-
keit zur Bedingung der Moglichkeit von Moral erhoben. Was gut ist,
ist schlechterdings gut und duldet keine Ausnahmen. Das bedeutet,
dass letztlich nur solche Handlungen gut genannt werden konnen, die
um ihrer selbst willen gut sind. Und dieser Wille ist auch dann gut,
wenn es ihn in der Wirklichkeit an Moglichkeiten fehlt, sich durchzu-
setzen:

»Wenn gleich durch eine besondere Ungunst des Schicksals, oder durch kérgli-
che Ausstattung einer stiefmiitterlichen Natur, es diesem Willen génzlich an
Vermogen fehlete, seine Absicht durchzusetzen; wenn bei seiner grofiten Be-
strebung dennoch nichts von ihm ausgerichtet wiirde, und nur der gute Wille
(freilich nicht etwa ein bloBer Wunsch, sondern als die Aufbietung aller Mittel,
so weit sie in unserer Gewalt sind) iibrig bliebe: so wiirde er wie ein Juwel
doch fiir sich selbst gldnzen, als etwas, das seinen vollen Wert in sich selbst
hat.« (A.a.0.: 19.)

Das Gute kann also nur das sein, das allgemein und um seiner selbst
willen gilt. Dieses Gute will der gute Wille. Er will also das schlecht-
hin Unbedingte und Verallgemeinerungsfihige. Verallgemeinerungs-
fahig aber ist allein das Verniinftige. Alle anderen Moglichkeiten, an
denen sich das Gute orientieren konnte, sind ndmlich letztlich partiku-
lar, gelten nur fiir bestimmte Menschengruppen oder fiir bestimmte Si-
tuationen. Religiose Vorschriften gelten nur fiir die Angehorigen dieser
Glaubensgemeinschaft, der Moralkodex einer kriminellen Vereinigung
gilt nur fiir deren Mitglieder. Nur das Verniinftige kann — weil nach
Kant die Vernunft das einzige ist, das alle Menschen miteinander teilen

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | KONRAD PAUL LIESSMANN

— zur Grundlage einer allgemeinen Moral gemacht werden. Der gute
Wille will also das Allgemeine, weil es das Verniinftige ist, und er will
das Verniinftige, weil es das Allgemeine ist. Gut handelt also derjeni-
ge, der will, dass alle verniinftigen Wesen den Beweggriinden seines
Handelns zustimmen konnen. Diesem Gedanken hat Kant in seinem
beriihmt-beriichtigten kategorischen Imperativ eine gleichermalien
prézise wie umstrittene Formulierung verschafft: »[...] handle nur nach
derjenigen Maxime, durch die du zugleich wollen kannst, daf} sie ein
allgemeines Gesetz werde.« (A.a.0.: 19.) Kategorisch, also unbedingt,
gilt dieser Imperativ, weil er keinen weiteren Bestimmungen mehr
unterliegt, im Gegensatz zu den hypothetischen Imperativen, die jene
Handlungen beschreiben, die eingesetzt werden miissen, wenn be-
stimmte Ziele erreicht werden soll. Kants kategorischer Imperativ pro-
voziert natiirlich einige Missverstdndnisse. So hat Kant selbst darauf
hingewiesen, dass sein Imperativ nicht mit der Goldenen Regel — >Was
du nicht willst, dass man dir tu, das fiig auch keinem andern zu< —
gleichzusetzen ist, denn das wiirde ja zum Beispiel bedeuten, dass kein
Richter einen Angeklagten verurteilen diirfte, weil er selbst natiirlich
auch nicht verurteilt werden wollte. Dem kategorischen Imperativ geht
es zentral um Verallgemeinerung durch Verniinftigkeit, das heifit ge-
sucht werden jene Maximen, von denen angenommen werden kann,
dass es im verniinftigen Interesse aller verniinftigen Wesen liegt, ihnen
zuzustimmen. Verstoen verniinftige Wesen gegen den kategorischen
Imperativ, so zeigt sich dies iibrigens daran, dass sie sich bei dem Ver-
such, die Maxime ihres Handelns zu verallgemeinern, in einen logi-
schen Selbstwiderspruch verstricken.

Kants kategorischer Imperativ zielt also darauf ab, nur solche Ma-
ximen als moralisch gelten zu lassen, die sich dem Anspruch einer ver-
niinftigen Uberpriifung stellen. Aus Pflicht handeln heifit bei Kant ge-
nau, der Vernunft dem Vorrang vor allen anderen moglichen Motiven
des Handelns zu geben. Natiirlich kann auch eine Handlung aus einem
Gefiihl heraus fiir den Betroffenen gut sein; aber dies ist nach Kant
kein sonderliches moralisches Verdienst:

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHISCHER RELATIVISMUS | 35

»Denn Liebe als Neigung kann nicht geboten werden, aber Wohltuen aus
Pflicht selbst, wenn dazu gleich gar keine Neigung treibt, ja gar natiirliche und
unbezwingliche Abneigung besteht, ist praktische und nicht pathologische Lie-
be, die im Willen liegt und nicht im Hange der Empfindung, in Grundsitzen
der Handlung und nicht schmelzender Teilnehmung; jene aber allein kann ge-
boten werden.« (A.a.O.: 25f.)

Kant forderte also gerade nicht Leidenschaft, Mitgefiihl oder Mitleid
zur Grundlage der Moral zu machen, da diese Empfindungen kontin-
gent sind und niemandem abverlangt werden kdnnen. Nur die verniinf-
tig begriindeten Grundsitze, die, weil sie verniinftig begriindbar sind,
von jedem eingefordert werden konnen, taugen als Grundlage einer
universellen Ethik: Wohltun aus Pflicht. Keinesfalls bedeutet Handeln
aus Pflicht bei Kant, blindlings irgendwelchen staatlichen oder sonsti-
gen Autorititen zu gehorchen. Eher im Gegenteil: Nur die Vernunft
verpflichtet, nie die Institution oder die Tradition. Das gilt auch fiir
vermeintlich gottliche Gebote, deren moralische Dignitit sich erst er-
weist, wenn sie von der Vernunft auf ihre Verniinftigkeit hin iiberpriift
worden sind. Das Bose aber, so Kant, liegt nicht im Misslingen der
einen oder anderen Handlung, liegt auch nicht darin, dass wir hin und
wieder unsere Neigungen iiber unsere Vernunft stellen, sondern liegt
darin, die Eigenliebe iiber die Maximen der Vernunft zustellen.
Fraglich, ob Kants formale Bestimmung von Moral praktizierbar
ist. Immerhin sind einige seiner Uberlegungen doch ins allgemeine
Bewusstsein gelangt und mit Bestandteil zumindest der ideellen
Grundlage moderner Gesellschaften geworden. In der Rechtsprechung
etwa gehen wir selbstverstiandlich davon aus, dass eine Tat nicht nur
nach ihrem Effekt, sondern auch nach der ihr zugrundeliegenden Ab-
sicht oder Gesinnung, dem Willen, zu beurteilen ist. Und wenn eine
Formulierung des kategorischen Imperativs lautete: »Handle so, dafl du
die Menschheit, sowohl in deiner Person, als in der Person eines jeden
andern, jederzeit zugleich als Zweck, niemals blof als Mittel brau-
chest.« (A.a.0.: 61), dann bedeutet dies nichts Geringeres als die philo-
sophische Basis der Grundlegung der Menschenrechte. Denn nur wenn

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | KONRAD PAUL LIESSMANN

jeder Mensch Zweck an sich ist, kommen ihm auch unverduflerliche
Rechte zu. Kant war aber auch Realist genug um zu wissen, dass wir
uns wechselseitig immer auch als Mittel, nie nur als Zwecke an sich
behandeln und betrachten werden. Dennoch regte und regt sich in der
Philosophie immer wieder der Verdacht, dass alle Versuche, eine all-
gemeingiiltige Moral zu begriinden, ins Leere gehen miissen, weil der
Mensch schlechterdings kein moralisches Subjekt sei, sondern durch
michtige un- oder aufermoralische Motive geprigt werde, die durch
die grolen Moralsysteme nur unzureichend iibertiincht werden. Nie-
mand hat diesen Verdacht schirfer formuliert als Friedrich Nietzsche.
Nietzsche ging es dabei nicht darum, die Relativierung der einen oder
anderen Moral zu betreiben; ihm ging es um den Nachweis, dass Moral
schlechterdings immer der Ausdruck nichtmoralischer Motive sein
muss. In Nietzsches Auseinandersetzung mit Kant wird dies besonders
deutlich, vielleicht auch gerade wegen der Verzerrungen und Zuspit-
zungen, die sich Nietzsche, wie immer, zuschulden kommen lieB3.

NIETZSCHES AMORALISCHER PERSPEKTIVISMUS

Nietzsche hat Kant nicht sonderlich gemocht. Obwohl: eindeutig war
seine Haltung nicht. Immerhin nannte Nietzsche Schopenhauer seinen
Erzieher, und dieser wiederum hielt sich fiir den einzigen legitimen
Kantianer. Das Wort- und Begriffspaar »Kant und Schopenhauer« ist
bei Nietzsche dann immer auch zu finden, aber aus dem »grof3en Kant«
der frithen Jahre wurde dann zunehmend der »Konigsberger Chinesex,
der emsige und duldsame Arbeiter, fiir Nietzsche die Verkorperung
eines durch und durch akademischen, aber unphilosophischen Typus.
An Kant hat dann auch Nietzsche eine These exemplifiziert, die er
schon in seiner unzeitgeméiBen Betrachtung liber Schopenhauer als Er-
zieher formuliert hatte:

»Die einzige Kritik einer Philosophie, die moglich ist und die auch etwas be-

weist, namlich zu versuchen, ob man nach ihr leben konne, ist nie auf Universi-

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHISCHER RELATIVISMUS | 37

taten gelehrt worden: sondern immer die Kritik der Worte tiber Worte.« (Nietz-
sche 1980a: 417)

Das Verhiltnis von Nietzsche zu Kant ist natiirlich gut untersucht. Die
Konferenz >Kant und Nietzsche im Widerstreit¢, die im Jahre 2004 in
Naumburg an der Saale stattfand und deren Akte von Beatrix Him-
melmann herausgegeben wurden, beleuchtet fast alle Facetten dieses
Verhiltnisses, und Constantin Rauner (2005: 119ff.) hat dabei in einem
Totengesprdch zwischen Kant und Nietzsche zur Moralphilosophie de-
ren Standpunkte pointiert kontrastiert.

Geht es um Nietzsches Kritik an Kants Moralphilosophie, wird
gerne betont, dass diese eigentlich ihrem Gegenstand vollig unange-
messen sei. Nietzsche habe Kant zuerst psychologisiert und dann vul-
garisiert, um seine Kritik {iberhaupt platzieren zu kdnnen. Das ist nicht
ganz unrichtig, hingt aber mit Nietzsches eigenem Konzept von Kritik
zusammen. Im Gegensatz zum transzendentalphilosophischen Ansatz
Kants, der nach den Bedingungen der Moglichkeit von Moral suchte,
stellt Nietzsches genealogische Methode eine andere Frage: die nach
der Genese und der Bedeutung der Wirklichkeit von Moral. Und dies
gilt auch fiir Nietzsches Auseinandersetzung mit Kant, bei der ich drei
Zugangsweisen, die natiirlich nicht strikt zu trennen sind, unterschei-
den mochte: Einmal — im Sinne der These aus der Dritten unzeitge-
mdflen Betrachtung — die Frage nach dem Zusammenhang von Philo-
sophie und individuellem Lebensvollzug; dann die genealogische Pers-
pektive, die nach der Entstehungsgeschichte von Moralkonzepten
fragt; und dann — vielleicht ungewohnlich — doch eine systematische
Kritik, die Kants Argumentation einer immanenten Unstimmigkeit
iberfithren will. Zu diesen drei Aspekten nun einige Anmerkungen.
Nietzsche hat Kant einmal mit folgenden Worten charakterisiert:

»Kant erscheint, wenn er durch seine Gedanken hindurchschimmert, als wacker
und ehrenwerth im besten Sinne, aber als unbedeutend: es fehlt ihm an Breite
und Macht; er hat nicht zu viel erlebt, und seine Art, zu arbeiten, nimmt ihm die

Zeit, Etwas zu erleben, — ich denke, wie billig, nicht an grobe >Ereignisse< von

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | KONRAD PAUL LIESSMANN

Aussen, sondern an die Schicksale und Zuckungen, denen das einsamste und
stillste Leben verfillt, welches Musse hat und in der Leidenschaft des Denkens
verbrennt.« (Nietzsche 1980b: 286)

Und in einer Notiz aus dem Sommer 1883 hielt Nietzsche fest: »Ganz
abgesehen vom Werthe solcher Behauptungen: wie >es giebt einen ka-
tegorischen Imperativ!< kann man immer noch fragen: was sagt eine
solche Behauptung von dem Behauptenden aus.« (Nietzsche 1980c:
262). Ein Gutteil der Argumente, die Nietzsche gegen Kant vorbringt,
sind zumindest von dieser Fragestellung gefirbt. Was muss man fiir ein
Mensch sein, welche Charakterziige sind vonndten, um den Kategori-
schen Imperativ zu formulieren? Nietzsches Antwort ist klar, aber
nicht so einfach wie man glauben mochte: dieser Mensch ist namlich
durch eine eigentiimliche Mischung aus Arroganz und Servilitit ge-
kennzeichnet:

»Der Mensch muss Etwas haben, dem er unbedingt gehorchen kann< — das ist
eine deutsche Empfindung, eine deutsche Folgerichtigkeit: man begegnet ihr
auf dem Grunde aller deutschen Morallehren. [...] Sich unterwerfen, folgen, 6f-
fentlich oder in der Verborgenheit, — das ist deutsche Tugend. Lange vor Kant
und seinem kategorischen Imperativ hatte Luther aus der selben Empfindung
gesagt: es miisse ein Wesen geben, dem der Mensch unbedingt vertrauen kénne
[...]« (Nietzsche 1980b: 187f.).

Diese Sitze aus Morgenrothe demaskieren nicht nur diese Servilitit,
sondern dechiffrieren sie zugleich als sdkularisierte Gottesfurcht. In
dieser Sehnsucht nach einem unbedingt giiltigen Imperativ, dem sich
alle verniinftigen Wesen unterwerfen kénnen sollten, steckt aber auch
ein gutes Stiick Uberheblichkeit:

»Und nun rede mir nicht vom kategorischen Imperativ, mein Freund! [...] Wie?
Du bewunderst den kategorischen Imperativ in dir? Diese »>Festigkeit< deines

sogenannten moralischen Urtheils? Diese >Unbedingtheit< des Gefiihls >so wie

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHISCHER RELATIVISMUS | 39

ich, miissen hierin Alle urtheilen<? Bewundere vielmehr deine Selbstsucht dar-
in!« (Nietzsche 1980d: 562)

Der Aphorismus 335 der Frohlichen Wissenschaft, librigens iiber-
schrieben mit »Hoch die Physik!«, fiihrt diese Selbstsucht, die gleich-
zeitig ein Mangel an Selbsterkenntnis ist, plastisch vor Augen. Mag
man dies auch als psychologische Polemik abtun — zu viele Vertreter
einer rigorosen Moral weisen diese Ziige auf, als dass man sie zumin-
dest in einer lebensweltlichen Perspektive leichthin ignorieren konnte.
Zudem enthilt diese Polemik durchaus auch ein systematisches Argu-
ment: In der Forderung nach Verallgemeinerbarkeit einer Maxime ist
ein Paradoxon nicht zu umgehen ist. Entweder ist dieses Allgemeine
nicht meine Maxime, dann bin ich in ihr als motivational handelndes
Subjekt ausgeloscht, oder es ist meine Maxime, dann ist es selbstsiich-
tig, sie allen anderen anzuempfehlen. Aber die Berufung auf eine all-
gemeine Vernunft ist auch kleinlich, da ich nicht meine Maxime zu
einem Imperativ erkldre, sondern mich hinter der supponierten Allge-
meingiiltigkeit verstecke.

Dem korrespondiert auch der Aphorismus 5 der Frohlichen Wis-
senschaft, »Unbedingte Pflichten«: »Alle feinere Servilitéit hilt am ka-
tegorischen Imperativ fest und ist der Todfeind Derer, welche der
Pflicht den unbedingten Charakter nehmen wollen: so fordert es von
ihnen der Anstand, und nicht nur der Anstand.« (Ebd.: 377f.) Und in
einem Fragment aus dem Friithjahr 1880 hief3 es schon:

»Die Entstehung des kategorischen Imperativs ist nichts Erhebliches. Gewil3
wollen die Meisten einen unbedingten Befehl, ein unbedingtes Gebot lieber als
etwas Bedingtes: das Unbedingte erlaubt ihnen, den Intellekt aus dem Spiele zu
lassen und ist ihrer Faulheit geméBer; hiaufig entspricht es auch einem gewissen
Hange zur Hartnéckigkeit und gefillt den Personen, welche sich ihres Charak-
ters rithmen. « (Nietzsche 1980e: 100)

Soviel zur Psychologie Kants und des Kantianers. Nun einige Hinwei-
se auf Nietzsches genealogische Dechiffrierung des Kategorischen Im-

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | KONRAD PAUL LIESSMANN

perativs. In der Genealogie der Moral fiihrte Nietzsche die Begriffe
Schuld, Gewissen und Pflicht auf das Obligationen-Recht zuriick, auf
die Verpflichtungen, die ein Schuldner gegeniiber seinem Schuldiger
auf sich nahm, und die, »wie der Anfang alles Grossen auf Erden,
griindlich und lange mit Blut begossen worden«. Schuld bedeutet, je-
mandem etwas schuldig und damit dessen Gewalt ausgeliefert zu sein.
Pflicht bedeutet, die Riickerstattung dieser Schuld auf sich genommen
zu haben, wie weh das auch immer tun mag. Und Nietzsche kann sich
die Anmerkung nicht verkneifen, dass jene Welt der »Heiligkeit der
Pflicht« deshalb im Grunde einen »gewissen Geruch von Blut und Fol-
ter« niemals wieder ganz eingebiisst habe [..] (selbst beim alten Kant
nicht: der kategorische Imperativ riecht nach Grausamkeit ...).«
(Nietzsche 1980f: 300)

Ein Fragment aus dem Frithjahr 1885 gibt dieser genealogischen
Betrachtung noch eine andere Pointe:

»Was ist denn diese ungeheure Macht, welche dermaafen seit 2 Jahrtausenden
die Philosophen narrt und die Vernunft der Verniinftigen zu Falle bringt? Jener
Instinkt, jener Glaube, wie ihn das Christenthum verlangt: das ist der Heerden-
Instinkt selber, der Heerden-Glaube des Thiers >Mensch¢, das Heerden-
Verlangen nach der vollkommenen Unterwerfung unter eine Autoritit — (das-
selbe, was aus dem deutschen Heerden-Instinkte heraus Kant den >kategori-
schen Imperativ< getauft hat).« (Nietzsche 1980g: 446f.)

Die Pflicht, die uns zwingen will, uns einem allgemeinen Prinzip des
Sittlichen zu unterwerfen, entpuppt sich als urspriinglicher Herdenin-
stinkt, Ausdruck der Notwendigkeit, ein gemeinsames Leben mit ande-
ren Menschen zu fiihren. Die Herde ist Nietzsches genealogische Ent-
larvung fiir das, was Kant emphatisch die Idee der Menschheit nannte.
Mit der Charakterisierung jeder moralischen Gemeinschaft als Herde
hat Nietzsche allerdings auch eine selbst wiederum amoralische Diffe-
renz eingefiihrt: Die zwischen den Vielen und dem starken Einzelnen.
Moral gilt immer nur fiir Mitglieder einer Herde, nie fiir den, der sich

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHISCHER RELATIVISMUS | 41

stark genug weill, um seine Interessen jenseits der dngstlich unter dem
Schutzmantel der Moral zusammenriickenden Herde durchzusetzen.

Wirklich interessant wird es allerdings dort, wo diese genealogi-
sche Deutung in eine systematische Kritik transformiert wird. Nietz-
sche hatte schon in Menschliches, Allzumenschliches das Verallgemei-
nerungsprinzip des kategorischen Imperativs einer prinzipiellen Kritik
unterzogen:

»Die dltere Moral, namentlich die Kant’s, verlangt vom Einzelnen Handlungen,
welche man von allen Menschen wiinscht: das war eine schone naive Sache; als
ob ein Jeder ohne Weiteres wiisste, bei welcher Handlungsweise das Ganze der
Menschheit wohlfahre, also welche Handlungen tiberhaupt wiinschenswerth
seien [...].« (Nietzsche 1980h: 46)

Man konnte Nietzsche vorwerfen, dass er Kants Argumentation mit
diesem Vorwurf nicht trifft — denn nicht ein empirisch konstatiertes
>Wohlbefinden< der ganzen Menschheit, wohl aber die >Idee< der
Menschheit sollten das regulative Prinzip des Handelns abgeben.

Nietzsches Kritik ist allerdings nicht nur oberfldchlich, sondern
trifft auch einen Nerv der Kantischen Ethik. Gerade weil es fiir ihn ein
Unding ist anzunehmen, dass auch nur ein Mensch durch eine Ver-
nunftidee zu einer Handlung motiviert werden konnte, reduziert er den
Kantischen Ansatz auf das, was nach Nietzsche bei Lichte besehen da-
von librigbleibt: der Wunsch, so zu handeln, dass es allen Menschen
halbwegs gut gehe. Dieser Wunsch, obgleich er iiberdeutlich die real
existierenden Erscheinungsformen eines sittlichen Subjekts beschreibt,
ist nun freilich naiv. Den entscheidenden Einwand gegen den kategori-
schen Imperativ formulierte Nietzsche in einer Notiz aus dem Herbst
1883: »Was ich euch thun will, das konntet ihr mir nicht thun! Und
was ich nicht will, da3 ihr mir thut, warum sollte ich dies euch nicht
thun?« Und wenige Wochen spiter variierte Nietzsche: »Was ich nicht
will, da3 ihr mir thut, warum sollte ich dies nicht euch thun diirfen?
Und wabhrlich, das, was ich euch thun muf, gerade das konntet ihr mir
nicht thun!« (Nietzsche 1980c: 554; 610)

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | KONRAD PAUL LIESSMANN

Es gibt, so Nietzsche, keinen motivationslogischen Grund, das
nicht zu tun, von dem man nicht will, dass es einem angetan wird, denn
es gibt weder eine Identitit von Tun und Leiden, noch eine von Subjekt
und Objekt oder von dem Ich und dem Anderen. Es ist, so konnte man
salopp formulieren, lediglich eine strategische Machtfrage, ob ich es
mir erlauben kann, jemandem etwas anzutun, von dem ich nicht moch-
te, dass es mir selbst angetan wird. Man kann solch eine Uberlegung
im Kantischen Sinne durchaus bose nennen, denn es setzt das situative
Krifteverhiltnis iiber eine allgemeine Norm. Sofern in der Realitéit des
Handelns allerdings iiberhaupt Kalkiile entworfen werden, diirften sie
allerdings eher den Nietzscheanischen Varianten denn der Goldenen
Regel oder gar dem Kategorischen Imperativ gehorchen. Das Bose
liegt schon darin, dass es keinen Garanten fiir die tatséichliche Rezipro-
zitdt von Handlungsweisen gibt. Die Beherzigung der Kantischen Ma-
xime verlangte deshalb, sich diesen zu imaginieren: Gott. Nietzsche
wollte auf diese Illusion verzichten, das heifit auf die Vorstellung, dass
sich bose sein letztlich nicht auszahlt, weil eine transzendente Instanz
fiir Gerechtigkeit sorgt. In Jenseits von Gut und Bose konnte er deshalb
auch jenen Gedanken wagen, der jede Moral als verbotener und sub-
versiver Verdacht begleitet: »[...] nicht zu reden von den Bosen, die
gliicklich sind, — eine Species, welche von den Moralisten verschwie-
gen wird.« (Nietzsche 1980i: 56)

Im Antichrist hat Nietzsche dann die Grausamkeit des Kantischen
Pflichtbegriffs vor allem darin gesehen, dass dieser das Subjekt me-
chanisiert und letztlich seiner eigenen vitalen Interessen beraubt:

»Nichts ruinirt tiefer, innerlicher als jede >unpersonliche« Pflicht, jede Opferung
vor dem Moloch der Abstraktion. [...] Was zerstort schneller als ohne innere
Nothwendigkeit, ohne eine tief personliche Wahl, ohne Lust arbeiten, denken,
fithlen? als Automat der »Pflicht«? Es ist geradezu das Recept zur décadence,
selbst zum Idiotismus ... Kant wurde Idiot. — Und das war der Zeitgenosse
Goethes!« (Nietzsche 1980j: 177)

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHISCHER RELATIVISMUS | 43

Nietzsche, der ansonsten wenig Probleme damit hatte, den Menschen
als determiniertes Wesen, als von Notwendigkeiten Getriebenen zu se-
hen, emport sich bei dem Gedanken, dass eine vernunftgebundene
Ethik den Menschen zu einem »Automaten der Pflicht« degradieren
konnte. Und er hat zumindest in dem Sinne Recht behalten, als der
Kantische Pflichtbegriff historisch gesehen zu einem Automatismus
degradiert wurde, durch den Millionen von Menschen einem Moloch
der Abstraktion geopfert wurden. Es wire allerdings zu fragen, ob
Nietzsches vielleicht iiberempfindliche Reaktion auf Kant nicht auch
dessen Philosophie im Kern trifft: denn die von Kant postulierte Ver-
schrinkung des Sittengesetzes mit der Autonomie des Vernunftsub-
jekts ist jener Punkt, an dem der kategorische Imperativ solange in der
Realitit scheitern muss, solange Subjekte sich nicht ausschlielich als
rationale Maschinen verstehen.

Wie wenige hat Nietzsche erkannt, dass der Egoismus und dessen
Uberwindung das eigentliche Problem der Kantischen Moralphiloso-
phie gewesen war. Erst die Unterstellung, dass das Verfolgen selbst-
siichtiger Zwecke das Bose sei, das durch die Unterwerfung unter eine
alle Subjektivitdt transzendierende Vernunft gebindigt werden miisse,
fiihrt zur konsequenten Formulierung des kategorischen Imperativs.
Das Verbot der Ausnahme lidsst dem Individuum nur einen individuel-
len Akt: die Aufgabe der Individualitidt. Die Differenz zwischen Kant
und Nietzsche liegt dabei tatséchlich in der Frage, ob Menschsein in
erster Linie heiflit, Subjekt sein, oder ob es bedeutet, Angehoriger der
Menschheit zu sein.

Indem Nietzsche Kant einen Idioten nannte, pointiert er diese Kri-
tik am Automatismus der Pflicht allerdings noch einmal. Denn Nietz-
sche, der Altphilologe, wusste, dass der Idiot der Privatmann ist, der
sich den Verpflichtungen der Polis entziehen will. Indem der Kategori-
sche Imperativ, der ein allgemeines Sittengesetz darstellt, als Idiotis-
mus denunziert wird, wird auch — zumindest unterschwellig — darauf
verwiesen, dass nur jemand, der sich dem realen politischen Allgemei-
nen entzieht, auf die verriickte Idee kommen kann, ein allgemeines Sit-
tengesetz zu formulieren.

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | KONRAD PAUL LIESSMANN

KONSEQUENZEN FUR DEN
ETHISCHEN RELATIVISMUS

Was bedeutet die Kontroverse zwischen Kant und Nietzsche fiir den
ethischen Relativismus? Beide Positionen relativieren Moral nicht in
Hinblick auf unterschiedliche Sitten und Gebriuche, wie es die Hero-
dot-Stelle nahelegte. Sowohl Kant wie auch Nietzsche argumentieren
aus der Perspektive des Subjekts. Bei Kant will dieses als intentional
moralisches Wesen seine Subjektivitit in der allgemeinen Verniinftig-
keit des Sittengesetzes autheben; bei Nietzsche erweist sich das Sub-
jekt und sein Wille zur Macht als jene Kraft, die sich des Allgemeinen
jederzeit dort bedient, wo es seinen besonderen Bediirfnissen Rech-
nung trigt. Als Kantianer wiirde man in einer unordentlich gewordenen
Welt alles daran setzen, verniinftig begriindbare Menschenrechte als
universalen Rahmen aller partikularer Ethiken zu argumentieren und
politisch durchzusetzen; als Nietzscheaner wiirde man hinter diesem
Versuch nur versteckte Machtanspriiche vermuten, aber auch in der
Forderung nach einem ethischen Relativismus nichts anderes sehen als
Herrschaftsanspriiche partikularer sozialer Formationen oder als Kapi-
tulationsangebote einer Gesellschaft, die es nicht mehr wagt, ihre Wer-
te und Interessen zu artikulieren und durchzusetzen. All das ist aber
nicht nur eine Frage der Perspektive. Perspektivismus, als souveridnes
Vermogen, unterschiedliche Standpunkte einzunehmen, ist paradoxer-
weise iiber jede eingenommene Perspektive immer schon hinaus. Wer
sich in die Lage eines anderen hineinversetzen kann, ist nicht in dessen
Lage. Wer von einer Perspektive in die nichste wechseln, heute diese,
morgen eine andere Moral vertreten kann, ist eben nicht mehr an eine
Perspektive gebunden. Der konsequente ethische Relativismus muss so
immer eine nichtrelativistische Position, die die Einnahme aller Stand-
punkte erlaubt, voraussetzen. Wer umgekehrt eine nicht universalisier-
bare Ethik etwa im Sinne einer Religion oder Glaubensgemeinschaft
vertritt, kann diese aus seiner Innenperspektive eben nicht relativieren.
Man kann schwer einem Gldubigen empfehlen, doch einmal ein Leben
als Atheist zu versuchen. In der Ethik, so liee sich sagen, erhebt das

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHISCHER RELATIVISMUS | 45

Relative immer Absolutheitsanspriiche, und das Absolute gibt sich
gerne relativ. Feine Nasen wie die Friedrich Nietzsches haben die sich
daraus ergebenden unsauberen Gedanken und Taten formlich gewittert.
Was daraus geschlossen werden kann? Vorsicht, hochste Vorsicht in
allen Fragen der Moral. Misstrauen ist hier generell angebracht. Hinter
jeder Moral verbergen sich Motive, die durch diese Moral nicht ausge-
driickt, sondern verdeckt werden wollen.

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | KONRAD PAUL LIESSMANN

LITERATUR

Herodot (1985): »Drittes Buch: Thaleia«, in: Ders., Das Geschichts-
werk in zwei Binden, hrsg. v. Hans-Joachim Diesner u. Hannelore
Barth, iibersetzt aus dem Griechischen von Theodor Braun, 2.
Aufl., Berlin/Weimar, S. 191-268.

Kant, Immanuel (1974): »Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, in:
Ders., Werkausgabe Band VII, hrsg. v. Wilhelm Weischedel,
Frankfurt a.M.

Nietzsche, Friedrich (1980a): »Unzeitgemédfe Betrachtungen Ill«, in:
Ders., Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 1,
hrsg. v. Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, Miinchen, S. 335-427.

Nietzsche, Friedrich (1980b): »Morgenrothe«, in: Ders., Sadmtliche
Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 3, hrsg. v. Giorgio
Colli u. Mazzino Montinari, Miinchen, S. 9-331.

Nietzsche, Friedrich (1980c): »Nachlafl 1882 — 1884 «, in: Ders., Samt-
liche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 10, hrsg. v.
Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, Miinchen.

Nietzsche, Friedrich (1980d): »Die frohliche Wissenschaft«, in: Ders.,
Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 3, hrsg. v.
Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, Miinchen, S. 343-651.

Nietzsche, Friedrich (1980e): »Nachlafl 1880 — 1882«, in: Ders., Samt-
liche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 9, hrsg. v.
Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, Miinchen.

Nietzsche, Friedrich (1980f): »Zur Genealogie der Moral, in: Ders.,
Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 5, hrsg. v.
Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, Miinchen, S. 245-412.

Nietzsche, Friedrich (1980g): »Nachlall 1884 — 1885«, in: Ders., Simt-
liche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 11, hrsg. v.
Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, Miinchen.

Nietzsche, Friedrich (1980h): »Menschliches, Allzumenschliches I«,
in: Ders., Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd.
2, hrsg. v. Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, Miinchen, S. 9-336.

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHISCHER RELATIVISMUS | 47

Nietzsche, Friedrich (1980i): »Jenseits von Gut und Bose, in: Ders.,
Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 5, hrsg. v.
Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, Miinchen, S. 9-243.

Nietzsche, Friedrich (1980j): »Der Antichrist«, in: Ders., Sdmtliche
Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 6, hrsg. v. Giorgio
Colli u. Mazzino Montinari, Miinchen, S. 165-254.

Pindar (1988): »Fragment 169«, in: Friedrich Holderlin, Samtliche
Werke, Kritische Textausgabe Bd. 15, hrsg. v. D.E. Sattler, Darm-
stadt, S. 291.

Rauner, Constantin (2005): »Totengesprich zwischen Kant und Nietz-
sche zur Moralphilosophie«, in: Beatrix Himmelmann (Hg.), Kant
und Nietzsche im Widerstreit, Berlin, S. 119ff.

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Blut ist dicker als Wasser.« —
Wozu verpflichtet Familie?

BARBARA BLEISCH

Der Relativismus ist, von seinem alltagssprachlichen Gebrauch her ge-
sehen, ein zweischneidiges Schwert. Auf der einen Seite ist er negativ
konnotiert, insofern er die Idee von allgemeingiiltigen Normen und
Werten unterhohlt und auf diese Weise den Kitt pords macht, der uns
in Form universell geteilter Uberzeugungen verbindet. Auf der anderen
Seite beurteilen wir eine andere Idee des Relativismus als positiv: Et-
was zu relativieren heifit auch, Ereignisse mit der gebotenen Leichtig-
keit zu nehmen, indem man vermeintlich Dramatisches ins Verhiltnis
setzt zu wirklich Problematischem. »Alles ist relativ«, meint entspre-
chend nicht nur, dass wir universelle Wertsetzungen kritisch einstufen,
sondern auch, dass wir es in der Hand haben, wie wir gewichten, und
dass das Leid, das einem widerfihrt, sich schrumpfen lisst, indem man
den eigenen Horizont erweitert und die Relationen beachtet.

Im Kontext der Familienbeziehungen sind beide alltagssprachli-
chen Konzepte des Relativismus thematisch. Auf der einen Seite ldsst
sich Familie im zweiten Sinn gerade nicht relativieren, und dieser Um-
stand fiihrt zu einer spezifischen Akzentuierung der Familienbezie-
hung: Einer Mutter zu sagen, sie solle sich iiber den Kontaktabbruch
ihres Sohnes oder iiber den Tod ihrer Tochter nicht grimen, scheint
unangemessen vor dem Hintergrund, dass Familienbeziehungen un-

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | BARBARA BLEISCH

ersetzbar und unaufkiindbar und damit von einer spezifischen Bedeu-
tung sind. Auf der anderen Seite wird just mit Blick auf die Familien-
beziehung immer Ofter ein Relativismus beklagt, der an das erste Kon-
zept des Begriffs ankniipft: Familie sei, so wird zuweilen behauptet, re-
lativ geworden, weil ihr nicht mehr jener objektive Wert zugestanden
werde, den sie eigentlich verdiene. In diesem Zusammenhang wird ein
>Niedergang der Familie< prophezeit, der dazu fiihre, dass die Familie
als Stiitze der Gesellschaft wegzubrechen drohe.

Die Behauptung einer Relativierung der Familie respektive deren
Niedergangs ist allerdings voraussetzungsreich. Sie basiert auf einem
ganz bestimmten traditionellen Familienbild, in dem Vater und Mutter
und gemeinsame biologische Kinder in einem Haushalt zusammenle-
ben, und suggeriert eine lange Geschichte der prosperierenden Domi-
nanz dieses Modells. Tatsdchlich ist die Idee der blutsverwandten
Kleinfamilie aber vergleichsweise jung: Erst vor rund dreihundert Jah-
ren avancierte sie zum normativen Modell einer schiitzenswerten
Keimzelle der Gesellschaft und wurde in den 1950er und 1960er zum
staatlich geschiitzten Idealbild der Familie erhoben, gepaart mit dem
gesellschaftlich verbindlichen Lebensplan »Love, marriage, baby car-
riage«.' Doch bereits die 1968er Bewegung kritisierte dieses Familien-
bild als einen Ort der Unterdriickung insbesondere der Frau, die auf
eine autonome Lebensgestaltung zugunsten des Familiengliicks zu ver-
zichten hatte, wihrend der Mann meist eine berufliche Karriere verfol-
gen konnte. Der aufziehende gesellschaftliche Wandel wurde befeuert
durch die technischen Fortschritte in der Reproduktionsmedizin und
der wachsenden Gleichberechtigung, die auch zu einem Anstieg der
Scheidungsraten und entsprechend zu mehr Stief- und Patchworkfami-
lien fiihrte. Damit wurde die Familie aber gerade nicht relativiert im
zweiten Sinne des Relativismus, sondern vielmehr diversifiziert, also
durch neue Familienformen erweitert und letztlich sogar gestirkt (vgl.
Bernhard 2014: 472ff.). Denn Familien werden heute sehr bewusst ge-

1 In der Bundesrepublik Deutschland wurde sie im Grundgesetz (Art. 6) ver-

ankert.

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WOZU VERPFLICHTET FAMILIE? | 51

plant, und Kinder genielen in unseren westlichen Gesellschaften sogar
den Status von Prestigeobjekten eines gegliickten Lebens. Auflerdem
trifft eine Relativierung der Familie auch deshalb nicht zu, weil die al-
lermeisten Personen nach wie vor ganz eindeutig zu sagen vermdogen,
wer zu ihrer Familie gehort und wen sie als ihre Mutter und Vater be-
trachten. Dies gilt selbst vor dem Hintergrund, dass viele Kinder mehr
Elternteile im Sinne von Erziehungsverantwortlichen haben als geneti-
sche Erzeuger. Das ist an sich nicht einmal neu: Das Sprichwort »Blut
ist dicker als Wasser« hat sich schon vor Jahrhunderten nicht allein auf
Biologie, sondern auch auf die Zugehorigkeit zur Sippe bezogen, der
man entstammt. Familienbande sind nicht einfach genetische Abstam-
mungsverhiltnisse, sondern robuste Geflechte, in die die eigene Bio-
graphie eingewoben ist mitsamt unserer Identitéit, unseren Gewohnhei-
ten, unseren Perspektiven auf die Welt, die wir als Erwachsene zum
Ausgangspunkt nehmen, um neue Weltansichten hinzuzugewinnen.
Die Geflechte haben dabei nicht nur eine unvergleichliche Prigekraft
fiir unsere Identitét; wir bleiben auch zeitlebens in ihren Fiden verwo-
ben. Wie entfernt wir voneinander leben mogen, wie irritierend wir die
gegenseitigen Ansichten finden konnen, ja, wie sehr wir uns sogar ver-
krachen konnen — »bis dass der Tod uns scheidet« bleiben wir alle
Sohn oder Tochter, vielleicht Vater oder Mutter, in vielen Fillen
Schwester oder Bruder. Die Familienbande ist deshalb Schicksal und
zwar iiber die Blutsbande hinaus, und sie hat, insofern sie keine Deu-
tungsoffenheit zulésst, stets einen »Beigeschmack von Wahrheit«, wie
der osterreichische Dichter Karl Kraus einmal gesagt haben soll.
Dennoch brechen die Klagen iiber einen >Niedergang der Familie«
nicht ab. Es scheint also jenen, die in diese Klage einstimmen, nicht
darum zu gehen, dass sie befiirchten, es gebe demnichst keine Fami-
lien mehr (vgl. Archard 2015; Gheaus 2015). Vielmehr ist sie Aus-
druck der Sorge, der familidre Zusammenhalt im Sinne einer geteilten
Verantwortung, einer verldsslichen gegenseitigen Fiirsorge brockle.
Damit wird eine Verbindung angemahnt zwischen Relativierung und
Verantwortungsabnahme, die auch im Ausschreibungstext der Vadian
Lectures herausgestrichen wird: Weil heute Vieles relativ scheint,

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | BARBARA BLEISCH

nimmt — so wird zumindest unterstellt — auch die Verantwortung fiir-
einander ab. So gewendet, ist Familie kein soziologisches Konstrukt
eines Mehrgenerationengefiiges, sondern ein normatives Ideal, in dem
Menschen verlédsslich fiireinander da sind.

Nun ist es freilich eine empirische Frage, ob Familienmitglieder
heute tatsdchlich weniger als frither bereit sind, sich umeinander zu
kiimmern. Aus philosophischer Perspektive ist zu dieser empirischen
Frage nichts beizusteuern. Vielmehr setzt dieser Beitrag eine Stufe tie-
fer an und analysiert sozusagen die Grundlage dieser Klage. Denn be-
vor wir den Vorwurf erheben, Andere kimen ihrer familidren Verant-
wortung nicht nach, gilt es zu priifen, worin denn ihre Verantwortung
tatsichlich bestiinde — oder anders gefragt: Ob Familie verpflichtet und
wenn ja, wozu?

Diese Frage mag vielleicht trivial erscheinen: Was, wenn nicht
Familie, verpflichtet uns? Tatsdchlich scheinen wir in unserer alltigli-
chen Lebenspraxis dauernd mit der Existenz familidrer Pflichten zu
rechnen. Die Entschuldigung, wegen >familidrer Pflichten< verhindert
gewesen zu sein, akzeptieren wir in den meisten Kontexten ohne Z6-
gern. Ob ein Elternteil im Sterben liegt, die Schwester schwer erkrankt
ist oder gerade ein neues Enkelkind geboren wurde — familidre Bezie-
hungen geben uns offenbar eine Vielzahl von Griinden, die uns auch
gegeniiber anderen darin legitimieren, unsere Arbeit zu unterbrechen
oder Termine abzusagen (vgl. Betzler/Bleisch 2015).

Das gilt natiirlich im Besonderen mit Blick auf kleine Kinder, fiir
die die jeweiligen Eltern mit ihrer Anerkennung der Mutter- respektive
der Vaterschaft Obhut-, Fiirsorge- und Erziehungspflichten {iberneh-
men, die bestehen, bis das Kind seine Volljahrigkeit erreicht hat. Doch
diese Elternpflichten sind hier nicht thematisch. Denn wenn wir danach
fragen, ob Familie an sich verpflichte, wollen wir wissen, ob uns die
familiire Bande auch dann Aufgaben iibertrdgt, wenn wir es nicht
mehr mit der Fiirsorge gegeniiber abhidngigen Kleinkindern zu tun ha-
ben, sondern wenn wir als Ebenbiirtige, aber eben Verwandte, vor-
einander stehen. Im Folgenden fokussiere ich zur Bearbeitung dieser
Frage auf eine familidre Konstellation, ndmlich auf die Frage, ob er-

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WOZU VERPFLIGHTET FAMILIE? | 53

wachsene Kinder ihren Eltern etwas schulden. Man kann diese Frage
auch salopp zuspitzen: Gibt es Rabentochter, gibt es Rabensohne?
Kinder also, die — analog zur Rabenmutter — ihren Pflichten als Nach-
kommen nicht zur Geniige nachkommen und ihre Eltern ungerechtfer-
tigt vernachlissigen (vgl. Bleisch 2015)?

Die Idee, dass erwachsene Kinder ihren Eltern etwas schulden, hat
eine lange Tradition. Bereits die Bibel gebietet an prominenter Stelle,
nidmlich im Dekalog, Vater und Mutter zu ehren, und die meisten Men-
schen halten es fiir geboten, den eigenen Eltern zumindest mit einem
groBBeren Mal} an Interesse, Respekt und Fiirsorge zu begegnen, als sie
dies anderen Personen gegeniiber tun — und zwar auch dann, wenn sie
selber aus dem Kontakt mit den Eltern nicht mehr allzu viel schopfen.
Gleichzeitig kommt es immer wieder zu Familienabbriichen, in denen
Kinder ihren Eltern den Kontakt aufkiindigen und Eltern sich in ein-
schldgigen Internetforen ausfiihrlich beklagen iiber ihre undankbaren
Kinder. Es ist also durchaus strittig, was Kinder ihren Eltern schulden.
In der Debatte um Familienabbriiche zeigt sich allerdings nur eine Ex-
tremform der ungleichen Bediirfnisse und gegenseitigen Anspriiche,
die Eltern und ihre erwachsenen Kinder aneinander haben konnen. Vor
dem Familienabbruch stellen sich oft harmlosere Fragen wie jene, wie
oft eine erwachsene Tochter ihre betagte Mutter besuchen sollte; ob
der Sohn sich an der Pflege seines Vaters beteiligten miisste; ob die
Kinder Weihnachten auf den Malediven verbringen diirfen, wenn die
Eltern das obligate Familienfest anberaumt haben; und ob GroBeltern
das Recht haben, ihre Enkelkinder zu sehen, wenn der Kontakt zu den
eigenen Kindern nicht der beste ist. Alle diese Problemstellungen fun-
diert die eine grofle Frage, wozu >Kindschaft< verpflichtet — der Um-
stand also, dass wir alle Sohne oder Tochter von Eltern sind. Was
schulden erwachsene Kinder ihren Eltern? Und wie ldsst sich eine sol-
che Pflicht allenfalls begriinden? Dieser Frage gehe ich im Folgenden
nach.

Ich werde zuerst zwei Vorschlidge diskutieren, wie die filiale Ver-
antwortung (also die Verantwortung erwachsener Kinder gegeniiber
ihren Eltern) bereits begriindet worden ist, nimlich mit dem Hinweis

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | BARBARA BLEISCH

auf Schuld und Dankbarkeit. Beide Vorschlidge sind jedoch mit erheb-
lichen Schwierigkeiten konfrontiert, die unter anderem darauf zuriick-
zufiihren sind, dass die Frage der Verpflichtung vor allem mit Blick
auf die sogenannte Uberalterung unserer Gesellschaft und der damit
verbundenen steigenden Pflegekosten gestellt worden ist. Dieser Blick
verengt jedoch das Nachdenken iiber die erwachsene Elternkindbezie-
hung in problematischer Weise. Ich schlage deshalb im zweiten Ab-
schnitt einen Perspektivenwechsel vor weg von einem transaktionalen
Modell der familidren Verantwortung hin zu einem relationalen Mo-
dell. In diesem Kontext wird das Konzept der relationalen Verletzlich-
keit relevant. Im dritten Abschnitt diskutiere ich, was Kinder ihren El-
tern schulden vor dem Hintergrund dieser spezifischen Verletzlichkeit.
Ich komme zum Schluss, dass Kinder ihren Eltern nichts schulden,
dass sie aber sowohl mit Blick auf das eigene Wohl, wie auf das Wohl
ihrer Eltern guten Grund haben, dieser spezifischen Verletzlichkeit in
ihrem Handeln Rechnung zu tragen und sich dieser stets bewusst zu
sein.

SCHULD UND DANKBARKEIT

Als Begriindung fiir eine spezielle Verpflichtung von Kindern gegen-
iiber ihren Eltern wird oft darauf verwiesen, was Eltern fiir ihre Kinder
in deren Kindheit getan haben. Dieses >Schuldnermodell< filialer
Pflichten hat eine lange philosophische Tradition. So war schon Aristo-
teles der Meinung, Kinder hitten ihren Eltern gegeniiber spezifische
Pflichten zur Riickzahlung einer Schuld aufgrund der vielen Miihen
und Aufwendungen, welche die Erziehungsarbeit fiir die Eltern mit
sich gebracht hat (vgl. Aristoteles 1995). Die Idee wire demzufolge,
dass Eltern und ihre Kinder so etwas sind wie Glaubiger und Schuld-
ner: Eltern haben ihren Kindern durch ihre Erziehungsarbeit ein Darle-
hen gegeben, das Kinder im Erwachsenenalter abzutragen haben in
Form von Zuwendung den eigenen Eltern gegeniiber.

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WOZU VERPFLIGHTET FAMILIE? | 55

Diese Analogie ist allerdings aus verschiedenen Griinden wenig
iiberzeugend. Erstens konfrontiert uns dieses >Schuldnermodell< mit
einem epistemischen Problem: Worin genau bestiinde die entsprechen-
de Leistung fiir das, was Eltern ihren unmiindigen Kindern gegeben
haben? Es scheint sehr schwierig, wenn nicht unmoglich, diesbeziig-
lich Angaben zu machen und eine vergleichbare Leistung von den er-
wachsenen Kindern zu fordern. Anders als im Fall der Glaubiger-
Schuldner-Beziehung fehlt im Fall des Eltern-Kind-Verhiltnisses ndm-
lich schlicht ein VergleichsmaBstab, der notwendig scheint, um den In-
halt der kindlichen Pflichten bestimmen zu konnen. Auf der Suche
nach einem solchen Vergleichsmaf3stab wird zweitens deutlich, dass
die Schuldner-Gldubiger-Analogie in wesentlicher Hinsicht in die Irre
fiihrt: Sobald der Schuldner die bestimmbare reziproke Leistung er-
bringt, also z.B. das Geld zuriickzahlt, sind er und sein Glaubiger
>quitt<. Einen solchen Zustand des Ausgleichs herzustellen, der das
Ende der Verpflichtung markiert, ist geradezu der Witz von Pflichten
im Sinne des Schuldnermodells. Die Pflichten, die Kinder gegeniiber
ihren Eltern haben, lassen sich in diesem Bild jedoch gerade nicht ein-
fangen. Eltern werden ihren Kindern nicht vorrechnen, dass sie sie
noch drei Mal besuchen miissen, bis die Schuld abgetragen ist, die sich
das Kind aufgeladen hat. Ein solcher Blick wére unangemessen und
wiirde eher das Ende der Beziehung markieren als die Idee stiitzen,
dass die Beziehung weiter bestehen soll. Doch selbst wenn man diese
Unklarheiten auller Acht lésst, stellt sich ein drittes Problem: Im Fall
des Lebensgeschenks und auch der Sorge um das Kleinkind fehlt
schlicht die >Vereinbarung«, die Schuldnermodellen zugrunde liegt.
Kinder haben um ihr Leben ebenso wenig wie um ihre Erziehung und
Pflege gebeten, und es scheint problematisch, jemanden in die Pflicht
zu nehmen, weil man ihm etwas gegeben hat, wovon man gar nicht
wusste, ob er oder sie es haben wollte. Aus diesem Grund gibt es auch
keine Pflicht, fiir die empfangenen Gaben eine Gegenleistung zu er-
bringen.

Allgemeiner formuliert bringt das Schuldnermodell die Idee der
fairen Kostenverteilung ins Spiel: Nicht nur die Geburt, sondern das

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | BARBARA BLEISCH

Aufziehen von Kindern ist mit Lasten verbunden, die — so der Gedanke
— unter denen, die den Profit haben, fair verteilt werden sollten. Eltern
sind diesbeziiglich gleichsam in Vorleistung gegangen, und die kindli-
chen Pflichten ihnen gegeniiber dienen dem Ausgleich der so entstan-
denen Schieflage. Doch warum sollte das blo3e Faktum des Profits je-
manden zur Beteiligung an den Kosten verpflichten? Ich profitiere bei-
spielsweise enorm davon, dass die iiber mir wohnende Nachbarin eine
leidenschaftliche Cineastin ist, und jeden zweiten Abend im Kino ver-
bringt, denn das erlaubt mir, in ihrer Abwesenheit laut Musik zu horen.
Gleichwohl wire es absurd, wenn sie allein aufgrund dieser Profite von
mir verlangen wiirde, mich an den Kosten fiir ihre Kinokarten zu betei-
ligen. Das héngt nicht zuletzt damit zusammen, dass sie mit den Kino-
besuchen zunichst einmal sich selber einen Gefallen tut, und dies gilt
ganz dhnlich auch fiir die Elternkindbeziehung: Mit der Zeugung von
Kindern haben Eltern zuallererst etwas fiir sich getan, ndmlich ihrem
Wunsch entsprochen, Nachwuchs in die Welt zu setzen. Und weil dem
so ist, leuchtet es keinesfalls ohne Weiteres ein, dass ihre Kinder ihnen
dafiir eine Gegenleistung schulden. Das Schuldnermodell scheint daher
nicht geeignet um zu begriinden, weshalb ein erwachsenes Kind seinen
Eltern verpflichtet sein sollte.

Das klingt hart und, wie man vielleicht einwenden konnte, reichlich
undankbar. Doch mit der Berufung auf die Undankbarkeit des Kindes
wird die Argumentationsebene gewechselt von der These einer
Schuldhaftigkeit zur Behauptung einer Pflicht der Dankbarkeit. Viel-
leicht sollten Kinder ihren Eltern ja wirklich dankbar sein fiir das, was
diese fiir sie getan haben? Was liegt niher als der Gedanke, dass wir
der Frau, die uns unter Schmerzen geboren hat, in besonderer Weise
dankbar sein sollten und deshalb verpflichtet sind? Dass wir dem Va-
ter, der uns iiber Jahre hinweg begleitete und auf uns im besten Fall
auch Acht gab, Dank schulden? Dankbarkeit fiir eine gliickliche Kind-
heit oder fiir frohliche Stunden, die man im Kreis der Familie zuge-
bracht hat, ist zumindest eine weit verbreitete Haltung, die uns alles
andere als unangemessen scheint. Doch folgt aus dieser offenbar ge-
teilten Praxis eine Pflicht? Ich meine nein. Eine Haltung der Dankbar-

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WOZU VERPFLICHTET FAMILIE? | 57

keit kann man vermissen; sie einzufordern ist hingegen unmoglich,
denn Haltungen lassen sich nicht gebieten, sondern lediglich kultivie-
ren. Und selbst wenn es moglich wire, eine entsprechende Haltung
einzufordern, sich also zeigen wiirde, dass wir dankbar sein sollten fiir
die Familienkonstellation, von der wir profitieren durften, ergeben sich
daraus keine konkreten Forderungen, die Eltern an ihre Kinder stellen
konnten. Verlieren wir beispielsweise unseren Geldbeutel und ein ehr-
licher Finder schickt uns diesen zuriick, sollten wir diesem moglicher-
weise wirklich dankbar sein. Wir schreiben in einer solchen Situation
eine Karte, schicken Blumen, zeigen uns erkenntlich. Abgesehen von
einer Geste, die der Dankbarkeit Ausdruck verleiht, bestehen aber kei-
ne weiteren Pflichten. Zugegeben ist das, was Kinder von ihren Eltern
erhalten, von einer ganz anderen Dimension als ein verlorener Geld-
beutel. Aber selbst wenn wir dies anerkennen, fragt sich, was daraus
genau an Dankbarkeitsgesten folgen sollte. Eine junge Frau kann mit
guten Griinden zu ihren Eltern sagen: »Ich bin Euch ewig dankbar, fiir
alles, was ihr mir geschenkt habt, aber jetzt mochte ich meine eigenen
Wege gehen.« Was berechtigt die Eltern zum Urteil, ihr Weggang sei
Ausdruck von Undankbarkeit? Dankbarkeit steht uns als Haltung in
vielen Fillen gut an, doch aus ihr folgen keine berechtigten Anspriiche
auf konkrete Giiter oder Verhaltensweisen des Gegeniibers.

Halten wir an dieser Stelle kurz inne: Die bisherigen Versuche zu
zeigen, weshalb Kinder ihren Eltern speziell verpflichtet sein kdnnten,
fokussierten auf die Frage, was Eltern ihren Kindern in deren Kindheit
gegeben haben und was sie sozusagen als Gegenleistung von ihrem
Nachwuchs erwarten konnen. Der Grund fiir diese Engfiihrung der De-
batte findet sich unter anderem im Umstand, dass mit der zunehmen-
den Uberalterung unserer Gesellschaft und der Vereinsamung vieler
betagter Menschen die Frage aufkommt, wer diesbeziiglich in die
Pflicht zu nehmen ist, d.h. wer fiir die entsprechenden Hilfeleistungen
finanziell aufzukommen hat.’

2 Vgl. dazu bspw. das sogenannte >Rabenvater-Urteil<, in dem der deutsche

Bundesgerichtshof einen Beamten verpflichtete, sich mit rund 9.000 Euro

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | BARBARA BLEISCH

In diesem Zusammenhang liegt es offenbar nahe, darauf zu verwei-
sen, dass Kinder von ihren Eltern vorgéingig massiv profitiert haben
und dass sie entsprechend etwas zuriickgeben miissen. Dies ist die
Grundidee der Schuldner- wie der Dankbarkeitsmodelle. Sie stehen im
Kern fiir das, was ich eine Moral der Transaktion nenne: Moralisch zu
handeln hei3t in den entsprechenden Kontexten, einen Ausgleich her-
zustellen fiir Leistungen, die einseitig erbracht worden sind. Dieses
Moralverstidndnis fundiert viele soziale Beziehungen. Doch einerseits
beruht es auf einem Bild von autonomen Beziehungspartnern, die frei
entscheiden, welche Giiter sie tauschen wollen und dariiber allenfalls
sogar eine Vereinbarung treffen. Dieses Bild passt aber gerade nicht
zur Familie, in der die Beteiligten sich nicht frei wihlen, sondern ein-
ander nolens volens gegeben sind. Andrerseits fiihrt es die Frage, was
wir einander schulden, zu Unrecht auf den Austausch von Giitern und
Fiirsorge eng. Doch die fraglichen Pflichten erschopfen sich nicht in
Hilfsgeboten, denn viele Fragen, die uns im Zusammenhang mit unse-
ren Eltern umtreiben, lassen sich nur adidquat erfassen, wenn wir von
der Debatte um die Finanzierung der Fiirsorge und der Pflege Abstand
nehmen. So fragen sich erwachsene Kinder beispielsweise auch, ob sie
heimlich heiraten oder ihren Eltern die Enkel vorenthalten diirfen oder
ob sie das Alkoholproblem des Vaters ansprechen miissten. Es geht al-
so bei den fraglichen Pflichten keinesfalls ausschlieBlich oder vorran-
gig um Hilfsgebote, sondern ebenso um Diskretionspflichten und
Interventionsgebote. Um die Frage nach der Begriindung der entspre-
chenden Pflichten in ihrer Gesamtheit beantworten zu konnen, miissen

an den Kosten fiir das Pflegeheim zu beteiligen, in dem dessen Vater bis zu
seinem Tod lebte, obwohl der Vater den Kontakt zu seinem Sohn abgebro-
chen hat, als er achtzehn Jahre alt war, und ihn testamentarisch enterbte.
Der Bundesgerichtshof entschied in letzter Instanz, der Sohn miisse seiner
Unterhaltspflicht nachkommen. Auch wenn der Vater das familidre Band
zerschnitten habe, habe er sich in den ersten achtzehn Lebensjahren seines
Sohnes um ihn gekiimmert und damit seine Elternpflichten im Wesentli-
chen erfiillt (Beschluss des Bundesgerichtshof BGH XII ZB 607/12).

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WOZU VERPFLIGHTET FAMILIE? | 59

wir aber vor allem eines tun, nimlich die Elternkindbeziehung besser
verstehen und danach fragen, wozu die Beziehung selbst — unabhingig
von Vorleistungen — verpflichtet. Ich plddiere also im Kontext der Fa-
milienbeziehungen fiir einen Perspektivenwechsel: weg vom transak-
tionalen Modell der Moral hin zu einem relationalen Modell der Mo-
ral, das auf der Beziehung, nicht auf dem Austausch von Giitern be-
ruht.

RELATIONALE MORAL UND VERLETZLICHKEIT

Dabei stellt sich natiirlich sogleich die Frage, ob Beziehungen an sich
verpflichten, ohne auf den Austausch von Giitern Bezug zu nehmen?
Betrachten wir dazu zuerst eine mogliche Form der personlichen
Beziehung, die Freundschaft. Tatsdchlich sind viele der Meinung,
Freund oder Freundin zu sein, heifle gerade, der befreundeten Person
gegeniiber speziell verpflichtet zu sein. Dies gilt nicht nur fiir die gern
zitierten Nothilfeszenarien (Freunde sind demnach als Erste aus dem
Teich oder dem brennenden Haus zu retten), sondern auch mit Blick
auf andere Gebote, etwa Diskretionspflichten (was einem eine Freun-
din anvertraut, hat man fiir sich zu behalten) oder Interventionsgebote
(gute Freunde sollten einander vor existentiellen Fehlern bewahren).
Dabei steht gerade nicht die Fairness einer Transaktion im Vorder-
grund, also die Frage, ob einem Freund jenes Maf} an Zuneigung ge-
schenkt wird, das er einem selber hat angedeihen lassen. Derartige
>Aufrechnungen« sind eher ein Zeichen dafiir, dass es mit der Bezie-
hung nicht zum Besten steht, als dass man sich einander zugeneigt
fiihlt. Freundschaftspflichten sind nicht von der Art, dass sie irgend-
wann génzlich erfiillt oder >abgehakt< wiren, wie dies bei transaktiona-
len Pflichten wie Schuldner- oder Dankespflichten der Fall ist. Viel-
mehr ist die Erfiilllung entsprechender Pflichten fiir die Beziehung
konstitutiv: Wenn eine Freundin nicht mehr bereit ist, ihren Freund zu
unterstiitzen, die Geheimnisse, die er ihr anvertraut fiir sich zu behal-
ten, und im Streitfall mit Dritten fiir ihn Partei zu ergreifen, ist dies ein

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60 | BARBARA BLEISCH

Zeichen dafiir, dass sie womdglich nicht mehr an der Freundschaft in-
teressiert ist.

Nun mag diese Position zwar lebensweltlich tiberzeugend sein, phi-
losophisch hat sie jedoch einige Haken. Denn die These, dass Pflicht-
erfiillung konstitutiv ist fiir eine Beziehung, die ihrerseits neue Pflich-
ten generiert, ist einerseits zirkuldr. Andrerseits mutet es mit der Idee
von moralischen Pflichten nur schwer vereinbar an, dass man seinen
Verpflichtungen dadurch entgehen kann, dass man selbstindig die
normativen Voraussetzungen der Situation @ndert — also im vorliegen-
den Fall die Freundschaftsbeziehung aufkiindigt. Allerdings entspricht
diese Darstellung der fluiden Freundschaft auch gar nicht dem Ideal
des >guten Freundes<, der einem treu verbunden bleibt, egal was kom-
men mag. Das betonte schon Aristoteles in seiner Nikomachischen
Ethik und wiederholte im 18. Jahrhundert Michel de Montaigne (1998)
in seinem Essay Von der Freundschaft. Wer sich aus einer Freund-
schaft verabschiedet, einfach weil er oder sie das Interesse am gewohn-
ten Gegeniiber verloren hat, scheint nicht verstanden zu haben, worum
es in einer Freundschaft wirklich geht. Dies gesagt, kann es natiirlich
dennoch zu Zerwiirfnissen zwischen Freunden kommen oder zu einem
Gefiihl der Verflachung der Beziehung, die vielleicht dazu fiihrt, dass
man sich aus den Augen verliert. Momente der Reibung und vielleicht
auch der Trennung scheinen mir nun aber besonders informativ zu sein
fiir das Nachdenken iiber Freundschaftspflichten. Der Vorwurf, bei-
spielsweise ungerechtfertigt verlassen oder verraten worden zu sein,
bringt Erwartungen zum Ausdruck, die auf eine Verletzung von Pflich-
ten hinzudeuten scheinen. Tatsidchlich kommt die Moral in Beziehun-
gen meist erst dann ins Spiel, wenn Beziehungen briichig werden. Be-
ziehungen sind moralisch gesehen insofern stdrungsanfillig, als sie
stets mit der Moglichkeit von Verrat und Verlust einhergehen. Denn
indem wir lieben und vertrauen, indem wir uns auf andere Menschen
einlassen und gemeinsame Projekte mit ihnen teilen, machen wir uns
auch verletzlich.

Der Begriff der Verletzlichkeit hat unterschiedliche Dimensionen
(vgl. Mackenzie/Stoljar 2000): Menschen sind erstens in einem ontolo-

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WOZU VERPFLICHTET FAMILIE? | 61

gischen Sinn verletzlich. Der Mensch ist nicht blof} ein autarkes, auto-
nomes Individuum, wie ihn der Liberalismus zeichnet, sondern Men-
schen sind als wesentlich korperliche Entitidten verletzlich und auf-
einander angewiesen: Sie konnen erkranken, verwundet werden, sie
sterben (vgl. Maclntyre 1999; Butler 2004). Menschen sind zweitens
sozial verletzlich: Sie konnen als Mitglieder einer Gesellschaft eine
schlechte soziale Stellung haben, diskriminiert oder ausgegrenzt wer-
den. Soziale Verletzlichkeit bringt immer eine Schlechterstellung einer
Person im Hinblick auf ein bestimmtes Gut zum Ausdruck. So weisen
soziotkonomisch schlechter Gestellte beispielsweise in vielen Gesell-
schaften eine hohere Morbidititsrate auf. Diese beiden Konzepte der
Verletzlichkeit — ontologisch und sozial — sind in der Ethik deshalb
wichtig, weil sie ausweisen, dass wir den Menschen nicht nur als frei
und unabhéngig, sondern eben auch als vulnerabel denken miissen,
wenn wir fragen, was wir einander schulden und an welchen Grundfes-
ten sich moralisches Handeln zu orientieren hat. Aber fiir die Frage,
was sich Personen in Familienbeziehungen schulden, ist ein dritter Be-
griff der Verletzlichkeit einschlédgig, der relational, also beziehungsba-
siert ist. Relationale Verletzlichkeit ergibt sich allein im Rahmen und
in Abhéngigkeit von Verbundenheit und gegenseitigem Vertrauen.
Relationale Verletzlichkeit weist dabei unterschiedliche Facetten
auf, von denen ich an dieser Stelle drei unterscheiden mochte: Freun-
dinnen sind erstens epistemisch vulnerabel. In den meisten Féllen ken-
nen sie sich schon lange und sind deshalb vertraut mit den Vorlieben
und Einstellungen der Anderen, wissen aber auch um ihre Schwéchen
und dunklen Seiten. Sie haben Erfolge geteilt, sind einander aber auch
beigestanden in Situationen des Scheiterns. Sie haben sich Geheimnis-
se anvertraut und Vertraulichkeiten ausgetauscht. Eine tiefe personli-
che Beziehung geht deshalb einher mit einem tieferen Verstindnis fiir
die andere Person. Dieses Verstindnis fiireinander verschafft Freunden
einen epistemischen Vorteil gegeniiber AuBlenstehenden, der ihnen in
guten Zeiten erlaubt, einander besonders zu unterstiitzen, in schlechten
Zeiten aber auch die Moglichkeit eroffnet, einander in einer Weise zu

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | BARBARA BLEISCH

verletzen, zu betriigen oder auszunutzen, wie es Auflenstehende nicht
zu tun vermochten.

Freunde nehmen iiberdies am Leben des Anderen teil. Vielleicht
spielen sie regelmiBig Tennis zusammen, fahren jedes Jahr gemeinsam
in den Urlaub oder machen einander zu Paten ihrer Kinder. Freund-
schaften bestehen wesentlich aus Ritualen, an die sich beide Seiten
mehr oder minder verldsslich halten. Gibt eine Seite das Ritual auf
oder erlischt einseitig das Interesse fiir eine geteilte Praxis, provoziert
dies Irritationen, die nach einer Erkldrung oder sogar Rechtfertigung
rufen. Weil Freundschaft auch darin besteht, dass Erwartungen verliss-
lich erfiillt werden, sind Freunde zweitens erwartungsbasiert verletz-
lich.

Diese erwartungsbasierte Verletzlichkeit ist drittens eng verwoben
mit dem Umstand, dass wir in Beziehungen auch emotional vulnerabel
sind. Liebe geht einher mit emotionaler Bindung, und dieser Bindung
wird ganz wesentlich Ausdruck verliehen durch geteilte Rituale, Inter-
essen und Gewohnheiten. (Liebespaare, die sich trennen, geben ent-
sprechend oft als Grund fiir die Trennung an, sie hitten nichts mehr ge-
teilt.) Jemanden zu lieben, heifit deshalb immer auch, ein emotionales
Risiko einzugehen: das Risiko verlassen, betrogen oder zuriickgewie-
sen zu werden.

Es gibt Personen, die dieses Risiko nicht eingehen m&chten und
deshalb nahe Beziehungen weitgehend vermeiden. Anders als beziig-
lich der ontologischen und sozialen Verletzlichkeit sind wir mit Blick
auf die relationale Verletzlichkeit bis zu einem gewissen Grad frei zu
entscheiden, wie nahe wir andere Menschen an uns heranlassen und
wie sehr wir damit das Risiko eingehen, verletzt zu werden.

Aber ganz abgesehen davon, ob es eine erfiillende Lebensform sein
kann, sich aus Angst vor Verletzung gegen Beziehungen zu verwahren,
haben wir in Familienbeziehungen diese Freiheit nicht: Wir hatten nie
die Moglichkeit, uns frei zu entscheiden, ob wir diese Eltern haben
wollen. Ebenso wenig waren die Eltern frei im Entscheid, mit dem
spezifischen Kind, das das ihre ist, verbunden zu sein. Sie konnten le-
diglich entscheiden, ob sie iiberhaupt Kinder haben wollen. Aber von

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WOZU VERPFLIGHTET FAMILIE? | 63

dem Moment an, in dem sie die Elternschaft anerkannten, begann auch
die Beziehung zum Kind. Freilich ist auch familidre Liebe nicht um-
sonst zu haben, sondern es muss in die Beziehung investiert werden.
Gerade deshalb scheint ja die Idee, dass Kinder ihren Eltern etwas
schulden, so naheliegend: Das elterliche Investment ist nicht nur finan-
ziell und zeitlich, sondern auch emotional hoch. Doch der Fokus auf
die Investitionen verkennt, dass die moralische Wihrung in personli-
chen Beziehungen nicht die Schuld ist, die sich aus einem Aufrechnen
mit der Vergangenheit ergibt. Es ist vielmehr die Liebe respektive de-
ren Kehrseite: die Verletzlichkeit, die diese Beziehungen prigen.

Diese Nichtwihlbarkeit der familidren Bande verschirft nun aber
die relationale Verletzlichkeit in entscheidender Weise. Was deren
epistemische Dimension anbelangt, haben Eltern natiirlicherweise
einen umfassenden Wissensvorsprung im Vergleich zu ihren Kindern,
die die Kindheit ihrer Eltern nicht miterlebt haben. Die umfassende
Kenntnis des eigenen Nachwuchses kann fiir diesen auch bedrohlich
ausfallen, wenn er aus den Rollen, die ihm zugefallen sind, nicht mehr
schliipfen kann. Der Grund dafiir liegt in den normalerweise recht sta-
tischen Bildern, die wir von jenen haben, die wir lieben. Da Vertraut-
heit auch darin besteht, die geliebten Menschen >lesen< zu konnen und
ihre Handlungen und Haltungen bis zu einem gewissen Grad antizipie-
ren zu konnen, bekunden Freunde oft Miihe damit, wenn sich diese
stark veridndern. Es ist eine offene Frage, wie viel Veridnderung Zunei-
gung und Liebe ertragen kann und soll. Gerade in Familienbeziehun-
gen zeigt sich jedoch oft, dass Entwicklungen von Personen nur schwer
zugelassen werden konnen. Die epistemische Vulnerabilitit kann sich
dann zu einer Art Zwangsjacke verdichten, in der wir einander stidndig
vor dem Hintergrund der Familiengeschichte sehen und einordnen. Die
Familiengeschichte hilft uns deshalb nicht nur in einem positiven Sinne
zu verstehen, wer wir sind, wie David Velleman (2005) betont; wir
konnen uns auch eingesperrt fiihlen in der eigenen Geschichte (kritisch
dazu: Haslanger 2009). Epistemische Vulnerabilitdt kann deshalb in
Familiengefiigen eine spezifische Verschirfung erfahren.

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 | BARBARA BLEISCH

Der zweite Aspekt dieser speziellen Akzentuierung der epistemi-
schen Verletzlichkeit betrifft den Umstand, dass Familien stets mehrere
Personen umfassen, die miteinander in einer Weise verwoben sind, wie
es die Freunde einer Person normalerweise untereinander nicht sind.
Wenn eine Mutter das Geheimnis ihres Sohnes ausplaudert, kann das
nicht nur den Sohn verletzen, sondern auch negative Auswirkungen
haben auf dessen Ehefrau, seine Schwestern, seinen Vater. Familien
werden zurecht als Systeme beschrieben, und Familiengeheimnisse ta-
buisiert, weil sie aufzudecken das ganze System beeintrdchtigen wiir-
de. Inzest ist vermutlich der problematischste Fall eines Familienge-
heimnisses, das meist sehr gut gehiitet wird, weil alle Vertrauensperso-
nen zugleich Betroffene sind — nicht nur als eigentliche Opfer, sondern
auch in ihrer Rolle als Mitwisser. Zwar konnen solche Phidnomene
auch in Peer-Gruppen oder Freundeskreisen auftreten. Meist sind diese
Gruppen aber doch loser, sodass es nicht zu denselben gravierenden
Effekten kommt. Aulerdem behaupte ich an dieser Stelle nicht, dass
epistemische Verletzlichkeit in Familien kategorisch anders ausféllt als
in Freundschaften. Ich sage nur, dass diese Art der Verwundbarkeit in
vielen Familien eine spezielle Akzentuierung erféhrt.

Dasselbe gilt auch fiir die erwartungsbasierte und die emotionale
Vulnerabilitidt. Wie ich in Bezug auf Freundschaften schon gesagt ha-
be, bestehen intime Beziehungen meist aus geteilten Praktiken und Ri-
tualen, und der Wert der Beziehung héngt unter anderem davon ab,
dass wir uns verstanden und aufgehoben fiihlen, gerade weil die Ver-
bindung in all den kleinen Vertrautheiten Bestdtigung erfahrt. Wir fiih-
len uns einander zugehorig und verbunden — und entsprechend sind wir
auch verletzlich mit Blick auf das Ende dieser Zugehorigkeit und Ver-
bundenheit. Im Vergleich zur Freundschaft erfihrt aber auch dieser
Typ der Verletzlichkeit in der Familie zwei Akzentuierungen:

Die erste Akzentuierung betrifft den Umstand, dass die Familien-
beziehung als solche nicht beendet werden kann. Natiirlich konnen
auch Kinder den Kontakt zu ihren Eltern abbrechen und Eltern ihre
Kinder verstolen. Dennoch bleibt das Kind bis zu seinem Tod das
Kind dieser spezifischen Eltern, und Eltern bleiben bis zum Tod ihres

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WOZU VERPFLIGHTET FAMILIE? | 65

Kindes dessen Vater oder Mutter. Es gibt Exfreunde, Exfrauen, Ex-
partner — aber es gibt keinen Exvater, keine Exschwester oder Extoch-
ter. Dagegen kann man durchaus Freundschaften beenden oder sich so
verhalten, dass die Freundschaft leidet und frither oder spéter zu einem
Ende kommt. Die Familienbeziehung dagegen ldsst sich nicht aufkiin-
digen. Die amerikanische Philosophin Claudia Mills (2015) sieht in
dieser Nichtwihlbarkeit einen speziellen Wert, weil sie meist damit
einhergehe, dass wir bedingungslos geliebt werden: Gerade weil wir
uns in unseren nahen Familienbeziehungen gegenseitig nicht wihlen
konnen, konnen wir auch keine Bedingungen aneinander stellen. Wir
sind einander »gegebens, so Mills, und miissen uns deshalb miteinander
arrangieren. Dies kann zwar im Einzelfall auch nachteilig sein, doch in
erster Linie ist es ein hohes Gut, iiber einen Vorrat an Liebe zu verfii-
gen, den wir uns nicht erst verdienen miissen und den wir auch nicht
beim kleinsten Fehltritt verlieren. Doch Mills schildert damit nur die
glinzende Seite der Medaille, die unter anderem ein Grund dafiir ist,
weshalb Familienbeziehungen sicherlich nie leichtsinnig aufgegeben
werden. Die dunkle Seite des Umstands, dass wir unsere Blutsbande
nie loswerden, besteht aber darin, dass uns dies auch in einer spezifi-
schen Weise verletzlich macht, weil man sozusagen nicht {ibereinander
hinwegkommen kann.

Die zweite Akzentuierung betrifft den Umstand, dass die Eltern-
kindbeziehung unersetzbar ist. Wenn ein Sohn den Kontakt zu seinem
Vater abbricht, kann der Vater nicht einen neuen Sohn finden. Zwar
gilt dies bis zu einem gewissen Grad fiir alle tiefen personlichen Be-
ziehungen. Liebespartner hoffen zurecht, dass sie einander nicht als er-
setzbar sehen, und auch langjédhrige gute Freunde teilen vermutlich das
Gefiihl, in einer Weise verstanden zu werden, wie sie nie wieder von
einer anderen Person verstanden werden. Dennoch ist es selbstver-
stindlich angemessen, eine verlassene Freundin zu trésten mit den
Worten: »Griame Dich nicht, er war sowieso nicht der Richtige fiir
Dich, und frither oder spiter wirst Du Dich wieder verlieben und je-
manden finden, der besser zu Dir passt.« Es wire aber vollkommen in-
adiquat, Ahnliches zu Eltern zu sagen, die von ihren Kindern verlassen

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | BARBARA BLEISCH

wurden, oder zu Kindern, deren Eltern nichts mehr von ihnen wissen
wollen. Ist man erst einmal erwachsen, kann man nicht noch einmal
neu anfangen mit der Familienbeziehung. Deshalb verschirft sich auch
die emotionale Verletzlichkeit im Rahmen der Familienbande.

Zugegeben lésst sich an dieser Stelle einwenden, dass die Akzentu-
ierungen, die ich eingefiihrt habe, nur formale Eigenschaften der Fa-
milienbande sind: Es ist ja nicht die Beziehung, die nicht gekiindigt
oder ersetzt werden kann, sondern vielmehr die genetische oder soziale
Rolle, die mit der Beziehung einhergeht oder auf der die Beziehung
basiert. Damit stellt sich jedoch die Frage, ob diese >formalen Eigen-
schaftenc« tatsédchlich frei sind von jeglicher Normativitit. Die Antwort,
die ich an dieser Stelle vorschlage, lautet: Auch wenn in der geneti-
schen Bindung oder der sozialen Bande selbst keine Normativitit liegt,
akzentuieren diese Bande respektive deren Eigenschaften die Verletz-
lichkeit, die Mitglieder in dieser sehr speziellen Beziehung einander
gegeniiber haben. Da Eltern und Kinder in einer gewissen Weise stets
verbunden bleiben ganz unabhingig von ihren Vorlieben und Einstel-
lungen, und da diese Beziehung unersetzlich ist, ist ein Scheitern dieser
Bande schwieriger auszuhalten und ins Leben zu integrieren als ein
Versanden einer Freundschaft.

VERLETZLICHKEIT UND FAMILIARE PFLICHTEN

Was heifit das nun fiir die Frage, was Kinder ihren Eltern schulden?
Lisst sich aus der erwihnten Verletzlichkeit eine Verpflichtung ablei-
ten und wenn ja welche?

Beginnen wir mit der epistemischen Verletzlichkeit. Es ist offen-
sichtlich, dass Familienmitglieder einander in besonderer Weise verlet-
zen konnen aufgrund des epistemischen Vorsprungs, den sie Auflen-
stehenden gegeniiber haben. Intimes Wissen voneinander verschafft
Familienmitgliedern zwar auch die Moglichkeit, einander besonders
zielfithrend zu helfen; doch dessen Kehrseite ist, dass sie auch in der
Lage sind, einander zu verraten, zu beschimen, zu demiitigen, wie es

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WOZU VERPFLICHTET FAMILIE? | 67

jemand, der diesen epistemischen Vorsprung nicht hat, nicht vermoch-
te. Es ist selbstredend verwerflich, die geteilte Intimitdt und das histo-
rische Wissen voneinander auszunutzen. Diese Pflicht ist jedoch eine
natiirliche Pflicht, die sich auf das generelle Nichtschdadigungsgebot
zuriickfiihren ldsst, wir haben diese Pflicht allen Personen gegeniiber.
Es handelt sich somit nicht um eine spezifisch filiale Pflicht, die Kin-
der ihren Eltern als ihre Kinder schulden. Die Intimitdt versetzt die
Familienmitglieder lediglich in die Lage, sich besonders einfach und
tiefgreifend verletzen zu konnen; sie ist aber nicht die Grundlage der
besagten Pflicht.

Generiert die erwartungsbasierte Verletzlichkeit spezielle filiale
Pflichten? Manche Freunde und auch Familienmitglieder teilen ge-
meinsame Projekte, in die beide Seiten Zeit und Geld investieren, wie
etwa der Kauf einer gemeinsamen Ferienwohnung, die Planung einer
Reise. Die Erwartungen, die auf diesen gemeinsamen Projekten basie-
ren, fuBen in einer Art implizitem Versprechen, das man sich gegeben
hat. Schert einer der Projektpartner aus, schuldet er natiirlich eine
Rechtfertigung und muss den entstandenen Schaden kompensieren.
Die Pflicht, sich an Versprechen zu halten und bei einem Vertrags-
bruch den Schaden zu kompensieren, ist aber wiederum eine generelle
Pflicht; sie ist nicht familientypisch und kommt dort moglicherweise
sogar seltener vor als in Freundschaften und vor allem in Geschéftsbe-
ziehungen. Die Kosten, die fiir Familienmitglieder entstehen, wenn je-
mand einseitig den Kontakt abbricht oder jemand seinem Gegeniiber
nicht jene Fiirsorge angedeihen ldsst, die dieser sich wiinscht, betreffen
eher die emotionale Verletzlichkeit, die sich in Familienbeziehungen
verschirft durch die Unaufkiindbarkeit und Exklusivitidt. Doch folgt
aus dieser, dass Kinder fiir ihre Eltern Verantwortung iibernehmen
miissen, dass sie zu Kontakt und Fiirsorge verpflichtet sind?

Betrachten wir zur Beantwortung dieser Frage noch einmal die
Freundschaft. Einander Gutes zu tun, einander zu ermutigen und ge-
meinsam Zeit zu verbringen, liegt Freunden normalerweise am Herzen.
Weil Freunden an der Beziehung liegt, haben sie auch Grund, sich um
diese zu bemiihen. Doch dieser Grund ist keine Pflicht im engeren Sin-

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | BARBARA BLEISCH

ne, die auch dann noch bestiinde, wenn wir die Beziehung nicht mehr
als wertvoll erachten. Ganz im Gegenteil: Wiirden wir uns nur noch
aus einem Pflichtgefiihl heraus um einander bemiihen, hétten wir guten
Grund uns zu fragen, ob wir tatséchlich noch Freunde sind. Das zeigt
sich auch aus der drittpersonalen Perspektive: Wenn ich realisiere, dass
meine Schwester ihre langjihrige Freundin nicht an ihre Geburtstags-
feier eingeladen hat und nicht mehr mit ihr, wie frither immer, in die
Ferien fihrt, wiirde ich sie sicher nicht kritisieren fiir eine Vernachlis-
sigung einer Pflicht. Vielmehr scheint es angebracht zu fragen, wes-
halb die Beiden nicht mehr befreundet sind. Eine Pflicht, befreundet zu
sein und in einer Beziehung zu verharren, gibt es nicht, und dasselbe
gilt auch fiir die Familienbeziehung.

Dieses Recht, eine Person zu verlassen, wird oft mit dem soge-
nannten Voluntarismus verteidigt: Es diirfen uns keine speziellen
Pflichten aufgebiirdet werden, ohne dass wir in die entsprechende
Bande, die uns verpflichtet, eingewilligt hitten. Der Voluntarismus ist
allerdings mit einer ganzen Reihe von Problemen konfrontiert, auf die
ich an dieser Stelle nicht eingehen kann (zum Problem des Volunta-
rismus vgl. ausfiihrlich: Scheffler 2002, Kap. 3). Das Konzept der Vul-
nerabilitdt kann jedoch meines Erachtens zeigen, weshalb es nicht nur
erlaubt, sondern zuweilen sogar geboten ist, eine Person zu verlassen.
Relationale Verletzlichkeit ist, so wie ich sie hier dargestellt habe, die
Kehrseite jeder innigen Verbindung. Wenn die Liebe beidseits versiegt
und die Bande nicht mehr als wertvoll erachtet wird, gibt es auch kei-
nen Grund, diese weiter zu pflegen. Wenn die Liebe aber einseitig ver-
siegt, dann sollte sich die Person, die gehen mochte, zwei Fragen stel-
len: Erstens eine kritische Riickversicherung: Ist die Beziehung wirk-
lich ganz wertlos geworden? Gibt es tatsdchlich keine Moglichkeit, sie
weiterzuentwickeln, sondern bleibt nur der Abbruch, die Trennung?
Immerhin gehoren langanhaltende Beziehungen zum Wertvollsten im
Leben, was es gibt. Wir haben deshalb prudentielle Griinde, auch kri-
selnden Verbindungen eine zweite und dritte Chance zu geben. Wenn
die Beziehung aber wirklich wertlos geworden ist oder uns sogar belas-
tet, dann haben wir genauso Grund, sie zu beenden. Wir miissen uns

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WOZU VERPFLIGHTET FAMILIE? | 69

nicht nur nicht quélen in Beziehungen, wir sollten dies auch aus pru-
dentiellen Griinden nicht tun. Doch auch moralische Griinde sprechen
fiir einen Beziehungsabbruch, wenn wir nicht mehr in der Lage sind,
ihr etwas Positives abzugewinnen. Wir haben festgehalten, dass rela-
tionale Verletzlichkeit die Kehrseite jeder liebevollen Verbindung ist.
Ist die Liebe nicht mehr zu haben, wird die Verletzlichkeit, die vorher
sozusagen der inbegriffene Preis fiir das hohe Gut der Liebe war, voll-
kommen nutzlos. Es wire deshalb geradezu moralisch verwerflich,
eine Person in einer Beziehung zu halten, in der wir ihr keine Liebe
mehr geben konnen. Deshalb sollten wir nicht zuletzt aus Respekt vor
der einst geliebten Person alles daransetzen, dass auch sie ihre emotio-
nale Verletzlichkeit uns gegeniiber tiberwinden kann.

Wenn wir nun wieder die Familienbeziehung betrachten, so ist es
rein theoretisch natiirlich moglich, dass Eltern wie auch Kinder ihr In-
teresse aneinander verlieren und sie beidseitig langsam aufhoren, sich
mit jenen Gefilligkeiten zu versorgen, die ihre Bindung immer wieder
gefestigt hat. Daran ist nichts falsch — es ist blof3 duflerst selten. In vie-
len Fillen erweist es sich aber als sehr schwierig, die relationale Ver-
letzlichkeit in der Elternkindbeziehung zu iiberwinden. Der Grund da-
fiir liegt in den speziellen Akzentuierungen, die die relationale Verletz-
lichkeit in dieser Beziehung erfihrt: Nichtaufkiindbarkeit und Exklusi-
vitdt. Man kann nie ganz iiber diese Beziehung >hinwegkommeng; in-
sofern ist Blut tatsidchlich dicker als Wasser.

In Familien ist die Verletzlichkeit auch gar nicht so sehr die Kehr-
seite der Liebe (oder nicht ausschlieBlich), sondern die Kehrseite einer
sehr viel breiteren Form der Zugehorigkeit, die Identitdt, Biographie,
eine ganze Reihe von weiteren Verwandten sowie soziale Konventio-
nen und offentliche Anerkennung umfassen. Einander aufzugeben oder
zu verlieren, ist in Familien deshalb besonders gravierend, denn man
verliert mit ihr einen ganzen Teil der eigenen Geschichte und Identitit.
Kinder haben deshalb sicherlich Grund, sich um ihre Eltern zu kiim-
mern — einen Grund, der nicht allein in der Wertschitzung der Bezie-
hung liegt, wie es bei der Freundschaft der Fall ist, sondern dariiber hi-
naus einen Grund, der mit ihrer spezifischen Vulnerabilitit zu tun hat.

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 | BARBARA BLEISGH

Vielleicht scheint dieses Bild, das ich hier von der Familienbande
zeichne, zu diister. Aber wie gesagt, stellen sich moralische Fragen in
Beziehungen meist erst im Falle deren Storung, angesichts von Span-
nungen, Missverstidndnissen, Vertrauensbriichen. Dies gilt nicht nur fiir
Liebesbeziehungen und Freundschaften, sondern auch in der Familie.
Die Spannungen und Verletzungen, die Familiengeschichten mit sich
fiihren, thematisieren wir ungern. Aber eine Romantisierung der Fami-
lienbande tibersieht, dass gerade in diesen Beziehungen die schlimms-
ten Dinge passieren konnen — denken wir an Missbrauch, Gewalt in der
Ehe, erweiterte Suizide in Familien. Es ist deshalb vonnoten, diese Sei-
te der Familiengeschichten ebenfalls in den Blick zu nehmen und in die
Frage nach filialer Verantwortung einzubeziehen. Wie ich zu zeigen
versucht habe, meine ich, dass der Begriff der Verletzlichkeit fiir die-
ses Vorhaben hilfreich und zielfiihrend sein kann.

Der hier gemachte Vorschlag, wie wir familidre Verantwortung
denken sollten, macht einen weiteren wichtigen Punkt deutlich, nim-
lich, dass die Verletzlichkeit und die entsprechenden Pflichten auf bei-
den Seiten — auf der Seite der Kinder wie auf der Seite der Eltern — be-
stehen. Anders als das Reziprozitits- und das Dankbarkeitsmodell, die
nur die erwachsenen Kinder in die Pflicht nehmen, verlangt das Ver-
letzlichkeitsmodell von Allen an der Beziehung Beteiligten einen sorg-
samen Umgang miteinander. Man muss nur einmal Franz Kafkas Brief
an seinen Vater lesen, um zu verstehen, weshalb diese Anmahnung
ihre bittere Berechtigung hat (vgl. Kafka 1991: 5).

Die Rede von relationaler Vulnerabilitit zeigt aber auch, dass die
Frage nach der filialen Verantwortung nicht adéquat beantwortet wer-
den kann, wenn wir nur danach fragen, was Kinder ihren Eltern schul-
den, sondern dass stets auch die erwachsenen Kinder selbst sich fragen
miissen, was sie in ihrer jeweiligen Verletzlichkeit leisten kénnen und
wo ihre jeweiligen Grenzen verlaufen. Denken wir zuriick an die Rede
vom Riskanten, das jeder Beziehung anhaftet: Beziehungen koénnen
nicht nur scheitern, sie konnen auch ausbeuten, demiitigen und verlet-
zen. Dann haben erwachsene Kinder ihrerseits selbstverstiandlich allen
Grund, Distanz zu wahren und sich selber zu schiitzen. Insofern sich

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WOZU VERPFLICHTET FAMILIE? | 71

Eltern und Kinder aber nie ganz lassen konnen, weil sie stets aneinan-
der Gebundene bleiben, spricht viel dafiir, lange an der Beziehung zu
arbeiten und die Verantwortung fiir diese unter Beachtung der gegen-
seitigen Vulnerabilitit wahrzunehmen.’

3 Ich danke Prof. Mathias Lindenau und dem Zentrum fiir Ethik & Nachhal-
tigkeit ZEN-FHS fiir die ehrenvolle Einladung, eine der Vadian Lectures
halten zu diirfen. Danke auch dem Publikum fiir die klugen Fragen und die

rege Diskussion nach dem Vortrag.

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | BARBARA BLEISGH

LITERATUR

Archard, David (2015): »Das Ende der Familie? Zur Bedeutung der
biologischen Verwandtschaft«, in: Betzler/Bleisch, Familiire
Pflichten, S. 57-86.

Aristoteles (1995): Die Nikomachische Ethik, Neuntes Buch, Kap. 1-2,
iibersetzt u. eingeleitet v. Olof Gigon, 2. Aufl., Miinchen, S. 307-
311.

Bernhard, Andreas (2014): Kinder machen. Neue Reproduktionstech-
nologien und die Ordnung der Familie, Frankfurt a.M.

Betzler, Monika/Bleisch, Barbara (Hg.) (2015): Familidre Pflichten,
Frankfurt a.M.

Betzler, Monika/Bleisch, Barbara (2015): »Einleitung, in: Dies. (Hg.),
Familidre Pflichten, S. 9-54.

Bleisch, Barbara (2015): »Rabentdchter? Rabensohne? Zur Begriin-
dung filialer Pflichten«, in: Zeitschrift fiir praktische Philosophie
2(2), S. 237-272.

Butler, Judith (2004): Precarious life. The powers of mourning and
violence, London.

Gheaus, Anca (2015): »Hat die Familie einen besonderen Wert?«, in:
Betzler/Bleisch, Familidre Pflichten, S. 87-104.

Haslanger, Sally (2009): »Family, Ancestry and Self. What is the Mor-
al Significance of Biological Ties?«, in: Adoption & Culture 2, S.
92-122.

Kafka, Franz (1991): Brief an den Vater, Frankfurt a.M.

Mackenzie, Catriona/Stoljar, Natalie (2000): »Introduction: Autonomy
Refigured«, in: Dies. (Eds.), Relational Autonomy. Feminist Per-
spective on Autonomy, Agency, and the Social Self, New York, S.
3-31.

Maclntyre, Alasdair (1999): Dependent rational animals. Why human
beings need the virtues, Chicago.

Mills, Claudia (2015): »Pflichten gegeniiber &lter werdenden Men-
schen, in: Betzler/Bleisch, Familidre Pflichten, S. 260-281.

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WOZU VERPFLICHTET FAMILIE? | 73

Montaigne, Michel de (1998): »Uber die Freundschaft«, in: Ders., Es-
sais, hrsg. v. Hans Magnus Enzensberger, Frankfurt a.M., S. 98-
104.

Scheffler, Samuel (2002): Boundaries and Allegiances. Problems of
Justice and Responsibility in Liberal Thought, Oxford.

Velleman, David (2005): »Family History«, in: Philosophical Papers
34 (3), S. 357-378.

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Birgerverantwortung

HERFRIED MUNKLER

BURGER UND VOLK — ZWEI KOMPLEMENTARE
LEITBEGRIFFE DER POLITISCHEN ORDNUNG

Wenn im politischen Feuilleton die Leitprinzipien unserer westlichen
Ordnung beschrieben werden, sei es nun in Abgrenzung gegeniiber
Léndern, die in unserer Gegenwart autoritdre Herrschaftsstrukturen ha-
ben, oder sei es auch gegeniiber unserer eigenen Geschichte, dann
werden vor allem zwei Begriffe ins Spiel gebracht: Demokratie und
Zivilgesellschaft. Wie beide sich zueinander verhalten, ob damit unge-
fahr dasselbe gemeint ist, ob beide Begriffe in einem Spannungsver-
hiltnis zueinander stehen oder ob sie — so die dritte Moglichkeit — auf
ein Verhiltnis der gegenseitigen Ergidnzung und Unterstiitzung abzie-
len, wird jedoch selten gesagt. Das mag in bestimmten politischen
Konstellationen auch nicht erforderlich sein, weil im hiesigen Diskurs,
also in den Selbstvergewisserungsprozessen unserer eigenen Gesell-
schaften, beide Begriffe komplementir gebraucht werden. Sie verwei-
sen darauf, dass die Demokratie in ihrem »westlichen« Verstiandnis auf
eine vitale Zivilgesellschaft angewiesen ist und dass eine solche Zivil-
gesellschaft demokratische Partizipationsstrukturen des Politikbetriebs
braucht, um sich entfalten zu konnen.

Aber in Zeiten, in denen von Wut-Biirgern die Rede ist, die auf die
Stral3e gehen und demonstrieren, weil sie mit demokratisch legitimier-

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | HERFRIED MUNKLER

ten Entscheidungen nicht einverstanden sind und diese riickgidngig ma-
chen wollen, oder in denen Demonstranten fiir sich in Anspruch neh-
men, sie seien »das Volk« und sich damit gegen die Politik einer de-
mokratisch gewéhlten Regierung in Stellung zu bringen versuchen, in
denen gar unter dem Sammelbegriff des Populismus, gleichgiiltig, ob
dieser sich nun politisch als rechts oder links versteht, die bestehende
Parteienstruktur als »unverantwortliche Elitenherrschaft« (»die da
oben«) ausgehebelt werden soll — in solchen Zeiten ist es angebracht,
noch einmal und erneut iiber Demokratie und Zivilgesellschaft bzw.
»das Volk« und »den Biirger« nachzudenken. Auf diese Weise, so hof-
fe ich, konnen wir uns dann auch Klarheit dariiber verschaffen, was mit
Biirgerverantwortung — dem Titel meines Vortrags — gemeint ist, was
darin impliziert ist und was die Voraussetzungen dafiir sind, dass Biir-
gerverantwortung nicht nur vom politischen System eingefordert wird,
sondern dass es auch Biirger gibt, die sich dieser Verantwortung stellen
und sie zu tibernehmen bereit sind. Letzteres ist alles andere als selbst-
verstindlich.

Demokratie etwa heif3t bekanntlich nicht, dass das Volk, von dem
die politische Macht ausgeht, selbst die Verantwortung iibernimmt,
sondern Demokratie besagt, zumal in ihrer neuzeitlichen Ausprigung,
zunichst nur, dass das Volk die Macht verteilt und Verantwortung ver-
gibt, entweder direkt an Personen oder aber an Parteien. Die demokra-
tische Grundformel »Alle Macht geht vom Volke aus« heilit schlieB3-
lich, dass sie nicht permanent beim Volk verbleibt, sondern fiir eine
begrenzte Zeit vergeben, delegiert wird, um dann vom Volk zuriickge-
holt und in einem Wahlakt neu zugeteilt zu werden. Demokratie heif3t,
dass diejenigen, an welche die Macht delegiert worden ist, fiir den
Umgang mit dieser Macht dem Volk — und niemandem sonst — verant-
wortlich sind.

Selbst die direkte Demokratie, in der das Volk nicht durch seine
Représentanten vertreten wird, sondern selber herrscht, indem es un-
mittelbare Auftrige verteilt, eine Reihe von Fragen selbst entscheidet
und dies nicht einem Parlament oder anderweitig zusammengekomme-
nen Vertretern des Volkes iiberlidsst, kommt doch nicht darum herum,

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BURGERVERANTWORTUNG | 77

die Ausfiihrung der Entscheidungen und Vorgaben des Volkes anderen
—und nicht dem Volk selbst — zu iiberlassen, von fiir kurze Zeit beauf-
tragten Biirgern, wie in einigen antiken und spitmittelalterlichen Stadt-
kommunen, bis zu einer Staatsbiirokratie, wie in den neuzeitlichen Ter-
ritorialstaaten, und sie muss, jedenfalls dann, wenn es sich um einen
Rechtsstaat handelt, obendrein akzeptieren, dass die Entscheidungen
des Volkes von einem Verfassungsgericht oder dessen Funktionsidqui-
valent iiberpriift werden.

Das ist in der Zivilgesellschaft, in der es um Biirgerverantwortung
geht, anders. Hier geht es darum, dass der Biirger — civis — am Politik-
prozess partizipiert, mitberit, mitentscheidet und schlieflich auch am
Prozess der Implementierung dieser Entscheidungen beteiligt ist. Die
zentrale Vorstellung der Zivilgesellschaft ist nicht Entscheidung, wie
das bei der Demokratie der Fall ist, sondern Partizipation: Teilhabe,
Beteiligung — und das nicht nur in dem Augenblick, da eine Entschei-
dung gefillt wird, sondern auch in der langen Vorgeschichte des Fin-
dens von Optionen, iiber die anschlieend entschieden werden kann,
und der sorgfiltigen Begleitung dessen, wofiir man sich entschieden
hat, eingeschlossen der Moglichkeit, eine Entscheidung auch wieder zu
revidieren, wenn sie sich im Prozess ihrer Umsetzung als gar nicht so
gut erweist, wie man zunichst geglaubt hat. In einer funktionierenden
Demokratie ergédnzt sich beides im doppelten Sinn: es verstidrkt sich
wechselseitig und kontrolliert sich auch, eingeschlossen die Moglich-
keit, dass die eine Seite die andere blockiert.

Halten wir also fest: Wo vom »Volk« die Rede ist, da ist der Triager
der Letztentscheidung gemeint. Das Volk verteilt die Macht, und es
bestraft Machtmissbrauch oder einen in seiner Sicht schlechten Um-
gang mit der Macht durch Machtentzug. Der Tag der Wahlen oder
auch der Tag von Volksentscheiden, von Plebisziten, ist der Fest- und
Feiertag der Demokratie. Die Zivilgesellschaft dagegen kennt solche
Fest- und Feiertage nicht, sondern lebt in einer permanenten Fortdauer
von Werktagen. Das Volk entscheidet, aber der Biirger iibernimmt
selbst politische Verantwortung. Der Biirger versteht sich nicht nur als
Kontrolleur der Macht, wie das Volk, sondern vor allem auch als ein

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | HERFRIED MUNKLER

steter Begleiter des Gebrauchs der Macht. Er ist nicht nur der Wichter
und Kontrolleur der machtausiibenden Eliten, sondern zugleich ein
aufmerksamer Weggefihrte des tagtdglichen Politikbetriebs.

Ein solcher Biirger zu sein, kostet nicht nur viel Zeit, sondern hat
auch Kompetenzvoraussetzungen, die alles andere als selbstverstind-
lich sind. Es sind dies zunidchst kognitive Kompetenzen, also die Fa-
higkeit, tiberhaupt zu begreifen, worum es geht und was die wahr-
scheinlichen und was die moglichen Folgen einer Entscheidung sind;
dazu habituelle und prozedurale Kompetenzen, was heif3t, nicht auf
den Tisch zu hauen und Letztentscheidungskompetenz zu beanspru-
chen, sondern sich dem miihsamen Prozess des Deliberierens und Aus-
handelns zu stellen, sich auf Rede und Gegenrede und die Suche nach
dem besten Argument einzulassen, aber auch die Verfahrenswege zu
kennen, die in der komplexen Welt der politischen Strukturen nun
einmal gegangen werden miissen. Und schlieflich gehort zu diesem
Biirger auch noch das Ensemble der sozialmoralischen Kompetenzen,
unter denen der Verzicht auf die Verfolgung von Eigeninteressen und
die Orientierung am Gemeinwohl die wohl wichtigsten sind. Der ver-
antwortungsbewusste Biirger ist korruptionsresistent; er widersteht
nicht nur den Angeboten anderer, die auf seine Entscheidungen von
auBlen Einfluss nehmen wollen — und zwar nicht, was ja gewiinscht ist,
mit Argumenten, sondern mit dem Angebot materieller Vorteile —,
sondern er stellt auch seine eigenen Interessen zuriick, wenn er als
Biirger in der Verantwortung steht.

Das ist zweifellos ein Idealbild des kompetenten Biirgers, und
wenn man es zeichnet, ist sogleich klar, dass das Vorhandensein sol-
cher Biirger alles andere als selbstverstidndlich ist. Die Demokratie ist,
so ldsst sich der Vergleich zusammenfassen, ein Verzicht auf Kompe-
tenzerwartungen bzw. Kompetenzzumutungen, jedenfalls im Vergleich
mit dem, was eine vitale Zivilgesellschaft von den Biirgern erwartet.
Demokratie rabattiert in kognitiver, habitueller und sozialmoralischer
Hinsicht. Die Vorstellung vom Volk, demos, ist qualitativ entkernt,
jedenfalls dort, wo jeder, der im technischen Sinn Staatsbiirger ist, zum
Volk gehort. Beim Volk geniigt es, dass es seine Interessen kennt und

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BURGERVERANTWORTUNG | 79

diese zur Geltung bringt, und beides ist reduziert auf den Akt des An-
kreuzens einer zur Disposition gestellten Option, sei es bei der Wahl
oder beim Plebiszit. Im Unterschied zum Biirger steht das Volk weder
unter einem Kompetenzvorbehalt noch muss es viel Zeit aufwenden,
um seinen Einfluss auszuiiben. Eine funktionierende Demokratie ist
darum sehr viel leichter zu haben und auf Dauer zu stellen als eine vi-
tale Zivilgesellschaft.

Weil das so ist, wird die Vorstellung von der Zivilgesellschaft zu-
meist als Ergiinzung und Unterstiitzung der Demokratie konzipiert —
und nicht als deren substanzielle Voraussetzung, sonst miisste man sich
um die Funktionsfihigkeit der Demokratie permanent Sorgen machen.
Indem die Demokratie konzeptionell von den hochgradigen Vorausset-
zungen der Zivilgesellschaft entkoppelt wurde, konnte sie in der Be-
schrinkung auf ein institutionelles Arrangement definiert werden und
wurde so, zumindest im Modell, von den Anforderungen unabhingig,
die im republikanischen Diskurs der Antike und dann noch einmal des
15. bis 18. Jahrhunderts unter dem Begriff der Biirgertugend verhan-
delt worden sind. Virti, vertu, virtue — das waren die Formeln fiir die
sozialmoralischen Voraussetzungen biirgerpartizipativer Ordnungen,
und im republikanischen Diskurs stand fest, dass, wenn sie dahin-
schwanden, die partizipative Ordnung erodierte und an ihre Stelle
autokratische oder oligarchische Systeme traten. Deswegen galt die
Hauptsorge des republikanischen Diskurses auch stets der Biirgertu-
gend, und in Anbetracht von deren Volatilitdt hatte das politische Den-
ken des Republikanismus immer einen gewissen melancholischen Zug
— oder aber es schlug um in die Priferenz harter MaBnahmen, die si-
cherstellen sollten, dass die Biirgertugend einem kontinuierlichen Pro-
zess der Erneuerung und Revitalisierung unterlag. Der Florentiner Poli-
tiktheoretiker Niccold Machiavelli etwa hat zu diesem Zweck auf die
Prisenz duflerer Feinde und gelegentliche Kriege gesetzt, in denen die
virtu der Biirger erneuert werden sollte; der franzosische Revolutiondr
Maximilien Robespierre wollte hingegen den Schrecken der offentli-
chen Exekution von Republikfeinden, also den systematischen terreur,
den er iiber den Wohlfahrtsausschuss organisierte, fiir die Erneuerung

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80 | HERFRIED MUNKLER

der republikanischen Tugend einsetzen. Beides erklért, warum die In-
sistenz auf Biirgertugend inzwischen so sehr in den Hintergrund getre-
ten ist und Demokratie zumeist ohne Rekurs auf sozialmoralische Vor-
aussetzungen definiert wird.

DER REPUBLIKANISCHE DISKURS UND
DER COUP DES LIBERALISMUS

In der Geschichte des politischen Denkens ldsst sich im 18. Jahrhun-
dert, also noch in der Zeit vor Robespierre, die Ablosung der mafigeb-
lich von Aristoteles und den spitrepublikanischen Historikern des anti-
ken Rom geprigten Vorstellung einer res publica civium beobachten,
einer Biirgerrepublik bzw. der Bindung der Republik an die Biirger als
cives. An deren Stelle trat die Separation einer politisch-staatlichen und
einer unpolitisch-gesellschaftlichen Sphire, in der die Biirger ihren
okonomischen Privatnutzen verfolgen konnten, ohne dabei die Folgen
dessen fiir den Gesamtverband im Auge haben zu miissen: Dem Staat
oblag hingegen die Aufgabe, fiir die Sicherung der Rahmenbedingun-
gen der Gesellschaft und den Wettbewerb auf dem Markt zu sorgen.
Diese Separation beider Sphéren, die institutionell die Entstehung eines
Staatsapparats — Biirokratie, professionelle Diplomatie und stehendes
Heer — zur Voraussetzung hatte, war eine Bedingung dafiir, dass man
die Kompetenzzumutungen an den Biirger immer weiter zuriickfahren
konnte: Der Biirger musste nicht mehr unbedingt cifoyen sein, sondern
konnte uneingeschrinkt und dauerhaft als bourgeois auftreten, ohne
dadurch die politische Ordnung zu gefihrden. Genau das hatte der Re-
publikanismus in seiner Sorge um die sozialmoralischen Ressourcen
einer res publica civium stets entschieden bestritten.

Dagegen setzte der Liberalismus als eine neue, dem 18. Jahrhun-
dert entstammende Denkstromung darauf, dass sich die Biirger von den
Zumutungen der Politik, dem Zeitaufwand wie den sozialmoralischen
Kompetenzerwartungen, fernhalten und ihren Geschiften nachgehen
konnten, solange der Staatsapparat und die Herrschenden an seiner

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BURGERVERANTWORTUNG | 81

Spitze durch Recht und Gesetz in Zaum gehalten wiirden. Der Libera-
lismus vertraute darauf, dass die zweckrationale Verfolgung des biir-
gerlichen Eigeninteresses im Endeffekt den groftmoglichen Beitrag
zum Gemeinwohl leisten werde, und zwar gemill Adam Smith’ be-
rihmter Formel vom Wirken der unsichtbaren Hand, die dazu fiihre,
dass es gerade das Spiel der Eigeninteressen sei, welches dafiir sorge,
dass am Schluss das allgemeine Wohl herauskomme. Hinter der un-
sichtbaren Hand verbergen sich demzufolge die Regeln des Marktes,
von denen, so der Coup des Liberalismus, die Biirger in ihrer Sorge
ums grofle Ganze entlastet werden und sich ganz auf sich selbst und
ihre partikularen Interessen konzentrieren konnen — selbstverstiandlich
nach den Vorgaben des Rechts und in Respekt vor den Gesetzen des
Markts.

Immanuel Kant ist noch einen Schritt weitergegangen, als er die
auf den Markt bezogenen Vorschlidge von Adam Smith auf die Politik
ibertragen hat. In seiner Schrift Zum ewigen Frieden etwa, in der er
die in seiner Metaphysik der Sitten entwickelten Argumente fiir ein
breiteres Publikum zusammenfasst, weist er das republikanische An-
sinnen eines tugendkompetenten Biirgers zuriick, indem er es in der
Formel persifliert, eine Republik sei nur zu griinden und am Leben zu
erhalten, wenn man es mit einem »Volk von Engeln« in dieser Welt zu
tun habe — was ginzlich ausgeschlossen sei, weil es ein solches »Volk
von Engeln« nicht gebe. Kant stellt dagegen die Uberzeugung, man
konne eine republikanische Ordnung auch dann stiften, wenn man es
mit einem »Volk von Teufeln« zu tun habe, so man denn einen dem
Markt vergleichbaren »Mechanism der Antagonismen« in der Verfas-
sung zur Wirkung bringe, der kontinuierlich dafiir sorge, dass die bo-
sen Absichten der »Teufel« in gute Wirkungen verwandelt wiirden.
Was fiir Smith der Markt war, war fiir Kant die Verfassung, mit deren
Hilfe der sozialmoralische Stress der Tugendsorge externalisiert und in
der Verfassung institutionalisiert wurde. Das war eine geniale Antwort
auf das Tugendproblem. Wir stehen heute indes vor der Frage, ob wir
uns weiter darauf verlassen konnen oder ob im Zeitalter der Individua-
lisierung und der Globalisierung ein solches Vertrauen naiv und unver-

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82 | HERFRIED MUNKLER

antwortlich geworden ist. Wer die Frage so formuliert, wird sie kaum
uneingeschrinkt zugunsten des ersteren beantworten.

Kant konnte ndmlich stillschweigend auf Tugendgeneratoren set-
zen, die es heute so nicht mehr gibt: die von den Soziologen so be-
zeichneten sozialmoralischen Milieus. Den tiefgreifenden Verdnderun-
gen, die sich in den westlichen Gesellschaften seit der Mitte des
20. Jahrhunderts vollzogen haben, sind die alten sozialmoralischen Mi-
lieus des protestantischen Bildungsbiirgertums, des organisierten Ka-
tholizismus und der sozialdemokratischen Arbeiterbewegung mitsamt
ihren Suborganisationen nach und nach zum Opfer gefallen. Zu Kants
Zeiten waren diese sozialmoralischen Milieus freilich noch andere,
aber das tut hier nichts zur Sache, da es zunéchst nur darum geht, dass
es solche sozialmoralischen Milieus gab.

Die Ursachen fiir die schleichende Erosion in der zweiten Hilfte
des 20. Jahrhunderts waren unter anderem die grofere Mobilitét der
Menschen, und zwar in rdumlicher wie in sozialer Hinsicht, das
Schwinden der groffamilidren Bindungen, das zum Teil aus der ange-
stiegenen rdumlichen und sozialen Mobilitdt, zum Teil aber auch aus
einem stirkeren Individualismus resultierte, und schlieBlich das Ver-
schwinden der alten industriellen GroBbetriebe, in denen Arbeiterfami-
lien iiber Generationen hinweg Beschiftigung fanden. Ist von den so-
zialmoralischen Milieus in Deutschland die Rede, so darf nicht verges-
sen werden, dass zu den tragenden Elementen der biirgerlichen wie
biirgerschaftlichen Kultur auch noch das deutsche Judentum gehort hat,
das ab der Mitte der 1930er Jahre von den Nationalsozialisten beraubt,
vertrieben und ermordet worden ist. In diesem jiidischen Milieu lag
obendrein der Kern eines biirgerlichen Mizenatentums, von dem Kul-
tur und Wissenschaft in Deutschland am Ende des 19. und zu Beginn
des 20. Jahrhunderts erheblich profitiert haben. Dieses Milieu ist nicht
sozio-0konomischen Entwicklungen zum Opfer gefallen, sondern poli-
tisch gezielt zerschlagen worden.

Das Verschwinden dieser sozialmoralischen Milieus ist im Zu-
sammenhang mit der Frage nach dem liberalen Dispens von den Er-
wartungen und Zumutungen einer republikanischen Ethik bedeutsam,

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BURGERVERANTWORTUNG | 83

weil sie der Ort einer vorbildorientierten Einiibung in biirgerliche
Selbstbindung und politische Mitverantwortung auch bei einer redu-
zierten Tugendzumutung von Seiten der politischen Ordnung gewesen
sind. Neben der Familie haben vor allem diese Milieus den Sozialcha-
rakter der Menschen geprigt, und es wurde in ihnen vermittelt, warum
und wofiir sich jemand politisch engagieren und biirgerschaftliche
Verantwortung iibernehmen sollte. In den Milieus der klassischen
Arbeiterbewegung und des politischen Katholizismus, aber auch im
protestantischen Biirgertum hat das eine grof3e Rolle gespielt. Die Wer-
tevermittlung und die Verpflichtung auf bestimmte politisch-ethische
Normen erfolgte hier weniger kognitiv und stirker affektiv, das heifit,
ethische Orientierungen wurden hier nicht so sehr durch Reflexion auf
die Verallgemeinerungsfahigkeit von Maximen und Grundsitzen aus-
gebildet, sondern durch die Orientierung an Vorbildern, denen nachzu-
eifern erstrebenswert schien. Dass Norm- und Wertevermittlung iiber
solche Vorbilder erfolgen konnte, hing natiirlich auch an der Konstanz
von sozialen Strukturen, die eine Wiederholung von Lebensfiihrungen
in der Abfolge der Generation ermdglichte. Nicht unerwihnt bleiben
sollte dabei, dass eine solche Einsozialisation in gesellschaftliche
Grundwerte extrem kostengiinstig war, denn sie erfolgte nicht in eigens
dafiir vorgesehenen Institutionen, sondern war weitgehend ein Begleit-
produkt des tédglichen Lebens.

Neben politischen Entwicklungen waren es sozio-Okonomische
Prozesse, die das Ende dieser Milieus bewirkt haben. Zu nennen sind
der bereits erwihnte Anstieg der beruflichen Mobilitit, weiterhin Pro-
zesse der Individualisierung, durch die nicht nur das Zusammenleben,
sondern schlielich auch der Zusammenhalt der Familien mehr und
mehr geschwunden sind, dazu parallel ein tiefgreifender Wandel in den
gesellschaftlichen Werten und, daraus resultierend, das Schwinden der
Vorbilder, die, wie beschrieben, in den klassischen sozialmoralischen
Milieus eine so wichtige Rolle gespielt haben. In der Regel sind diese
Veridnderungen als Befreiung von den stummen Zwingen der Gesell-
schaft erfahren worden. Individualisierung und Globalisierung haben
die Struktur der Wertevermittlung und Wertebindung grundlegend ver-

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84 | HERFRIED MUNKLER

dndert. Dabei ist zu beachten, was der Soziologe Richard Sennett als
eine Folge der Flexibilisierung des Kapitalismus beschrieben hat: der
zunehmende Verlust linearer und kumulativer Zeit durch die Verénde-
rungen der Arbeitsorganisation seit den 1980er Jahren, der dazu ge-
fiihrt hat, dass die auf einer linearen und kumulativen Zeit beruhende
biographische Erzihlung des eigenen Lebens verschwunden, jedenfalls
bedeutungslos geworden ist. Vorbilder sind durch tiefgreifend verin-
derte soziale Konstellationen nicht nur entwertet, sondern durch die
Verdnderungen in der Arbeitswelt geradezu unméglich gemacht wor-
den. Schliissel dafiir ist der Bedeutungsverlust von biographisch ange-
sammelter Erfahrung durch den Prozess permanenter Innovation. An
die Stelle der klassischen Vorbilder sind infolgedessen Prominente,
Stars und Idole getreten, die die Aufmerksamkeit des Publikums erre-
gen, aber keinerlei Relevanz fiir die eigenen Lebensentwiirfe haben —
und wo sie das dennoch tun, hat das eher negative als positive Folgen.
Aber das ist nur die eine Seite der Medaille: Der Erosionen von
Milieus und nachlebbaren Biographien steht nach wie vor eine grof3e
Bereitschaft der Menschen zu sozialem und politischem Engagement
gegeniiber: Zu erinnern ist an die ehrenamtlich Tétigen in sozialen Or-
ganisationen und Vereinen, aber auch in den politischen Parteien, zu-
mal auf kommunalpolitischer Ebene. Und zu diesen eher klassischen
Formen des biirgerschaftlichen Engagements kommt noch das Enga-
gement in den Neuen sozialen Bewegungen, den Umwelt- und Biirger-
initiativen, den Netzwerken und vielem mehr hinzu, das es in dieser
Form erst seit den letzten dreilig Jahren gibt. In all den genannten Fal-
len geht es um die Bereitstellung oder Bewahrung kollektiver Giiter,
wobei dem jeweiligen Engagement fiir die Gemeinschaft kein unmit-
telbarer privater Nutzen gegeniibersteht, wenn man einmal von der mit
diesem Engagement — vielleicht — verbundenen gesellschaftlichen An-
erkennung absieht. Im Sinne der Rational-Choice-Theorien handeln
diejenigen, die Biirgerverantwortung iibernehmen, also irrational, weil
sie sich fiir die Bereitstellung oder Bewahrung von Giitern engagieren,
die nicht privatisierbar sind, sondern als kollektive Giiter genutzt wer-
den. Entgegen dem 6konomischen Theorem einer »tragedy of the com-

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BURGERVERANTWORTUNG | 85

mons« investieren sie in diese kollektiven Giiter, ohne sich darum zu
scheren, dass auch andere, die dafiir keine Sorge tragen, von ihnen in
demselben Mafie profitieren wie sie selbst. Zu solchen kollektiven Gii-
tern bzw. common goods gehoren eine saubere Umwelt ebenso wie die
sozialen und politischen Entfaltungsmdglichkeiten der Menschen, die
Bewahrung und Erneuerung sozialer Sicherungssysteme ebenso wie
die Wahrung grundlegender Rechte. Nach der Logik des individuellen
Nutzenmaximierers wire es rational, andere diese Leistungen erbrin-
gen zu lassen, um sie dann in genau demselben Mafle zu konsumieren
wie die, die sie erbracht haben. Dieser Typ wird in den entsprechenden
Theorien als free-rider, als Trittbrettfahrer, bezeichnet. Bemerkenswert
ist nun, dass entgegen den Annahmen der Rational-Choice-Theorien
unsere Gesellschaft keineswegs eine Aggregation von free-riders ist,
sondern wir in ihr immer wieder einem dieser Logik der individuellen
Nutzenmaximierung widersprechenden sozialen und politischen Enga-
gement begegnen — zuletzt bei den vielen freiwilligen Helfern, ohne
die die Fliichtlingswelle der vergangenen Jahre nicht hitte bearbeitet
werden konnen.

Aber womdglich handelt es sich hier selbst um Wellen biirger-
schaftlichen Engagements, die schlagartig auftreten, aber sich nicht
verstetigen lassen, sondern auch wieder abebben, so dass man nicht
von einer kontinuierlichen Verfiigbarkeit biirgerschaftlichen Engage-
ments und eines konstanten Bewusstseins der Biirgerverantwortung
ausgehen kann. Der Soziologe Albert Hirschman hat das als Schwan-
ken des Biirgers zwischen Eigennutz und Gemeinwohlorientierung be-
schrieben und dieses Schwanken als eine Grundkonstante der Gesell-
schaftsgeschichte bezeichnet. Was bedeutet das fiir die gesellschaft-
lich-politische Ordnung? Ist Biirgerverantwortung nur ein Ornament,
das alles ein wenig schoner und besser macht, auf das man aber nicht
wirklich angewiesen ist, weil das Ganze auch ohne gesteigerte Biirger-
verantwortung Bestand hat? Oder handelt es sich tatsdchlich um eine
unverzichtbare Funktionsvoraussetzung der Ordnung, iiber deren
dringliche Erfordernis wir uns lange hinweggetduscht haben, weil Biir-
gertugend einfach so, ohne besondere Sorge und institutionelle Siche-

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | HERFRIED MUNKLER

rungen, vorhanden war? Davon konnen wir indes fiir die Zukunft aus
den beschriebenen Griinden — Individualisierung und Globalisierung
sowie der Aufforderung, als ein rationaler Nutzenmaximierer zu han-
deln — nicht mehr ausgehen. Sehen wir uns das im Rahmen der jiinge-
ren sozialphilosophischen und politiktheoretischen Debatten etwas ge-
nauer an.

NEUER GESELLSCHAFTSVERTRAG
ODER NEUE BURGERETHIK

In der jlingeren Sozialphilosophie und Politiktheorie ist die Vorstellung
entwickelt worden, eine gute und gerechte Ordnung kénne nach dem
Modell eines Vertrages entworfen werden, den Jeder mit Jedem
schlieBt, und zwar unter Vorgabe der Wahrung seiner eigenen Interes-
sen und in Respekt vor den Interessen aller Anderen. Ziel eines solchen
Gesellschaftsvertrages ist ein fairer Interessenausgleich zwischen den
VertragschlieBenden, der so beschaffen sein soll, dass auch die Interes-
sen der schwichsten und ungliicklichsten Mitglieder der Gesellschaft
angemessen beriicksichtigt werden. John Rawls’ Theorie der Gerech-
tigkeit ist das vielleicht prominenteste Beispiel fiir diese Konzeption
eines neuen Gesellschaftsvertrages. Dieser neue Gesellschaftsvertrag,
das zeigt auch und gerade Rawls, muss keineswegs mit einer wirt-
schaftsliberalen Konzeption identisch sein, in welcher der Staat auf die
Sicherung und Gewdhrleistung des gesellschaftlichen Funktionierens
beschriankt ist, sondern kann durchaus auch staatliche Interventionen
und Umverteilungen einschlieen. Was ihn aber fundamental von dem
republikanischen Diskurs iiber Biirgertugend und Biirgerverantwortung
unterscheidet, ist der Umstand, dass in ihm Biirgerethik auf Kalkiil-
rationalitét zugefiihrt wird und der Gesellschaftsvertrag nach dem Mo-
dell des biirgerlichen Privatrechts aufgebaut ist. Einer spezifischen
»Ethik des Biirgers« wird darin jedenfalls systematisch keine Bedeu-
tung beigemessen, und Selbstbindung soll, wenn sie erforderlich ist, im

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BURGERVERANTWORTUNG | 87

Anschluss an Kants kategorischen Imperativ aus der Reflexion auf die
Generalisierungsfahigkeit des je Angestrebten erwachsen.

Das Problem einer solchen Begriindung der Gesellschaft auf einem
Vertrag ist die Unterstellung, dass es sich bei allen VertragschlieBen-
den um rationale Nutzenmaximierer handelt, also um solche, die wil-
lens und in der Lage sind, ihre Nutzenorientierungen bei Vertrags-
schluss verniinftig ins Spiel zu bringen. Was aber ist mit denen, die
nicht als selbstindige Akteure auftreten konnen, wie Kinder, Kranke,
Alte, Arbeitslose oder auch Fliichtlinge? Rawls wiirde darauf verwei-
sen, dass durch die Orientierung an der Verallgemeinerungsfihigkeit
der je individuellen Zustimmung und die Zusatzbedingung des Nicht-
wissens der eigenen Position und Rolle in der durch Vertrag zu konsti-
tuierenden Gesellschaft (veil of ignorance) die Position der Schwachen
hinreichend gesichert sei, was seine Uberlegungen zweifellos gegen
stiarker wirtschaftsliberale Konzeptionen, wie etwa die von Robert No-
zick und insbesondere die von James M. Buchanan, positiv abhebt. Das
aber enthebt nicht des systematischen Problems, das in der Frage aus-
gedriickt wird, wo eigentlich die Rationalitit herkomme, die bei der
AbschlieBung des Vertrages immer schon vorausgesetzt wird? Ganz
offensichtlich wird hier zuriickverwiesen auf spezifische politisch-
kulturelle Pragungen, die keineswegs universell vorhanden und oben-
drein in der Weise anerkannt sind, wie das unterstellt wird. Und
schlieBlich als weitere Frage: Wo bleibt das Bediirfnis nach Anerken-
nung und alle anderen Bediirfnisse der Menschen, die nicht in pures
Nutzenkalkiil iiberfiihrt werden konnen? Am problematischsten ist in
solchen Konstruktionen aber die stillschweigende Unterstellung, intel-
lektuell nachvollzogene Begriindungen wiirden eo ipso auch zu einer
praktischen Selbstbindung fiihren. Dass dem so ist, ist weder evident
noch plausibel, und also miissen schlieBlich doch staatliche Zwangsins-
trumente entwickelt werden, die aber genau in dem Bereich nicht grei-
fen, der im sozio-moralischen Diskurs des Republikanismus als beson-
ders sensibel herausgestellt worden ist. Der Verlust biirgerschaftlicher
Ethiken ist also erheblich problematischer, als der Kontraktualismus
das wahrnimmt und wahrhaben will.

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | HERFRIED MUNKLER

Aus solchen Uberlegungen heraus hat jene Strémung, die unter
dem Begriff des Kommunitarismus zusammengefasst werden kann,
gegen den von den Kontraktualisten ins Gesprich gebrachten neuen
Gesellschaftsvertrag die Vorstellung einer gar nicht so neuen Biirger-
ethik gesetzt, die auf Erziehung und Vorbildhaftigkeit begriindet ist —
und nicht auf Vertrdgen, die freilich nicht ausgeschlossen werden, de-
ren Bedeutung fiir die Kommunitaristen aber weniger zentral ist. Dabei
tritt an die Stelle des individuellen Nutzenmaximierers, wie er in den
kontraktualistischen Konzeptionen zugrunde gelegt worden ist, wieder
der Biirger im Sinne des klassischen Republikanismus. Dieser Biirger
ist durch seine Fihigkeit zur Selbstbindung und seine Bereitschaft zu
politischer Mitverantwortung definiert. Selbstbindung heifit hier, dass
nicht jede Titigkeit grundsitzlich als Erwerbschance angesehen wird
und dass in das biirgerschaftliche Selbstverstidndnis so etwas wie eine
Verpflichtung zum Verzicht auf grenzenlose individuelle Nutzenma-
ximierung eingeschlossen ist. Mitverantwortung heif3t in diesem Sinne
die Bereitschaft zum Engagement fiir kollektive Giiter, denen kein un-
mittelbar eigener Nutzen gegeniibersteht. Eine solche Biirgerethik ver-
steht sich als politisch-theoretische Alternative zum neuen Gesell-
schaftsvertrag, und sie ist nicht aus der reflexiven Universalisierung
eigener Absichten und Interessen heraus zu entwickeln.

Ein etwas genauerer Blick auf die Geschichte des politischen Den-
kens, hier etwa auf die beiden Stringe des Republikanismus, einen
eher philosophisch-normativen im Anschluss an Aristoteles und einen
starker historisch-politischen nach den Vorgaben der romischen Histo-
riker, zeigt nun, dass der als neu apostrophierte Kommunitarismus so
neu und innovativ gar nicht ist; vielmehr ist im Kommunitarismus der
alte Strang republikanischen Denkens, der seit dem Aufstieg der politi-
schen Okonomie am Ende des 18. und zu Beginn des 19. Jahrhunderts
zur Leitwissenschaft der Gesellschaftsanalyse immer stirker in den
Hintergrund getreten ist, wieder aufgenommen und mit neuerlicher
Bedeutung versehen worden. Natiirlich kann es dabei nicht darum ge-
hen, den Krieg wieder als Tugendgenerator aufzurufen, wie das bei
Machiavelli und anderen war, oder die Tugendlosen mit dem Fallbeil

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BURGERVERANTWORTUNG | 89

zu bedrohen, wie Robespierre das praktiziert hat, oder auch die alte
Luxus- und Prosperititskritik des klassischen Republikanismus wieder
aufleben zu lassen, so als habe sich seit dem spéten 18. Jahrhundert an
den sozio-6konomischen Grundlagen menschlichen Zusammenlebens
nichts gedndert. Aber das Anmahnen von Biirgerverantwortung ist ein
bedeutsamer Hinweis darauf, dass die zeitweilig dominierenden Ver-
suche, die gesellschaftliche Ordnung allein auf dem wohlverstandenen
Eigeninteresse ihrer Mitglieder begriinden zu wollen, genau das nicht
zu erfassen vermogen, worauf biirgerschaftliche Freiheit und mensch-
liche Selbstverwirklichung angewiesen sind: biirgerliche Selbstbindung
und die Bereitschaft zur Ubernahme von Verantwortung durch politi-
sche Partizipation — also Biirgerverantwortung.

DER NEUE POPULISMUS UND DIE VORSTELLUNG
VON DER BURGERVERANTWORTUNG

Uberall in Europa, aber auch in den USA haben wir es seit einigen Jah-
ren mit einem Phédnomen zu tun, das man frither eher fiir ein Spezifi-
kum der lateinamerikanischen Staaten gehalten hat: dem Aufkommen
populistischer Bewegungen, die unter dem Anspruch, sie verkdrperten
das Volk oder zumindest doch den wahren Volkswillen, die demokrati-
sche Ordnung als abgehobenes Elitenprojekt attackieren, bei dem »die
da oben« machten, was sie wollten, wihrend »wir hier unten«, wie die
sowohl bei Links- wie Rechtspopulisten gebrauchliche Gegeniiberstel-
lung lautet, betrogen und verschaukelt wiirden und am Schluss auch
noch fiir die Zeche aufkommen miissten, die »die da oben« gemacht
hitten. Das ist offenkundig nicht aus dem Duktus der Biirgerverant-
wortung heraus gedacht, sondern das ist der Gestus von Leuten, die
sich lange nicht um das politische Geschehen gekiimmert, jedenfalls
nicht aktiv daran partizipiert haben und sich nun im Gestus der Empo-
rung, als Wut-Biirger somit, Gehor verschaffen wollen. Man kann auch
sagen, Populismus sei die Folge dessen, dass sich in einer Gesellschaft

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | HERFRIED MUNKLER

viele Menschen iiber lange Zeit nicht am politischen und gesellschaft-
lichen Geschehen beteiligt oder davon ausgeschlossen gefiihlt haben
und sich jetzt — lautstark und im Gestus der Emporung — als politisches
Subjekt zuriickmelden. Populismus hat mit der Vorstellung des Biir-
gers, des politische Verantwortung tragenden civis, nichts zu tun, sehr
viel aber — und das nicht nur infolge der populus-Semantik — mit dem
Volk, aus dem immer wieder einmal einige meinen, dass die Dinge
nicht so laufen, wie sie sich das vorgestellt haben. Sie bedienen sich
dazu dann des Volksbegriffs, um ihrem Einspruch Gewicht und Dring-
lichkeit zu verschaffen.

Ich fiirchte, dass diese Entwicklung auch mit den gestiegenen
Kompetenzerwartungen und der relativen Abwertung politischer Ein-
flussnahme im Wahlakt zu tun haben. Mit dem Aufstieg neuer Partizi-
pationsformen und dem verdnderten Kommunikations- und Partizipa-
tionsverhalten durch die sozialen Medien hat die Basispartizipations-
form der Demokratie relativ an Gewicht verloren. Viele haben den
Eindruck, dass es auf sie und ihre Stimme ohnehin nicht ankdme bzw.
dass durch deren Abgabe eigentlich nichts bewirkt werde. Also bleiben
sie der Wahl fern. In allen westlichen Demokratien ldsst sich in den
letzten Jahrzehnten ein wachsender Anteil von Nichtwihlern beobach-
ten, die sich entweder als Biirger nicht ernst genommen fiihlen oder
aber spiiren, dass sie fiir eine biirgerschaftliche Partizipation Kompe-
tenzen mitbringen miissen, die sie nicht haben. Also folgen sie populis-
tischen Bewegungen und Parteien, die ihnen die Riickkehr zur alten
Einflussnahme versprechen. Die gibt es aber aufgrund der gewachse-
nen Komplexitit von Politikprozessen nicht mehr, und infolgedessen
fiihlen sich viele von ihnen ein weiteres Mal nicht beachtet und an den
Rand gedringt, was ihr Aggressionspotential erheblich erhoht. So ver-
tieft sich die Kluft zwischen Biirgerverantwortung und populistischem
Protest, und was lange Zeit eine komplementire Beziehung war, nim-
lich die zwischen Biirgerschaft und Volk, droht zunehmend in ein ant-
agonistisches Verhéltnis umzuschlagen. Das ist eine durchweg besorg-
niserregende Diagnose, mit der ich schlieen will, ohne dafiir eine Lo-
sung anbieten zu konnen — aufler der, dass man versuchen sollte, so

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BURGERVERANTWORTUNG | 91

viele wie moglich in die Biirgerverantwortung mitzunehmen, um die
Resignation, die in Wut umzuschlagen droht, moglichst gering zu hal-
ten.

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | HERFRIED MUNKLER

LITERATUR

Buchanan, James M. (1984): Die Grenzen der Freiheit. Zwischen An-
archie und Leviathan, Tiibingen.

Hirschman, Albert O. (1984): Engagement und Enttiuschung. Uber das
Schwanken der Biirger zwischen Privatwohl und Gemeinwohl,
Frankfurt a.M.

Kant, Immanuel (1998a): »Grundlegung zur Metaphysik der Sitten,
in: Ders., Werke in sechs Bianden, Bd. IV: Schriften zur Ethik und
Religionsphilosophie, hrsg. v. Wilhelm Weischedel, Darmstadt, S.
7-102.

Kant, Immanuel (1998b): »Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer
Entwurf, in: Ders., Werke in sechs Binden, Bd. VI: Schriften zur
Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Piddagogik,
hrsg. v. Wilhelm Weischedel, Darmstadt, S. 191-251.

Machiavelli, Niccolod (2016): Der Fiirst, iibersetzt u. eingeleitet v. Ru-
dolf Zorn. Mit einem Geleitwort von Herfried Miinkler, 7., aktual.
Aufl., Stuttgart.

Nozick, Robert (2011): Anarchie, Staat, Utopia, Miinchen.

Rawls, John (1979): Eine Theorie der Gerechtigkeit, iibersetzt v. Her-
mann Vetter, Frankfurt a.M.

Sennett, Richard (1998): Der flexible Mensch. Die Kultur des neuen
Kapitalismus, Berlin.

Smith, Adam (1999): Der Wohlstand der Nationen. Eine Untersuchung
seiner Natur und seiner Ursachen, 8. Aufl., Miinchen.

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verantwortung fir die Vergangenheit

SUSAN NEIMAN

Die letzten zwei Jahre haben uns nicht gerade mit guten Nachrichten
iberhduft. Exemplarisch stehen dafiir die Zustdnde im Nahen Osten,
die einen schier verzweifeln lassen: Seien es die hunderttausenden sy-
rischen Familien, die nur die Moglichkeit haben, zwischen verschiede-
nen Formen des Terrors zu wihlen; sei es die Frage, ob der IS (Islami-
sche Staat) neue Anhédnger gewinnt und einen neuen Albtraum schafft;
oder ob die israelische Regierung immer weiter nach rechts driftet oder
die Saudis Leute wegen kleiner politischer oder religioser Verstdfe
auspeitschen und kopfen lassen.

Als er nicht mehr unter dem Druck stand, zur Wiederwahl antreten
zu miissen, hat Priasident Obama in den USA damit begonnen, einige
der Veridnderungen durchzusetzen, die uns Anlass zur Hoffnung gaben.
Doch der anhaltende Zuspruch fiir den Rassisten Donald Trump lief3
den grotesken Clown von Mal zu Mal weniger lustig aussehen. Wih-
rend wir, die wir ihn stoppen wollten, nicht anders konnten, als uns an
all die Griinde zu erinnern, die uns 2008 dazu bewogen haben, Obama
gegen Hillary Clinton zu unterstiitzen. Die Folgen sind nun allen be-
kannt. In Europa hitte uns der Brexit, der sich auf eine Mischung von
Liigen und Fremdenfeindlichkeit stiitzte, vorwarnen konnen. In Polen,
Russland, Ungarn oder der Tiirkei scheinen Liigen, Fremdenfeindlich-
keit und Autoritarismus die Schliissel zu sein, mit denen man an die
Regierung kommt; ob Frankreich und Holland nun folgen, wissen wir

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | SUSAN NEIMAN

noch nicht. Auch ohne ein Wort iiber Brasilien, China oder ganz Afrika
zu erwihnen, fillt es nicht schwer, meiner Freundin, einer Journalistin
bei der Zeit, zuzustimmen, die mich neulich fragte: »Ist es nicht an der
Zeit, damit aufzuhdren, uns iiber Kulturpessimisten lustig zu machen?«

Und dennoch: Es gab einen Lichtblick in der Mitte Europas. Als
die Fliichtlinge anfingen, scharenweise aus dem Nahen Osten zu fliich-
ten, griff ein rassistischer Mob in der sidchsischen Stadt Heidenau Ge-
bdude an, in denen Fliichtlinge unterzukommen hofften. Das deutsche
Volk war emport — und ich meine das Volk, nicht ein paar linke Intel-
lektuelle. Nicht die Zeit, sondern die Bild-Zeitung, Deutschlands grof3-
tes Boulevardblatt, das einst fiir seine rechtslastigen Positionen und
Fotos halbnackter Frauen bekannt wurde, druckte die Schlagzeile: »Die
Schande von Heidenau«. Zwei Wochen lang hieBen Leute aus allen
Schichten die eintreffenden Fliichtlinge willkommen, spendeten Nah-
rungsmittel und Kleider, und was noch wichtiger war, sie opferten ihre
Zeit, um Deutschunterricht zu geben, bei der Biirokratie zu helfen und
dafiir zu sorgen, dass die Fliichtlinge sich in ihrem neuen Zuhause zu-
rechtfanden.

Nach zwei Wochen der massenhaften Hilfsaktionen sprang Bun-
deskanzlerin Merkel auf den sinnbildlichen Zug auf und begann, ihn zu
steuern. Zum ersten Mal in ihrem Leben nahm sie eine politisch riskan-
te Haltung ein, die sie mit Vielen in ihrer eigenen Partei in Konflikt
brachte. Und auch wenn es weiter Proteste von rechts gegeben hat, so-
wohl seitens der Neonazis als auch seitens ihrer zahmeren Verwandten
in Bayern, Merkel und die Mehrheit der Deutschen haben die Vorher-
sagen widerlegt, dass das Willkommen bald ein Ende finden wiirde.
Denn das von Tausenden Deutschen praktizierte Willkommen ist echt,
und es entspringt einer jahrzehntelangen Auseinandersetzung mit der
deutschen Vergangenheit. Die urspriingliche Gewalt der Neonazis
gegeniiber den Fliichtlingen brachte die Mehrheit auf und 16ste eine
unmittelbare, landesweite Reaktion aus: Da sie gelernt hatten, welche
Gefahren in der passiven Hinnahme von Fremdenfeindlichkeit lauern,
waren normale Deutsche entschlossen, die Gegenwart anders als die
Vergangenheit zu gestalten.

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERANTWORTUNG FUR DIE VERGANGENHEIT | 95

Ja, es gibt die AfD (Alternative fiir Deutschland) — die nur als Pro-
testpartei gegen die Einwanderung die Chance bekam, als Nationalpar-
tei wahrgenommen zu werden. Aber auch wenn drei internationale
Studien belegen, dass Deutschland in den letzten zwei Jahren nach
rechts driftet, zeigen sie auch, dass Deutschland viel weniger rechtslas-
tig ist, als die zwolf anderen europdischen Lénder, die untersucht wur-
den (die Schweiz gehorte nicht dazu). Ich will die AfD nicht verharm-
losen: Wir wissen, dass es fiir eine kleinere Gruppe nicht schwer ist,
sich gegeniiber einer groferen Gruppe zu behaupten und die Gesell-
schaft damit ins rechtsextreme Spektrum zu kippen. Die Trump-Wahl
ist dafiir ein Beispiel. Obwohl mehr Amerikaner gegen ihn stimmten
wird er doch Président. Der Brexit hat es ebenso gezeigt. Obwohl die
Mehrheit der Briten dagegen war, hat sich die Minderheit durchgesetzt,
weil sie mehr Menschen mobilisieren konnte, an der Abstimmung teil-
zunehmen. Obwohl die Mehrheit der Deutschen die Aufnahme von
Fliichtlingen befiirwortet, steigt die Zahl der Abschiebungen und die
Zustimmung fiir die AfD wichst.

Dennoch bin ich zuversichtlich, dass Deutschland gegen rechte An-
sichten viel besser gewappnet ist als Frankreich, Holland oder England.
Meine Zuversicht griindet auf Auferungen der deutschen Regierung an
dem Tag nach den US-Wahlen: In einer beispiellos undiplomatischen
Rede erinnerte Frau Merkel an all die Werte, die Trump beachten
muss, wenn er deutsche Kooperation erwarten will. Natiirlich kann sie
das nicht bei jedem Telefonat wiederholen und es muss und wird Ko-
operationen geben. Aber es spricht fiir Deutschland, dass es nicht be-
reit war, diesen rechten Nationalisten einfach zu normalisieren. Ich bin
sicher, dies ist die Folge einer andauernden Beschiftigung mit der
eigenen Geschichte.

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | SUSAN NEIMAN

VoM UMGANG MIT DER VERGANGENHEIT
IN DEUTSCHLAND

Deutschlands Beziehung zu seiner Geschichte ist so komplex, dass
mehrere Bandwurmworter dafiir geprdgt worden sind, darunter Ver-
gangenheitsaufarbeitung, Vergangenheitsverarbeitung und Vergan-
genheitsbewdltigung. Obwohl man sie als Deutschlands charakteris-
tischsten Exportartikel bezeichnet hat, gibt es fiir keines der Worter
eine treffende Ubersetzung, weil es nirgendwo ein wirkliches Aquiva-
lent dafiir gibt. Deutschlands Auseinandersetzung mit seiner Vergan-
genheit ist alles andere als vollkommen gewesen, wie jeder Deutscher
als erster erzidhlen wiirde. Wie eine Vergangenheitsbewiltigung ausse-
hen sollte, das war — und ist immer noch — der grofite Konfliktpunkt
zwischen Ost- und Westdeutschland. Dennoch ist sie eine, wie immer
auch unvollkommene, Leistung, von der die {ibrige Welt sehr wohl ler-
nen konnte.

Denn unser Streben danach, das Bose zu externalisieren, ist ebenso
natiirlich wie verbreitet. In der Antike galt selbst Boses, das ohne Ab-
sicht entsprungen war, als etwas, das die Gemeinschaft befleckte. Ein-
drucksvoll hat das Sophokles in der Geschichte des Odipus, dem Inbe-
griff der griechischen Tragodie, dargestellt: Odipus, der seinen Vater
getdtet und seine Mutter geheiratet hatte, wurde aus der Stadt verbannt.
Die Erzidhlung erinnert uns daran, dass wir geneigt sind, das Bose von
unserem eigenen Gebiet zu vertreiben. Um es weniger metaphysisch zu
sagen: Wir mochten, dass unsere Vorfahren ehrenwert sind und geehrt
werden. Wie erschiitternd ihre Taten auch scheinen mdgen, wir neh-
men an, dass ihre Beweggriinde rein waren. SchlieBlich sind es unsere
Vorfahren. Mein Grofivater ist fiir die Verteidigung seiner geliebten
Heimat gestorben, daran ist doch nichts verbrecherisch. Mein Grof3-
onkel hat nicht gekdmpft, weil er ein Rassist war, er hat einfach sein
Heim verteidigt. Nachdem 2015 neun Kirchgénger in Charleston er-
mordet wurden, konnte man in der Debatte tiber die Fahne des Siidens
solche Bemerkungen von South Carolina bis Texas horen. In South Ca-
rolina und Alabama ist es gelungen, selbst Republikaner zu iiberzeu-

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERANTWORTUNG FUR DIE VERGANGENHEIT | 97

gen, dass diese Fahne nicht fiir Regionalstolz, sondern fiir die Sklave-
rei steht. Die Fahnen wurden ins Museum gebracht. In Mississippi da-
gegen wehen sie immer noch.

Die Bemerkungen gleichen jenen, die die Besucher der Ausstellung
»Vernichtungskrieg: Verbrechen der Wehrmacht 1941-44« von sich
gaben, einer Wanderausstellung, die von 1995 bis 1999 an vielen Orten
in Deutschland und Osterreich gezeigt worden ist. Anhand von Briefen
und Photographien von Soldaten enthiillte die Ausstellung, dass die
Kriegsverbrechen der Nazis sich nicht auf die Eliteeinheiten der SS be-
schrinkt haben, und auch nicht auf ein paar faule Apfel. Das Hambur-
ger Institut fiir Sozialforschung, das die Ausstellung im Zuge der vie-
len Veranstaltungen zum 50. Jahrestag des Kriegsendes in Deutschland
zusammengestellt hatte, hitte nie erwartet, welch heftige Reaktionen es
damit auslosen wiirde. SchlieBlich schien die Behauptung, die Wehr-
macht habe systematisch Kriegsverbrechen begangen, ausldndischen
Beobachtern und auch den meisten deutschen Historikern, ungefihr so
wenig umstritten, wie die Behauptung, dass die Erde eine Kugel ist.
Seit Jahrzehnten haben deutsche Intellektuelle das Treiben von Arzten,
Diplomaten, Richtern und anderen wihrend des Zweiten Weltkrieges
untersucht. Aber die Kluft zwischen historischer Forschung und der
normalen 6ffentlichen Erinnerung war gigantisch, und die Ausstellung
brach mit dem letzten Tabu der Nazizeit. Mit ihren 18 Millionen Mann
unter Waffen umfasste die Wehrmacht einen groeren Querschnitt der
deutschen Gesellschaft als jede andere Organisation. Jeder Deutsche
hatte, wenn er nicht selbst dabei gewesen war, einen Vater, einen Sohn
oder einen Bruder, der in der Wehrmacht gedient hatte. Und die Reak-
tionen auf die Ausstellung zeigten, dass die meisten von ihnen immer
noch an den Mythos glaubten, die Wehrmacht sei sauber, ja ritterlich
gewesen. lhre Soldaten, tapfere Mdnner, die ihr Heimat gegen die bol-
schewistische Bedrohung schiitzten, seien nicht besser oder schlimmer
als Millionen von Soldaten vor oder nach ihnen gewesen.

Deutschlands Aufarbeitung seiner verbrecherischen Vergangenheit
war keine abstrakte oder akademische Ubung; dafiir ging sie zu sehr
unter die Haut. Es bedeutete Eltern und Lehrer zu konfrontieren und

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | SUSAN NEIMAN

ihre Autoritdt als verkommen zu bezeichnen. Die sechziger Jahre des
20. Jahrhunderts waren in Deutschland turbulenter als die in Paris oder
Prag — geschweige denn in Berkeley —, weil sie nicht Verbrechen an-
prangerten, die im fernen Vietnam begangen worden sind, sondern von
Menschen, die einem sehr viel ndher standen, von Menschen, die einen
bei den ersten Schritten ins Leben begleitet hatten.

AuBerhalb Deutschlands denken immer noch viele, die Stirke der
Nazis habe von einem ungebildeten Pobel abgehangen, eine Ansicht,
die ungliicklicherweise durch das grauenvolle Buch Der Vorleser
(Bernhard Schlink) und seine anschlieende Verfilmung verstirkt wor-
den ist. Tatséchlich stammte der grofite Anteil der Parteimitglieder der
NSDAP aus den gebildeten Schichten. Ihre Kinder forderten, dass die
Institutionen von oben bis unten iiberholt werden miissten.

Mehrere Jahrzehnte hat sich diese Generaliiberholung nicht nur auf
schulische Lehrplidne und juristische Examina erstreckt, sondern auch
die offentliche Debatte beherrscht, zahllose Kunstwerke in Film, Lite-
ratur und Fernsehen hervorgebracht und den o6ffentlichen Raum einer
Reihe von deutschen Stédten verdndert. Neben dem bekannten Holo-
caustdenkmal, das auf einem zentralen Stiick Brachland im wiederver-
einigten Deutschland errichtet worden ist, gibt es mehr als 6000 kleine-
re, aber erschiitternde »Stolpersteine«, die der deutsche Kiinstler Giin-
ther Demnig in die Biirgersteige vor Hiusern eingefiigt hat, in denen
vor dem Krieg Juden gelebt hatten. Jede kleine Messingplakette fiihrt
den Namen auf sowie das Datum der Geburt und der Deportation.
Demnigs iiber Deutschland verteilte Stolpersteine sind nur die uniiber-
sehbarsten der vielen Denkmiler zur Erinnerung an die Schrecken des
Nationalsozialismus und den geringen Widerstand, den es gegen die
Nationalsozialisten gegeben hatte.

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERANTWORTUNG FUR DIE VERGANGENHEIT | 99

UMGANG MIT DER VERGANGENHEIT
IN ANDEREN LANDERN

Um einen Vergleich zu ziehen: Stellen Sie sich ein Denkmal fiir die
Middle Passage, die Sklavenhidndlerroute iiber den Atlantik, oder den
Volkermord an Amerikas Ureinwohnern im Herzen der Washington
Mall vor. (Oder ein Monument, das zumindest die Zahl, wenn nicht die
Namen der Vietnamesen verzeichnet, die in dem von ihnen so genann-
ten Amerikanischen Krieg gefallen sind; Seite an Seite mit jenem Mo-
nument fiir die amerikanischen Soldaten, die im, wie sie sagen, Viet-
namkrieg umgekommen sind.) Nehmen Sie an, Sie konnten eine Strafle
in New York entlanggehen und auf eine Gedenkplakette treten, die ITh-
nen sagt, dieses Gebdude wurde von Sklaven errichtet, an diesem Ort
hitte ein Stamm der Ureinwohner gelebt, bis es zu einer ethnischen
Séduberung kam. Im September 2015 ist in Nairobi ein von den Briten
finanziertes Denkmal fiir den Mau-Mau-Aufstand enthiillt worden.
Diese spit erfolgte und seltene Geste mag man loben, aber sie kann
nicht die Art von historischem Umdenken anstoflen, die bei den Eng-
landern stattfinden konnte, stiinde es im Hyde Park. Wie Neil MacGre-
gor, der frithere Direktor des British Museum und jetzige Intendant des
Humboldt Forums Berlin, sagte: »Das Bemerkenswerte an der deut-
schen Geschichte liegt darin, dass die Deutschen ihre Geschichte dazu
nutzen, um iiber die Zukunft nachzudenken, wo die Briten dazu neigen,
sich mit der ihrigen selbst zu trosten.«

Sowohl der Hyde Park als auch die Washington Mall haben einen
Platz zur Erinnerung an ein Beispiel des Bosen des 20. Jahrhunderts
vorgesehen: den Holocaust. Dass ein Ereignis fernab in Europa so
prominente Orte im nationalen Symbolismus Amerikas oder GroBbri-
tanniens einnimmt, scheint verbliiffend. Zumal wenn man bedenkt,
dass die USA wenig getan haben, um jiidische Fliichtlinge vor dem
Holocaust zu retten, aber dafiir umso mehr, um sicherzustellen, dass
ehemalige Nazis in den Vereinigten Staaten unterschliipfen konnten,
wo sie dann einen betridchtlichen Einfluss auf die Politik des Kalten
Krieges hatten. Und in britischen Archiven finden sich erschiitternde

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100 | SusAN NEIMAN

Dokumente, aus denen deutlich wird, dass es viele britische Politiker
besser fanden, dass die europdischen Juden vernichtet wurden, als dass
sie an Englands Kiisten landeten. Konnte es sein, dass die Anstren-
gung, die unternommen wurden, um an Boses zu erinnern, das zu ver-
hindern beide Linder wenig getan haben, einfach einem Schuldgefiihl
entspringt?

Diese Frage wird selten aufgeworfen, denn die einzige plausible
Antwort scheint in einem antisemitischen Verweis auf die jiidische
Lobby zu liegen. Aber Juden lassen sich, wie so oft in der Geschichte,
als Vorwand fiir manch eine Agenda benutzen. Die herausragende Rol-
le, die der Holocaust in der amerikanischen — und in einem geringerem,
aber durch bedeutsamen Malle in der britischen — Kultur spielt, erfiillt
einen wichtigen Zweck: Wir wissen, was bose ist, und wir wissen, wer
dafiir verantwortlich war. Obwohl das Abschlachten von Volkern nicht
mit den Nazis endete, ist die Behauptung, dass es bose ist, Menschen
zusammenzutreiben und in die Gaskammern zu schicken, der einzige
moralische Konsens, den wir haben. Ein Symbol fiir das unbedingte
Bose liefert uns einen Goldstandard, an dem gemessen andere iible
Handlungen wie gemeine Miinze aussehen. Die Konzentration auf
Auschwitz verzerrt unseren moralischen Blick: Wie stark kurzsichtige
Leute erkennen wir nur grofle, fettgedruckte Objekte, wihrend alles
andere unscharf und triibe bleibt. Oder um es psychoanalytisch auszu-
driicken: Die Konzentration auf Auschwitz ist eine Art Verschiebung
hinsichtlich dessen, was wir iiber unsere eigenen nationalen Verbre-
chen nicht wissen wollen.

Wihrend Biicher und Filme iiber Nazideutschland in schoner Re-
gelméBigkeit erscheinen, weill die breite amerikanische und britische
Offentlichkeit so gut wie nichts dariiber, was in den 70 Jahren danach
in Deutschland geschehen ist. (Ob die Schweizer Offentlichkeit besser
informiert ist, kann ich nicht sagen.) Ahnlich ist es mit der hervorra-
genden historischen Forschung iiber den Sklavenhandel und Rassense-
gregation gegangen: Bis vor kurzem ist es ihr {iberhaupt nicht gelun-
gen, in das offentliche Gedichtnis einzudringen, wie die allerjiingsten
amerikanischen Debatten iiber die Fahne des Siidens und andere Sym-

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERANTWORTUNG FUR DIE VERGANGENHEIT | 101

bole der Sklaverei und Segregation gezeigt haben. Fiir mich waren die-
se Debatten der letzten anderthalb Jahre ein Zeichen der Hoffnung,
dass wir Amerikaner dabei sind, uns mit unseren eigenen Verbrechen
auseinanderzusetzten. Denn wir hatten angefangen zu begreifen, wie
die unbefragte Vergangenheit sich einen Weg in die Gegenwart er-
zwingt. Ich hatte gehofft, dass der Prozess, der in den 1960er Jahren in
Berlin und Frankfurt begonnen und Deutschland veridndert hat, sehr
wohl den Bewegungen dhneln konnte, die in Ferguson und Charleston
begonnen haben und nun die Eliteuniversititen in den USA erschiit-
tern. Unterschiede gibt es, aber all diese Bewegungen leben von dem
Gedanken, dass unsere Vergangenheit uns weiterhin heimsuchen wird,
wenn wir uns ihr nicht stellen.

EIN BEISPIEL FEHLENDER
VERGANGENHEITSAUFARBEITUNG:
DIE WAHL DONALD TRUMPS

Aber wie ein paar Monate den Blick auf die Welt veridndern! Wie fast
jede andere, ging ich am 8. November 2016 friih schlafen in der Hoff-
nung, die Clinton Regierung wiirde mir Zeit bescheren. Ich erwartete
nichts Interessantes — Bernie Sanders hatte ich bis zum Ende seiner
Kandidatur unterstiitzt, dann wihlte ich zihneknirschend seine Rivalin.
Doch wire es nicht ein schoner Trost, endlich mehr Zeit mit Biichern
zu verbringen, statt tdglich stundenlang vor dem Bildschirm zu sitzen
auf der Suche nach den neusten Nachrichten? Tja, seit dem 9. Novem-
ber lese ich nur noch Nachrichten, wenn ich nicht selber dabei bin, sie
fiir die deutschen Medien zu kommentieren.

Die Nachrichten sind denkbar schlecht, und auch wichtig genug,
dass ich auf Teile meines geplanten Vortrages verzichten werde. Ob-
wohl — wie ich zum Schluss skizzieren werde — mein urspriingliches
Thema mit den Wahlen verbunden ist, ist es angesichts der Katastrophe
dringender, genauer auf die US-Wahlen einzugehen. Denn sie betref-
fen bei weitem nicht nur US-Amerikaner. Wie habe ich mich im letz-

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | SusAN NEIMAN

ten Jahr iiber amerikanische Freunde geidrgert, die mir gratulieren woll-
ten: Erstens miisste ich nicht stéindig diesen dreckigsten aller Wahl-
kidmpfe mitbekommen, und zweitens, fiir den Fall der Fille, lebte ich
schon in Europa. Aber Beides stimmt nicht. Dank des Internets be-
komme ich alles mit; nicht zuletzt, weil ich als im Ausland lebende
Amerikanerin dauernd danach gefragt werde. Und zweitens werden
diese Wahlergebnisse jeden Menschen auf dieser Erde betreffen. Nun
gut, vielleicht leben ein paar Schifer in den Alpen, die weder von der
Klimaverdnderung, noch von Rechtsradikalen, noch vom islamisti-
schen Terror bedroht sind. Alle anderen miissen schon aufpassen, um
die richtige Lektion aus den Ereignissen zu ziehen.

Zunidchst einige Fakten, die wenigstens in der deutschen Presse
unterbelichtet sind. Donald Trump hat nicht die Wahlen gewonnen
bzw. nur wegen eines ldngst obsoleten Wahlsystems gewonnen, das die
Mehrheit der Wihler iiberstimmen darf. Noch sind nicht alle Stimmen
gezihlt, und Hillary Clinton hat schon 2.7 Millionen Stimmen mehr als
der neue Prisident. Die gute Nachricht: Trump hat also kein Mandat
fiir seine Préisidentschaft, denn weniger als die Hilfte aller Wihler ha-
ben nicht fiir ihn gestimmt. (Fast die Hélfte aller Wahlberechtigten ha-
ben gar nicht gewihlt, da sie keinen der beiden Kandidaten akzeptabel
fanden.) So koénnen wir sicher sein: nicht mal jeder vierte Amerikaner
steht hinter diesem Mann. Dies ist eine wichtige Zahl, die man im
Kopf behalten muss, falls Sie in der nichsten Zeit geneigt sind, ir-
gendwelche kruden antiamerikanischen Gedanken zu hegen. Denn
schlieBlich sind wir auch das Land von Bob Dylan. Die schlechte
Nachricht: das konnte vollig egal sein. George W. Bush ist auch ohne
eine Mehrheit ins Amt gekommen — damals lag Al Gore allerdings nur
mit 500.000 Stimmen vorne — und Bush hat trotzdem Unheil angerich-
tet. Oder glauben Sie, es gibe den IS ohne den Irak-Krieg?

Warum haben wir das nicht kommen sehen? Es schien einfach ab-
surd. Ein Film, in dem ein derart ignoranter, geldgieriger und verloge-
ner Narzisst ins Weille Haus gelangt, hitte nie gedreht werden konnen.
Denn jeder Produzent hitte eingewendet: Dies ist nicht einmal eine
Komddie, sondern einfach eine Farce — oder grobe antiamerikanisti-

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERANTWORTUNG FUR DIE VERGANGENHEIT | 103

sche Propaganda. Anders gesagt: Fast alle Menschen haben peinliche
Verwandte, aber hitte ich einen Onkel, der dauernd dariiber redet, wie
grof} er sei, wiirde ich mich zutiefst fremdschdamen — und ihm mog-
lichst psychiatrische Hilfe organisieren.

Zu meiner eigenen Entlastung kann ich sagen, dass meine opti-
mistischen Wahlprognosen nicht nur auf der Absurditit dieses Aus-
gangs beruhten. Vor einem halben Jahr hatte eine Reihe von US-
Generilen gesagt, sie wiirden sich frither pensionieren lassen, bevor sie
unter einem Commander-in-Chief Trump dienten. Es war ein Wagnis,
dies offentlich zu sagen, denn die Armee ist zur Unparteilichkeit ver-
pflichtet. Fiir jemanden, der in den Zeiten des Vietnam-Krieges poli-
tisch sozialisiert wurde, war dieser Trost ironisch. Dennoch war ich si-
cher: falls alle Stricke reiflen, wird das Pentagon uns retten.

Nun will ich nicht versuchen, alle Griinde fiir dieses Wahlergebnis
aufzuzidhlen, dafiir miisste ich einen anderen Vortrag halten. Einen My-
thos will ich dennoch aus dem Weg raumen: Trumps Wihler waren die
armen, abgehéngten Verlierer der Globalisierung, deren Interessen
nicht von den liberalen Eliten wahrgenommen wurden. Es gab zwar
solche, die Sie vielleicht schreiend auf den Massenkundgebungen ge-
sehen haben.

Jetzt haben wir jedoch Daten und die sprechen eine andere Spra-
che. Die drmsten des amerikanischen Volkes haben fiir Clinton ge-
stimmt, wihrend die Hélfte aller Trump-Wihler Jahreseinkommen von
iiber 100.000 US-Dollar hatten. Nun konnten Sie einwenden: Gut,
dann war eben nicht das Geld ausschlaggebend, sondern der geringe
Bildungsgrad derjenigen, die Trump gewihlt haben.

Ich muss Sie enttduschen: Unter den weilen Wihlern mit Hoch-
schulabschluss haben 49 Prozent angegeben, fiir Donald Trump ge-
stimmt zu haben; 45 Prozent stimmten fiir Hillary Clinton; die {ibrigen
sechs Prozent haben ihre Stimme einer Partei gegeben, die keine Be-
deutung bei der Wahl gespielt hat. Ich betone das Wort angegeben,
denn die Daten entstammen Meinungsumfragen, die gleich nach Ver-
lassen des Wahllokals gestellt wurden — als die Mehrheit noch glaubte,
Trump konnte unter keinen Umstinden die Wahl gewinnen, weil er of-

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | SusAN NEIMAN

fen von allen Eliten nicht nur abgelehnt, sondern verhohnt wurde. Das
Spektrum reichte dabei von republikanischen Ex-Prisidenten iiber Hol-
lywood-Schauspieler bis hin zu jeder seriosen Zeitschrift. Wenn es zu
diesem Zeitpunkt 49 Prozent der weilen Akademikerinnen und Aka-
demiker wagten, ihre Priferenz fiir Trump auszusprechen, liegt die
Dunkelziffer wohl noch hoher.

Ich habe keine Erkldrung dafiir, warum gebildete und wohlhabende
Menschen einen offensichtlich geféhrlichen Mann wihlen kénnen, und
ich warne vor vorschnellen Erkldarungen. Es geht um komplexe Phé-
nomene, die sorgfiltig analysiert werden miissen. Ich will aber auf eine
historische Parallele hinweisen. Der Aufstieg der Nationalsozialisten
wurde oft als Reaktion des Pobels beschrieben: Nach dieser Lesart wa-
ren es die Armen und Abgehingten, die durch Arbeitslosigkeit und In-
flation alles verloren hatten, und die Nazis massiv unterstiitzten, wih-
rend die liberale Elite in Weimar feierte. Aber jeder gebildete Deutsche
weil}, dass diese Erkldrung einfach falsch ist. Denn die Mehrheit der
Nazi-Parteimitglieder waren Akademiker. Folglich schiitzen weder
Reichtum noch Bildung vor rassistischer, antidemokratischer Gesin-
nung.

Wenn Sie diese Parallele vorschnell, gar hysterisch finden, haben
Sie vermutlich nicht die Bilder gesehen, die im November 2016 aus
Washington kamen: Als ein Sprecher der Rechtsradikalen seine Rede
mit den Wortern »Heil Trump! Heil Sieg!« beendete, kamen ihm meh-
rere ausgestreckte Arme im Hitler-Gruf3 entgegen. Als eine amerikani-
sche Jiidin, die seit Jahrzehnten in Berlin lebt, gehe ich alles andere als
leichtfertig mit solchen Vergleichen um. Dass sie in diesem Fall ge-
rechtfertigt sind, zeigten nicht nur die Hakenkreuze, die plotzlich in
verschiedenen amerikanischen Orten erschienen, sondern die Arbeit
des Mannes, der Chefstratege im Weillen Haus werden soll.

Ich nenne Steve Bannon den »Goebbels digital«, denn er machte
sich als Direktor von Breitbart News einen Namen, einer Website, die
auf rechtsradikale Liigen in klug verpackter Form spezialisiert ist und
demnichst Biiros in Paris, Berlin und Amsterdam erdffnet. Die Euro-
péer seien vorgewarnt. Ein Beispiel fiir seine Haltung gab er 2015 nach

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERANTWORTUNG FUR DIE VERGANGENHEIT | 105

dem Mord in Charleston. Als die Debatte um die Beibehaltung der
Fahne der Siidstaaten entbrannte, hat Bannon dafiir geworben: Seid
stolz darauf! Zeigt eure Fahnen! Das wire ungefahr so provozierend,
als wenn jemand nach der NSU-Mordserie in Deutschland dafiir pla-
diert hitte, die Hakenkreuzfahnen wiedereinzufiihren. Dieser Mann ist
jetzt fiir Trumps Gesamtstrategie verantwortlich.

Aber mein Gedankenspiel funktioniert nicht. Nur die schlimmsten
Altnazis in Bayern oder Sachsen wiirden sich trauen, Hakenkreuze als
Reaktion auf rassistische Morde zu preisen. Und das liegt daran, dass
eine Vergangenheitsaufarbeitung in Deutschland iiber die Jahrzehnte
stattgefunden hat, die in den USA weitgehend fehlt. Die Deutschen ha-
ben aufgehort, sich als die Hauptopfer des Zweiten Weltkrieges zu ver-
stehen und haben sich mit dem Leid der anderen beschiftigt. Es gibt
Ansitze davon auch in den USA — vielleicht am intensivsten in Missis-
sippi, einst der Bundesstaat der Rassisten. Aber diese Ansdtze sind
weit davon entfernt, tief in die Bevolkerung einzudringen.

WARUM IST VERGANGENHEITSAUFARBEITUNG
WICHTIG?

Vergangenheitsaufarbeitung ist eine Art von moralischem Training,
das uns helfen kann, komplexe Formen des Bosen ebenso zu erkennen
wie einfache. Und bereitet uns darauf vor, diese allmihlich zu verhin-
dern. Denn je mehr wir uns auf einfache Fille des Bosen konzentrie-
ren, umso weniger Ubung haben wir darin, komplexe zu erkennen.
Und es sind die komplexeren Formen des Bosen, welche die amerika-
nische Politik kiirzlich bestimmt haben. Der Genozid an den Urein-
wohnern und die Versklavung der Afrikaner sind wohl ohne Schwie-
rigkeiten als Formen des Bosen zu erkennen. Umstritten sind eher die
Ereignisse, die danach passierten: von der leisen Fortsetzung der Skla-
verei nach deren offizieller Beendigung, iiber die Atombomben auf Hi-
roshima und Nagasaki, bis hin zum desastrosen Einmarsch in den Irak.
Dieses Training sollte nicht auf Historiker beschrinkt bleiben, sondern

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | SusAN NEIMAN

eines der gemeinsamen offentlichen Erinnerung sein, einer Geschichte,
die kein redlich denkender Mensch ignorieren kann.

Will ich behaupten, die Bombe auf Hiroshima sei so bose gewesen
wie die Ermordung von Kindern durch die Nazis, die kolonialistische
Ausbeutung, wie sie im Kongo praktiziert worden ist, genauso entsetz-
lich wie die Versklavung von Millionen Slawen durch die Nazis? Wer
hat das Recht, Vergleiche zu ziehen? Das ist keine triviale Frage. Die
Nazis haben Fotografien von amerikanischen Lynchmorden als ein Ar-
gument dafiir benutzt, dass der Rassismus in Amerika schlimmer sei
als die Niirnberger Gesetze; zu diesem Zeitpunkt stimmte es auch.
Noch war Geschlechtsverkehr zwischen Menschen verschiedener Eth-
nien nicht lebensgefihrlich. Im besetzten Deutschland sind oft Verglei-
che zwischen den deutschen Kriegsverbrechen und der alliierten Bom-
bardierung von Zivilisten gezogen worden. Damals lag das Augenmerk
auf dem Feuersturm von Hamburg und Dresden, den Deutsche unmit-
telbar erlebt hatten, aber noch heute wird in Deutschland und Oster-
reich vom »atomaren Holocaust an den Japanern« gesprochen, aller-
dings nur von jenen, die politisch zur extremen Rechten neigen. Viele
Deutsche haben versucht, Deutschland mit dem Argument zu entlasten,
die Verbrechen der Wehrmacht seien nicht schlimmer als die der Alli-
ierten gewesen, der Volkermord der Nazis nicht schlimmer als die
Ausloschung der amerikanischen Ureinwohner durch die Européer;
dabei standen solche Vergleiche immer im Mittelpunkt.

Ich schliele mich lieber Tzvetan Todorovs Aufforderung an: Deut-
sche sollten iiber die Partikularitit des Holocaust reden, Juden iiber
seine Universalitit. Denn Aussagen sind mehr als wahre oder falsche
Behauptungen. Wie uns die Sprachphilosophie gelehrt hat sind sie
auch Formen des Handelns. Ist eine Aussage eine Rechtfertigung oder
eine Entschuldigung? Ein Deutscher, der tiber die Partikularitit des
Holocaust spricht, iibernimmt Verantwortung, ein Deutscher, der iiber
seine Universalitét spricht, entzieht sich ihr. Wenn ich einen impliziten
Vergleich zwischen Auschwitz und amerikanischen Verbrechen wie
Hiroshima ziehe, indem ich untersuche, wie verschieden die beiden
Lénder mit ihren nationalen Verbrechen umgegangen sind, dann

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERANTWORTUNG FUR DIE VERGANGENHEIT | 107

schreibe ich als eine jiidische Amerikanerin, die sich dariiber emport,
dass ihr Land sich weigert, den ersten Schritt zu machen, um die Ver-
antwortung fiir Hiroshima zu tibernehmen. Dazu wire es notig, dass
Amerikaner ein grundlegendes Wissen iiber das Geschehen erwerben.
Eine Mischung aus Schulunterricht und einem nicht abrei3enden Strom
von populdren Filmen, Fernsehsendungen und Radioprogrammen sor-
gen dafiir, dass man kein Historiker zu sein braucht, um die grundle-
genden Tatsachen iiber Auschwitz zu kennen. Um Berichte iiber
Auschwitz zu meiden, dazu hétte man schon die letzten dreiflig Jahre
als Eremit leben miissen. Die Menge des zuginglichen Materials iiber
den Krieg im Pazifik und die Bomben auf Hiroshima und Nagasaki ist
demgegentiiber leicht zu libersehen. Die Informationen gibt es — vor al-
lem in Biichern und Dokumenten, und weitaus geringer im Film oder
in anderen Medien — aber es erfordert Arbeit, sie aufzufinden.

Einige Kritiker halten solche Vergleiche fiir mehr als abstoflend,
und in dem Versuch einer Amerikanerin, die Verbrechen ihres Landes
zu untersuchen, sehen sie einen Akt des Selbsthasses. Auch das ist von
den Rechten in Deutschland geduflert worden, die Veranstaltungen wie
die Wehrmachtsausstellung als Nestbeschmutzung angegriffen haben.
Tatsédchlich aber war es nach all den Jahren, in denen der Dreck unter
den Teppich gekehrt worden ist, ein Akt des Nestsduberns. Wire dies
nicht geschehen, wire Deutschland nicht wieder in den Kreis der zivi-
lisierten Nationen aufgenommen und erst recht nicht zur fiihrenden
Macht in Europa geworden.

Die deutsche Vergangenheitsaufarbeitung beschéftigt sich mit dem
Wesen von Schuld und Verantwortung und damit, wie beides mit-
einander zusammenhéngt. Heutige Deutsche verstehen kollektive Ver-
antwortung als die Verpflichtung, die von ihren Vitern und Grovitern
in der Vergangenheit begangenen Siinden in Zukunft zu verhindern.
Doch die Vergangenheit selbst wirft moralische Fragen auf. Hitler,
Himmler und Goebbels und ein paar andere sind klare Fille von
Schuld und Verantwortung: Sie haben ihre Verbrechen in boswilliger
Absicht geplant und ausgefiihrt.

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | SusAN NEIMAN

Was ist mit denen, die die Verbrechen nicht geplant, sondern blo8
ausgefiihrt haben? Ohne Vorsatz oder iiberhaupt viel Uberlegung? Wa-
ren diejenigen, die blo Befehle am Schreibtisch unterzeichnet haben,
schuldiger, weil sie weiter oben in der Hierarchie gestanden haben als
die Wirter, die die nackten Juden in ihren Tod getrieben haben? Oder
ist jemand, der dazu féhig ist, entmenschlichter als ein Biirokrat wie
Eichmann, der von sich behauptet hat, ihm sei beim Anblick einer
Massenhinrichtung schlecht geworden? Wie viel Schuld hat der Lo-
komotivfiihrer auf sich geladen, der Tausende von Viehwaggons voller
Opfer gefahren hat, oder der Besitzer der Fabrik, in der Zyklon B pro-
duziert worden ist? Wie steht es mit den Wihlern, die Hitler an die
Macht gebracht haben, weil sie hofften, er wiirde die Inflation, die
StraBenkdmpfe und das allgemeine Chaos beendet, in dem die Weima-
rer Republik unterzugehen drohte? Die Kirchen, die gegen die Eutha-
nasie an geistig Behinderten protestierten, nicht aber gegen die Depor-
tation der Juden? Ist jemand, der aus Uberzeugung in die NSDAP ein-
getreten ist, schuldiger oder weniger schuldig als jemand, der dies nur
getan hat, um beruflich vorwirtszukommen? Wie sollen wir einen
Mann beurteilen, der sich schon friih freiwillig zur Wehrmacht gemel-
det hat, um an der bequemeren Westfront eingesetzt zu werden, weil er
wusste, sonst kommt er an der Ostfront? Was ist mit denen, die sagen,
sie hitten mit oder fiir die Nazis gearbeitet, um zu verhindern, dass
noch Schlimmeres geschieht, wiren weniger skrupelhafte Leute an ihre
Stelle getreten?

Wenn wir die Verbrechen anderer Lander untersuchen, werden sich
dhnliche Fragen stellen, doch nur in den seltensten Fillen werden es
dieselben sein. Indem ich eine philosophische Diskussion iiber Schuld
und Verantwortung er6ffne, die ebenso ernsthaft und differenziert wie
die in Deutschland gefiihrte ist, beabsichtige ich nicht, endgiiltige
Antworten zu liefern, sondern eine breitere 6ffentliche Debatte anzu-
stofen.

Welche Fragen miissen sich nun Amerikaner stellen? Wieviel
Schuld tragen sie an dem Wahldesaster? Ich, die Clinton wihlte, aber
ohne die Begeisterung und das Engagement, die ich 2008 fiir Obama

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERANTWORTUNG FUR DIE VERGANGENHEIT | 109

aufbrachte? Die Millionen, die gar nicht wihlten, weil sie beide Kan-
didaten korrupt fanden? Die Medien, die Trump weitgehend verab-
scheuten, sich aber offen iiber die hohen Einschaltquoten freuten, die
er produzierte? Was ist mit denjenigen, die seine Art Rassismus ableh-
nen, aber nichts gegen den strukturellen Rassismus taten, der dazu
fiihrt, dass mehr schwarze Minner im Gefidngnis als in der Ausbildung
sitzen? Wie ist es mit den Menschen, die sich einfach nicht informie-
ren, und folglich nicht wissen, dass die Sklaverei nicht mit dem Biir-
gerkrieg aufhorte, sondern in anderen Formen weit ins 20. Jahrhundert
reichte? Oder konnen sie nichts dafiir, wenn die Schulbuchpolitik
weitgehend aus Texas bestimmt wurde?

Sie sehen, ich habe erst angefangen, und konnte noch lange Fragen
aufzihlen. Ich kenne Thr Land zu wenig, um zu wissen, welche Fragen
hier nicht gestellt wurden. Ein jedes Land muss sich genau iiberlegen,
wie es sich von der Last der Vergangenheit befreit. Nur eins ist gewiss:
Vergiss die Vergangenheit und schaue nach vorne ist nicht einmal in
der Individualpsychologie hilfreich und in der Politik ist dieser Rat
vollends nutzlos. Denn die Vergangenheit eitert und wird zu einer of-
fenen Wunde.

Unsere Medien mogen die Entscheidung, die Bombe auf Hiroshima
abzuwerfen oder die demokratisch gewihlte Regierung im Iran oder im
Kongo zu stiirzen, ldngst vergessen haben, doch Thre Medien haben es
sehr wohl getan. Nur wenigen Amerikanern oder Europidern ist be-
wusst, wie wenig Glaubwiirdigkeit ihre Linder in anderen Teilen der
Welt genielen. Die Menschen auflerhalb der westlichen Welt miss-
trauen der Beschworung westlicher Werte, denn sie wissen, wie oft
diese Werte missbraucht worden sind. Solange wir nicht anerkennen,
dass Boses sich oft hinter angeblich guten Absichten versteckt, wird
unsere moralische Autoritit weiter schwinden. Denn die Kritiker sind
sich sicher: Bemiihungen, universale Werte zu unterstiitzen, seien
Deckmaintelchen fiir Gewalt und Auspliinderung. Will man solchen
Argumenten etwas entgegenhalten, dann muss man sich der Wahrheit
stellen, die darin liegt.

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 | SusAN NEIMAN

Und solchen Argumenten muss man entgegentreten: Organisatio-
nen wie der IS stellen eine ernsthafte Bedrohung fiir uns dar. Die jun-
gen Leute, die ihr angenehmes Leben in Denver oder Birmingham auf-
geben, um in der syrischen Wiiste zu kdmpfen, folgen antiwestlichen
Botschaften, die nicht durch und durch falsch sind. Der Irak ist nur das
jiingste Beispiel fiir das Bestreben, einen verbrecherischen Angriff mit
einer doppelbodigen Berufung auf demokratische Werte zu rechtferti-
gen. Derartige Bestrebungen zu entlarven und wo moglich Wiedergut-
machung zu leisten, ist keine Garantie dafiir, dass antiwestliche Orga-
nisation anfangen, die Werte des Westens ernst zu nehmen. Es wire
schon ein Fortschritt, wenn der Westen selbst sie ernst ndhme. Die an-
haltenden Schwichen der Europdischen Union beruhen auf ihrer Unfa-
higkeit zu entscheiden, ob sie fiir mehr steht als Handelserleichterun-
gen.

Gerade die fortschrittlichen Européer, die von ganzem Herzen die
Werte der Freiheit, der Gleichheit und der Solidaritéit, wie sie von der
europdischen Aufkldrung hervorgebracht worden sind, beférdern soll-
ten, lassen sich oft durch ihr Wissen um Europas kolonialistische Ver-
gangenheit davon abhalten. (Die gegenwirtigen Spannungen zwischen
Muslimen und Nicht-Muslimen in Frankreich sind beispielsweise, wie
behauptet wird, auf die Art und Weise zuriickzufiihren, in der der Al-
gerienkrieg seit den Tagen Charles de Gaulles erinnert und vergessen
worden ist.) Offen mit jener Vergangenheit abzurechnen, kdnnte es uns
ermoglichen, uns mehr als eine magere Zukunft vorzustellen. Denn
unsere Vergangenheit zu erforschen ist ein entscheidender Schritt hin
zur Miindigkeit. Ein erwachsenes Verhéltnis zu unserer eigenen Kultur
gleicht einem erwachsenen Verhiltnis zu den eigenen Eltern. Zum Er-
wachsenwerden gehort es, sich zu entscheiden, welchen Teil des Erbes
man antreten mochte, und wie viel man fiir den Rest bezahlen muss. Es
gibt viele Griinde, warum eine Weltmacht nun einen Prisidenten haben
wird, der sich wie ein unerzogener Pubertierender verhilt, aber unser
Mangel an Vergangenheitsaufarbeitung ist sicherlich einer.

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERANTWORTUNG FUR DIE VERGANGENHEIT | 111

LITERATUR

Schlink, Bernhard (1995): Der Vorleser, Ziirich.
Sophokles (2015): »Konig Odipus, in: Ders., Die Tragodien, 6. iiber-
arb. u. neu eingeleitete Aufl., Stuttgart.

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Autorinnen und Autoren

Bleisch, Barbara (geb. 1973), affiliierte Mitarbeiterin des Universiti-
ren Forschungsschwerpunktes Ethik am Ethik-Zentrum der Universitit
Ziirich und Moderatorin der Sternstunde Philosophie (SRF). Neben-
amtlich Dozentin fiir Ethik an verschiedenen Hochschulen.

Liessmann, Konrad Paul (geb. 1953), Professor fiir Methoden der
Vermittlung von Philosophie und Ethik an der Universitit Wien und
wissenschaftlicher Leiter des Philosophicum Lech. Themenschwer-
punkte: Asthetik und Kulturphilosophie, Bildungstheorie, Geschichte
der Philosophie im 19. Jahrhundert.

Miinkler, Herfried (geb. 1951), Professor und Lehrstuhlinhaber fiir
die Theorie der Politik an der Humboldt-Universitit zu Berlin. The-
menschwerpunkte: Politische Theorie und Ideengeschichte, politische
Kulturforschung, Theorie und Geschichte des Krieges.

Neiman, Susan (geb. 1955), war Professorin fiir Philosophie an der
Yale University und der Tel Aviv University, bevor sie 2000 Direkto-
rin des Einstein Forums wurde. Themenschwerpunkte: Moralische und
politische Philosophie, Philosophiegeschichte.

- am 14.02.2026, 20:48:


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie

Les Convivialistes

Das konvivialistische Manifest

Fiir eine neue Kunst des Zusammenlebens
(herausgegeben von Frank Adloff und Claus Leggewie in
Zusammenarbeit mit dem Kite Hamburger Kolleg / Centre
for Global Cooperation Research Duisburg, tibersetzt aus dem
Franzosischen von Eva Moldenhauer)

2014, 80 S., kart., 7,99 € (DE), ISBN 978-3-8376-2898-2
als Open-Access-Publikation kostenlos erhiltlich
E-Book: ISBN 978-3-8394-2898-6

EPUB: ISBN 978-3-7328-2898-2

Jiirgen Manemann
Der Dschihad und der Nihilismus des Westens
Warum ziehen junge Européer in den Krieg?

2015, 136 S., kart., 14,99 € (DE),

ISBN 978-3-8376-3324-5

E-Book: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3324-9
EPUB: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3324-5

Hans-Willi Weis

Der Intellektuelle als Yogi

Fur eine neue Kunst der Aufmerksambkeit
im digitalen Zeitalter

2015, 304 S., kart., 22,99 € (DE),

ISBN 978-3-8376-3175-3

E-Book: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3175-7
EPUB: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3175-3

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de



https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie

Jiirgen Manemann
Kritik des Anthropozins
Pladoyer fiir eine neue Humandkologie

2014, 144 S., kart., 16,99 € (DE),

ISBN 978-3-8376-2773-2

E-Book: 14,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-2773-6
EPUB: 14,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-2773-2

Franck Fischbach

Manifest fiir eine Sozialphilosophie
(aus dem Franzésischen tibersetzt

von Lilian Peter, mit einem Nachwort
von Thomas Bedorf und Kurt Réttgers)

Juli 2016, 160 S., kart., 24,99 € (DE),
ISBN 978-3-8376-3244-6
E-Book: 21,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3244-0

Claus Dierksmeier

Qualitative Freiheit
Selbstbestimmung

in weltbiirgerlicher Verantwortung

Mai 2016, 456 S., kart., 19,99 € (DE),

ISBN 978-3-8376-3477-8

E-Book: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3477-2
EPUB: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3477-8

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de



https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

-am1


https://doi.org/10.14361/9783839437483
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Einleitung
	Ethischer Relativismus – alles eine Frage der Perspektive?
	»Blut ist dicker als Wasser.« – Wozu verpflichtet Familie?
	Bürgerverantwortung
	Verantwortung für die Vergangenheit
	Autorinnen und Autoren

