
2. Epistemologische und methodologische (Ver-)Ortungen 45

2.2 Epistemologische (Ver-)Ortungen:
Situiertheit und Partialität von Wissen

»Feminist objectivity means quite simply sit-

uated knowledges.«

(Haraway 1991: 188, Herv.i.O.)

Am Anfang dieser Forschungsarbeit steht die Frage danach, wie sich Wissen formiert

und in welchen gesellschaftlichen Verhältnissen. Im Anschluss an Haraway ist Wissen

historisch und kulturell situiert (vgl. 1991): Das Erkenntnissubjekt ist innerhalb dieses

(Wissens-)Geflechts situiert und stellt keine unabhängige Größe dar (vgl. Balke 2014),

sondern ist innerhalb dieser Konstellationen zu verorten. Eine Forschungsperspekti-

ve ist damit ›partiell‹ und Teil von Wissens- und Forschungskulturen, innerhalb derer

Wissen produziert wird (vgl. Haraway 1991: 183). Feministische (Wissenschafts-)Kritik

zeichnet sich durch eine Sensibilität und Reflexivität gegenüber theoretischen Genera-

lisierungen wie auch den Bedingungen der eigenen Begrifflichkeiten aus (vgl. Thiessen

2008:37).3 Die sozio-historischen Konstruktionsbedingungen einschließlich ihrer iden-

tifizierenden und ausgrenzenden Logik zu adressieren, bildet einen Ausgangspunkt fe-

ministischer Forschung und Theoriebildung, um in der Auseinandersetzung mit Phä-

nomenen und ihrer Komplexität »die Einbindung wissenschaftlicher wie alltagsprakti-

scher Entscheidungen« (Sturm 2007: 72) zu kontextualisieren und zu reflektieren. Das

verlangt auch eine Reflexion erkenntnistheoretischer, das heißt wissen-konstituieren-

der, Grundlagen des eigenen (forschenden) Vorgehens und Handelns. Forscher*innen

sehen sich damit vor die Aufgabe gestellt, ihre Anliegen, Zugänge und Modelle in Wis-

senschaftsgeschichte(n) einzuordnen, um deren Entstehungsverhältnisse auf ihre Kon-

struktionen (und Legitimationen von Differenz bzw. Hierarchien) hin zu befragen (vgl.

Hark 2001). So werden Gegenstände und Ereignisse nicht als voneinander Getrenn-

te nebeneinandergestellt, sondern in ihrer Relationalität sowie Gebundenheit an Kör-

per und (soziale) Umwelten analysiert4: »Wissensproduktion vollzieht sich in sozialen

Strukturen, sodass jede Erkenntnis, ob in Wissenschaft oder Alltag, in Forschung oder

Gestaltung, eine situierte ist« (Sturm 2007: 75) – wie auch ihre Erkenntnisträger*innen

innerhalb von Wissensgefügen positioniert sind. Es geht mit anderen Worten darum,

im Spannungsfeld zwischen wissenschaftlichem Erkenntnisinteresse und politischer

Praxis zu operieren – dieses Spannungsfeld, so ist historisch betrachtet deutlich gewor-

den, erfordert eine stetige Praxis der Selbstreflexion, in der nicht nur Erkenntnis- und

Subjektpositionen markiert werden, sondern auch zur Selbstverständlichkeit gewor-

dene Fundament immer wieder befragt werden (Becker-Schmidt/Knapp 2011: 8). Jede

Forschungspraxis ist mithin, so formuliert Haraway, als ein »cautionary tale about the

3 Dies kann auch als ein Umgang mit ›symbolischer Gewalt‹ in Herrschaftsstrukturen verstanden

werden, indem hegemoniale Strukturen der Wissenschaft und der Produktion vonWissen adres-

siert werden (vgl. Schmidt 2014).

4 Dies spiegelt sich auch in der kritischen epistemologischen Diskussion um die Bedingungen von

Wissen(-schaft) in (neu-)materialistischenBeiträgen, die im Folgendendurch ihren expliziten Ein-

bezug von Körpern und Materialität als agentielle Kräfte von Relevanz werden.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-008 - am 14.02.2026, 20:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Biography Matters

evolution of bodies, politics, and stories« (1991: 1) zu betrachten.5 Haraway betont Wis-

sen als verkörpert/körperlich und partiell/situiert und mit Verantwortung verbunden.6

Dieser reflexive Fokus legt die Bedingungen und machtvollen Prozesse des »meaning-

making« frei, fragt also danach, was Wissen und wissen (je) konstituiert und wie die-

ses ›Wissen‹ verstanden, analysiert, konstruiert, angewendet, begründet, theoretisiert,

kritisiert, validiert – ko-konstruiert – wird (vgl. Wickramasinghe 2010: 39).

Feministische Kritik verweist dabei darauf, dass Wissen durch die Subjektivität

ihrer Produzent*innen nicht nur geprägt, sondern hervorgebracht wird – und zwar

in diskursiv-materiellen Praktiken, in denen Erkenntnissubjekte Teil der Phänomene

sind, die sie untersuchen.7 Die Subjektivität der Forscher*innen ist dabei zu verste-

hen als Pluralität, als ›multidimensionale Topographie‹, die widersprüchlich und unab-

geschlossen, unzulänglich und verletzlich, uneinheitlich und nicht voraussetzungslos

ist (vgl. Haraway 1991). Situierte Forscher*in sind in ein Feld von MachtWissen ver-

strickt, welches auch in sich mehrfach verschachtelt und teils widersprüchlich zu den-

ken ist. Subjektivität ist entsprechend gekennzeichnet durch »crosscuts, intersections,

overlaps, simultaneity, fragments, arbitrariness and continuing evolution« (Wirckra-

masinghe 2010: 36). Durch die feministische Auseinandersetzung mit Epistemologi-

en in ihrer performativen Kraft, sind neue Epistemologien entstanden, die betonen,

dass Wissen (und wissen) unvollständig ist und – durch die ihre bedingenden und per-

petuierenden Annahmen und Anliegen – nicht unschuldig (vgl. Haraway 1991). Nichts-

destotrotz, soWickramasinghe, ist es unmöglich essentialisierende Entscheidungen zu

umgehen: in ihrem epistemologischen Verständnis betont sie Essentialismen im Sin-

ne Gyatri Spivaks als reflexive Strategie »as another way of meaning-making« (2010:

42) – beispielsweise in der Benennung von Frauen* in dieser Arbeit, durch die diese

einerseits als solche bestimmt werden, andererseits wird die Heterogenität innerhalb

dieser Kategorisierung adressiert und als Möglichkeitsraum von Selbstdeutungsprakti-

ken und -positionierungen offen gehalten. Ausgehend von diesen Überlegungen, stellte

sich im Forschungsprozess immer wieder die Frage nach der Angemessenheit gewähl-

ter Perspektiven und Begrifflichkeiten, um Phänomene zu beschreiben wie auch die

Frage danach, wie die eigene Involviertheit analytisch reflektiert und inkludiert wer-

den kann.8

5 Mit ihren Forschungen wendet sie sich gegen humanistische Großerzählungen, die tief in Rassis-

mus und Kolonialismus verwurzelt sind, und strebt einen »cyborg feminism« (ebd.) an, der »viel-

leicht mehr dazu in der Lage ist auf spezifische historische und politische Positionierungen und

permanente Partialitäten eingestimmt zu sein ohne die Suche nach wirkungsstarken Verbindun-

gen aufzugeben« (ebd., Übersetzung LS). Sie fragt konsequent nach den Konstruktionen von ›Na-

tur‹ und ›Erfahrung‹ in kulturellen Prozessen in enger Verzahnung mit ethischen und epistemolo-

gischen Anliegen.

6 Dies, um zu fragen, »zu welchem Zweck wir zu sehen lernen« (1996: 227). Für Haraway bedeutet

dabei ›Grenzen sichten‹ auch ›Grenzen ziehen‹ – als eine ethische Forschungspraxis in der Ausein-

andersetzung mit möglichen Körpern und Bedeutungen.

7 Zugespitzt findet sich dies in dem von Begriff der »Ethico-onto-epistem-ology«, wie er durch die

Physikerin und feministische Theoretikerin Barad geprägtwurde und die Verschränkung eben die-

ser Dimensionen in der Forschungspraxis betont (vgl. Barad 2003. 2007).

8 Vgl. dazu das Kap. Verstrickung.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-008 - am 14.02.2026, 20:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Epistemologische und methodologische (Ver-)Ortungen 47

2.2.1 Feministische Kritik und ihr Subjektbegriff

»We need the power of modern critical the-

ories of howmeanings and bodies get made,

not in order to denymeaning and bodies, but

in order to live in meanings and bodies that

have a chance for a future.«

(Haraway 1991: 187)

Wie zuvor dargestellt, stellt feministische Kritik eine erkenntnistheoretische Positi-

on dar, die sich als kritische Praxis wie auch politisches Engagement versteht – ins-

besondere unter Berücksichtigung von Herrschaftsverhältnissen und mit einer inter-

sektionalen Perspektive auf Geschlechterverhältnisse (vgl. Scheich 1996: 10).9 Grundle-

gender Kritikpunkt sind ›unmarkierte Erkenntnis- und Subjektpositionen‹ (ebd.: 22f.),

welche vom Körper, von sozialen und ›natürlich-kultürlichen‹ Umgebungen getrennt

gesehen werden oder auch deren historisch-kulturelle Situiertheit nicht einbeziehen.

Aus kritisch-feministischer Perspektive kulminieren Modernisierungsdynamiken in ei-

ner »Entmystifizierung des einheitlichen, identischen Subjekts« (1996: 14); Identitäten

scheinen vielmehr »widersprüchlich, partiell und strategisch« (Haraway 1995: 165) – und

damit erscheinen auch Subjekte als unabgeschlossen, verletzlich, uneinheitlich. So setzt

feministische Kritik an den Dichotomien des modernen Gesellschafts- und Weltent-

wurfs an und markiert ent-historisierende und entmaterialisierende Tendenzen. Zu-

gleich versteht sich diese Zurückweisung auch als politische Forderung und als Bewe-

gung in einem »widersprüchlichen Kräftefeld von Kritik, Norm und Utopie« (vgl. Maurer 1996:

4, Herv.i.O.). Fragen, die sich dadurch stellen, sind:

»Wie verlaufen Linien für einen konzeptuellen Bezugsrahmen feministischer Theorie,

dessen zentrale Kategorien die dichotomen Strukturen der Moderne nicht festschrei-

ben? Und wie kann die Form der theoretischen Darstellung aussehen, in der die neuen

Konstellationen von Metaphern und Technologien, von Dingen und Sprache, von Kör-

pern und Repräsentationen in ihrer Bewegung, in ihrem historischen Gewordensein

erkennbar werden?« (Scheich 1997: 17).

Wie hier deutlich wird, sollen sowohl dichotome Kategorisierungen befragt und in ih-

rem historischen Gewordensein kenntlich gemacht werden wie auch andere Formen

der theoretisierendenDarstellung gesucht werden,welche die Gleichzeitigkeit und Pro-

zesshaftigkeit dieser Konstellationen sichtbar und lebbar machen. Dadurch können

auch deren Zusammenhänge verhandelt werden, die sich zwischen symbolisch-diskur-

siver und materieller Realität bewegen.

Ein Anliegen feministischer Forschung – im Anschluss an Foucault – ist, »eine

Geschichte der verschiedenen Verfahren zu entwerfen, durch die in unserer Kultur

9 Das Erkenntnisinteresse speist sichmithin aus einer politischenundherrschaftskritischenAbsicht,

Ausgrenzungs- undMarginalisierungsprozesse in ihrer Genese, Logik und alltagsweltlichen Praxis

zu beleuchten (vgl. Hark 2001; Thiessen 2008: 38).

https://doi.org/10.14361/9783839458617-008 - am 14.02.2026, 20:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Biography Matters

Menschen zu Subjekten gemacht werden«10 (Foucault 1999: 161). In dieser Unter-

scheidung differenziert Foucault Weisen, durch die Menschen zu Subjekten werden:

(wissenschaftliche) Untersuchungsverfahren, Teilungspraktiken und Weisen, in denen

sich Menschen selber in Subjekte verwandeln. Da das »menschliche Subjekt inner-

halb von Produktions- und Sinnverhältnissen steht« (ebd.: 162), sind alle drei Weisen

der Subjektivierung zugleich in Machtverhältnisse verstrickt, die sich als materielle

Anordnungen, Technologien und Praktiken zeigen.11

Wie, so ließe sich hier weiterfragen, können jedoch innerhalb dieser MachtWissen-

Verhältnisse neue bzw. andere Subjektivitäten entstehen, die hegemoniale Subjektivie-

rungsformen zurückweisen? Diese Überlegungen führt Foucault in dem vielrezipierten

Aufsatz zu Kritik weiter aus, in dem er eine kritische Haltung als »die Kunst nicht der-

maßen regiert zu werden« (1992: 12) beschreibt. Übertragen auf das vorliegende Projekt

und der Frage nach den diskursiven und nicht-diskursiven Praktiken des ›doing bio-

graphy‹, kommt die Logik von Interaktionen in den Blick, bei der es sich, so Foucault,

»um eine immerwährende Beweglichkeit, um eine wesenhafte Zerbrechlichkeit: um ei-

ne Verstrickung zwischen Prozeßerhaltung und Prozeßumformung« (ebd.: 39) handelt.

Mit der Wendung zu subjektivierungs-theoretischen Auseinandersetzungen tritt dabei

nicht nur die Prozessualität von Subjektivierungsweisen in den Fokus, sondern auch

die Gleichzeitigkeit von ›assujetissement‹ und ›subjectivation‹, durch welche das Sub-

jekte im Spannungsverhältnis von MachtWissen zugleich als Unterworfene und Pro-

dukt entstehen.12 Untersucht werden also Formen der Macht, wie sie sich in diskursi-

ven und nicht-diskursiven Praktiken materialisieren, wie auch ihre subjektivierenden

Selbstverhältnisse, in denen Subjekte sich gleichzeitig hervorbringen und unterwer-

fen. In diesem fortlaufenden Prozess der »Fragmentierung, Abspaltung und Neuzu-

sammensetzung in Machtdiskursen [… und] Überzeugungssystemen, die sich histo-

risch in immer neuen Konstellationen herausbilden« (Beckerschmidt/Knapp 2011: 134)

entstehen Subjekte folglich als eine Vielheit von Subjektivitäten, die in spezifischen,

10 Diese Formulierung unterstellt ein ›Wir‹ und einWissen umdiesesWir als geteilte Kultur. Feminis-

tische und insbesondere postkoloniale Kritik dekonstruieren dieses Wir in Anbetracht von histo-

rischen und fortdauernden Ausbeutungs- und Machtverhältnissen als eurozentristisch orientiert

und rassifizierend (vgl. Castro Varela/Dhawan 2015). Durch diesen Widerspruch werden auch die

Bedingungen von Wissensproduktion einer Reflexion unterzogen.

11 Als Voraussetzung einer Analyse dieser, um dann die Objektivierungsweisen des Subjekts zu un-

tersuchen, erweiterte Foucault den Machtbegriff über juristische und institutionelle Modelle hin-

aus und verfolgte zugleich das Projekt, die historischen Bedingungen, die Begriffsbildungen fun-

dieren genealogisch nachzuvollziehen: »Wir brauchen ein geschichtliches Bewusstsein unserer

gegenwärtigen Situation« (ebd.: 162). Foucaults Vorgehen, »die Machtverhältnisse durch den Ge-

gensatz der Strategien zu analysieren« (ebd.: 164), widmet sich Formen des Widerstands gegen-

über unterschiedlichen Machttypen, um Positionen, Ansatzpunkte sowie Verfahrensweisen spe-

zifischer Machtverhältnisse in ihrer jeweiligen Rationalität zu entschlüsseln.

12 In seinem Text zu Macht und Subjekt steht dies gebündelt: »Das Wort Subjekt hat einen zwei-

fachen Sinn: vermittels Kontrolle und Abhängigkeit jemandem unterworfen sein und durch Be-

wußtsein und Selbsterkenntnis seiner eigenen Identität verhaftet sein. Beide Bedeutungen un-

terstellen eine Form von Macht, die einen unterwirft, und zu jemandes Subjekt macht« (Foucault

1994: 246f).

https://doi.org/10.14361/9783839458617-008 - am 14.02.2026, 20:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Epistemologische und methodologische (Ver-)Ortungen 49

teils antagonistischen oder widersprüchlichen Relationen, Verweisungs- und Verket-

tungsverhältnissen stehen. Wenngleich so einerseits die Prozessualität von Subjekti-

vierung berücksichtigt wird, weist gerade feministische Kritik auf die Hartnäckigkeit

bestimmter (Wissenschafts-)Logiken hin wie auch auf (historische) Ungleichheitsver-

hältnisse und Praktiken der Differenz im gesellschaftlichen Raum – sowohl institutio-

nalisiert wie auch in Alltagspraxis eingelassen. Geschlecht bildet dabei – neben anderen

Kategorisierungen – weiterhin eine Differenz(ierungs)kategorie, durch die Menschen

subjektiviert werden.13 In dem Interesse an dem Verhältnis von Subjektivierungspro-

zessen und den Selbstverhältnissen, die darin zum Ausdruck kommen, hat diese Arbeit

ihren Ausgangspunkt. Wenn, wie eben postuliert, das Selbst eine Vielheit von Subjek-

titivitäten kennzeichnet, die in Praktiken als spezifische Selbstverhältnisse zum Aus-

druck kommen, markiert dies den Ort dieser Untersuchung: die (Selbst-)Praktiken.

Gegenstand dieser Arbeit ist die ästhetische, (tanz-)kulturelle Praxis des Improvi-

sierens, die als diskursiv-materielles Phänomenmit Blick auf die Konstruktion von Bio-

graphien erforscht wird. Da dies in einer Gruppe stattfand, die alle als Frauen* posi-

tioniert sind und dies auch fortwährend selbst tun, war die Dimension des Geschlechts

in seinen sozialen Mechanismen und Praktiken ein zentraler Bezugspunkt. So war ei-

ne Fragerichtung, wie Geschlecht und Geschlechterverhältnisse sozial und performativ

gemacht werden (vgl. Gildemeister/Wetterer 2002) und damit verknüpft, wie dieses

Machen sich in Relation zu biographischer Arbeit am Selbst in den Praktiken zeigt.

Geschlecht, so eine These, (ent-)steht im Spannungsverhältnis zwischen ontologisch-

anthropologischen Setzungen und der »kollektiven Phantasie einer Gesellschaft«, die

sich »als eigene Realität entfaltet« (Villa 2001: 17). Diese Dynamik zwischen Setzungen

und Phantasien, die zu Realitäten werden (können) – sich materialisieren – bildet ei-

nen zentralen Bezugspunkt dieser Arbeit, insbesondere die Frage danach, wie genau

sich Geschlecht und Biographie als performative (Subjektivierungs-)Praktiken erfor-

schen lassen, wenn die Körperlichkeit bzw. vitale somatische Dimension des Sozialen

und ihr Erleben zentral gesetzt werden.

Um die performative Dimension von Geschlecht als Praxis wie auch auf seine Be-

dingungsgefüge hin zu untersuchen, kann auf Butlers diskurstheoretischen und dekon-

struktivistischen Ansatz rekurriert werden, in dem sie die Kategorie ›Frau‹ als diskur-

sive Konstruktion herausarbeitet, die sich über iterative Zitationspraktiken performa-

tiv – das heißt wirklichkeitserzeugend – in Anrufungspraktiken innerhalb einer binä-

ren, heterosexuellen Matrix strukturiert und materialisiert (vgl. 1991; 1993). In ihrer kri-

tischen Auseinandersetzung mit differenz- und identitätstheoretischen Überlegungen,

dekonstruiert sie essentialisierende Geschlechterverständnisse nicht nur, sondern er-

öffnet mit ihrer Performativitätstheorie auch den Blick auf mögliche Subversionen des

durchNormen konstituierten Raums lebbarer Identitäten und Subjektpositionen.14 Ein

13 Historisch und gesellschaftspolitisch betrachtet, entsprechen Geschlechterverhältnissen auch

Macht- und Statusunterschiede (vgl. Scheich 1996: 26).

14 Gerade in dieser Reflexion und Befragung der Performativität von diskursiven Praktiken, die ih-

ren Gegenstand als solchen konturieren und hervorbringen, wird deutlich, dass auch Forschende

innerhalb der Historizität von (disziplinären und theoretischen) Diskursen und Praktiken verortet

sind – und damit auch inWissen/Macht-Konstellationen involviert sind, die Grenzziehungen voll-

https://doi.org/10.14361/9783839458617-008 - am 14.02.2026, 20:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Biography Matters

Kritikpunkt an ihrer Analyse ist, dass sie »Selbst-Konstitutionsprozesse« nicht analysie-

ren kann, weil sie den Begriff des Selbst nur in Verbindung mit autonomen Subjekten

denken kann (vgl. Lorey 2017: 198); Lorey setzt hier mit ihrer immanenten Kritik an,

um »die produktiven und kreativen Momente der Subjekte selbst zu betonen« und fo-

kussiert die »Selbst-Konstitutionen« (ebd.: 212) von Individuen im Sinne von Selbstver-

hältnissen. Diese entstehen in und durch sprachliche und nicht-sprachliche Praktiken,

als »Weisen, ›in der Welt zu sein‹« (ebd.: 213). Während diese Formulierung im Verlauf

dieser Arbeit vor allem in Bezug auf phänomenologische Argumentationen leiblicher

Perspektivität und Historizität gelesen werden wird, konturiert Lorey hier das Selbst

als »ein individuelles, nie abgeschlossenes Ergebnis von Erfahrungen einer individuel-

len Lebensgeschichte« (ebd.) – und schafft damit auch Anschlusspunkte für biographi-

sche Konstruktionsprozesse, in denen plurale Erfahrungs(ge)schichten zu Sinngefügen

konstruiert werden.

Weiter gehend wird im Rahmen dieser Arbeit jedoch auch aufgeworfen und ver-

handelt: Wie können diese Selbstverhältnisse als gelebte Existenzweisen auch in ihrer

körperlichen Dimension erforscht werden?

Gerade in ihren späteren Schriften nimmt Butler vermehrt auch Bezug auf Körper

in ihrer (prozesshaften) Materialität und Verwiesenheit auf andere/s. Sie entwickelt ei-

ne relationale Ontologie über den Begriff der Vulnerabilität, die sie als Verkörperung

versteht, »weil Körper in Beziehung zu infrastrukturellen Unterstützungen (oder de-

ren Fehlen) und sozialen und technologischen Netzwerken und Beziehungsgeflechten

geformt und erhalten werden« (2016: 194). Diese Relationalität markiert einen weiteren

Anknüpfungspunkt für die Frage nach Praktiken des ›doing biography‹ und der Bedeu-

tung körperlicher Materialität in diesen.

In der erforschten Improvisationspraxis wird somit einerseits untersucht, wie sich

Subjekte innerhalb des Gewebes von MachtWissen bilden, andererseits ermöglicht die

Analyse der Bedingungen von Subjektivität(en) auch,Momente von Unstimmigkeit, des

Widerstands, der kollektiven Aushandlung und der Umdeutung einzufangen. Mit Blick

auf Körper wird so reflektiert, »was es heißt, einen historisch konstruierten Körper zu

haben« (Haraway 1995: 166) – damit ist der Blick auf die »Komplizenschaft« (Scheich

1996: 14) gelenkt, die Macht und Wissen eingehen und machtvoll auch Wirklichkeiten

konstituieren. Darüber hinaus stellt sich im Rahmen dieser Arbeit jedoch auch die Fra-

ge, wie sich die erforschten ›Frauen*‹ in der Improvisationspraxis erleben und inter-

pretieren (können). Entsprechend ist eine Forderung auch, ›Weiblichkeit‹ als ein wi-

dersprüchliches Verhältnis zwischen kulturellen Repräsentationsfunktionen und his-

torisch geprägten Erfahrungsweisen zu untersuchen (vgl. ebd.). Dies umso mehr, weil

Geschlecht eine Repräsentation und eine Konstruktion ist, die »konkrete[…] [und] reale

Implikationen für das materielle Leben von Individuen besitzt« (de Laurentis 1996: 60).

Diese ›konkreten und realen Implikationen‹ werden durch den Bezug auf feministisch-

materialistischeTheorien und die Soma Studies einbezogen (vgl. Coole/Frost 2010; Dol-

phin/van der Tuin 2012; Alaimo/Hekman 2008; Gregor et al. 2018,Wuttig 2020a). Denn

das Anliegen dieser Arbeit ist, Materialität bzw. Materialisierung und Körperlichkeit

ziehen, was innerhalb der des hegemonialen Raums der ›Wahrheit‹ anerkennbar ist und sein kann

(vgl. Foucault 1974).

https://doi.org/10.14361/9783839458617-008 - am 14.02.2026, 20:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Epistemologische und methodologische (Ver-)Ortungen 51

als dynamische Prozesskategorien für die Analyse von Subjektbildung(en) und Soziali-

tät fruchtbar zu machen. Hier ordnet sich die Arbeit in die Soma Studies ein, welche

die vitale und eigensinnige Materialität von Körpern in der Untersuchung von Soziali-

tät scharfstellen. Die Soma Studies sind als ein durchaus unterschiedlich akzentuierter

Denkstil zu verstehen, durch den in kritischer Einstellung das Gewordensein undWer-

den von Körpern mikrophysisch untersucht und zugleich als durch MachtWissen ge-

prägte Knotenpunkte sozialer Praxis zum Gegenstand macht (vgl. Wuttig 2020; Gregor

2020).

Die hier verknüpften Denkangebote konstituieren, informieren und mobilisieren

diese Arbeit: Vor dem Hintergrund feministischer Wissenschaftskritik stellt diese Ar-

beit die Frage, wie Körperlichkeit und ihr leibliches Erleben systematisch in die Er-

forschung von Subjektivierungsprozessen integriert werden können und diese Dimen-

sionen auch als agentielle Einflussgrößen für die Analyse von Selbstbildungsprozes-

sen – im Sinne eines ›un/doing biography‹ – fruchtbar gemacht werden können.15 Dies

insbesondere mit Bezug auf Erlebensweisen von Geschlecht und Alter(n), um sozia-

le Ungleichheitsverhältnisse und Differenzkategorien in ihrer subjektivierenden Macht

benennen und zugleich (herrschaftskritische) Momente des Widerständigen, des So-

wohl-als-auch, des Trotzdem, des Überschusses einzuholen.

Vor diesem Hintergrund gilt es im Folgenden zu konturieren, wie Körper und Ma-

terialität im Rahmen dieser Arbeit konzipiert werden.

2.2.2 Ordnungsbildungen: Der Weg führt über den LeibKörper

»[S]o sind auch Körper […] Wissensobjekte

materiell-semiotischer Erzeugungsknoten.

Ihre Grenzen materialisieren sich in sozialer

Interaktion.«

(Haraway 1996: 241)

Körpersoziologische Auseinandersetzungen befassen sich mit dem Körper als sozial-

diskursive Konstruktion wie auch als Produkt und Produzent sozialer Ordnung (vgl.

Turner 1984; Gugutzer 2015, Gugutzer et al. 2017). Sie bieten damit einen Rahmen für

die empirische Erforschung des gelebten Körpers in seinen sozialen Kontextenwie auch

historisch-kulturell geprägten Erlebensweisen und Selbstverhältnissen. Soziologische

Annäherungen streben dabei nicht an, eine richtige Erklärung für ein beobachtetes Phä-

nomen zu finden,

»[v]ielmehr geht es darum, implizite Prämissen sozialer Anrufungen aufzudecken und

auf diese Weise deren Gewordenheit, deren Machtabhängigkeit und deren Kontin-

genz aufzuweisen – und zugleich durch die Explikation der eigenen theoretischen

Prämissen und methodischen Vorgehensweisen Möglichkeiten aufzuzeigen, soziale

Tatsachen anders zu sehen, zu hinterfragen und auf dieser Grundlage vielleicht zu

verändern« (Henkel 2018: 8).

15 Mit dieser Fragestellung setzt sich auch Gregor auseinander, indem sie nach der »eigen_sinnigen

Beteiligung von menschlichen Körpern an Sozialität« (2020: 131) fragt.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-008 - am 14.02.2026, 20:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Biography Matters

Es geht demnach einerseits um die Erforschung wirklichkeitskonstituierender Prämis-

sen von Sozialität, andererseits auch um das Potential ihrer Transformation durch die

Forschungspraxis selbst. Um genauer zu betrachten, wie Sozialität aus dieser Perspek-

tive konzipiert wird, folge ich für eine differenzierte Betrachtung Lindemanns Konzep-

tion einer mehrdimensionalen Ordnung des Sozialen. Ihr Vorhaben ist eine kritisch-

reflexive Diskussion, die die Anforderungen an eine Sozialtheorie aufgreift und die dar-

in »reflexiv historisch situierten« (2014: 11) Forschungen. Ihre These formuliert sie wie

folgt:

»Wenn Menschen als verkörperte Akteure verstanden werden und materielle Arte-

fakte bzw. nicht-menschliche Wesen in gleicher Weise an der Bildung von Ordnung

beteiligt sind, wird akzentuiert, dass Ordnungsbildung nicht nur als ein rein sinnhaf-

ter, sondern auch als ein leiblicher bzw. als ein materieller und sinnlich-wahrnehm-

barer Vorgang zu begreifen ist. Ordnungsbildung wird damit zugleich auch räumlich-

zeitlich gebunden verstanden« (ebd.: 13).

Damit kommt die Konstitution von Sozialwelten in den Blick, dessen Bildungsprozes-

se als Grenzziehungsprozesse konturiert werden können und damit auf die Kontin-

genz dieser verweisen. Lindemann holt in dieser Denkbewegung die Genese undWirk-

macht von Natur-Kultur-Unterscheidungen ein und zeichnet sie (wissenschafts-)histo-

risch nach, durch die sie auch auf die inhärente normative Dimension verweist.

Ausgehend von Helmut Plessners Positionalitätstheorie liegt ihrerThese die Annah-

me einer exzentrisch-mitweltlich verfassten Leib-Umwelt-Beziehung zugrunde, in der

deren Geschichtlichkeit und damit Kontingenz reflektiert wird (vgl. ebd.: 17f.). »Diese

begreift die Operationsweise des Sozialen als Operation der Ordnungsbildung pluri-

dimensional sich auf die Umwelt beziehender exzentrischer leiblicher Selbste« (ebd.:

84).16 Mit dem Begriff »erweiterter Weltoffenheit« formuliert Lindemann die Unbe-

stimmtheit von Ordnungsbildung, dass also, wer oder was ein sozialer Akteur ist, nicht

festgelegt ist (ebd.: 77ff.). Ordnungsbildung vollzieht sich in diesem Verständnis als

»Strukturierung von Weltzugängen« (ebd.: 76), welche nicht auf die Bildung sozialer

Ordnungen zu reduzieren ist, sondern ebenso Raum und Zeit, die Sachdimension und

Symbole/Ausdrucksformen. Diese vier Dimensionen der Ordnungsbildung versteht sie

als gleichursprünglich relevant und wechselseitig vermittelt (vgl. ebd.: 83).17

Für die Sozialdimension gilt durch die Annahme erweiterter Weltoffenheit, dass

die Grenzen zwischen sozialen Personen und anderen Entitäten stets zu verhandeln

16 Plessner begreift, in LindemannsAuslegung, »dasmoderneNaturverständnis und alle normativen

Orientierungen als von Menschen gemacht. Damit wird der Mensch im Sinne einer allgemeinen

ordnungsbildenden Kraft verstanden« (2014: 77). Das entscheidendeMoment in Plessners Theorie

sieht sie jedoch darin, »dass diese Sonderstellung desMenschen als ordnungsbildendeKraft selbst

historisch situiert wird – als ein moderner Gedanke« (ebd.). Erst diese reflexive Wendung erlaube

es unterschiedliche historische Ordnungen annehmen zu können und damit sei die Möglichkeit

gewonnen, die Unbestimmtheit der Sozialdimension methodisch als Ausgangspunkt zu wählen

(vgl. ebd.: 77f.).

17 Im folgenden Abschnitt werde ich ausschließlich auf die Sozialdimension eingehen, die hier ein

Fundament für die Konzeption des LeibKörpers bildet; auf alle anderen von Lindemann angespro-

chenen Dimensionen beziehe ich mich im Rahmen der praxeologischen Analysen.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-008 - am 14.02.2026, 20:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Epistemologische und methodologische (Ver-)Ortungen 53

sind als Phänomen der Ordnungsbildung. Lindemann entwickelt den Grenzbegriff aus

Plessners Theorie der Positionalität, in der Grenze zunächst dafürsteht, »dass und wie

sich lebendige Körper von ihrem Umfeld bzw. Ihrer Umwelt abgrenzen« (ebd.: 85) und

sich in der Grenzrealisierung selbst als auch ihr Umfeld (be-)merken (vgl. ebd.: 87).

Vor dem Hintergrund Plessners Überlegungen tritt der lebendige Körper dadurch her-

vor, dass er »zu einem Selbst [wird], das spontan aus der eigenen Mitte, dem eigenen

Zentrum heraus agiert« (ebd.).18 Hier werden Prozesse der Grenzziehung in ihrer ord-

nungsbildenden Kraft relevant, in dem sie den »Vollzug einer körperzentrierten Rela-

tionierung zwischen Körper und Umfeld« (ebd.: 89, Herv. LS) darstellen. Wie dies auch

von anderen Phänomenolog*innen formuliert wird, bildet der lebendige Körper dabei

den »Nullpunkt«, von dem »die Beziehung zum bzw. das Übergehen in das Umfeld

aus[geht], und umgekehrt bezieht der Körper das Medium auf sich, insofern er das

Übergehen des Mediums in den Körper ist« (ebd.)19.

Dieser theoretischen Konzeption folgend, lässt sich fragen, wie in der Sozialdimen-

sion die praktische Begegnung zwischen unterschiedlichen Körpern und auch zwi-

schen lebendigen Körpern konzipiert ist.20 Dies fasst Lindemann in Anlehnung an

Fritz-Hoffmann (vgl. 2017a,) als Berührung – ein Begriff, durch den das »wechselseiti-

ge Aufeinander-Gerichtetsein und Sich-wechselseitig-Berühren« (Lindemann 2014: 93;

vgl. auch Waldenfels 1997) zum Ausdruck kommt. Berührung, so entfaltet sie Fritz-

Hoffmanns Ausführungen, sei für ein leibliches Selbst dann relevant, wenn es für die

Aufrechterhaltung der je eigenen Grenzrealisierung von Bedeutung sei (vgl. ebd.: 92).

Leibliche Selbste zeichnen sich also durch ihre mitweltliche Bezogenheit aus: Dies ge-

schieht nicht nur im »Spüren des eigenen Zustands,Wahrnehmen und Eigenaktivität«,

darüber hinaus ›erleben sie ihr Erleben‹ (ebd.: 97).21 Gerade durch diese Wendung kon-

turiert Lindemann in ihren Ausführungen die Mitwelt als konstitutiv im exzentrischen

Erleben verankert, indem sich leibliche Selbste als Teil der Mitwelt erfahren, in der sie

auch durch andere leibliche Selbste berührt sein können. In diesem Verständnis der

18 Erst im zweiten Schritt, unter Einbezug der Theorie exzentrischer Positionalität, konturiert sich

eine »Begrenzung des Kreises sozialer Personen« (ebd.).

19 Ein Beispiel wären Stoffwechselprozesse wie zum Beispiel Atmen. Vgl. hierzu Górska 2016.

20 In der Entwicklung der exzentrischen Positionalität und Mitwelt nach Plessner wird »[d]ie refle-

xive Struktur der zentrischen Positionalität […] noch einmal reflexiv auf sich bezogen« (ebd.: 96).

Es gehe um die Relationierung zur Umwelt und daher auch um die Dinge und anderen Selbs-

te der Umwelt. Lindemann legt Plessners Theorie exzentrischer Positionalität aus als »reflexive

Rückwendung auf die Relationen der zentrischen Umweltbeziehung« (ebd.); Sie sei nicht als An-

thropologie zu verstehen, vielmehr bedeute die Reflexivität der exzentrischen Positionalität eine

»Selbstbezüglichkeit des leiblichen Selbst«, eine Bezogenheit »auf die Gegebenheiten des Umfel-

des« sowie »auf die Reflexion der Berührungsbeziehungen mit anderen Selbsten« (ebd.: 97).

21 Hier unterscheidet Lindemann zwei mögliche Modi der Selbstbezüglichkeit. Erstens: »Ein Selbst

kann sich als ein einheitliches dauerndes Selbst erleben«; zweitens: »Das Selbst ist ein aktueller

Vollzug, das dauernde soziale Bezüge vermittelt« (ebd.). Im zweiten Fall wäre das exzentrische

Selbst jenes, das sich über den »aktuelle(n) Vollzug der Vermittlung dauernder sozialer Bindun-

gen« (ebd.) definiert und damit, so Lindemann, »gibt es kein Individuum, sondern nur aktuell

erlebte Vollzüge der Herstellung von Verbindungen« (ebd.). Die zeigt sich in hohem Maße an-

schlussfähig an eine praxeologisch-phänomenologisch fundierte empirische Forschung, wie sich

in Kap. SPÜREN I zeigen wird.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-008 - am 14.02.2026, 20:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Biography Matters

Mitwelt ist diese als offene (Sozial-)Struktur gekennzeichnet, da nicht abschließend zu

klären ist, »welche Entitäten als Personen in einen je historischen Kreis der Mitwelt

gehören« (ebd.: 99).

Damit, so die Argumentation Lindemanns, gibt es auch – im Gegensatz zur zen-

trischen Positionalität – keine »vorab festgelegten Sensibilisierungen für bestimmte

andere Weisen des Sich-Richtens auf die Umwelt. Diese Sensibilität einzugrenzen

und diese Grenzziehung zu stabilisieren, wird zu einer Aufgabe« (ebd.: 100). Be-

rührungsrelationen sind demnach nicht vorab festgelegt: sie müssen im Vollzug als

ordnungsbildend verstanden werden. Im Kontext der pluridimensionalen Ordnungs-

bildung ist die Sozialdimension dann auch durch ihre jeweilig im Vollzug gebildeten

raum-zeitlich-sachlichen Umweltbezüge als Struktur und Berührungsrelationen zu

verorten; das heißt, dass leibliche Selbste auch auf dingliche, atmosphärische oder

imaginierte Umwelten bezogen sind. Dieses Moment des mehrfach unbestimmt Rela-

tioniertseins kann nur dadurch verhandelt werden, dass »die Akteure füreinander und

voreinander zum Ausdruck bringen wie sie sich in diesen Dimensionen orientieren

und wie ihre Sensibilität entsprechen zu gestalten ist« (ebd.).

Im Horizont dieser Ausführungen, konturieren sich historisch konkrete Mitwelten

durch Grenzziehungsphänomene, die sowohl an die Realisierung von Selbst-Grenzen

geknüpft sind als auch De/Sensibilisierungsordnungen herstellen. Lindemann argu-

mentiert, dass leibliche Aktionszentren ihre eigene Erfahrung in die Form des Körpers

bringen. Dabei stehen Leib und Körper in einem Verhältnis wechselseitigen Bedeutens:

»[Das] Wissen um den eigenen Körper bedeutet dem verkörperten Selbst, welche

Form der gespürte Leib annehmen sollte. Die reflexive Bedeutungsbeziehung zwi-

schen Leib und Körper erweist sich darüber hinaus als eine normativ verfasste Bedeu-

tungsbeziehung« (ebd.: 106).

Hierdurch konturiert sich nicht nur die wechselseitige Beziehung von Körper und Leib,

darüber hinaus wird an dem Rekurs auf Wissen auch deutlich, dass das Leib-Körper-

Verhältnis durch sozio-historisches MachtWissen normiert und normalisiert wird (vgl.

Keller/Meuser 2011; Landweer/Marcinski 2016a).

Lindemanns Konzeption der Dynamik von leiblicher Sensibilisierung und Desensi-

bilisierung steht für gesellschaftliche Grenzeinrichtungen, welche als historische For-

men der Mitwelt im Sinne von Ordnungsbildung stabilisiert werden (können). Damit

fußt eine Analyse von Phänomenen der (sozialen) Ordnungsbildung »auf der leiblich-

affektiven Dimension« (Lindemann 2014: 106.). Für empirische Forschung ist diese Dy-

namik insofern von Bedeutung, als dass Grenzziehungen zum Ausdruck kommenmüs-

sen, um beobachtbar und bedeutungsrelevant zu werden:

»Das Eingelassensein in Berührungsrelationen setzt von sich aus keine festen Gren-

zen, es gibt vielmehr die spontane Erfahrung des Berührtwerdens, die einer Stabi-

lisierung bedarf. Diese erfolgt, indem die Beteiligten die spontanen Erfahrungen es

Berührtwerdens dadurch im Sinne einer Grenzziehung stabilisieren, dass sie eine Ord-

nung für- und voreinander zum Ausdruck bringen. […] Eine durch ihren Ausdruck sta-

bilisierte Grenzen ist aber nicht endgültig fixiert, sondern kann immer wieder durch

spontane Erfahrungen des Berührtwerdens irritiert werden« (ebd.: 104).

https://doi.org/10.14361/9783839458617-008 - am 14.02.2026, 20:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Epistemologische und methodologische (Ver-)Ortungen 55

Berührungsrelationen stellen damit keine andauernden Grenzordnungen dar, sie sind

praxis- und situationsspezifisch im Vollzug zu erforschen, denn leibliche Selbste befin-

den und erleben sich kontinuierlich in Grenzziehungsprozessen. In diesem Sinne sind

leibliche Selbste mitweltlich verfasst, dadurch dass die leiblich-affektive Dimension als

»materiale[r] Operator der Umweltbeziehung, des Wahrnehmens und Agierens« (ebd.:

123) immer wieder neue De/Sensibilisierungen entwickelt.

Zusammenfassend geht es in einem pluridimensionalen Prozess der Ordnungsbil-

dung mit Lindemann um die praktische Gestaltung von Weltzugängen – unter der An-

nahme der Unbestimmtheit der mitweltlichen Leib-Umwelt-Beziehung und unter Be-

rücksichtigung der Gleichursprünglichkeit von Raum-, Zeit-, Sach-, Symbol- und So-

zialdimension. In Anwendung von Plessners Theorem erweiterter Weltoffenheit bilden

sich Ordnungen im Vollzug als historisch-konkrete Mitwelten. Dies durch spezifische

Berührungsrelationen, die sich vermittels Sensibilisierung bzw.Desensibilisierung rea-

lisieren. Leiblich-affektive Selbste sind damit konstitutiver Teil und Agens von Ord-

nungsbildung durch ihre Leib-Umwelt-Beziehungen.

Diese durch das Verfahren reflexiver Deduktion geschaffene Konzeption ist in und

durch empirische Forschung zu befragen. Sie schafft für dieses Forschungsprojekt An-

knüpfungspunkte, dadurch, dass leiblich-affektiv verfasste Selbste als Akteure von Ord-

nungsbildungen verstanden werden und die sich darin vollziehenden Grenzziehungs-

prozesse als Materialisierungen eben dieser Ordnungen zum Gegenstand werden. Pro-

zesse der Ordnungs(um)bildung im Vollzug zu betrachten, heißt auch, sie in ihrer Per-

formativität zu betrachten. Bevor die methodologischen und methodischen Schritte

erläutert werden, um sich der Improvisationspraxis analytisch zu nähern, wird im Fol-

genden die leib-körperliche, d.h. sinnlich-materiale Konstituiertheit von Sozialität nä-

her betrachtet. Dies wird durch feministisch-materialistische und (post-)phänomeno-

logische Ausführungen gerahmt, die das Erleben des KörperLeibs (vgl. Jäger 2004) in-

nerhalb von historisch-kulturellen Normativiäten reflektieren – im Rahmen dieser Ar-

beit insbesondere mit Blick auf vergeschlechtlichende Subjektivierungen (vgl. bspw.

Scheich 1996; Waniek/Stoller 2001; Ahmed 2006; Landeweer/Marcinski 2016a).22

2.2.2.1 LeibKörper und Biographie

LeibKörper als existenziellen Ausgangspunkt zu setzen und als Erkenntnissubjekt zu

instituieren (vgl. Abraham 2002; Gugutzer 2015), hat Konsequenzen: Einerseits wird da-

durch der Begriff der Leiblichkeit analytisch relevant (vgl. Alloa et al. 2019), der den sub-

jektiv erlebten Körper zum »Dreh- und Angelpunkt […] [phänomenologischer] Wahr-

nehmungsanalysen« (Breyer/Dzwiza 2019: 244) bzw. seines »Zur-Welt-seins« (Merleau-

Ponty 1966) macht. Andererseits wird Körperlichkeit reformuliert als »als prinzipiell of-

fener, heterogener und unabgeschlossener Prozess« (Müller 2001: 138), der sich in kör-

perlichen Praktiken als materielle Dimension von Sozialität erforschen lässt. Indem der

22 Der Begriff der Mitwelt ist dabei insofern instruktiv, als das phänomenologische ›In-der-Welt-

sein‹ (Heidegger) bzw. ›Zur-Welt-sein‹ (Merleau-Ponty) dadurch die De/Sensibilisierungsdynami-

ken leiblicher Selbste aufgreift, die ordnungsbildend und ordnungsumbildend Einfluss nehmen

können.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-008 - am 14.02.2026, 20:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Biography Matters

ge- und erlebte Körper als Leib alsMedium für und Bedingung von Erfahrungen und Er-

kenntnissen gefasst wird, stellt der LeibKörper auch eine »Metapher für biographische

Kontinuität« (Müller 2001: 128) dar. Dies findet sich insbesondere in Merleau-Pontys

Verständnis des Leibs als »offene Struktur [wieder], die sich in der Kommunikation

und imAustauschmit Dingen und anderen Körpern erweitert, verengt, begrenzt« (ebd.:

129f.). Gerade dies findet in neueren (post-)phänomenologischen und feministisch-ma-

terialistischen Arbeiten seine Fortführung, in dem die soziale und kulturelle Mit-Welt

immer schon als »Teil der körperlich-subjektive[n] Erfahrungsdimension« (ebd.: 130)

konzipiert werden (vgl. auch Landweer/Marcinski 2016b).

Bezogen auf das vorliegende Forschungsprojekt, das Biographisierungsprozesse

zum Gegenstand macht, wurde im Verlauf der Forschungspraxis von Bedeutung,

dass Biographieverläufe sich vergeschlechtlicht ereignen und (an)ordnen (Becker-

Schmidt/Knapp 2011: 128). Hier wird deutlich, dass die forschende Betrachtung von

vergeschlechtlichten Subjekten heißt, sie zugleich als solche zu subjektivieren als

auch sie (politisch) sichtbar zu machen. Hier schließe ich an Dausien an, deren

rekonstruktiver Zugang zu Geschlecht der methodologischen Prämisse folgt, »dass

wissenschaftliche Kategorien ›Konstruktionen zweiten Grades‹ sind, die an Konstruk-

tionen anschließen, welche auf der Ebene der Alltagswelt bereits bestehen« (2000:

97). Wie kann dann ein »konstruiertes Phänomen« untersucht werden, sodass bereits

bestehende und wirkmächtige Kategorien nicht nur »reproduziert und reifiziert« (ebd.)

werden? Es braucht eine Re-Konstruktion der Konstruktionsprozesse ›ersten Grades‹,

die auch die Bedingungen und Kontexte analytisch einbeziehen, in denen diese sich

vollziehen, ausbleiben oder transformieren.

In diesem Sinne stellen biographietheoretische Forschungsprojekte eine »empiri-

sche Basis für feministische Theoriebildung und die Kritik sozialwissenschaftlichen

Wissens« (Dausien 2012: 157) dar. Vor dem Hintergrund der Diskussionen in der Ge-

schlechterforschung wäre dann zu fragen, wie Geschlecht nicht nur als Differenzka-

tegorie Eingang in Forschungsprozesse finden kann, sondern gleichermaßen als Exis-

tenzweise ernst genommen wird, mit der Forschende analytisch umgehen müssen, um

nicht schlicht hegemoniales Wissens zu reproduzieren. Es braucht entsprechend eine

kritische Reflexion von Identitäts- und Differenzdenken (vgl. Casale/Rendtorff 2008)

und eine Auseinandersetzung mit Kategorien und Methodologien, insofern Geschlech-

tertheorien in ihrer Ausdifferenzierung und Vielschichtigkeit empirische Forschungen

vor Herausforderungen stellt. Die soziale Konstruktion von Geschlecht führt stets auch

eine biographische Dimension mit und wird durch biographietheoretische Methoden

»als narrativ-biographische Konstruktion de- und rekonstruierbar« (Dausien 2012: 158).

Die Aufgabe einer rekonstruktiven Geschlechterforschung ist damit »die Bedingungen,

Wirkungsweisen und ›Logiken‹ sozialer Konstruktionsprozesse zu rekonstruieren, die

gerade jene gleichzeitige An- und Abwesenheit der binären Geschlechterdifferenz er-

möglichen« (ebd.: 161). Gerade biographische Forschungen können erfragen, wie Ge-

schlecht im Rahmen biographischer Selbstkonstruktionen im gelebten Leben relevant

wird – und ob überhaupt – und wie Geschlecht als Kategorie auch befragt, umgan-

gen, reifiziert oder transformiert wird. So lässt sich Geschlecht biographieforschend

als Existenzweise, in seiner interaktiven Konstruktion wie auch in Bezug auf kultu-

relle Muster der Geschlechterordnung betrachten (vgl. Gregor/Ruby 2018). Erst in der

https://doi.org/10.14361/9783839458617-008 - am 14.02.2026, 20:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Epistemologische und methodologische (Ver-)Ortungen 57

Zusammenschau von Diskursen, Subjektivitäten, Praktiken und sozialen Verhältnissen

lässt sich in empirischen Untersuchungen die Komplexität des ›doing biography‹ ana-

lytisch entwickeln.

Die Metapher des Möbiusbandes (Grozs 1994) kann dabei »den Prozess der Einkör-

perung von Sozialität« (Gregor 2020: 139; vgl.Wuttig 2020a: 120) veranschaulichen: Hier

folge ich den Erkenntnissen von Vertreter*innen der Soma Studies, diemit dieserMeta-

pher die Sozialität des Wissens und den Vorgang, durch den Sozialität verkörpert wird

als ein wechselseitiges Durchdringungsverhältnis konzipieren.Mit dieser dynamischen

Denkfigur können Diskursivität und Materialität als aufeinander bezogen analysiert

werden, sodass Körper als materielle Akteure und in ihrer leiblichen Erlebensdimensi-

on in sozialen Praktiken analysierbar werden.

Wenn hier ein Bezug zu ›Geschlecht‹ in biographischer Forschung hergestellt wur-

de, dann, um die epistemologische Reflexivität dieses Forschungszugangs aufzuzeigen

und dadurch bereits eingeführte begriffliche Setzungen und Be-Nennungen als ein Rin-

gen mit Grenzziehungen zu verdeutlichen. Bezogen auf das Forschungsprojekt hieß

das, auch eine Aufmerksamkeit auf flüchtige Momente des Widerstands zu lenken;

Maurer spricht hier vom ›Aufblitzen‹ des Subjekts, in denen »sich Individuen imProzess

der Reflexion als Subjekte zu erkennen geben beziehungsweise sich als solche zu kon-

stituieren versuchen« (2001: 105). Dieser Moment der Gleichzeitigkeit von Subjekt-Sein

und der Reflexion dieses Seins wird in diesem Forschungsprojekt über die Betrachtung

einer Praxis – einer Körperpraxis – erforscht. Positioniert innerhalb des Kräftefeldes

von MachtWissen leuchten in den Praktiken sowohl Momente der Subjektivierung als

auch der Entunterwerfung auf (vgl. ebd.; Maurer/Weber 2006). In feministischer Ab-

sicht formuliert Maurer den Anspruch immer wieder Spielräume wahrzunehmen, um

»vereindeutigende Zuschreibungen und Identifizierungen aufzubrechen und bisherige

Bezugskategorien […] in der Schwebe [zu halten]« (ebd.: 109).23

Um in diesem Prozess sowohl historisch-konkrete (weibliche) Subjektpositionen zu

erforschen als auch das Nebeneinander, die Verwobenheit und (individuelle und kollek-

tive) Verschiebungen hat sich dieses Projekt einer ästhetische Praxis über den Verlauf

von ca. vier Jahren gewidmet: Die Selbst-, Anderen- und Weltverhältnisse erscheinen

darin als soziale Praxis, die in der Verschränkung praxeologischer, biographietheore-

tischer, phänomenologischer und materialistischer Perspektiven als Dis/Kontinuitäten

analytisch ausdifferenziert werden. Denn, so die sozialtheoretische Annahme, sozialer

Praxis ist notwendig ein Sich-Erfahren inhärent, insofern es wahrnehmende und erle-

bende Subjekte (und sei es das forschende Subjekt) gibt, die sich im Vollzug situativ als

auch reflexiv realisieren. Konkret bezieht sich dieses Projekt einerseits auf weibliche*,

also vergeschlechtlichte und vergeschlechtlichende, Subjektivierungsprozesse und an-

dererseits auf das leibkörperliche Erleben dieser als historisch-konkrete Subjektivitä-

ten. Dies in besonderem Maße unter Berücksichtigung der somatischen Dimension,

durch welche die agentielle Kraft körperlicherMaterialität als ein kontinuierlichesWer-

den inkludiert wird.

23 Insbesondere auch,weil der Subjektbegriff historischbetrachtet kein geschlechtsneutraler ist (vgl.

Maurer/Weber 2006: 109).

https://doi.org/10.14361/9783839458617-008 - am 14.02.2026, 20:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Biography Matters

»[D]as, was Frauen[*] sind und tun (beziehungsweise sein sollen und tun sollen),

gibt nicht nur Aufschluss über historische Verhältnisse und Entwicklungen, vielmehr

kommt im Leben, am Körper der Frau(en) die andere Seite der Moderne zum Ausdruck,

hat hier einen Ort« (Scheich 1996: 13). Wie hier anklingt, stellt der Körper – spezifi-

scher der Frauen*Körper – einen Ort dar, an dem sich kulturelle (Selbst-)Bilder, Dis-

kurse und Machtverhältnisse kreuzen und verschränken. Hier treffen gesellschaftliche

und wissenschaftliche Diskurse mit Erlebensweisen und -wirklichkeiten aufeinander,

die in einem spannungsreichen Verhältnis zueinander stehen24 – »von Diskrepanzen

undWidersprüchen, Übereinstimmungen und Überlagerungen« (ebd.: 15) durchzogen.

Als analytische Brille für die Erforschung von Körpern in ihrer Materialität und ihrem

vermittelten leiblichen Erleben kann das Bild der Diffraktion als situationsbezogene Er-

kenntnisform innerhalb von Differenzstrukturen herangezogen werden: d.h. einerseits

werden Streuungsverhältnisse betrachtet, andererseits Ausschlüsse und Abweichungen

als Erfahrungen dem Erkenntnisprozess als zugehörig begriffen (vgl. Haraway 1996).

Weiterführend greift auch Barad in ihrer Performativitätstheorie auf dieses Bild zu-

rück und konzipiert Diffraktion als onto-epistemologische Performativität (vgl. 2003;

2014).

2.2.2.2 Why matter matters: Der Agentielle Realismus

Karen Barads als Heuristik

»[The term] ›material-semiotic actor‹ […] is

intended to highlight the object of knowl-

edge as an active, meaning-generating axis

of the apparatus of bodily production, with-

out ever implying immediate presence of

such objects, or what is the same thing, their

final or unique determination of what can

count as objective knowledge at a particular

historical juncture.«

(Haraway 1991: 200, Herv.i.O.)

An dieser Stelle wird die Darstellung der epistemologischen ›Blickwinkel‹ durch for-

schungs-metho(dolog)ische Überlegungen Barads ergänzt, um Körper und andere Ma-

terialitäten als forschungsleitende Einflüsse in ihrer Prozesshaftigkeit zu kennzeich-

nen. An die Stelle von Reflexion tritt der Begriff der Diffraktion, der die Effekte ge-

streuter Differenzmuster einholt (vgl. Geerts/Van der Tuin 2016): »Diffraction does not

produce ›the same‹ displaced, as reflection and refraction do. Diffraction is a mapping

of interference, not of replication, reflection, or reproduction. A diffraction pattern

24 Angerer formuliert geschlechtliche Identitäten als »substanzielle Fiktion« (2019: 386) imAnschluss

an psychoanalytische Lesarten. Auch wenn diese Lesart in dieser Arbeit nicht weiter verfolgt

wird, bietet die von Angerer beschriebene Wechselwirkung von Phantasie und Material im Sin-

ne von »Einbildungen in Ausbildungen (im Sinne eines morphologischen Werdens)« (ebd.: 387)

Anschlusspunkte, um Subjektivierung auch als körperliches Werden zu betrachten.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-008 - am 14.02.2026, 20:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Epistemologische und methodologische (Ver-)Ortungen 59

does not map where differences appear, but rather maps where the effects of differ-

ence appear« (Haraway 1995: 70). An diesem ›mapping of intereference‹ schließt Barad

(2003) an und entwickelt mit dem agentiellen Realismus eine Performativitätstheorie,

die sie als ›Ethico-onto-epistemo-logie‹ (vgl. 2012a) versteht und die die konstitutive Ver-

schränkung eben dieser Bereiche zugrunde legt. Sie selbst bezeichnet ihre Theorie als

agentiellen Realismus (vgl. 2003: 2012), in dem sich Phänomene nicht nur auszeichnen

durch »the epistemological inseparability of ›observer‹ and ›observed‹; rather, pheno-

mena are the ontological inseparability of agentially intra-acting ›components‹« (2003:

815). Mit dem Begriff der ›Intra-Aktion‹ wendet sie sich gegen ein Verständnis von von-

einander getrennten Entitäten, die als solche aufeinandertreffen und ›inter-agieren‹,

sondern bezieht sich auf untrennbare, agentielle Verschränkungsdynamiken, die sich

als Phänomene zeigen. Barad argumentiert, dass weder diskursive Praktiken noch ma-

terielle Phänomene ontologisch oder epistemologisch vorgängig sind; ihre Ausführun-

gen zielen auf ein Neuverständnis von Materialität als Materialisierung, welches die

Verbindung beider Ebenen anerkennt (vgl. 2003: 822; vgl. Hoppe/Lemke 2015):

»On an agential realist account, discursive practices are not human-based activities

but rather specificmaterial (re)configurings of the world throughwhich local determi-

nations of boundaries, properties, and meanings are differentially enacted. And mat-

ter is not a fixed essence; rather, matter is substance in its intra-active becoming – not

a thing but a doing, a congealing of agency. And performativity is not understood as

iterative citationality (Butler) but rather iterative intra-activity« (2003: 822).

Im Anschluss an Foucualt und Butler entwickelt Barad in ihrem Begriff der Intra-

Aktivität einen Vorschlag, um Materialität und Diskursivität als grundlegend ver-

schränkt zu verstehen. Sie versteht Intra-Aktionen nicht nur als ontologisch und

epistemologisch relevant, sondern betont die Unhintergehbarkeit der Responsivi-

tät gegenüber den komplexen Verwobenheiten und damit auch die genuin ethische

Dimension jeder Intra-aktion. Phänomene materialisieren sich durch intra-aktive

Prozesse in einem Möglichkeitsfeld, dessen Spezifizität nicht vorab bestimmt werden

kann, sondern sich nur als »enactment« – als ein Tätigsein – performativ realisiert

(ebd.: 826):

»The world is intra- activity in its differential mattering. It is through specific intra-

actions that a differential sense of being is enacted in the ongoing ebb and flow

of agency. That is, it is through specific intra-actions that phenomena come to mat-

ter – in both senses of the word. […] The world is an ongoing open process of matter-

ing through which ›mattering‹ itself acquires meaning and form in the realization of

different agential possibilities« (Barad 2003: 817, Herv.i.O.).

Intra-aktivität beschreibt demnach immer einen Raum der Potentialität, in dem sich

fortlaufend Materialisierungsprozesse vollziehen. In spezifischen Intra-aktionen ent-

stehen Phänomene als situative und momenthafte Realisierungen. In diesem intra-ak-

tiven Werden der Welt als phänomenale Agentialität, bilden Materie und Materiali-

sierung zentrale Bezugspunkte ihres Denkens. Materie wird nicht passiv gedacht, viel-

mehr istMaterie etwas, »[that] feels, converses, suffers, desires, yearns and remembers«

https://doi.org/10.14361/9783839458617-008 - am 14.02.2026, 20:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Biography Matters

(2012b: 59), sie ist ›agentiell‹ an Erkenntnisprozessen und an (situativen und prozessua-

len) Materialisierungen beteiligt (vgl. Barad 2007: 43).25

Mit dieser Perspektive auf Phänomene als »entanglement of subject and object«

(2012b: 52) wird die Unterscheidung dieser unterlaufen. Intraaktivität ist damit konsti-

tutiv für Phänomene, wobei zu beachten bleibt, was in diesem Prozess ausgeschlossen

wird und was dadurch erst in Erscheinung tritt – ›what comes to matter‹ im doppel-

ten Sinn (vgl. Hoppe/Lemke 2015). Barads Perspektive betont demnach eine grundle-

gende Relationalität, innerhalb derer Bestimmungen einen agentiellen Schnitt darstel-

len, der lokal und transitiv Phänomene kenntlich macht. Momente dieser Bestimmung

nennt Barad ein »cutting together-apart« (ebd.): Diese Schnitte benennen »eine Ent-

scheidung innerhalb der dem Phänomen inhärenten ontologischen (und semantischen)

Unbestimmtheit« (Barad 2012a: 20). Diese Überlegungen entwerfen einen Horizont,

in dem sich auch dieser Forschungsprozesse bewegt hat. Als Ethico-onto-epistemo-

logie ist die Forschungspraxis ein dynamisches Werden, in dem sich materiell-diskur-

sive Phänomene erst durch Schnitte – oder spezifische Re-Konfigurationen – innerhalb

intra-agierender Relationalität als solche bilden. In diesem Sinne ist auch die Betrach-

tung von Geschlecht und Altern (vgl. Kap.4) als agentieller Schnitt in dieser Arbeit zu

verstehen, durch die sich diese Dimensionen als spezifische Relata innerhalb eines rela-

tionalen Feldes unbestimmtenWerdens als solche erst ausdifferenzieren und in diesem

Zusammenhang ordnungsbildend wirken.

2.2.2.3 Geschlecht Er-Leben: Körperlichkeit und Biographie

An diese Überlegungen anschließend, bewegen sich auch epistemologische Diskussio-

nen und Selbstreflexionen von Forschungssubjekten »im Spannungsfeld zwischen ei-

nem notwendig dezentrierten und relativierten Begriff des Erkenntnissubjekts einer-

seits und einem gleichzeitigen Festhalten an der Möglichkeit von Erkenntnis und ei-

ner grundsätzlichen Kritik von Gesellschaft andererseits« (Becker-Schmidt/Knapp 2011:

111). Dies umso mehr, da feministische Kritik (auch) das Anliegen verfolgt Räume für

(utopische) Subjekte-im-Werden zu öffnen, (frei) zu halten und zu imaginieren.26 Da-

25 Hoppe und Lemke stellen heraus, dass der Neue Materialismus Materie als aktiv, uneinheitlich

und agentiell begreife undMaterie einen Eigensinn und eineHandlungsmacht zudenke. Sozialität

wird in dieser Konzeption ko-konstitutivmitmenschlichen Akteuren und als inter- bzw. intra-aktiv

gedacht (vgl. 2015; auchAlaimo/Hekmann2008; Coole/Frost 2010; Barad 2003). Sie betonendabei,

dass dies einen Unterschied zu praxeologischen Perspektiven darstelle, da Materialität damit kei-

ne ›stabilisierende Wirkung zugesprochen würde, sondern eine irritierende und intervenierende

Kraft (vgl. 2015). Dagegen formuliert Garske kritischmit Blick auf die ›Neuen‹Materialismen, »dass

mit der Überwindung des Humanen auch eine Sprachlosigkeit entsteht, aus der die Unmöglich-

keit erwächst, real existierende Ungleichheiten und Ausbeutungsverhältnisse zwischen Menschen

noch benennen zu können« (2014: 123, Herv.i.O.) und plädiert dafür, Materialismusbegriffe nicht

nur posthuman, sondern auch »gesellschaftlich« (ebd.) zu denken.

26 Diese Fragen sind verknüpft mit dem ›kulturellen Apparat‹ Wissenschaft (vgl. Scheich 1996) und

ihren sozialtheoretischen Annahmen. Wie wird Sozialität bestimmt? Wie werden darin Subjekte

in ihren diskursiven und materialen Umwelten konzipiert? Und was wird im Vorgang der Bestim-

mung ausgegrenzt bzw. bleibt als das Andere jenseits des Horizonts? Dies in Auseinandersetzung

mit und Verzweigung von unterschiedlichen Datensorten theoretischer und empirischer Art, die

in einem wechselseitigen Verweisungsverhältnis zueinanderstehen (vgl. Kalthoff et al. 2008).

https://doi.org/10.14361/9783839458617-008 - am 14.02.2026, 20:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Epistemologische und methodologische (Ver-)Ortungen 61

bei bleibt es immer wieder eine empirische Frage, wie genau sich Verschiebungen und

Transformationen von Subjektivierungsformen in sozialen Praktiken vollziehen bzw.

wie und in welchen Kontexten auch Räume des Werdens als solche entstehen.

Geschlecht stellt immer noch eine zentrale gesellschaftliche Subjektivierungsweise

dar, welche in feministischen Forschungen auf ihre Bedingungen hin befragt wird

bzw. als Geschlechterverhältnis analysiert wird (vgl. Becker-Schmidt/Knapp 2011). Inso-

fern positioniert sich diese Arbeit mit der Frage nach Geschlechterselbstverhältnissen

innerhalb bestehender (biographie-)theoretischer Diskurse – insbesondere in Rekurs

auf phänomenologische und feministisch-materialistische Perspektiven als analyti-

schen Zugang, was sich im Verlauf des Forschungsprozesses und durch die darin

entstandenen Daten, Fragen, Aporien und Spannungsverhältnisse abgezeichnet und

manifestiert hat.27 Zugleich stellt diese Verknüpfung von Perspektiven eine Erweite-

rung dar, durch die dieMaterialität des Sozialen wie auch Körperlichkeit als Ko-Akteure

sozialer Praktiken berücksichtigt werden. Biographisieren wird entsprechend weniger

als Leistung eines einzelnen Subjekts verstanden, sondern als kollektive Praxis in dis-

kursiv-materiellen Gefügen. Mit der Wendung von subjektzentrierten Annahmen zu

sozialen Praktiken erscheinen auch menschliche Körper in anderer Weise, nämlich als

»Bündel von Handlungen, Beziehungen, Verweisen und Bewegungen […] in zeitlichen

Metaphern, die den aktuellen Prozess betonen« (Müller 2001: 138). In dieser Weise sind

die erforschten Körper nicht nur Erkenntnisobjekte, sondern auch Erkenntnissubjekte

(vgl. Abraham 2002; Gugutzer 2015). Indem Körper als aktive Erkenntnisobjekte in

Anschlagt gebracht werden und auch die (Um-)Welt als aktiv postuliert wird, inter-

agieren bzw. intra-agieren forschungspraktisch unterschiedliche ›Aktanten‹. Dabei, so

die feministische Forderung, ist nicht nur der Prozess als solcher von Belang, sondern

auch eine Aufmerksamkeit für das Verhältnis von Körpern und Bedeutungen: Mit dem

Begriff des »materiell-semiotischen Akteur[s]« (Haraway 1996: 241) wird

»das Wissensobjekt als aktive, Bedeutung generierende Axis des Apparats der kör-

perlichen Produktion [… beleuchtet], ohne jedoch jemals die unmittelbare Präsenz

solcher Objekte zu unterstellen oder, was auf dasselbe hinausliefe, eine von diesen

ausgehende endgültige oder eindeutige Determinierung dessen, was zu einem be-

stimmten historischen Zeitpunkt als objektives Wissen gelten kann« (ebd., Herv.i.O.).

Haraway führt hier mit dem Begriff des ›Akteurs‹ einen Begriff ein, auf den auch pra-

xistheoretische Zugänge rekurrieren, um die Aktivität von Dingen und Artefakten in

sozialen Praktiken zu markieren sowie ihre Grenzbestimmungen in diesen. Körper als

27 Die beiden Zugänge erscheinen oft nicht selbstverständlich miteinander kompatibel, insbeson-

dere durch die starke Zentrierung auf die subjektive Wahrnehmung und Erfahrung seitens der

Phänomenologie und die Subjekt dezentrierende Bewegung in materialistischen Diskursen, die

Sozialität durch den Bezug aufmenschlichewie auch nicht-menschliche Akteure über performati-

ve Dimension unterschiedlichster ›intra-aktiver‹ Materialitäten konzipieren. Es lassen sich jedoch

vielfältige Spuren der wechselseitigen Auseinandersetzung nachvollziehen, die die phänomeno-

logische Auseinandersetzung mit Erfahrung als historisch und kulturell situierte analytisch stark

machen und die Dimension der Erfahrung auch für feministisch-materialistische Konzeptionen

anschlussfähig machen (vgl. Scheich 1996; Stoller/Vetter 1997; Müller 2001; Jäger 2004; Ahmed

2006; Coole 2010).

https://doi.org/10.14361/9783839458617-008 - am 14.02.2026, 20:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Biography Matters

Akteure zu verstehen legt eine doppelte Spur: einerseits wird die Materialität von Kör-

pern als aktive, Bedeutung generierende Potentialität in Anschlag gebracht, d.h. sie

treten als soziale Akteure auf; andererseits sind diese Körper von sozio-kulturellen Dis-

kursen durchzogen und fortlaufend Subjektivierungsprozessen ausgesetzt. In diesem

Prozessen bilden sie jedoch nicht nur einen Ort, an dem sich MachtWissen materiali-

siert, sie werden zugleich erlebt. Daher ist ein weiterer gewichtiger Strang dieser Arbeit

diese Dualität von Körper-Sein und Körper-Erleben als Leib-Körper-Differenz analy-

tisch fruchtbar zu machen (vgl. Jäger 2004; Lindemann 2017; Bedorf 2015). Körper sind

in diesem Sinn einerseits materiell (stets im Werden), andererseits werden Körper als

gelebte Körper leiblich erlebt. Der Leib bildet damit einen Ort der Vermittlung, der als

eine Art Gedächtnis fungiert: Leiblichkeit ist sozial konstituiert wie auch konstitutiv für

Selbstverhältnisse. Dieses Verhältnis von Körper und Leib wird in der Erforschung der

Improvisationspraxis analytisch relevant, wie es im Folgenden entlang des Materials

ausdifferenziert wird.

Nach dieser Darstellung sozialtheoretischer Annahmen und Positionierungen im

Sinne einer Verortung, gilt es das method(olog)ische Vorgehen dieses Forschungspro-

zesses näher zu beschreiben.

Zuvor wurden biographietheoretische Zugänge in ihrem primären Umgang mit

narrativen Daten dargestellt, wohingegen die Fragen nach dem ›doing biography‹ auch

die Frage aufwirft, wie sich Biographisieren konkret vollzieht – insbesondere als sozia-

le, leib-körperliche Praxis. Einen ersten Zugang bietet die Arbeit von Dausien und Kelle

(2005), die ethnographische und biographische Forschung aus methodologischer Per-

spektive ins Verhältnis setzen. Dies findet eine Erweiterung durch praxeologische Zu-

gänge, die die Möglichkeit eröffnen, Sozialität in ihrer praktischen Genese durch viel-

fältige Akteure und als performative Vollzugswirklichkeiten zu erforschen. Dies wird

im folgenden Kapitel näher ausgeführt.

2.3 KREISEN I

»[A]ny consideration of research methodology is both a theoretisation on knowledge

and a theory of knowledge production«

(Wickramasinghe 2010: 3)

 

»Jede methodologische Entscheidung – im Sinne theoretischer Begründungmethodi-

scher Schritte – ist zudem in einem Aushandlungsfeld zu treffen zwischen der Objekt-

welt des wissenschaftlichen Gegenstands und der Position der forschenden Subjekte,

von der aus Ziele, Zwecke und Mittel der wissenschaftlichen Praxis bestimmt wer-

den.«

(Sturm 2007: 45)

Im Rahmen dieser Arbeit wird Improvisierens als soziale Praxis vor dem Hintergrund

des ›doing biography‹ erforscht. In dieser Perspektive wird Improvisation als diskursiv-

materielle Vollzugswirklichkeit – oder,mit dem begrifflichen InstrumentariumBarads,

als intra-aktives Phänomen – untersucht. In diesem Sinne wird auch die Erlebensdi-

https://doi.org/10.14361/9783839458617-008 - am 14.02.2026, 20:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

