
II. Erschütterungen

II.1 Todesvorstellungen seit dem 18. Jahrhundert

»Vater Coing ist diese Nacht am Steckfluß1 gestorben. Da stand ich wie vom Donner

des Allmächtigen getroffen, plötzlich warf ich mich in die Arme meines himmlischen

Vaters, Muth und Kraft erfüllte mich, so daß ich heiter zu meiner Frau gieng, und es

ihr mit der gehörigen Behutsamkeit sagte, sie betrug sich aber so wie bei dem Tod der

seeligen Mutter, sie weinte christlich. Nun eyelte ich in Coings Haus, da fand ich nun

die drei Geschwister in Thränen schwimmen, aber doch äußerst gefaßt […]. [D]er See-

lige war recht munter und gesund zu Bett gegangen, aber gegen Mitternacht hört ihn

mein Schwager Justus beschwerlich athmen […] [Coing, Anm. d. Aut.] sitzt im Stuhl und

spricht munter von seinem Zustand, indeßen wird der Professor Busch und der Chir-

urgus geholt, man läßt ihn zur Ader, und er wird ganz leicht nun fängt er an Schleym

weg zu brechen. Busch holt geschwind ein gelindes Brechmittel, denn die Beklem-

mung nahm wieder zu, […]. [U]nd Busch verordnet noch ein Clystier um Blähungen

und Unreinigkeiten wegzubringen, während der Zeit sprach er [Coing] immer heiter

mit seinen Kindern, seinen Tod vermuthete er nicht, […] aber auf einmal […] sank [Co-

ing] zurück, zuckte ein paarmal, und wor [sic!] tod. Gott sey gelobt für sein sanftes

Ende!«2

1 Zedlers Universallexikon definiert »Steckfluß« als »eine sehr plötzliche und höchst gefährliche

Kranckheit, bey welcher die wäßrigschleimischen Feuchtigkeiten in gar zu grosse[r] Menge […]

in die Lungen schiessen«, und damit das Atem stark einschränken (Zedler, Johann Heinrich: Steck-

fluß, in: Grosses vollständiges Universal-Lexikon AllerWissenschaften und Künste, Bd. 39, Leipzig/

Halle 1744, vollständiger Photomechanischer Nachdruck, Graz 1997, S. 1421-1427, hier S. 1421); vgl.

die Ausführungen Engels über den Tod durch Erstickung: Engel, Josef: Darstellung der Leichener-

scheinungen und deren Bedeutung unter staeter Berücksichtigung der haeufigsten Fehlerquellen

bei Leichenuntersuchungen, vorzugsweise für Anatomen, Amts- und Gerichtsaerzte, Wien 1854,

S. 337-341.

2 Passage aus einemBrief JohannHeinrich Jung-Stillings an seinen Onkel [o. Angaben] vom 11. März

1792, in: Johann Heinrich Jung-Stilling. Briefe an Verwandte, Freunde und Fremde aus den Jahren

1787-1816, hg. v. Hans W. Panthel, Hildesheim 1978, S. 46f.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Vorgeschichte

Zwei Aspekte an diesemSchreiben des Arztes JohannHeinrich Jung (1740-1817), genannt

Jung-Stilling, vom 11. März 1792 an seinen Onkel sind bemerkenswert: Zum einen die

plastische Beschreibung der empfundenen Trauer respektive der präsentierten Gefühle

der Familie beim Tod seines Schwiegervaters Johann Franz Coing (1725-1792),3 zum an-

derendie ebensoanschaulicheSchilderungdermedizinischenHilfsmittel,die angewen-

det wurden, um das Leben des Patienten zu retten. Beide Aspekte wurden und werden

maßgeblich von den Todesvorstellungen bestimmt, die insbesondere seit dem 18. Jahr-

hundert erheblichenVeränderungenunterlagen.BemühungenzurVerlängerungdesLe-

bens gab es zudiesemZeitpunkt bereits in FormvonLehren einer adäquaten Lebensfüh-

rung,wie sieHufeland in seinerMakrobiotik propagierte,4 und die gesellschaftlich große

Aufmerksamkeit erlangte.5Dochdie scheinbareSicherheit imSinneeinerpräzisenKlas-

sifizierung, die der Zustand des Todes verspricht,wird bei der historischen Betrachtung

der akzeptiertenTodesmerkmale undder angewandtenMethodenzurTodesfeststellung

sowie damaliger als auch heutiger Todesdefinitionen brüchig. Bis in unsere Zeit hält die

Debatte um eine eindeutige Definition des Todes an, wie die langwierig geführte Kon-

troverse um den Hirntod exemplarisch zeigt.6 Auffällig ist dabei der heutzutage nicht

selten vorgebrachte Verweis auf eine vorgebliche Eindeutigkeit und Einheitlichkeit von

traditionellen Todesvorstellungen in der Vergangenheit,7 der die Schimäre einer wenig

komplexen Weltsicht in der frühen Neuzeit suggeriert. Die kulturellen oder religiösen

Vorstellungen vom Tod und Sterben wandelten sich im Laufe der Zeit undmit ihnen die

medizinischen Interpretationen der betreffenden Zustände.8 Fragen nach einem ›rich-

tigen‹ Leben, dem ›guten‹ Tod oder einem ›angemessenen‹ Sterben wurden je nach Kul-

tur und Epoche unterschiedlich beantwortet. Die Erkenntnis, dass es sich bei den Vor-

3 Vgl. ebd., S. 163, Anm. 12.

4 Vgl. Hufeland, ChristophWilhelm: Makrobiotik oder die Kunst, das menschliche Leben zu verlän-

gern, Volks=Ausgabe, hg. v. Alfred Maury, fünftes und sechstes Tausend, Berlin [1896]; Hufeland

war ab 1801 königl. Leibarzt in Berlin, ab 1809 Staatsrat des Medizinaldepartements und ab 1817

u.a. vortragender Rat beimMK, vgl. Stürzbecher, Manfred: Beiträge zur Berliner Medizingeschich-

te des Gesundheitswesens vom 17. bis zum 19. Jahrhundert (Veröffentlichungen der Historischen

Kommission zu Berlin, Bd. 18), Berlin 1966, S. 163, Anm. 28.

5 Vgl. Pfeifer: Medizin, S. 96.

6 Vgl. meine Ausführungen im Ausblick dieser Arbeit; Stoecker, Ralf: Ein Plädoyer für die Reani-

mation der Hirntoddebatte in Deutschland, in: Dirk Preuß/Nikolaus Knoeppfler/Klaus-M. Kodal-

le (Hg.): Körperteile – Körper teilen (Kritisches Jahrbuch der Philosophie, Beiheft 8), Würzburg

2009, S. 41-59; Birnbacher, Dieter: Die Verteidigung des Hirntodkriteriums, in: Ders.: Bioethik

zwischen Natur und Interesse. Mit einer Einleitung v. Andreas Kuhlmann, Frankfurt a.M. 2006,

S. 248-269; Oduncu, Fuat: Hirntod, in: Héctor Wittwer/Daniel Schäfer/Andreas Frewer (Hg.): Ster-

ben, S. 98-103.

7 Vgl. Schlich, Thomas: Tod, Geschichte, Kultur, in: Ders./Claudia Wiesemann (Hg.): Hirntod. Zur

Kulturgeschichte der Todesfeststellung, Frankfurt a.M. 2001, S. 9-42, hier S. 10; List verweist auf

die Brüchigkeit der Grenzen zwischen Tod und Leben durch den Einsatz der Biotechnologie in

heutiger Zeit, vgl. List, Elisabeth: Grenzen des Lebens, in: Sigrid Graumann/Katrin Grüber (Hg.):

Grenzen des Lebens (Mensch – Ethik – Wissenschaft, Bd. 5), Berlin 2007, S. 13-26, hier S. 15.

8 An dieser Stelle sei auf die Schwierigkeit hingewiesen, die der Versuch einer Interpretation histo-

rischer Wahrnehmungen mit sich bringt und ein sorgsames und zurückhaltendes Vorgehen ver-

langt, vgl. Scholten: Einführung, S. 5-11, hier S. 6f.; Lotte: Normalitätsverlust, S. 110f.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Erschütterungen 47

stellungenumkulturell geprägte, variableKonstruktionenhandelt,9 ist entscheidend für

das Verständnis der Scheintoddebatten im 18. und 19. Jahrhundert.

Kulturgeschichtliche Todesauffassungen

Umzu verstehen,wie der Tod im 18. und 19. Jahrhundert interpretiert wurde undwelche

Relevanz diese Betrachtungsweisen hatten, ist es notwendig, die Entwicklungsprozesse

hin zu diesen Vorstellungen zu beleuchten. Eine Ansicht vom Tod als auch vom Leben

transportiert in der Regel unterschwellig, manchmal auch unmissverständlich eine Be-

wertung des betreffenden Zustandes.Dies kann nicht nur darinmünden, einen konkre-

ten Todesfall oder eine bestimmte individuelle Lebensführung als ›gut‹ oder ›schlecht‹

beziehungsweise ›natürlich‹ oder ›unnatürlich‹ zu kategorisieren,10 sondern verlangt ei-

ne eingehende Analyse dessen, was dies im Einzelfall bedeutete.

Bereits die von Ariès aufgestellte Periodisierung der Todesvorstellungen in Europa

sieht mehrere, sich zum Teil überschneidende Phasen divergierender Todesauffassun-

gen vor,11 die jedoch retrospektiv den vergangenenZeiten ›übergestülpt‹wurdenundda-

mit grundsätzlichmit Vorsicht zu betrachten sind.12 Obgleich Ariès von zeitlichenÜber-

schneidungen der einzelnen Phasen ausgeht, suggeriert seine Periodisierung eine qua-

si-homogene Entwicklung, die im Einzelfall wesentlich differenzierter ausgefallen sein

wird. Ungeachtet dieser Vorbehalte bietet sich Arièsʼ Ansatz aufgrund der prägnanten

Darstellung emotionaler Wertkategorien in Hinblick auf die sich wandelnden Vorstel-

lungen von Tod und Sterben an.

Die gesamtgesellschaftlichen Veränderungen insbesondere im 18. Jahrhundert ma-

nifestierten sich hinsichtlich der Todesvorstellungen in Form eines sukzessiven Verlus-

tes der Annahme des »gezähmten Todes«,13 ein Paradigma, das Ariès bis ins 18. Jahrhun-

9 Vgl. Fischer: Geschichte, S. 8.

10 Vgl. Brinkmann, Johann Peter: Beweis der Möglichkeit, daß einige Leute lebendig können begra-

ben werden, nebst der Anzeige, wie man dergleichen Vorfälle verhüten könne, Leipzig 1772, S. 90:

Unter § 28 führt Brinkmann vier Todesarten auf: 1. natürlicher Tod, 2. gewaltsamer Tod, 3. plötz-

licher Tod, 4. auf Krankheiten zurückzuführender Tod; bereits im klassischen Altertum differen-

ziertemanbeimTod zwischen ›natürlich‹ und ›unnatürlich‹, doch entsprach die festgelegteGrenze

nicht den heutigen Zuordnungen. In der Antike galten Krankheiten per se als unnatürliche Todes-

ursachen, während diese heutzutage als natürlich klassifiziert werden, vgl. Schäfer, Daniel: Alter

und Krankheit in der Frühen Neuzeit. Der ärztliche Blick auf die letzte Lebensphase (Kultur der

Medizin. Geschichte – Theorie – Ethik, Bd. 10), Frankfurt a.M. 2004, S. 43; Ariès differenziert in

gleicher Weise für seine Kategorie des »eigenen Todes« (Ariès: Geschichte, S. 138); auch die Vor-

stellung einer Dichotomie des ›guten‹ und des ›schlechten‹ Todes existierten bereits im Altertum,

vgl. Pennington: Memento, S. 41; kritisch aufgearbeitet wurden die oben genannten Zuschreibun-

gen durch Schiefer, vgl. Schiefer, Frank: Die vielen Tode. Individualisierung und Privatisierung im

Kontext von Sterben, Tod und Trauer in der Moderne. Wissenssoziologische Perspektiven (Stu-

dien zur interdisziplinären Thanatologie, Bd. 9), Berlin 2007, zgl. Regensburg, Univ., Diss., 2004,

S. 259-264.

11 Vgl. Ariès: Geschichte.

12 Elias kritisiert Arièsʼ Interpretation mehrfach, vgl. Elias, Norbert: Über die Einsamkeit der Ster-

benden in unseren Tagen, 7. Aufl., Frankfurt a.M. 1991, S. 23-25; Tod, forschungsgeschichtlich, in:

Zentralinstitut für Sepulkralkultur Kassel (Hg.): Großes Lexikon, Bd. 1, S. 308.

13 Ariès: Geschichte, S. 30, 34, 42f.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Vorgeschichte

dert konstatiert und das den Tod als vertraute Kategorie interpretierte. Sein Kommen

wurde vorausgeahnt und bot daher dieOption, sich auf die Trennung vomDiesseits vor-

zubereiten.14 Die Vorstellung einer Ankündigung des eigenen Todes schloss den angst-

auslösenden plötzlichen Tod, die mors repentina, aus. Den plötzlichen Tod subsumiert

Ariès dementsprechend, gemeinsam mit dem Tod durch Ertrinken, durch Blitzschlag

oder den heimlichen Tod, unter die Kategorie des »häßlichen und gemeinen Tod[es]«.15

Diemors repentina galt zudem zeitweise als Strafe Gottes.16 Ihr idealer Gegensatzwar der

als ›natürlich‹ interpretierte langsame, schmerzfreie Tod.17 Die Furcht vor dem plötzli-

chenTodsowiealler anderenobenaufgeführtenKategoriendes »gemeinen«Todesfindet

sich noch stark vertreten in der Kontroverse umden Scheintod.Dort gehörten unerwar-

tet verstorbeneMenschen, insbesondere Ertrunkene, zu denHauptgruppen der Schein-

tod-Prädisponierten.18 Obgleich sich im Scheintoddispositiv keine explizite Bewertung

des plötzlichen Todes als Strafe Gottes mehr findet und eher das verstärkte Rettungsbe-

mühen gegenüber den betroffenen Personen im Vordergrund stand, fällt die ungebro-

chene Kontinuität dieser Kategorie mit ihrer negativ konnotierten Bewertung bis weit

ins 19. Jahrhundert hinein auf.19

Bis ins 18. Jahrhundert etablierte sichparallel zurVorstellungdes »gezähmtenTodes«

eineTodesvorstellung,dieAriès alsden»eigenenTod«bezeichnete.20 Engverbundenwar

diese Sichtweise mit einer zunehmenden Individualisierung, die seit dem 16. Jahrhun-

dert festzustellen ist und demDiesseits einen höheren Stellenwert zugestand.21 Der Tod

wurde hier als ein persönliches Ereignis begriffen, welches das individuelle Leben been-

14 Vgl. ebd., S. 14f.

15 Ebd., S. 19f.; der Ethnologe Klaus E. Müller bezeichnet in seiner Betrachtung ›archaischer‹ Gesell-

schaften dieselben Todesursachen als »schlimmen« Tod, ein Zustand, der sich von der üblichen To-

desart absetzt und oftmals mit einer irregulären Bestattung einhergeht (Müller, Klaus E.: Archai-

sche Angst, in: Gerhard Roth/Uwe Opolka (Hg.): Angst, Furcht und ihre Bewältigung (Hanse-Stu-

dien/Hanse Studies, Hanse-Wissenschaftskolleg Delmenhorst), Oldenburg 2003, S. 241-260, hier

S. 252f.). Aufgrund eines irregulären Todes wurde hier eine Bedrohung der Lebenden durch die To-

ten angenommen. Fraglos bezieht sich eine solche Interpretation auf abergläubische Vorstellun-

gen; der plötzliche Tod konnte zu einer Verweigerung eines christlichen Begräbnisses in geweih-

ter Erde führen, vgl. Zauder, Sylvina: Von ›Schinderkuhlen‹ und ›Elendenecken‹. Das unehrliche

Begräbnis vom 16. bis ins 19. Jahrhundert, in: Norbert Fischer/Markwart Herzog (Hg.): Nekropolis:

Der Friedhof als Ort der Toten und der Lebenden (Irseer Dialoge. Kultur und Wissenschaft inter-

disziplinär, Bd. 10), Stuttgart 2005, S. 109-124, hier S. 119.

16 Vgl. Schäfer: Alter, S. 44: Schäfer setzt den Beginn dieser Einstellung in Europa mit dem hohen

Mittelalter an; Pennington verweist auf eine vergleichbare Einteilung bereits im Alten Testament,

wo neben der Differenzierung zwischen »guten« und »schlechten« Tod, auch der plötzliche Tod als

»böser« Tod identifiziert wird (Pennington: Memento, S. 41f.).

17 Vgl. Schäfer: Alter, S. 44.

18 Vgl. Hufeland: Scheintod, S. 233.

19 Obgleich scheintote Personen in der Regel nicht als gefährlich eingestuft wurden, wurde der Zu-

stand des Scheintodes mit Gefahr und Bedrohung assoziiert, vgl. Bebbington: Deathbed, S. 210f.

20 Ariès: Geschichte, S. 777-782.

21 Vgl. Fischer: Geschichte, S. 15, 21f.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Erschütterungen 49

dete.Mit ihmwurde die Sorge umdas bedrohte Jenseits in der Gesellschaft spürbar.22 In

diesemKontext kündigte sich der Tod nichtmehr an,war deshalb auch nicht länger »ge-

zähmt«,23 sondernmitAngst verbunden.24DieVorstellungvomWertdes eigenenLebens

zwangdieMenschenzumselbsttätigenHandeln.Nunwar jede*rEinzelnedazuangehal-

ten, das kostbare Gut des eigenen Lebens möglichst lange zu bewahren und die Verant-

wortung dafür zu übernehmen. Aus der höherenWertschätzung des eigenen Lebens re-

sultierte auch die Erkenntnis der Einmaligkeit des Mitmenschen. Bereits in der Renais-

sance verstärkte sich der Ausdruck von Mitleid und Einfühlsamkeit;25 Empfindungen,

die im 18. Jahrhundert ihren bis dahin deutlichsten Ausdruck fanden26 und eine Inten-

sivierung der Trauer sowie ihrer gesellschaftlichen Darstellung mit sich brachten.27 Ab

dem 18. und vermehrt im 19. Jahrhundert rückte damit die Bedeutung des Todes ande-

rer Menschen in den Vordergrund.28 Hier liegt eine der prägnantesten Ursachen für die

ForderungnachLeichenhäusernunddieRettungvonScheintotenbegründet.Kaumeine

der herangezogenenQuellen verzichtet darauf, die Verantwortung zur Rettung derMit-

menschen zu betonen.29 Die Angst vor dem Lebendig-begraben-Werden hat auch hier

ihrenUrsprung.30 Unter der Prämisse, jedes einzelne Leben bewahren zuwollen und so-

22 Vgl. Ariès: Geschichte, S. 140f. Die Lehre des Christentums hatte zuvor generell einer Angst vor

den Toten widersprochen und diese Furchtlosigkeit hatte weitestgehend bis ins 18. Jahrhundert

fortbestanden, vgl. ebd., S. 43-45.

23 Im Verlauf des 17. und 18. Jahrhunderts verlor die Erwartungshaltung einer Ankündigung zuneh-

mend an Bedeutung, vgl. ebd., S. 18. Der »gezähmte« Tod war nah und vertraut und zudem ein in

der Öffentlichkeit erfahrbares Erlebnis, vgl. ebd., S. 30, 34, 42.

24 Vgl. ebd., S. 153, 159, 161.

25 Der heutzutage gängige Begriff der Empathie findet sich in den damaligen deutschsprachigen

Schriften noch nicht, sondern ist erst für das 20. Jahrhundert belegt, vgl. Frevert, Ute: Vergängliche

Gefühle, 2. Aufl. (Historische Geisteswissenschaften, Frankfurter Vorträge, Bd. 4), Göttingen 2013,

S. 44, Anm. 75; Ariès: Geschichte, S. 168.

26 Vgl. Frevert: Vergängliche Gefühle, S. 16, 44, 47, 73.

27 Vgl.Mischke,Marianne:DerUmgangmit demTod. VomWandel in der abendländischenGeschich-

te (Reihe Historische Anthropologie, Bd. 25), Berlin 1996, S. 99; Fischer, Michael: Ein Sarg nur und

ein Leichenkleid. Sterben und Tod im 19. Jahrhundert. Zur Kultur- und Frömmigkeitsgeschichte

des Katholizismus in Südwestdeutschland, Paderborn 2004, S. 52f.

28 Vgl. Ariès: Geschichte, S. 519-712, 783; Vovelle, Michel: Die Einstellungen zum Tode: Methodenpro-

bleme, Ansätze, unterschiedliche Interpretationen, in: Arthur E. Imhof (Hg.): Biologie des Men-

schen in der Geschichte. Beiträge zur Sozialgeschichte der Neuzeit aus Frankreich und Skandi-

navien (Kultur und Gesellschaft. Neue historische Forschungen, Bd. 3), Stuttgart-Bad Cannstatt

1978, S. 174-197, hier S. 186; Winau, Rolf: Einstellungen zu Tod und Sterben in der europäischen

Geschichte, in: Ders./Hans-Peter Rosemeier (Hg.): Tod und Sterben, Berlin/New York 1984, S. 15-26,

hier S. 22; Kessel: Sterben, S. 304.

29 Als einer der vehementesten Verfechter einer solchen Verantwortung kann sicherlich Hufeland

angeführt werden, vgl. Hufeland: Scheintod, S. 154f.

30 Vgl.Mischke: Umgang, S. 101f.; Lindig, Erika: Tod und Tote in der europäischen Volksüberlieferung,

in: Christoph Daxelmüller (Hg.): Tod, S. 69-74. Lindig verweist auf das starke Auftreten abergläu-

bischer Todesfurcht in Seuchenzeiten, wie im 16. Jahrhundert. Die korrekt eingehaltene Praxis im

Zuge des Begräbnisses war von großer Bedeutung, um den Toten Grabesruhe zu verschaffen und

den Lebenden Sicherheit vor der Rache der Toten zu gewähren. Der ›gute‹ Tod entsprach dem-

nach einem Tod, der es den Sterbenden zuvor ermöglicht hatte, ihr Leben zu ordnen und alles

Notwendige zu Lebzeiten zu einem Ende zu bringen (S. 69, 71).

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Vorgeschichte

fern dies unerreichbar war, die ›richtige‹ Art des Sterbens zu gewährleisten, wurde die

Angst zur Triebfeder großflächiger Umgestaltungen des Bestattungswesens. Obgleich

sich in diesem Zusammenhang nur wenige explizite Verweise auf einen angestrebten

›guten‹ Tod finden lassen, scheint zumindest das Angstphänomen in der Tradition des

Diskurses um ein gutes Sterben zu stehen.

Dabei entsprachen insbesondere die begleitenden abergläubisch gefärbten Ängste31

keineswegs dem Ideal der aufgeklärten Bürger*innen und wurden von vielen Zeitge-

noss*innen als unzeitgemäßes Empfinden betrachtet.32 Unter dem Eindruck der Ver-

änderungen im Denken und Fühlen, die im 18. Jahrhundert eine einstweilige Klimax

erfuhren,33 wurden tiefgreifende Verunsicherungen ausgelöst. So verwundert es nicht,

dass sich mit den europäischen Aufklärungsprozessen auch das Bild des Todes änder-

te. Der hässliche und erschreckende Tod barocker Darstellungen34 wich im Rückgriff

auf die Antike der Vorstellung vom Tod als Schlafes Bruder,35 womit ein sanftes, biswei-

len freundliches Bild des Todes imaginiert wurde. Eine solche Vorstellung widersprach

keineswegs einer sich gleichzeitig ausbreitenden Verunsicherung gegenüber dem Tod,

sondern kann gegebenenfalls als deren Resultat betrachtet werden.Die bewusst positive

Todesdarstellung war eine Option,mit den konstatierten Erschütterungen umzugehen.

Wie notwendig eine positive Perspektive in diesem Kontext war, wird anhand der Be-

wertung der Veränderungen in den europäischen Bestattungskulturen ab demEnde des

18. Jahrhunderts deutlich. Diese Prozesse werden von der Forschung oftmals als Bruch

interpretiert, mit dem ein langanhaltender Ausschluss des Todes und der Verstorbenen

aus dem Bereich der Lebenden einsetzte.36

31 Diese Ängste konnten sich auf Vampire, Wiedergänger oder Nachzehrer beziehen, vgl. Bandini,

Ditte und Giovanni: Wiedergänger, in: Dies.: Kleines Lexikon des Aberglaubens, 2. Aufl., München

1999, S. 316f.; unter dem Begriff Wiedergänger wurden anfänglich alle gefürchteten Verstorbenen

subsumiert, denen nicht die regulären Bestattungsriten zuteil worden waren, vgl. Geiger, [Paul]:

Wiedergänger, in: Handwörterbuch des Deutschen Aberglaubens, hg. unter besonderer Mitwir-

kung von E.Hoffmann-Krayer undMitarbeit zahlreicher Fachgenossen vonHanns Bächtold-Stäub-

li, Bd. IX, 1./2. Lieferung (Handwörterbücher zur Deutschen Volkskunde, Abt. I, Aberglaube), Berlin

1938/41, S. 570-578, hier S. 570.

32 Vgl. Boelts, Stephanie: »Ueber die Neigung des Menschen zumWunderbaren.« Aberglaube, Geis-

terseherei und Ahnungsvermögen inmedizinisch-anthropologischen und erfahrungsseelenkund-

lichen Zeitschriften des ausgehenden 18. Jahrhunderts, in: Thomas Bremer (Hg.): Vernunft, Religi-

onskritik, Volksglauben in der Aufklärung. Wissenszirkulation und Öffentlichkeit in den deutsch-

sprachigen Gebieten (Wissensdiskurse im 17. und 18. Jahrhundert, Bd. 2), Halle (Saale) 2013,

S. 149-168. Boelts führt in ihrem Aufsatz anhand zweier Schriftenreihen aus dem letzten Drittel

des 18. Jahrhunderts, die Bemühungen der selbsternannten aufgeklärten Ärzteschaft und Laien

vor, sich von abergläubischen Vorstellungen zu distanzieren; Weber, Hans-Joachim: Der soziale

Tod. Zur Soziogenese von Todesbildern (Europäische Hochschulschriften, Reihe XXII: Soziologie,

Bd. 255), Frankfurt a.M. u.a. 1994, S. 203; Kesssel verweist darauf, dass abergläubische Praktiken

imKontext des Sterbeprozesses sublim teilweise bis ins 20. Jahrhundert hinein fortbestanden, vgl.

Kessel: Sterben, S. 302f.

33 Vgl. Frevert: Vergängliche Gefühle, S. 16.

34 Vgl. Sörries, Reiner: Vom guten Tod. Die aktuelle Debatte und ihre kulturgeschichtlichen Hinter-

gründe, Kevelaer 2015, S. 62.

35 Vgl. ebd., S. 65; Bauer: Tod, S. 17.

36 Vgl. Mischke: Umgang, S. 3; Bauer: Tod, S. 15; Bobert: Entwicklungen, S. 56f.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Erschütterungen 51

Während gelegentlich als primäre Ursache diesesWandels ein zunehmender Verlust

des religiösen Bezuges aufgrund der aufklärerischen Werte postuliert wurde, der den

Tod nicht mehr zwangsläufig als Durchgang ins Jenseits, sondern als definitives Ende

auffasste,37 wird eine solche Interpretation zurecht als verkürzt erachtet.38 Nicht allein

lassen sich gravierende Veränderungen in den europäischen Bestattungskulturen, wie

Forderungen nach Friedhofsauslagerungen aus demStadtbereich und deren vereinzelte

Umsetzungen, bis ins reformatorische 16. Jahrhundert zurückverfolgen,39 auch schei-

nen die vielfältigen Umbrüche im 18. und 19. Jahrhundert zu komplex, um sie allein mit

der potenziellen Skepsis gegenüber religiösen Absicherungen erklären zu wollen. Dem-

entsprechend führt derTheologe Rainer Volp drei Aspekte an, die er von besonderer Be-

deutung innerhalb der Umbruchszeit anerkennt: erstens, die Haltung zur Hygiene und

zurMedizin, zweitens, die Veränderungen der Vorstellungen vom Jenseits und drittens,

der Fortfall von Ritualen bezüglich des Todes im Verlauf der zunehmenden Urbanisie-

rung.40 Alle drei Aspekte sind grundlegend bei der Deutung des Angstphänomens und

damit auch der Leichenhäuser. Volp interpretiert diese Transition der Todesvorstellun-

gen als derart gravierend, dass er den Wandel seit dem 18. Jahrhundert als den größten

Umbruch von Todeseinstellungen seit einem Jahrtausend bezeichnet.41Wie auch immer

der kulturelle Wandel der Todesvorstellungen und Bestattungspraxis ab dem 18. Jahr-

hundert bewertet wird, so steht doch außer Frage, dass es sich ummarkante gesamtge-

sellschaftliche Veränderungen handelte.

Zur medizinischen Klassifikation des Todes: Definitionen und Kriterien

Zusätzlich zu den kulturellen Aspekten spielten jedoch die medizinischen Faktoren ei-

ne erhebliche Rolle bei der Neubewertung des Todes im 18. Jahrhundert. Dabei stellt

sich die Frage, wie der Tod in der damaligen Zeit aus medizinischer und generell na-

turwissenschaftlicher Perspektive bewertet wurde. Leben und Tod werden in den heu-

tigen westlichen Gesellschaften weitestgehend als Dichotomie verstanden. Das Sterben

ist der Prozess, der das Leben in den Tod überleitet.42 Der Tod markiert dabei das En-

37 Vgl. Kirch, Katja: »Ich habe meinen Sterbekittel und Haube mir schon zur Hand gelegt.« Anmer-

kungen zurGeschichte der Sterbevorsorge, in: ChristophDaxelmüller (Hg.): Tod, S. 89-92, hier S. 91.

38 Kaspar von Greyerz spricht sich hinsichtlich der religiösen Veränderungen ab der zweiten Hälfte

des 19. Jahrhunderts explizit für eine differenzierte Betrachtung aus und betont die Verlagerung

auf eine »Privatisierung der Frömmigkeit«, die nicht zwangsläufig mit einem säkularisierenden

Wandel gleichzusetzen ist (von Greyerz: Religion, S. 285); Schlögl: Unglaube, S. 96; Vovelle: Ein-

stellungen, S. 184.

39 Vgl. Fischer: Geschichte, S. 9, 11f.; Fischer: Gottesacker, S. 9; Happe: Entwicklung, S. 179-181.

40 Vgl. Volp, Rainer: Der unverfügbare Tod. Todesanschauungen und Bestattungsrituale zwischen

Aufklärung und Industriekultur, in: Hansjakob Becker/Bernhard Einig/Peter-Otto Ullrich (Hg.): Lit-

urgie im Angesicht des Todes (1987), S. 621-636, hier S. 624.

41 Vgl. ebd., S. 621; Bauer spricht in diesem Kontext von einer »mentalen Epochenscheide zwischen

demMittelalter und der Neuzeit« und stellt dies in den »Zusammenhang eines allgemeinen neu-

zeitlichen Bewußtseinswandels« (Bauer: Tod, S. 4, auch S. 15, 20f.).

42 Vgl. Bahle, Julius: Keine Angst vor dem Sterben. Zur Psychologie des angstfreien und schönen

Sterbens, Hemmenhofen am Bodensee [1974], S. 12f. Bahle erkennt für den Prozess des Sterbens

drei Aspekte an: den religiösen, den körperlichen und den psychologischen Aspekt.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Vorgeschichte

de des (biologischen) Lebens. Eine solche Beschreibung wird schwerlich Gegenstimmen

evozieren. Anders sieht es hingegen aus, wenn es darum geht, die Begriffe Leben, Ster-

ben und Tod zu kategorisieren, umdamit eine präzise Abgrenzung untereinander zu er-

zielen. Ab welchem Stadium der menschlichen Ontogenese wird von Leben gesprochen

und ab welchem Zeitpunkt ist der Tod uneingeschränkt belegbar? Diese Fragestellun-

gen sind heutzutage ebenso aktuell wie amEnde des 18. Jahrhunderts, als die Sicherheit

der damals bekannten Todesmerkmale intensiv im Zuge der Debatte um den Scheintod

nicht nurunterMedizinern, sondernmitEinschränkungen ›gesamtgesellschaftlich‹ dis-

kutiert wurde.43

Im 18. und 19. Jahrhundert wurde der Tod als permanenter Herz-Kreislaufstillstand

definiert.44 Dabei muss berücksichtigt werden, dass die Feststellung des Todes über ei-

nen langen historischen Zeitraum hinweg keineswegs eine genuine Angelegenheit der

Medizin gewesen war. Vielmehr lag diese oftmals in denHänden der religiösen oder an-

derer offizieller Vertreter, das heißt medizinischer Laien.45 Erst ab dem 17. Jahrhundert

wurde es zunehmend üblich, dass Ärzte für die Feststellung des Todes zuständig wur-

den.46 Die Todesdiagnose gegen Ende des 18. Jahrhunderts und über weite Strecken des

19. Jahrhunderts basierte dabei auf Todesmerkmalen, die hinsichtlich ihrer Sicherheit

als unterschiedlich sinnvoll bewertet wurden und zu erheblichen Kontroversen geführt

haben.47 Martin Patak sieht in dem Bemühen, sichere Todeszeichen zu definieren, ei-

nes der primärenmedizinischen Ziele des 18. Jahrhunderts.48 Und noch 1873 konstatier-

43 In diesem Fall kann nur von einer Partizipation der gebildeten Schichten ausgegangen werden.

44 Vgl. Brink, Cornelia: »Ein jeder Mensch stirbt als dann erst, wenn er lange zuvor schon gestorben

zu seyn geschienen hat.« Der Scheintod als Phänomen einer Grenzverschiebung zwischen Leben

und Tod 1750-1810, in: Rolf Wilhelm Brednich/Annette Schneider/Ute Werner (Hg.): Natur – Kul-

tur. Volkskundliche Perspektiven auf Mensch und Umwelt, Münster 2001, S. 469-479, hier S. 470;

Thürnau, Detlef: Der Scheintod, Bonn, Inaug. Diss., 1971, S. 9.

45 Vgl. Schlich: Tod, S. 21f.; Garrigues, H[enry] J[acques]: Der Scheintod. Vortrag gehalten im Deut-

schen Gesellig-Wissenschaftlichen Verein von New York am 15. December 1886, New York 1889,

S. 24; Vogl: Scheintod, S. 94; Knoblauch, Hubert: Der Tod der Moderne, die neue »Kultur des To-

des« und die Sektion, in: Dominik Groß u.a. (Hg.): Tod und toter Körper, S. 189-200, hier S. 191;

Pfeifer: Medizin, S. 42.

46 Vgl. Burkel, Ernst: Über die Verhütung des Scheintodes, München, Inaug. Diss., 1984, S. 7, 69.

47 Das Bemühen, sichere Merkmale des Todes zu definieren, lässt sich bis in die Antike zurückver-

folgen, vgl. Augener: Scheintod, S. 18; Fritsche, Paul: Grenzbereich zwischen Leben und Tod. Kli-

nische, juristische und ethische Probleme, 2. überarb. Aufl., Stuttgart 1979, S. 17f.; Valbel, Horace:

Der Scheintod besiegt durch den Apparat Karnice. Ein Werk der Menschlichkeit von Sr. Excellenz

demGrafenMichael vonKarnice-Karnicki, Kammerherr seinerMajestaet des Kaisers vonRussland.

Der Scheintod überwunden durch den Apparat »Karnice«, Autorisirte [sic!] Uebersetzung aus dem

Französischen, Berlin 1898, S. 17; Kessel, Martina: Die Angst vor dem Scheintod im 18. Jahrhundert.

Körper und Seele zwischen Religion, Magie undWissenschaft, in: Thomas Schlich/Claudia Wiese-

mann (Hg.): Hirntod. Zur Kulturgeschichte der Todesfeststellung, Frankfurt a.M. 2001, S. 126-159,

hier S. 140f.

48 Vgl. Patak: Angst, S. 28; Augener: Scheintod, S. 18; Kessel konstatiert in diesem Kontext eine »fast

obsessive Diskussion über die Unsicherheit der Todeszeichen« (Kessel: Angst, S. 134).

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Erschütterungen 53

te der Mediziner Joseph Kribben resigniert, dass die Suche nach sicheren Todeszeichen

eine »unlösbare Aufgabe des Arztes« sei.49

Die damaligen Todesmerkmale unterschieden sich zum großen Teil nicht von den

heutigen,50 wurden aber anders interpretiert. Als unsichere Kennzeichen wurden ne-

ben fehlendem Puls und Herzschlag auch der Atemstillstand erkannt.51 Zwar konnten

diese Kriterien als Anhaltspunkte einesmöglichen Todes dienen, gänzlich darauf verlas-

sen wollte man sich indes nicht. Als weitere unsichere Hinweise wurden ein erkalteter

Körper, eine deutlicheHautblässe, die Totenstarre oder Leichenflecken herangezogen.52

Als einziges sicheres Zeichenwurdemehrheitlich nur die Verwesung akzeptiert,53 wobei

auch hier die unterschiedlichen Grade der Fäulnis diskutiert wurden, die mit Fehlinter-

pretationen aufgrund bestimmter Krankheitsbilder einhergehen konnten.54 Die Fäul-

nis hatte hingegen den Nachteil, dass sie zeitverzögert einsetzt und ihr Auftreten zu-

dem als gesundheitsschädlich für die Lebenden interpretiert wurde.55 Zugleich stellten

Beerdigungen nur wenige Stunden nach der Todesfeststellung keine Seltenheit im 18.

Jahrhundert dar.56 Dieser Umstand verursachte nach Lesart der damaligen Medizin ei-

neSituation, inderdie voneinemTodesfall Betroffenennicht verlässlichdavonausgehen

49 Kribben, Joseph: Ueber den Scheintod und das Rettungsverfahren bei demselben (Dissertationes

Bonnenses Medicas K-Z), Bonn, Inaug. Diss., 1873, S. 5.

50 Rüve führt an, dass es sich um dieselben Zeichen handelte, die heutzutage jedoch deutlicher her-

ausgearbeitet sind, vgl. Rüve: Scheintod, S. 246f.; als sichere Todesmerkmale werden heutzutage

die Totenstarre, Leichenflecken und die Fäulnis aufgefasst, vgl. Sörries, Reiner: Todeszeichen, in:

Zentralinstitut für Sepulkralkultur Kassel (Hg.): Großes Lexikon, Bd. 3 (2010), S. 451; Vogl: Schein-

tod, S. 108; Wagner: Bedeutung, S. 84f.

51 Vgl. Augener: Scheintod, S. 34f.; Wagner: Bedeutung; Seulen, Joseph Anton: Freymüthige Betrach-

tungen über den Scheintod und der Gefahr lebendig begraben zu werden. Als Anhang hierzu die

auf Veranlassung der königlichenMinisterii, der Geistlichen-, Unterrichts- undMedizinal-Angele-

genheiten, herausgegebene Anweisung zur zweckmäßigen Behandlung und Rettung der Schein-

todten oder durch plötzliche Zufälle verunglückter Personen, Jülich 1839, S. 2.

52 Vgl. Sörries: Todeszeichen, S. 451; Augener: Scheintod, S. 50-52; Nasse, Fr[iedrich]: Die Unterschei-

dung des Scheintodes vom wirklichen Tode; zur Beruhigung über die Gefahr, lebendig begraben

zu werden, Bonn 1841, S. 42; Hufeland, Christoph Wilh[elm]: Ueber die Ungewißheit des Todes

und das einzige untrüglicheMittel, sich von seinerWirklichkeit zu überzeugen und das Lebendig-

begraben unmöglich zu machen; nebst einer Nachricht von der Einrichtung eines Leichenhauses

in Weimar, Neue Auflage, Halle 1824, S. 30.

53 Vgl. Augener: Scheintod, S. 84; trotz des Stellenwertes, den man der Verwesung als Todesmerk-

mal einräumte, erkannten bereits zeitgenössische Mediziner eine optimale Todesfeststellung in

der Kombination mehrerer Todeskennzeichen, vgl. Hufeland: Scheintod, S. 171; Hufeland: Unge-

wißheit (1824), S. 30; Ischebeck, Gerhard: Scheintod, Univ., Diss. Med., Göttingen, 1942, S. 40f.

54 Vgl. Augener: Scheintod, S. 88-91; eine solche Sorge vor Fehlinterpretationen gerade im Kontext

von epidemischen Krankheiten findet sich noch bei Medizinern gegen Ende des 19. Jahrhunderts,

vgl. Garrigues: Scheintod, S. 13; Kribben: Scheintod, S. 12.

55 Vgl. Kribben: Scheintod, S. 16f.; die Verwesungszeit hängtmaßgeblich von Temperatur- und Feuch-

tigkeitseinwirkungen ab, vgl. Wirth, Ingo/Strauch, Hansjürg: Rechtsmedizin. Grundwissen für die

Ermittlungspraxis, 2. neu bearb. Aufl. (Grundlagen. Die Schriftenreihe der »Kriminalistik«, Bd. 43),

Heidelberg 2006, S. 20. So kann bei tendenziell warmen Konditionen die Verwesung bereits nach

zwei Tagen einsetzen (S. 41).

56 So bemängelte der jüdische Berliner Arzt Marcus Herz, dass in der Berliner Jüdischen Gemeinde

die »gewöhnliche […] Wartezeit« bis zur Beerdigung bei vier Stunden liegen würde (Herz, Marcus:

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Vorgeschichte

konnten,dass die Verstorbenen tatsächlich totwaren,wenndie Beerdigung erfolgte.Die

Medizinhistorikerin Margit Augener führt drei Aspekte auf, weshalb die Mediziner des

19. Jahrhunderts die beiden heute als sicher eingestuften Kennzeichen, Totenstarre und

Leichenflecken, nicht als ausreichend anzuerkennen vermochten: Zumeinen bemängelt

sie eine zu ungenaue Beobachtung der Patient*innen, zum anderen die oftmals – aus

heutiger Perspektive – unwissenschaftliche Herangehensweise der Ärzte und nicht zu-

letzt das Fehlen einer einheitlichen medizinischen Ausrichtung.57 Damit werden gene-

relle Mängel innerhalb der medizinischen Befähigung der Todesfeststellung sowie der

ärztlichen Ausbildung und Praxis der damaligen Zeit offenbar, die imDispositiv umden

Scheintod zu einer grundlegenden Verunsicherung großer Teile der Bevölkerung, aber

auch der Ärzteschaft führten.

Zum Wert des toten Körpers und Umgang mit dem Leichnam

Der als adäquat empfundeneUmgangmit dem totenKörper ist unmittelbarmit der Fra-

ge der Todesbestimmung und der Todesdefinition als auchmit weiteren kulturellen Zu-

ordnungen, wie dem Pietätsempfinden, korreliert. Dabei ergeben sich unterschiedlich

relevante Betrachtungsebenen: Zum einen geht es – bezogen auf die Möglichkeit einer

präzisen Bestimmung des jeweiligen Todes –umdie Unsicherheit, obman esmit einem

toten Körper oder einem lebenden Leib zu tun hat.58 In diesem Kontext soll auch die

Vorstellung des vestigium vitae Erwähnung finden, womit die bis ins 18. Jahrhundert be-

stehende Annahme bezeichnet wurde, in dem toten Körper könnte sich noch etwas vom

einstigen Lebenfinden.59 Aus derUnsicherheit bezüglich einer eindeutigen Separierung

zwischen Leben und Tod leitete sich in aller Regel eine veränderte Behandlung des be-

troffenenKörpers ab.60DerKulturwissenschaftlerThomasMachohat für denGegensatz

zwischen der Wahrnehmung des toten Körpers als Gegenstand, dem im eigentlichen

Über die frühe Beerdigung der Juden. An die Herausgeber des hebräischen Sammlers, 2. verb. und

verm. Aufl., Berlin 1788, S. 6).

57 Vgl. Augener: Scheintod, S. 98.

58 Lochner von Hüttenbach weist nach, dass sich der Begriff Leichnam sprachgeschichtlich sowohl

auf den toten als auch auf den lebenden Körper bezog, weshalb sich der Zusatz »toter Leichnam«

etablierte (Lochner vonHüttenbach, Fritz: Die Bezeichnung Leichnam, in: Norbert Stefenelli (Hg.):

Körper, S. 31-33, hier S. 31).

59 Vgl. Stefenelli, Norbert: Eindruck vomLebensende, das nichtmit demEintritt deswirklichen Todes

übereinstimmt. Vorstellungen über verbliebene Rückstände und Spuren des Lebens im Leichnam,

in: Ders. (Hg.): Körper, S. 104-109, hier S. 104). Der Verweis auf die Lebenskraftlehre ChristophWil-

helm Hufelands, die im Folgenden erläutert wird und von besonderer Bedeutung für die Schein-

toddebatte war, ist hier unverkennbar.

60 Auf die Unterscheidung zwischen Körper und Leib kann an dieser Stelle nicht näher eingegangen

werden. Als tiefer gehende Literatur bietet sich an: Fuchs,Thomas: Zwischen Leib und Körper,

in: Martin Hähnel/Marcus Knaup (Hg.): Leib und Leben. Perspektiven für eine neue Kultur der

Körperlichkeit, Darmstadt 2013, S. 82-93, hier S. 82. So unterscheidet Fuchs etymologisch zwi-

schen einem lebendigen Leib und einem totenKörper; über die veränderte Sicht auf den und die

Behandlung des Körpers im Zuge der Säkularisierung empfiehlt sich: Sarasin, Philipp: Die Ra-

tionalisierung des Körpers. Über »ScientificManagement« und »biologische Rationalisierung«,

in:Ders.: Geschichtswissenschaft undDiskursanalyse, Frankfurt a.M.2003,S. 61-99, hier S. 64f.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Erschütterungen 55

Sinne keine Würde gebührt, und als Verbindungsglied zum einstigen Individuum den

Begriff des »Leichenparadoxons« geprägt, bei dem es zu einer »unerklärlichen Verdop-

pelung der Leiche[n]« kommt, indem sie als identisch und gleichsam nicht kongruent

mit den Verstorbenen erkannt werden.61 Einer solchen Duplizierung schreibt Macho ei-

nenAngst erzeugendenCharakter zu,dermit derVorstellung eines lebendenLeichnams

verbunden ist.62 Damit erhält der Leichnam zugleich, trotz seines primären Status als

Sache, einen Symbolwert im Hinblick auf die verstorbene Person.63 Der Symbolcharak-

ter drückt sich als Verweis der Toten als Mitglieder der gesamten Menschheit und dem

Wert des Menschen per se aus und begründet die Einhaltung einer Pietät und Würde

gegenüber dem Leichnam.64 Aus der Anerkennung derWürde leitet sich ein definierter,

kulturell divergierender Umgang mit den Verstorbenen ab. Besondere Relevanz erhält

die Frage nach der Bewertung eines Leichnams im Fall des Scheintoddispositivs. Wur-

den die Verstorbenen als potenziell Scheintote betrachtet, so ergaben sich aus dieser Zu-

ordnung veränderte Handlungsabläufe hinsichtlich des Körpers, aber auch ein anderes

Empfinden der Angehörigen, als wenn der Tod unumstößlich feststand. Die Schwierig-

keit,TodundLebenpräzise voneinander zu scheiden, führte auchdazu,dass der vorgeb-

61 Macho: Todesmetaphern, S. 409; aufgrund der geschilderten Dichotomie zwischen totem Körper

als Sache und als Rückgriff auf das verstorbene Individuum fordertWetz eineDifferenzierung zwi-

schen der Würde des Verstorbenen und der Würde des Leichnams, vgl. Wetz, Franz Josef: Ist die

Würde der Toten antastbar?, in: Gottfried Bogusch/Renate Graf/Thomas Schnalke (Hg.): Auf Leben

und Tod. Beiträge zur Diskussion um die Ausstellung »Körperwelten« (Schriften aus dem Berliner

Medizinhistorischen Museum, Bd. 2), Darmstadt 2003, S. 61-69, hier S. 61, 64f.; eine ähnliche Posi-

tion vertritt Preuß, wenn erWürde gegenüber dem Leichnam in Hinblick auf die Hinterbliebenen

anerkennt, vgl. Preuß, Dirk: Pietät – eine Rekonstruktion in moralphilosophischer Perspektive, in:

Ders./Lara Hönings/Matthias Tade Spranger (Hg.): Facetten der Pietät (ta ethika, Bd. 15), München

2015, S. 141-334, hier S. 200. Er lehnt den Begriff der »Menschenwürde« bei der Leiche ab (S. 220);

Nieder, Ludwig/Schneider, Werner (Hg.): Die Grenzen des menschlichen Lebens. Lebensbeginn

und Lebensende aus sozial- und kulturwissenschaftlicher Sicht – Einleitung, in: Dies. (Hg.): Die

Grenzen des menschlichen Lebens. Lebensbeginn und Lebensende aus sozial- und kulturwissen-

schaftlicher Sicht (Studien zur interdisziplinären Thanatologie, Bd. 10), Hamburg 2007, S. 7-24,

hier S. 10.

62 Vgl. Macho: Todesmetaphern, S. 412f.; der Psychologe Ernst Jentsch (1867-1919) bezieht sich in

seinen Ausführungen über das Unheimliche auf ebenjenen Umstand, dass etwas Totes leben-

dig erscheint oder etwas Lebendiges tot, vgl. Jentsch, Ernst: Zur Psychologie des Unheimlichen,

in: Psychiatrisch-Neurologische Wochenschrift, Nr. 22, 25. August, 1906a, S. [195-198], hier S. 197f.;

Jentsch, Ernst: Zur Psychologie des Unheimlichen, in: Psychiatrisch-NeurologischeWochenschrift,

Nr. 23, 1. September, 1906b, S. [203-205]. Auf den Arbeiten Jentschs aufbauend, konkretisierte

Sigmund Freud den Begriff des Unheimlichen, vgl. Freud, Sigmund: Das Unheimliche (1919), in:

Alexander Mitscherlich/Angela Richards/James Strachey (Hg.): Studienausgabe. Psychologische

Schriften, Bd. IV, 7. Aufl., Frankfurt a.M. 1989, S. 243-274, hier S. 243.

63 Esser nimmt hinsichtlich eines würdevollen Umgangs mit Leichen Bezug auf deren »entschei-

dende identitätsbürgende Eigenschaften« mit dem lebenden Menschen (Esser, Andrea: Leib und

Leichnam als Gegenstand von Achtung und Würde, in: Dominik Groß u.a. (Hg.): Tod und toter

Körper, S. 11-24, hier S. 16); Bärsch, Jürgen: Die katholische Totenliturgie vor der Herausforderung

heutiger pluraler Bestattungskulturen, in: Andreas Merkt (Hg.): Metamorphosen des Todes. Be-

stattungskulturen und Jenseitsvorstellungen im Wandel – Vom alten Ägypten bis zum Friedwald

der Gegenwart (Regensburger Klassikstudien, Bd. 2), Regensburg 2016, S. 207-221, hier S. 213.

64 Vgl. Preuß: Pietät, S. 202f., 205.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Vorgeschichte

lich tote Körper – mit Ausnahme eindeutiger Fälle – als potenziell Lebender behandelt

werdenmusste.65 Dies wiederum führt zu der Frage, wie ein gemäß dieser Lesart ledig-

lich als krank aufgefasster Leib zu therapieren sei, was somit generell als ›gesund‹ und

›krank‹ definiert wurde.

II.2 Medizinische Konzepte des 18. und 19. Jahrhunderts

»Der moderne Mensch kennt offenbar kein höheres Ziel als gesund zu sterben.«66 Mit

diesem humoristischen Bonmot, das dem Komiker und Filmschauspieler Peter Sellers

zugeordnetwird, lässt sich nicht nur der heutige Stellenwert einer gesunden Lebensfüh-

rung auf den Punkt bringen; Ansätze dazufinden sich bereits vor dem 18. Jahrhundert.67

Gegen Ende des 18. Jahrhunderts, als zahlreiche, zum Teil miteinander konkurrierende,

medizinische Theorien kursierten, wurden Forderungen nach einer selbstverantwortli-

chen, gesunden Lebensart vehementer postuliert, um eine Verlängerung des Lebens zu

bewirken.68 Derlei Konzeptionen hatten konkrete Auswirkungen auf die Vorstellungen

von Leben und Tod und spielten im Hinblick auf die Angst vor dem Lebendig-begra-

ben-Werden eine erhebliche Rolle. Im medizinischen Bereich äußerten sich die Verän-

derungen jedoch nicht allein in einem singulären Bemühen, eindeutige Todeskennzei-

chen zu identifizieren, sondernwirkten gleichsamauf dieKonzepte vonGesundheit und

Krankheit ein. Fortan stellte vielerorts nicht mehr die Sorge um die Seele das Hauptau-

genmerk der Beschäftigung dar, sondern wurde abgelöst durch die Konzentration auf

den lebendigen Leib und den toten Körper.69

ZumVerständnisderEntstehungvonLeichenhäusern ist daher eineBetrachtungder

historischen Krankheits- und Gesundheitskonzepte notwendig. Gemäß der damaligen

Interpretation konnte eine gute körperliche Konstitution zur Rettung vor dem Schein-

tod beitragen.70 Mit der Aufklärung wandelte sich gegen Mitte beziehungsweise Ende

des 18. Jahrhunderts auch das Bild von Krankheit und Gesundheit innerhalb der Gesell-

schaft. War man bisher davon ausgegangen, dass der Krankheitszustand einer göttli-

chen Bestrafung gleichkam, betrachtete man die physische und psychische Gesundheit

65 Vgl. Hufeland: Scheintod, S. 152-154.

66 Bachér, Peter: Der weiße Fleck auf der Karte der Leiden, in: Welt am Sonntag, veröffentlicht

am 14.04.2002, https://www.welt.de/print-wams/article602490/Der-weisse-Fleck-auf-der-Kar-

te-der-Leiden.html, Zugriff: 29.11.2018.

67 Vgl. Schipperges, Heinrich: Gesundheit und Gesellschaft. Ein historisch-kritisches Panorama

(Schriften der Mathematisch-Naturwissenschaftlichen Klasse der Heidelberger Akademie der

Wissenschaften, Nr. 12), Heidelberg 2003, S. 63.

68 Vgl. ebd., S. 65f., 73-75.

69 Vgl. Struve, Christian August: Gesundheitslehre; nebst einer faßlichen Anleitung Scheintodte und

verunglückte ins Leben zurückzurufen, und Vorsichtigkeitsregeln zur Verhüthung der gewöhnli-

chen Lebensgefahren. Ein Handbuch für alle Stände, Braunschweig 1800, S. 8f., Pkt. 11.

70 Vgl. Hufeland: Makrobiotik, S. 83.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print


II. Erschütterungen 57

nunmehr verstärkt als Resultat der »richtigen Lebensführung«,71 die durchaus mit dem

Erreichen eines hohen Lebensalters als Zielvorgabe verbunden war.72

Eine solche Absicht war auch von der Säkularisierung geprägt, durch die der all-

mächtige Wille und der reguläre Eingriff Gottes in das menschliche Leben zumindest

infrage gestellt wurden.73 Die Gesundheit des Individuums lag aber nicht nur in der ei-

genen Verantwortung, sondern stellte eine Pflicht gegenüber dem Staat dar.74 Ebenso

erkannte der Staat unter kameralistischen Gesichtspunkten denWert und die Notwen-

digkeit des Schutzes des einzelnen Lebens an.75 Als evident und historisch neu betrach-

tet der Sozialwissenschaftler Gerd Göckenjan die Vorstellung, dass sowohl Krankheit als

auch ein früher Tod selbstverantwortlich vermieden beziehungsweise hinausgezögert

werdenkonnten, soferndie richtige Lebensführung angewandtwurde.76 Einenach eige-

ner Auslegung aufgeklärteMedizin nahmdabei eine konträre Position gegenüber der als

›abergläubisch‹ verfemten Volksfrömmigkeit, aber auch den christlichen Konfessionen,

insbesondere dem Katholizismus, ein, dem eine antiaufklärerische Haltung unterstellt

wurde.77GemäßdiesesneuenDenkenswarGesundheit nichtnurder anzustrebendeZu-

stand, sondern auch der eigentlich reguläre.78 Krankheit entsprach demnach einer Stö-

rung der natürlichen körperlichen Prozesse, die überwunden oder prophylaktisch ver-

mieden werden sollte.

71 Frevert, Ute: Krankheit als politisches Problem 1770-1880 (Kritische Studien zur Geschichtswissen-

schaft, Bd. 62), Göttingen 1984, S. 35; Haag: Frank, S. 31.

72 Vgl. Göckenjan, Gerd: Kurieren und Staat machen. Gesundheit und Medizin in der bürgerlichen

Welt (Neue Folge, Bd. 309), Frankfurt a.M. 1985, S. 62.

73 Vgl. Brink: Mensch, S. 476; obgleich Rehlinghaus die Allmacht Gottes im Verlauf der Aufklärung

schwinden sieht, postuliert sie in diesem Kontext einen Rekurs auf antike Schicksalsvorstellun-

gen, die den Menschen abermals einem Status des Ausgeliefertseins unterwarfen, vgl. Rehling-

haus, Franziska: Der Grenzbereich zwischen Wissen und Glauben: Zur Geschichte des deutschen

Schicksalsbegriffs, in: Archiv für Begriffsgeschichte, Bd. 55 (2013), S. 111-143, hier S. 113, 125f.

74 Vgl. Frevert: Krankheit, S. 31f.; Böhme, Hartmut: Einleitung: Zur Kulturgeschichte der Angst seit

1800, in: Lars Koch (Hg.): Angst, S. 275-282, hier S. 278.

75 Vgl. Haag: Frank, S. 104f.; der Begriff Kameralistik bezieht sich auf staatsökonomische Belangemit

der Zielvorgabe, alle Ursachen von wirtschaftlicher Prosperität auszumachen und zu befördern,

vgl. Tautscher, Anton: Kameralismus, in: Erwin v. Beckenrath u.a. (Hg.): Handwörterbuch der Sozi-

alwissenschaften/zgl. Neuauflage des Handwörterbuchs der Staatswissenschaften, 5. Bd., Stutt-

gart/Tübingen/Göttingen 1956, S. 463-467, hier S. 464; nach unterschiedlichen Lesarten betrachten

die Kameralwissenschaften nicht nur das Vermögen der Bevölkerung oder Staates, sondern auch

die zahlenmäßige Vermehrung der- und desselben, vgl. Lexis, W[ilhelm]: Kameralwissenschaft,

in: J[ohann] Conrad/L[udwig] Elster/W[ilhelm] Lexis/Edg[ar] Loening (Hg.): Handwörterbuch der

Staatswissenschaften, 3. gänzlich umgearb. Aufl., 5. Bd., Jena 1910, S. 751f., hier S. 752.

76 Vgl. Göckenjan: Kurieren, S. 62.

77 Vgl. Boelts: Neigung, S. 161-164. Darüber hinaus wies Boelts darauf hin, dass nicht von einer homo-

genen aufklärerischenMedizin im 18. Jahrhundert gesprochenwerden kann, da diemedizinischen

Ansätze stark unterschiedlich waren (S. 150, Anm. 6); Schott: Nachwort, S. 331-352, hier S. 338.

78 Vgl. Göckenjan: Kurieren, S. 62-66; vergleichbare Ausführungen finden sich bereits bei dem Be-

gründer des sozial wie medizinisch legitimierten Gesundheitssystems im 18. Jahrhundert, Johann

Peter Frank, vgl. Haag: Frank, S. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Vorgeschichte

Die Lebenskraftlehre nach Christoph Wilhelm Hufeland

Ein medizinisches Konzept, das maßgeblichen Einfluss im späten 18. und 19. Jahrhun-

dert bei der Interpretation und Behandlung potenzieller Scheintoter erlangte, war die

von Hufeland propagierte Lebenskraftlehre,79 wobei Lebenskraftkonzepte bereits frü-

her postuliert worden waren.80 Hufeland definierte eine ubiquitäre Lebenskraft, die ur-

sächlich für sämtliche Lebensprozesse war.81 Aufgrund der Tatsache, dass die Lebens-

kraft nicht näher erfasstwerden konnte, schlugHufeland bereits 1795 vor,derenErschei-

nungsformen zu beobachten, um aus den Ergebnissen weitere Erkenntnisse ziehen zu

können.82 AlsCharakteristika der Lebenskraft definierte ermehrereGrundsätze:Die Le-

benskraft ist in der gesamten Natur vorhanden und zeichnet sich durch eine generelle

Reizfähigkeit aus. Daraus resultiert die Befähigung zum Leben.83 Als Kennzeichen der

Lebenskraft erkannteHufeland zudem ihre Fähigkeit an,ungebunden zubestehen,auch

unter Bedingungen, die eine Existenz derselben nicht immer eindeutig erkennen las-

sen.84 Obgleich die Lebenskraft dabei in einem Verhältnis zur Seele steht, die Hufeland

mit »Denkkraft« übersetzte,85 ist siemit der Seele nicht zu verwechseln.Den Begriff der

Seele verwendete Hufeland als Reizimpuls für die Lebenskraft. Daraus folgerte er, dass

Lebenskraft auch dann bestehen könne,wenn keine Denkkraft existiert. In diesemKon-

text verwies er unter anderem auf Föten oder den Zustand der Asphyxie, der an dieser

Stelle als Synonym für den Scheintod verstanden wurde.86 Auf diesen Schlussfolgerun-

gen aufbauend postulierte Hufeland eine Lebenskraft, die dann vorhanden war, wenn

es sich um einen belebten Körper handelte, der eine Reizbefähigung aufwies und den

chemischen und mechanischen Kräften, wie der Verwesung, entzogen war.87 Die Ver-

wesung konnte daher nicht in einem noch vitalen Körper entstehen: »Kein lebendiges

Wesen fault; es gehört immer erst Schwächung oder Vernichtung der Lebenskraft da-

zu, um Fäulnis möglich zu machen. [… K]ein Scheintodter fault«.88 Als nachteilig für

denErhalt der Lebenskraft wurdenKälte, seelische und physische Erschütterungen oder

auch Gifte ausgemacht, während Licht, Wärme, reine Luft und Wasser als befördernd

79 Vgl. Rüve: Scheintod, S. 66, 243.

80 Vgl. Helmholtz, H[ermann]: Das Denken in der Medizin. Rede, gehalten zur Feier des Stiftungsta-

ges der militärärztlichen Bildungs-Anstalten am 2. August 1877, Berlin 1877, S. 17f., GStA PK, MK, I.

HA Rep. 76, VIII B, Nr. 4421, Bl. 216-233. Bemerkenswert ist, dass Hufeland bei Helmholtz keiner-

lei Erwähnung findet; Lohff, Brigitte: Lebenskraft, in: Werner E. Gerabek u.a. (Hg.): Enzyklopädie

Medizingeschichte, Berlin 2005, S. 832.

81 Vgl. Eckart,WolfgangU.: Geschichte derMedizin, 2. komplett überarb. Aufl., Berlin u.a. 1994, S. 185;

Hufeland: Makrobiotik, S. 8.

82 Vgl. Hufeland, Christoph Wilhelm: Ideen über Pathogenie und Einfluss der Lebenskraft auf Ent-

stehung und Form der Krankheiten als Einleitung zu pathologischen Vorlesungen, Jena 1795, S. 48.

83 Vgl. ebd., S. 49f.

84 Vgl. Hufeland: Makrobiotik, S. 9, Pkt. 3.

85 Hufeland: Ideen, S. 50f.

86 Vgl. ebd., S. 50f.; Asphyxie beschreibt eine Störung der Atmung oder einen Atemstillstand, vgl.

Meyn, Andr[eas] Ludw[ig] Adolph: Die Asphyxie, in ihren staatsärztlichen und klinischen Bezie-

hungen, Kiel 1843, S. 16.

87 Vgl. Hufeland: Ideen, S. 52, 54.

88 Hufeland: Makrobiotik, S. 10, Pkt. 6.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Erschütterungen 59

betrachtet wurden.89 Die Dauer eines Lebens hing somit nicht nur von dem grundsätz-

lichen Bestand der Lebenskraft in einem Körper ab, sondern auch von der Lebensfüh-

rung, die im schlechtesten Fall einen starken Verbrauch der Lebenskraft nach sich zie-

hen, aber auch durch Regeneration erneuert werden konnte.90 Dabei besaß die Lebens-

kraft eine selbstheilende Fähigkeit, auf die der behandelnde Mediziner unterstützend

einwirken sollte.91 Dieses Konzept fand insbesondere um die Wende zum 19. Jahrhun-

dert rege Zustimmung.92Mit dem Verweis darauf, dass die Seele lediglich als Reizgeber

für die Lebenskraft fungierte, distanzierte sich Hufeland explizit von Überlegungen des

Mediziners Georg Ernst Stahl (1659-1734), der in seiner Erklärung des Lebens eine Seele

als zentralen Ausgangspunkt aller vitalen Prozesse vorgesehen hatte.93 Dennoch zeigen

sichKontaktzonen zwischender LehreHufelands unddemAnimismuskonzept Stahls.94

Diese finden sich unter anderem in der Beurteilung der zum Scheintod prädisponier-

ten Personengruppen.95 Stahl als auchHufeland postulierten einen starken Einfluss von

Emotionen, wie Zorn, Freude oder Trauer, die auf den Organismus schädigend einwir-

ken konnten.96 Intensive Gemütsregungen wurden durchweg als Scheintod-befördernd

betrachtet.97

Einen weiteren deutlichen Einfluss auf die Lebenskraftlehre Hufelands hatte das

mechanistische Konzept des Halleschen Mediziners Friedrich Hoffmann (1660-1742),

das von divergenten körperlichen »Spannungszuständen« ausging,98 die durch eine

angemessene Mischung der Körperflüssigkeiten reguliert werden konnten. Hoffmanns

Ansatz zeigte sich in der auch von Hufeland propagierten Behandlung der potenziell

scheintoten Patient*innen, indem man die leblosen Körper durch allerlei Reizungen

anzuregen versuchte, ins Leben zurückzukehren. Somit kann in Bezug auf die Sorge

um Scheintote Stahls Konzept als quasi prophylaktisches Instrument begriffen werden,

währendHoffmanns Ansatz als konkretes Behandlungsmittel verstandenwurde, indem

man die potenziellen Scheintoten durch Schneiden, Brennen oder grobem Abbürsten

der Haut zu reizen bemüht war.99

Insbesondere die mechanistische Irritabilitätslehre des britischen Anatomen und

Physiologen Francis Glisson (1597-1677) und des Schweizer Arztes Albrecht von Haller

(1708-1777),100 die eine grundlegende Empfindungsfähigkeit und damit auch Reizbar-

keit von Nerven- beziehungsweise Muskelfasern annahmen,101 hatte maßgeblichen

89 Vgl. ebd., S. 11-13.

90 Vgl. ebd., S. 15.

91 Vgl. Rothschuh, Karl Ed.: Konzepte der Medizin in Vergangenheit und Gegenwart, Stuttgart 1978,

S. 330f.

92 Vgl. Eckart: Geschichte (1994), S. 185.

93 Vgl. ebd., S. 176f.; Hufeland: Ideen, S. 50; Helmholtz: Denken, S. 17f.

94 Vgl. Eckart: Geschichte (1994), S. 179, 184f.

95 Vgl. Hufeland: Scheintod, S. 233.

96 Vgl. Eckart: Geschichte (1994), S. 178; Hufeland: Makrobiotik, S. 11.

97 Vgl. Hufeland: Scheintod, S. 233.

98 Eckart: Geschichte (1994), S. 176f.

99 Vgl. Hufeland: Scheintod, S. 204-221.

100 Vgl. Eckart: Geschichte (1994), S. 179, 181, 184f.

101 Vgl. ebd., S. 181f.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Vorgeschichte

Einfluss auf die Lebenskraftlehre. Unter anderem Hallers Konzept führte um die Mitte

des 18. Jahrhunderts in ganz Europa zu einem durchgreifenden Wandel der medizini-

schen Vorstellungen vom Lebendigen und den dazugehörigen Prozessen.102 Es waren

die gegen Ende des 17. Jahrhunderts aufkommenden mechanistischen Konzepte, die

bemüht waren, in der Physiologie Erklärungen für Krankheitszustände zu finden.103

Auf ihnen basierten die im 18. Jahrhundert entstehenden Lehren vom Vitalismus oder

der Lebenskraft. Vordergründig entscheidendwar hierbei, dass diese Vorstellungen und

ihre anhängenden Gesundheits- und Krankheitskonzepte die lange bestehende Lehre

der Humoralpathologie als dem maßgeblichen medizinischen Konzept von der Antike

bis ins 17. respektive 18. Jahrhundert nicht nur infrage stellten, sondern auf lange Sicht

ablösten.104 Dennoch finden sich auch in den Empfehlungen Hufelands zum Umgang

mit potenziellen Scheintoten noch bis ins 19. Jahrhundert hinein deutliche Verweise auf

die Anwendung humoralpathologischer Praktiken, wie Schröpfen, Aderlass, Abführen

oder Erbrechen.105 Namentlich als Mittel zur Wiedererweckung Scheintoter durch

Reizung wurde im 18. Jahrhundert zunehmend auch die Elektrizität diskutiert, wie der

italienische Arzt Luigi Galvani (1737-1798) und der italienische Physiker Alessandro Volta

(1745-1827) sie bei Experimenten an Froschschenkeln nutzten.106

Obgleich respektive wegen der zahlreichen Neuerungen in der Medizin, die um

die Wende zum 19. Jahrhundert vollzogen wurden, sieht der Mediziner Hans Joachim

Schwanitz die Medizin als solche zu Beginn des 19. Jahrhunderts in einer regelrechten

»Krise«.107 So verschoben sich deren Bedeutungsgehalte zu Gunsten der Naturwissen-

schaften, namentlich der Physik und Chemie, während neue Heilsversprechen durch

102 Vgl. Toellner, Richard: Medizingeschichte als Aufklärungswissenschaft. Beiträge und Reden zur

Geschichte, Theorie und Ethik der Medizin vom 16.-21. Jahrhundert (Worte – Werke – Utopien.

Thesen und Texte Münsterscher Gelehrter, Bd. 18), Berlin 2016, S. 269.

103 Vgl. Eckart, Wolfgang U.: Geschichte, Theorie und Ethik der Medizin, 7. völlig neu bearb. Aufl.,

Berlin/Heidelberg 2013, S. 104.

104 Vgl. Zwingelberg, Tanja: Medizinische Topographien, städtebauliche Entwicklungen und die Ge-

sundheit der Einwohner urbaner Räume im 18. und 19. Jahrhundert, Göttingen, Univ., Diss., 2013,

S. 35f.

105 Vgl. Eckart: Geschichte (1994), S. 47, 60; Rothschuh: Konzepte, S. 194-198; Horn, Wilhelm: Das

Preussische Medicinalwesen. Aus amtlichen Quellen dargestellt, 2. verm. Aufl., 1. Allgemeiner

Theil, Berlin 1863, S. 197f.

106 Vgl. Eckart: Geschichte (2013), S. 152; als Folge solcher Experimente kann Mary Shelleys Roman

Frankenstein von 1818 betrachtet werden, vgl. Shelley, Mary: Frankenstein oder Der moderne Pro-

metheus, übers. v. Ursula vonWiese mit einem Nachwort v. Fritz Güttinger, Zürich 1993; Möhring,

Christa: Eine Geschichte des Blitzableiters. Die Ableitung des Blitzes und die Neuordnung des

Wissens um 1800, Weimar, Bauhaus-Univ., Inaug. Diss., 2005, S. 301-314, https://e-pub.uni-wei-

mar.de/opus4/frontdoor/deliver/index/docId/1374/file/Dissertation_Moehring_pdfa.pdf, Zugriff:

26.01.2019; zur Relevanz der Elektrizität im Zeitalter der Aufklärung vgl. Schott: Nachwort,

S. 339-342.

107 Schwanitz, Hans Joachim: Die Theorie der praktischenMedizin zu Beginn des 19. Jahrhunderts. Ei-

ne historische und wissenschaftstheoretische Untersuchung anhand des »Journal der practischen

Arznykunde undWundarznykunst« von Ch.W.Hufeland (Pahl-RugensteinHochschulschriften Ge-

sellschafts- und Naturwissenschaften 29: Serie Studien zu Theorien und Praxis der Medizin), Köln

1979, S. 116; Rothschuh: Konzepte, S. 420.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Erschütterungen 61

den Mesmerismus oder die Homöopathie als eindeutige Gegenentwürfe dazu ausgege-

ben wurden.108 Ebenfalls bestanden Schwierigkeiten in der konkreten Umsetzung der

neuen medizinischen Erkenntnisse, denn während die Ärzte bei ihrer therapeutischen

Arbeit auf den Wissensstand der Antike rekurrierten, zogen sie in den theoretischen

Fragestellungen zunehmend die Naturwissenschaften zu Rate.109 Dazu passte auch

der Wandel des Arzt-Patient*innen-Verhältnisses und der konkreten Behandlungsum-

setzung. Hatte es noch den gängigen Behandlungsparametern des 18. Jahrhunderts

entsprochen, dass der akademisch ausgebildete Arzt seine Patient*innen weniger nach

Symptomen einer Krankheit untersuchte, sondern eher bemüht gewesen war, die Kran-

ken möglichst gar nicht zu berühren, so wandelte sich um 1800 mit der verstärkten

Akzeptanz der praktisch arbeitenden Ärzte auch die Ansichten über die körperliche

Beschau.110

All diese Unsicherheiten,Neuerungen undKrisenmodi dieMedizin, denKörper und

den Tod betreffend, verursachten Ängste unterschiedlicher Art. Um diese Ängste soll es

im folgenden Kapitel gehen.

II.3 Angst und Furcht im Kontext von Tod und Sterben

Als am 14. August 1956 der Dramatiker Bertolt Brecht in Berlin verstarb, wurde ihm

gemäß einer testamentarischen Verfügung aus dem Jahr 1955, die Herzschlagader ge-

öffnet, um ein Lebendig-begraben-Werden auszuschließen.111 Diese kurze Anekdote

zeugt von einer aus heutigen Sicht anachronistisch erscheinenden Befürchtung verbun-

den mit einem absurd wirkenden Handeln. Angst soll in dieser Untersuchung als eine

der entscheidenden Ursachen zur Errichtung von Leichenhäusern herausgearbeitet

werden. Angst vor dem Lebendig-begraben-Werden, womöglich gar die abergläubische

Variante der Angst vor einer Macht der Scheintoten über die Lebenden, ebenso Angst

vor Epidemien, die sich in Forderungen nach verbesserten hygienischen Lebensverhält-

nissen äußerte. Angst, wohin man schaut. Was jedoch kennzeichnete die Angst, die es

hier zu behandeln gilt?

108 Vgl. Schwanitz: Theorie, S. 116; Mesmerismus und Homöopathie waren stark umstrittene Kon-

zepte, die sich im 18. Jahrhundert herausgebildet haben, vgl. Gerabek, Werner E.: Magnetis-

mus, animalischer, in: Ders. u.a. (Hg.): EnzyklopädieMedizingeschichte, Berlin 2005, S. 882f.; Mül-

ler-Jahncke, Wolf-Dieter: Homöopathie, in: Werner E. Gerabek u.a. (Hg.): Enzyklopädie Medizin-

geschichte, Berlin 2005, S. 611-615; zudem wurde seit geraumer Zeit ein Disput zwischen den An-

hänger*innen des Vitalismus beziehungsweise der Lebenskraftlehre und den Mechanist*innen

ausgetragen, vgl. Wiesing, Urban: Kunst oder Wissenschaft? Konzeptionen der Medizin in der

deutschen Romantik (Medizin und Philosophie. Beiträge aus der Forschung, Bd. 1), Stuttgart/Bad

Cannstatt 1995, S. 45.

109 Vgl. Schwanitz: Theorie, S. 45.

110 Vgl. Noack, Thorsten/Fangerau, Heiner/Vögele, Jörg: Querschnitt Geschichte, Theorie und Ethik

der Medizin, München 2007, S. 33.

111 Vgl. Mittenzwei, Werner: Das Leben des Bertolt Brecht oder Der Umgangmit denWelträtseln, Bd.

2, 3. durchges. Aufl., Berlin/Weimar 1988, S. 656, 663f.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Vorgeschichte

Das Problem der Zuordnung: Emotion, Gefühl, Affekt oder Stimmung?

Die Frage nach einer allgemeingültigen Begriffsbestimmung von Angst verweist auf ei-

nen noch immer ungelösten Diskurs und eine überaus undurchsichtige Definitionssi-

tuation. Emotionen, Gefühle, Affekte, Stimmungen oder Empfindungen stellen nur ei-

ne kurze, bei weitem nicht vollständige, Auswahl jener Begrifflichkeiten dar, die zur Be-

schreibung und Erklärung von Gefühlskategorien herangezogen werden.112 In Anleh-

nung an die Einteilung des Philosophen Heiner Hastedt wird im Folgenden Gefühl als

Oberbegriff über die Untergruppen Emotion, Stimmung, Empfindung, sinnlicheWahr-

nehmung,Wünsche, erkennende Gefühle sowie Gefühlstugenden verwendet.113 Leiden-

schaften, wie Begeisterung, Hass oder Liebe, gelten Hastedt als intensive Gefühle, die

zum Impulsgeber taugen.Emotionen, zu denen Angst, Freude, Trauer oderMelancholie

gehören, werden als »langwellige Grundtönungen der Existenz und der Weltwahrneh-

mung« beschrieben,114 die sich kurzzeitig als Leidenschaftenmanifestieren können und

keinen zwangsläufig körperlichen Kontext aufweisenmüssen.115 Konkret wird Angst als

befähigt betrachtet, lange anzuhalten.116 Hier zeigt sich eindringlich,wie vage diese Ka-

tegorisierungen letztlich sind.Dabeiwird Angst an dieser Stelleweniger als zeitgenössi-

scher Begriff verstanden denn als analytische Kategorie, obgleich er auch wiederholt im

18. und 19. Jahrhundert verwendet wurde.117

Freilich ist es mit der bloßen Festlegung eines Begriffes nicht getan. Damit einher

geht die Frage, welchen Stellenwert Gefühle und Gefühlsäußerungen grundsätzlich in

der zu behandelnden Gesellschaft genossen und welche Gefühle positiv oder negativ

konnotiert beziehungsweise bestimmten gesellschaftlichen Gruppen zugeschrieben

wurden oder vorbehalten waren. Diese Ansätze verweisen bereits darauf, dass Gefühle

112 Zur generellen Problematik einer einheitlichen Klassifizierung von Gefühlen vgl. Aschmann, Bir-

git: Heterogene Gefühle. Beiträge zur Geschichte der Emotionen, in: Neue politische Literatur, Jg.

61 (2016), S. 225-249, hier S. 229; Aschmann, Birgit: VomNutzen undNachteil der Emotionen in der

Geschichte: Eine Einführung, in: Dies. (Hg.): Gefühl und Kalkül. Der Einfluss von Emotionen auf

die Politik des 19. und 20. Jahrhunderts (Historische Mitteilungen, Bd. 62, Sonderdruck), Stuttgart

2005, S. 9-32, hier S. 12.

113 Vgl. Hastedt, Heiner: Gefühle. Philosophische Bemerkungen, Stuttgart 2005, S. 12f.; zur Möglich-

keit weiterer Klassifizierungen vgl. Ciompi, Luc: Die emotionalen Grundlagen des Denkens. Ent-

wurf einer fraktalen Affektlogik, 3. Aufl., Göttingen 2005, S. 66; Merten, Jörg: Einführung in die

Emotionspsychologie, Stuttgart 2003, S. 10f.

114 Hastedt: Gefühle, S. 13f.

115 Eine vergleichbare Einordnung von Angst als Emotion findet sich bei Mees, wenn hier auch die

unterschiedlichen Interpretationen berücksichtigt werden müssen, vgl. Mees, Ulrich: Zum For-

schungsstand der Emotionspsychologie – eine Skizze, in: Rainer Schützeichel (Hg.): Emotionen

und Sozialtheorie. Disziplinäre Ansätze, Frankfurt a.M./New York 2006, S. 104-123, hier S. 104, 108:

Nach Mees stellen Furcht und Angst Emotionen dar, die mit einem Ereignis verbunden sind und

bei denen eine Erwartungshaltung mitschwingt, vgl. ebd., S. 110.

116 Vgl. Siemer,Matthias: Stimmungen, Emotionen und soziale Urteile (EuropäischeHochschulschrif-

ten, Reihe VI Psychologie, Bd. 635), Frankfurt a.M. u.a. 1999, zgl. Berlin, FU, Diss., 1996, S. 35f.; Bul-

ka, Thomas: Stimmung, Emotion, Atmosphäre. Phänomenologische Untersuchungen zur Struktur

der menschlichen Affektivität, Münster 2015, S. 19, 53f., 59-62.

117 Vgl. u.a. Hufeland: Scheintod, S. 25, 78, 178, 227.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Erschütterungen 63

letztlich kulturell geprägt sind und somit auch dem historischenWandel unterliegen.118

Aus diesem Grund müssen die scheinbar eindeutigen historischen Gefühlsbelege, wie

sie hier in Form von Zeitungsartikeln, Briefen oder Ähnlichem verwendet werden, mit

einiger Vorsicht und dem Verständnis nach nicht nur der zeitlichen Distanz, sondern

auch der kulturellen Verschiedenheit beurteilt werden.119 Noch 2011 konstatierten die

Historikerinnen Ute Frevert und Anne Schmidt eine deutliche Ablehnung vieler Histo-

riker*innen, Gefühle als relevante Kategorien in der Geschichte anzunehmen.120 Diese

Tendenz ist hingegen seit geraumer Zeit einem erheblichen Wandel unterworfen, der

die bisher geringe Beschäftigungmit derThematik heute in ihr Gegenteil verkehrt.121

Wenn es an dieser Stelle um eine Bewertung historischer Gefühle hinsichtlich des

Angstphänomens vor dem Lebendig-begraben-Werden geht, so ist gleichsam auch die

generelle Beurteilung von Gefühlen in der damaligen Zeit relevant. Ratio und Emotio-

nalität wurden im 19. Jahrhundert deutlich voneinander getrennt und zum Teil als ein-

ander ausschließend betrachtet.122 Gefühlskontrolle und -disziplinierung erreichten im

19. Jahrhundert ihre Klimax,123 nachdem Wertkategorien des 18. Jahrhunderts im Ge-

118 Vgl. Benthien, Claudia/Fleig, Anne/Kasten, Ingrid: Einleitung, in: Dies. (Hg.): Emotionalität. Zur

Geschichte der Gefühle (Literatur – Kultur – Geschlecht. Studien zur Literatur- und Kulturgeschich-

te, Bd. 16), Köln/Weimar/Wien 2000, S. 7-20, hier S. 8; Koch, Lars: Angst und Moderne, in: Ders.

(Hg.): Angst, S. 5-20, hier S. 5; Altheide, David L.: Creating fear. News and the construction of Cri-

sis (Social problems and social issues), New York 2002, S. 17; Stoessel: Scheintod, S. 130; Frevert:

Vergängliche Gefühle, S. 7, 9, 12; Frevert: Gefühle (2009a), S. 203; Rosenwein:Worrying, S. 842f. Ro-

senwein verweist darauf, dass nicht allein eine jede Kultur oder Gesellschaft eigene Formen von

Emotionen ausformt und darstellt, sondern dass selbst innerhalb einer Gesellschaft unterschiedli-

che Gefühlsmodelle existieren;Meyerwies auf die Problematik eines Vergleichs unterschiedlicher

Kulturen und Epochen hinsichtlich ihrer Gefühlszustände hin, vgl. Meyer: Todesangst, S. 71f.Wenn

an dieser Stelle ein solches Anliegen dennoch versucht wird, so dannmit dem vollen Bewusstsein,

wie problembehaftet dieser Versuch sein muss.

119 Vgl. Benthien/Fleig/Kasten: Einleitung, S. 9; Frevert, Vergängliche Gefühle, S. 12. In diesen Zu-

sammenhang fällt auch die Bewertung von ›negativen‹ Gefühlskonnotationen, wie Angst oder

Scham, als tendenziell demweiblichen Geschlecht zugesprochen, vgl. Benthien/Fleig/Kasten: Ein-

leitung, S. 10. Gleiches gilt für eine vorgeblich natürliche weibliche Irrationalität und herausge-

stellte weibliche Emotionalität, die es ermöglichte, gesellschaftliche Unterscheidungen im Um-

gangmit dembetreffendenGeschlecht zu rechtfertigen, vgl. Scherke, Katharina: AuflösungderDi-

chotomie von Rationalität und Emotionalität? Wissenschaftssoziologische Anmerkungen, in: Sa-

bine Flick/Annabelle Hornung (Hg.): Emotionen in Geschlechterverhältnissen. Affektregulierung

und Gefühlsinszenierung im historischen Wandel, Bielefeld 2009, S. 23-42, hier S. 23, 25; Eckart,

Christel: Zur Einleitung: Die aufklärerische Dynamik der Gefühle, in: Sabine Flick/Annabelle Hor-

nung (Hg.): Emotionen in Geschlechterverhältnissen. Affektregulierung und Gefühlsinszenierung

im historischen Wandel, Bielefeld 2009, S. 9-20, hier S. 10.

120 Vgl. Frevert, Ute/Schmidt, Anne: Geschichte, Emotionen und die Macht der Bilder, in: Geschichte

und Gesellschaft, 37. Jg., H. 1: Geschichte, Emotionen und visuelle Medien (Jan.-Mrz. 2011), S. 5-25,

hier S. 7, 12.

121 Vgl. Aschmann: Heterogene Gefühle, S. 225.

122 Vgl. Scherke: Auflösung, S. 25; heutzutage wird eine strikt voneinander getrennte Gegenüberstel-

lung von Verstand und Gefühl als veraltet betrachtet, vgl. Frevert: Gefühle (2009a), S. 190.

123 Vgl. Benthien/Fleig/Kasten: Einleitung, S. 11; Kessel, Martina: Das Trauma der Affektkontrolle. Zur

Sehnsucht nach Gefühlen im 19. Jahrhundert, in: Claudia Benthien/Anne Fleig/Ingrid Kasten (Hg.):

Emotionalität. Zur Geschichte der Gefühle (Literatur – Kultur – Geschlecht. Studien zur Litera-

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Vorgeschichte

gensatz zumBarock eine neueNatürlichkeit und Empfindsamkeit postuliert hatten und

fortan im persönlichen Gefühl gleichsam der Ausdruck des Individuums zu erkennen

geglaubt wurde.124 Hier zeigte sich im 19. Jahrhundert die Gegensätzlichkeit von For-

derungen nach natürlichen Gefühlen auf der einen Seite und Gefühlsmäßigung auf der

anderen.125 Die Relevanz, die die Romantik mit ihrer Betonung der Emotionalität bei

dieser Entwicklung einnahm, ist nicht zu unterschätzen.126 Ihre Anhänger*innen sorg-

ten sich vor einer allzu starken Ausrichtung auf die Vernunft als alleinigemBewertungs-

maßstab und damit der drohenden Gefahr des Verlustes der Nähe des Individuums zu

sich selbst.127 Die oben ausgeführte Ambiguität hinsichtlich des Gefühlslebens kann als

charakteristisch für das 19. Jahrhundert angesehen werden.128 Damit verbunden ergab

sich eine nicht selten auftretende Gefühlskoppelung, so dassmehrere zum Teil konträre

Emotionen parallel zueinander existieren konnten,wie Angst undHoffnung.129 Konkret

diese Konstellation findet sich auch zahlreich in den Schriften umdie Fürsorge potenzi-

ell Scheintoter oder die Errichtung von Leichenhäusern.130 Zum einen spiegelt sich hier

die Angst wider, einen noch lebenden Menschen begraben zu können, womöglich auch

eine abergläubisch konnotierte Angst vor den Toten, zum anderen ging mit der Vorstel-

lung des Scheintodes eine nicht unerheblicheHoffnung einher, dass die geliebten Ange-

hörigen doch noch zurück ins Leben geholt werden könnten.

Obgleich Angst zu den am intensivsten bearbeiteten Emotionen zählt, liegt bis heute

keine eine allezugehörige Phänomene erfassende Angsttheorie vor.131 Nicht nur liefern

tur- und Kulturgeschichte, Bd. 16), Köln/Weimar/Wien 2000, S. 156-177, hier S. 156; Elias, Norbert:

Wandlungen der Gesellschaft. Entwurf zu einer Theorie der Zivilisation, in: Ders.: Über den Pro-

zess der Zivilisation. Soziogenetische und psychogenetsiche Untersuchungen, Bd. 2, Basel 1939,

S. 371, 394, 411, 421.

124 Vgl. Benthien/Fleig/Kasten: Einleitung, S. 12; Genton, François: Weinende Männer. Zum Wandel

der Empfindsamkeit im 18. Jahrhundert, in: Achim Aurnhammer/Dieter Martin/Robert Seidel

(Hg.): Gefühlskultur in der bürgerlichen Aufklärung, Tübingen 2004, S. 211-226, hier S. 212. Gen-

ton spricht von der Etablierung des empfindsamen Menschenbildes ab 1700 als Reaktion auf die

Vorstellung Hobbes vomMenschen.

125 Vgl. Kessel: Trauma, S. 157.

126 Vgl. Reddy: Navigation, S. 143, 146, 325; Frevert, Ute: Defining Emotions: Concepts and Debats over

Three Centuries, in: Dies. u.a. (Hg.): Emotional Lexicons. Continuity and Change in the Vocabulary

of Feeling 1700-2000, Oxford 2014, S. 1-31, hier S. 14.

127 Vgl. Becker, Patrick: Rationalisierungen des Gefühls – Emotionalisierungen der Vernunft. Zum

Umgang mit Emotionen in der Gegenwartsgesellschaft, in: Helga Mitterbauer/Katharina Scher-

ke (Hg.): Moderne. Kulturwissenschaftliches Jahrbuch 3 (2007): Themenschwerpunkt: Emotionen,

Innsbruck 2007, S. 63-78, hier S. 69; zur Ambivalenz männlicher Gefühlszuschreibungen vgl. Kes-

sel: Trauma, S. 158, 163-165, 167; zur Relevanz der Interaktion von Gefühlen vgl. Schnabel, Annette:

Sind Emotionen rational? Emotionen als Herausforderung für Rational-Choice-Ansätze, in: Rainer

Schützeichel (Hg.): Emotionen und Sozialtheorie. Disziplinäre Ansätze, Frankfurt a.M./New York

2006, S. 175-194, hier S. 181.

128 Vgl. Kessel: Trauma, S. 156f.

129 Vgl. ebd., S. 173; Frevert: Gefühle (2009a), S. 191; Aschmann: Heterogene Gefühle, S. 234.

130 Die Ambivalenz zwischen demWunsch nach der Rettung von Scheintoten und der zum Teil auch

abergläubischen Angst vor ihnen schimmert wiederholt in dem Dispositiv auf, vgl. Patak: Angst,

S. 30, 35f.

131 Vgl. Mayring, Philipp: Klassifikation und Beschreibung einzelner Emotionen: in: Dieter Ulich/

Philipp Mayring (Hg.): Psychologie der Emotionen, 2. überarb. u. erw. Aufl. (Grundriss der Psy-

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Erschütterungen 65

die beteiligten Disziplinen verschiedene Erklärungen zumEntstehen von Angst,132 auch

wird eineDifferenzierung zu verwandten Begriffen,wie Furcht, nicht einheitlich betrie-

ben oder vereinzelt explizit abgelehnt.133 Angst und Furcht werden in der Alltagssprache

sowie oftmals auch in der Forschung synonym verwendet.134 Im Folgenden wird der Be-

griff Angst zur Beschreibung der Hintergründe der Genese von Leichenhäusern favori-

siert, womit der Vielschichtigkeit des Phänomens Rechnung getragen wird. Im Sinne

der philosophischen Interpretationen Søren Kierkegaards (1813-1855) und Martin Hei-

deggers bezieht sich Furcht auf etwas Konkretes, während die Angst auf etwas Unklares

gerichtet ist.135

Angst stellt bei der Betrachtung der Leichenhäuser die maßgebliche Kategorie dar,

war bei weitem aber nicht die einzige Emotion, die in diesem Zusammenhang zum

Tragen kam.136 Desgleichen spielten Pietätsempfindungen, gegebenenfalls Scham oder

Trauer, eine nicht unbedeutende Rolle. Mit der Klassifizierung von Angst als einem

kulturell variablen Phänomen wird deutlich, dass diese nicht nur einen individuellen

Zug aufweist, sondern eine historische und gesellschaftliche Komponente darstellt,

die über den Einzelnen hinauszugehen vermag. Wenn Frevert somit bei der Angst vor

dem Scheintod von einer »zeitgebundenen« Angst spricht,137 so meint sie damit nichts

Geringeres, als dass diese charakteristisch für den Zeitraum vom Ende des 18. bis ins

19. Jahrhundert war und aufgrund der spezifischen damaligen Umstände ausgeprägt

wurde. Damit wird das vorliegende Angstphänomen nicht allein zu einem relevanten

chologie, Bd. 5), Stuttgart 2003, S. 144-190, hier S. 163; Städtler, Thomas: Angst, in: Lexikon der

Psychologie. Wörterbuch, Handbuch, Studienbuch, Stuttgart 2003, S. 39-45, hier S. 39

132 Hier sind u.a. zu nennen: Medizin, Philosophie, Theologie, Anthropologie, Psychiatrie, Psycho-

pathologie, Verhaltensbiologie und Soziologie, vgl.: Thurner, Franz: Angst, in: Uwe Tewes/Klaus

Wildgrube (Hg.): Psychologie-Lexikon, 2. überarb. und erw. Aufl., München/Wien 1999, S. 28-31,

hier S. 28; Wölk: Polarität, S. 11.

133 Vgl. Wölk: Polarität, S. 11.

134 Begemann verweist auf eine synonyme Verwendung beider Begriffe bereits im 18. Jahrhundert.

Ab Mitte des 18. Jahrhunderts tritt hingegen vermehrt eine qualitative Unterscheidung auf, d.h.,

Angstwird als Steigerungsformder Furcht begriffen, vgl. Begemann: Furcht, S. 5; Claessens, Dieter:

Angst, Furcht und gesellschaftlicher Druck – Soziologie als Beruf – Rolle und Verantwortung – Von

der Industrie- zur Energiegesellschaft – Zur Soziologie des Straßenverkehrs – Rationalität revidiert

und andere Aufsätze, Dortmund 1966, S. 88; Mayring u.a.: Klassifikation, S. 163; Klicpera, Christian:

Psychologie der Angst, in: Friedrich Strian (Hg.): Angst. Grundlagen und Klinik. Ein Handbuch zur

Psychiatrie und medizinischen Psychologie, Berlin u.a. 1983, S. 1-42, hier S. 20; Ochsmann betont,

dass die Bedrohungssituation bei der Angst im Gegensatz zur Furcht nicht zwangsläufig größer

sein muss, vgl. Ochsmann, Randolph: Angst vor Sterben und Tod, in: Ulrich Becker/Klaus Feld-

mann/Friedrich Johannsen (Hg.): Sterben und Tod in Europa, Neukirchen-Vlyn 1998, S. 85-93, hier

S. 86.

135 Vgl. Grøn, Arne: Angst bei Søren Kierkegaard. Eine Einführung in seinDenken, Stuttgart 1999, S. 59;

Jaspers, Karl: Allgemeine Psychopathologie, 9. unveränderte Aufl., Berlin/Heidelberg/New York

1973, S. 95; Heidegger, Martin: Sein und Zeit, 15. Aufl., 2. Druck, Tübingen 1984, S. 185f., auch S. 142;

Wölk: Polarität, S. 12.

136 An dieser Stelle sei auf die Kritik verwiesen, singuläre Emotionen historisch aufzuarbeiten, vgl.

Aschmann: Heterogene Gefühle, S. 235.

137 Frevert: Gefühle (2009a), S. 203.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Vorgeschichte

Aspekt der Psychologie oder Philosophie, sondern auch der Kultur- und Geschichtswis-

senschaften, denn die Angst spiegelt hier die Zeit und die Zeit die Angst. Den Begriffen

Angst und Furcht gemeinsam ist die generalisierende negative Konnotation,138 wobei

hierbei keineswegs ein Forschungskonsens vorliegt.139 Sowohl Angst als auch Furcht

werden als das Bewusstsein von Bedrohung und Gefahr für Geist und/oder Leib in-

terpretiert.140 Dabei muss die Bedrohung nicht zwangsläufig real oder konkret sein,

sondern nur als eine solche wahrgenommen werden.141

Angst und Aufklärung

Die Wandelprozesse im Verlauf des 18. Jahrhunderts machten die Menschen schwan-

ken. In revolutionärer Art und Weise wurden neue Vorstellungen dargeboten und ver-

festigt, während altvertraute Sicherheiten verlorengingen. »Eine dreifache Ohnmachts-

erfahrung – der Entzug der Geschichte, des Körpers und des Jenseits – wird zur Angst-

quelle.«142 Angstphänomene waren und sind insbesondere dann gravierend, wenn sie

sich als ›kollektive‹ Angst darstellen und einhergehenmit Sicherheitsdiskursen und For-

derungennach sozialer Kontrolle.143 ImZugeder Aufklärung verloren alte Ängste, insbe-

sondere jene, die zuvor durch Naturerscheinungen ausgelöst wurden, an Bedeutung.144

Aber mit dem Verschwinden dieser auf äußeren Umständen beruhenden Ängste traten

neue, nun tendenziell nach innen gerichtete, Beklemmungen auf.145 Damit erfolgte le-

138 Vgl. u.a. Krohne, Heinz W.: Theorien der Angst, Stuttgart u.a. 1976, S. 8.

139 Vgl. Wölk: Polarität, S. 11.

140 Zur körperlichenManifestation vonAngst vgl. Tunner,Wolfgang: Angst, in: GerdWenninger (Red.):

Lexikon der Psychologie, Bd.1, Heidelberg 2000, S. 82-84, hier S. 82.

141 Vgl. Mayring u.a.: Klassifikation, S. 163; Thurner u.a.: Angst, S. 29; Stephan: Auge, S. 333; zur Vertie-

fung des Angstbegriffes: Fuchs, Thomas/Micali, Stefano: Phänomenologie der Angst, in: Lars Koch:

(Hg.): Angst, S. 51-62.

142 Koch: Angst, S. 5; Bauman betont, dass die Angst am größten ist, wenn sie in diffuser Form auftritt,

vgl. Bauman, Zygmunt: Liquid Fear, 2. Aufl., Cambridge/Malden 2007, S. 2.

143 Unter kollektiver Angst ist an dieser Stelle ein Angstzustand definiert, der große Teile einer Ge-

sellschaft, wenn auch nicht alle, zeitlich parallel erfasst und durch Publikationen oder vergleich-

bare Äußerungen einen mehr oder weniger nachvollziehbaren Ausdruck findet. Dazu passt jener

Ansatz, den der US-amerikanische Soziologe David L. Altheide vertritt: »Fear begins with things

we fear, but over time, with enough repetition and expanded use, it becomes a way of looking at

life.« (Altheide: Fear, S. 3); Delumeau: Angst, S. 38.

144 Vgl. Begemann: Furcht, S. 9.

145 Vgl. ebd., S. 11; Koch: Angst, S. 13; einen weitergehenden Ansatz vertritt der Historiker und Phi-

losoph Theodore Zeldin, wenn er in seinem Zivilisationsbegriff eine immanente Tendenz zum

Angstaufbau unterstellt: »It was civilisation which turned the gently murmuring sea into a dange-

rous abode of demons andmonsters, andwhich prophesied that thewaves and black storm clouds

would soon sweep humanity away« (Zeldin, Theodore: An Intimate History of Humanity, London

1995, S. 172f.). Zeldin führt weiter aus, dass Angst resp. Furcht begründet waren, aber »civilisation

have trained the imagination to transform occasional disaster into a constant nightmare« (Ebd.,

S. 173). Für das hier relevante Angstphänomen ist bedeutsam, dass Erkenntnis eben nicht immer

ausreichte, um eine unbegründete Angst aufzuheben (vgl. ebd., S. 173). Ganz im Gegenteil konnte

ein neuer Wissensstand zum Aufbau zukünftiger Ängste beitragen. Die Entwicklung neuer Ängs-

te erkennt Zeldin vielmehr als Basis eines grundlegenden Lebensgefühls an, indem er unterstellt,

dass Angst zu einem notwendigen Empfinden der eigenen Existenz führt (vgl. ebd., S. 174).

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Erschütterungen 67

diglich eine Verlagerung von Besorgnissen, insbesondere im Bereich des Todes. Ängste,

die konträr zur rationalenHerangehensweise der Aufklärung standen,wie die Angst vor

Gespenstern oder Vampiren,wurden sukzessive abgebaut,während die Sorgen vor dem

Lebendig-begraben-Werdenoder vor Seuchen zunahmen.146Nicht nur dassAngst im 18.

Jahrhundert oftmals als irrational und schädigend für Geist und Körper angesehenwur-

de; für die Bürger*innen, die die Werte der Aufklärung verinnerlicht hatten, mussten

zumindest die irrational begründete Befürchtungen unangemessen erscheinen.147 Des-

halbwurdenAusdrücke vonAngstwährendderAufklärung stark angefeindet.148 Zumei-

nen bestand das aufklärerische Postulat in der Bezwingung von (irrationalem) Denken,

zum anderen war die Aufklärung selbst Auslöser neuer Angstzustände.149 Dabei wur-

de konkret diese Emotion keineswegs nur als negativ und als zu überwinden betrach-

tet. Vielmehr gestand man ihr, sofern sie gemäßigt auftrat, eine sinnvolle Funktion der

Obacht-Wahrung zu. Erst, wenn Angst ausuferte, wurde sie als schädigend bewertet.150

Grundsätzlichwurde ihr ein Stellenwert zuerkannt,dermit derUnterstellung vonUnbe-

herrschtheit undmangelnder Verstandesleistung einherging.151 Und so war es bei allem

Verständnis,dasdie aufgeklärteGesellschaftdes 18. JahrhundertsdenGefühlszuständen

entgegenbrachte, nicht überraschend, wenn »[d]er Fürchtende oder Furchtsame […] ei-

nes der Gegenbilder des guten und nützlichen Bürgers [war]«.152 Dort, wo Furcht oder

Angst entstand, musste sie zumindest kontrolliert, wenn nicht gar aktiv bekämpft wer-

den,153wobei diese jedoch selten inGänzebehobenwerdenkonnteoder aberneueÄngste

evozierte:

»Moderne Angst entsteht aufgrund zweier paralleler Bewusstwerdungsprozesse: Dass

diemoderneWelt zu komplex geworden ist, um sie noch als sinnvolles Ganzes denken

zu können. Unddass alle szientischen, politisch-moralisch oder ästhetisch imprägnier-

ten Narrative, die sich gegen den Veränderungstaumel derModerne kontinuitäts- und

kohärenzstiftend stemmen, einen immer nur vorläufigen und immer prekären Status

inne haben.«154

Der Germanist Christian Begemann geht in diesem Zusammenhang davon aus, dass je

intensiver die Furcht mit ihren real greifbaren Bezügen eliminiert wurde, desto stärker

trat die unbestimmte Angst an ihrer Stelle hervor.155 Der Tod als furchtmachendes Ele-

ment erfuhrgegenEndedes 18. Jahrhunderts eineAusgrenzungundwurdedadurchzum

Angstauslöser.156

146 Vgl. Aufklärung, in: Zentralinstitut für Sepulkralkultur Kassel (Hg.): Großes Lexikon, Bd. 1 (2002),

S. 28f., hier S. 28; Meyer: Todesangst, S. 108.

147 Vgl. Weber: Tod, S. 203.

148 Vgl. Begemann: Furcht, S. 6f.

149 Vgl. ebd., S. 3, 8; Koch: Angst, S. 8.

150 Vgl. Begemann: Furcht, S. 53f.

151 Vgl. ebd., S. 55.

152 Ebd., S. 64.

153 Vgl. ebd., S. 66.

154 Koch: Angst, S. 6.

155 Vgl. Begemann: Furcht, S. 257f.

156 Vgl. Mischke: Umgang, S. 102.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Vorgeschichte

II.4 Die Angst vor dem Lebendig-begraben-Werden scheintoter Personen

Kaum ein Name wird heutzutage in literarischer Hinsicht häufiger im Zusammenhang

mit demBegriff Scheintodangst genannt als der des nordamerikanischen Schriftstellers

Edgar Allan Poe (1809-1849), der in seinemŒuvre wiederholt die Angst vor dem Leben-

dig-begraben-Werden thematisierte.Mustergültig ist dabei seine erstmals 1844 erschie-

nene Novelle The Premature Burial, in der Poe die einzelnen Elemente des Angstphäno-

mens präzise in ihre Bestandteile zergliederte, indem er die Faktoren Dunkelheit, Stille,

Enge, Isolation im Sarg unter der Erde und damit verknüpft den Gegenentwurf des ak-

tiven Lebens an der Erdoberfläche zu einem plastischen Bild ausmalte:

»It may be asserted, without hesitation, that no event is so terribly well adapted to in-

spire the supremeness of bodily and of mental distress, as is burial before death. The

unendurable oppression of the lungs – the stifling fumes from the damp earth – the

clinging to the death garments – the rigid embrace of the narrowhouse – the blackness

of the absolute Night – the silence like a sea that overwhelms – the unseen but palpa-

ble presence of the Conqueror Worm – these things, with the thoughts of the air and

grass above, with memory of dear friends who would fly to save us if but informed of

our fate, and with consciousness that of this fate they can never be informed – that our

hopeless portion is that of the really dead – these considerations, I say, carry into the

heart, which still palpitates, a degree of appalling and intolerable horror from which

the most daring imagination must recoil.«157

Damit verwies Poe bereits auf den eigentlichen Charakter der Angst vor dem Leben-

dig-begraben-Werden, der sich nicht generell als primäre Todesangst identifizieren

lässt, sondern daneben der Sorge und dem Bemühen um die ›richtige‹ Art des Sterbens

eine erhebliche Bedeutung zuweist.158

Wie der Begriff Scheintod bereits durch sein Präfix Schein- andeutet, definiert er

einen Zustand, der nur vorgeblich dem Tod gleicht und somit möglicherweise rever-

sibel ist.159 Mediziner des 18. und 19. Jahrhunderts nahmen hierbei einen veränderten

157 Poe, EdgarAllan: ThePremature Burial, in: Ders.: The complete Tales andPoemsof EdgarAllan Poe,

with an introduction by Hervey Allen, New York 1938, S. 258-268, hier S. 262f. [Herv. i. O.]; Sigmund

Freud verwies ebenfalls auf die Bedeutung Angst erzeugender Konstellation besagter Zustände,

wenn er schreibt: »Von der Einsamkeit, Stille und Dunkelheit können wir nichts anderes sagen, als

daß dies wirklich dieMomente sind, an welche die bei denmeistenMenschen nie ganz erlöschen-

de Kinderangst geknüpft ist.« (Freud: Unheimliche, S. 274). Und Edmund Burke (1729-1797) fass-

te ebenjene Begriffe als »gänzliche Privationen« zusammen, die deshalb eine große Bedeutung

besitzen, da sie schrecklich sind, vgl. Burkes Philosophische Untersuchungen über den Ursprung

unserer Begriffe vom Erhabenen und Schönen, Zweyter Theil, Von den Leidenschaften, die vom

Erhabenen erregt werden, siebenter Abschnitt, nach der fünften Englischen Ausgabe, Riga, 1772,

S. 109.

158 Zur Differenzierung der unterschiedlichen Ängste im Todeskontext vgl. Tugendhat, Ernst: Unsere

Angst vor dem Tod, in: Friedrich Wilhelm Graf/Heinrich Meier (Hg.): Der Tod im Leben. Ein Sym-

posium, 5. Aufl., München 2010, S. 47-62, hier S. 49, 51, 62.

159 Für den Scheintod liegen zahlreiche Synonyme vor, die sich bemühen, den Zustand zu greifen und

gleichsam die Schwierigkeit verdeutlichen, dieses Ziel zu erreichen: »mors dubia«, »mors appa-

rens oder deceptiva« (Bettmann, Abraham: Der Scheintod (Dissertationes Monacenses medicae

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Erschütterungen 69

körperlichen Zustand, eine Phasenverschiebung fort vom Leben hin zum Tod, an.160

Demnach war der scheintote Mensch nicht mehr in Gänze lebendig, aber ebenso wenig

in den unwiederbringlichen Tod übergegangen, sondern befand sich in einer Grauzone

zwischen diesen beiden mehr oder weniger normierten Setzungen. Wie vage diese

Grenzziehungwar, zeigt die 1791 gesetzte Einordnung der Ohnmacht als »geringer Grad

des Scheintodes« durch den Mediziner und Lehrer Ernst Benjamin Gottlieb Heben-

streit (1758-1803).161 Der Scheintod wurde weitestgehend als eine eigenständige Phase

zwischen Leben und Tod begriffen. So heißt es 1808 bei Hufeland:

»Der Tod des Menschen ist keine plötzliche Verwandlung, kein Werk des Augenblicks,

sondern ein stufenweiser Uebergang aus dem Zustande des wirksamen Lebens in den

des gebundnenoder Scheintodes, unddurchdiesen erst in den vollkommnenTod, oder

den totalen Verlust aller Lebenskraft.«162

Und weiter:

»Die Gränzlinie zwischen Leben und Tod scheint bei weitem nicht so bestimmt und

entschieden zu seyn, als man gewöhnlich glaubt und nach den gewöhnlichen Begrif-

fen von Tod und Leben erwarten könnte. Es existirt ein Zustand, der auf keine Weise

Leben, aber eben so wenig Tod genannt werden kann; ein Zustand, in welchem unsre

Sinne nicht nur keine Spur von Leben entdecken können, sondern auch die Lebenskraft

wirklich nicht lebt, und ohneWirksamkeit, ohne Einfluß auf den mit ihr verbundenen

Körper ist.«163

Hufeland differenzierte den Scheintod eingehender, indem er auch für diesen mehre-

re Stadien annahm.164 Die Vorstellung eines phasenweisen Überganges vom Leben in

1839 I, A-I), München, Inaug. Diss., 1839, S. 6, »Pseudothanatos«, »Asphyxie« (Obgleich der Begriff

Asphyxie gelegentlich synonymmit Scheintod verstanden wurde, stellt er doch im Grunde nur ein

Symptom dessen dar, nämlich das Fehlen des Pulses), »Mittelzustand zwischen Leben und Tod«

(Hufeland: Scheintod, S. 170-173), »Zwischentod oder Zwischenzustand« (Ferreres, J[uan] B[autis-

ta] P./Geniesse, J. B.: Der wirkliche Tod und der Scheintod in Beziehung auf die kleinen Sakramen-

te, auf die Häufigkeit der voreiligen Begräbnisse, auf die Mittel zur Wiederbelebung der angeb-

lich Toten und zur Vermeidung der Gefahr des Lebendig Begrabenwerdens. Physiologisch-medizi-

nisch-theologische Studie, Coblenz 1908, S. 90), »Vita latens« (Burkel: Verhütung, S. 42). Auch »Vi-

taminima« und »Vita reducta« wurdenmit dem Terminus gleichgesetzt, obgleich Schmid letztere

hinsichtlich eines Zustandes von reduzierten Lebensprozessen (Vita reducta) und eines Zustandes

von derart stark reduzierten Lebensprozessen, dass der Lebensnachweis nur noch unter Einbezie-

hung sorgsamer Untersuchungen erkennbar ist, differenziert (Schmid: Analyse, S. 36); Scheintod,

in: Zentralinstitut für Sepulkralkultur Kassel (Hg.): Großes Lexikon, Bd. 1 (2002), S. 271.

160 Vgl. Thiery: Unterricht, S. 36; Burkel: Verhütung, S. 42; Flittner, Gottf[ried] Chr[istian]: Schutz und

Rettung in Todesgefahr. Eine Sammlung königlich Preußischer Verordnungen […]. Ein Noth- und

Hülfsbuch für Jedermann, Berlin 1825, S. 84; Hufeland: Ungewißheit (1824), S. 14-16.

161 Hebenstreit, Ernst Benjamin Gottlieb: Lehrsätze der medizinischen Polizeywissenschaft, Leipzig

1791, S. 149, § 275.

162 Hufeland: Scheintod, S. 114; auch: Brinkmann: Beweis, S. 91, § 29.

163 Hufeland: Scheintod, S. 171.

164 Vgl. ebd., S. 170f; eine vergleichbare Vorstellung findet sich auch schon bei Johann Peter Frank, vgl.

Frank: System (1788), S. 674-677.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Vorgeschichte

den Tod entspricht gemäß der Interpretation desHistorikers JeanDelumeau einem ten-

denziell ›archaischen‹ Weltbild, das den Toten eine nach dem scheinbar erfolgten Tod

prolongierte Art von Fortdauer des Lebens zuerkennt und konträr zur Todesvorstellung

als punktuellemEreignis steht.165 Doch scheint dieseDefinition zu kurz gegriffen.Denn

solange der Tod als Ereignis nicht unumstößlich gedeutet werden kann, ist eine siche-

re Klassifizierung des Todes nach Phasenübergängen oder als punktuelles Ereignis fast

unmöglich undmacht sich lediglich an unterschiedlichen Interpretationsansätzen fest,

die abhängig von der jeweiligen Position vollkommen gegensätzlich ausfallen können.

Im ersten Stadium des konstatierten Scheintodes nach Hufeland befanden sich die Be-

troffenen in einemZustandvölligerRegungslosigkeit,dasbedeutet, vorgeblich existierte

wederHerzschlag noch Atemtätigkeit.166 Zwar schien derMensch innerhalb dieses Zeit-

raumes äußerlichwie tot, in seinemInnerenwar jedochdie Lebenskraft noch vorhanden

und die Organe waren durch äußere oder innere Reizungen zur Reaktivierung ihrer Tä-

tigkeit befähigt. Hier sollte eineWiederbelebung noch durchführbar sein (Abb. 1).167

Die zweite Phase des Scheintodes entsprach der ersten dahingehend, dass sich die

Betroffenenäußerlichnicht verändert hatten.Auch fandsichweiterhin,wennauch inak-

tiv, Lebenskraft in ihrem Inneren, doch wurde davon ausgegangen, dass die lebensnot-

wendigen Organe bereits durch Nichtgebrauch derart geschädigt waren, dass eineWie-

derbelebung nicht mehr möglich war.168 Eine eindeutige Differenzierung beider Pha-

senwar lautHufeland durch denMediziner extern nicht zu erbringen,weshalb stets alle

Möglichkeiten der Wiederbelebung ausgeschöpft werden mussten.169 Das dritte Stadi-

umsetztemitderLeichenfäulnis, somitder sicherenErkenntnisdesTodes,ein.Ersthier,

in dem sich durch die Autolyse allmählich zersetzenden Körper, sah Hufeland das voll-

ständige Verschwinden der Lebenskraft.170

Aus kulturanthropologischer Sicht lässt sich diese Phaseneinteilungmit demBegriff

der Schwellenphase als Teil der Übergangsriten nach van Gennep interpretieren.171

165 Vgl. Delumeau: Angst, S. 118.

166 Vgl. Patak: Angst, S. 52.

167 Vgl. Hufeland: Ungewißheit (1824), S. 14f.

168 Vgl. ebd., S. 15f.

169 Vgl. ebd., S. 16.

170 Vgl. ebd.

171 Vgl. van Gennep: Übergangsriten, S. 21; Schomburg-Scherff, Sylvia M.: Nachwort, in: Arnold van

Gennep: Übergangsriten (Les rites de passage), Frankfurt a. M 1986, S. 233-253, hier S. 233.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Erschütterungen 71

Abb. 1 Allegorische Darstellung von derWiederbelebung eines Scheinto-

ten, gezeichnet von Christ[ian] Koeck, gestochen von Ant[on] Karcher, in:

Ackermann, J[akob] F[idelis]: Der Scheintod und das Rettungsverfah-

ren. Ein chimiatrischer Versuch. Frankfurt a.M. 1804.

Staatsbibliothek zu Berlin – Preußischer Kulturbesitz, Signatur Jf6732.

Dieser postulierte für sämtliche zeremoniellen Übergänge im Zusammenhang mit

sozialen oder religiösen Inhalten, die ein Individuumwährend seines Lebens absolviert

– dazu gehören Geburt, Heirat oder Bestattung – ein ubiquitär nachweisbares dreipha-

siges Strukturmodell, bestehend aus einer Trennungs-, Schwellen- und Angliederungs-

phase.172 In der Trennungsphase erfolgt die Ablösung des Individuums von einer zu-

vor eindeutigen sozialen Position innerhalb der gesellschaftlichen Struktur. In der an-

schließenden Schwellenphase finden sich nur wenige Anknüpfungspunkte an den Sta-

172 Vgl. van Gennep: Übergangsriten, S. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Vorgeschichte

tus,der zurückgelassenwurde oder zukünftig angestrebtwird,das heißt, es handelt sich

um eine weitgehende Loslösung normierter Zuschreibungen.173 In der letzten Phase,

die von derWiederangliederung der »Schwellenperson« geprägt ist, wird neuerlich eine

Stabilität erreicht, indem das Individuumwieder einen präzisen gesellschaftlichen Sta-

tus einnimmt.174 Mit den entsprechenden Übergängen verbunden ist jeweils ein Wan-

del der Identität der betroffenen Personen.175 Im vorliegenden Kontext würde die Tren-

nungsphase den Sterbeprozess beschreiben, die anschließende Schwellensituation den

Zustand des Scheintodes, in dem die Betroffenen einen uneindeutigen sozialen Status

erhalten, und die abschließende Angliederungsphase eine erneute Absicherung des zu-

vor unklaren Befundes, der mit einer präzisen Klassifikation des Todes und der damit

einhergehenden Beerdigung oder aber der sichtbarenWiederbelebung seinen Ausdruck

finden würde. Während dieser Schwellenphase mit dem Charakteristikum Scheintod

war der definitive Tod oder das eindeutige Leben von außen betrachtet weder für einen

Laien noch für einen Mediziner sicher und unmittelbar festzustellen und die Gefahr ei-

ner Fehldiagnose vorhanden. Ausgelöst wurde der Scheintod nach damaliger medizini-

scher Lesart durch dieselben Umstände, die einen Tod verursachen konnten: Krankhei-

ten, Unfälle, bestimmte psychische und physische Umstände.176

Abraham Bettmann (1806-1901) legte in seiner medizinischen Dissertation von 1839

eine eher schwammige Erklärung vor, indem er den Zustand des Scheintodes in vier

Ursachenkategorien zusammenfasste: Mangel an Atemluft, Wärme, Wasser und Nah-

rung.177 Eine derart oberflächliche Definition war wenig hilfreich, adäquate Behand-

lungsmittel oder nutzbare Erklärungsversuche vorzubringen. Diese Unsicherheitslage

warweit verbreitet im 19. Jahrhundert. So fasste der Berliner ArztMichael Benedikt Les-

sing (1809-1884) die Situation 1836 lakonisch zusammen: »›Er ist todt‹, sollte stets heißen:

›er scheint todt‹, da bis jetzt ohne Ausnahme alle naturkundigen Aerzte darin überein-

stimmen, daß es nur Ein Kennzeichen des wirklichen Todes gebe, […] nämlich die Ver-

wesung.«178

Bemerkenswert ist hingegen die physiologische Interpretation der Scheintoten.

Nach Hufeland benötigte der Mensch in einem solchen Stadiumweder Nahrungsmittel

noch Atemluft.179 Als Beispiel führte der Mediziner vorgeblich Ertrunkene an, die sich

über einen langen Zeitraum im Wasser befunden hatten, und danach wiederbelebt

173 Die Relevanz von Räumlichkeit und inhaltlicher Differenz der Schwelle wird durch Waldenfels

präzisiert, wenn er davon spricht, dass die »Schwelle […] eine Zwischenzone [darstellt], die zwei

heterogene Bereiche voneinander scheidet, von denen der eine als der eigene und vertraute, der

andere als der fremde und fremdartige markiert ist«. (Waldenfels: Fremdheitsschwellen, S. 16.)

174 Vgl. Turner: Ritual, S, 94; Turner: Liminalität, S. 249.

175 Vgl. Fuchs-Heinritz,Werner: Übergangsriten, in: Ders. u.a. (Hg.): Lexikon zur Soziologie, 5. überarb.

Aufl., Wiesbaden 2011, S. 704; zum Inklusionspotenzial während der Schwellen- und Angliede-

rungsphase vgl. Howarth, Glennys/Leaman, Oliver: Rites of passage, in: Dies. (Hg.): Encyclopedia

of Death and Dying, London/New York 2001, S. 387.

176 Vgl. u.a. Struve, Chr[istian] August: Versuch über die Kunst, Scheintodte zu beleben, und über die

Rettung in schnellen Todesgefahren. Ein tabellarisches Taschenbuch, Hannover 1797, S. 41-44.

177 Vgl. Bettmann: Scheintod, S. 6.

178 Lessing, Michael Benedict: Ueber die Unsicherheit der Erkenntnis des erloschenen Lebens. Nebst

Vorschlägen zur Abhülfe eines dringenden Bedürfnisses für Staat und Familie, Berlin 1836, S. 3.

179 Vgl. Hufeland: Ungewißheit (1824), S. 7f., Anm.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Erschütterungen 73

worden waren. Entscheidender sind aber die Verweise ins Tierreich. Hier diente die

Winterschlaffähigkeit einiger Tierarten mit dem einhergehenden Absenken der Vital-

zeichen als Vergleich für den Scheintod beim Menschen.180 Der Mediziner Gottfried

Christian Flittner (1770-1828) beschrieb den Status 1825 in seinem Noth- und Hülfsbuch

für Jedermann folgendermaßen:

»Scheintod ist ein Zustand, worin die Lebenskraft unterdrückt, gleichsam gebunden

ist und ohne Aeußerung fortklimmt, ein Zustand, worin es aber ungewiß ist, ob der

Rest von Kraft noch vermögend ist, das organische Gesammtleben, ohne Anwendung

künstlicher Mittel, wieder hervorzurufen. Beim Scheintodten fehlen die äußeren Er-

scheinungen des Lebens, aber die innern Bedingungen desselben finden noch statt.

[…] Der Scheintod kann Stunden, Tage, ja Wochen dauern, und die physische Thätig-

keit ohne alles Athemholen dennoch fortdauern.«181

Hufeland drückte sich bei der Angabe einer potenziellen Scheintoddauer deutlich vor-

sichtiger aus und beschränkte sich in seinem 1808 erschienenenWerkDer Scheintod oder

Sammlung der wichtigsten Thatsachen und Bemerkungen darüber darauf, festzustellen, dass

über die zeitliche Spanne des Scheintodes keine Aussagen getroffen werden könne, son-

dern diese von dem individuellen Potenzial an Lebenskraft und der jeweiligen Todesart

abhänge.182 In der 1824 erschienenen Neuauflage seines erstmals 1791 publizierten Bu-

chesUeber dieUngewißheit des Todes unddas einzige untrüglicheMittel, sich von seinerWirklich-

keit zu überzeugen und das Lebendigbegraben unmöglich zumachenbetonte er indes, dass eine

Beerdigungsfrist der Toten von zwei bis vier Tagen wesentlich zu kurz gegriffen sei.183

Grundsätzlich scheint sich die Annahme, dass eine Scheintoddauer vonmindestens drei

bis vier Tagen erwartbar sei, bei vielenMedizinern des 19. Jahrhunderts durchgesetzt zu

haben.184

Ansätze zu vergleichbaren Leitgedanken, bei denenman von einer zeitlich begrenz-

ten inaktiven Lebenskraft ausging, die durch externeMaßnahmenwieder aktiviert wer-

den könnte, bestanden bereits seit dem 17. Jahrhundert,185 doch scheinen erst im 18.

Jahrhundert ausformulierte Konzepte entstanden zu sein, die auf der Basis bestimm-

ter Umstände, in diesem Fall der ausgeprägten Angst vor dem Lebendig-begraben-Wer-

den, populärwurden.Vorgebliche Bestätigung und neuerliche Impulse fand die Vorstel-

lung vom Scheintod und die Angst vor dem Lebendig-begraben-Werden dann,wenn bei

zufälligen oder intendierten Sargöffnungen, zumBeispiel durch Friedhofsverlegungen,

Körperverlagerungen festgestellt wurden. Solche postmortem stattfindenden Prozesse,

die den Körper unter Gaseinwirkung aufblähen und derart zu Positionsverlagerungen

180 Vgl. ebd.

181 Flittner: Schutz, S. 84, 90.

182 Vgl. Hufeland: Scheintod, S. 234.

183 Vgl. Hufeland: Ungewißheit (1824), S. 24.

184 Vgl. z.B. Träger, B.H.: Der homöopathischeHaus- undTierarzt, zunächst für den Landmann. Fünftes

Heftchen. DerHausarzt bei plötzlich eintretendenUnglücksfällen, als: Vergiftungen, Verbrennun-

gen, Scheintod, Ohnmacht, Schlagfluß, Erstickungen, Erfrierungen etc., Nordhausen 1847, S. 51.

185 Vgl. Kessel: Angst, S. 136.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Vorgeschichte

führen können, sind keine Seltenheit,186 wurden indes im 18. und 19. Jahrhundert vie-

lerorts als Indiz eines Nachzehrers,Wiedergängers oder Scheintoten betrachtet.187 Eine

solche Interpretation findet sich selbst noch 1897 bei dem Kammerherrn des russischen

Zaren, Michel de Karnice-Karnicki, dem Erfinder eines sogenannten Rettungsautoma-

ten:188

»Es ist eine Thatsache, dass bei jeder Aufhebung oder Verlegung eines Kirchhofes

menschlicheGebeine in einer Lage gefundenwurden,welche ohne Zweifel den Beweis

ergab, dass der Tod erst nach dem Begräbniss unter den greulichsten Verzerrungen

eingetreten sein konnte.«189

In die gleiche Kategorie gehören sogenannte Sarggeburten, das heißt post mortem

erfolgte Abgänge der Föten, sowie postmortaler Kotabgang oder ›Totenlaute‹, eine Ge-

räuschentwicklung, die während der Totenstarre im Zwerchfell entstehen kann, wenn

die noch im Körper befindliche Luft durch die Stimmritze austritt.190 Einen beinahe

versöhnlichen Begriff vom Scheintod legte 1841 der Professor der Medizin Friedrich

Nasse (1778-1851) vor, als er in demBemühen, durch seine Publikation Furcht zumildern

und grundsätzlich zur Aufklärung beizutragen, den Zustand des Scheintodes als einen

regulären Bestandteil des Lebens deutete, indem er anführte, dass dieser für eine kurze

Zeitdauer bei der Geburt einen natürlichen Zustand darstellte.191 Eine derart gelassene

Sichtweise bei demThema gelang jedoch den wenigsten Beteiligten.

186 Vgl. Herrmann, Bernd u.a.: PrähistorischeAnthropologie. Leitfaden der Feld- und Labormethoden,

Berlin/Heidelberg 1990, S. 5, auch S. 33f.

187 Nachzehrer und Wiedergänger gehörten zur Kategorie der ›gefährlichen‹ Verstorbenen, die Le-

bende aufgrund nicht adäquat eingehaltener Trennungsriten im Kontext der Beerdigung ins Grab

nachholen konnten, vgl. Scribner, Bob:WiewirdmanAussenseiter? Ein- undAusgrenzung im früh-

neuzeitlichenDeutschland, in: Norbert Fischer/Marion Kobelt-Groch (Hg.): Aussenseiter zwischen

Mittelalter und Neuzeit. Festschrift für Hans-Jürgen Goertz zum 60. Geburtstag (Studies in Medi-

eval and Reformation Thought, Bd. LXI), Leiden/New York/Köln 1997, S. 21-46, hier S. 37f.

188 Damit ist ein Sicherheitssarg zur Rettung von Scheintoten gemeint.

189 [de Karnice-Karniki, Michel]: Betrachtungen über Lethargie oder Scheintod und kurze Beschrei-

bung der Patentirten Rettungsmittel »Karnice«, Berlin 1897, S. 4.

190 Vgl. Vogl: Scheintod, S. 53.

191 Vgl. Nasse: Unterscheidung, S. 3f.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Erschütterungen 75

Zum Zeithorizont der Angst vor dem Lebendig-begraben-Werden

Berichte über scheintote Personen gehen bis in die Antike zurück192 und liegen auch für

dasMittelalter vor.193Währenddie Angst vor demLebendig-begraben-Werden aufgrund

ihrer langen Geschichte bisweilen als eine »Urangst« klassifiziert wurde,194 erkennt die

Medizinhistorikerin Gerlind Rüve ein nennenswertes Auftreten erst im 18. Jahrhun-

dert.195 Die Medizinhistorikerin Ingrid Stoessel und ebenso Delumeau beschreiben

einen deutlichen Anstieg der Scheintodangst bereits im 16. Jahrhundert, die sich dann

im 18. Jahrhundert als »spezifische Angst« herauskristallisierte.196 Diese chronologische

Einordnung korreliert weitestgehend mit der Interpretation jener Autor*innen, die

ab der Mitte des 18. Jahrhunderts in Europa den Beginn einer »alle gesellschaftlichen

Schichten erfassenden Hysterie« im Kontext des Scheintodphänomens erkennen.197

Früh zeigte sich daraufhin in Österreich eine gesetzgeberische Resonanz.198 Letztlich

verbreitete sich das Angstphänomen dort, wo die Ideen der Aufklärung umgesetzt

wurden.199 Dies bedeutet auch, dass es in erster Linie eine Angelegenheit der gebildeten

und aufgeklärten Teile der Gesellschaft war. In der Forschung haben sich zwei Lehrmei-

nungen über das chronologische Auftreten der Angst entwickelt: Während eine Lesart

den Höhepunkt für die deutschen Staaten an der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert

192 Vgl. Patak: Angst, S. 5; Ebeling, Otto: Ueber Scheintod. Sind die jetzt geltenden Bestimmungen

über die Leichenschau ausreichend, umderGefahr lebendbegraben zuwerden, vorzubeugen. Vor-

schläge über die eventuelle reichsgesetzliche Regelung zur Vermeidung dieser Gefahr (Erlangen.

Medizinische Dissertationen 1935. A-G), Erlangen, Inaug. Diss., 1934, S. 7; Trusen analysierte wenig

seriös die Bibel nach Scheintodfällen und diagnostizierte seine Funde nach den medizinischen

Maßstäben des 19. Jahrhunderts, vgl. Trusen, J[ohann] P[eter]: Die Sitten, Gebräuche und Krank-

heiten der alten Hebräer, nach der heiligen Schrift historisch und kritisch dargestellt, 2. verm. und

verb. Aufl., Breslau 1853, S. 210-212.

193 Koch glaubt festzustellen, dass die Berichte von Scheintoten im christlichen ›Abendland‹ deutlich

zunehmen und die emotionale Auseinandersetzung stärker ausfiel als in der Antike, wo man sol-

cherlei Ereignisse eher stoisch hinnahm. Erst die christliche Welt soll zur Ausformung der Angst

geführt haben, vgl. Koch: Lebendig begraben, S. 33f.

194 Bondeson: Lebendig begraben; ähnlich argumentiert Haedicke: »Das Problem des Scheintodes ist

uralt, und unausrottbar ist die Furcht, lebendig begraben zu werden.« (Haedicke, Johannes: Über

Scheintod, LebenundTod. EinBeitrag zur Lehre vondemLebenundderWiederbelebung. Zugleich

einer Anleitung bei der Ausbildung von Rettungspersonen und Hebammen, Ober-Schreiberhau

1923, S. 11).

195 Vgl. Rüve: Scheintod, S. 276f.; Haedicke: Scheintod, S. 11.

196 Stoessel: Scheintod, S. 2; vgl. Delumeau: Angst, S. 121.

197 Daxelmüller, Christoph: Scheintod, in: Hessisches LandesmuseumDarmstadt-Volkskundliche Ab-

teilung (Hg.): »De Dod gehört halt zum Lewe.« Der Tod. Zur Geschichte des Umgangs mit Sterben

und Trauer, Darmstadt 2002, S. 68-78, hier S. 69; hierbei sei angemerkt, dass sich das Angstphä-

nomen eben nicht auf alle gesellschaftlichen Schichten erstreckte, sondern explizit den ›bürgerli-

chen‹ Schichten zugeschrieben werden kann.

198 Das Erzherzogtum Österreich hatte bereits Mitte des 18. Jahrhunderts eine Bestattungsfrist von

48 Stunden angeordnet, vgl. Schauenstein, Adolf: Handbuch der öffentlichen Gesundheitspflege

für Österreich. Systematische Darstellung des gesammten Sanitätswesens des österreichischen

Staates, Wien 1863, S. 398f.

199 Vgl. Rüve: Scheintod, S. 69, 281.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Vorgeschichte

mit einem allmählichen Abebben bisMitte des 19. Jahrhunderts konstatiert,200 verlagert

eine andere Auffassung die Hochphase auf die Mitte des 19. Jahrhunderts mit einem

sukzessiven Bedeutungsverlust bis Ende des Jahrhunderts.201

Eine ähnliche Situation wird für das Vereinigte Königreich angenommen, wo die

Klimax der Scheintodangst erst während der viktorianischen Zeit festgestellt werden

kann.202 Hier fand eine intensive Auseinandersetzung im letzten Jahrzehnt des 19. Jahr-

hunderts statt, deren Resultat 1896 die Gründung der London Association for the Pre-

vention of Premature Burial war.203 Anhand der Laienliteratur glaubt Stoessel, feststel-

len zu können, dass die Sorge um die Scheintoten ab Mitte des 19. Jahrhunderts in der

Öffentlichkeit angekommen war.204 Diese späte Datierung ist gegebenenfalls dem Um-

stand geschuldet, dass eine systematische Auswertung alltäglicher Quellen in der Regel

nicht vorgenommenworden ist.ObgleichTaberger 1829dieMöglichkeit des Scheintodes

unzweifelhaft anerkannte, betonte er zugleich, dass die Sorge um das Lebendig-begra-

ben-Werden »nun schon seit einigen Jahren gemäßigteren Ansichten gewichen« sei.205

Hier erstaunt nicht allein der frühe Hinweis auf ein anachronistisches Phänomen, son-

dern Tabergers Formulierung deutet ebenfalls darauf hin, dass bereits Teile der zeit-

genössischen Beobachter*innen die Debatte als emotional überzogen bewertet haben

könnten. Weitgehender Konsens herrscht hingegen über den Beginn des Angstphäno-

mens abderMitte des 18. Jahrhunderts.206 Imausgehenden 19. Jahrhundert beziehungs-

weise frühen 20. Jahrhundert verschwindet die Angst weitestgehend.207 Das Zurücktre-

ten –Rüve klassifiziert dies als »Mentalitätsumbruch«208 –kann unter anderemmit der

Wahrnehmung einer verstärkten medizinischen Kompetenz im Laufe des 19. Jahrhun-

dert begründet werden.209 Dabei ist erwähnenswert, dass es eben nicht eine Optimie-

rung der Methoden zur Todeserkennung war, die die Angst schwinden ließ – diese blei-

ben annäherndgleich –, sondern ein gestiegenesVertrauenderBevölkerung indieKom-

petenz der Ärzteschaft sowie eine verbessertemedizinische Technik und Ausrüstung.210

Ganz imGegenteil kannRüvekeineKorrelationvonneuermedizinischerErkenntnisund

200 Vgl. Rüve: Scheintod, S. 211; Koch: Lebendig begraben, S. 96; als Ausnahme bei der Bewertung des

Zeithorizontes legt Augener in ihrer medizinischen Dissertation bereits für die zweite Hälfte des

18. Jahrhunderts die Hochphase fest, vgl. Augener: Scheintod, S. 92.

201 Vgl. Stoessel: Scheintod, S. 97; Ariès: Studien, S. 513.

202 Vgl. Stoessel: Scheintod, S. 40f.

203 Vgl. Behlmer, George K.: Grave Doubts: Victorian Medicine, Moral Panic, and the Signs of Death,

in: Journal of British Studies, Bd. 42, Nr. 2 (April 2003), S. 206-235, hier S. 207.

204 Vgl. Stoessel: Scheintod, S. 112.

205 Taberger: Scheintod, S. 2, 8; diese Interpretation wird von Rüve unterstützt, die von einem Rück-

gang der thematischen Publikationen bereits in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts ausgeht,

vgl. Rüve: Scheintod, S. 211.

206 Vgl. Patak: Angst, S. 70; Ariès: Studien, S. 504.

207 Vgl. Koch: Lebendig begraben, S. 96, Rüve: Scheintod, S. 268.

208 Rüve: Scheintod, S. 211.

209 Stoessel spricht in diesem Kontext von der Ablösung der Angst durch vermehrte Rationalität, die

durch die Ärzteschaft in die Diskussion eingebracht wurde, vgl. Stoessel: Scheintod, S. 13; Rüve:

Scheintod, S. 212.

210 Vgl. Rüve: Scheintod, S. 212, 244-247.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Erschütterungen 77

der Abnahme der Angst feststellen, da die Publikationen zumThema bereits davor deut-

lich nachließen.211 Die Beschäftigungmit demScheintod setzte sich aber bis weit ins 20.

Jahrhundert hinein fort,wenn es nunmehr auch keine ›gesamtgesellschaftliche‹ Angele-

genheit mehr war.212 Noch 1884 geht Dyrenfurth, Verfasser einerHausapotheke, ausführ-

lich auf den Scheintod undMöglichkeiten derWiederbelebung ein.213 Und der Geheime

Postrat a.D. Rudolf Techen sah sich 1905 zu einemMahnwort zur Vorsicht bei Benutzung der

Leichenhallen und bei Beerdigungen Verstorbener genötigt, in dem er nicht allein eine noch

immer große Furcht vielerMenschen vor demScheintod konstatierte, sondern auch den

inadäquaten Transport der Toten in die Leichenhalle sowie das Nichtvorhandensein von

Wächtern inden Institutionenkritisierte.214ObTechenalsmedizinischerLaie inderDis-

kussion um den Scheintod die Situation angemessen einzuschätzen wusste, soll an die-

ser Stelle ohne Belang bleiben. Es ist jedoch festzuhalten, dass noch im 20. Jahrhundert

die Angelegenheit keineswegs gänzlich aus derÖffentlichkeit verschwundenwar.215 Auf-

trieb erhielt dieThematik neuerlich gegen Ende des 19. Jahrhunderts durch den Diskurs

um die Einführung der Feuerbestattung. Bereits seit Langemwar diesemit der Begrün-

dung gefordert worden, dass dadurch eine weitaus hygienischere Variante als die Erd-

bestattung vollzogenwerden könnte und die rasche Verbrennung der Leiche einen lang-

wierigen Kampf der wieder erwachten Scheintoten im Sarg verhindern würde.216 Wäh-

rend Befürworter*innen die Feuerbestattung euphorisch lobten und nicht müde wur-

den, die Angst vor dem Lebendig-begraben-Werdenmit derThematik zu verknüpfen,217

211 Vgl. ebd., S. 237f.

212 Vgl. Ischebeck: Scheintod; Thürnau: Scheintod; Ebeling: Scheintod; der sog. Herzstich wurde in

Österreich noch bis ins 20. Jahrhundert angewandt, vgl. Daxelmüller: Scheintod, S. 74.

213 Vgl. Dyrenfurth, M.: Hausapotheke. Ein Not- und Hilfsbuch für Familien auf dem Lande und in der

Stadt in dringenden Krankheits- und plötzlichen Unglücksfällen, bei Scheintod und Vergiftungen.

Nebst Anleitung zur häuslichen Krankenpflege, 2. verb. und verm. Aufl., Bielefeld/Leipzig 1884,

S. 95-104.

214 Vgl. Techen, Rudolf: Der Scheintod: ein Mahnwort zur Vorsicht bei Benutzung der Leichenhallen

und bei Beerdigung Verstorbener, insbesondere in Berlin und anderen volkreichen Städten, Berlin

1905, S. 8, 24, 28.

215 Vgl. The Fear of Premature Burial, in: The British Medical Journal, Bd. 1, Nr. 2675 (6. April 1912),

S. 801, https://www.jstor.org/stable/25296720, Zugriff: 22.09.2018.

216 Vgl. Trusen, J[ohann] P[eter]: Die Leichenverbrennung als die geeignetste Art der Todtenbestat-

tung oder Darstellung der verschiedenen Arten und Gebräuche der Todtenbestattung aus älterer

und neuerer Zeit, historisch und kritisch bearbeitet, Breslau 1855, S. 316, 323; exemplarisch hielt

dies der Hamburger Jurist Ferdinand Beneke (1774-1848) bereits am 24. November 1794 in seinem

Tagebuch fest, als er zum Tod der Frau eines Freundes schreibt: »Die Verbrennung der L. würde

die Idee vom Tode weniger unangenehm machen, da alsdann alle die widrigen Vorstell. von den

grunhaften Stuffen der Verwesung wegfielen, andrer großer Vortheile ganz zu verschweigen z.B.

wegen a.) der fürchterl. Todesart Lebendigbegrabener b.) Verpestung der Luft. C.) Asche des verbr.

Körpers alte Völker pp. D.) widrige Art der Ceremonien u.s.w. Versteht sich, daß alsdann eine sol-

che Anstalt in aller Rücks: zweckmässig eingerichtet werden müßte. Vorurtheil, u. Gewohnheit

sind bloß dawider. Wahres Gefühl, u. vernünftige Gründe dafür. Ueberdem: Urnen – Eindruck –

Folgen Vergleichung dieser schnellen, u. jener langsahmschauderhaften Auflösung in der Ursub-

stanz […].« (Ferdinand Beneke [1774-1848]. Die Tagebücher I. 1. Tagebücher 1792 bis 1795, hg. v.

Frank Hatje u.a., Göttingen 2012, S. 288).

217 Vgl. Schian, Martin: Grundriß der praktischen Theologie (Sammlung Töpelmann, 1. Gruppe, Die

Theologie im Abriß, Bd. 6), Gießen 1922, S. 204;Winter, Henning: Die Architektur der Krematorien

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720


78 Vorgeschichte

ergingen sich die Kritiker, wie der Mediziner Adolph Wernher (1809-1883), bisweilen in

beißendem Sarkasmus:

»Aengstliche Gemüther, Frauen, werden von dem Gedanken geplagt, dass sie schein-

tod [sic!] begraben, im Grabe zum Leben wieder erwachen könnten, dass ihr schöner

LeibhässlichemGewürmezumFrassedienen soll, oderwie schwer die Erde auf ihm las-

tenwerde. Sowenig solcheVorstellungen factischbegründet sind, so hörtman sie doch

immer von neuem wiederholen und die Vertheidiger der Leichenverbrennung haben

nicht gesäumt, sich derselben zu bemächtigen, und die Schrecken, wenn der zu früh

Beerdigte hülflos im Grabe wieder erwacht, recht schauerlich auszumalen. DasMittel,

welches sie dagegen empfehlen, die Körper statt zu begraben zu verbrennen, ist zwar

sehr radical, denn der veraschte Körper wird freilich nicht zum Leben erwachen, ob

es aber angenehmer ist, in dem Siemensʼschen Ofen oder im Grabe einen Augenblick

zum Bewusstsein zu kommen, möchte lediglich Geschmackssache sein.«218

Noch 1919 und 1937 finden sich in den Grabakten des Hauptfriedhofs von Frankfurt

a.M. Hinweise darauf, dass vereinzelte Verstorbene vor ihrem Tod ausdrücklich zur

Abwehr des Lebendig-begraben-Werdens angelegte Sicherheitsmaßnahmen gefordert

hatten.219 Es ist bemerkenswert, dass in den 1970er-Jahren die Beschäftigung mit dem

Scheintod in Deutschland neu entflammte. Auch unter Mediziner*innen dieser Zeit

breitete sich eine »gewisse Unsicherheit« aus,220 die in zahlreichen medizinischen

Dissertationen zum Ausdruck kam. Ursache für diese neuerliche Auseinandersetzung

waren aktuelle Fälle, in denen Lebenszeichen nicht festgestellt worden und somit

Fehldiagnosen erfolgt waren.221 Damit lassen sich durchaus Parallelen zwischen der

Angst im 19. Jahrhundert und jener Verunsicherung im letzten Drittel des 20. Jahrhun-

derts feststellen,222 wenn auch keinesfalls von einem vergleichbaren Angstphänomen

gesprochen werden kann.

Dabei darf auch im 19. Jahrhundert nicht von einer generellen zeitlichen Synchro-

nizität der Angst ausgegangen werden. Für Nordamerika kann das Phänomen – ebenso

wie für das Vereinigte Königreich – deutlich länger nachgewiesen werden. Noch für die

1890er-Jahre belegt eine soziologische Studie dort die Angst vor dem Lebendig-begra-

ben-Werden als primäre gesellschaftliche Angst.223 Für die Vereinigten Staaten legt die

im Deutschen Reich 1878-1918 (Kasseler Studien zur Sepulkralkultur), Dettelbach 2001, zgl. Berlin

TU, Univ., Diss., 1998, S. 23.

218 Wernher, A[dolf]: Die Bestattung der Toten in Bezug auf Hygiene, geschichtliche Entwicklung und

gesetzliche Bestimmungen, Giessen 1880, S. 190.

219 Vgl. Erche, Bettina: Der Frankfurter Hauptfriedhof, 1999, S. 25f.

220 Vogl: Scheintod, S. 52.

221 Vgl. ebd., S. 54.

222 Vgl. ebd., S. 89.

223 Vgl. Bourke: Fear, S. 34; Plamper, Jan: Geschichte und Gefühl: Grundlagen der Emotionsgeschich-

te, München 2012, S. 92-95; Garrigues: Scheintod, S. 5; das verzögerte Auftreten der Thematik in

den nordamerikanischen Staaten zeigt sich auch an einer kleinen Notiz, die 1849 in der Zeitschrift

Scientific American erschien, in der die vorgeblich erst kürzlich gemachte Entdeckung des Belgiers

M. Mainple zur Unterscheidung von Toten und Scheintoten anhand von Blasenbildung nach in-

tendierten Verbrennungen auf der Haut eines Schein- nicht jedoch auf der eines Toten angemerkt

wurde, vgl. Guard against Premature Burial, in: Scientific American, Bd. 4, Nr. 44 (21. Juli 1849),

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Erschütterungen 79

Historikerin Joanna Bourke das Ende der Angst erst mit dem Beginn des Ersten Welt-

kriegs fest, ein Umstand, der laut der Autorin nicht einer gewissen Ironie entbehrt, wa-

ren es doch die Bombardements der Schützengräben respektive der Städte der beiden

Weltkriege, die ein tatsächliches Lebendig- begraben-Werden einigen OrtsWirklichkeit

werden ließen.224

Kulturgeschichtlicher Hintergrund der Angst

Zur primären medizinischen Ursache des Angstphänomens gesellten sich kultur-

geschichtliche Gründe. Die Angst vor dem Lebendig-begraben-Werden im 18. und 19.

Jahrhundertwird vonTeilen der Forschung als ein kollektives Phänomenbeschrieben,225

welches allgemein als Resultat der europäischen Aufklärung verstanden wird.226 Sofern

kollektive Ängste lange Zeit anhalten, ohne dass die Gesellschaft ihnen etwas adäquat

entgegenstellen kann,besteht dieGefahr,dass sie eine gesellschaftlicheDestabilisierung

befördern.227 Dieser Aspekt der individuellen und gesellschaftlichen Sicherheit lässt

sich durch die Perspektive einer gesteigertenWertschätzung des menschlichen Lebens,

wie sie seit dem 18. Jahrhundert zu konstatieren ist, ergänzen.228 Diese neue Gefühls-

welt zwang zumHandeln, um die drohende Gefahr abzustellen. Verstärkt wurde dieses

Anliegen ab derMitte des 18. Jahrhunderts durchmedizinische Schriften, die dasThema

Scheintod aufgriffen und damit medizinische Fragestellungen in den Mittelpunkt der

Aufmerksamkeit rückten, die bislang ohne eine zufriedenstellende Erklärung geblie-

ben waren: die Benennung sicherer Todeskennzeichen.229 Als Ausgangspunkt einer

intensiveren Beschäftigung mit der Thematik kann hierbei die Dissertationsschrift des

dänisch-französischen Mediziners Jacques-Bénigne Winslow (1669-1760) mit dem Titel

An mortis incertae signa minus incerta a chirurgicis, quam ab aliis experimentis von 1740 be-

trachtet werden. Zurecht wurde dieser Schrift eine »Katalysatorfunktion« bezüglich der

S. 346, https://www.jstor.org/stable/24930649, Zugriff: 22.09.2018; Erkenntnisse dieser Art wur-

den in Europa bereits gegen Ende des 18. Jahrhunderts als Lebensprobe bei potenziellen Schein-

toten angemahnt.

224 Vgl. Bourke: Fear, S. 37.

225 Vgl. Briese, Olaf: Angst in den Zeiten der Cholera. Über kulturelle Ursprünge des Bakteriums. Seu-

chen-Cordon I, Berlin 2003a, S. 181.

226 Vgl. Patak: Angst, S. 71; Rüve: Scheintod, S. 293; Aufklärung, in: Zentralinstitut für Sepulkralkultur

Kassel (Hg.): Großes Lexikon, Bd. 1 (2002), S. 28; Daxelmüller spricht im Kontext der Angst vor dem

Scheintod von einem »kollektiven Trauma«, das die »Kultur des Todes« seit dem 18. Jahrhundert

stark wandelte (Daxelmüller: Scheintod, S. 72); Briese: Angst (2003a), S. 181.

227 Vgl. Delumeau: Angst, S. 39; die Frage, wie eine Angst zu einer kollektiven Angst werden kann, ist

schwer zu beantworten. Der Psychologe Werner D. Fröhlich verweist auf das gängige Erklärungs-

muster der »Angst nach dem Dampfkesselprinzip«, wonach Krisen unterschiedlicher Art einen

Druck auf die Individuen einer Gesellschaft aufbauen können, und, sofern der Druck zu hoch an-

steigt, ohne einen angemessenenAusgleich zufinden, sich diese als Angst,Wut oder Verzweiflung

nach innen wenden können (Fröhlich,Werner D.: Angst. Gefahrensignale und ihre psychologische

Bedeutung, Nördlingen 1982, S. 29). Hingegen erscheint Fröhlich diese Erklärung zu oberflächlich,

da der gesellschaftliche Diskurs eines Problems noch keinenHinweis auf eine Angst zu liefern ver-

mag (Ebd., S. 29f.)

228 Vgl. Patak: Angst, S. 37-39.

229 Vgl. Augener: Scheintod, S. 17-19.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649


80 Vorgeschichte

betreffenden Angst zugestanden.230 Wobei die Abhandlung erst dann dieses Potenzial

entfalten konnte, nachdem sie 1742 durch den französischen Arzt Jacques-Jean Bruhier

dʼAblaincourt (1685-1756) aus dem Lateinischen ins Französische übersetzt und durch

zahlreiche vorgebliche Fallbeispiele von Scheintod ergänzt worden war.231 Danach trat

das Werk einen regelrechten publizistischen Siegeszug an und wurde rasch in anderen

europäischen Ländern populär.232 Bis dahin jedoch, das heißt bis zur Mitte des 18.

Jahrhunderts, scheint sich eine tiefergehende Beschäftigung mit dem Scheintod weder

in den medizinischen Schriften niedergeschlagen zu haben noch ein viel diskutiertes

Thema in der Öffentlichkeit gewesen zu sein.233 Die Anthropologin Cornelia Brink er-

klärt den Erfolg des Buches damit, dass bis dahin der Herz- und Atemstillstand als ein

anerkanntes Todesmerkmal geführt wurde und Bruhier durch seine Darstellung des

Scheintodes eine »Ausnahmesituation« zu einemmehr oder weniger regulären Vorgang

erhoben hatte,234 der jedes Mitglied der Gesellschaft betreffen konnte. Legenden von

angeblichen Scheintodfällen, wie Bruhier sie in das Werk integrierte, hatte es zuvor

bereits vielfach gegeben, aber erst jetzt erhielten sie einen seriösen Anstrich.235 Dazu

kam eine stark emotionalisierte Sprache, die das Grauen in allen Facetten beschrieb und

Beklemmungen zu schüren vermochte. Damit wandelte sich das Außergewöhnliche,

Seltsame, vielleicht garWunderhafte zu einem Grauen.236

Es bleibt zu konstatieren, dass ein einflussreicher Teil der gebildeten Gesellschaft,

derdasScheintoddispositivmaßgeblichprägte, spezifischeGefühlszuschreibungenund

Handlungsvorgaben festlegte, die im Umgangmit den potenziellen Verstorbenen ange-

messen waren und von einer hohen moralischen Gesinnung und aufgeklärtem Denken

zeugen sollten.237 Denjenigen, die die Sorge umdie Scheintoten nicht teilten,wurdeGe-

fühlskälte, Dummheit oder fatale Ignoranz unterstellt.238 Ob in diesem Kontext von ei-

ner emotional community nach Rosenwein gesprochen werden kann oder aber bereits ein

emotional regimevorliegt,239muss imVerlauf der vorliegendenArbeit erschlossenwerden.

Das Dispositiv um den Scheintod war aufgrund der spezifischenmedizinischen Ur-

sachen der Angst anfänglich eine Angelegenheit der Ärzte.240 Erst später wurde die Pro-

blemstellungdurchdieÖffentlichkeit aufgegriffen. ImVerlauf des 19. Jahrhundertswan-

230 Kessel: Angst, S. 136.

231 Vgl. Bruhier, Jacques-Jean: Abhandlung von der Ungewißheit der Kennzeichen des Todes und dem

Misbrauche, der mit übereilten Beerdigungen und Einbalsamierungen vorgeht, übers. und mit

Anmerkungen und Zusätzen vermehert hg. v. Johann Gottfried Jancke, Leipzig/Copenhagen 1754;

Ariès: Studien, S. 511f.; Stoessel: Scheintod, S. 35.

232 Vgl. Kessel: Angst, S. 136.

233 Vgl. Stoessel: Scheintod, S. 30.

234 Brink: Mensch, S. 470-472.

235 Vgl. Augener: Scheintod, S. 2; Stoessel: Scheintod, S. 48f.

236 Vgl. Augener: Scheintod, S. 23, Patak: Angst, S. 35.

237 Vgl. Lessing: Unsicherheit, S. 2; Localverein für das Wohl der arbeitenden Klassen an Mag., 23. Ja-

nuar 1850, LAB, MAG-K, A Rep. 004, Nr. 61, Bl. 233f.

238 Vgl. Kempner: Denkschrift (1851), S. 5.

239 Vgl. Rosenwein: Worrying, S. 842; Rosenwein: Communities, S. 24; Plamper, Jan u.a.: The History

of Emotions: An Interview with William Reddy, Barbara Rosenwein, and Peter Stearns, in: History

and Theory, Bd. 49, Nr. 2 (Mai 2010), S. 237-265, hier S. 252.

240 Vgl. Rüve: Scheintod, S. 34.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Erschütterungen 81

delte sich das Phänomen von einer sozialen zu einer pathologischenKategorie. 1891wur-

de Taphophobie, die Angst vor dem Lebendig-begraben-Werden, als psychoanalytischer

Fachbegriff durch den italienischen Arzt Enrico Morselli (1852-1929) eingeführt, der die

Angst als Paranoia rudimentaria derThanatophobie, das heißt der Angst vor dem Tod, un-

terordnete, und sie als Angst- und Zwangsstörung interpretierte.241

Im Grunde handelte es sich bei dem hier zu behandelnden Phänomen um zwei un-

terschiedliche Ängste, die oftmals nicht nur synonym betrachtet werden, sondern auch

– und dies macht die Angelegenheit bisweilen unübersichtlich – ineinanderfließen.

Zum einen betrifft dies die Angst vor dem Lebendig-begraben-Werden, zum anderen

die Angst vor dem Scheintod, präziser vor der potenziellen Macht der Scheintoten

über die Lebenden. Während erstere Variante als ein rational begründbares Phänomen

erfasst werden kann,242 basiert die zweite auf irrationalem Aberglauben.243 Das Angst-

phänomen, das im Folgenden zum Ausdruck kommt, stellt sich in der Regel als rational

kategorisierbare Angst vor dem Lebendig-begraben-Werden dar. Diese bezog sich auf

die Gefahr, dass ein Mensch, dem der Tod attestiert wurde, da seine Lebenszeichen

nicht erkannt worden waren, scheintot begraben werden und daraufhin unter der Erde

in seinem Sarg erwachen könnte, um dort einen langsamen, einsamen und beängs-

tigenden Tod zu sterben. Diese Angst thematisierte somit explizit nicht rachsüchtige

Wiedergänger oder Nachzehrer, sondern die Rettung lebender Menschen. Stets ist es

das Szenario des Wiedererwachens im Sarg, das als unerträglich wahrgenommen wur-

de. Besonders plastisch beschreibt dies Flittner 1825. Vergleichbar ist diese Textpassage

mit zahlreichen Zeitungsartikeln und Schriften, die im 19. Jahrhundert zum Dispositiv

um die Bedrohung durch das Lebendig-begraben-Werden beigetragen haben:

»Keiner von uns, dürfenwir dreist annehmen, ist bei der gewöhnlichen Behandlung vor

diesem Schicksale sicher, die Möglichkeit schon muß uns in solchem Falle für Wahr-

scheinlichkeit gelten, und es versuche jeder, sich auf sein Todbette hinzudenken und

diese schreckliche Aussicht dazu, sich an die Leiche seiner Gattin, seines Kindes zu ver-

setzen, die man ihm noch lange vor der gewissen Ueberzeugung ihres Todes entreißt,

in einen engen Sarg vernagelt, und vielleicht noch lebend, vielleicht noch hörend, in

die schauerlicheNacht desGrabes versenkt! Kannman sichs ohneGrausendenken?«244

Diese Schreckensvision wurde noch 1855 durch den Mediziner Johann Peter Tru-

sen (1797-1857) mit drastischen Worten ausgemalt: »Das Wiedererwachen im Sarge

muss fürwahr ein noch schrecklicheres Schicksal sein, als die qualvollste Hinrichtung!

Wiedererwachen im Sarge! – Wieder erwachen, sechs Schuh tief unter der Erde in

Finsterniss und zur Verzweiflung!«245 Unter dieser Prämisse wird nachvollziehbar,

241 Vgl. ebd., S. 263, 265; Vogl: Scheintod, S. 3.

242 Zur Auseinandersetzung über eine vorgebliche Rationalität oder Irrationalität von Gefühlen vgl.

Aschmann: Nutzen, S. 10.

243 Vgl. Geiger, [Paul]: Scheintot, in: Handwörterbuch des Deutschen Aberglaubens, hg. unter beson-

derer Mitwirkung von E. Hoffmann-Krayer und Mitarbeit zahlreicher Fachgenossen von Hanns

Bächtold-Stäubli, Bd. VII (Handwörterbücher zur Deutschen Volkskunde, Abt. I, Aberglaube), Ber-

lin 1935/36, S. 1027.

244 Flittner: Schutz, S. 108.

245 Trusen: Leichenverbrennung, S. 132.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Vorgeschichte

wenn als Schutzmaßnahme vor einem solchen Wiedererwachen das bewusste ›Töten‹

eines Scheintoten in Form eines Herzstichs, dem Begraben in einem offenen Sarg –

und später durch die Feuerbestattung – nicht nur diskutiert, sondern als angstlösende

Möglichkeit ernsthaft in Betracht gezogen und bisweilen testamentarisch angeordnet

wurde.246

Im Gegensatz zur oben ausgeführten Angst vor dem Lebendig-begraben-Werden,

basierte die Angst vor Scheintoten auf abergläubischen Vorstellungen und wurde insbe-

sondere hinsichtlich der Behandlung von (Schein-)Toten kritisiert.247 Patak betrachtet

die mystizistische Vorstellung in Bezug auf den Scheintod bis ins 18. Jahrhundert hin-

ein für unterdrückt.Mit der dann aufbrechendenAngst konnte diese Verdrängung nicht

länger aufrechterhalten werden.248 Dabei besaßen Scheintote in den »Volkslegenden«

einen vergleichbar schlechten Status wie Wiedergänger.249 Vampire, Nachzehrer oder

Wiedergänger hatten nach dieser Lesart Macht über die Lebenden, indem sie fähig wa-

ren, bei unangemessener Behandlung durch dieselben, die Lebenden zu schädigen. Ein

angemessenes Prozedere bei der Bestattung und im Umgang mit den Toten war daher

besonders angeraten, um eine strafende Reaktion der Toten abzuwenden. Die Einhal-

tung der tradierten Ordnung gewährten eine adäquate Behandlung der Toten und eine

EindämmungderAngst bei den Lebenden.250Währenddie Sorge umdie Scheintotende-

ren grundsätzliche Rettung vor dem grausamen Tod beinhaltete, zeigt sich in der Angst

vor denScheintotendie Sorge umdas eigene Leben,dermit bestimmtenRitualen begeg-

net werdenmusste.251MedizinerwieHufeland die sich vehement für die Errichtung von

Leichenhäusern einsetzten, warnten eindringlich vor abergläubischen Verhaltensmaß-

nahmen, deren Praktiken einen Scheintoten womöglich erst in den tatsächlichen Tod

zu befördern verstanden.252 Zu diesen Praktiken gehörte, dass man der vermeintlichen

Leiche das Kopfkissen entzog, ihr den Mund zuband, sie aus dem warmen Bett nahm

und auf den kalten Boden oder aber auf ein Leichenbrett legte.253 Der Aberglaube könn-

te einGrund fürdie langeAblehnungderLeichenhäuser insbesonderedurchungebildete

Teile der Bevölkerung gewesen sein, denn es waren eben jene körperlichen Auffälligkei-

ten,wie einenicht einsetzendeLeichenstarre oderunvermittelteGeräusche,dieÄrzte als

Hinweise des noch vorhandenen Lebens betrachteten,während sie von dem abergläubi-

schen Teil der Bevölkerung als Bedrohung für das eigene Leben interpretiert wurden.254

246 So verfügte der österreichische Arzt und Schriftsteller Arthur Schnitzler (1862-1931) 1912, denHerz-

stich nach seinem Tode durchzuführen, vgl. Lindken, Hans-Ulrich: Arthur Schnitzler. Aspekte und

Akzente.Materialien zu Leben undWerk (EuropäischeHochschulschriften, Reihe I, Deutsche Spra-

che und Literatur, Bd. 754), Frankfurt a.M. 1984, masch. geschr., S. 420.

247 Vgl. Hufeland: Scheintod, S. 104, 280-282.

248 Vgl. Patak: Angst, S. 30, 35f.

249 Vgl. Kessel: Angst, S. 151; Rüve spricht gar von einer z.T. erfolgten Gleichsetzung der beiden Begriff-

lichkeiten, vgl. Rüve: Scheintod, S. 257.

250 Vgl. Lindig: Tod, S. 71.

251 Vgl. Kessel: Angst, S. 155.

252 Vgl. Hufeland: Makrobiotik, S. 306.

253 Vgl. Trusen: Leichenverbrennung, S. 136f.

254 Vgl. Kessel: Angst, S. 156; Boelts: Neigung.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Erschütterungen 83

Spätestens ab der Mitte des 19. Jahrhunderts kam es im Zuge der Aufwertung der ratio-

nalenMedizin zu einer Umdeutung der Angst als einem reinen Volksaberglaube.255

Maßnahmen im Umgang mit der vermeintlichen Leiche

Vergleichbar problematisch wie bei der sicheren Erkenntnis des Todes stand es mit der

medizinischenAusrüstung im 18.undAnfangdes 19. Jahrhunderts.DasStethoskopwur-

de erst 1816 erfunden,256 sodass über einen langen Zeitraum andere medizinische Op-

tionen zur Feststellung von Lebenszeichen und Behandlungsmaßnahmen herangezo-

gen werden mussten. Vier Aspekte setzten sich im Laufe der Zeit als Wiederbelebungs-

maßnahmen durch: Wärmezufuhr, Beatmung, Reizung sowie die Entleerung des Kör-

pers.257 Sogenannte Lebensproben sollten die bestehenden Lücken bei der Todeserken-

nung durch aktives ›Arbeiten‹ amKörper schließen.Unter demOberbegriff »Lebenspro-

ben«wurdenunterschiedlicheAnsätze subsumiert,die sowohldieFeststellungdesTodes

als auch die potenzielleWiederbelebungmöglichmachen sollten.258 So sahen Atempro-

ben die Prüfung der Atemtätigkeit durch einen Spiegel vor, den man den Bewusstlosen

vor den Mund hielt. Beschlug dieser, war der Tod widerlegt. Auch ein gefülltes Wasser-

glas auf dem Brustkorb vermochte im besten Fall durch die Erschütterung der Wasser-

oberfläche den Nachweis von Leben zu erbringen.259 Die Reizproben waren bisweilen

wesentlich brachialer: Hier ging es um die Stimulanz der Betroffenen mit tendenziell

unangenehmenMitteln.260 So wurde die Irritation des Gehörs durch Schreien empfoh-

len.261 Ebensowar dasAuspeitschenderHaut,die Einreibungdes Zahnfleischesmit Salz

oder Pfeffer sowie Verbrennungen legitim.262 Chirurgische Lebensproben konnten das

Öffnen der Schlagader beinhalten,263 nutzten aber auch die Elektrizität, umMuskelkon-

255 Vgl. Rüve: Scheintod, S. 212.

256 Vgl. Pfeifer: Medizin, S. 42; Wenzel, Manfred: Medizingeschichtliches aus Alt-Weimar. Darstellun-

gen und Dokumente, Wetzlar 1996, S. 82.

257 Vgl. Patak: Angst, S. 15.

258 Vgl. Instruction für die Prediger nach welcher sie die Glieder der Gemeinde über die Kennzeichen

des wirklich erfolgten Todes zu belehren haben, damit kein lebender Mensch begraben werde;

nebst einigen Vorschlägen, wie in jeder Landgemeinde das unumgänglich nöthige längere Auf-

bewahren der Leichenmöglich zumachen ist. Und wenn auch unter Tausenden nur Einer gerettet

würde!, gez. Königl. Preuß. Ober-Collegium sanitatis (OCs), 31. Oktober 1794, Druck, LAB, MAG-K,

A Rep. 004, Nr. 60, Bl. 1a-1c, hier Bl. 1c.

259 Diese Lebensproben werden noch 1873 von dem Mediziner Kribben empfohlen, vgl. Kribben:

Scheintod, S. 10. Kribben kommt ebenso wie seine medizinischen Vorgänger zu dem Ergebnis,

dass das einzige sichere Todeskennzeichen die Verwesung sei (S. 16).

260 Der praktische Arzt Dr. Albert konstatierte nach zahlreichen Versuchen, dass die Beatmung ei-

nes Scheintoten zwar zu den wirksamsten Mitteln im Bemühen eines Wiedererwachens gehört,

dass zugleich der Gebrauch eines Blasebalgs, der durchaus üblich gewesen zu sein scheint, nicht

hilfreich ist, sondern eher zu Schäden führte, vgl. Dr. Albert: Ueber das Lufteinblasen bei Schein-

todten, in: Zeitschrift für die Staatsarzneikunde, 12. Jg., 23. Bd., 2. Vierteljahreheft, Erlangen 1832,

S. 279-300, hier S. 279, 281f.

261 Vgl. Augener: Scheintod, S. 66.

262 Vgl. ebd., S. 62-71.

263 Vgl. ebd., S. 71.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Vorgeschichte

traktionenauszulösen.264Obgleichdie LebensprobenaufdenerstenBlick einenbrachia-

len Eindruck vermitteln und nur wenigmit der Vorstellung von angemessener Fürsorge

gemein zu haben scheinen,wurden sie als adäquateMöglichkeit des behandelnden Arz-

tes verstanden, seine Patient*innen zu retten,unddaher auch vonhumanistisch gesinn-

tenMedizinernwieHufeland angeraten.265DieAnwendungder Lebensproben standda-

bei keineswegs im Widerspruch zur Kritik an einer allzu groben Behandlung von Ver-

storbenen.Zunehmendwurde aber einhumanererUmgangmit Patient*inneneingefor-

dert,266 der bei der Unsicherheit der Todesfeststellung auch die Toten miteinschloss.267

Als »Rettungsmittel« von Scheintoten empfahl auch Hufeland das Abreiben undWarm-

halten des Leibes, Bäder, Aderöffnungen, Lufteinblasen, die Zuführung Brechreiz aus-

lösender Mittel, Abführmittel, Klistiere oder Schröpfen.268

Risikogruppen hinsichtlich des Scheintodes

Die Frage, welche Bevölkerungsgruppen dafür prädestiniert waren, in einen Scheintod-

zustand zu verfallen, sah Hufeland abhängig von den äußeren Umständen und von der

eigenen Lebenskraft. Grundsätzlich attestierte er aber folgenden Gruppen eine erhöhte

Gefahr:

»Angstvolle – Betäubte – Blatternkranke – Convulsivische – Engbrüstige – Entathmete

– Entkräftete (durch Entleerungen) – Entzückte – Epileptische – Erboßte – Erdrossel-

te – Erdrückte (besonders Säuglinge) – Erfrorne – Erhenkte – Erhitzte (beym Tanze) –

Ermattete – Erschrockene – Erschlagene (vom Luftstreifschusse und Blitze) – Ertrun-

kene – Erwürgte – Fallsüchtige – Frauenzimmer – Freudetrunkene – Gebährende –

Gefallene (von Höhen herab) – Gestürzte (vom Pferde) – Hypochondrische – Hyste-

rische – Reichhhustende – Kraftlose (nach körperlicher Anstrengung) – Kummervolle

– Leidenschaftliche – Milzsüchtige – Nervenkranke – Neugeborene – Ohnmächtige –

Pestkranke – Phlegmatische – Plötzlichsterbende – Schlaftrunkene – Schlagflüssige –

Schwindliche – Sechswöchnerinnen – Starrsüchtige – Stickflüssige – Todtgeborene –

Trostlose – Ueberladene (durch Nahrungsmittel) – Ungeborene (in hoch schwangern

sterbenden Müttern) – Verblutete – Vergiftete – Verkümmerte – Verunglückte (in vol-

ler Lebenskraft) – Verzweifelte – Zerquetschte.«269

264 Vgl. Hassenstein, C.H.: Sichere Heilung nervöser, gichtischer, rheumatischer und anderer Krank-

heiten durch die Elektrizität und denMagnetismusmittelst eines neuen Apparates und eines neu-

en von den früheren abweichenden rationellen Verfahrens, Leipzig 1851, S. 67.

265 Vgl. Hufeland: Ungewißheit (1824), S. 23.

266 Forderungen finden sich bereits in der Instruction für die Prediger vom 31. Oktober 1794, in der kon-

kret dasUnterlassenbestimmter traditionellerHandlungen,wie dasHochbindendesMundes etc.,

kritisiert wurden, vgl. Instruction für die Prediger, LAB, MAG-K, A Rep. 004, Nr. 60, Bl. 1a-1c.

267 Vgl. Hufeland: Ungewißheit (1824), S. 23; Kribben: Scheintod, S. 18.

268 Vgl. Hufeland: Scheintod, S. 204-221; Hoffmann, G[ottfried] St[ephan]: Ueber den Scheintod und

gewaltsamen Todesarten überhaupt; nebst den Mitteln zur Wiederbelebung der Verunglück-

ten und zur Verhütung, daß niemand lebendig begraben werde. Eine Abhandlung, Koburg 1790,

S. 39-91.

269 Hufeland: Scheintod, S. 233; vgl. Instruction für die Prediger, Druck, LAB, MAG-K, A Rep. 004, Nr.

60, Bl. 1a-1c, hier Bl. 1c.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Erschütterungen 85

UnterBerücksichtigungdieserAuflistungbleibennicht allzu vieleBevölkerungsgruppen

von der Gefahr des Scheintodes verschont. Tatsächlich akzeptierte Hufeland nur vier

Kategorien an Personen, die der Scheintodgefahr geringer unterworfen waren, wenn

auch hier die Bedrohung nicht gänzlich ausgeschlossen werden konnte. Dazu gehör-

ten grundsätzlich alte Menschen, deren Lebenskraft aufgrund regulärer Alterserschei-

nungen bereits angegriffen war, ebenso Personen, die an chronischen, schwer bis kaum

zu behandelnden Krankheiten litten. Zudem die »Cholerischen und Sanguinischen« so-

wie Männer per se.270 Frauen hingegen wurde eine grundsätzlich stärkere Affinität als

Männern zum Scheintod unterstellt,271 da ihnen generell eine hysterische Neigung zu-

schrieben wurde, welche nach starken körperlichen Äußerungen, wie Krämpfen, in ei-

nen Scheintodzustand übergehen konnte.272 In diese Kategorie konnten auch Männer

fallen, sofern sie eine vergleichbare unterstellte Emotionalität zeigten.273

Kriegs- und Seuchenzeiten wurden als prinzipiell befördernd hinsichtlich des Le-

bendig-begraben-Werdens verstanden.274Während dieser Zeiträumewurden diemedi-

zinischen Standards aufgrund der hohen Mortalitätsrate womöglich nicht ausreichend

beachtet.275 Explizit Choleratote wurden als prädestiniert erachtet, da das Krankheits-

symptom der bläulichen Fleckenbildung auf der Haut als Verwechslungsgefahr mit Lei-

chenflecken betrachtet wurde.276 Noch 1908 gab der spanische Jesuit und Moraltheolo-

ge Juan Bautista Ferreres (1861-1936) die Häufigkeit der Scheintodfälle mit 1:1000 an.277

Zahlenmäßige, aus heutiger Sicht stark übertriebene,Zuordnungen dieser Art erfreuten

sich innerhalb der Scheintoddebatten großer Beliebtheit.278

270 Hufeland: Scheintod, S. 233.

271 Vgl. Hufeland: Ungewißheit (1824), S. 21; Rüve: Scheintod, S. 19; Trusen: Leichenverbrennung,

S. 165f.; Frank spricht in diesem Zusammenhang von der Gefahr explizit für »hysterische Frauen-

zimmer« (Frank: System [1788], S. 685).

272 Vgl. Scheintod, in: Brockhausʼ Conversationslexikon. Allgemeine Handenceclopädie für die gebil-

deten Stände, Bd. 8, Leipzig/Altenburg 1817, S. 698-702, hier S. 699; Hebenstreit: Lehrsätze, S. 159,

§ 287.

273 Vgl. Bourke: Fear, S. 36.

274 Vgl. Haedicke: Scheintod, S. 20; Schmid: Analyse, S. 10-14.

275 Frank beklagt die gesteigerte Gefahr des Lebendig-begraben-Werdens in Kriegszeiten, wenn die

(scheinbar) Toten allzu rasch in eine gemeinsame Grube geworfen werden, vgl. Frank: System

(1788), S. 727, § 32; Wenzel verweist auf die rasche Verwendung von Massengräbern in Seu-

chen- und Kriegszeiten, vgl. Wenzel, Manfred: Christoph Wilhelm Hufeland und das Weimarer

Leichenhaus, nebst einer unbekannten Bemerkung Goethes zu diesem Gegenstande, in: Jürgen

Kiefer/Horst Heineke (Hg.): Aufsätze zur Geschichte der Medizin und ihrer Grenzgebiete in Mit-

teldeutschland (Sonderschriften der AkademieGemeinnützigerWissenschaften zu Erfurt, Bd. 30),

Erfurt 1997, S. 127-144, hier S. 138.

276 Vgl. Garrigues: Scheintod, S. 13; Olaf Briese macht explizit auf das Steigerungspotenzial der Angst

vor dem Lebendig-begraben-Werden im Kontext der Choleraepidemien aufmerksam, vgl. Briese:

Angst (2003a), S. 181; Kleinert, Carl Ferdinand (Hg.): Cholera-Orientalis. Extrablatt zum allgemei-

nen Repertorium der gesammten deutschenmedizinisch-chirurgischen Journalistik. Auszüge aus

medizinischen Zeitschriften, 3. H., Nr. 41-60, Leipzig 1832, hier H. 46, S. 723.

277 Vgl. Ferreres/Geniesse: Tod, S. 98; Schneider, Peter Joseph:Medicinisch-polizeilicheWürdigungder

Leichenhallen als einziges und zuverläßigesMittel zur Verhütung desWiedererwachens imGrabe.

[…], Freiburg i.Br. 1839, S. 47f.

278 Vgl. Ebeling: Scheintod, S. 8.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Vorgeschichte

Betrachtet man die medizinische Ausgangslage im 18. und zu Beginn des 19. Jahr-

hunderts, so erscheint die Möglichkeit des Scheintodes keineswegs abwegig. Nicht nur

konntenkeineunmittelbar auftretenden sicherenTodesmerkmale erkanntwerden,auch

die medizinische Ausstattung erwies sich als nur bedingt nutzbar. Ebenso war die Lei-

chenschau zu diesemZeitpunkt in der Regel noch keine gesetzgeberische Praxis;279 glei-

ches gilt für die Ausstellung von Totenscheinen durch einen zugelassenen Arzt. Aus die-

sem Grund wird die Sorge um das Lebendig-Bestatten von scheintoten Menschen auch

in der Retrospektive keineswegs als unbegründet angesehen,280 insbesondere in Seu-

chenzeiten, wo von einem rascheren Fortschaffen der Leichen aus dem Sterbehaus und

einem schnelleren Beerdigen ausgegangen werden kann.281 Und obgleich der Histori-

kerHerbert Derwein in Bezug auf die angeblichen Fälle von Scheintod kritisch anmerkt,

dass sie zumeist der Phantasie entsprungen gewesen seien, gesteht er doch ein, dass es

in früherenZeiten aufgrund einermangelndenFrist zwischenTodesfeststellungundBe-

erdigung oftmals zu einem Bestatten scheintoter Menschen gekommen sein könnte.282

Die Liste vergleichbarer Aussagen ließe sich ohneSchwierigkeit verlängernund verdeut-

licht, dass es sich bei der Scheintodproblematik um ein medizinisch-kulturgeschichtli-

chesAngstphänomenhandelt,das auf rational begründbarenAusgangslagen fußte.Wel-

chen Einfluss hierbei religiöse Fragestellungen spielten, zeigt sich im nächsten Kapitel.

II.5 Religiöse und traditionelle Vorstellungen im Bestattungswesen

In seinem 1885 erschienenen Roman Unruhige Gäste beschreibt der Schriftsteller Wil-

helm Karl Raabe (1831-1910) als Repräsentant des poetischen Realismus eine Situation,

die selbst gegen Ende des 19. Jahrhunderts, da bereits vielseitige Veränderungen im Be-

stattungswesen umgesetzt worden waren, noch als Inbegriff einer skandalösen Beerdi-

gung betrachtet werden konnte. Anna, die Ehefrau von Veit Fuchs, ist soeben an Typhus

verstorben. Nun verweigert der Ehemann ein christliches Begräbnis, da er die Grable-

ge seiner Frau nicht in der Nähe der Gemeinschaft duldet, die die Familie aufgrund der

ansteckendenKrankheit außerhalb desDorfes verbannt hatte.283 Beinaheundenkbar er-

scheint ein solches Ansinnen im 19. Jahrhundert, undenkbar deshalb, da der Bruch mit

denVorstellungeneiner traditionellenBestattungaufmehrfacheWeise bedrohlichwirk-

te.Was diese Erkenntnis für die tradierten, das heißt oftmals religiösmotivierten, Prak-

tiken im Kontext einer sich wandelnden Bestattungskultur primär ab dem 18. Jahrhun-

dert bedeutete, zeigt sich in der Begräbnisliturgie sowie den Kernelementen der religi-

ös geprägten Todesvorstellungen. Studien zum religiösen Umgang mit dem Leichnam

279 Vgl. Wenzel: Medizingeschichtliches, S. 82.

280 Vgl. ebd.

281 Vgl. ebd.; Pfeifer: Medizin, S. 71.

282 Vgl. Derwein, Herbert: Geschichte des christlichen Friedhofs in Deutschland, Frankfurt a.M., 1931,

S. 160f.; eine vergleichbare Meinung vertritt Ischebeck in seiner medizinischen Dissertation von

1942, vgl. Ischebeck: Scheintod, S. 16.

283 Vgl. Raabe, Wilhelm: Unruhige Gäste, Berlin 1961, S. 20, 23f.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Erschütterungen 87

liegen zahlreich vor und beleuchten die beteiligten Rituale284 aus unterschiedlichen Per-

spektiven.285

Andieser Stelle soll jedoch nur auf einzelne Elemente innerhalb des Bestattungspro-

zesses eingegangen werden. Primär kann es nicht um die Betrachtung des Sterbeaktes

und die dazugehörigen Rituale gehen, ebenso wenig um den Umgang mit den Hinter-

bliebenen.286 Stattdessen soll derZeitraumvonderTodesfeststellungbis zurBeerdigung

im Fokus stehen. Dies beinhaltet das Verhalten der Lebenden gegenüber dem Leichnam

unddieBewertungdesselben innerhalbdiesesZeitraumes,da es sichumjenePhasehan-

delt, die bei der Bearbeitung der Leichenhäuser relevant ist. Dabei muss berücksichtigt

werden, dass regionalspezifische sowie kulturelle Eigenheiten nur bedingt erfasst wer-

denkönnen.287 AusgewieseneElementedesAberglaubensundVolksbrauchtumswerden

an dieser Stelle einbezogen, sofern sie für das Verständnis relevant sind.288 Eine Sepa-

rierung dieser Aspekte von genuin religiösen Handlungen und Vorstellungen ist dabei

aufgrund der zum Teil dichten historischen Verwebung nicht immer möglich.289

EingegangenwirdaufdiedreiGlaubensrichtungenrespektivedie zweiKonfessionen

im Fall des christlichen Glaubens, die sich bei der Bearbeitung für Berlin als wesentlich

herausgestellt haben. Dabei handelt es sich um das Judentum sowie den katholischen

und evangelischen Glauben.290 Obgleich es große Überschneidungen zwischen dem jü-

dischen und christlichen Bestattungsritualen gibt,291 finden sich erhebliche Interpreta-

tionsunterschiede.

Mehrere Innovationen im ausgehenden 18. Jahrhundert hatten einen entscheiden-

den Einfluss auf die bestehenden Rituale im Umgang mit den Toten. Das waren zum

einen die extramurale Auslagerung der Friedhöfe, zumanderen die Etablierung von Lei-

chenhäusern sowie die Forderung nach einer gesetzlichen Einführung von Bestattungs-

284 Grethlein definiert Rituale im religiösen Kontext als »geregelte Handlungsvollzüge, innerhalb de-

rer symbolisch kommuniziert wird. Sie begleiten oft Übergänge im Leben (›Schwellen‹), um deren

Bewältigung zu erleichtern« (Grethlein, Christian: Grundinformation Kasualien. Kommunikation

des Evangeliums an Übergängen des Lebens, Göttingen 2007, S. 53).

285 Zum Beispiel ethnografische, theologische oder soziologische Ansätze.

286 Berger unterscheidet im Totenbrauchtum nach »Memento-mori-Brauchtum«, »Sterbebrauch-

tum«, »Beerdigungsbrauchtum« und »Totengedächtnisbrauchtum« (Berger, Placidus: Religiöses

Brauchtum im Umkreis der Sterbeliturgie in Deutschland (Forschungen zur Volkskunde, H. 41),

Münster 1966, S. 11f.).

287 Grethlein betont, dass es annähernd keine andere kirchliche Aktivität gibt, die regional derart

unterschiedlich ist wie die Bestattung, vgl. Grethlein: Grundinformation, S. 275.

288 Vgl. Bestattung, allgemein, in: Zentralinstitut für Sepulkralkultur Kassel (Hg.): Großes Lexikon, Bd.

1 (2002), S. 44f., hier S. 44.

289 Vgl. Berger, Brauchtum, S. 9f.; Bestattung, allgemein, in: Großes Lexikon (2002), S. 44; Huber, Hel-

mut: Bräuche und Verhaltensweisen der jüngeren Vergangenheit beim Umgang mit dem Leich-

nam in unserem Kulturbereich, in: Norbert Stefenelli (Hg.): Körper, S. 141-143, hier S. 142.

290 Zwar sind bereits auch die Beerdigungen vereinzelter muslimischer Gesandter für Berlin im 18.

und 19. Jahrhundert belegt, doch kann weder von einer muslimischen Gemeinde noch einer Rele-

vanz im Kontext des Scheintoddispositivs oder der Leichenhäuser für die preußische Hauptstadt

gesprochen werden. Eine Unterscheidung zwischen den beiden christlichen Konfessionen wird an

dieser Stelle nicht gemacht.

291 Vgl. Jüdisches Bestattungswesen, in: Zentralinstitut für Sepulkralkultur Kassel (Hg.): Großes Lexi-

kon, Bd. 1 (2002), S. 160-162, hier S. 161.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Vorgeschichte

fristen, Totenscheinen und einer ärztlichen Leichenschau. Diese Entwicklungen hatten

eine nachweisliche Veränderung der traditionellen religiösen sowie vom Volksbrauch-

tum abgeleiteten Handlungsschritte im Bestattungsprozedere zur Folge.292

Alle drei Glaubensrichtungen sahen die Einhaltung eines kulturell normierten Ver-

haltens und Umgangs mit den Sterbenden und Toten als auch den Angehörigen vor.

Dem Festhalten am Totenbrauchtum wird kulturgeschichtlich eine hohe Widerstands-

kraft gegen Veränderungen zugestanden.293 Bei der Bestattung eines toten Menschen

handelt es sich um einenÜbergangsritus im Sinne von vanGenneps Trias, dessen Ziel in

der Gefühlskontrolle der Lebenden, dem Angstabbau sowie der Re-Konsolidierung der

fragil gewordenen Gruppenstruktur und nicht zuletzt der erneuten Eingliederung der

Beteiligten in den Gruppenzusammenhang liegt.294 Sowohl in den christlichen als auch

in den jüdischen Gemeinschaften wird der kulturell adäquate Umgang mit den Toten

sowohl als Respektbezeugung und Verpflichtung der Angehörigen als auch der Ge-

meinde gegenüber den Verstorbenen verstanden.295 Dabei befindet sich die betroffene

Gemeinde generell in einem »Ambivalenzkonflikt«,296 der sich dadurch ausdrückt, dass

die Lebendendie Toten in ihrerNähe behalten und gleichzeitig aus ihrerUmgebung ent-

fernen möchten. Dieser Konflikt zeigte sich im 19. Jahrhundert besonders eindrücklich

im Umgang mit potenziellen Scheintoten, die man einerseits nicht zu früh beerdigen

mochte und andererseits aus Angst vor Infektionskrankheiten in Leichenhäuser auf den

ausgelagerten Friedhöfen ›verbannte‹.

Zum Einfluss der Religion im Bestattungskontext des späten 18. und 19.

Jahrhunderts

Die religiösen Transformationen respektive der »religiöse Kulturumbruch«,297 mit der

die Veränderungen insbesondere ab dem 18. Jahrhundert im Bereich des Glaubens be-

schrieben werden, korrelieren engmit dem Begriff Säkularisierung. Hierbei besteht in-

des die Gefahr, die Säkularisierung allzu schnell mit einem allgemeinen Glaubensver-

lust gleichzusetzen. Dieser Annahme haben für den deutschen Raum zahlreiche For-

scher*innen widersprochen, indem sie feststellen konnten, dass die Infragestellung der

292 Vgl. Bobert: Entwicklungen, S. 57.

293 Vgl. Fischer: Herzchen, S. 131; Huber: Bräuche und Verhaltensweisen, S. 141; Briese: Angst (2003a),

S. 178.

294 Vgl. Richter, Klemens: Der Umgang mit Toten und Trauernden in der christlichen Gemeinde, in:

Ders. (Hg.): Der Umgang mit den Toten. Tod und Bestattung in der christlichen Gemeinde (Ques-

tiones Disputatae, Bd. 123), Freiburg i.B. 1990, S. 9-26, hier S. 9; van Gennep: Übergangsriten; Nas-

sehi undWeber betonen die Bedeutung der Riten im Trauer- und Bestattungskontext als notwen-

dige Elemente, um auf Krisen zu reagieren und der Bedrohung, die von einer Krise ausgeht, zu

begegnen, vgl. Nassehi/Weber: Verdrängung, S. 392.

295 Vgl. Richter: Umgang, S. 10f.; Heinzmann, Michael: Der Umgang mit den Toten gemäß der jüdi-

schen Religion und Weltanschauung, in: Norbert Stefenelli (Hg.): Körper, S. 235-245, hier S. 238,

242.

296 Grethlein: Grundinformation, S. 270.

297 Nowak: Geschichte, S. 18.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Erschütterungen 89

Institution Kirche keineswegsmit einer nachweislichen Abkehr vomGlauben per se ein-

herging,298 sondern sich zuallererst als Kritik an institutionalisierten kirchlichen Struk-

turen darstellte.299 Dabei beschränkte sich derWandel in der Regel auf die bürgerlichen,

zumindest jedoch die gebildeten Schichten.300

Für die katholisch geprägten Städte Münster, Aachen und Köln konnte der Histori-

ker Rudolf Schlögl exemplarisch den religiösenWandel seitMitte respektive Ende des 18.

Jahrhunderts nachzeichnen, der sich als eine sukzessive Abkehr von der Jenseitsvorsor-

ge hinsichtlich der Anniversarien und Seelmeßstiftungen in den Testamenten ablesen

lässt.301 Dazu kamen eine Abwendung von den gebräuchlichen Fürbitten an Gott und

Heilige als auch ein generell verändertes Gottesbild, das sich gegen Mitte des 18. Jahr-

hunderts von einem rächenden, stets in das Geschick der Menschen eingreifenden, in

einen wohlwollenden Gott wandelte, der sich nicht mehr in das Leben derMenschen in-

volvierte. Diese Annahme ist eng mit der Erkenntnis eines selbstverantwortlichen indi-

viduellen Menschen verbunden. Vorstellungen dieser Art standen konträr zur traditio-

nellen Verbundenheit von Gott und denMenschen.302

Vor Unsicherheiten, wie sie sich im Fall des Scheintoddispositivs niederschlugen,

waren auch Vertreter der Kirchen keineswegs gefeit.303 Gleichsam im Verbundmit Ärz-

ten und medizinischen Laien forderten auch Geistliche als Konsequenz der Lage einen

absicherndenUmgangmit denToten ein. In zahlreichenPredigten vonkatholischenund

evangelischen Geistlichen wurde die christliche Verpflichtung zur Rettung eines Men-

schenlebens angemahnt oder der Zustand des Scheintodes thematisiert.304 So appellier-

298 Vgl. ebd., S. 15; Schlögl: Unglaube, S. 96; von Greyerz: Religion, S. 9f.

299 Und selbst hierbei scheinen Differenzierungen notwendig, wie die Studie Religion und neuzeitliche

Gesellschaft des Theologen und Kirchenhistorikers Thomas K. Kuhn zeigt, in der er postuliert, dass

ab der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts die Autorität der Geistlichen zunehmend infrage ge-

stellt wurde, diese Kritik sich jedoch nicht generell auf die kirchlichen Institutionen erstreckte, vgl.

Kuhn, Thomas K.: Religion und neuzeitliche Gesellschaft. Studien zum sozialen und diakonischen

Handeln in Pietismus, Aufklärung und Erweckungsbewegung, Tübingen 2003, S. 155f.

300 Vgl. von Greyerz: Religion, S. 10; Schlögl: Unglaube, S. 117.

301 Vgl. Schlögl, Rudolf: Glaube und Religion in der Säkularisierung. Die katholische Stadt – Köln,

Aachen,Münster – 1700-1840 (Ancien Régime. Aufklärung und Revolution, Bd. 28), München 1995,

S. 232-242.

302 Vgl. Schlögl: Unglaube, S. 108-111.

303 Vgl. Köpf, Gerhard: Vorwort, in: Christoph Wilhelm Hufeland: Der Scheintod oder Sammlung der

wichtigen Thatsachen undBemerkungen darüber in alphabetischer Ordnung, Faks. d. Ausg. Berlin

1808, hg. und eingel. v. Gerhard Köpf, Bern/Frankfurt a.M./New York 1986, S. 5-19, hier S. 10.

304 Vgl. Kosegarten, Ludwig Theobul: Die Pflichten gegen die Todten. Sowohl jene, die ihr vor, als auch

die, welche ihr während ihrer Beerdigung, und solche, die ihr nach derselben zu beobachten habt

[…], in: Predigten. Erste Sammlung, welche Vorträge über des Menschen heiligste Pflichten ent-

hält, Berlin 1794, S. 164f.; Praktische Anleitung, wie Hebammen mit Rücksicht auf die Nothtaufe

von ihrem Seelsorger zu unterrichten seien, in: M. Merkle: Pastoralblatt für die Diöcese Augsburg,

XII. Jg., Nr. 15, 10. April 1869; Das bittere Leiden unseres Herrn Jesu Christi. Nach den Betrachtun-

gen der gottseligen Anna Katharina Emmerich u.s.w., 2. Aufl., Sulzbach 1834, in: Evangelische Kir-

chen-Zeitung, Nr. 44, Berlin, 3. Juni 1835; Wallroth, Friedrich Heinrich Anton: Nicht jeder Mensch

ist todt wenn er es auch scheint, eine Predigt, Stolberg amHarz 1798, S. 2; Siebert, Anton: Fünf Ka-

puziner Predigten als Nachtrag zum »geistlichen Sturmbock« nebst einer Predigt über die Vereine

der heiligen Kindheit und der Verbreitung des Glaubens, Regensburg 1856, S. 57f.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Vorgeschichte

te der katholische Theologe Johann Michael Feder (1753-1824) mit durchaus drastischen

Worten an dieMitmenschlichkeit seiner Zuhörer*innenschaft, als er in einer 1803 gehal-

tenen Predigt zur aktiven Hilfe für scheintote Personen aufrief:

»Wer verabscheuet nicht denjenigen, welcher einenDiebstahl verhindern konnte, und

nicht verhinderte?Wer verabscheuet nicht denjenigen, der ruhig zusah,wie eine Flam-

me das Haus seines Nachbars ergriff, und in Asche legte?Wer verabscheuet nicht den-

jenigen, der gleichgiltig gegen einen Scheintodtenwar, und die bekanntenMittel nicht

anwendete, um ihn zum Leben zurückzurufen? Mit eben der Nothwendigkeit müssen

alle, welche Anspruch auf gesunden Menschenverstand machen, denjenigen verab-

scheuen, welcher die Ehre desMitmenschen gegen einen Räuber vertheidigen konnte,

und sie nicht vertheidigte. Mit diesem Anspruche des gesunden Menschenverstandes

stimmt denn auch die heilige Schrift überein.«305

Noch 1908 postulierte Ferreres mit Unterstützung der katholischen Kirche die Notwen-

digkeit,306 dass Scheintote die Sterbesakramente empfangen sollten, da sie ohne letzte

Ölung und Absolution der Verdammnis anheimgestellt seien.307 Dass sich die eingefor-

derte Rettung nicht nur auf die erwachsenen Christen bezog, macht Ferreres deutlich,

wenn er die Priester gleichsam zur Taufe jener Neugeborenen und Frühgeburten auf-

rief, bei denen die »Wahrscheinlichkeit des Lebens« angenommen werden konnte oder

die sich noch nicht eindeutig im Zustand der Verwesung befanden.308

Über lange Zeit galten die Vertreter der jeweiligen Konfessionen sowie die durch die

Religion bestimmten Verordnungen im Bestattungswesen als uneingeschränkte Auto-

ritäten.309 Nachdem bereits im Zuge der Reformation erste staatliche Eingriffe in die

Wirkmacht der katholischen Kirche vorgenommen worden waren, um die Rechte der

evangelischen Kirche zu gewährleisten,310 kam es ab dem 18. Jahrhundert zu deutlichen

Kompetenzstreitigkeiten zwischenden christlichenKirchenundweiterengesellschaftli-

chen Gruppen im Bestattungswesen.311 Ebenfalls einen Bedeutungsverlust mussten die

traditionellen jüdischen Bestattungseinrichtungen hinnehmen, die ab dem ausgehen-

den 18. Jahrhundert zunehmend von Repräsentanten der jüdischen Aufklärungs- und

Reformbewegung, der Haskala, in ihrer Macht beschnitten wurden.312 Ab 1800 ging das

305 Feder, Johann Michael: Die allergemeinsten Aeußerungen der Nächstenliebe, in einem Curse von

Fastenpredigten in der Universitätskirche zuWirzburg [sic!] dargestellt, nebst einemAnhange von

Predigten, welche an den FestenMariens in besagter Kirche sind gehalten worden,Wirzburg [sic!]

1803, S. 32f.

306 Vgl. Ferreres/Geniesse: Tod, Vorwort.

307 Vgl., ebd., S. 25.

308 Ebd., S. 5, auch S. 6f., 14.

309 Vgl. Gaedke, Jürgen/begründet und bis zur Siebenten Auflage verfasst von/bearb. von Joachim

Dieffenbach: Handbuch des Friedhofs- und Bestattungsrechts. Mit ausführlicher Quellensamm-

lung des geltenden staatlichen und kirchlichen Rechts. Stand: 15. Februar 2004, 9. akt. Aufl., Köln/

Berlin/München 2004, S. 4; Fischer: Gottesacker, S. 11; Boehlke, Hans-Kurt: Friedhofsbauten. Kapel-

len – Aufbahrungsräume – Feierhallen – Krematorien, München 1974, S. 12.

310 Vgl. Fischer: Gottesacker, S. 11.

311 Vgl. Bobert: Entwicklungen, S. 57.

312 Vgl. Wolgast, Katja: »Die Zeiten ändern sich …« – Die Arbeit der Chewra Kadischa im Deut-

schen Kaiserreich zwischenMildtätigkeit und Verbürgerlichung, in: StephanM. Probst (Hg.): דוקינ

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://wuerzburgwiki.de/wiki/1753
https://wuerzburgwiki.de/wiki/1753
https://wuerzburgwiki.de/wiki/1753
https://wuerzburgwiki.de/wiki/1753
https://wuerzburgwiki.de/wiki/1753
https://wuerzburgwiki.de/wiki/1824
https://wuerzburgwiki.de/wiki/1824
https://wuerzburgwiki.de/wiki/1824
https://wuerzburgwiki.de/wiki/1824
https://wuerzburgwiki.de/wiki/1824
https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://wuerzburgwiki.de/wiki/1753
https://wuerzburgwiki.de/wiki/1753
https://wuerzburgwiki.de/wiki/1753
https://wuerzburgwiki.de/wiki/1753
https://wuerzburgwiki.de/wiki/1753
https://wuerzburgwiki.de/wiki/1824
https://wuerzburgwiki.de/wiki/1824
https://wuerzburgwiki.de/wiki/1824
https://wuerzburgwiki.de/wiki/1824
https://wuerzburgwiki.de/wiki/1824


II. Erschütterungen 91

Bestattungswesen mehr und mehr in die kommunale Hand über,313 eine Tendenz, die

sich im Laufe des 19. Jahrhunderts verschärfte.314 Zeitgleich führten gewandelte Vorstel-

lungen von Tod und Sterben, aber auch greifbare Veränderungen in der Bestattungs-

praxis dazu, dass die Betreuung der Verstorbenen immer weniger in den Händen von

Angehörigen ruhte.315

In den von Frankreich kontrollierten deutschen Gebieten bewirkten die napoleoni-

schen Richtlinien im Bestattungswesen eine vollkommene Übertragung der Befugnisse

in die Hand der Kommunen.316 In Preußen hingegen agierten spätestens seit dem frü-

hen 19. Jahrhundert sowohl der Staat respektive die Gemeinden als auch die Kultusre-

präsentanten im Begräbniswesen.317 Insbesondere im Zuge der ersten Choleraepidemie

inPreußen 1831/32 konstatiert derKulturwissenschaftlerOlafBriese ein regelrechtesZu-

rückdrängen der kirchlichen Beteiligung bei den Bestattungen.318

Es darf angenommen werden, dass der sukzessive Bedeutungsverlust der tradi-

tionellen Kultusvertretungen auf diesem Gebiet dazu beitrug,319 dass es den Glau-

bensvertretungen nicht gelang, die Degradierung der traditionellen Bestattungsriten

zu kompensieren und somit auch keine angemessene Antwort auf die gesamtgesell-

schaftlichen Erschütterungen zu liefern. An die Stelle der religiösen Repräsentanz im

Bestattungswesen traten fortan medizinische und staatliche respektive kommunale

Einrichtungen. Was die Veränderungen für die traditionelle, religiös untermauerte

Bestattungskultur bedeuteten, zeigt sich profundes bei der Betrachtung der betreffenden

jüdischen und christlichen Vorstellungen.

Jüdische Vorstellungen von Tod und Bestattung

Im Judentum existiert ebenso wie in den beiden christlichen Konfessionen eine nicht

unerhebliche Variabilität hinsichtlich der Vorstellungen, die den Tod und den Akt des

םיכפןת Die Begleitung Kranker und Sterbender im Judentum. Bikkur Cholim, jüdische Seelsorge

und das jüdische Verständnis von Medizin und Pflege, Berlin 2017, S. 187-198, hier S. 188.

313 Vgl. Sörries, Reiner: Ruhe sanft. Kulturgeschichte des Friedhofs, Kevelaer 2009, S. 129; Grethlein:

Grundinformation, S. 290; für München datiert Metken diesen Übergang präzise auf das Jahr 1819.

Für das 19. Jahrhundert konstatiert sie für die bayrische Hauptstadt eine Zunahme von Beerdi-

gungen weitestgehend ohne Beteiligung der Religionsvertreter, vgl. Metken: Zeremonien, S. 87,

90; Happe: Entwicklung, S. 239.

314 Vgl. Fischer: Gottesacker, S. 43.

315 Vgl. Jupp, Peter C.: Religious Perspectives on theAfterlife: Origin, Development and Funeral Rituals

in the Christian Tradition, in: Belinda Brooks-Gordon u.a. (Hg.): Death Rites andRights, Oxford und

Portland/Oregon 2007, S. 95-116, hier S. 106.

316 Vgl. Rädlinger: Tod, S. 87; Boehlke: Friedhofsbauten, S. 12.

317 Vgl. Niedner, Joh[annes]: I. Abhandlungen. Zur Frage der kirchlichen Kompetenz auf dem Gebiet

des Begräbniswesen in Preussen, in: Deutsche Zeitschrift für Kirchenrecht, 3. Folge, Bd. 18, Tübin-

gen 1908, S. 161-229, hier S. 196f., https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n17

0/mode/2up/search/161, Zugriff: 04.05.2018.

318 Vgl. Briese: Angst (2003a), S. 179.

319 Vgl. Bobert: Entwicklungen, S. 59; Schlögl: Glaube, S. 223-265; Tendenzen einer »Entkirchlichung«

im Bestattungskontext wurden in Preußen seit dem 17. Jahrhundert spürbar. Eine intensivere Be-

teiligung des Kultus wurde erst wieder im 19. Jahrhundert fassbar (Pietsch: Einfluß, S. 145-148).

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161


92 Vorgeschichte

Bestattens betreffen.320 Gravierende Unterschiede bestehen zwischen einer orthodoxen

Exegese und jener, die sich auf die Haskala gründen. Im Folgenden finden die Vorstel-

lungen undHandlungsvorschriften dermittel- und osteuropäischen Juden, der Aschke-

nasim, Beachtung.321 Während die Torah die Lebenden und das Diesseits in den Fokus

ihrer Todesbetrachtungen stellte, trat ab dem zweiten vorchristlichen Jahrhundert die

Idee der Auferstehung und der Unsterblichkeit der Seele in den Vordergrund.322 Von ei-

ner tatsächlichen Auferstehung des toten Körpers wird aber ebensowie imChristentum

weniger ausgegangen, vielmehr finden sich Vorstellungen, die einen »geistigen Leib«

propagieren.323 Im Gegensatz zum Christentum sieht der jüdische Glaube keine Zwi-

schenphase zwischenTodundAuferstehung vor,diemanmit demkatholischenFegefeu-

er oder demevangelischenVerständnis eines traumlosenSchlafes vergleichen könnte.324

Dabei gehört der sterbendeMensch bis zur Feststellung des Todes zur Gemeinschaft der

Lebenden und hat entsprechend behandelt zu werden.325

Der traditionelle Umgang mit der jüdischen Leiche sah im 18. und 19. Jahrhundert

vor, nach Feststellung des Todes, der durch den Atemstillstand definiert wurde,326 den

Verstorbenen Augen und Mund zu schließen, indem das Kinn hochgebunden wurde.

Danachwurden die Leichname, eingehüllt in ein schlichtes Leinentuch,mit verdecktem

Gesicht aus dem Bett genommen327 undmit den Füssen in Richtung der Zimmertür auf

den Boden gelegt.328 Die anschließende Totenwache (Schmira) erfolgte durch die Ange-

hörigen oder die Mitglieder der Chewra Kadischa (Pl. Chewrot Kadischa),329 der »hei-

ligen Bruderschaft«, auch »Beerdigungsgesellschaft«.330 Dabei handelte es sich um ei-

ne Gruppe von Männern, die sich um die männlichen Toten kümmerte. Die weiblichen

Verstorbenen wurden von Frauen versorgt.331 Dazu gehörte die Betreuung der Sterben-

den,Hilfestellung für die Angehörigen sowie das gesamte Prozedere der Bestattung.Die

notwendige Reinigung sowie rituelle Waschung des Leichnams (Tahara) konnte sowohl

320 Vgl. Jüdisches Bestattungswesen, in: Großes Lexikon, Bd. 1 (2002), S. 160.

321 ImGegensatz dazuwerden die Sefardim, die Juden und Jüdinnen Südwesteuropas und desMittel-

meeres etc. nicht explizit miteinbezogen, vgl. Steines, Patricia: Jüdisches Brauchtum um Sterben,

Tod und Trauer, in: Hansjakob Becker u.a. (Hg.): Liturgie im Angesicht des Todes (2004), S. 135-154,

hier S. 135, Anm. 1.

322 Vgl. Jüdisches Bestattungswesen, in: Großes Lexikon, Bd. 1 (2002), S. 160.

323 Jütte, Robert: Leib und Leben im Judentum, Berlin 2016, S. 405. Jütte weist indes daraufhin, dass

es auch jüdische Gelehrte, wie Saadia ben Joseph Gaon (882-942 n. Chr.) gab, die eine tatsächliche

Wiederauferstehung des Leibes annahmen.

324 Vgl. Jüdisches Bestattungswesen, in: Großes Lexikon, Bd. 1 (2002), S. 161.

325 Vgl. Heinzmann: Umgang, S. 242; Steines: Jüdisches Brauchtum, S. 139f.; Berger: Brauchtum, S. 30.

326 Vgl. Jütte: Leib, S. 381. Der Herzstillstand als Todeskriterium wurde nur in Ausnahmefällen akzep-

tiert (Ebd., S. 381).

327 Ein solches Vorgehen konstatiert Berger bereits im Status des Sterbens für ganz Deutschland, wo-

mit das Sterben erleichtert werden sollte, vgl. Berger: Brauchtum, S. 27f.

328 Vgl. Knufinke: Bauwerke, S. 30; Jütte: Leib, S. 410.

329 Vgl. Knufinke: Bauwerke, S. 31; Steines: Jüdisches Brauchtum, S. 139.

330 Panwitz, Sebastian: Chewra Kadischa [Cka], in: Uta Motschmann (Hg.): Handbuch der Berliner

Vereine und Gesellschaften 1786-1815. Berlin/München/Boston 2015, S. 797-800, hier S. 797; Jütte:

Leib, S. 373.

331 Vgl. Jüdisches Bestattungswesen, in: Großes Lexikon, Bd. 1 (2002), S. 161; Steines: Jüdisches Brauch-

tum, S. 139.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Erschütterungen 93

im Sterbehaus als auch im speziell dazu eingerichteten Tahara-Haus auf dem Friedhof

durchgeführtwerden.332DerLeichenzug,der sich vomSterbehaus zumFriedhof beweg-

te, sollte von vielen Menschen begleitet werden.333 Die Bedeutung des Leichenzuges im

Judentum zeigt sich dann, wenn er als »[o]berstes Gesetz und heilige Handlung des Re-

spektes gegenüber dem Toten« interpretiert wird.334

Wesentlich deutlicher als im Christentum zeigten sich die innerreligiösen Auswir-

kungen der Angst vor dem Lebendig-begraben-Werden im Judentum. Um die Wende

zum 19. Jahrhundert verloren die traditionellen Beerdigungsgesellschaften zunehmend

anEinfluss.DieserUmstand lässt sichmit verwaltungstechnischenReformen,aber auch

einer starken Orientierung hin zu bürgerlichen Ansichten und Werten, und damit ein-

hergehenden Reformbemühungen erklären,335 die nicht im Einklang mit der Ausrich-

tung der Chewrot Kadischa standen. Bereits ab der Mitte des 18. Jahrhunderts kann für

die Berliner Jüdische Gemeinde ein ›Krisenzustand‹ konstatiert werden, der sich in sin-

kendenMitgliederzahlen und abflauendem Interesse an einer Mitarbeit bei der Chewra

Kadischa äußerte.336 Im Zuge der Haskala bildeten sich neue reformorientierte Gesell-

schaften,die auchdieVerantwortlichkeit bezüglichderBeerdigungenbeanspruchten.337

Ein solcher Vereinwar in Berlin, die bereits 1792 gegründete Gesellschaft der Freunde,338

die sich nicht nur tatkräftig für die Einführung einer dreitägigen Frist zwischen Todes-

feststellung und Bestattung in der Jüdischen Gemeinde einsetzte, sondern auch gegen

Ende des 18. Jahrhunderts das erste jüdische Leichenhaus für Berlin geplant hatte.339 In

Folge von Kompetenzstreitigkeiten mit den Reformern, löste sich die Berliner Chewra

Kadischa 1827 schließlich auf.340 Die Kontroverse um die traditionellen Chewrot Kadi-

schaundden reformorientiertenDenkrichtungenderHaskala sowie die daraus entstan-

denen Folgen auch für das Bestattungswesen waren ein essenzieller Streitpunkt in den

jüdischen Gemeinden des 18. und 19. Jahrhunderts.

Ein anderer, ebenso wichtiger Gegenstand des Anstoßes war der sogenannte »Be-

erdigungsfristenstreit«, der gegen Ende des 18. Jahrhunderts seinen Ausgang nahm.341

BeideAspekte standen indirektemZusammenhangmit derAngst vordemLebendig-be-

graben-Werden und der Entstehung von Leichenhäusern. Im Judentumwar es bisMitte

des 18. Jahrhunderts üblich, die Verstorbenenmöglichst schnell, in der Regel am Todes-

tag vor Sonnenuntergang, zu bestatten.342 Begründet wurde diese Forderung mit einer

332 Vgl. Knufinke: Bauwerke, S. 33f.; Jütte: Leib, S. 410; Gottschalk, Wolfgang: Die Friedhöfe der Jüdi-

schen Gemeinde zu Berlin, Berlin 1992, S. 32f.

333 Vgl. Biberfeld, Pinchas: Gedanken eines Rabbiners über den jüdischen Tod, in: SigridMetken (Hg.):

Reise, S. 149-151, hier S. 150.

334 Heinzmann: Umgang, S. 238.

335 Vgl. Wolgast: Zeiten, S. 188.

336 Vgl. Panwitz: Chewra Kadischa, S. 797.

337 Vgl. Wolgast: Zeiten, S. 189, Knufinke: Bauwerke, S. 27.

338 Vgl. Panwitz: Gesellschaft (2007), S. 147; Lesser, Ludwig: Chronik der Gesellschaft der Freunde in

Berlin, zur Feier ihres funfzigjährigen [sic!] Jubiläums, Berlin 1842.

339 Vgl. Panwitz: Gesellschaft (2007), S. 42-50; Kennecke: Euchel, S. 151-153.

340 Vgl. Panwitz: Chewra Kadischa, S. 798.

341 Kennecke: Euchel, S. 312-335.

342 Vgl. Knufinke: Bauwerke, S. 42.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Vorgeschichte

Textstelle in der Torah, die sich auf die Behandlung von gehängten Straftätern bezieht,

jedoch in der Auslegung des Talmuds auf die Allgemeinheit der jüdischen Gemeinde be-

zogen wurde.343 Ausgangspunkt des Beerdigungsfristenstreits war eine 1772 von Fried-

richHerzog vonMecklenburg-Schwerin (1717-1785) erlassene Verordnung, die jüdischen

Untertan*innen ebenso wie christlichen eine Frist zwischen Todesfeststellung und Be-

stattung von drei Tagen auferlegte.344 Das Resultat einer solchen gesetzlichen Vorgabe

war nicht nur, dass die Selbstbestimmung der betroffenen Gemeinde stark beschnitten,

sondern auch die traditionelle Praxis infrage gestellt wurde.345 Primär war es von An-

fang an eine Kontroverse zwischen Tradition, der anhaftenden Unterstellung von Aber-

glauben und Unwissenheit auf der einen Seite sowie Aufklärung mit dem Nimbus der

inhärenten Rationalität auf der anderen Seite. Die anbelangte jüdische Gemeinde erbat

vom Altonaer Rabbiner Jacob Israel Ben Ẓebi Ashkenazi Emden (1697-1776) ein Rechts-

gutachten über den Fall, der das Anliegen an den jüdischen Berliner Gelehrten Moses

Mendelssohn (1729-1786) weiterleitete. Mendelssohn, bemüht vermittelnd aufzutreten,

beharrte zum einen auf den religiösen Rechten der Juden und Jüdinnen, stellte zum an-

deren jedochdie obligatorischeHeranziehung eines Arztes in jedemFall zur Feststellung

desTodes zurDisposition.Diese schlichtendePositionwurde inderFolge jedochvonden

weiterenBeteiligten nicht aufgegriffen, sodass sich der Streit ausweitete und überregio-

nal publik wurde.346 Wesentlich beteiligt an der Debatte war auch der jüdische Berliner

Arzt Marcus Herz (1747-1803), der in seinem 1788 erschienenen, stark polemisierenden

WerkÜber die frühe Beerdigung der Juden eindeutig gegen die traditionellen Ansichten und

für die aufklärerischen, reformorientierten Positionen Stellung bezog.347 Herz plädierte

für die Einführung der dreitägigen Bestattungsfrist aufgrund der Gefahr des Scheinto-

des und beklagte, dass in der Jüdischen Gemeinde innerhalb von nur vier Stunden nach

dem Tod eine Bestattung vorgenommen würde348 und zwar aus »Liebe zu einem ver-

jährten Vorurtheil«.349 Verhärtete Positionen auf beiden Seiten führten in zahlreichen

jüdischen Gemeinden letztlich zu einer inneren Spaltung.350

Christliche Vorstellungen von Tod und Sterben

Mindestens zwei grundlegendeAnsichtendesChristentums sind für die vorliegendeBe-

arbeitung von besonderem Interesse: erstens die ander Auferstehung JesuChristi orien-

tierte Hoffnung auf Wiedererweckung aller christlichen Gläubigen als das zentrale Ele-

343 Vgl. Jütte: Leib, S. 385; 5.Mose, 21, 22-23, in: DeutscheBibelgesellschaft (Hg.): Die Bibel in heutigem

Deutsch. Die Gute Nachricht des Alten und Neuen Testaments ohne die Spätschriften des Alten

Testaments (Deuterokanonische Schriften/Apokyphen), Göttingen 1989, S. 174 (A.T.).

344 Vgl. Jütte: Leib, S. 385.

345 Vgl. ebd.

346 Vgl. ebd., S. 386-388.

347 Vgl. Herz: Beerdigung, S. 52.

348 Vgl. ebd., S. 6.

349 Ebd., S. 15.

350 Vgl. Krochmalnik, Daniel: Beerdigungsstreit, in: Dan Diner (Hg.): Enzyklopädie jüdischer Ge-

schichte und Kultur, 7 Bde., Bd. 1, Stuttgart 2011, S. 275-277, hier S. 277.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Erschütterungen 95

ment des christlichenGlaubens.351Hierwird die grundsätzlicheMöglichkeit einer Rück-

kehr vom Tod deutlich. Zweitens wird der Mensch generell als das Ebenbild Gottes be-

trachtet,352 wodurch ein tendenziell ehrfurchtsvoller Umgang auch mit dem toten Kör-

per impliziert wird. Mehr noch werden die Verstorbenen im katholischen Glauben als

eine Form von ›Übergangswesen‹ vom Leben in den Tod und darüber hinaus in ein ›neu-

es‹ jenseitiges Leben begriffen.353 Der Respekt, der hier dem toten Körper entgegenge-

brachtwird,geht nachdiesemVerständnis über denStatus derTotenhinausundgilt den

Verstorbenen, die gemäß der katholischen Liturgie als Lebende angesprochen und be-

handelt werden.354 Relevant ist in diesemKontext zudemdie Annahme eines ausgepräg-

ten Leib-Seele-Dualismus, bei dem von einer Trennung der Seele vom Leib im Augen-

blick des Todes ausgegangenwird.Bei der erhofftenAuferstehungdes Leibes amTagdes

Jüngsten Gerichts wird hingegen nicht eine Wiedervereinigung der Seele mit dem zu-

rückgelassenen Körper angenommen, sondern mit einem »verherrlichten Leib«.355 Die

christliche Auferstehung erkennt somit keine Notwendigkeit in der Bewahrung des to-

ten Körpers.356Weshalb der Leichnam imChristentumdennoch eine besondere Berück-

sichtigung erfährt, kannmit der engen Verbundenheit zur einstmals gewesenen Person

begründet werden.357 Nach dem Apostel Paulus ist der menschliche Körper der »Tem-

pel des Heiligen Geistes«.358 Durch seine Teilnahme am Leben erfährt der Mensch nach

katholischer Vorstellung Gott und seine Schöpfung in direkter Weise, ein Umstand, der

auch dem toten Körper gegenüber Pietät abverlangt.359 Damit kommt dem von der Seele

zurückgelassenen Körper eine große Bedeutung zu, da er als Bezugsmaßstab zu seiner

einstigen Umwelt begriffen wird.360

Obgleich die evangelische Kirche die katholische Vorstellung einer Zwischenphase

wie des Fegefeuers ablehnte, lösteman sich nicht gänzlich von der Annahme eines Über-

gangsstadiums, das Tod und Auferstehung trennte, sondern führte die Idee des Schlafes

ein, in dem sich die Verstorbenen bis zu ihrer Auferstehung befinden würden.361 Insbe-

sondere dem Bild vom Schlafenden begegnet man in der Vorstellung vom Scheintoten

351 Vgl. Grethlein: Grundinformation, S. 269. Grethlein betont jedoch, dass diese Vorstellung weitest-

gehend dem Neuen Testament zuzuweisen ist und das Alte Testament noch vom Tod als defini-

tiver Grenze ausging (Ebd., S. 271-273). Erste Hinweise auf eine Auferstehungsvorstellung finden

sich bereits in späten Texten des Alten Testaments (Ebd., S. 272); Jupp: Perspectives, S. 99f.

352 Vgl. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz: Tote, S. 10.

353 Eine Bezugnahme auf die von Victor Turner beschriebenen »Schwellenwesen« drängt sich hierbei

förmlich auf, vgl. Turner: Ritual, S. 95.

354 Vgl. Volgger, Ewald P.: »Dein Leib war Gottes Tempel.« Der menschliche Leichnam in der Liturgie

der katholischen Kirche, in: Norbert Stefenelli (Hg.): Körper, S. 191-216, hier S. 191, 202f.

355 Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz: Tote, S. 11; Deutsche Bibelgesellschaft: Bibel, S. 197

(N.T.), 1. Kor. 15, 42-44.

356 Vgl. Bobert: Entwicklungen, S. 66.

357 Vgl. Preuß: Pietät, S. 202.

358 Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz: Tote, S. 13.

359 Vgl. ebd., S. 13f.

360 Vgl. ebd., S. 10.

361 Vgl. Evangelisches Begräbnis, in: Zentralinstitut für Sepulkralkultur Kassel (Hg.): Großes Lexikon,

Bd. 1 (2002), S. 77f., hier S. 77.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Vorgeschichte

wieder und es verdeutlicht abermals den Status der Toten als möglichen ›Zwischenwe-

sen‹. Die Vorstellung des aus dem abergläubischen Volksbrauchtums stammenden »Le-

benden Leichnams« war eng mit den christlichen Ansätzen eines »rudimentären Un-

sterblichkeitsglauben[s]« der Toten verbunden.362Mit ihr kombiniert sich die Annahme,

dass die Verstorbenen nach Eintritt des Todes eine Zeitlang nochwahrnehmen könnten,

was um sie herum geschieht.363 Die Einhaltung der traditionellen Trennungsrituale war

gemäß dieser Ansicht essenziell, um nach abergläubischer Lesart Schaden von den Le-

benden abzuwenden und die allgemeine Ordnung zu wahren.

Die Sterbe- und Begräbnisliturgie der christlichen Kirchen setzt keineswegs erst im

Moment des Todes ein, sondern besitzt eine längere Vorlaufzeit,364 die mit der Vorstel-

lung der angemessenen Vorbereitung auf den Tod verbunden ist.365 Die entsprechende

Liturgie richtet sich dabei sowohl an die Sterbenden undToten als auch an die Angehöri-

gen.366 DerTheologe Klemens Richter interpretiert die christliche Totenliturgie auch als

Zusicherung an die Lebenden, dass der ›Zwischenzustand‹, in dem sie sich durch den

Tod der Familienmitglieder befinden, lediglich eine temporäre Phase ist und sie nach

Vollendungderselbenneuerlich indieGemeinschaft integriertwerden.367Damit bezieht

sich die Schwellenphase des Todes nicht nur auf die Verstorbenen, sondern auch auf jene

Lebenden, die sozial in einem engen Radius um die Toten gruppiert sind.

DiePflegederSterbendenundderTotenwarnichtnureineAngelegenheitdernächs-

ten Angehörigen, sondern oblag der gesamten Gemeinde.Mit dieser waren die Verstor-

benen auch nach ihrem Tod verbunden.368 Eine solche Haltung findet sich explizit im

Kontext des Scheintodes des 19. Jahrhunderts, wo wiederholt an die christliche Barm-

herzigkeit appelliert wurde, denMitmenschen zu retten.369

362 Berger: Brauchtum, S. 25.

363 Vgl. ebd., S. 18.

364 Vgl. Richter: Umgang, S. 11.

365 Vgl. hierzu die Erläuterungen von Kranemann und Probst zur »Sterbe- und Begräbnisliturgie des

Aufklärungskatholizismus«: Kranemann, Benedikt/Probst, Manfred: Riten zur Sterbebegleitung

und Beerdigung im Zeitalter der Aufklärung, in: Hansjakob Becker/Bernhard Einig/Peter-Otto Ull-

rich (Hg.): Liturgie im Angesicht des Todes (1987), S. 767-986, hier S. 767.

366 Vgl. Richter: Umgang, S. 15.

367 Vgl. ebd., S. 16.

368 Vgl. ebd., S. 10f.; nachdrücklich forderte Hufeland 1833 einen »letzten Liebesdienst« am Scheinto-

ten, vgl. Der letzte Liebesdienst, in: VZ, gez. Hufeland, 8. Juni 1833, Nr. 131, S. [7f.].

369 Vgl. An die Gemeinden der Jerusalems- und Neuen Kirche [Berlin, 14. Juni 1839?], elfseitiger Druck

vomMinisterium und VJNK, LAB, MAG-K, A Rep. 004, Nr. 61, Bl. 88-93, hier Bl. 88: »[S]o ist es des-

halb auch zugleich eine heilige Pflicht für uns, das leibliche Leben unserer Mitmenschen zu hüten

als einen kostbaren Schatz.« (S. 1).

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002 - am 13.02.2026, 21:33:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

