Erschiitterungen

1.1

Todesvorstellungen seit dem 18. Jahrhundert

»Vater Coing ist diese Nacht am Steckfluf}' gestorben. Da stand ich wie vom Donner
des Allmachtigen getroffen, plotzlich warf ich mich in die Arme meines himmlischen
Vaters, Muth und Kraft erfiillte mich, so daf ich heiter zu meiner Frau gieng, und es
ihr mit der gehérigen Behutsamkeit sagte, sie betrug sich aber so wie bei dem Tod der
seeligen Mutter, sie weinte christlich. Nun eyelte ich in Coings Haus, da fand ich nun
die drei Geschwister in Thranen schwimmen, aber doch duflerst gefafdt [...]. [D]er See-
lige war recht munter und gesund zu Bett gegangen, aber gegen Mitternacht hort ihn
mein SchwagerJustus beschwerlich athmen [..] [Coing, Anm. d. Aut.] sitztim Stuhlund
spricht munter von seinem Zustand, indefen wird der Professor Busch und der Chir-
urgus geholt, man a8t ihn zur Ader, und er wird ganz leicht nun fiangt er an Schleym
weg zu brechen. Busch holt geschwind ein gelindes Brechmittel, denn die Beklem-
mung nahm wieder zu, [..]. [UInd Busch verordnet noch ein Clystier um Bldhungen
und Unreinigkeiten wegzubringen, wiahrend der Zeit sprach er [Coing] immer heiter
mit seinen Kindern, seinen Tod vermuthete er nicht, [...] aber auf einmal [...] sank [Co-
ing] zuriick, zuckte ein paarmal, und wor [sic!] tod. Gott sey gelobt fir sein sanftes
Ende!«

Zedlers Universallexikon definiert »Steckfluf« als »eine sehr plétzliche und héchst gefahrliche
Kranckheit, bey welcher die wafirigschleimischen Feuchtigkeiten in gar zu grosse[r] Menge [..]
in die Lungen schiessen«, und damit das Atem stark einschranken (Zedler, Johann Heinrich: Steck-
fluR, in: Grosses vollstandiges Universal-Lexikon Aller Wissenschaften und Kiinste, Bd. 39, Leipzig/
Halle 1744, vollstindiger Photomechanischer Nachdruck, Graz 1997, S.1421-1427, hier S.1421); vgl.
die Ausfithrungen Engels iiber den Tod durch Erstickung: Engel, Josef: Darstellung der Leichener-
scheinungen und deren Bedeutung unter staeter Berlcksichtigung der haeufigsten Fehlerquellen
bei Leichenuntersuchungen, vorzugsweise fiir Anatomen, Amts- und Gerichtsaerzte, Wien 1854,
S.337-341.

Passage aus einem Brief Johann Heinrich Jung-Stillings an seinen Onkel [0. Angaben] vom 11. Mdrz
1792, in: Johann Heinrich Jung-Stilling. Briefe an Verwandte, Freunde und Fremde aus den Jahren
1787-1816, hg. v. Hans W. Panthel, Hildesheim 1978, S. 46f.

13.02.2026, 21:33:08, @


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Vorgeschichte

Zwei Aspekte an diesem Schreiben des Arztes Johann Heinrich Jung (1740-1817), genannt
Jung-Stilling, vom 11. Mirz 1792 an seinen Onkel sind bemerkenswert: Zum einen die
plastische Beschreibung der empfundenen Trauer respektive der prasentierten Gefiihle
der Familie beim Tod seines Schwiegervaters Johann Franz Coing (1725-1792),> zum an-
deren die ebenso anschauliche Schilderung der medizinischen Hilfsmittel, die angewen-
det wurden, um das Leben des Patienten zu retten. Beide Aspekte wurden und werden
mafigeblich von den Todesvorstellungen bestimmt, die insbesondere seit dem 18. Jahr-
hunderterheblichen Verinderungen unterlagen. Bemithungen zur Verlingerung des Le-
bens gab es zu diesem Zeitpunkt bereits in Form von Lehren einer adiquaten Lebensfith-
rung, wie sie Hufeland in seiner Makrobiotik propagierte,* und die gesellschaftlich grofRe
Aufmerksambkeit erlangte.’ Doch die scheinbare Sicherheitim Sinne einer prizisen Klas-
sifizierung, die der Zustand des Todes verspricht, wird bei der historischen Betrachtung
der akzeptierten Todesmerkmale und der angewandten Methoden zur Todesfeststellung
sowie damaliger als auch heutiger Todesdefinitionen briichig. Bis in unsere Zeit hilt die
Debatte um eine eindeutige Definition des Todes an, wie die langwierig gefiihrte Kon-
troverse um den Hirntod exemplarisch zeigt.® Auffillig ist dabei der heutzutage nicht
selten vorgebrachte Verweis auf eine vorgebliche Eindeutigkeit und Einheitlichkeit von
traditionellen Todesvorstellungen in der Vergangenheit,” der die Schimire einer wenig
komplexen Weltsicht in der frithen Neuzeit suggeriert. Die kulturellen oder religiésen
Vorstellungen vom Tod und Sterben wandelten sich im Laufe der Zeit und mit ihnen die
medizinischen Interpretationen der betreffenden Zustinde.® Fragen nach einem srich-
tigen< Leben, dem >guten< Tod oder einem »angemessenen« Sterben wurden je nach Kul-
tur und Epoche unterschiedlich beantwortet. Die Erkenntnis, dass es sich bei den Vor-

3 Vgl. ebd., S.163, Anm. 12.

4 Vgl. Hufeland, Christoph Wilhelm: Makrobiotik oder die Kunst, das menschliche Leben zu verlin-
gern, Volks=Ausgabe, hg. v. Alfred Maury, fiinftes und sechstes Tausend, Berlin [1896]; Hufeland
war ab 1801 kénigl. Leibarzt in Berlin, ab 1809 Staatsrat des Medizinaldepartements und ab 1817
u.a.vortragender Rat beim MK, vgl. Stiirzbecher, Manfred: Beitrage zur Berliner Medizingeschich-
te des Gesundheitswesens vom 17. bis zum 19. Jahrhundert (Veréffentlichungen der Historischen
Kommission zu Berlin, Bd. 18), Berlin 1966, S.163, Anm. 28.

5 Vgl. Pfeifer: Medizin, S. 96.

6 Vgl. meine Ausfithrungen im Ausblick dieser Arbeit; Stoecker, Ralf: Ein Pladoyer fur die Reani-
mation der Hirntoddebatte in Deutschland, in: Dirk Preuf$/Nikolaus Knoeppfler/Klaus-M. Kodal-
le (Hg.): Korperteile — Korper teilen (Kritisches Jahrbuch der Philosophie, Beiheft 8), Wiirzburg
2009, S. 41-59; Birnbacher, Dieter: Die Verteidigung des Hirntodkriteriums, in: Ders.: Bioethik
zwischen Natur und Interesse. Mit einer Einleitung v. Andreas Kuhlmann, Frankfurt a.M. 2006,
S. 248-269; Oduncu, Fuat: Hirntod, in: Héctor Wittwer/Daniel Schafer/Andreas Frewer (Hg.): Ster-
ben, S. 98-103.

7 Vgl. Schlich, Thomas: Tod, Geschichte, Kultur, in: Ders./Claudia Wiesemann (Hg.): Hirntod. Zur
Kulturgeschichte der Todesfeststellung, Frankfurt a.M. 2001, S. 9-42, hier S.10; List verweist auf
die Briichigkeit der Grenzen zwischen Tod und Leben durch den Einsatz der Biotechnologie in
heutiger Zeit, vgl. List, Elisabeth: Grenzen des Lebens, in: Sigrid Graumann/Katrin Griiber (Hg.):
Grenzen des Lebens (Mensch — Ethik — Wissenschaft, Bd. 5), Berlin 2007, S.13-26, hier S. 15.

8 An dieser Stelle sei auf die Schwierigkeit hingewiesen, die der Versuch einer Interpretation histo-
rischer Wahrnehmungen mit sich bringt und ein sorgsames und zuriickhaltendes Vorgehen ver-
langt, vgl. Scholten: Einfiihrung, S. 5-11, hier S. 6f.; Lotte: Normalitatsverlust, S.110f.

13.02.2026, 21:33:08, @


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Erschitterungen

stellungen um kulturell geprigte, variable Konstruktionen handelt,’ ist entscheidend fiir
das Verstindnis der Scheintoddebatten im 18. und 19. Jahrhundert.

Kulturgeschichtliche Todesauffassungen

Um zu verstehen, wie der Tod im 18. und 19. Jahrhundert interpretiert wurde und welche
Relevanz diese Betrachtungsweisen hatten, ist es notwendig, die Entwicklungsprozesse
hin zu diesen Vorstellungen zu beleuchten. Eine Ansicht vom Tod als auch vom Leben
transportiert in der Regel unterschwellig, manchmal auch unmissverstindlich eine Be-
wertung des betreffenden Zustandes. Dies kann nicht nur darin miinden, einen konkre-
ten Todesfall oder eine bestimmte individuelle Lebensfithrung als >gut< oder >schlecht«
beziehungsweise >natiirlich< oder »unnatiirlich« zu kategorisieren,'® sondern verlangt ei-
ne eingehende Analyse dessen, was dies im Einzelfall bedeutete.

Bereits die von Ariés aufgestellte Periodisierung der Todesvorstellungen in Europa
sieht mehrere, sich zum Teil iiberschneidende Phasen divergierender Todesauffassun-
genvor," diejedoch retrospektiv den vergangenen Zeiten >itbergestiilpt«wurden und da-
mit grundsitzlich mit Vorsicht zu betrachten sind.'> Obgleich Ariés von zeitlichen Uber-
schneidungen der einzelnen Phasen ausgeht, suggeriert seine Periodisierung eine qua-
si-homogene Entwicklung, die im Einzelfall wesentlich differenzierter ausgefallen sein
wird. Ungeachtet dieser Vorbehalte bietet sich Ariés’ Ansatz aufgrund der prignanten
Darstellung emotionaler Wertkategorien in Hinblick auf die sich wandelnden Vorstel-
lungen von Tod und Sterben an.

Die gesamtgesellschaftlichen Verinderungen insbesondere im 18. Jahrhundert ma-
nifestierten sich hinsichtlich der Todesvorstellungen in Form eines sukzessiven Verlus-
tes der Annahme des »gezihmten Todes«,"” ein Paradigma, das Ariés bis ins 18. Jahrhun-

9 Vgl. Fischer: Ceschichte, S. 8.

10 Vgl. Brinkmann, Johann Peter: Beweis der Moglichkeit, dafd einige Leute lebendig konnen begra-
ben werden, nebst der Anzeige, wie man dergleichen Vorfille verhiten kénne, Leipzig 1772, S. 90:
Unter § 28 fiithrt Brinkmann vier Todesarten auf: 1. natiirlicher Tod, 2. gewaltsamer Tod, 3. pl6tz-
licher Tod, 4. auf Krankheiten zurtckzufithrender Tod; bereits im klassischen Altertum differen-
zierte man beim Tod zwischen>natiirlichcund>unnatirlich<, doch entsprach die festgelegte Grenze
nicht den heutigen Zuordnungen. In der Antike galten Krankheiten per se als unnatiirliche Todes-
ursachen, wihrend diese heutzutage als natiirlich klassifiziert werden, vgl. Schifer, Daniel: Alter
und Krankheit in der Friihen Neuzeit. Der arztliche Blick auf die letzte Lebensphase (Kultur der
Medizin. Geschichte — Theorie — Ethik, Bd. 10), Frankfurt a.M. 2004, S. 43; Ariés differenziert in
gleicher Weise fiir seine Kategorie des »eigenen Todes« (Ariés: Geschichte, S.138); auch die Vor-
stellung einer Dichotomie des>guten<und des >schlechten< Todes existierten bereits im Altertum,
vgl. Pennington: Memento, S. 41; kritisch aufgearbeitet wurden die oben genannten Zuschreibun-
gen durch Schiefer, vgl. Schiefer, Frank: Die vielen Tode. Individualisierung und Privatisierung im
Kontext von Sterben, Tod und Trauer in der Moderne. Wissenssoziologische Perspektiven (Stu-
dien zur interdisziplinaren Thanatologie, Bd. 9), Berlin 2007, zgl. Regensburg, Univ., Diss., 2004,
S. 259-264.

11 Vgl. Ariés: Geschichte.

12 Elias kritisiert Ariés’ Interpretation mehrfach, vgl. Elias, Norbert: Uber die Einsamkeit der Ster-
benden in unseren Tagen, 7. Aufl., Frankfurt a.M. 1991, S. 23-25; Tod, forschungsgeschichtlich, in:
Zentralinstitut firr Sepulkralkultur Kassel (Hg.): GrofSes Lexikon, Bd. 1, S. 308.

13 Ariés: Geschichte, S. 30, 34, 42f.

13.02.2026, 21:33:08, @

47


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Vorgeschichte

dert konstatiert und das den Tod als vertraute Kategorie interpretierte. Sein Kommen
wurde vorausgeahnt und bot daher die Option, sich auf die Trennung vom Diesseits vor-
zubereiten.” Die Vorstellung einer Ankiindigung des eigenen Todes schloss den angst-
auslésenden plotzlichen Tod, die mors repentina, aus. Den plétzlichen Tod subsumiert
Ariés dementsprechend, gemeinsam mit dem Tod durch Ertrinken, durch Blitzschlag
oder den heimlichen Tod, unter die Kategorie des »hidflichen und gemeinen Tod[es]«."
Die mors repentina galt zudem zeitweise als Strafe Gottes.™ Thr idealer Gegensatz war der
als »natiirlich« interpretierte langsame, schmerzfreie Tod." Die Furcht vor dem plétzli-
chen Tod sowie aller anderen oben aufgefithrten Kategorien des »gemeinen« Todes findet
sich noch stark vertreten in der Kontroverse um den Scheintod. Dort gehorten unerwar-
tet verstorbene Menschen, insbesondere Ertrunkene, zu den Hauptgruppen der Schein-
tod-Pridisponierten.’® Obgleich sich im Scheintoddispositiv keine explizite Bewertung
des plétzlichen Todes als Strafe Gottes mehr findet und eher das verstirkte Rettungsbe-
mithen gegeniiber den betroffenen Personen im Vordergrund stand, fillt die ungebro-
chene Kontinuitit dieser Kategorie mit ihrer negativ konnotierten Bewertung bis weit
ins 19. Jahrhundert hinein auf.”

Bisins18.Jahrhundertetablierte sich parallel zur Vorstellung des »gezihmten Todes«
eine Todesvorstellung, die Ariés als den »eigenen Tod« bezeichnete.*® Eng verbunden war
diese Sichtweise mit einer zunehmenden Individualisierung, die seit dem 16. Jahrhun-
dert festzustellen ist und dem Diesseits einen héheren Stellenwert zugestand.* Der Tod
wurde hier als ein personliches Ereignis begriffen, welches das individuelle Leben been-

14 Vgl ebd., S.14f.

15 Ebd., S.19f; der Ethnologe Klaus E. Miller bezeichnet in seiner Betrachtung >archaischer« Gesell-
schaften dieselben Todesursachen als »schlimmen«Tod, ein Zustand, der sich von der iiblichen To-
desart absetzt und oftmals mit einer irreguldren Bestattung einhergeht (Miiller, Klaus E.: Archai-
sche Angst, in: Gerhard Roth/Uwe Opolka (Hg.): Angst, Furcht und ihre Bewaltigung (Hanse-Stu-
dien/Hanse Studies, Hanse-Wissenschaftskolleg Delmenhorst), Oldenburg 2003, S. 241-260, hier
S.252f.). Aufgrund eines irregularen Todes wurde hier eine Bedrohung der Lebenden durch die To-
ten angenommen. Fraglos bezieht sich eine solche Interpretation auf abergldubische Vorstellun-
gen; der plotzliche Tod konnte zu einer Verweigerung eines christlichen Begribnisses in geweih-
ter Erde fithren, vgl. Zauder, Sylvina: Von sSchinderkuhlen< und >Elendenecken«. Das unehrliche
Begrabnis vom 16. bis ins19. Jahrhundert, in: Norbert Fischer/Markwart Herzog (Hg.): Nekropolis:
Der Friedhof als Ort der Toten und der Lebenden (Irseer Dialoge. Kultur und Wissenschaft inter-
disziplinar, Bd. 10), Stuttgart 2005, S. 109-124, hier S.119.

16  Vgl. Schifer: Alter, S. 44: Schifer setzt den Beginn dieser Einstellung in Europa mit dem hohen
Mittelalter an; Pennington verweist auf eine vergleichbare Einteilung bereits im Alten Testament,
wo neben der Differenzierung zwischen»guten«und »schlechten« Tod, auch der plotzliche Tod als
»boser« Tod identifiziert wird (Pennington: Memento, S. 41f.).

17 Vgl. Schifer: Alter, S. 44.

18 Vgl. Hufeland: Scheintod, S. 233.

19 Obgleich scheintote Personen in der Regel nicht als gefahrlich eingestuft wurden, wurde der Zu-
stand des Scheintodes mit Gefahr und Bedrohung assoziiert, vgl. Bebbington: Deathbed, S. 210f.

20  Ariés: Geschichte, S. 777-782.

21 Vgl. Fischer: Geschichte, S. 15, 21f.

13.02.2026, 21:33:08, @


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Erschitterungen

dete. Mit ihm wurde die Sorge um das bedrohte Jenseits in der Gesellschaft spiirbar.** In
diesem Kontext kiindigte sich der Tod nicht mehr an, war deshalb auch nicht linger »ge-
zihmt«,” sondern mit Angstverbunden.** Die Vorstellung vom Wert des eigenen Lebens
zwang die Menschen zum selbsttitigen Handeln. Nun warjede*r Einzelne dazu angehal-
ten, das kostbare Gut des eigenen Lebens moglichst lange zu bewahren und die Verant-
wortung dafiir zu iibernehmen. Aus der héheren Wertschitzung des eigenen Lebens re-
sultierte auch die Erkenntnis der Einmaligkeit des Mitmenschen. Bereits in der Renais-
sance verstirkte sich der Ausdruck von Mitleid und Einfiihlsamkeit;* Empfindungen,
die im 18. Jahrhundert ihren bis dahin deutlichsten Ausdruck fanden?® und eine Inten-
sivierung der Trauer sowie ihrer gesellschaftlichen Darstellung mit sich brachten.”” Ab
dem 18. und vermehrt im 19. Jahrhundert riickte damit die Bedeutung des Todes ande-
rer Menschen in den Vordergrund.*® Hier liegt eine der prignantesten Ursachen fiir die
Forderung nach Leichenhiusern und die Rettung von Scheintoten begriindet. Kaum eine
der herangezogenen Quellen verzichtet darauf, die Verantwortung zur Rettung der Mit-
menschen zu betonen.” Die Angst vor dem Lebendig-begraben-Werden hat auch hier
ihren Ursprung.®® Unter der Primisse, jedes einzelne Leben bewahren zu wollen und so-

22 Vgl. Ariés: Geschichte, S.140f. Die Lehre des Christentums hatte zuvor generell einer Angst vor
den Toten widersprochen und diese Furchtlosigkeit hatte weitestgehend bis ins 18. Jahrhundert
fortbestanden, vgl. ebd., S. 43-45.

23 Im Verlauf des 17. und 18. Jahrhunderts verlor die Erwartungshaltung einer Ankiindigung zuneh-
mend an Bedeutung, vgl. ebd., S.18. Der »gezihmte« Tod war nah und vertraut und zudem ein in
der Offentlichkeit erfahrbares Erlebnis, vgl. ebd., S. 30, 34, 42.

24 Vgl.ebd., S.153,159, 161.

25  Der heutzutage gingige Begriff der Empathie findet sich in den damaligen deutschsprachigen
Schriften noch nicht, sondern ist erst fiir das 20. Jahrhundert belegt, vgl. Frevert, Ute: Vergangliche
Gefiihle, 2. Aufl. (Historische Geisteswissenschaften, Frankfurter Vortrage, Bd. 4), Gottingen 2013,
S. 44, Anm. 75; Ariés: Geschichte, S.168.

26  Vgl. Frevert: Vergingliche Cefiihle, S.16, 44, 47, 73.

27 Vgl. Mischke, Marianne: Der Umgang mitdem Tod. Vom Wandel in derabendlandischen Geschich-
te (Reihe Historische Anthropologie, Bd. 25), Berlin 1996, S. 99; Fischer, Michael: Ein Sarg nur und
ein Leichenkleid. Sterben und Tod im 19. Jahrhundert. Zur Kultur- und Frommigkeitsgeschichte
des Katholizismus in Stidwestdeutschland, Paderborn 2004, S. 52f.

28  Vgl. Ariés: Geschichte, S. 519-712, 783; Vovelle, Michel: Die Einstellungen zum Tode: Methodenpro-
bleme, Ansitze, unterschiedliche Interpretationen, in: Arthur E. Imhof (Hg.): Biologie des Men-
schen in der Geschichte. Beitradge zur Sozialgeschichte der Neuzeit aus Frankreich und Skandi-
navien (Kultur und Gesellschaft. Neue historische Forschungen, Bd. 3), Stuttgart-Bad Cannstatt
1978, S.174-197, hier S.186; Winau, Rolf: Einstellungen zu Tod und Sterben in der europdischen
Ceschichte, in: Ders./Hans-Peter Rosemeier (Hg.): Tod und Sterben, Berlin/New York 1984, S. 15-26,
hier S. 22; Kessel: Sterben, S. 304.

29  Als einer der vehementesten Verfechter einer solchen Verantwortung kann sicherlich Hufeland
angefiihrt werden, vgl. Hufeland: Scheintod, S. 154f.

30  Vgl. Mischke: Umgang, S.101f;; Lindig, Erika: Tod und Tote in der europiischen Volkstberlieferung,
in: Christoph Daxelmiiller (Hg.): Tod, S. 69-74. Lindig verweist auf das starke Auftreten abergldu-
bischer Todesfurcht in Seuchenzeiten, wie im 16. Jahrhundert. Die korrekt eingehaltene Praxis im
Zuge des Begrabnisses war von grofier Bedeutung, um den Toten Grabesruhe zu verschaffen und
den Lebenden Sicherheit vor der Rache der Toten zu gewéhren. Der >gute< Tod entsprach dem-
nach einem Tod, der es den Sterbenden zuvor erméglicht hatte, ihr Leben zu ordnen und alles
Notwendige zu Lebzeiten zu einem Ende zu bringen (S. 69, 71).

13.02.2026, 21:33:08, @

49


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Vorgeschichte

fern dies unerreichbar war, die >richtige« Art des Sterbens zu gewihrleisten, wurde die
Angst zur Triebfeder grof3flichiger Umgestaltungen des Bestattungswesens. Obgleich
sich in diesem Zusammenhang nur wenige explizite Verweise auf einen angestrebten
sguten< Tod finden lassen, scheint zumindest das Angstphinomen in der Tradition des
Diskurses um ein gutes Sterben zu stehen.

Dabei entsprachen insbesondere die begleitenden abergliubisch gefirbten Angste™
keineswegs dem Ideal der aufgeklirten Biirger*innen und wurden von vielen Zeitge-
noss*innen als unzeitgemifes Empfinden betrachtet.>* Unter dem Eindruck der Ver-
anderungen im Denken und Fithlen, die im 18. Jahrhundert eine einstweilige Klimax
erfuhren,® wurden tiefgreifende Verunsicherungen ausgeldst. So verwundert es nicht,
dass sich mit den europiischen Aufklirungsprozessen auch das Bild des Todes dnder-
te. Der hissliche und erschreckende Tod barocker Darstellungen® wich im Riickgriff
auf die Antike der Vorstellung vom Tod als Schlafes Bruder,* womit ein sanftes, biswei-
len freundliches Bild des Todes imaginiert wurde. Eine solche Vorstellung widersprach
keineswegs einer sich gleichzeitig ausbreitenden Verunsicherung gegeniiber dem Tod,
sondern kann gegebenenfalls als deren Resultat betrachtet werden. Die bewusst positive
Todesdarstellung war eine Option, mit den konstatierten Erschiitterungen umzugehen.
Wie notwendig eine positive Perspektive in diesem Kontext war, wird anhand der Be-
wertung der Verinderungen in den europiischen Bestattungskulturen ab dem Ende des
18. Jahrhunderts deutlich. Diese Prozesse werden von der Forschung oftmals als Bruch
interpretiert, mit dem ein langanhaltender Ausschluss des Todes und der Verstorbenen
aus dem Bereich der Lebenden einsetzte.*

31 Diese Angste konnten sich auf Vampire, Wiederginger oder Nachzehrer beziehen, vgl. Bandini,
Ditte und Giovanni: Wiederganger, in: Dies.: Kleines Lexikon des Aberglaubens, 2. Aufl., Miinchen
1999, S. 316f.; unter dem Begriff Wiedergianger wurden anfanglich alle gefiirchteten Verstorbenen
subsumiert, denen nicht die reguldren Bestattungsriten zuteil worden waren, vgl. Ceiger, [Paul]:
Wiederganger, in: Handworterbuch des Deutschen Aberglaubens, hg. unter besonderer Mitwir-
kungvon E. Hoffmann-Krayer und Mitarbeit zahlreicher Fachgenossen von Hanns Bachtold-Staub-
li, Bd. IX,1./2. Lieferung (Handworterbiicher zur Deutschen Volkskunde, Abt. |, Aberglaube), Berlin
1938/41, S. 570-578, hier S. 570.

32 Vgl. Boelts, Stephanie: »Ueber die Neigung des Menschen zum Wunderbaren.« Aberglaube, Geis-
terseherei und Ahnungsvermogen in medizinisch-anthropologischen und erfahrungsseelenkund-
lichen Zeitschriften des ausgehenden 18. Jahrhunderts, in: Thomas Bremer (Hg.): Vernunft, Religi-
onskritik, Volksglauben in der Aufklarung. Wissenszirkulation und Offentlichkeit in den deutsch-
sprachigen Gebieten (Wissensdiskurse im 17. und 18. Jahrhundert, Bd. 2), Halle (Saale) 2013,
S.149-168. Boelts fihrt in ihrem Aufsatz anhand zweier Schriftenreihen aus dem letzten Drittel
des 18. Jahrhunderts, die Bemiihungen der selbsternannten aufgeklirten Arzteschaft und Laien
vor, sich von aberglaubischen Vorstellungen zu distanzieren; Weber, Hans-Joachim: Der soziale
Tod. Zur Soziogenese von Todesbildern (Europdische Hochschulschriften, Reihe XXII: Soziologie,
Bd. 255), Frankfurt a.M. u.a. 1994, S. 203; Kesssel verweist darauf, dass aberglaubische Praktiken
im Kontext des Sterbeprozesses sublim teilweise bis ins 20. Jahrhundert hinein fortbestanden, vgl.
Kessel: Sterben, S. 302f.

33 Vgl. Frevert: Vergingliche Cefiihle, S.16.

34  Vgl. Sorries, Reiner: Vom guten Tod. Die aktuelle Debatte und ihre kulturgeschichtlichen Hinter-
griinde, Kevelaer 2015, S. 62.

35 Vgl.ebd, S. 65; Bauer: Tod, S.17.

36  Vgl. Mischke: Umgang, S. 3; Bauer: Tod, S. 15; Bobert: Entwicklungen, S. 56f.

13.02.2026, 21:33:08, @


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Erschitterungen

Wihrend gelegentlich als primire Ursache dieses Wandels ein zunehmender Verlust
des religiosen Bezuges aufgrund der aufklirerischen Werte postuliert wurde, der den
Tod nicht mehr zwangsldufig als Durchgang ins Jenseits, sondern als definitives Ende
auffasste,’” wird eine solche Interpretation zurecht als verkiirzt erachtet.*® Nicht allein
lassen sich gravierende Verinderungen in den europiischen Bestattungskulturen, wie
Forderungen nach Friedhofsauslagerungen aus dem Stadtbereich und deren vereinzelte
Umsetzungen, bis ins reformatorische 16. Jahrhundert zuriickverfolgen,® auch schei-
nen die vielfiltigen Umbriiche im 18. und 19. Jahrhundert zu komplex, um sie allein mit
der potenziellen Skepsis gegeniiber religiosen Absicherungen erkliren zu wollen. Dem-
entsprechend fithrt der Theologe Rainer Volp drei Aspekte an, die er von besonderer Be-
deutung innerhalb der Umbruchszeit anerkennt: erstens, die Haltung zur Hygiene und
zur Medizin, zweitens, die Verinderungen der Vorstellungen vom Jenseits und drittens,
der Fortfall von Ritualen beziiglich des Todes im Verlauf der zunehmenden Urbanisie-
rung.*° Alle drei Aspekte sind grundlegend bei der Deutung des Angstphinomens und
damit auch der Leichenhiuser. Volp interpretiert diese Transition der Todesvorstellun-
gen als derart gravierend, dass er den Wandel seit dem 18. Jahrhundert als den gréfiten
Umbruch von Todeseinstellungen seit einem Jahrtausend bezeichnet.* Wie auch immer
der kulturelle Wandel der Todesvorstellungen und Bestattungspraxis ab dem 18. Jahr-
hundert bewertet wird, so steht doch aufler Frage, dass es sich um markante gesamtge-
sellschaftliche Verinderungen handelte.

Zur medizinischen Klassifikation des Todes: Definitionen und Kriterien

Zusitzlich zu den kulturellen Aspekten spielten jedoch die medizinischen Faktoren ei-
ne erhebliche Rolle bei der Neubewertung des Todes im 18. Jahrhundert. Dabei stellt
sich die Frage, wie der Tod in der damaligen Zeit aus medizinischer und generell na-
turwissenschaftlicher Perspektive bewertet wurde. Leben und Tod werden in den heu-
tigen westlichen Gesellschaften weitestgehend als Dichotomie verstanden. Das Sterben
ist der Prozess, der das Leben in den Tod iiberleitet.** Der Tod markiert dabei das En-

37  Vgl. Kirch, Katja: »Ich habe meinen Sterbekittel und Haube mir schon zur Hand gelegt.« Anmer-
kungen zur Geschichte der Sterbevorsorge, in: Christoph Daxelmdller (Hg.): Tod, S. 89-92, hierS. 91.

38  Kaspar von Greyerz spricht sich hinsichtlich der religiosen Veranderungen ab der zweiten Halfte
des 19. Jahrhunderts explizit fiir eine differenzierte Betrachtung aus und betont die Verlagerung
auf eine »Privatisierung der Frommigkeit«, die nicht zwangslaufig mit einem sakularisierenden
Wandel gleichzusetzen ist (von Greyerz: Religion, S. 285); Schlogl: Unglaube, S. 96; Vovelle: Ein-
stellungen, S.184.

39 Vgl Fischer: Geschichte, S. 9, 11f,; Fischer: Gottesacker, S. 9; Happe: Entwicklung, S.179-181.

40  Vgl. Volp, Rainer: Der unverfiigbare Tod. Todesanschauungen und Bestattungsrituale zwischen
Aufklarung und Industriekultur, in: Hansjakob Becker/Bernhard Einig/Peter-Otto Ullrich (Hg.): Lit-
urgie im Angesicht des Todes (1987), S. 621-636, hier S. 624.

41 Vgl.ebd,, S. 621; Bauer spricht in diesem Kontext von einer »mentalen Epochenscheide zwischen
dem Mittelalter und der Neuzeit« und stellt dies in den »Zusammenhang eines allgemeinen neu-
zeitlichen Bewufitseinswandels« (Bauer: Tod, S. 4, auch S. 15, 20f)).

42 Vgl. Bahle, Julius: Keine Angst vor dem Sterben. Zur Psychologie des angstfreien und schénen
Sterbens, Hemmenhofen am Bodensee [1974], S. 12f. Bahle erkennt fiir den Prozess des Sterbens
drei Aspekte an: den religiosen, den korperlichen und den psychologischen Aspekt.

13.02.2026, 21:33:08, @

51


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Vorgeschichte

de des (biologischen) Lebens. Eine solche Beschreibung wird schwerlich Gegenstimmen
evozieren. Anders sieht es hingegen aus, wenn es darum geht, die Begriffe Leben, Ster-
ben und Tod zu kategorisieren, um damit eine prizise Abgrenzung untereinander zu er-
zielen. Ab welchem Stadium der menschlichen Ontogenese wird von Leben gesprochen
und ab welchem Zeitpunkt ist der Tod uneingeschrinkt belegbar? Diese Fragestellun-
gen sind heutzutage ebenso aktuell wie am Ende des 18. Jahrhunderts, als die Sicherheit
der damals bekannten Todesmerkmale intensiv im Zuge der Debatte um den Scheintod
nicht nur unter Medizinern, sondern mit Einschrinkungen>gesamtgesellschaftlich«dis-
kutiert wurde.*

Im 18. und 19. Jahrhundert wurde der Tod als permanenter Herz-Kreislaufstillstand
definiert.** Dabei muss beriicksichtigt werden, dass die Feststellung des Todes iiber ei-
nen langen historischen Zeitraum hinweg keineswegs eine genuine Angelegenheit der
Medizin gewesen war. Vielmehr lag diese oftmals in den Hinden der religiésen oder an-
derer offizieller Vertreter, das heif3t medizinischer Laien.* Erst ab dem 17. Jahrhundert
wurde es zunehmend iiblich, dass Arzte fiir die Feststellung des Todes zustindig wur-
den.* Die Todesdiagnose gegen Ende des 18. Jahrhunderts und iiber weite Strecken des
19. Jahrhunderts basierte dabei auf Todesmerkmalen, die hinsichtlich ihrer Sicherheit
als unterschiedlich sinnvoll bewertet wurden und zu erheblichen Kontroversen gefiihrt
haben.#” Martin Patak sieht in dem Bemithen, sichere Todeszeichen zu definieren, ei-
nes der primiren medizinischen Ziele des 18. Jahrhunderts.*® Und noch 1873 konstatier-

43 Indiesem Fall kann nur von einer Partizipation der gebildeten Schichten ausgegangen werden.

44 Vgl. Brink, Cornelia: »Ein jeder Mensch stirbt als dann erst, wenn er lange zuvor schon gestorben
zu seyn geschienen hat.« Der Scheintod als Phianomen einer Grenzverschiebung zwischen Leben
und Tod 1750-1810, in: Rolf Wilhelm Brednich/Annette Schneider/Ute Werner (Hg.): Natur — Kul-
tur. Volkskundliche Perspektiven auf Mensch und Umwelt, Miinster 2001, S. 469-479, hier S. 470;
Thiirnau, Detlef: Der Scheintod, Bonn, Inaug. Diss., 1971, S. 9.

45 Vgl. Schlich: Tod, S. 21f.; Garrigues, H[enry] J[acques]: Der Scheintod. Vortrag gehalten im Deut-
schen Gesellig-Wissenschaftlichen Verein von New York am 15. December 1886, New York 1889,
S. 24; Vogl: Scheintod, S. 94; Knoblauch, Hubert: Der Tod der Moderne, die neue »Kultur des To-
des« und die Sektion, in: Dominik Grofd u.a. (Hg.): Tod und toter Kérper, S.189-200, hier S.191;
Pfeifer: Medizin, S. 42.

46 Vgl. Burkel, Ernst: Uber die Verhiitung des Scheintodes, Miinchen, Inaug. Diss., 1984, S. 7, 69.

47  Das Bemiihen, sichere Merkmale des Todes zu definieren, ldsst sich bis in die Antike zurtckver-
folgen, vgl. Augener: Scheintod, S.18; Fritsche, Paul: Grenzbereich zwischen Leben und Tod. Kli-
nische, juristische und ethische Probleme, 2. (iberarb. Aufl., Stuttgart 1979, S.17f.; Valbel, Horace:
Der Scheintod besiegt durch den Apparat Karnice. Ein Werk der Menschlichkeit von Sr. Excellenz
dem Grafen Michael von Karnice-Karnicki, Kammerherrseiner Majestaet des Kaisers von Russland.
Der Scheintod itberwunden durch den Apparat»Karnice«, Autorisirte [sic!] Uebersetzung aus dem
Franzosischen, Berlin 1898, S. 17; Kessel, Martina: Die Angst vor dem Scheintod im 18. Jahrhundert.
Koérper und Seele zwischen Religion, Magie und Wissenschaft, in: Thomas Schlich/Claudia Wiese-
mann (Hg.): Hirntod. Zur Kulturgeschichte der Todesfeststellung, Frankfurt a.M. 2001, S.126-159,
hier S.140f.

48  Vgl. Patak: Angst, S. 28; Augener: Scheintod, S.18; Kessel konstatiert in diesem Kontext eine »fast
obsessive Diskussion tiber die Unsicherheit der Todeszeichen« (Kessel: Angst, S.134).

13.02.2026, 21:33:08, @


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Erschitterungen

te der Mediziner Joseph Kribben resigniert, dass die Suche nach sicheren Todeszeichen
eine »unlosbare Aufgabe des Arztes« sei.*

Die damaligen Todesmerkmale unterschieden sich zum grofRen Teil nicht von den
heutigen,*® wurden aber anders interpretiert. Als unsichere Kennzeichen wurden ne-
ben fehlendem Puls und Herzschlag auch der Atemstillstand erkannt.” Zwar konnten
diese Kriterien als Anhaltspunkte eines méglichen Todes dienen, ginzlich daraufverlas-
sen wollte man sich indes nicht. Als weitere unsichere Hinweise wurden ein erkalteter
Koérper, eine deutliche Hautblisse, die Totenstarre oder Leichenflecken herangezogen.”

t,5> wobei

Als einziges sicheres Zeichen wurde mehrheitlich nur die Verwesung akzeptier
auch hier die unterschiedlichen Grade der Fiulnis diskutiert wurden, die mit Fehlinter-
pretationen aufgrund bestimmter Krankheitsbilder einhergehen konnten.** Die Fiul-
nis hatte hingegen den Nachteil, dass sie zeitverzogert einsetzt und ihr Auftreten zu-
dem als gesundheitsschidlich fiir die Lebenden interpretiert wurde.>® Zugleich stellten
Beerdigungen nur wenige Stunden nach der Todesfeststellung keine Seltenheit im 18.
Jahrhundert dar.*® Dieser Umstand verursachte nach Lesart der damaligen Medizin ei-

ne Situation, in der die von einem Todesfall Betroffenen nicht verlisslich davon ausgehen

49  Kribben, Joseph: Ueber den Scheintod und das Rettungsverfahren bei demselben (Dissertationes
Bonnenses Medicas K-Z), Bonn, Inaug. Diss., 1873, S. 5.

50 Riive fithrt an, dass es sich um dieselben Zeichen handelte, die heutzutage jedoch deutlicher her-
ausgearbeitet sind, vgl. Rive: Scheintod, S. 246f.; als sichere Todesmerkmale werden heutzutage
die Totenstarre, Leichenflecken und die Faulnis aufgefasst, vgl. Sorries, Reiner: Todeszeichen, in:
Zentralinstitut fiir Sepulkralkultur Kassel (Hg.): GroRes Lexikon, Bd. 3 (2010), S. 451; Vogl: Schein-
tod, S.108; Wagner: Bedeutung, S. 84f.

51 Vgl. Augener: Scheintod, S. 34f.; Wagner: Bedeutung; Seulen, Joseph Anton: Freymiithige Betrach-
tungen Uber den Scheintod und der Gefahr lebendig begraben zu werden. Als Anhang hierzu die
auf Veranlassung der koniglichen Ministerii, der Ceistlichen-, Unterrichts- und Medizinal-Angele-
genheiten, herausgegebene Anweisung zur zweckmafigen Behandlung und Rettung der Schein-
todten oder durch plotzliche Zufille verungliickter Personen, Jilich 1839, S. 2.

52 Vgl. Sorries: Todeszeichen, S. 451; Augener: Scheintod, S. 50-52; Nasse, Fr[iedrich]: Die Unterschei-
dung des Scheintodes vom wirklichen Tode; zur Beruhigung Uber die Gefahr, lebendig begraben
zu werden, Bonn 1841, S. 42; Hufeland, Christoph Wilh[elm]: Ueber die UngewifRheit des Todes
und das einzige untrigliche Mittel, sich von seiner Wirklichkeit zu tiberzeugen und das Lebendig-
begraben unmoglich zu machen; nebst einer Nachricht von der Einrichtung eines Leichenhauses
in Weimar, Neue Auflage, Halle 1824, S. 30.

53 Vgl. Augener: Scheintod, S. 84; trotz des Stellenwertes, den man der Verwesung als Todesmerk-
mal einrdumte, erkannten bereits zeitgendssische Mediziner eine optimale Todesfeststellung in
der Kombination mehrerer Todeskennzeichen, vgl. Hufeland: Scheintod, S.171; Hufeland: Unge-
wifheit (1824), S. 30; Ischebeck, Gerhard: Scheintod, Univ., Diss. Med., Gottingen, 1942, S. 40f.

54  Vgl. Augener: Scheintod, S. 88-91; eine solche Sorge vor Fehlinterpretationen gerade im Kontext
von epidemischen Krankheiten findet sich noch bei Medizinern gegen Ende des 19. Jahrhunderts,
vgl. Garrigues: Scheintod, S. 13; Kribben: Scheintod, S.12.

55  Vgl.Kribben: Scheintod, S. 16f.; die Verwesungszeit hangt maRgeblich von Temperatur- und Feuch-
tigkeitseinwirkungen ab, vgl. Wirth, Ingo/Strauch, Hansjiirg: Rechtsmedizin. Grundwissen fiir die
Ermittlungspraxis, 2. neu bearb. Aufl. (Grundlagen. Die Schriftenreihe der »Kriminalistik«, Bd. 43),
Heidelberg 2006, S. 20. So kann bei tendenziell warmen Konditionen die Verwesung bereits nach
zwei Tagen einsetzen (S. 41).

56  So bemangelte der jidische Berliner Arzt Marcus Herz, dass in der Berliner Jiidischen Gemeinde
die »gewdhnliche [...] Wartezeit« bis zur Beerdigung bei vier Stunden liegen wiirde (Herz, Marcus:

13.02.2026, 21:33:08, @

53


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Vorgeschichte

konnten, dass die Verstorbenen tatsichlich tot waren, wenn die Beerdigung erfolgte. Die
Medizinhistorikerin Margit Augener fithrt drei Aspekte auf, weshalb die Mediziner des
19. Jahrhunderts die beiden heute als sicher eingestuften Kennzeichen, Totenstarre und
Leichenflecken, nicht als ausreichend anzuerkennen vermochten: Zum einen bemingelt
sie eine zu ungenaue Beobachtung der Patient*innen, zum anderen die oftmals — aus
heutiger Perspektive — unwissenschaftliche Herangehensweise der Arzte und nicht zu-
letzt das Fehlen einer einheitlichen medizinischen Ausrichtung.’” Damit werden gene-
relle Mingel innerhalb der medizinischen Befihigung der Todesfeststellung sowie der
arztlichen Ausbildung und Praxis der damaligen Zeit offenbar, die im Dispositivum den
Scheintod zu einer grundlegenden Verunsicherung grofRer Teile der Bevolkerung, aber
auch der Arzteschaft fithrten.

Zum Wert des toten Kérpers und Umgang mit dem Leichnam

Der als adiquat empfundene Umgang mit dem toten Korper ist unmittelbar mit der Fra-
ge der Todesbestimmung und der Todesdefinition als auch mit weiteren kulturellen Zu-
ordnungen, wie dem Pietitsempfinden, korreliert. Dabei ergeben sich unterschiedlich
relevante Betrachtungsebenen: Zum einen geht es — bezogen auf die Moglichkeit einer
prazisen Bestimmung des jeweiligen Todes — um die Unsicherheit, ob man es mit einem
toten Korper oder einem lebenden Leib zu tun hat.*® In diesem Kontext soll auch die
Vorstellung des vestigium vitae Erwihnung finden, womit die bis ins 18. Jahrhundert be-
stehende Annahme bezeichnet wurde, in dem toten Kérper konnte sich noch etwas vom
einstigen Leben finden.* Aus der Unsicherheit beziiglich einer eindeutigen Separierung
zwischen Leben und Tod leitete sich in aller Regel eine verinderte Behandlung des be-
troffenen Kdrpers ab.*® Der Kulturwissenschaftler Thomas Macho hat fiir den Gegensatz
zwischen der Wahrnehmung des toten Korpers als Gegenstand, dem im eigentlichen

Uber die frithe Beerdigung derJuden. An die Herausgeber des hebraischen Sammlers, 2. verb. und
verm. Aufl., Berlin 1788, S. 6).

57  Vgl. Augener: Scheintod, S. 98.

58  Lochner von Hittenbach weist nach, dass sich der Begriff Leichnam sprachgeschichtlich sowohl
auf den toten als auch auf den lebenden Kérper bezog, weshalb sich der Zusatz »toter Leichnam«
etablierte (Lochner von Hiittenbach, Fritz: Die Bezeichnung Leichnam, in: Norbert Stefenelli (Hg.):
Korper, S. 31-33, hier S. 31).

59  Vgl. Stefenelli, Norbert: Eindruck vom Lebensende, das nicht mit dem Eintritt des wirklichen Todes
ibereinstimmt. Vorstellungen iiber verbliebene Riickstdnde und Spuren des Lebens im Leichnam,
in: Ders. (Hg.): Korper, S.104-109, hier S.104). Der Verweis auf die Lebenskraftlehre Christoph Wil-
helm Hufelands, die im Folgenden erlautert wird und von besonderer Bedeutung fiir die Schein-
toddebatte war, ist hier unverkennbar.

60 Aufdie Unterscheidung zwischen Korper und Leib kann an dieser Stelle nicht niher eingegangen
werden. Als tiefer gehende Literatur bietet sich an: Fuchs, Thomas: Zwischen Leib und Kérper,
in: Martin Hihnel/Marcus Knaup (Hg.): Leib und Leben. Perspektiven fiir eine neue Kultur der
Kérperlichkeit, Darmstadt 2013, S. 82-93, hier S. 82. So unterscheidet Fuchs etymologisch zwi-
schen einem lebendigen Leib und einem toten Korper; itber die verinderte Sicht auf den und die
Behandlung des Kérpers im Zuge der Sikularisierung empfiehlt sich: Sarasin, Philipp: Die Ra-
tionalisierung des Kérpers. Uber »Scientific Management« und »biologische Rationalisierunge,
in: Ders.: Geschichtswissenschaft und Diskursanalyse, Frankfurt a.M. 2003, S. 61-99, hier S. 64f.

13.02.2026, 21:33:08, @


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Erschitterungen

Sinne keine Wiirde gebiihrt, und als Verbindungsglied zum einstigen Individuum den
Begriff des »Leichenparadoxons« geprigt, bei dem es zu einer »unerklirlichen Verdop-
pelung der Leiche[n]« kommt, indem sie als identisch und gleichsam nicht kongruent
mit den Verstorbenen erkannt werden.® Einer solchen Duplizierung schreibt Macho ei-
nen Angst erzeugenden Charakter zu, der mit der Vorstellung eines lebenden Leichnams
verbunden ist.* Damit erhilt der Leichnam zugleich, trotz seines primiren Status als
Sache, einen Symbolwert im Hinblick auf die verstorbene Person.® Der Symbolcharak-
ter driicke sich als Verweis der Toten als Mitglieder der gesamten Menschheit und dem
Wert des Menschen per se aus und begriindet die Einhaltung einer Pietit und Wiirde
gegeniiber dem Leichnam.® Aus der Anerkennung der Wiirde leitet sich ein definierter,
kulturell divergierender Umgang mit den Verstorbenen ab. Besondere Relevanz erhilt
die Frage nach der Bewertung eines Leichnams im Fall des Scheintoddispositivs. Wur-
den die Verstorbenen als potenziell Scheintote betrachtet, so ergaben sich aus dieser Zu-
ordnung verdnderte Handlungsabliufe hinsichtlich des Korpers, aber auch ein anderes
Empfinden der Angehorigen, als wenn der Tod unumstéflich feststand. Die Schwierig-
keit, Tod und Leben prizise voneinander zu scheiden, fithrte auch dazu, dass der vorgeb-

61 Macho: Todesmetaphern, S. 409; aufgrund der geschilderten Dichotomie zwischen totem Korper
als Sache und als Rickgriff auf das verstorbene Individuum fordert Wetz eine Differenzierung zwi-
schen der Wiirde des Verstorbenen und der Wiirde des Leichnams, vgl. Wetz, Franz Josef: Ist die
Wiirde der Toten antastbar?, in: Gottfried Bogusch/Renate Graf/Thomas Schnalke (Hg.): Auf Leben
und Tod. Beitrdge zur Diskussion um die Ausstellung »Korperwelten« (Schriften aus dem Berliner
Medizinhistorischen Museum, Bd. 2), Darmstadt 2003, S. 61-69, hier S. 61, 64f.; eine dhnliche Posi-
tion vertritt Preufs, wenn er Wiirde gegenliber dem Leichnam in Hinblick auf die Hinterbliebenen
anerkennt, vgl. Preuf, Dirk: Pietdt —eine Rekonstruktion in moralphilosophischer Perspektive, in:
Ders./Lara Honings/Matthias Tade Spranger (Hg.): Facetten der Pietat (ta ethika, Bd. 15), Miinchen
2015, S.141-334, hier S. 200. Er lehnt den Begriff der sMenschenwiirde« bei der Leiche ab (S. 220);
Nieder, Ludwig/Schneider, Werner (Hg.): Die Grenzen des menschlichen Lebens. Lebensbeginn
und Lebensende aus sozial- und kulturwissenschaftlicher Sicht — Einleitung, in: Dies. (Hg.): Die
Crenzen des menschlichen Lebens. Lebensbeginn und Lebensende aus sozial- und kulturwissen-
schaftlicher Sicht (Studien zur interdisziplindren Thanatologie, Bd. 10), Hamburg 2007, S. 7-24,
hier S.10.

62 Vgl. Macho: Todesmetaphern, S. 412f.; der Psychologe Ernst Jentsch (1867-1919) bezieht sich in
seinen Ausfithrungen ber das Unheimliche auf ebenjenen Umstand, dass etwas Totes leben-
dig erscheint oder etwas Lebendiges tot, vgl. Jentsch, Ernst: Zur Psychologie des Unheimlichen,
in: Psychiatrisch-Neurologische Wochenschrift, Nr. 22, 25. August, 1906a, S. [195-198], hier S.197f;
Jentsch, Ernst: Zur Psychologie des Unheimlichen, in: Psychiatrisch-Neurologische Wochenschrift,
Nr. 23, 1. September, 1906b, S. [203-205]. Auf den Arbeiten Jentschs aufbauend, konkretisierte
Sigmund Freud den Begriff des Unheimlichen, vgl. Freud, Sigmund: Das Unheimliche (1919), in:
Alexander Mitscherlich/Angela Richards/James Strachey (Hg.): Studienausgabe. Psychologische
Schriften, Bd. 1V, 7. Aufl., Frankfurt a.M. 1989, S. 243-274, hier S. 243.

63  Esser nimmt hinsichtlich eines wiirdevollen Umgangs mit Leichen Bezug auf deren »entschei-
dende identitatsbiirgende Eigenschaften« mit dem lebenden Menschen (Esser, Andrea: Leib und
Leichnam als CGegenstand von Achtung und Wiirde, in: Dominik Grof u.a. (Hg.): Tod und toter
Korper, S.11-24, hier S.16); Barsch, Jiirgen: Die katholische Totenliturgie vor der Herausforderung
heutiger pluraler Bestattungskulturen, in: Andreas Merkt (Hg.): Metamorphosen des Todes. Be-
stattungskulturen und Jenseitsvorstellungen im Wandel — Vom alten Agypten bis zum Friedwald
der Gegenwart (Regensburger Klassikstudien, Bd. 2), Regensburg 2016, S. 207-221, hier S. 213.

64  Vgl. Preufd: Pietdt, S. 202f,, 205.

13.02.2026, 21:33:08, @

55


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Vorgeschichte

lich tote Korper — mit Ausnahme eindeutiger Fille — als potenziell Lebender behandelt
werden musste.® Dies wiederum fithrt zu der Frage, wie ein gemifd dieser Lesart ledig-
lich als krank aufgefasster Leib zu therapieren sei, was somit generell als >gesund< und
skrank« definiert wurde.

II.2  Medizinische Konzepte des 18. und 19. Jahrhunderts

»Der moderne Mensch kennt offenbar kein hoheres Ziel als gesund zu sterben.«** Mit
diesem humoristischen Bonmot, das dem Komiker und Filmschauspieler Peter Sellers
zugeordnet wird, lisst sich nicht nur der heutige Stellenwert einer gesunden Lebensfith-
rung auf den Punkt bringen; Ansitze dazu finden sich bereits vor dem 18. Jahrhundert.*
Gegen Ende des 18. Jahrhunderts, als zahlreiche, zum Teil miteinander konkurrierende,
medizinische Theorien kursierten, wurden Forderungen nach einer selbstverantwortli-
chen, gesunden Lebensart vehementer postuliert, um eine Verlingerung des Lebens zu
bewirken.®® Derlei Konzeptionen hatten konkrete Auswirkungen auf die Vorstellungen
von Leben und Tod und spielten im Hinblick auf die Angst vor dem Lebendig-begra-
ben-Werden eine erhebliche Rolle. Im medizinischen Bereich duferten sich die Veran-
derungen jedoch nicht allein in einem singuliren Bemiithen, eindeutige Todeskennzei-
chen zuidentifizieren, sondern wirkten gleichsam auf die Konzepte von Gesundheit und
Krankheit ein. Fortan stellte vielerorts nicht mehr die Sorge um die Seele das Hauptau-
genmerk der Beschiftigung dar, sondern wurde abgeldst durch die Konzentration auf
den lebendigen Leib und den toten Kérper.*

Zum Verstindnis der Entstehung von Leichenhidusern ist daher eine Betrachtung der
historischen Krankheits- und Gesundheitskonzepte notwendig. Gemaf der damaligen
Interpretation konnte eine gute korperliche Konstitution zur Rettung vor dem Schein-
tod beitragen.” Mit der Aufklirung wandelte sich gegen Mitte beziehungsweise Ende
des 18. Jahrhunderts auch das Bild von Krankheit und Gesundheit innerhalb der Gesell-
schaft. War man bisher davon ausgegangen, dass der Krankheitszustand einer gottli-
chen Bestrafung gleichkam, betrachtete man die physische und psychische Gesundheit

65  Vgl. Hufeland: Scheintod, S.152-154.

66  Bachér, Peter: Der weifle Fleck auf der Karte der Leiden, in: Welt am Sonntag, veréffentlicht
am 14.04.2002, https://www.welt.de/print-wams/article602490/Der-weisse-Fleck-auf-der-Kar-
te-der-Leiden.html, Zugriff: 29.11.2018.

67 Vgl. Schipperges, Heinrich: Gesundheit und Gesellschaft. Ein historisch-kritisches Panorama
(Schriften der Mathematisch-Naturwissenschaftlichen Klasse der Heidelberger Akademie der
Wissenschaften, Nr.12), Heidelberg 2003, S. 63.

68 Vgl.ebd., S. 65f., 73-75.

69  Vgl. Struve, Christian August: Gesundheitslehre; nebst einer faRllichen Anleitung Scheintodte und
verungliickte ins Leben zuriickzurufen, und Vorsichtigkeitsregeln zur Verhithung der gewohnli-
chen Lebensgefahren. Ein Handbuch fiir alle Stinde, Braunschweig 1800, S. 8f., Pkt. 11.

70  Vgl. Hufeland: Makrobiotik, S. 83.

13.02.2026, 21:33:08, @


https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print
https://www.welt.de/print

[l. Erschitterungen

nunmehr verstirke als Resultat der »richtigen Lebensfithrung«,” die durchaus mit dem
Erreichen eines hohen Lebensalters als Zielvorgabe verbunden war.”

Eine solche Absicht war auch von der Sikularisierung geprigt, durch die der all-
michtige Wille und der regulire Eingriff Gottes in das menschliche Leben zumindest
infrage gestellt wurden.” Die Gesundheit des Individuums lag aber nicht nur in der ei-
genen Verantwortung, sondern stellte eine Pflicht gegeniiber dem Staat dar.” Ebenso
erkannte der Staat unter kameralistischen Gesichtspunkten den Wert und die Notwen-
digkeit des Schutzes des einzelnen Lebens an.” Als evident und historisch neu betrach-
tet der Sozialwissenschaftler Gerd Gockenjan die Vorstellung, dass sowohl Krankheit als
auch ein frither Tod selbstverantwortlich vermieden beziehungsweise hinausgezogert
werden konnten, sofern die richtige Lebensfithrung angewandt wurde.” Eine nach eige-
ner Auslegung aufgeklirte Medizin nahm dabei eine kontrire Position gegeniiber der als
»abergliubisch« verfemten Volksfrommigkeit, aber auch den christlichen Konfessionen,
insbesondere dem Katholizismus, ein, dem eine antiaufklirerische Haltung unterstellt
wurde.” Gemif dieses neuen Denkens war Gesundheit nicht nur der anzustrebende Zu-
stand, sondern auch der eigentlich regulire.” Krankheit entsprach demnach einer Sté-
rung der natiirlichen kérperlichen Prozesse, die iiberwunden oder prophylaktisch ver-
mieden werden sollte.

71 Frevert, Ute: Krankheit als politisches Problem 1770-1880 (Kritische Studien zur Geschichtswissen-
schaft, Bd. 62), Gottingen 1984, S. 35; Haag: Frank, S. 31.

72 Vgl. Gockenjan, Gerd: Kurieren und Staat machen. Gesundheit und Medizin in der biirgerlichen
Welt (Neue Folge, Bd. 309), Frankfurt a.M. 1985, S. 62.

73 Vgl. Brink: Mensch, S. 476; obgleich Rehlinghaus die Allmacht Gottes im Verlauf der Aufkliarung
schwinden sieht, postuliert sie in diesem Kontext einen Rekurs auf antike Schicksalsvorstellun-
gen, die den Menschen abermals einem Status des Ausgeliefertseins unterwarfen, vgl. Rehling-
haus, Franziska: Der Grenzbereich zwischen Wissen und Glauben: Zur Geschichte des deutschen
Schicksalsbegriffs, in: Archiv fur Begriffsgeschichte, Bd. 55 (2013), S. 111-143, hier S.113, 125f.

74  Vgl. Frevert: Krankheit, S.31f;; Bohme, Hartmut: Einleitung: Zur Kulturgeschichte der Angst seit
1800, in: Lars Koch (Hg.): Angst, S. 275-282, hier S. 278.

75  Vgl. Haag: Frank, S.104f; der Begriff Kameralistik bezieht sich auf staats6konomische Belange mit
der Zielvorgabe, alle Ursachen von wirtschaftlicher Prosperitit auszumachen und zu beférdern,
vgl. Tautscher, Anton: Kameralismus, in: Erwin v. Beckenrath u.a. (Hg.): Handworterbuch der Sozi-
alwissenschaften/zgl. Neuauflage des Handworterbuchs der Staatswissenschaften, 5. Bd., Stutt-
gart/Tibingen/Gottingen 1956, S. 463-467, hier S. 464; nach unterschiedlichen Lesarten betrachten
die Kameralwissenschaften nicht nur das Vermégen der Bevdlkerung oder Staates, sondern auch
die zahlenmafiige Vermehrung der- und desselben, vgl. Lexis, W[ilhelm]: Kameralwissenschaft,
in: J[ohann] Conrad/L[udwig] Elster/W[ilhelm] Lexis/Edg[ar] Loening (Hg.): Handwérterbuch der
Staatswissenschaften, 3. gdnzlich umgearb. Aufl., 5. Bd., Jena 1910, S. 751f, hier S. 752.

76  Vgl. Gockenjan: Kurieren, S. 62.

77 Vgl. Boelts: Neigung, S.161-164. Dariiber hinaus wies Boelts darauf hin, dass nicht von einer homo-
genen aufklarerischen Medizinim18.Jahrhundert gesprochen werden kann, da die medizinischen
Anséatze stark unterschiedlich waren (S. 150, Anm. 6); Schott: Nachwort, S. 331-352, hier S. 338.

78  Vgl. Gockenjan: Kurieren, S. 62-66; vergleichbare Ausfithrungen finden sich bereits bei dem Be-
griinder des sozial wie medizinisch legitimierten Gesundheitssystems im 18. Jahrhundert, Johann
Peter Frank, vgl. Haag: Frank, S. 31.

13.02.2026, 21:33:08, @

57


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Vorgeschichte
Die Lebenskraftlehre nach Christoph Wilhelm Hufeland

Ein medizinisches Konzept, das mafigeblichen Einfluss im spiten 18. und 19. Jahrhun-
dert bei der Interpretation und Behandlung potenzieller Scheintoter erlangte, war die
von Hufeland propagierte Lebenskraftlehre,”” wobei Lebenskraftkonzepte bereits frii-
her postuliert worden waren.® Hufeland definierte eine ubiquitire Lebenskraft, die ur-
sichlich fiir simtliche Lebensprozesse war.®" Aufgrund der Tatsache, dass die Lebens-
kraft nicht niher erfasst werden konnte, schlug Hufeland bereits 1795 vor, deren Erschei-
nungsformen zu beobachten, um aus den Ergebnissen weitere Erkenntnisse ziehen zu
konnen.®> Als Charakteristika der Lebenskraft definierte er mehrere Grundsitze: Die Le-
benskraft ist in der gesamten Natur vorhanden und zeichnet sich durch eine generelle
Reizfihigkeit aus. Daraus resultiert die Befihigung zum Leben.® Als Kennzeichen der
Lebenskraft erkannte Hufeland zudem ihre Fahigkeit an, ungebunden zu bestehen, auch
unter Bedingungen, die eine Existenz derselben nicht immer eindeutig erkennen las-
sen.® Obgleich die Lebenskraft dabei in einem Verhiltnis zur Seele steht, die Hufeland
mit »Denkkraft«iibersetzte, ist sie mit der Seele nicht zu verwechseln. Den Begriff der
Seele verwendete Hufeland als Reizimpuls fiir die Lebenskraft. Daraus folgerte er, dass
Lebenskraft auch dann bestehen kénne, wenn keine Denkkraft existiert. In diesem Kon-
text verwies er unter anderem auf Féten oder den Zustand der Asphyxie, der an dieser
Stelle als Synonym fiir den Scheintod verstanden wurde.® Auf diesen Schlussfolgerun-
gen aufbauend postulierte Hufeland eine Lebenskraft, die dann vorhanden war, wenn
es sich um einen belebten Kérper handelte, der eine Reizbefihigung aufwies und den
chemischen und mechanischen Kriften, wie der Verwesung, entzogen war.®’ Die Ver-
wesung konnte daher nicht in einem noch vitalen Korper entstehen: »Kein lebendiges
Wesen fault; es gehort immer erst Schwichung oder Vernichtung der Lebenskraft da-
zu, um Fiulnis méglich zu machen. [... Klein Scheintodter fault«.®® Als nachteilig fiir
den Erhalt der Lebenskraft wurden Kilte, seelische und physische Erschiitterungen oder
auch Gifte ausgemacht, wihrend Licht, Wirme, reine Luft und Wasser als beférdernd

79  Vgl. Riive: Scheintod, S. 66, 243.

80  Vgl. Helmholtz, H[ermann]: Das Denken in der Medizin. Rede, gehalten zur Feier des Stiftungsta-
ges der militararztlichen Bildungs-Anstalten am 2. August 1877, Berlin 1877, S.17f., GStA PK, MK, 1.
HA Rep. 76, VIII B, Nr. 4421, Bl. 216-233. Bemerkenswert ist, dass Hufeland bei Helmholtz keiner-
lei Erwahnung findet; Lohff, Brigitte: Lebenskraft, in: Werner E. Gerabek u.a. (Hg.): Enzyklopadie
Medizingeschichte, Berlin 2005, S. 832.

81  Vgl. Eckart, Wolfgang U.: Geschichte der Medizin, 2. komplett Giberarb. Aufl., Berlin u.a. 1994, S. 185;
Hufeland: Makrobiotik, S. 8.

82  Vgl. Hufeland, Christoph Wilhelm: Ideen iiber Pathogenie und Einfluss der Lebenskraft auf Ent-
stehung und Form der Krankheiten als Einleitung zu pathologischen Vorlesungen, Jena1795, S. 48.

83 Vgl.ebd,, S. 49f.

84  Vgl. Hufeland: Makrobiotik, S. 9, Pkt. 3.

85  Hufeland: Ideen, S. 5of.

86 Vgl. ebd,, S.50f,; Asphyxie beschreibt eine Storung der Atmung oder einen Atemstillstand, vgl.
Meyn, Andr[eas] Ludwlig] Adolph: Die Asphyxie, in ihren staatsarztlichen und klinischen Bezie-
hungen, Kiel 1843, S.16.

87  Vgl. Hufeland: Ideen, S. 52, 54.

88  Hufeland: Makrobiotik, S.10, Pkt. 6.

13.02.2026, 21:33:08, @


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Erschitterungen

betrachtet wurden.® Die Dauer eines Lebens hing somit nicht nur von dem grundsitz-
lichen Bestand der Lebenskraft in einem Korper ab, sondern auch von der Lebensfiih-
rung, die im schlechtesten Fall einen starken Verbrauch der Lebenskraft nach sich zie-
hen, aber auch durch Regeneration erneuert werden konnte.*® Dabei besaf$ die Lebens-
kraft eine selbstheilende Fihigkeit, auf die der behandelnde Mediziner unterstiitzend
einwirken sollte.” Dieses Konzept fand insbesondere um die Wende zum 19. Jahrhun-
dert rege Zustimmung.®* Mit dem Verweis darauf, dass die Seele lediglich als Reizgeber
fiir die Lebenskraft fungierte, distanzierte sich Hufeland explizit von Uberlegungen des
Mediziners Georg Ernst Stahl (1659-1734), der in seiner Erklirung des Lebens eine Seele
als zentralen Ausgangspunkt aller vitalen Prozesse vorgesehen hatte.”® Dennoch zeigen
sich Kontaktzonen zwischen der Lehre Hufelands und dem Animismuskonzept Stahls.**
Diese finden sich unter anderem in der Beurteilung der zum Scheintod pridisponier-
ten Personengruppen.® Stahl als auch Hufeland postulierten einen starken Einfluss von
Emotionen, wie Zorn, Freude oder Trauer, die auf den Organismus schidigend einwir-
ken konnten.* Intensive Gemiitsregungen wurden durchweg als Scheintod-beférdernd
betrachtet.”

Einen weiteren deutlichen Einfluss auf die Lebenskraftlehre Hufelands hatte das
mechanistische Konzept des Halleschen Mediziners Friedrich Hoffmann (1660-1742),
das von divergenten kérperlichen »Spannungszustinden« ausging,”® die durch eine
angemessene Mischung der Korperfliissigkeiten reguliert werden konnten. Hoffmanns
Ansatz zeigte sich in der auch von Hufeland propagierten Behandlung der potenziell
scheintoten Patient*innen, indem man die leblosen Kérper durch allerlei Reizungen
anzuregen versuchte, ins Leben zuriickzukehren. Somit kann in Bezug auf die Sorge
um Scheintote Stahls Konzept als quasi prophylaktisches Instrument begriffen werden,
wihrend Hoffmanns Ansatz als konkretes Behandlungsmittel verstanden wurde, indem
man die potenziellen Scheintoten durch Schneiden, Brennen oder grobem Abbiirsten
der Haut zu reizen bemitht war.”

Insbesondere die mechanistische Irritabilititslehre des britischen Anatomen und
Physiologen Francis Glisson (1597-1677) und des Schweizer Arztes Albrecht von Haller
(1708-1777),'° die eine grundlegende Empfindungsfihigkeit und damit auch Reizbar-
keit von Nerven- beziehungsweise Muskelfasern annahmen,” hatte mafigeblichen

89 Vgl.ebd, S.11-13.
90 Vgl.ebd, S.15.
91 Vgl. Rothschuh, Karl Ed.: Konzepte der Medizin in Vergangenheit und Gegenwart, Stuttgart 1978,

S.330f.
92 Vgl. Eckart: Geschichte (1994), S.185.
93 Vgl ebd,, S.176f; Hufeland: Ideen, S. 50; Helmholtz: Denken, S. 17f.
94  Vgl. Eckart: Geschichte (1994), S.179, 184f.
95  Vgl. Hufeland: Scheintod, S. 233.
96  Vgl. Eckart: Geschichte (1994), S.178; Hufeland: Makrobiotik, S. 11.
97  Vgl. Hufeland: Scheintod, S. 233.

98  Eckart: Geschichte (1994), S.176f.

99  Vgl. Hufeland: Scheintod, S. 204-221.

100 Vgl. Eckart: Geschichte (1994), S.179, 181, 184f.
101 Vgl.ebd., S.181f.

13.02.2026, 21:33:08, @

59


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Vorgeschichte

Einfluss auf die Lebenskraftlehre. Unter anderem Hallers Konzept fithrte um die Mitte
des 18. Jahrhunderts in ganz Europa zu einem durchgreifenden Wandel der medizini-
schen Vorstellungen vom Lebendigen und den dazugehérigen Prozessen.'®* Es waren
die gegen Ende des 17. Jahrhunderts aufkommenden mechanistischen Konzepte, die
bemitht waren, in der Physiologie Erklirungen fiir Krankheitszustinde zu finden.'*
Auf ihnen basierten die im 18. Jahrhundert entstehenden Lehren vom Vitalismus oder
der Lebenskraft. Vordergriindig entscheidend war hierbei, dass diese Vorstellungen und
ihre anhingenden Gesundheits- und Krankheitskonzepte die lange bestehende Lehre
der Humoralpathologie als dem mafigeblichen medizinischen Konzept von der Antike
bis ins 17. respektive 18. Jahrhundert nicht nur infrage stellten, sondern auf lange Sicht
ablssten.’®* Dennoch finden sich auch in den Empfehlungen Hufelands zum Umgang
mit potenziellen Scheintoten noch bis ins 19. Jahrhundert hinein deutliche Verweise auf
die Anwendung humoralpathologischer Praktiken, wie Schropfen, Aderlass, Abfiithren
oder Erbrechen.’® Namentlich als Mittel zur Wiedererweckung Scheintoter durch
Reizung wurde im 18. Jahrhundert zunehmend auch die Elektrizitit diskutiert, wie der
italienische Arzt Luigi Galvani (1737-1798) und der italienische Physiker Alessandro Volta
(1745-1827) sie bei Experimenten an Froschschenkeln nutzten.’*®

Obgleich respektive wegen der zahlreichen Neuerungen in der Medizin, die um
die Wende zum 19. Jahrhundert vollzogen wurden, sieht der Mediziner Hans Joachim
Schwanitz die Medizin als solche zu Beginn des 19. Jahrhunderts in einer regelrechten
»Krise«.'”” So verschoben sich deren Bedeutungsgehalte zu Gunsten der Naturwissen-
schaften, namentlich der Physik und Chemie, wihrend neue Heilsversprechen durch

102 Vgl Toellner, Richard: Medizingeschichte als Aufklarungswissenschaft. Beitrdige und Reden zur
Ceschichte, Theorie und Ethik der Medizin vom 16.-21. Jahrhundert (Worte — Werke — Utopien.
Thesen und Texte Miinsterscher Gelehrter, Bd. 18), Berlin 2016, S. 269.

103 Vgl. Eckart, Wolfgang U.: Geschichte, Theorie und Ethik der Medizin, 7. vollig neu bearb. Aufl.,
Berlin/Heidelberg 2013, S.104.

104 Vgl. Zwingelberg, Tanja: Medizinische Topographien, stidtebauliche Entwicklungen und die Ge-
sundheit der Einwohner urbaner Raume im 18. und 19. Jahrhundert, Géttingen, Univ., Diss., 2013,
S. 35f.

105 Vgl. Eckart: Geschichte (1994), S. 47, 60; Rothschuh: Konzepte, S.194-198; Horn, Wilhelm: Das
Preussische Medicinalwesen. Aus amtlichen Quellen dargestellt, 2. verm. Aufl., 1. Allgemeiner
Theil, Berlin 1863, S.197f.

106 Vgl. Eckart: Geschichte (2013), S.152; als Folge solcher Experimente kann Mary Shelleys Roman
Frankenstein von 1818 betrachtet werden, vgl. Shelley, Mary: Frankenstein oder Der moderne Pro-
metheus, iibers. v. Ursula von Wiese mit einem Nachwort v. Fritz Giittinger, Zurich 1993; Méhring,
Christa: Eine Geschichte des Blitzableiters. Die Ableitung des Blitzes und die Neuordnung des
Wissens um 1800, Weimar, Bauhaus-Univ., Inaug. Diss., 2005, S. 301-314, https://e-pub.uni-wei-
mar.de/opus4/frontdoor/deliver/index/docld/1374/file/Dissertation_Moehring_pdfa.pdf, Zugriff:
26.01.2019; zur Relevanz der Elektrizitit im Zeitalter der Aufklarung vgl. Schott: Nachwort,
S.339-342.

107 Schwanitz, Hans Joachim: Die Theorie der praktischen Medizin zu Beginn des 19. Jahrhunderts. Ei-
ne historische und wissenschaftstheoretische Untersuchung anhand des »Journal der practischen
Arznykunde und Wundarznykunst«von Ch. W. Hufeland (Pahl-Rugenstein Hochschulschriften Ge-
sellschafts- und Naturwissenschaften 29: Serie Studien zu Theorien und Praxis der Medizin), K6In
1979, S.116; Rothschuh: Konzepte, S. 420.

13.02.2026, 21:33:08, @


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Erschitterungen

den Mesmerismus oder die Homdopathie als eindeutige Gegenentwiirfe dazu ausgege-
ben wurden.’®® Ebenfalls bestanden Schwierigkeiten in der konkreten Umsetzung der
neuen medizinischen Erkenntnisse, denn wihrend die Arzte bei ihrer therapeutischen
Arbeit auf den Wissensstand der Antike rekurrierten, zogen sie in den theoretischen
Fragestellungen zunehmend die Naturwissenschaften zu Rate.’® Dazu passte auch
der Wandel des Arzt-Patient*innen-Verhaltnisses und der konkreten Behandlungsum-
setzung. Hatte es noch den gingigen Behandlungsparametern des 18. Jahrhunderts
entsprochen, dass der akademisch ausgebildete Arzt seine Patient*innen weniger nach
Symptomen einer Krankheit untersuchte, sondern eher bemiiht gewesen war, die Kran-
ken moglichst gar nicht zu berithren, so wandelte sich um 1800 mit der verstirkten
Akzeptanz der praktisch arbeitenden Arzte auch die Ansichten iiber die kérperliche
Beschau.™

All diese Unsicherheiten, Neuerungen und Krisenmodi die Medizin, den Kérper und
den Tod betreffend, verursachten Angste unterschiedlicher Art. Um diese Angste soll es
im folgenden Kapitel gehen.

II.3  Angst und Furcht im Kontext von Tod und Sterben

Als am 14. August 1956 der Dramatiker Bertolt Brecht in Berlin verstarb, wurde ihm
gemif einer testamentarischen Verfiigung aus dem Jahr 1955, die Herzschlagader ge-

" Diese kurze Anekdote

offnet, um ein Lebendig-begraben-Werden auszuschliefien.
zeugt von einer aus heutigen Sicht anachronistisch erscheinenden Befiirchtung verbun-
den mit einem absurd wirkenden Handeln. Angst soll in dieser Untersuchung als eine
der entscheidenden Ursachen zur Errichtung von Leichenhiusern herausgearbeitet
werden. Angst vor dem Lebendig-begraben-Werden, womdoglich gar die abergliubische
Variante der Angst vor einer Macht der Scheintoten iiber die Lebenden, ebenso Angst
vor Epidemien, die sich in Forderungen nach verbesserten hygienischen Lebensverhalt-
nissen duflerte. Angst, wohin man schaut. Was jedoch kennzeichnete die Angst, die es

hier zu behandeln gilt?

108 Vgl. Schwanitz: Theorie, S.116; Mesmerismus und Homo@opathie waren stark umstrittene Kon-
zepte, die sich im 18. Jahrhundert herausgebildet haben, vgl. Gerabek, Werner E.: Magnetis-
mus, animalischer, in: Ders. u.a. (Hg.): Enzyklopddie Medizingeschichte, Berlin 2005, S. 882f.; Miil-
ler-Jahncke, Wolf-Dieter: Homdopathie, in: Werner E. Gerabek u.a. (Hg.): Enzyklopadie Medizin-
geschichte, Berlin 2005, S. 611-615; zudem wurde seit geraumer Zeit ein Disput zwischen den An-
hénger*innen des Vitalismus beziehungsweise der Lebenskraftlehre und den Mechanist*innen
ausgetragen, vgl. Wiesing, Urban: Kunst oder Wissenschaft? Konzeptionen der Medizin in der
deutschen Romantik (Medizin und Philosophie. Beitrage aus der Forschung, Bd. 1), Stuttgart/Bad
Cannstatt 1995, S. 45.

109 Vgl. Schwanitz: Theorie, S. 45.

110 Vgl. Noack, Thorsten/Fangerau, Heiner/Vogele, J6rg: Querschnitt Geschichte, Theorie und Ethik
der Medizin, Miinchen 2007, S. 33.

111 Vgl. Mittenzwei, Werner: Das Leben des Bertolt Brecht oder Der Umgang mit den Weltritseln, Bd.
2,3. durchges. Aufl., Berlin/Weimar 1988, S. 656, 663f.

13.02.2026, 21:33:08, @

61


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Vorgeschichte
Das Problem der Zuordnung: Emotion, Gefiihl, Affekt oder Stimmung?

Die Frage nach einer allgemeingiiltigen Begriffsbestimmung von Angst verweist auf ei-
nen noch immer ungelésten Diskurs und eine iiberaus undurchsichtige Definitionssi-
tuation. Emotionen, Gefiihle, Affekte, Stimmungen oder Empfindungen stellen nur ei-
ne kurze, bei weitem nicht vollstindige, Auswahl jener Begrifflichkeiten dar, die zur Be-
schreibung und Erklirung von Gefiihlskategorien herangezogen werden.™ In Anleh-
nung an die Einteilung des Philosophen Heiner Hastedt wird im Folgenden Gefiihl als
Oberbegriff iber die Untergruppen Emotion, Stimmung, Empfindung, sinnliche Wahr-
nehmung, Wiinsche, erkennende Gefiihle sowie Gefithlstugenden verwendet.™ Leiden-
schaften, wie Begeisterung, Hass oder Liebe, gelten Hastedt als intensive Gefiihle, die
zum Impulsgeber taugen. Emotionen, zu denen Angst, Freude, Trauer oder Melancholie
gehoren, werden als »langwellige Grundténungen der Existenz und der Weltwahrneh-
mung« beschrieben,™ die sich kurzzeitig als Leidenschaften manifestieren kénnen und
keinen zwangsliufig kérperlichen Kontext aufweisen miissen.”® Konkret wird Angst als
befihigt betrachtet, lange anzuhalten.” Hier zeigt sich eindringlich, wie vage diese Ka-
tegorisierungen letztlich sind. Dabei wird Angst an dieser Stelle weniger als zeitgendssi-
scher Begriff verstanden denn als analytische Kategorie, obgleich er auch wiederholt im
18. und 19. Jahrhundert verwendet wurde."”

Freilich ist es mit der blofRen Festlegung eines Begriffes nicht getan. Damit einher
geht die Frage, welchen Stellenwert Gefithle und Gefthlsiuflerungen grundsitzlich in
der zu behandelnden Gesellschaft genossen und welche Gefiihle positiv oder negativ
konnotiert beziehungsweise bestimmten gesellschaftlichen Gruppen zugeschrieben
wurden oder vorbehalten waren. Diese Ansitze verweisen bereits darauf, dass Gefithle

112 Zur generellen Problematik einer einheitlichen Klassifizierung von Gefiihlen vgl. Aschmann, Bir-
git: Heterogene Gefiihle. Beitrage zur Geschichte der Emotionen, in: Neue politische Literatur, Jg.
61(2016), S. 225-249, hier S. 229; Aschmann, Birgit: Vom Nutzen und Nachteil der Emotionen in der
Geschichte: Eine Einfihrung, in: Dies. (Hg.): Gefiihl und Kalkiil. Der Einfluss von Emotionen auf
die Politik des19. und 20. Jahrhunderts (Historische Mitteilungen, Bd. 62, Sonderdruck), Stuttgart
2005, S. 9-32, hier S.12.

113 Vgl. Hastedt, Heiner: Gefiihle. Philosophische Bemerkungen, Stuttgart 2005, S. 12f.; zur Moglich-
keit weiterer Klassifizierungen vgl. Ciompi, Luc: Die emotionalen Grundlagen des Denkens. Ent-
wurf einer fraktalen Affektlogik, 3. Aufl., Gottingen 2005, S. 66; Merten, Jorg: Einfithrung in die
Emotionspsychologie, Stuttgart 2003, S. 10f.

114  Hastedt: Cefiihle, S.13f.

115 Eine vergleichbare Einordnung von Angst als Emotion findet sich bei Mees, wenn hier auch die
unterschiedlichen Interpretationen beriicksichtigt werden missen, vgl. Mees, Ulrich: Zum For-
schungsstand der Emotionspsychologie — eine Skizze, in: Rainer Schiitzeichel (Hg.): Emotionen
und Sozialtheorie. Disziplinire Ansitze, Frankfurt a.M./New York 2006, S. 104-123, hier S. 104, 108:
Nach Mees stellen Furcht und Angst Emotionen dar, die mit einem Ereignis verbunden sind und
bei denen eine Erwartungshaltung mitschwingt, vgl. ebd., S.110.

116 Vgl. Siemer, Matthias: Stimmungen, Emotionen und soziale Urteile (Europaische Hochschulschrif-
ten, Reihe VI Psychologie, Bd. 635), Frankfurt a.M. u.a. 1999, zgl. Berlin, FU, Diss., 1996, S. 35f.; Bul-
ka, Thomas: Stimmung, Emotion, Atmosphire. Phanomenologische Untersuchungen zur Struktur
der menschlichen Affektivitat, Minster 2015, S. 19, 53f., 59-62.

117 Vgl. u.a. Hufeland: Scheintod, S. 25, 78, 178, 227.

13.02.2026, 21:33:08, @


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Erschitterungen

letztlich kulturell geprigt sind und somit auch dem historischen Wandel unterliegen."®
Aus diesem Grund miissen die scheinbar eindeutigen historischen Gefiihlsbelege, wie
sie hier in Form von Zeitungsartikeln, Briefen oder Ahnlichem verwendet werden, mit
einiger Vorsicht und dem Verstindnis nach nicht nur der zeitlichen Distanz, sondern
auch der kulturellen Verschiedenheit beurteilt werden." Noch 2011 konstatierten die
Historikerinnen Ute Frevert und Anne Schmidt eine deutliche Ablehnung vieler Histo-
riker*innen, Gefiihle als relevante Kategorien in der Geschichte anzunehmen.”® Diese
Tendenz ist hingegen seit geraumer Zeit einem erheblichen Wandel unterworfen, der
die bisher geringe Beschiftigung mit der Thematik heute in ihr Gegenteil verkehrt.”
Wenn es an dieser Stelle um eine Bewertung historischer Gefiihle hinsichtlich des
Angstphinomens vor dem Lebendig-begraben-Werden geht, so ist gleichsam auch die
generelle Beurteilung von Gefithlen in der damaligen Zeit relevant. Ratio und Emotio-
nalitit wurden im 19. Jahrhundert deutlich voneinander getrennt und zum Teil als ein-
ander ausschliefiend betrachtet.”* Gefiihlskontrolle und -disziplinierung erreichten im
19. Jahrhundert ihre Klimax,"” nachdem Wertkategorien des 18. Jahrhunderts im Ge-

118 Vgl. Benthien, Claudia/Fleig, Anne/Kasten, Ingrid: Einleitung, in: Dies. (Hg.): Emotionalitit. Zur
Ceschichte der Cefiihle (Literatur—Kultur—Geschlecht. Studien zur Literatur- und Kulturgeschich-
te, Bd. 16), Kdln/Weimar/Wien 2000, S. 7-20, hier S. 8; Koch, Lars: Angst und Moderne, in: Ders.
(Hg.): Angst, S.5-20, hier S.5; Altheide, David L.: Creating fear. News and the construction of Cri-
sis (Social problems and social issues), New York 2002, S.17; Stoessel: Scheintod, S.130; Frevert:
Vergiangliche Gefiihle, S. 7,9, 12; Frevert: Gefiihle (2009a), S. 203; Rosenwein: Worrying, S. 842f. Ro-
senwein verweist darauf, dass nicht allein eine jede Kultur oder Gesellschaft eigene Formen von
Emotionen ausformt und darstellt, sondern dass selbstinnerhalb einer Gesellschaft unterschiedli-
che Cefithlsmodelle existieren; Meyer wies auf die Problematik eines Vergleichs unterschiedlicher
Kulturen und Epochen hinsichtlich ihrer Gefiihlszustande hin, vgl. Meyer: Todesangst, S. 71f. Wenn
an dieser Stelle ein solches Anliegen dennoch versucht wird, so dann mit dem vollen Bewusstsein,
wie problembehaftet dieser Versuch sein muss.

119 Vgl. Benthien/Fleig/Kasten: Einleitung, S.9; Frevert, Vergingliche GCefiihle, S.12. In diesen Zu-
sammenhang fillt auch die Bewertung von >negativen< Gefiihlskonnotationen, wie Angst oder
Scham, als tendenziell dem weiblichen Ceschlecht zugesprochen, vgl. Benthien/Fleig/Kasten: Ein-
leitung, S.10. Cleiches gilt fiir eine vorgeblich natiirliche weibliche Irrationalitit und herausge-
stellte weibliche Emotionalitdt, die es ermoglichte, gesellschaftliche Unterscheidungen im Um-
gang mitdem betreffenden Geschlecht zu rechtfertigen, vgl. Scherke, Katharina: Auflésung der Di-
chotomie von Rationalitit und Emotionalitiat? Wissenschaftssoziologische Anmerkungen, in: Sa-
bine Flick/Annabelle Hornung (Hg.): Emotionen in Geschlechterverhiltnissen. Affektregulierung
und Gefiithlsinszenierung im historischen Wandel, Bielefeld 2009, S. 23-42, hier S. 23, 25; Eckart,
Christel: Zur Einleitung: Die aufklarerische Dynamik der Cefiihle, in: Sabine Flick/Annabelle Hor-
nung (Hg.): Emotionen in Geschlechterverhaltnissen. Affektregulierung und Gefiihlsinszenierung
im historischen Wandel, Bielefeld 2009, S. 9-20, hier S.10.

120 Vgl. Frevert, Ute/Schmidt, Anne: Geschichte, Emotionen und die Macht der Bilder, in: Geschichte
und Gesellschaft, 37.]g., H. 1: Geschichte, Emotionen und visuelle Medien (Jan.-Mrz. 2011), S. 5-25,
hier S.7,12.

121 Vgl. Aschmann: Heterogene Gefiihle, S. 225.

122 Vgl. Scherke: Auflsung, S. 25; heutzutage wird eine strikt voneinander getrennte Gegeniiberstel-
lung von Verstand und Geflihl als veraltet betrachtet, vgl. Frevert: Gefiihle (2009a), S.190.

123 Vgl. Benthien/Fleig/Kasten: Einleitung, S. 11; Kessel, Martina: Das Trauma der Affektkontrolle. Zur
Sehnsucht nach Cefiihlen im19.Jahrhundert, in: Claudia Benthien/Anne Fleig/Ingrid Kasten (Hg.):
Emotionalitdt. Zur Geschichte der Gefiihle (Literatur — Kultur — Geschlecht. Studien zur Litera-

13.02.2026, 21:33:08, @

63


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Vorgeschichte

gensatz zum Barock eine neue Natiirlichkeit und Empfindsamkeit postuliert hatten und
fortan im personlichen Gefiihl gleichsam der Ausdruck des Individuums zu erkennen
geglaubt wurde.” Hier zeigte sich im 19. Jahrhundert die Gegensitzlichkeit von For-
derungen nach natiirlichen Gefiihlen auf der einen Seite und Gefithlsmifigung auf der
anderen.”” Die Relevanz, die die Romantik mit ihrer Betonung der Emotionalitit bei
dieser Entwicklung einnahm, ist nicht zu unterschitzen.”?® Thre Anhinger*innen sorg-
ten sich vor einer allzu starken Ausrichtung auf die Vernunft als alleinigem Bewertungs-
maf3stab und damit der drohenden Gefahr des Verlustes der Nihe des Individuums zu
sich selbst."”™ Die oben ausgefiithrte Ambiguitit hinsichtlich des Gefiihlslebens kann als
charakteristisch fiir das 19. Jahrhundert angesehen werden.”® Damit verbunden ergab
sich eine nicht selten auftretende Gefithlskoppelung, so dass mehrere zum Teil kontrire
Emotionen parallel zueinander existieren konnten, wie Angst und Hoffnung." Konkret
diese Konstellation findet sich auch zahlreich in den Schriften um die Fiirsorge potenzi-

ell Scheintoter oder die Errichtung von Leichenhiusern.™®

Zum einen spiegelt sich hier
die Angst wider, einen noch lebenden Menschen begraben zu kénnen, woméglich auch
eine abergliubisch konnotierte Angst vor den Toten, zum anderen ging mit der Vorstel-
lung des Scheintodes eine nicht unerhebliche Hoffnung einher, dass die geliebten Ange-
hérigen doch noch zuriick ins Leben geholt werden kénnten.

Obgleich Angst zu den am intensivsten bearbeiteten Emotionen z3hlt, liegt bis heute

131

keine eine allezugehorige Phinomene erfassende Angsttheorie vor.”" Nicht nur liefern

tur- und Kulturgeschichte, Bd. 16), KéIn/Weimar/Wien 2000, S.156-177, hier S.156; Elias, Norbert:
Wandlungen der Gesellschaft. Entwurf zu einer Theorie der Zivilisation, in: Ders.: Uber den Pro-
zess der Zivilisation. Soziogenetische und psychogenetsiche Untersuchungen, Bd. 2, Basel 1939,
S.371, 394, 411, 421.

124 Vgl. Benthien/Fleig/Kasten: Einleitung, S.12; Genton, Francois: Weinende Mdnner. Zum Wandel
der Empfindsamkeit im 18. Jahrhundert, in: Achim Aurnhammer/Dieter Martin/Robert Seidel
(Hg.): Geflihlskultur in der biirgerlichen Aufklarung, Titbingen 2004, S. 211-226, hier S. 212. Gen-
ton spricht von der Etablierung des empfindsamen Menschenbildes ab 1700 als Reaktion auf die
Vorstellung Hobbes vom Menschen.

125 Vgl Kessel: Trauma, S.157.

126 Vgl. Reddy: Navigation, S. 143,146, 325; Frevert, Ute: Defining Emotions: Concepts and Debats over
Three Centuries, in: Dies. u.a. (Hg.): Emotional Lexicons. Continuity and Change in the Vocabulary
of Feeling 1700-2000, Oxford 2014, S. 1-31, hier S.14.

127 Vgl. Becker, Patrick: Rationalisierungen des Gefiithls — Emotionalisierungen der Vernunft. Zum
Umgang mit Emotionen in der Gegenwartsgesellschaft, in: Helga Mitterbauer/Katharina Scher-
ke (Hg.): Moderne. Kulturwissenschaftliches Jahrbuch 3 (2007): Themenschwerpunkt: Emotionen,
Innsbruck 2007, S. 63-78, hier S. 69; zur Ambivalenz mannlicher Gefithlszuschreibungen vgl. Kes-
sel: Trauma, S. 158, 163-165, 167; zur Relevanz der Interaktion von Gefiihlen vgl. Schnabel, Annette:
Sind Emotionen rational? Emotionen als Herausforderung fiir Rational-Choice-Ansitze, in: Rainer
Schitzeichel (Hg.): Emotionen und Sozialtheorie. Disziplinire Ansitze, Frankfurt a.M./New York
2006, S.175-194, hier S.181.

128 Vgl. Kessel: Trauma, S. 156f.

129 Vgl. ebd., S.173; Frevert: Gefiihle (2009a), S.191; Aschmann: Heterogene Gefiihle, S. 234.

130 Die Ambivalenz zwischen dem Wunsch nach der Rettung von Scheintoten und der zum Teil auch
aberglaubischen Angst vor ihnen schimmert wiederholt in dem Dispositiv auf, vgl. Patak: Angst,
S.30, 35f.

131 Vgl. Mayring, Philipp: Klassifikation und Beschreibung einzelner Emotionen: in: Dieter Ulich/
Philipp Mayring (Hg.): Psychologie der Emotionen, 2. Uberarb. u. erw. Aufl. (Grundriss der Psy-

13.02.2026, 21:33:08, @


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Erschitterungen

B2 quch

die beteiligten Disziplinen verschiedene Erklirungen zum Entstehen von Angst,
wird eine Differenzierung zu verwandten Begriffen, wie Furcht, nicht einheitlich betrie-
ben oder vereinzelt explizit abgelehnt.” Angst und Furcht werden in der Alltagssprache
sowie oftmals auch in der Forschung synonym verwendet.”* Im Folgenden wird der Be-
grift Angst zur Beschreibung der Hintergriinde der Genese von Leichenhidusern favori-
siert, womit der Vielschichtigkeit des Phinomens Rechnung getragen wird. Im Sinne
der philosophischen Interpretationen Sgren Kierkegaards (1813-1855) und Martin Hei-
deggers bezieht sich Furcht auf etwas Konkretes, wihrend die Angst auf etwas Unklares
gerichtet ist.”*

Angst stellt bei der Betrachtung der Leichenhiuser die mafRgebliche Kategorie dar,
war bei weitem aber nicht die einzige Emotion, die in diesem Zusammenhang zum
Tragen kam.” Desgleichen spielten Pietitsempfindungen, gegebenenfalls Scham oder
Trauer, eine nicht unbedeutende Rolle. Mit der Klassifizierung von Angst als einem
kulturell variablen Phinomen wird deutlich, dass diese nicht nur einen individuellen
Zug aufweist, sondern eine historische und gesellschaftliche Komponente darstellt,
die iiber den Einzelnen hinauszugehen vermag. Wenn Frevert somit bei der Angst vor

7 so meint sie damit nichts

dem Scheintod von einer »zeitgebundenen« Angst spricht,
Geringeres, als dass diese charakteristisch fiir den Zeitraum vom Ende des 18. bis ins
19. Jahrhundert war und aufgrund der spezifischen damaligen Umstinde ausgeprigt

wurde. Damit wird das vorliegende Angstphinomen nicht allein zu einem relevanten

chologie, Bd. 5), Stuttgart 2003, S.144-190, hier S.163; Stadtler, Thomas: Angst, in: Lexikon der
Psychologie. Worterbuch, Handbuch, Studienbuch, Stuttgart 2003, S. 39-45, hier S. 39

132 Hier sind u.a. zu nennen: Medizin, Philosophie, Theologie, Anthropologie, Psychiatrie, Psycho-
pathologie, Verhaltensbiologie und Soziologie, vgl.: Thurner, Franz: Angst, in: Uwe Tewes/Klaus
Wildgrube (Hg.): Psychologie-Lexikon, 2. tiberarb. und erw. Aufl., Miinchen/Wien 1999, S. 28-31,
hier S. 28; Wolk: Polaritat, S.11.

133 Vgl. Wélk: Polaritat, S. 11.

134 Begemann verweist auf eine synonyme Verwendung beider Begriffe bereits im 18. Jahrhundert.
Ab Mitte des 18. Jahrhunderts tritt hingegen vermehrt eine qualitative Unterscheidung auf, d.h.,
Angstwird als Steigerungsform der Furcht begriffen, vgl. Begemann: Furcht, S. 5; Claessens, Dieter:
Angst, Furcht und gesellschaftlicher Druck — Soziologie als Beruf — Rolle und Verantwortung — Von
der Industrie- zur Energiegesellschaft—Zur Soziologie des StraRenverkehrs —Rationalitat revidiert
und andere Aufsitze, Dortmund 1966, S. 88; Mayring u.a.: Klassifikation, S.163; Klicpera, Christian:
Psychologie der Angst, in: Friedrich Strian (Hg.): Angst. Grundlagen und Klinik. Ein Handbuch zur
Psychiatrie und medizinischen Psychologie, Berlin u.a. 1983, S.1-42, hier S. 20; Ochsmann betont,
dass die Bedrohungssituation bei der Angst im Gegensatz zur Furcht nicht zwangslaufig grofRer
sein muss, vgl. Ochsmann, Randolph: Angst vor Sterben und Tod, in: Ulrich Becker/Klaus Feld-
mann/Friedrich Johannsen (Hg.): Sterben und Tod in Europa, Neukirchen-Vlyn 1998, S. 85-93, hier
S. 86.

135 Vgl.Grgn, Arne: Angst bei Sgren Kierkegaard. Eine Einfithrung in sein Denken, Stuttgart1999, S. 59;
Jaspers, Karl: Allgemeine Psychopathologie, 9. unverinderte Aufl., Berlin/Heidelberg/New York
1973, S. 95; Heidegger, Martin: Sein und Zeit, 15. Aufl., 2. Druck, Tilbingen 1984, S.185f., auch S.142;
Wolk: Polaritat, S.12.

136 An dieser Stelle sei auf die Kritik verwiesen, singuldre Emotionen historisch aufzuarbeiten, vgl.
Aschmann: Heterogene Geflihle, S. 235.

137  Frevert: Gefiihle (2009a), S. 203.

13.02.2026, 21:33:08, @

65


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Vorgeschichte

Aspekt der Psychologie oder Philosophie, sondern auch der Kultur- und Geschichtswis-
senschaften, denn die Angst spiegelt hier die Zeit und die Zeit die Angst. Den Begriffen
Angst und Furcht gemeinsam ist die generalisierende negative Konnotation,® wobei
hierbei keineswegs ein Forschungskonsens vorliegt.”® Sowohl Angst als auch Furcht
werden als das Bewusstsein von Bedrohung und Gefahr fiir Geist und/oder Leib in-
terpretiert.”® Dabei muss die Bedrohung nicht zwangsliufig real oder konkret sein,
sondern nur als eine solche wahrgenommen werden.'*

Angst und Aufklarung

Die Wandelprozesse im Verlauf des 18. Jahrhunderts machten die Menschen schwan-
ken. In revolutionirer Art und Weise wurden neue Vorstellungen dargeboten und ver-
festigt, wihrend altvertraute Sicherheiten verlorengingen. »Eine dreifache Ohnmachts-
erfahrung — der Entzug der Geschichte, des Korpers und des Jenseits — wird zur Angst-

quelle.«***

Angstphinomene waren und sind insbesondere dann gravierend, wenn sie
sich alsskollektive« Angst darstellen und einhergehen mit Sicherheitsdiskursen und For-
derungen nach sozialer Kontrolle."”® Im Zuge der Aufklirung verloren alte Angste, insbe-
sondere jene, die zuvor durch Naturerscheinungen ausgeldst wurden, an Bedeutung.'**
Aber mit dem Verschwinden dieser auf 2uleren Umstinden beruhenden Angste traten

neue, nun tendenziell nach innen gerichtete, Beklemmungen auf.** Damit erfolgte le-

138 Vgl. u.a. Krohne, Heinz W.: Theorien der Angst, Stuttgart u.a. 1976, S. 8.

139 Vgl. Welk: Polaritét, S. 11.

140 Zurkorperlichen Manifestation von Angstvgl. Tunner, Wolfgang: Angst, in: Gerd Wenninger (Red.):
Lexikon der Psychologie, Bd.1, Heidelberg 2000, S. 82-84, hier S. 82.

141 Vgl. Mayring u.a.: Klassifikation, S.163; Thurner u.a.: Angst, S. 29; Stephan: Auge, S. 333; zur Vertie-
fung des Angstbegriffes: Fuchs, Thomas/Micali, Stefano: Phdnomenologie der Angst, in: Lars Koch:
(Hg.): Angst, S. 51-62.

142 Koch: Angst, S. 5; Bauman betont, dass die Angst am grofiten ist, wenn sie in diffuser Form auftritt,
vgl. Bauman, Zygmunt: Liquid Fear, 2. Aufl., Cambridge/Malden 2007, S. 2.

143 Unter kollektiver Angst ist an dieser Stelle ein Angstzustand definiert, der grofe Teile einer Ge-
sellschaft, wenn auch nicht alle, zeitlich parallel erfasst und durch Publikationen oder vergleich-
bare AuRerungen einen mehr oder weniger nachvollziehbaren Ausdruck findet. Dazu passt jener
Ansatz, den der US-amerikanische Soziologe David L. Altheide vertritt: »Fear begins with things
we fear, but over time, with enough repetition and expanded use, it becomes a way of looking at
life.« (Altheide: Fear, S. 3); Delumeau: Angst, S. 38.

144 Vgl. Begemann: Furcht, S. 9.

145 Vgl. ebd., S.11; Koch: Angst, S.13; einen weitergehenden Ansatz vertritt der Historiker und Phi-
losoph Theodore Zeldin, wenn er in seinem Zivilisationsbegriff eine immanente Tendenz zum
Angstaufbau unterstellt: »It was civilisation which turned the gently murmuring sea into a dange-
rous abode of demons and monsters, and which prophesied that the waves and black storm clouds
would soon sweep humanity away« (Zeldin, Theodore: An Intimate History of Humanity, London
1995, S.172f.). Zeldin fithrt weiter aus, dass Angst resp. Furcht begriindet waren, aber »civilisation
have trained the imagination to transform occasional disaster into a constant nightmare« (Ebd.,
S.173). Fiir das hier relevante Angstphdanomen ist bedeutsam, dass Erkenntnis eben nicht immer
ausreichte, um eine unbegriindete Angst aufzuheben (vgl. ebd., S.173). Ganz im Gegenteil konnte
ein neuer Wissensstand zum Aufbau zukiinftiger Angste beitragen. Die Entwicklung neuer Angs-
te erkennt Zeldin vielmehr als Basis eines grundlegenden Lebensgefiihls an, indem er unterstellt,
dass Angst zu einem notwendigen Empfinden der eigenen Existenz fithrt (vgl. ebd., S.174).

13.02.2026, 21:33:08, @


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Erschitterungen

diglich eine Verlagerung von Besorgnissen, insbesondere im Bereich des Todes. Angste,
die kontrir zur rationalen Herangehensweise der Aufklirung standen, wie die Angst vor
Gespenstern oder Vampiren, wurden sukzessive abgebaut, wihrend die Sorgen vor dem
Lebendig-begraben-Werden oder vor Seuchen zunahmen.* Nicht nur dass Angstim 18.
Jahrhundert oftmals als irrational und schidigend fiir Geist und Kérper angesehen wur-
de; fiir die Biirger*innen, die die Werte der Aufklirung verinnerlicht hatten, mussten
zumindest die irrational begriindete Befiirchtungen unangemessen erscheinen.'*” Des-

148 7um ei-

halb wurden Ausdriicke von Angst wihrend der Aufklirung stark angefeindet.
nen bestand das aufklarerische Postulat in der Bezwingung von (irrationalem) Denken,
zum anderen war die Aufklirung selbst Ausloser neuer Angstzustinde."® Dabei wur-
de konkret diese Emotion keineswegs nur als negativ und als zu itberwinden betrach-
tet. Vielmehr gestand man ihr, sofern sie gemiRigt auftrat, eine sinnvolle Funktion der
Obacht-Wahrung zu. Erst, wenn Angst ausuferte, wurde sie als schidigend bewertet.°
Grundsitzlich wurde ihr ein Stellenwert zuerkannt, der mit der Unterstellung von Unbe-
herrschtheit und mangelnder Verstandesleistung einherging.” Und so war es bei allem
Verstindnis, das die aufgeklirte Gesellschaft des 18. Jahrhunderts den Gefithlszustinden
entgegenbrachte, nicht itberraschend, wenn »[d]er Fiirchtende oder Furchtsame [..] ei-
nes der Gegenbilder des guten und niitzlichen Biirgers [war]«.”” Dort, wo Furcht oder
Angst entstand, musste sie zumindest kontrolliert, wenn nicht gar aktiv bekimpft wer-
den,’s* wobei diese jedoch selten in Ginze behoben werden konnte oder aber neue Angste

evozierte:

»Moderne Angst entsteht aufgrund zweier paralleler Bewusstwerdungsprozesse: Dass
die moderne Welt zu komplex geworden ist, um sie noch als sinnvolles Ganzes denken
zukoénnen. Und dass alle szientischen, politisch-moralisch oder dsthetisch impragnier-
ten Narrative, die sich gegen den Verdnderungstaumel der Moderne kontinuitdts- und
koharenzstiftend stemmen, einen immer nur vorlaufigen und immer prekiren Status
inne haben.«>*

Der Germanist Christian Begemann geht in diesem Zusammenhang davon aus, dass je
intensiver die Furcht mit ihren real greifbaren Beziigen eliminiert wurde, desto stirker
trat die unbestimmte Angst an ihrer Stelle hervor.™® Der Tod als furchtmachendes Ele-
ment erfuhr gegen Ende des 18. Jahrhunderts eine Ausgrenzung und wurde dadurch zum

Angstausléser.s

146 Vgl. Aufklarung, in: Zentralinstitut fur Sepulkralkultur Kassel (Hg.): Grof3es Lexikon, Bd. 1 (2002),
S.28f., hier S. 28; Meyer: Todesangst, S.108.

147 Vgl. Weber: Tod, S. 203.

148 Vgl. Begemann: Furcht, S. 6f.

149 Vgl.ebd., S.3, 8; Koch: Angst, S. 8.

150 Vgl. Begemann: Furcht, S. 53f.

151 Vgl.ebd,, S.55.

152 Ebd., S. 64.

153 Vgl.ebd., S. 66.

154 Koch: Angst, S. 6.

155 Vgl. Begemann: Furcht, S. 257f.

156 Vgl. Mischke: Umgang, S.102.

13.02.2026, 21:33:08, @

67


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Vorgeschichte
.t Die Angst vor dem Lebendig-begraben-Werden scheintoter Personen

Kaum ein Name wird heutzutage in literarischer Hinsicht hiufiger im Zusammenhang
mit dem Begriff Scheintodangst genannt als der des nordamerikanischen Schriftstellers
Edgar Allan Poe (1809-1849), der in seinem (Euvre wiederholt die Angst vor dem Leben-
dig-begraben-Werden thematisierte. Mustergiiltig ist dabei seine erstmals 1844 erschie-
nene Novelle The Premature Burial, in der Poe die einzelnen Elemente des Angstphino-
mens prazise in ihre Bestandteile zergliederte, indem er die Faktoren Dunkelheit, Stille,
Enge, Isolation im Sarg unter der Erde und damit verkniipft den Gegenentwurf des ak-
tiven Lebens an der Erdoberfliche zu einem plastischen Bild ausmalte:

»|t may be asserted, without hesitation, that no event is so terribly well adapted to in-
spire the supremeness of bodily and of mental distress, as is burial before death. The
unendurable oppression of the lungs — the stifling fumes from the damp earth — the
clinging to the death garments—the rigid embrace of the narrow house —the blackness
of the absolute Night —the silence like a sea that overwhelms —the unseen but palpa-
ble presence of the Conqueror Worm — these things, with the thoughts of the air and
grass above, with memory of dear friends who would fly to save us if but informed of
our fate, and with consciousness that of this fate they can never be informed —that our
hopeless portion is that of the really dead — these considerations, | say, carry into the
heart, which still palpitates, a degree of appalling and intolerable horror from which
the most daring imagination must recoil .«

Damit verwies Poe bereits auf den eigentlichen Charakter der Angst vor dem Leben-
dig-begraben-Werden, der sich nicht generell als primire Todesangst identifizieren
lasst, sondern daneben der Sorge und dem Bemithen um die >richtige< Art des Sterbens
eine erhebliche Bedeutung zuweist.’®

Wie der Begriff Scheintod bereits durch sein Prifix Schein- andeutet, definiert er
einen Zustand, der nur vorgeblich dem Tod gleicht und somit méglicherweise rever-

sibel ist.”® Mediziner des 18. und 19. Jahrhunderts nahmen hierbei einen verinderten

157 Poe, Edgar Allan: The Premature Burial, in: Ders.: The complete Tales and Poems of Edgar Allan Poe,
with an introduction by Hervey Allen, New York 1938, S. 258-268, hier S. 262f. [Herv. i. 0.]; Sigmund
Freud verwies ebenfalls auf die Bedeutung Angst erzeugender Konstellation besagter Zustande,
wenn er schreibt: »Von der Einsamkeit, Stille und Dunkelheit konnen wir nichts anderes sagen, als
dafd dies wirklich die Momente sind, an welche die bei den meisten Menschen nie ganz erléschen-
de Kinderangst geknipft ist.« (Freud: Unheimliche, S. 274). Und Edmund Burke (1729-1797) fass-
te ebenjene Begriffe als »ginzliche Privationen« zusammen, die deshalb eine grofle Bedeutung
besitzen, da sie schrecklich sind, vgl. Burkes Philosophische Untersuchungen tiber den Ursprung
unserer Begriffe vom Erhabenen und Schénen, Zweyter Theil, Von den Leidenschaften, die vom
Erhabenen erregt werden, siebenter Abschnitt, nach der fiinften Englischen Ausgabe, Riga, 1772,
S.109.

158  Zur Differenzierung der unterschiedlichen Angste im Todeskontext vgl. Tugendhat, Ernst: Unsere
Angst vor dem Tod, in: Friedrich Wilhelm Graf/Heinrich Meier (Hg.): Der Tod im Leben. Ein Sym-
posium, 5. Aufl., Miinchen 2010, S. 47-62, hier S. 49, 51, 62.

159  Firden Scheintod liegen zahlreiche Synonyme vor, die sich bemiihen, den Zustand zu greifen und
gleichsam die Schwierigkeit verdeutlichen, dieses Ziel zu erreichen: »smors dubia«, »mors appa-
rens oder deceptiva« (Bettmann, Abraham: Der Scheintod (Dissertationes Monacenses medicae

13.02.2026, 21:33:08, @


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Erschitterungen

kérperlichen Zustand, eine Phasenverschiebung fort vom Leben hin zum Tod, an.'*°
Demnach war der scheintote Mensch nicht mehr in Ginze lebendig, aber ebenso wenig
in den unwiederbringlichen Tod iibergegangen, sondern befand sich in einer Grauzone

zwischen diesen beiden mehr oder weniger normierten Setzungen. Wie vage diese
Grenzziehung war, zeigt die 1791 gesetzte Einordnung der Ohnmacht als »geringer Grad
des Scheintodes« durch den Mediziner und Lehrer Ernst Benjamin Gottlieb Heben-

streit (1758-1803)."" Der Scheintod wurde weitestgehend als eine eigenstindige Phase
zwischen Leben und Tod begriffen. So heif3t es 1808 bei Hufeland:

»Der Tod des Menschen ist keine pldtzliche Verwandlung, kein Werk des Augenblicks,
sondern ein stufenweiser Uebergang aus dem Zustande des wirksamen Lebens in den
des gebundnen oder Scheintodes, und durch diesen erstin den vollkommnen Tod, oder

den totalen Verlust aller Lebenskraft.«'®

Und weiter:

»Die Granzlinie zwischen Leben und Tod scheint bei weitem nicht so bestimmt und
entschieden zu seyn, als man gewo6hnlich glaubt und nach den gewéhnlichen Begrif-
fen von Tod und Leben erwarten konnte. Es existirt ein Zustand, der auf keine Weise
Leben, aber eben so wenig Tod genannt werden kann; ein Zustand, in welchem unsre
Sinne nicht nur keine Spurvon Leben entdecken kénnen, sondern auch die Lebenskraft
wirklich nicht lebt, und ohne Wirksamkeit, ohne Einflufd auf den mit ihr verbundenen
Korper ist.«'®3

Hufeland differenzierte den Scheintod eingehender, indem er auch fiir diesen mehre-
re Stadien annahm.'®* Die Vorstellung eines phasenweisen Uberganges vom Leben in

160

161

162
163
164

1839 |, A-l), Miinchen, Inaug. Diss., 1839, S. 6, »Pseudothanatos«, »Asphyxie« (Obgleich der Begriff
Asphyxie gelegentlich synonym mit Scheintod verstanden wurde, stellt er doch im Grunde nur ein
Symptom dessen dar, ndmlich das Fehlen des Pulses), »Mittelzustand zwischen Leben und Tod«
(Hufeland: Scheintod, S. 170-173), »Zwischentod oder Zwischenzustand« (Ferreres, J[uan] B[autis-
ta] P/Geniesse, J. B.: Der wirkliche Tod und der Scheintod in Beziehung auf die kleinen Sakramen-
te, auf die Haufigkeit der voreiligen Begrabnisse, auf die Mittel zur Wiederbelebung der angeb-
lich Toten und zur Vermeidung der Gefahr des Lebendig Begrabenwerdens. Physiologisch-medizi-
nisch-theologische Studie, Coblenz 1908, S. 90), »Vita latens« (Burkel: Verhiitung, S. 42). Auch »Vi-
ta minima«und »Vita reducta« wurden mit dem Terminus gleichgesetzt, obgleich Schmid letztere
hinsichtlich eines Zustandes von reduzierten Lebensprozessen (Vita reducta) und eines Zustandes
von derart stark reduzierten Lebensprozessen, dass der Lebensnachweis nur noch unter Einbezie-
hung sorgsamer Untersuchungen erkennbar ist, differenziert (Schmid: Analyse, S. 36); Scheintod,
in: Zentralinstitut fiir Sepulkralkultur Kassel (Hg.): GroRes Lexikon, Bd. 1 (2002), S. 271.

Vgl. Thiery: Unterricht, S. 36; Burkel: Verhiitung, S. 42; Flittner, Gottf[ried] Chrl[istian]: Schutz und
Rettung in Todesgefahr. Eine Sammlung kéniglich Preuischer Verordnungen [..]. Ein Noth- und
Hulfsbuch fiir Jedermann, Berlin 1825, S. 84; Hufeland: UngewifRheit (1824), S. 14-16.

Hebenstreit, Ernst Benjamin Cottlieb: Lehrsatze der medizinischen Polizeywissenschaft, Leipzig
1791, 5.149, § 275.

Hufeland: Scheintod, S.114; auch: Brinkmann: Beweis, S. 91, § 29.

Hufeland: Scheintod, S.171.

Vgl. ebd., S. 170f; eine vergleichbare Vorstellung findet sich auch schon bei Johann Peter Frank, vgl.
Frank: System (1788), S. 674-677.

13.02.2026, 21:33:08, @

69


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Vorgeschichte

den Tod entspricht gemif der Interpretation des Historikers Jean Delumeau einem ten-
denziell >archaischen< Weltbild, das den Toten eine nach dem scheinbar erfolgten Tod
prolongierte Art von Fortdauer des Lebens zuerkennt und kontrir zur Todesvorstellung
als punktuellem Ereignis steht.® Doch scheint diese Definition zu kurz gegriffen. Denn
solange der Tod als Ereignis nicht unumst6f3lich gedeutet werden kann, ist eine siche-
re Klassifizierung des Todes nach Phaseniibergingen oder als punktuelles Ereignis fast
unmoglich und macht sich lediglich an unterschiedlichen Interpretationsansitzen fest,
die abhingig von der jeweiligen Position vollkommen gegensitzlich ausfallen konnen.
Im ersten Stadium des konstatierten Scheintodes nach Hufeland befanden sich die Be-
troffenen in einem Zustand vélliger Regungslosigkeit, das bedeutet, vorgeblich existierte
weder Herzschlag noch Atemtitigkeit.’*® Zwar schien der Mensch innerhalb dieses Zeit-
raumes duflerlich wie tot, in seinem Inneren war jedoch die Lebenskraft noch vorhanden
und die Organe waren durch duflere oder innere Reizungen zur Reaktivierung ihrer Ti-
tigkeit befihigt. Hier sollte eine Wiederbelebung noch durchfiihrbar sein (Abb. 1).¢

Die zweite Phase des Scheintodes entsprach der ersten dahingehend, dass sich die
Betroffenen duflerlich nicht verindert hatten. Auch fand sich weiterhin, wenn auch inak-
tiv, Lebenskraft in ihrem Inneren, doch wurde davon ausgegangen, dass die lebensnot-
wendigen Organe bereits durch Nichtgebrauch derart geschidigt waren, dass eine Wie-
derbelebung nicht mehr méglich war.’*® Eine eindeutige Differenzierung beider Pha-
sen war laut Hufeland durch den Mediziner extern nicht zu erbringen, weshalb stets alle
Moéglichkeiten der Wiederbelebung ausgeschépft werden mussten.'® Das dritte Stadi-
um setzte mit der Leichenfiulnis, somit der sicheren Erkenntnis des Todes, ein. Erst hier,
in dem sich durch die Autolyse allmihlich zersetzenden Koérper, sah Hufeland das voll-
stindige Verschwinden der Lebenskraft.'”°

Aus kulturanthropologischer Sicht lisst sich diese Phaseneinteilung mit dem Begriff
der Schwellenphase als Teil der Ubergangsriten nach van Gennep interpretieren.'”*

165 Vgl
166 Vgl.

Delumeau: Angst, S.118.

Patak: Angst, S. 52.

167 Vgl. Hufeland: UngewifRheit (1824), S. 14f.

168 Vgl. ebd., S.15f.

169 Vgl.ebd., S.16.

170 Vgl ebd.

171 Vgl. van Gennep: Ubergangsriten, S. 21; Schomburg-Scherff, Sylvia M.: Nachwort, in: Arnold van
Gennep: Ubergangsriten (Les rites de passage), Frankfurt a. M 1986, S. 233-253, hier S. 233.

13.02.2026, 21:33:08, @


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Erschitterungen

Abb. 1 Allegorische Darstellung von der Wiederbelebung eines Scheinto-
ten, gezeichnet von Christ[ian] Koeck, gestochen von Ant[on] Karcher, in:
Ackermann, J[akob] F[idelis]: Der Scheintod und das Rettungsverfah-
ren. Ein chimiatrischer Versuch. Frankfurt a.M. 1804.

Staatsbibliothek zu Berlin — Preufischer Kulturbesitz, Signatur Jf6732.

Dieser postulierte fiir simtliche zeremoniellen Uberginge im Zusammenhang mit
sozialen oder religiésen Inhalten, die ein Individuum wihrend seines Lebens absolviert
— dazu gehéren Geburt, Heirat oder Bestattung — ein ubiquitir nachweisbares dreipha-
siges Strukturmodell, bestehend aus einer Trennungs-, Schwellen- und Angliederungs-
phase.”* In der Trennungsphase erfolgt die Ablgsung des Individuums von einer zu-
vor eindeutigen sozialen Position innerhalb der gesellschaftlichen Struktur. In der an-
schliefienden Schwellenphase finden sich nur wenige Ankniipfungspunkte an den Sta-

172 Vgl. van Gennep: Ubergangsriten, S. 27.

13.02.2026, 21:33:08, @

n


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7

Vorgeschichte

tus, der zuriickgelassen wurde oder zukiinftig angestrebt wird, das heifdt, es handelt sich
um eine weitgehende Loslésung normierter Zuschreibungen.” In der letzten Phase,
die von der Wiederangliederung der »Schwellenperson« gepragt ist, wird neuerlich eine
Stabilitit erreicht, indem das Individuum wieder einen prizisen gesellschaftlichen Sta-
tus einnimmt."”* Mit den entsprechenden Ubergingen verbunden ist jeweils ein Wan-
del der Identitit der betroffenen Personen.””” Im vorliegenden Kontext wiirde die Tren-
nungsphase den Sterbeprozess beschreiben, die anschlieRende Schwellensituation den
Zustand des Scheintodes, in dem die Betroffenen einen uneindeutigen sozialen Status
erhalten, und die abschlieRende Angliederungsphase eine erneute Absicherung des zu-
vor unklaren Befundes, der mit einer prizisen Klassifikation des Todes und der damit
einhergehenden Beerdigung oder aber der sichtbaren Wiederbelebung seinen Ausdruck
finden wiirde. Wahrend dieser Schwellenphase mit dem Charakteristikum Scheintod
war der definitive Tod oder das eindeutige Leben von auflen betrachtet weder fiir einen
Laien noch fiir einen Mediziner sicher und unmittelbar festzustellen und die Gefahr ei-
ner Fehldiagnose vorhanden. Ausgel6st wurde der Scheintod nach damaliger medizini-
scher Lesart durch dieselben Umstinde, die einen Tod verursachen konnten: Krankhei-
ten, Unfille, bestimmte psychische und physische Umstinde."”¢

Abraham Bettmann (1806-1901) legte in seiner medizinischen Dissertation von 1839
eine eher schwammige Erklirung vor, indem er den Zustand des Scheintodes in vier
Ursachenkategorien zusammenfasste: Mangel an Atemluft, Wirme, Wasser und Nah-
rung."”” Eine derart oberflichliche Definition war wenig hilfreich, adiquate Behand-
lungsmittel oder nutzbare Erklirungsversuche vorzubringen. Diese Unsicherheitslage
war weit verbreitet im 19. Jahrhundert. So fasste der Berliner Arzt Michael Benedikt Les-
sing (1809-1884) die Situation 1836 lakonisch zusammen: »Er ist todts, sollte stets heif3en:
ser scheint todts, da bis jetzt ohne Ausnahme alle naturkundigen Aerzte darin iiberein-
stimmen, daf} es nur Ein Kennzeichen des wirklichen Todes gebe, [...] nimlich die Ver-
wesung.«'7

Bemerkenswert ist hingegen die physiologische Interpretation der Scheintoten.
Nach Hufeland benétigte der Mensch in einem solchen Stadium weder Nahrungsmittel
noch Atemluft."”® Als Beispiel fithrte der Mediziner vorgeblich Ertrunkene an, die sich
iiber einen langen Zeitraum im Wasser befunden hatten, und danach wiederbelebt

173 Die Relevanz von Riumlichkeit und inhaltlicher Differenz der Schwelle wird durch Waldenfels
prazisiert, wenn er davon spricht, dass die »Schwelle [..] eine Zwischenzone [darstellt], die zwei
heterogene Bereiche voneinander scheidet, von denen der eine als der eigene und vertraute, der
andere als der fremde und fremdartige markiert ist«. (Waldenfels: Fremdheitsschwellen, S.16.)

174 Vgl. Turner: Ritual, S, 94; Turner: Liminalitat, S. 249.

175 Vgl. Fuchs-Heinritz, Werner: Ubergangsriten, in: Ders. u.a. (Hg.): Lexikon zur Soziologie, 5. iiberarb.
Aufl., Wiesbaden 2011, S.704; zum Inklusionspotenzial wahrend der Schwellen- und Angliede-
rungsphase vgl. Howarth, Glennys/Leaman, Oliver: Rites of passage, in: Dies. (Hg.): Encyclopedia
of Death and Dying, London/New York 2001, S. 387.

176 Vgl. u.a. Struve, Chr[istian] August: Versuch tber die Kunst, Scheintodte zu beleben, und tGber die
Rettung in schnellen Todesgefahren. Ein tabellarisches Taschenbuch, Hannover 1797, S. 41-44.

177 Vgl. Bettmann: Scheintod, S. 6.

178 Lessing, Michael Benedict: Ueber die Unsicherheit der Erkenntnis des erloschenen Lebens. Nebst
Vorschlagen zur Abhlilfe eines dringenden Bediirfnisses fiir Staat und Familie, Berlin 1836, S. 3.

179 Vgl. Hufeland: UngewifRheit (1824), S. 7f., Anm.

13.02.2026, 21:33:08, @


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Erschitterungen

worden waren. Entscheidender sind aber die Verweise ins Tierreich. Hier diente die
Winterschlaffihigkeit einiger Tierarten mit dem einhergehenden Absenken der Vital-
zeichen als Vergleich fiir den Scheintod beim Menschen.’®® Der Mediziner Gottfried
Christian Flittner (1770-1828) beschrieb den Status 1825 in seinem Noth- und Hiilfsbuch
fur Jedermann folgendermafien:

»Scheintod ist ein Zustand, worin die Lebenskraft unterdriickt, gleichsam gebunden
ist und ohne Aeufierung fortklimmt, ein Zustand, worin es aber ungewif$ ist, ob der
Rest von Kraft noch vermégend ist, das organische Gesammtleben, ohne Anwendung
kiinstlicher Mittel, wieder hervorzurufen. Beim Scheintodten fehlen die dufReren Er-
scheinungen des Lebens, aber die innern Bedingungen desselben finden noch statt.
[...] Der Scheintod kann Stunden, Tage, ja Wochen dauern, und die physische Thatig-
keit ohne alles Athemholen dennoch fortdauern.«'®'

Hufeland driickte sich bei der Angabe einer potenziellen Scheintoddauer deutlich vor-
sichtiger aus und beschrankte sich in seinem 1808 erschienenen Werk Der Scheintod oder
Sammlung der wichtigsten Thatsachen und Bemerkungen dariiber darauf, festzustellen, dass
tiber die zeitliche Spanne des Scheintodes keine Aussagen getroffen werden konne, son-
dern diese von dem individuellen Potenzial an Lebenskraft und der jeweiligen Todesart
abhinge.”® In der 1824 erschienenen Neuauflage seines erstmals 1791 publizierten Bu-
ches Ueber die UngewifSheit des Todes und das einzige untriigliche Mittel, sich von seiner Wirklich-
keit zu iiberzeugen und das Lebendigbegraben unmdglich zu machen betonte er indes, dass eine
Beerdigungsfrist der Toten von zwei bis vier Tagen wesentlich zu kurz gegriffen sei.’®®
Grundsitzlich scheint sich die Annahme, dass eine Scheintoddauer von mindestens drei
bis vier Tagen erwartbar sei, bei vielen Medizinern des 19. Jahrhunderts durchgesetzt zu
haben.'$

Ansitze zu vergleichbaren Leitgedanken, bei denen man von einer zeitlich begrenz-
ten inaktiven Lebenskraft ausging, die durch externe Mafinahmen wieder aktiviert wer-
den konnte, bestanden bereits seit dem 17. Jahrhundert,'® doch scheinen erst im 18.
Jahrhundert ausformulierte Konzepte entstanden zu sein, die auf der Basis bestimm-
ter Umstinde, in diesem Fall der ausgeprigten Angst vor dem Lebendig-begraben-Wer-
den, populir wurden. Vorgebliche Bestitigung und neuerliche Impulse fand die Vorstel-
lung vom Scheintod und die Angst vor dem Lebendig-begraben-Werden dann, wenn bei
zufilligen oder intendierten Sargéffnungen, zum Beispiel durch Friedhofsverlegungen,
Korperverlagerungen festgestellt wurden. Solche post mortem stattfindenden Prozesse,
die den Korper unter Gaseinwirkung aufblihen und derart zu Positionsverlagerungen

180 Vgl. ebd.

181  Flittner: Schutz, S. 84, 90.

182 Vgl. Hufeland: Scheintod, S. 234.

183 Vgl. Hufeland: Ungewif3heit (1824), S. 24.

184 Vgl.z.B. Trager, B.H.: Der homdopathische Haus- und Tierarzt, zunachst fir den Landmann. Fliinftes
Heftchen. Der Hausarzt bei pl6tzlich eintretenden Unglicksfillen, als: Vergiftungen, Verbrennun-
gen, Scheintod, Ohnmacht, Schlagflu, Erstickungen, Erfrierungen etc., Nordhausen 1847, S. 51.

185 Vgl. Kessel: Angst, S.136.

13.02.2026, 21:33:08, @

13


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Vorgeschichte

186 wurden indes im 18. und 19. Jahrhundert vie-
lerorts als Indiz eines Nachzehrers, Wiedergingers oder Scheintoten betrachtet.™ Eine
solche Interpretation findet sich selbst noch 1897 bei dem Kammerherrn des russischen

fithren konnen, sind keine Seltenheit,

Zaren, Michel de Karnice-Karnicki, dem Erfinder eines sogenannten Rettungsautoma-
38
ten?

»Es ist eine Thatsache, dass bei jeder Aufhebung oder Verlegung eines Kirchhofes
menschliche Gebeine in einer Lage gefunden wurden, welche ohne Zweifel den Beweis
ergab, dass der Tod erst nach dem Begridbniss unter den greulichsten Verzerrungen
eingetreten sein konnte.«'®

In die gleiche Kategorie gehoren sogenannte Sarggeburten, das heifdt post mortem
erfolgte Abginge der Féten, sowie postmortaler Kotabgang oder >Totenlautes, eine Ge-
riuschentwicklung, die wihrend der Totenstarre im Zwerchfell entstehen kann, wenn
%° Finen beinahe
versohnlichen Begriff vom Scheintod legte 1841 der Professor der Medizin Friedrich
Nasse (1778-1851) vor, als er in dem Bemiihen, durch seine Publikation Furcht zu mildern
und grundsitzlich zur Aufklirung beizutragen, den Zustand des Scheintodes als einen

reguliren Bestandteil des Lebens deutete, indem er anfithrte, dass dieser fiir eine kurze
191

die noch im Koérper befindliche Luft durch die Stimmritze austritt.

Zeitdauer bei der Geburt einen natiirlichen Zustand darstellte.” Eine derart gelassene

Sichtweise bei dem Thema gelang jedoch den wenigsten Beteiligten.

186 Vgl. Herrmann, Bernd u.a.: Prahistorische Anthropologie. Leitfaden der Feld- und Labormethoden,
Berlin/Heidelberg 1990, S. 5, auch S. 33f.

187 Nachzehrer und Wiedergidnger gehorten zur Kategorie der >gefihrlichen< Verstorbenen, die Le-
bende aufgrund nicht addquat eingehaltener Trennungsriten im Kontext der Beerdigung ins Grab
nachholen konnten, vgl. Scribner, Bob: Wie wird man Aussenseiter? Ein- und Ausgrenzung im friith-
neuzeitlichen Deutschland, in: Norbert Fischer/Marion Kobelt-Groch (Hg.): Aussenseiter zwischen
Mittelalter und Neuzeit. Festschrift fiir Hans-Jiirgen Goertz zum 60. Geburtstag (Studies in Medi-
eval and Reformation Thought, Bd. LXI), Leiden/New York/K6ln 1997, S. 21-46, hier S. 37f.

188 Damit ist ein Sicherheitssarg zur Rettung von Scheintoten gemeint.

189 [de Karnice-Karniki, Michel]: Betrachtungen iber Lethargie oder Scheintod und kurze Beschrei-
bung der Patentirten Rettungsmittel »Karnice, Berlin 1897, S. 4.

190 Vgl. Vogl: Scheintod, S. 53.

191 Vgl. Nasse: Unterscheidung, S. 3f.

13.02.2026, 21:33:08, @


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Erschitterungen

Zum Zeithorizont der Angst vor dem Lebendig-begraben-Werden
Berichte iiber scheintote Personen gehen bis in die Antike zuriick* und liegen auch fiir
das Mittelalter vor.””® Wihrend die Angst vor dem Lebendig-begraben-Werden aufgrund

94 erkennt die

ihrer langen Geschichte bisweilen als eine »Urangst« klassifiziert wurde,
Medizinhistorikerin Gerlind Riive ein nennenswertes Auftreten erst im 18. Jahrhun-
dert.” Die Medizinhistorikerin Ingrid Stoessel und ebenso Delumeau beschreiben
einen deutlichen Anstieg der Scheintodangst bereits im 16. Jahrhundert, die sich dann
im 18. Jahrhundert als »spezifische Angst« herauskristallisierte.”*® Diese chronologische
Einordnung korreliert weitestgehend mit der Interpretation jener Autor®innen, die
ab der Mitte des 18. Jahrhunderts in Europa den Beginn einer »alle gesellschaftlichen
Schichten erfassenden Hysterie« im Kontext des Scheintodphinomens erkennen.”’
8 Letztlich

verbreitete sich das Angstphinomen dort, wo die Ideen der Aufklirung umgesetzt

Frith zeigte sich daraufhin in Osterreich eine gesetzgeberische Resonanz.

wurden. Dies bedeutet auch, dass es in erster Linie eine Angelegenheit der gebildeten
und aufgeklirten Teile der Gesellschaft war. In der Forschung haben sich zwei Lehrmei-
nungen iiber das chronologische Auftreten der Angst entwickelt: Wihrend eine Lesart
den Hohepunkt fiir die deutschen Staaten an der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert

192 Vgl. Patak: Angst, S.5; Ebeling, Otto: Ueber Scheintod. Sind die jetzt geltenden Bestimmungen
berdie Leichenschauausreichend, um der Gefahr lebend begraben zu werden, vorzubeugen. Vor-
schlage tiber die eventuelle reichsgesetzliche Regelung zur Vermeidung dieser Gefahr (Erlangen.
Medizinische Dissertationen 1935. A-G), Erlangen, Inaug. Diss., 1934, S. 7; Trusen analysierte wenig
serios die Bibel nach Scheintodfillen und diagnostizierte seine Funde nach den medizinischen
Mafistaben des 19. Jahrhunderts, vgl. Trusen, J[ohann] P[eter]: Die Sitten, Gebrauche und Krank-
heiten der alten Hebraer, nach der heiligen Schrift historisch und kritisch dargestellt, 2. verm. und
verb. Aufl., Breslau 1853, S. 210-212.

193 Koch glaubt festzustellen, dass die Berichte von Scheintoten im christlichen >sAbendland«deutlich
zunehmen und die emotionale Auseinandersetzung starker ausfiel als in der Antike, wo man sol-
cherlei Ereignisse eher stoisch hinnahm. Erst die christliche Welt soll zur Ausformung der Angst
gefithrt haben, vgl. Koch: Lebendig begraben, S. 33f.

194 Bondeson: Lebendig begraben; dhnlich argumentiert Haedicke: »Das Problem des Scheintodes ist
uralt, und unausrottbar ist die Furcht, lebendig begraben zu werden.« (Haedicke, Johannes: Uber
Scheintod, Leben und Tod. Ein Beitrag zur Lehre von dem Leben und der Wiederbelebung. Zugleich
einer Anleitung bei der Ausbildung von Rettungspersonen und Hebammen, Ober-Schreiberhau
1923, S.11).

195 Vgl. Rive: Scheintod, S. 276f.; Haedicke: Scheintod, S.11.

196 Stoessel: Scheintod, S. 2; vgl. Delumeau: Angst, S.121.

197 Daxelmdiiller, Christoph: Scheintod, in: Hessisches Landesmuseum Darmstadt-Volkskundliche Ab-
teilung (Hg.): »De Dod gehort halt zum Lewe.« Der Tod. Zur Geschichte des Umgangs mit Sterben
und Trauer, Darmstadt 2002, S. 68-78, hier S. 69; hierbei sei angemerkt, dass sich das Angstpha-
nomen eben nicht auf alle gesellschaftlichen Schichten erstreckte, sondern explizit densbiirgerli-
chen«Schichten zugeschrieben werden kann.

198 Das Erzherzogtum Osterreich hatte bereits Mitte des 18. Jahrhunderts eine Bestattungsfrist von
48 Stunden angeordnet, vgl. Schauenstein, Adolf: Handbuch der 6ffentlichen Gesundheitspflege
fiir Osterreich. Systematische Darstellung des gesammten Sanititswesens des dsterreichischen
Staates, Wien 1863, S. 398f.

199 Vgl. Rive: Scheintod, S. 69, 281.

13.02.2026, 21:33:08, @

75


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Vorgeschichte

200

mit einem allmihlichen Abebben bis Mitte des 19. Jahrhunderts konstatiert,**° verlagert

eine andere Auffassung die Hochphase auf die Mitte des 19. Jahrhunderts mit einem
sukzessiven Bedeutungsverlust bis Ende des Jahrhunderts.**!

Eine dhnliche Situation wird fir das Vereinigte Kénigreich angenommen, wo die
Klimax der Scheintodangst erst wihrend der viktorianischen Zeit festgestellt werden
kann.*** Hier fand eine intensive Auseinandersetzung im letzten Jahrzehnt des 19. Jahr-
hunderts statt, deren Resultat 1896 die Griindung der London Association for the Pre-
vention of Premature Burial war.*** Anhand der Laienliteratur glaubt Stoessel, feststel-
len zu kénnen, dass die Sorge um die Scheintoten ab Mitte des 19. Jahrhunderts in der
Offentlichkeit angekommen war.?** Diese spite Datierung ist gegebenenfalls dem Um-
stand geschuldet, dass eine systematische Auswertung alltiglicher Quellen in der Regel
nichtvorgenommen worden ist. Obgleich Taberger 1829 die Moglichkeit des Scheintodes
unzweifelhaft anerkannte, betonte er zugleich, dass die Sorge um das Lebendig-begra-
ben-Werden »nun schon seit einigen Jahren gemifigteren Ansichten gewichen« sei.?®
Hier erstaunt nicht allein der frithe Hinweis auf ein anachronistisches Phinomen, son-
dern Tabergers Formulierung deutet ebenfalls darauf hin, dass bereits Teile der zeit-
gendssischen Beobachter*innen die Debatte als emotional iiberzogen bewertet haben
konnten. Weitgehender Konsens herrscht hingegen iiber den Beginn des Angstphino-
mens ab der Mitte des 18. Jahrhunderts.>*® Im ausgehenden 19. Jahrhundert beziehungs-
weise frithen 20. Jahrhundert verschwindet die Angst weitestgehend.**” Das Zuriicktre-

208 _ kann unter anderem mit der

ten — Rive klassifiziert dies als »Mentalititsumbruch«
Wahrnehmung einer verstirkten medizinischen Kompetenz im Laufe des 19. Jahrhun-
dert begriindet werden.**® Dabei ist erwihnenswert, dass es eben nicht eine Optimie-
rung der Methoden zur Todeserkennung war, die die Angst schwinden lief — diese blei-
ben annihernd gleich —, sondern ein gestiegenes Vertrauen der Bevolkerung in die Kom-
petenz der Arzteschaft sowie eine verbesserte medizinische Technik und Ausriistung.*°

Ganzim Gegenteil kann Riive keine Korrelation von neuer medizinischer Erkenntnis und

200 Vgl. Riive: Scheintod, S. 211; Koch: Lebendig begraben, S. 96; als Ausnahme bei der Bewertung des
Zeithorizontes legt Augener in ihrer medizinischen Dissertation bereits fiir die zweite Halfte des
18. Jahrhunderts die Hochphase fest, vgl. Augener: Scheintod, S. 92.

201 Vgl. Stoessel: Scheintod, S. 97; Ariés: Studien, S. 513.

202 Vgl. Stoessel: Scheintod, S. 40f.

203 Vgl. Behlmer, George K.: Grave Doubts: Victorian Medicine, Moral Panic, and the Signs of Death,
in: Journal of British Studies, Bd. 42, Nr. 2 (April 2003), S. 206-235, hier S. 207.

204 Vgl. Stoessel: Scheintod, S.112.

205 Taberger: Scheintod, S. 2, 8; diese Interpretation wird von Rive unterstiitzt, die von einem Rick-
gang der thematischen Publikationen bereits in der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts ausgeht,
vgl. Riive: Scheintod, S. 211.

206 Vgl. Patak: Angst, S. 70; Ariés: Studien, S. 504.

207 Vgl. Koch: Lebendig begraben, S. 96, Riive: Scheintod, S. 268.

208 Rive: Scheintod, S. 211.

209 Stoessel spricht in diesem Kontext von der Abldsung der Angst durch vermehrte Rationalitit, die
durch die Arzteschaft in die Diskussion eingebracht wurde, vgl. Stoessel: Scheintod, S.13; Riive:
Scheintod, S. 212.

210 Vgl. Riive: Scheintod, S. 212, 244-247.

13.02.2026, 21:33:08, @


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Erschitterungen

der Abnahme der Angst feststellen, da die Publikationen zum Thema bereits davor deut-
lich nachlie8en.”" Die Beschiftigung mit dem Scheintod setzte sich aber bis weit ins 20.
Jahrhundert hinein fort, wenn es nunmehr auch keine >gesamtgesellschaftliche< Angele-
genheit mehr war.”* Noch 1884 geht Dyrenfurth, Verfasser einer Hausapotheke, ausfiihr-
lich auf den Scheintod und Méglichkeiten der Wiederbelebung ein.” Und der Geheime
Postrat a.D. Rudolf Techen sah sich 1905 zu einem Mahnwort zur Vorsicht bei Benutzung der
Leichenhallen und bei Beerdigungen Verstorbener gendtigt, in dem er nicht allein eine noch
immer grofRe Furcht vieler Menschen vor dem Scheintod konstatierte, sondern auch den
inaddquaten Transport der Toten in die Leichenhalle sowie das Nichtvorhandensein von
Wichtern in den Institutionen kritisierte.” Ob Techen als medizinischer Laie in der Dis-
kussion um den Scheintod die Situation angemessen einzuschitzen wusste, soll an die-
ser Stelle ohne Belang bleiben. Es ist jedoch festzuhalten, dass noch im 20. Jahrhundert
die Angelegenheit keineswegs ginzlich aus der Offentlichkeit verschwunden war.* Auf-
trieb erhielt die Thematik neuerlich gegen Ende des 19. Jahrhunderts durch den Diskurs
um die Einfithrung der Feuerbestattung. Bereits seit Langem war diese mit der Begriin-
dung gefordert worden, dass dadurch eine weitaus hygienischere Variante als die Erd-
bestattung vollzogen werden konnte und die rasche Verbrennung der Leiche einen lang-
wierigen Kampf der wieder erwachten Scheintoten im Sarg verhindern wiirde.**® Wih-
rend Befiirworter*innen die Feuerbestattung euphorisch lobten und nicht miide wur-
den, die Angst vor dem Lebendig-begraben-Werden mit der Thematik zu verkniipfen,*”’

211 Vgl.ebd,, S. 237f.

212 Vgl. Ischebeck: Scheintod; Thiirnau: Scheintod; Ebeling: Scheintod; der sog. Herzstich wurde in
Osterreich noch bis ins 20. Jahrhundert angewandst, vgl. Daxelmiiller: Scheintod, S. 74.

213 Vgl. Dyrenfurth, M.: Hausapotheke. Ein Not- und Hilfsbuch fiir Familien auf dem Lande und in der
Stadtin dringenden Krankheits- und plotzlichen Ungliicksfallen, bei Scheintod und Vergiftungen.
Nebst Anleitung zur hiuslichen Krankenpflege, 2. verb. und verm. Aufl., Bielefeld/Leipzig 1884,
S. 95-104.

214 Vgl. Techen, Rudolf: Der Scheintod: ein Mahnwort zur Vorsicht bei Benutzung der Leichenhallen
und bei Beerdigung Verstorbener, insbesondere in Berlin und anderen volkreichen Stadten, Berlin
1905, S. 8, 24, 28.

215 Vgl. The Fear of Premature Burial, in: The British Medical Journal, Bd. 1, Nr. 2675 (6. April 1912),
S. 801, https://www.jstor.org/stable/25296720, Zugriff: 22.09.2018.

216 Vgl. Trusen, J[ohann] P[eter]: Die Leichenverbrennung als die geeignetste Art der Todtenbestat-
tung oder Darstellung der verschiedenen Arten und Gebrauche der Todtenbestattung aus alterer
und neuerer Zeit, historisch und kritisch bearbeitet, Breslau 1855, S. 316, 323; exemplarisch hielt
dies der Hamburger Jurist Ferdinand Beneke (1774-1848) bereits am 24. November 1794 in seinem
Tagebuch fest, als er zum Tod der Frau eines Freundes schreibt: »Die Verbrennung der L. wiirde
die Idee vom Tode weniger unangenehm machen, da alsdann alle die widrigen Vorstell. von den
grunhaften Stuffen der Verwesung wegfielen, andrer groRer Vortheile ganz zu verschweigen z.B.
wegen a.) der fiirchterl. Todesart Lebendigbegrabener b.) Verpestung der Luft. C.) Asche des verbr.
Korpers alte Volker pp. D.) widrige Art der Ceremonien u.s.w. Versteht sich, dafd alsdann eine sol-
che Anstalt in aller Ricks: zweckméssig eingerichtet werden miifite. Vorurtheil, u. Gewohnheit
sind bloR dawider. Wahres Cefiihl, u. verniinftige Griinde dafiir. Ueberdem: Urnen — Eindruck —
Folgen Vergleichung dieser schnellen, u. jener langsahmschauderhaften Auflésung in der Ursub-
stanz [..].« (Ferdinand Beneke [1774-1848]. Die Tagebicher I. 1. Tagebiicher 1792 bis 1795, hg. v.
Frank Hatje u.a., Gottingen 2012, S. 288).

217 Vgl. Schian, Martin: Grundrif der praktischen Theologie (Sammlung Tépelmann, 1. Gruppe, Die
Theologie im Abrif3, Bd. 6), Gieflen 1922, S. 204; Winter, Henning: Die Architektur der Krematorien

13.02.2026, 21:33:08, @

77


https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720
https://www.jstor.org/stable/25296720

78  Vorgeschichte

ergingen sich die Kritiker, wie der Mediziner Adolph Wernher (1809-1883), bisweilen in
beiflendem Sarkasmus:

»Aengstliche Gemther, Frauen, werden von dem Gedanken geplagt, dass sie schein-
tod [sic!] begraben, im Grabe zum Leben wieder erwachen kénnten, dass ihr schoner
Leib hdsslichem Cewiirme zum Frasse dienen soll, oder wie schwer die Erde aufihm las-
ten werde. So wenig solche Vorstellungen factisch begriindet sind, so hort man sie doch
immer von neuem wiederholen und die Vertheidiger der Leichenverbrennung haben
nicht gesdumt, sich derselben zu beméachtigen, und die Schrecken, wenn der zu frith
Beerdigte hiilflos im Grabe wieder erwacht, recht schauerlich auszumalen. Das Mittel,
welches sie dagegen empfehlen, die Kérper statt zu begraben zu verbrennen, ist zwar
sehr radical, denn der veraschte Korper wird freilich nicht zum Leben erwachen, ob
es aber angenehmer ist, in dem Siemens’schen Ofen oder im Grabe einen Augenblick
zum Bewusstsein zu kommen, mochte lediglich Geschmackssache sein.«<*'®

Noch 1919 und 1937 finden sich in den Grabakten des Hauptfriedhofs von Frankfurt
a.M. Hinweise darauf, dass vereinzelte Verstorbene vor ihrem Tod ausdriicklich zur
Abwehr des Lebendig-begraben-Werdens angelegte Sicherheitsmafinahmen gefordert
hatten.”” Es ist bemerkenswert, dass in den 1970er-Jahren die Beschiftigung mit dem
Scheintod in Deutschland neu entflammte. Auch unter Mediziner*innen dieser Zeit
breitete sich eine »gewisse Unsicherheit« aus,”* die in zahlreichen medizinischen
Dissertationen zum Ausdruck kam. Ursache fiir diese neuerliche Auseinandersetzung
waren aktuelle Fille, in denen Lebenszeichen nicht festgestellt worden und somit
Fehldiagnosen erfolgt waren.”” Damit lassen sich durchaus Parallelen zwischen der
Angst im 19. Jahrhundert und jener Verunsicherung im letzten Drittel des 20. Jahrhun-
derts feststellen,””* wenn auch keinesfalls von einem vergleichbaren Angstphinomen
gesprochen werden kann.

Dabei darf auch im 19. Jahrhundert nicht von einer generellen zeitlichen Synchro-
nizitit der Angst ausgegangen werden. Fiir Nordamerika kann das Phinomen — ebenso
wie fiir das Vereinigte Konigreich — deutlich linger nachgewiesen werden. Noch fiir die
1890er-Jahre belegt eine soziologische Studie dort die Angst vor dem Lebendig-begra-
ben-Werden als primire gesellschaftliche Angst.** Fiir die Vereinigten Staaten legt die

im Deutschen Reich 1878-1918 (Kasseler Studien zur Sepulkralkultur), Dettelbach 2001, zgl. Berlin
TU, Univ,, Diss., 1998, S. 23.

218  Wernher, A[dolf]: Die Bestattung der Toten in Bezug auf Hygiene, geschichtliche Entwicklung und
gesetzliche Bestimmungen, Giessen 1880, S. 190.

219 Vgl. Erche, Bettina: Der Frankfurter Hauptfriedhof, 1999, S. 25f.

220 Vogl: Scheintod, S. 52.

221 Vgl.ebd,, S.54.

222 Vgl.ebd,,S. 89.

223 Vgl. Bourke: Fear, S.34; Plamper, Jan: Geschichte und Gefiihl: Grundlagen der Emotionsgeschich-
te, Miinchen 2012, S. 92-95; Garrigues: Scheintod, S. 5; das verzogerte Auftreten der Thematik in
den nordamerikanischen Staaten zeigt sich auch an einer kleinen Notiz, die 1849 in der Zeitschrift
Scientific American erschien, in der die vorgeblich erst kiirzlich gemachte Entdeckung des Belgiers
M. Mainple zur Unterscheidung von Toten und Scheintoten anhand von Blasenbildung nach in-
tendierten Verbrennungen auf der Haut eines Schein- nichtjedoch auf der eines Toten angemerkt
wurde, vgl. Guard against Premature Burial, in: Scientific American, Bd. 4, Nr. 44 (21. Juli 1849),

13.02.2026, 21:33:08, @


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Erschitterungen

Historikerin Joanna Bourke das Ende der Angst erst mit dem Beginn des Ersten Welt-
kriegs fest, ein Umstand, der laut der Autorin nicht einer gewissen Ironie entbehrt, wa-
ren es doch die Bombardements der Schiitzengriben respektive der Stidte der beiden
Weltkriege, die ein tatsichliches Lebendig- begraben-Werden einigen Orts Wirklichkeit
werden liefden.**

Kulturgeschichtlicher Hintergrund der Angst

Zur primiren medizinischen Ursache des Angstphinomens gesellten sich kultur-
geschichtliche Griinde. Die Angst vor dem Lebendig-begraben-Werden im 18. und 19.
Jahrhundert wird von Teilen der Forschung als ein kollektives Phinomen beschrieben,**
welches allgemein als Resultat der europiischen Aufklirung verstanden wird.**® Sofern
kollektive Angste lange Zeit anhalten, ohne dass die Gesellschaft ihnen etwas adiquat
entgegenstellen kann, besteht die Gefahr, dass sie eine gesellschaftliche Destabilisierung
beférdern.?”” Dieser Aspekt der individuellen und gesellschaftlichen Sicherheit lasst
sich durch die Perspektive einer gesteigerten Wertschitzung des menschlichen Lebens,
wie sie seit dem 18. Jahrhundert zu konstatieren ist, erginzen.**® Diese neue Gefiihls-
welt zwang zum Handeln, um die drohende Gefahr abzustellen. Verstirkt wurde dieses
Anliegen ab der Mitte des 18. Jahrhunderts durch medizinische Schriften, die das Thema
Scheintod aufgriffen und damit medizinische Fragestellungen in den Mittelpunkt der
Aufmerksamkeit riickten, die bislang ohne eine zufriedenstellende Erklirung geblie-
ben waren: die Benennung sicherer Todeskennzeichen.?” Als Ausgangspunkt einer
intensiveren Beschiftigung mit der Thematik kann hierbei die Dissertationsschrift des
dinisch-franzosischen Mediziners Jacques-Bénigne Winslow (1669-1760) mit dem Titel
An mortis incertae signa minus incerta a chirurgicis, quam ab aliis experimentis von 1740 be-
trachtet werden. Zurecht wurde dieser Schrift eine »Katalysatorfunktion« beziiglich der

S.346, https://www.jstor.org/stable/24930649, Zugriff: 22.09.2018; Erkenntnisse dieser Art wur-
den in Europa bereits gegen Ende des 18. Jahrhunderts als Lebensprobe bei potenziellen Schein-
toten angemahnt.

224 Vgl. Bourke: Fear, S. 37.

225 Vgl. Briese, Olaf: Angst in den Zeiten der Cholera. Uber kulturelle Urspriinge des Bakteriums. Seu-
chen-Cordon I, Berlin 2003a, S. 181.

226 Vgl. Patak: Angst, S. 71; Rilve: Scheintod, S. 293; Aufklarung, in: Zentralinstitut fir Sepulkralkultur
Kassel (Hg.): GrofRes Lexikon, Bd. 1(2002), S. 28; Daxelmdller spricht im Kontext der Angst vor dem
Scheintod von einem »kollektiven Traumac, das die »Kultur des Todes« seit dem 18. Jahrhundert
stark wandelte (Daxelmiiller: Scheintod, S. 72); Briese: Angst (2003a), S.181.

227 Vgl. Delumeau: Angst, S. 39; die Frage, wie eine Angst zu einer kollektiven Angst werden kann, ist
schwer zu beantworten. Der Psychologe Werner D. Frohlich verweist auf das géangige Erklarungs-
muster der »Angst nach dem Dampfkesselprinzip«, wonach Krisen unterschiedlicher Art einen
Druck auf die Individuen einer Gesellschaft aufbauen kénnen, und, sofern der Druck zu hoch an-
steigt, ohne einen angemessenen Ausgleich zu finden, sich diese als Angst, Wut oder Verzweiflung
nach innen wenden kénnen (Frohlich, Werner D.: Angst. Gefahrensignale und ihre psychologische
Bedeutung, Nordlingen 1982, S. 29). Hingegen erscheint Frohlich diese Erklarung zu oberflachlich,
da der gesellschaftliche Diskurs eines Problems noch keinen Hinweis auf eine Angst zu liefern ver-
mag (Ebd., S. 29f.)

228 Vgl. Patak: Angst, S. 37-39.

229 Vgl. Augener: Scheintod, S.17-19.

13.02.2026, 21:33:08, @

79


https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649
https://www.jstor.org/stable/24930649

80

Vorgeschichte

9 Wobei die Abhandlung erst dann dieses Potenzial

betreffenden Angst zugestanden.
entfalten konnte, nachdem sie 1742 durch den franzdsischen Arzt Jacques-Jean Bruhier
d’Ablaincourt (1685-1756) aus dem Lateinischen ins Franzdsische iibersetzt und durch

21 Danach trat

zahlreiche vorgebliche Fallbeispiele von Scheintod erginzt worden war.
das Werk einen regelrechten publizistischen Siegeszug an und wurde rasch in anderen
europiischen Lindern populir.”®* Bis dahin jedoch, das heifdt bis zur Mitte des 18.
Jahrhunderts, scheint sich eine tiefergehende Beschiftigung mit dem Scheintod weder
in den medizinischen Schriften niedergeschlagen zu haben noch ein viel diskutiertes
Thema in der Offentlichkeit gewesen zu sein.”*> Die Anthropologin Cornelia Brink er-
klart den Erfolg des Buches damit, dass bis dahin der Herz- und Atemstillstand als ein
anerkanntes Todesmerkmal gefithrt wurde und Bruhier durch seine Darstellung des
Scheintodes eine »Ausnahmesituation« zu einem mehr oder weniger reguliren Vorgang
erhoben hatte,* der jedes Mitglied der Gesellschaft betreffen konnte. Legenden von
angeblichen Scheintodfillen, wie Bruhier sie in das Werk integrierte, hatte es zuvor
bereits vielfach gegeben, aber erst jetzt erhielten sie einen seriésen Anstrich.”®* Dazu
kam eine stark emotionalisierte Sprache, die das Grauen in allen Facetten beschrieb und
Beklemmungen zu schiiren vermochte. Damit wandelte sich das Aufergewdhnliche,
Seltsame, vielleicht gar Wunderhafte zu einem Grauen.?*

Es bleibt zu konstatieren, dass ein einflussreicher Teil der gebildeten Gesellschaft,
der das Scheintoddispositiv mafigeblich prigte, spezifische Gefithlszuschreibungen und
Handlungsvorgaben festlegte, die im Umgang mit den potenziellen Verstorbenen ange-
messen waren und von einer hohen moralischen Gesinnung und aufgeklirtem Denken
zeugen sollten.”” Denjenigen, die die Sorge um die Scheintoten nicht teilten, wurde Ge-
fithlskilte, Dummbeit oder fatale Ignoranz unterstellt.*® Ob in diesem Kontext von ei-
ner emotional community nach Rosenwein gesprochen werden kann oder aber bereits ein
emotional regimevorliegt,” muss im Verlauf der vorliegenden Arbeit erschlossen werden.

Das Dispositiv um den Scheintod war aufgrund der spezifischen medizinischen Ur-
sachen der Angst anfinglich eine Angelegenheit der Arzte.**°
blemstellung durch die Offentlichkeit aufgegriffen. Im Verlauf des 19. Jahrhunderts wan-

Erst spiter wurde die Pro-

230 Kessel: Angst, S.136.

231 Vgl. Bruhier, Jacques-Jean: Abhandlung von der UngewifSheit der Kennzeichen des Todes und dem
Misbrauche, der mit iibereilten Beerdigungen und Einbalsamierungen vorgeht, tibers. und mit
Anmerkungen und Zusitzen vermehert hg. v. Johann Gottfried Jancke, Leipzig/Copenhagen 1754;
Aries: Studien, S. 511f,; Stoessel: Scheintod, S. 35.

232 Vgl. Kessel: Angst, S.136.

233 Vgl. Stoessel: Scheintod, S. 30.

234 Brink: Mensch, S. 470-472.

235 Vgl. Augener: Scheintod, S. 2; Stoessel: Scheintod, S. 48f.

236 Vgl. Augener: Scheintod, S. 23, Patak: Angst, S. 35.

237 Vgl. Lessing: Unsicherheit, S. 2; Localverein fiir das Wohl der arbeitenden Klassen an Mag., 23. Ja-
nuar 1850, LAB, MAG-K, A Rep. 004, Nr. 61, B. 233f.

238 Vgl. Kempner: Denkschrift (1851), S. 5.

239 Vgl. Rosenwein: Worrying, S. 842; Rosenwein: Communities, S. 24; Plamper, Jan u.a.: The History
of Emotions: An Interview with William Reddy, Barbara Rosenwein, and Peter Stearns, in: History
and Theory, Bd. 49, Nr. 2 (Mai 2010), S. 237-265, hier S. 252.

240 Vgl. Riive: Scheintod, S. 34.

13.02.2026, 21:33:08, @


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Erschitterungen

delte sich das Phinomen von einer sozialen zu einer pathologischen Kategorie. 1891 wur-
de Taphophobie, die Angst vor dem Lebendig-begraben-Werden, als psychoanalytischer
Fachbegrift durch den italienischen Arzt Enrico Morselli (1852-1929) eingefiihrt, der die
Angst als Paranoia rudimentaria der Thanatophobie, das heif3t der Angst vor dem Tod, un-
terordnete, und sie als Angst- und Zwangsstorung interpretierte.”*

Im Grunde handelte es sich bei dem hier zu behandelnden Phinomen um zwei un-
terschiedliche Angste, die oftmals nicht nur synonym betrachtet werden, sondern auch
— und dies macht die Angelegenheit bisweilen uniibersichtlich - ineinanderflief3en.
Zum einen betrifft dies die Angst vor dem Lebendig-begraben-Werden, zum anderen
die Angst vor dem Scheintod, priziser vor der potenziellen Macht der Scheintoten
tiber die Lebenden. Wihrend erstere Variante als ein rational begriindbares Phinomen

2 basiert die zweite auf irrationalem Aberglauben.**® Das Angst-

erfasst werden kann,
phinomen, das im Folgenden zum Ausdruck kommyt, stellt sich in der Regel als rational
kategorisierbare Angst vor dem Lebendig-begraben-Werden dar. Diese bezog sich auf
die Gefahr, dass ein Mensch, dem der Tod attestiert wurde, da seine Lebenszeichen
nicht erkannt worden waren, scheintot begraben werden und daraufhin unter der Erde
in seinem Sarg erwachen konnte, um dort einen langsamen, einsamen und beings-
tigenden Tod zu sterben. Diese Angst thematisierte somit explizit nicht rachsiichtige
Wiederginger oder Nachzehrer, sondern die Rettung lebender Menschen. Stets ist es
das Szenario des Wiedererwachens im Sarg, das als unertriglich wahrgenommen wur-
de. Besonders plastisch beschreibt dies Flittner 1825. Vergleichbar ist diese Textpassage
mit zahlreichen Zeitungsartikeln und Schriften, die im 19. Jahrhundert zum Dispositiv
um die Bedrohung durch das Lebendig-begraben-Werden beigetragen haben:

»Keinervon uns, diirfen wir dreistannehmen, ist bei der gewéhnlichen Behandlung vor
diesem Schicksale sicher, die Moglichkeit schon mufd uns in solchem Falle fir Wahr-
scheinlichkeit gelten, und es versuche jeder, sich auf sein Todbette hinzudenken und
diese schreckliche Aussicht dazu, sich an die Leiche seiner Cattin, seines Kindes zu ver-
setzen, die man ihm noch lange vor der gewissen Ueberzeugung ihres Todes entreifdt,
in einen engen Sarg vernagelt, und vielleicht noch lebend, vielleicht noch hérend, in

die schauerliche Nacht des Grabes versenkt! Kann man sichs ohne Grausen denken?«*44

Diese Schreckensvision wurde noch 1855 durch den Mediziner Johann Peter Tru-
sen (1797-1857) mit drastischen Worten ausgemalt: »Das Wiedererwachen im Sarge
muss fiirwahr ein noch schrecklicheres Schicksal sein, als die qualvollste Hinrichtung!
Wiedererwachen im Sarge! — Wieder erwachen, sechs Schuh tief unter der Erde in
Finsterniss und zur Verzweiflung!«** Unter dieser Primisse wird nachvollziehbar,

241 Vgl.ebd,, S. 263, 265; Vogl: Scheintod, S. 3.

242 Zur Auseinandersetzung (iber eine vorgebliche Rationalitat oder Irrationalitit von Gefiithlen vgl.
Aschmann: Nutzen, S.10.

243 Vgl. Ceiger, [Paul]: Scheintot, in: Handwdérterbuch des Deutschen Aberglaubens, hg. unter beson-
derer Mitwirkung von E. Hoffmann-Krayer und Mitarbeit zahlreicher Fachgenossen von Hanns
Bachtold-Staubli, Bd. VIl (Handwdrterbiicher zur Deutschen Volkskunde, Abt. |, Aberglaube), Ber-
lin 1935/36, S.1027.

244 Flittner: Schutz, S.108.

245 Trusen: Leichenverbrennung, S.132.

13.02.2026, 21:33:08, @

81


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Vorgeschichte

wenn als Schutzmafinahme vor einem solchen Wiedererwachen das bewusste >Totenc
eines Scheintoten in Form eines Herzstichs, dem Begraben in einem offenen Sarg —
und spater durch die Feuerbestattung — nicht nur diskutiert, sondern als angstlésende
Moglichkeit ernsthaft in Betracht gezogen und bisweilen testamentarisch angeordnet
wurde.

Im Gegensatz zur oben ausgefithrten Angst vor dem Lebendig-begraben-Werden,
basierte die Angst vor Scheintoten auf abergliubischen Vorstellungen und wurde insbe-
sondere hinsichtlich der Behandlung von (Schein-)Toten kritisiert.”*” Patak betrachtet
die mystizistische Vorstellung in Bezug auf den Scheintod bis ins 18. Jahrhundert hin-
ein fir unterdriickt. Mit der dann aufbrechenden Angst konnte diese Verdringung nicht
linger aufrechterhalten werden.**® Dabei besaflen Scheintote in den »Volkslegendenc
einen vergleichbar schlechten Status wie Wiederginger.** Vampire, Nachzehrer oder
Wiederginger hatten nach dieser Lesart Macht iiber die Lebenden, indem sie fihig wa-
ren, bei unangemessener Behandlung durch dieselben, die Lebenden zu schidigen. Ein
angemessenes Prozedere bei der Bestattung und im Umgang mit den Toten war daher
besonders angeraten, um eine strafende Reaktion der Toten abzuwenden. Die Einhal-
tung der tradierten Ordnung gewihrten eine adiquate Behandlung der Toten und eine
Eindimmung der Angst bei den Lebenden.?*° Wihrend die Sorge um die Scheintoten de-
ren grundsitzliche Rettung vor dem grausamen Tod beinhaltete, zeigt sich in der Angst
vor den Scheintoten die Sorge um das eigene Leben, der mit bestimmten Ritualen begeg-
net werden musste.”' Mediziner wie Hufeland die sich vehement fiir die Errichtung von
Leichenhiusern einsetzten, warnten eindringlich vor abergliaubischen Verhaltensmaf3-
nahmen, deren Praktiken einen Scheintoten womoglich erst in den tatsichlichen Tod
zu beférdern verstanden.”* Zu diesen Praktiken gehérte, dass man der vermeintlichen
Leiche das Kopfkissen entzog, ihr den Mund zuband, sie aus dem warmen Bett nahm
und auf den kalten Boden oder aber auf ein Leichenbrett legte.?”* Der Aberglaube kénn-
te ein Grund fur die lange Ablehnung der Leichenhiuser insbesondere durch ungebildete
Teile der Bevolkerung gewesen sein, denn es waren eben jene korperlichen Auffilligkei-
ten, wie eine nicht einsetzende Leichenstarre oder unvermittelte Geriusche, die Arzte als
Hinweise des noch vorhandenen Lebens betrachteten, wihrend sie von dem abergliubi-
schen Teil der Bevélkerung als Bedrohung fiir das eigene Leben interpretiert wurden.>*

246 Soverfiigte der dsterreichische Arzt und Schriftsteller Arthur Schnitzler (1862-1931) 1912, den Herz-
stich nach seinem Tode durchzufiihren, vgl. Lindken, Hans-Ulrich: Arthur Schnitzler. Aspekte und
Akzente. Materialien zu Leben und Werk (Europdische Hochschulschriften, Reihe I, Deutsche Spra-
che und Literatur, Bd. 754), Frankfurt a.M. 1984, masch. geschr., S. 420.

247 Vgl. Hufeland: Scheintod, S. 104, 280-282.

248 Vgl. Patak: Angst, S. 30, 35f.

249 Vgl. Kessel: Angst, S.151; Rlve spricht gar von einer z.T. erfolgten Gleichsetzung der beiden Begriff-
lichkeiten, vgl. Rive: Scheintod, S. 257.

250 Vgl. Lindig: Tod, S. 71.

251 Vgl. Kessel: Angst, S.155.

252 Vgl. Hufeland: Makrobiotik, S. 306.

253 Vgl. Trusen: Leichenverbrennung, S.136f.

254 Vgl. Kessel: Angst, S.156; Boelts: Neigung.

13.02.2026, 21:33:08, @


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Erschitterungen

Spitestens ab der Mitte des 19. Jahrhunderts kam es im Zuge der Aufwertung der ratio-

nalen Medizin zu einer Umdeutung der Angst als einem reinen Volksaberglaube.?5

MaBnahmen im Umgang mit der vermeintlichen Leiche

Vergleichbar problematisch wie bei der sicheren Erkenntnis des Todes stand es mit der
medizinischen Ausriistung im 18. und Anfang des 19. Jahrhunderts. Das Stethoskop wur-
de erst 1816 erfunden,?® sodass iiber einen langen Zeitraum andere medizinische Op-
tionen zur Feststellung von Lebenszeichen und Behandlungsmafinahmen herangezo-
gen werden mussten. Vier Aspekte setzten sich im Laufe der Zeit als Wiederbelebungs-
mafinahmen durch: Wirmezufuhr, Beatmung, Reizung sowie die Entleerung des Kor-
pers.”” Sogenannte Lebensproben sollten die bestehenden Liicken bei der Todeserken-
nung durch aktives >Arbeiten<am Korper schliefen. Unter dem Oberbegrift »Lebenspro-
ben«wurden unterschiedliche Ansitze subsumiert, die sowohl die Feststellung des Todes
als auch die potenzielle Wiederbelebung méglich machen sollten.?*® So sahen Atempro-
ben die Priifung der Atemtitigkeit durch einen Spiegel vor, den man den Bewusstlosen
vor den Mund hielt. Beschlug dieser, war der Tod widerlegt. Auch ein gefiilltes Wasser-
glas auf dem Brustkorb vermochte im besten Fall durch die Erschiitterung der Wasser-
oberfliche den Nachweis von Leben zu erbringen.”” Die Reizproben waren bisweilen
wesentlich brachialer: Hier ging es um die Stimulanz der Betroffenen mit tendenziell
unangenehmen Mitteln.**® So wurde die Irritation des Gehérs durch Schreien empfoh-
len.*® Ebenso war das Auspeitschen der Haut, die Einreibung des Zahnfleisches mit Salz
oder Pfeffer sowie Verbrennungen legitim.*** Chirurgische Lebensproben konnten das

Offnen der Schlagader beinhalten,* nutzten aber auch die Elektrizitit, um Muskelkon-

255 Vgl. Rive: Scheintod, S. 212.

256 Vgl. Pfeifer: Medizin, S. 42; Wenzel, Manfred: Medizingeschichtliches aus Alt-Weimar. Darstellun-
gen und Dokumente, Wetzlar1996, S. 82.

257 Vgl. Patak: Angst, S.15.

258 Vgl. Instruction fiir die Prediger nach welcher sie die Glieder der Gemeinde tber die Kennzeichen
des wirklich erfolgten Todes zu belehren haben, damit kein lebender Mensch begraben werde;
nebst einigen Vorschlagen, wie in jeder Landgemeinde das unumganglich néthige lingere Auf-
bewahren der Leichen méglich zu machen ist. Und wenn auch unter Tausenden nur Einer gerettet
wilirde!, gez. Konigl. PreufS. Ober-Collegium sanitatis (OCs), 31. Oktober 1794, Druck, LAB, MAG-K,
A Rep. 004, Nr. 60, Bl. 1a-1¢, hier Bl. 1c.

259 Diese Lebensproben werden noch 1873 von dem Mediziner Kribben empfohlen, vgl. Kribben:
Scheintod, S.10. Kribben kommt ebenso wie seine medizinischen Vorgdnger zu dem Ergebnis,
dass das einzige sichere Todeskennzeichen die Verwesung sei (S.16).

260 Der praktische Arzt Dr. Albert konstatierte nach zahlreichen Versuchen, dass die Beatmung ei-
nes Scheintoten zwar zu den wirksamsten Mitteln im Bemithen eines Wiedererwachens gehort,
dass zugleich der Gebrauch eines Blasebalgs, der durchaus iiblich gewesen zu sein scheint, nicht
hilfreich ist, sondern eher zu Schaden fiihrte, vgl. Dr. Albert: Ueber das Lufteinblasen bei Schein-
todten, in: Zeitschrift fiir die Staatsarzneikunde, 12.)g., 23. Bd., 2. Vierteljahreheft, Erlangen 1832,
S.279-300, hier S. 279, 281f.

261 Vgl. Augener: Scheintod, S. 66.

262 Vgl.ebd,, S. 62-71.

263 Vgl.ebd., S. 71.

13.02.2026, 21:33:08, @

83


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Vorgeschichte

traktionen auszuldsen.*** Obgleich die Lebensproben auf den ersten Blick einen brachia-
len Eindruck vermitteln und nur wenig mit der Vorstellung von angemessener Fiirsorge
gemein zu haben scheinen, wurden sie als adiquate Moglichkeit des behandelnden Arz-
tes verstanden, seine Patient*innen zu retten, und daher auch von humanistisch gesinn-
ten Medizinern wie Hufeland angeraten.?® Die Anwendung der Lebensproben stand da-
bei keineswegs im Widerspruch zur Kritik an einer allzu groben Behandlung von Ver-
storbenen. Zunehmend wurde aber ein humanerer Umgang mit Patient*innen eingefor-
dert,?®® der bei der Unsicherheit der Todesfeststellung auch die Toten miteinschloss.*’
Als »Rettungsmittel« von Scheintoten empfahl auch Hufeland das Abreiben und Warm-
halten des Leibes, Bider, Aderéffnungen, Lufteinblasen, die Zufithrung Brechreiz aus-
losender Mittel, Abfithrmittel, Klistiere oder Schrépfen.*®

Risikogruppen hinsichtlich des Scheintodes

Die Frage, welche Bevolkerungsgruppen dafiir pradestiniert waren, in einen Scheintod-
zustand zu verfallen, sah Hufeland abhingig von den dufleren Umstinden und von der
eigenen Lebenskraft. Grundsitzlich attestierte er aber folgenden Gruppen eine erhéhte
Gefahr:

»Angstvolle — Betdubte — Blatternkranke — Convulsivische — Engbriistige — Entathmete
— Entkréftete (durch Entleerungen) — Entziickte — Epileptische — Erbofste — Erdrossel-
te — Erdriickte (besonders Sauglinge) — Erfrorne — Erhenkte — Erhitzte (beym Tanze) —
Ermattete — Erschrockene — Erschlagene (vom Luftstreifschusse und Blitze) — Ertrun-
kene — Erwiirgte — Fallsiichtige — Frauenzimmer — Freudetrunkene — Gebdhrende —
Cefallene (von Hohen herab) — Gestiirzte (vom Pferde) — Hypochondrische — Hyste-
rische — Reichhhustende — Kraftlose (nach kérperlicher Anstrengung) — Kummervolle
— Leidenschaftliche — Milzsiichtige — Nervenkranke — Neugeborene — Ohnmaéchtige —
Pestkranke — Phlegmatische — Plotzlichsterbende — Schlaftrunkene — Schlagfliissige —
Schwindliche — Sechswdchnerinnen — Starrsiichtige — Stickflissige — Todtgeborene —
Trostlose — Ueberladene (durch Nahrungsmittel) — Ungeborene (in hoch schwangern
sterbenden Miittern) — Verblutete — Vergiftete — Verkiimmerte — Verungliickte (in vol-
ler Lebenskraft) — Verzweifelte — Zerquetschte.«**

264 Vgl. Hassenstein, C.H.: Sichere Heilung nervoser, gichtischer, rheumatischer und anderer Krank-
heiten durch die Elektrizitit und den Magnetismus mittelst eines neuen Apparates und eines neu-
envon den fritheren abweichenden rationellen Verfahrens, Leipzig 1851, S. 67.

265 Vgl. Hufeland: Ungewifheit (1824), S. 23.

266 Forderungen finden sich bereits in der Instruction fiir die Prediger vom 31. Oktober 1794, in der kon-
kret das Unterlassen bestimmter traditioneller Handlungen, wie das Hochbinden des Mundes etc.,
kritisiert wurden, vgl. Instruction fiir die Prediger, LAB, MAG-K, A Rep. 004, Nr. 60, Bl. 1a-1c.

267 Vgl. Hufeland: UngewifSheit (1824), S. 23; Kribben: Scheintod, S.18.

268 Vgl. Hufeland: Scheintod, S. 204-221; Hoffmann, G[ottfried] St[ephan]: Ueber den Scheintod und
gewaltsamen Todesarten Uberhaupt; nebst den Mitteln zur Wiederbelebung der Verungliick-
ten und zur Verhiitung, daf niemand lebendig begraben werde. Eine Abhandlung, Koburg 1790,
S.39-91.

269 Hufeland: Scheintod, S. 233; vgl. Instruction fir die Prediger, Druck, LAB, MAG-K, A Rep. 004, Nr.
60, Bl. 1a-1¢, hier Bl. 1c.

13.02.2026, 21:33:08, @


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Erschitterungen

Unter Beriicksichtigung dieser Auflistung bleiben nicht allzu viele Bevolkerungsgruppen
von der Gefahr des Scheintodes verschont. Tatsichlich akzeptierte Hufeland nur vier
Kategorien an Personen, die der Scheintodgefahr geringer unterworfen waren, wenn
auch hier die Bedrohung nicht ginzlich ausgeschlossen werden konnte. Dazu gehor-
ten grundsitzlich alte Menschen, deren Lebenskraft aufgrund regulirer Alterserschei-
nungen bereits angegriffen war, ebenso Personen, die an chronischen, schwer bis kaum
zu behandelnden Krankheiten litten. Zudem die »Cholerischen und Sanguinischen« so-
wie Minner per se.””® Frauen hingegen wurde eine grundsitzlich stirkere Affinitit als

Minnern zum Scheintod unterstellt,?”

da ihnen generell eine hysterische Neigung zu-
schrieben wurde, welche nach starken kérperlichen Auerungen, wie Krimpfen, in ei-
nen Scheintodzustand iibergehen konnte.*”

fallen, sofern sie eine vergleichbare unterstellte Emotionalitit zeigten.*”

In diese Kategorie konnten auch Manner

Kriegs- und Seuchenzeiten wurden als prinzipiell beférdernd hinsichtlich des Le-
bendig-begraben-Werdens verstanden.?”* Wihrend dieser Zeitriume wurden die medi-
zinischen Standards aufgrund der hohen Mortalititsrate womdglich nicht ausreichend
beachtet.*” Explizit Choleratote wurden als pridestiniert erachtet, da das Krankheits-
symptom der bliulichen Fleckenbildung auf der Haut als Verwechslungsgefahr mit Lei-
chenflecken betrachtet wurde.*”® Noch 1908 gab der spanische Jesuit und Moraltheolo-
ge Juan Bautista Ferreres (1861-1936) die Hiufigkeit der Scheintodfille mit 1:1000 an.*”’
ZahlenmiRige, aus heutiger Sicht stark tibertriebene, Zuordnungen dieser Art erfreuten
sich innerhalb der Scheintoddebatten grofier Beliebtheit.>”®

270 Hufeland: Scheintod, S. 233.

271 Vgl. Hufeland: Ungewifsheit (1824), S.21; Riive: Scheintod, S.19; Trusen: Leichenverbrennung,
S.165f,; Frank spricht in diesem Zusammenhang von der Gefahr explizit fiir »hysterische Frauen-
zimmer« (Frank: System [1788], S. 685).

272 Vgl. Scheintod, in: Brockhaus’ Conversationslexikon. Allgemeine Handenceclopadie fiir die gebil-
deten Stande, Bd. 8, Leipzig/Altenburg 1817, S. 698-702, hier S. 699; Hebenstreit: Lehrsatze, S. 159,
§287.

273 Vgl. Bourke: Fear, S. 36.

274 Vgl. Haedicke: Scheintod, S. 20; Schmid: Analyse, S. 10-14.

275 Frank beklagt die gesteigerte Gefahr des Lebendig-begraben-Werdens in Kriegszeiten, wenn die
(scheinbar) Toten allzu rasch in eine gemeinsame Grube geworfen werden, vgl. Frank: System
(1788), S.727, § 32; Wenzel verweist auf die rasche Verwendung von Massengriabern in Seu-
chen- und Kriegszeiten, vgl. Wenzel, Manfred: Christoph Wilhelm Hufeland und das Weimarer
Leichenhaus, nebst einer unbekannten Bemerkung Goethes zu diesem Gegenstande, in: Jirgen
Kiefer/Horst Heineke (Hg.): Aufsitze zur Geschichte der Medizin und ihrer Grenzgebiete in Mit-
teldeutschland (Sonderschriften der Akademie Gemeinnutziger Wissenschaften zu Erfurt, Bd. 30),
Erfurt 1997, S.127-144, hier S.138.

276 Vgl. Garrigues: Scheintod, S. 13; Olaf Briese macht explizit auf das Steigerungspotenzial der Angst
vor dem Lebendig-begraben-Werden im Kontext der Choleraepidemien aufmerksam, vgl. Briese:
Angst (2003a), S.181; Kleinert, Carl Ferdinand (Hg.): Cholera-Orientalis. Extrablatt zum allgemei-
nen Repertorium der gesammten deutschen medizinisch-chirurgischen Journalistik. Ausziige aus
medizinischen Zeitschriften, 3. H., Nr. 41-60, Leipzig 1832, hier H. 46, S. 723.

277 Vgl.Ferreres/Geniesse: Tod, S. 98; Schneider, PeterJoseph: Medicinisch-polizeiliche Wiirdigung der
Leichenhallen als einziges und zuverlafiiges Mittel zur Verhiitung des Wiedererwachens im Grabe.
[..], Freiburg i.Br.1839, S. 47f.

278 Vgl. Ebeling: Scheintod, S. 8.

13.02.2026, 21:33:08, @

85


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Vorgeschichte

Betrachtet man die medizinische Ausgangslage im 18. und zu Beginn des 19. Jahr-
hunderts, so erscheint die Moglichkeit des Scheintodes keineswegs abwegig. Nicht nur
konnten keine unmittelbar auftretenden sicheren Todesmerkmale erkannt werden, auch
die medizinische Ausstattung erwies sich als nur bedingt nutzbar. Ebenso war die Lei-
279 glei-
ches gilt fir die Ausstellung von Totenscheinen durch einen zugelassenen Arzt. Aus die-

chenschau zu diesem Zeitpunkt in der Regel noch keine gesetzgeberische Praxis;

sem Grund wird die Sorge um das Lebendig-Bestatten von scheintoten Menschen auch
in der Retrospektive keineswegs als unbegriindet angesehen,**® insbesondere in Seu-
chenzeiten, wo von einem rascheren Fortschaffen der Leichen aus dem Sterbehaus und
einem schnelleren Beerdigen ausgegangen werden kann.?®" Und obgleich der Histori-
ker Herbert Derwein in Bezug auf die angeblichen Fille von Scheintod kritisch anmerke,
dass sie zumeist der Phantasie entsprungen gewesen seien, gesteht er doch ein, dass es
in fritheren Zeiten aufgrund einer mangelnden Frist zwischen Todesfeststellung und Be-
erdigung oftmals zu einem Bestatten scheintoter Menschen gekommen sein konnte.?%*
Die Liste vergleichbarer Aussagen lieRe sich ohne Schwierigkeit verlingern und verdeut-
licht, dass es sich bei der Scheintodproblematik um ein medizinisch-kulturgeschichtli-
ches Angstphinomen handelt, das aufrational begriindbaren Ausgangslagen fuf3te. Wel-
chen Einfluss hierbei religiose Fragestellungen spielten, zeigt sich im nichsten Kapitel.

II.5 Religidse und traditionelle Vorstellungen im Bestattungswesen

In seinem 1885 erschienenen Roman Unruhige Gdste beschreibt der Schriftsteller Wil-
helm Karl Raabe (1831-1910) als Reprisentant des poetischen Realismus eine Situation,
die selbst gegen Ende des 19. Jahrhunderts, da bereits vielseitige Verinderungen im Be-
stattungswesen umgesetzt worden waren, noch als Inbegriff einer skandalésen Beerdi-
gung betrachtet werden konnte. Anna, die Ehefrau von Veit Fuchs, ist soeben an Typhus
verstorben. Nun verweigert der Ehemann ein christliches Begribnis, da er die Grable-
ge seiner Frau nicht in der Nihe der Gemeinschaft duldet, die die Familie aufgrund der
ansteckenden Krankheit auRRerhalb des Dorfes verbannt hatte.?®> Beinahe undenkbar er-
scheint ein solches Ansinnen im 19. Jahrhundert, undenkbar deshalb, da der Bruch mit
den Vorstellungen einer traditionellen Bestattung auf mehrfache Weise bedrohlich wirk-
te. Was diese Erkenntnis fiir die tradierten, das heif3t oftmals religios motivierten, Prak-
tiken im Kontext einer sich wandelnden Bestattungskultur primar ab dem 18. Jahrhun-
dert bedeutete, zeigt sich in der Begrabnisliturgie sowie den Kernelementen der religi-
s gepragten Todesvorstellungen. Studien zum religiésen Umgang mit dem Leichnam

279 Vgl. Wenzel: Medizingeschichtliches, S. 82.

280 Vgl. ebd.

281 Vgl. ebd.; Pfeifer: Medizin, S. 71.

282 Vgl. Derwein, Herbert: Geschichte des christlichen Friedhofs in Deutschland, Frankfurt a.M., 1931,
S.160f.; eine vergleichbare Meinung vertritt Ischebeck in seiner medizinischen Dissertation von
1942, vgl. Ischebeck: Scheintod, S. 16.

283 Vgl. Raabe, Wilhelm: Unruhige Gaste, Berlin 1961, S. 20, 23f.

13.02.2026, 21:33:08, @


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Erschitterungen

284 aus unterschiedlichen Per-

liegen zahlreich vor und beleuchten die beteiligten Rituale
spektiven. s

An dieser Stelle soll jedoch nur auf einzelne Elemente innerhalb des Bestattungspro-
zesses eingegangen werden. Primir kann es nicht um die Betrachtung des Sterbeaktes
und die dazugehorigen Rituale gehen, ebenso wenig um den Umgang mit den Hinter-
bliebenen.*®¢ Stattdessen soll der Zeitraum von der Todesfeststellung bis zur Beerdigung
im Fokus stehen. Dies beinhaltet das Verhalten der Lebenden gegeniiber dem Leichnam
und die Bewertung desselben innerhalb dieses Zeitraumes, da es sich um jene Phase han-
delt, die bei der Bearbeitung der Leichenhiuser relevant ist. Dabei muss berticksichtigt
werden, dass regionalspezifische sowie kulturelle Eigenheiten nur bedingt erfasst wer-
denkénnen.*” Ausgewiesene Elemente des Aberglaubens und Volksbrauchtums werden
an dieser Stelle einbezogen, sofern sie fiir das Verstindnis relevant sind.*®® Eine Sepa-
rierung dieser Aspekte von genuin religiosen Handlungen und Vorstellungen ist dabei
aufgrund der zum Teil dichten historischen Verwebung nicht immer méglich.**

Eingegangen wird auf die drei Glaubensrichtungen respektive die zwei Konfessionen
im Fall des christlichen Glaubens, die sich bei der Bearbeitung fiir Berlin als wesentlich
herausgestellt haben. Dabei handelt es sich um das Judentum sowie den katholischen
und evangelischen Glauben.?*® Obgleich es grofRe Uberschneidungen zwischen dem jii-

dischen und christlichen Bestattungsritualen gibt,*”*

finden sich erhebliche Interpreta-
tionsunterschiede.

Mehrere Innovationen im ausgehenden 18. Jahrhundert hatten einen entscheiden-
den Einfluss auf die bestehenden Rituale im Umgang mit den Toten. Das waren zum
einen die extramurale Auslagerung der Friedhofe, zum anderen die Etablierung von Lei-

chenhiusern sowie die Forderung nach einer gesetzlichen Einfithrung von Bestattungs-

284 Crethlein definiert Rituale im religiosen Kontext als »geregelte Handlungsvollzlge, innerhalb de-
rer symbolisch kommuniziert wird. Sie begleiten oft Uberginge im Leben (:Schwellend), um deren
Bewiltigung zu erleichtern« (Grethlein, Christian: Grundinformation Kasualien. Kommunikation
des Evangeliums an Ubergingen des Lebens, Gottingen 2007, S. 53).

285 Zum Beispiel ethnografische, theologische oder soziologische Ansatze.

286 Berger unterscheidet im Totenbrauchtum nach »Memento-mori-Brauchtums, »Sterbebrauch-
tum, »Beerdigungsbrauchtum« und »Totengedachtnisbrauchtum« (Berger, Placidus: Religidses
Brauchtum im Umkreis der Sterbeliturgie in Deutschland (Forschungen zur Volkskunde, H. 471),
Miinster 1966, S. 11f.).

287 CGrethlein betont, dass es annihernd keine andere kirchliche Aktivitat gibt, die regional derart
unterschiedlich ist wie die Bestattung, vgl. Grethlein: Grundinformation, S. 275.

288 Vgl. Bestattung, allgemein, in: Zentralinstitut fiir Sepulkralkultur Kassel (Hg.): Grof3es Lexikon, Bd.
1(2002), S. 44f., hier S. 44.

289 Vgl. Berger, Brauchtum, S. of ; Bestattung, allgemein, in: Grofies Lexikon (2002), S. 44; Huber, Hel-
mut: Brauche und Verhaltensweisen der jiingeren Vergangenheit beim Umgang mit dem Leich-
nam in unserem Kulturbereich, in: Norbert Stefenelli (Hg.): Kérper, S.141-143, hier S.142.

290 Zwar sind bereits auch die Beerdigungen vereinzelter muslimischer Gesandter fiir Berlin im 18.
und 19. Jahrhundert belegt, doch kann weder von einer muslimischen Gemeinde noch einer Rele-
vanz im Kontext des Scheintoddispositivs oder der Leichenh&user fir die preuische Hauptstadt
gesprochen werden. Eine Unterscheidung zwischen den beiden christlichen Konfessionen wird an
dieser Stelle nicht gemacht.

291 Vgl.Judisches Bestattungswesen, in: Zentralinstitut fir Sepulkralkultur Kassel (Hg.): Grof3es Lexi-
kon, Bd. 1 (2002), S.160-162, hier S.161.

13.02.2026, 21:33:08, @

87


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Vorgeschichte

fristen, Totenscheinen und einer irztlichen Leichenschau. Diese Entwicklungen hatten
eine nachweisliche Verinderung der traditionellen religiésen sowie vom Volksbrauch-
tum abgeleiteten Handlungsschritte im Bestattungsprozedere zur Folge.***

Alle drei Glaubensrichtungen sahen die Einhaltung eines kulturell normierten Ver-
haltens und Umgangs mit den Sterbenden und Toten als auch den Angehérigen vor.
Dem Festhalten am Totenbrauchtum wird kulturgeschichtlich eine hohe Widerstands-
kraft gegen Verinderungen zugestanden.”* Bei der Bestattung eines toten Menschen
handelt es sich um einen Ubergangsritus im Sinne von van Genneps Trias, dessen Ziel in
der Gefiihlskontrolle der Lebenden, dem Angstabbau sowie der Re-Konsolidierung der
fragil gewordenen Gruppenstruktur und nicht zuletzt der erneuten Eingliederung der
Beteiligten in den Gruppenzusammenhang liegt.*** Sowohl in den christlichen als auch
in den judischen Gemeinschaften wird der kulturell adiquate Umgang mit den Toten
sowohl als Respektbezeugung und Verpflichtung der Angehérigen als auch der Ge-
meinde gegeniiber den Verstorbenen verstanden.?” Dabei befindet sich die betroffene

2% der sich dadurch ausdriicke, dass

Gemeinde generell in einem »Ambivalenzkonflikt,
die Lebenden die Toten in ihrer Nihe behalten und gleichzeitig aus ihrer Umgebung ent-
fernen mochten. Dieser Konflikt zeigte sich im 19. Jahrhundert besonders eindriicklich
im Umgang mit potenziellen Scheintoten, die man einerseits nicht zu frith beerdigen
mochte und andererseits aus Angst vor Infektionskrankheiten in Leichenhiuser auf den

ausgelagerten Friedhofen >verbanntex.

Zum Einfluss der Religion im Bestattungskontext des spaten 18. und 19.
Jahrhunderts

27 mit der

Die religiésen Transformationen respektive der »religiése Kulturumbruch,
die Verinderungen insbesondere ab dem 18. Jahrhundert im Bereich des Glaubens be-
schrieben werden, korrelieren eng mit dem Begriff Sikularisierung. Hierbei besteht in-
des die Gefahr, die Sikularisierung allzu schnell mit einem allgemeinen Glaubensver-
lust gleichzusetzen. Dieser Annahme haben fir den deutschen Raum zahlreiche For-

scher*innen widersprochen, indem sie feststellen konnten, dass die Infragestellung der

292 Vgl. Bobert: Entwicklungen, S. 57.

293 Vgl. Fischer: Herzchen, S.131; Huber: Brauche und Verhaltensweisen, S. 141; Briese: Angst (2003a),
S.178.

294 Vgl. Richter, Klemens: Der Umgang mit Toten und Trauernden in der christlichen Gemeinde, in:
Ders. (Hg.): Der Umgang mit den Toten. Tod und Bestattung in der christlichen Gemeinde (Ques-
tiones Disputatae, Bd. 123), Freiburg i.B.1990, S. 9-26, hier S. 9; van Gennep: Ubergangsriten; Nas-
sehi und Weber betonen die Bedeutung der Riten im Trauer- und Bestattungskontext als notwen-
dige Elemente, um auf Krisen zu reagieren und der Bedrohung, die von einer Krise ausgeht, zu
begegnen, vgl. Nassehi/Weber: Verdringung, S.392.

295 Vgl. Richter: Umgang, S.10f.; Heinzmann, Michael: Der Umgang mit den Toten gemaf} der jiidi-
schen Religion und Weltanschauung, in: Norbert Stefenelli (Hg.): Kérper, S. 235-245, hier S. 238,
242.

296 Grethlein: Grundinformation, S. 270.

297 Nowak: Geschichte, S.18.

13.02.2026, 21:33:08, @


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Erschitterungen

Institution Kirche keineswegs mit einer nachweislichen Abkehr vom Glauben per se ein-
herging,?*® sondern sich zuallererst als Kritik an institutionalisierten kirchlichen Struk-
turen darstellte.”” Dabei beschrinkte sich der Wandel in der Regel auf die biirgerlichen,
zumindest jedoch die gebildeten Schichten.>*°

Fiir die katholisch geprigten Stidte Miinster, Aachen und Ko6ln konnte der Histori-
ker Rudolf Schlogl exemplarisch den religiosen Wandel seit Mitte respektive Ende des 18.
Jahrhunderts nachzeichnen, der sich als eine sukzessive Abkehr von der Jenseitsvorsor-
ge hinsichtlich der Anniversarien und Seelmefistiftungen in den Testamenten ablesen
lasst.>* Dazu kamen eine Abwendung von den gebriuchlichen Fiirbitten an Gott und
Heilige als auch ein generell verindertes Gottesbild, das sich gegen Mitte des 18. Jahr-
hunderts von einem richenden, stets in das Geschick der Menschen eingreifenden, in
einen wohlwollenden Gott wandelte, der sich nicht mehr in das Leben der Menschen in-
volvierte. Diese Annahme ist eng mit der Erkenntnis eines selbstverantwortlichen indi-
viduellen Menschen verbunden. Vorstellungen dieser Art standen kontrir zur traditio-
nellen Verbundenheit von Gott und den Menschen.>**

Vor Unsicherheiten, wie sie sich im Fall des Scheintoddispositivs niederschlugen,
waren auch Vertreter der Kirchen keineswegs gefeit.’* Gleichsam im Verbund mit Arz-
ten und medizinischen Laien forderten auch Geistliche als Konsequenz der Lage einen
absichernden Umgang mit den Toten ein. In zahlreichen Predigten von katholischen und
evangelischen Geistlichen wurde die christliche Verpflichtung zur Rettung eines Men-
schenlebens angemahnt oder der Zustand des Scheintodes thematisiert.*** So appellier-

298 Vgl. ebd,, S.15; Schlégl: Unglaube, S. 96; von Greyerz: Religion, S. of.

299 Und selbst hierbei scheinen Differenzierungen notwendig, wie die Studie Religion und neuzeitliche
Gesellschaft des Theologen und Kirchenhistorikers Thomas K. Kuhn zeigt, in der er postuliert, dass
ab der zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts die Autoritit der Geistlichen zunehmend infrage ge-
stellt wurde, diese Kritik sich jedoch nicht generell auf die kirchlichen Institutionen erstreckte, vgl.
Kuhn, Thomas K.: Religion und neuzeitliche Gesellschaft. Studien zum sozialen und diakonischen
Handeln in Pietismus, Aufklarung und Erweckungsbewegung, Tilbingen 2003, S. 155f.

300 Vgl. von Greyerz: Religion, S.10; Schlégl: Unglaube, S.117.

301 Vgl. Schlégl, Rudolf: Glaube und Religion in der Sakularisierung. Die katholische Stadt — Kéln,
Aachen, Miinster —1700-1840 (Ancien Régime. Aufklirung und Revolution, Bd. 28), Miinchen 1995,
S.232-242.

302 Vgl. Schlégl: Unglaube, S.108-111.

303 Vgl. Kopf, Gerhard: Vorwort, in: Christoph Wilhelm Hufeland: Der Scheintod oder Sammlung der
wichtigen Thatsachen und Bemerkungen dariiber in alphabetischer Ordnung, Faks. d. Ausg. Berlin
1808, hg. und eingel. v. Gerhard Kopf, Bern/Frankfurt a.M./New York 1986, S. 5-19, hier S. 10.

304 Vgl. Kosegarten, Ludwig Theobul: Die Pflichten gegen die Todten. So wohljene, die ihrvor, als auch
die, welche ihr wiahrend ihrer Beerdigung, und solche, die ihr nach derselben zu beobachten habt
[..], in: Predigten. Erste Sammlung, welche Vortrage tiber des Menschen heiligste Pflichten ent-
halt, Berlin 1794, S.164f.; Praktische Anleitung, wie Hebammen mit Riicksicht auf die Nothtaufe
von ihrem Seelsorger zu unterrichten seien, in: M. Merkle: Pastoralblatt fiir die Diécese Augsburg,
XII.Jg., Nr. 15, 10. April 1869; Das bittere Leiden unseres Herrn Jesu Christi. Nach den Betrachtun-
gen der gottseligen Anna Katharina Emmerich u.sw., 2. Aufl.,, Sulzbach 1834, in: Evangelische Kir-
chen-Zeitung, Nr. 44, Berlin, 3. Juni 1835; Wallroth, Friedrich Heinrich Anton: Nicht jeder Mensch
ist todt wenn er es auch scheint, eine Predigt, Stolberg am Harz 1798, S. 2; Siebert, Anton: Fiinf Ka-
puziner Predigten als Nachtrag zum »geistlichen Sturmbock« nebst einer Predigt (iber die Vereine
der heiligen Kindheit und der Verbreitung des Glaubens, Regensburg 1856, S. 57f.

13.02.2026, 21:33:08, @

89


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Vorgeschichte

te der katholische Theologe Johann Michael Feder (1753-1824) mit durchaus drastischen
Worten an die Mitmenschlichkeit seiner Zuhorer*innenschaft, als er in einer 1803 gehal-
tenen Predigt zur aktiven Hilfe fiir scheintote Personen aufrief:

»Wer verabscheuet nicht denjenigen, welcher einen Diebstahl verhindern konnte, und
nichtverhinderte? Wer verabscheuet nicht denjenigen, der ruhig zusah, wie eine Flam-
me das Haus seines Nachbars ergriff, und in Asche legte? Wer verabscheuet nicht den-
jenigen, der gleichgiltig gegen einen Scheintodten war, und die bekannten Mittel nicht
anwendete, um ihn zum Leben zurlickzurufen? Mit eben der Nothwendigkeit missen
alle, welche Anspruch auf gesunden Menschenverstand machen, denjenigen verab-
scheuen, welcher die Ehre des Mitmenschen gegen einen Riuber vertheidigen konnte,
und sie nicht vertheidigte. Mit diesem Anspruche des gesunden Menschenverstandes

stimmt denn auch die heilige Schrift iiberein.<*%

Noch 1908 postulierte Ferreres mit Unterstiitzung der katholischen Kirche die Notwen-
digkeit,**® dass Scheintote die Sterbesakramente empfangen sollten, da sie ohne letzte
Olung und Absolution der Verdammnis anheimgestellt seien.>*” Dass sich die eingefor-
derte Rettung nicht nur auf die erwachsenen Christen bezog, macht Ferreres deutlich,
wenn er die Priester gleichsam zur Taufe jener Neugeborenen und Frithgeburten auf-
rief, bei denen die »Wahrscheinlichkeit des Lebens« angenommen werden konnte oder
die sich noch nicht eindeutig im Zustand der Verwesung befanden.>*®

Uber lange Zeit galten die Vertreter der jeweiligen Konfessionen sowie die durch die
Religion bestimmten Verordnungen im Bestattungswesen als uneingeschrinkte Auto-
rititen.*® Nachdem bereits im Zuge der Reformation erste staatliche Eingriffe in die
Wirkmacht der katholischen Kirche vorgenommen worden waren, um die Rechte der
evangelischen Kirche zu gewihrleisten,*™ kam es ab dem 18. Jahrhundert zu deutlichen
Kompetenzstreitigkeiten zwischen den christlichen Kirchen und weiteren gesellschaftli-
chen Gruppen im Bestattungswesen.>"" Ebenfalls einen Bedeutungsverlust mussten die
traditionellen jiidischen Bestattungseinrichtungen hinnehmen, die ab dem ausgehen-
den 18. Jahrhundert zunehmend von Reprisentanten der jiidischen Aufklirungs- und
Reformbewegung, der Haskala, in ihrer Macht beschnitten wurden.*'* Ab 1800 ging das

305 Feder, Johann Michael: Die allergemeinsten AeuRerungen der Nachstenliebe, in einem Curse von
Fastenpredigten in der Universitatskirche zu Wirzburg [sic!] dargestellt, nebst einem Anhange von
Predigten, welche an den Festen Mariens in besagter Kirche sind gehalten worden, Wirzburg [sic!]
1803, S. 32f.

306 Vgl. Ferreres/Ceniesse: Tod, Vorwort.

307 Vgl ebd.,S. 25.

308 Ebd.,S.s5,auchS. 6f, 14.

309 Vgl. Gaedke, Jirgen/begriindet und bis zur Siebenten Auflage verfasst von/bearb. von Joachim
Dieffenbach: Handbuch des Friedhofs- und Bestattungsrechts. Mit ausfiihrlicher Quellensamm-
lung des geltenden staatlichen und kirchlichen Rechts. Stand: 15. Februar 2004, 9. akt. Aufl., KéIn/
Berlin/Miinchen 2004, S. 4; Fischer: Cottesacker, S. 11; Boehlke, Hans-Kurt: Friedhofsbauten. Kapel-
len — Aufbahrungsriaume — Feierhallen — Krematorien, Miinchen 1974, S.12.

310 Vgl. Fischer: Gottesacker, S. 11.

311 Vgl. Bobert: Entwicklungen, S. 57.

312 Vgl. Wolgast, Katja: »Die Zeiten dndern sich ..« — Die Arbeit der Chewra Kadischa im Deut-
schen Kaiserreich zwischen Mildtatigkeit und Verbirgerlichung, in: Stephan M. Probst (Hg.):TIj71

13.02.2026, 21:33:08, @


https://wuerzburgwiki.de/wiki/1753
https://wuerzburgwiki.de/wiki/1753
https://wuerzburgwiki.de/wiki/1753
https://wuerzburgwiki.de/wiki/1753
https://wuerzburgwiki.de/wiki/1753
https://wuerzburgwiki.de/wiki/1824
https://wuerzburgwiki.de/wiki/1824
https://wuerzburgwiki.de/wiki/1824
https://wuerzburgwiki.de/wiki/1824
https://wuerzburgwiki.de/wiki/1824
https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://wuerzburgwiki.de/wiki/1753
https://wuerzburgwiki.de/wiki/1753
https://wuerzburgwiki.de/wiki/1753
https://wuerzburgwiki.de/wiki/1753
https://wuerzburgwiki.de/wiki/1753
https://wuerzburgwiki.de/wiki/1824
https://wuerzburgwiki.de/wiki/1824
https://wuerzburgwiki.de/wiki/1824
https://wuerzburgwiki.de/wiki/1824
https://wuerzburgwiki.de/wiki/1824

[l. Erschitterungen

33 eine Tendenz, die

Bestattungswesen mehr und mehr in die kommunale Hand iiber,
sich im Laufe des 19. Jahrhunderts verschirfte.*** Zeitgleich fithrten gewandelte Vorstel-
lungen von Tod und Sterben, aber auch greifbare Verinderungen in der Bestattungs-
praxis dazu, dass die Betreuung der Verstorbenen immer weniger in den Hinden von
Angehérigen ruhte.

In den von Frankreich kontrollierten deutschen Gebieten bewirkten die napoleoni-
schen Richtlinien im Bestattungswesen eine vollkommene Ubertragung der Befugnisse
in die Hand der Kommunen.* In Preulen hingegen agierten spitestens seit dem frii-
hen 19. Jahrhundert sowohl der Staat respektive die Gemeinden als auch die Kultusre-
prisentanten im Begribniswesen.>” Insbesondere im Zuge der ersten Choleraepidemie
in Preufden 1831/32 konstatiert der Kulturwissenschaftler Olaf Briese ein regelrechtes Zu-
riickdringen der kirchlichen Beteiligung bei den Bestattungen.*®

Es darf angenommen werden, dass der sukzessive Bedeutungsverlust der tradi-
tionellen Kultusvertretungen auf diesem Gebiet dazu beitrug,*® dass es den Glau-
bensvertretungen nicht gelang, die Degradierung der traditionellen Bestattungsriten
zu kompensieren und somit auch keine angemessene Antwort auf die gesamtgesell-
schaftlichen Erschiitterungen zu liefern. An die Stelle der religiésen Reprisentanz im
Bestattungswesen traten fortan medizinische und staatliche respektive kommunale
Einrichtungen. Was die Verinderungen fiir die traditionelle, religiés untermauerte
Bestattungskultur bedeuteten, zeigt sich profundes bei der Betrachtung der betreffenden

judischen und christlichen Vorstellungen.

Jiidische Vorstellungen von Tod und Bestattung

Im Judentum existiert ebenso wie in den beiden christlichen Konfessionen eine nicht
unerhebliche Variabilitit hinsichtlich der Vorstellungen, die den Tod und den Akt des

D0oNDie Begleitung Kranker und Sterbender im Judentum. Bikkur Cholim, jidische Seelsorge
und das jidische Verstindnis von Medizin und Pflege, Berlin 2017, S.187-198, hier S.188.

313 Vgl. Sérries, Reiner: Ruhe sanft. Kulturgeschichte des Friedhofs, Kevelaer 2009, S.129; Grethlein:
Grundinformation, S. 290; fiir Miinchen datiert Metken diesen Ubergang prazise auf dasJahr1819.
Fir das 19. Jahrhundert konstatiert sie fir die bayrische Hauptstadt eine Zunahme von Beerdi-
gungen weitestgehend ohne Beteiligung der Religionsvertreter, vgl. Metken: Zeremonien, S. 87,
90; Happe: Entwicklung, S. 239.

314 Vgl. Fischer: Gottesacker, S. 43.

315 Vgl.Jupp, Peter C.: Religious Perspectives on the Afterlife: Origin, Developmentand Funeral Rituals
in the Christian Tradition, in: Belinda Brooks-Gordon u.a. (Hg.): Death Rites and Rights, Oxford und
Portland/Oregon 2007, S. 95-116, hier S.106.

316 Vgl. Radlinger: Tod, S. 87; Boehlke: Friedhofsbauten, S.12.

317 Vgl. Niedner, Joh[annes]: I. Abhandlungen. Zur Frage der kirchlichen Kompetenz auf dem Gebiet
des Begrabniswesen in Preussen, in: Deutsche Zeitschrift fiir Kirchenrecht, 3. Folge, Bd. 18, Tiibin-
gen 1908, S.161-229, hier S.196f., https://archive.org/stream/deutschezeitschoogtgoog#page/n17
o/mode/2up/search/161, Zugriff: 04.05.2018.

318 Vgl. Briese: Angst (2003a), S.179.

319 Vgl. Bobert: Entwicklungen, S. 59; Schlégl: Glaube, S. 223-265; Tendenzen einer »Entkirchlichung«
im Bestattungskontext wurden in Preufden seit dem 17. Jahrhundert spiirbar. Eine intensivere Be-
teiligung des Kultus wurde erst wieder im 19. Jahrhundert fassbar (Pietsch: Einflufs, S.145-148).

13.02.2026, 21:33:08, @

91


https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161
https://archive.org/stream/deutschezeitsch00gtgoog#page/n170/mode/2up/search/161

92

Vorgeschichte

Bestattens betreffen.?*° Gravierende Unterschiede bestehen zwischen einer orthodoxen
Exegese und jener, die sich auf die Haskala griinden. Im Folgenden finden die Vorstel-
lungen und Handlungsvorschriften der mittel- und osteuropiischen Juden, der Aschke-
nasim, Beachtung.®”" Wihrend die Torah die Lebenden und das Diesseits in den Fokus
ihrer Todesbetrachtungen stellte, trat ab dem zweiten vorchristlichen Jahrhundert die
Idee der Auferstehung und der Unsterblichkeit der Seele in den Vordergrund.>** Von ei-
ner tatsichlichen Auferstehung des toten Korpers wird aber ebenso wie im Christentum
weniger ausgegangen, vielmehr finden sich Vorstellungen, die einen »geistigen Leib«
propagieren.®” Im Gegensatz zum Christentum sieht der jiidische Glaube keine Zwi-
schenphase zwischen Tod und Auferstehung vor, die man mit dem katholischen Fegefeu-
er oder dem evangelischen Verstindnis eines traumlosen Schlafes vergleichen kénnte.>**
Dabei gehort der sterbende Mensch bis zur Feststellung des Todes zur Gemeinschaft der
Lebenden und hat entsprechend behandelt zu werden.?*

Der traditionelle Umgang mit der jiidischen Leiche sah im 18. und 19. Jahrhundert
vor, nach Feststellung des Todes, der durch den Atemstillstand definiert wurde,*** den
Verstorbenen Augen und Mund zu schliefien, indem das Kinn hochgebunden wurde.
Danach wurden die Leichname, eingehilllt in ein schlichtes Leinentuch, mit verdecktem
Gesicht aus dem Bett genommen®”” und mit den Fiissen in Richtung der Zimmertiir auf
den Boden gelegt.**® Die anschlieflende Totenwache (Schmira) erfolgte durch die Ange-
hérigen oder die Mitglieder der Chewra Kadischa (Pl. Chewrot Kadischa),*® der »hei-
ligen Bruderschaft«, auch »Beerdigungsgesellschaft«.*® Dabei handelte es sich um ei-
ne Gruppe von Minnern, die sich um die minnlichen Toten kiitmmerte. Die weiblichen
Verstorbenen wurden von Frauen versorgt.*®" Dazu gehérte die Betreuung der Sterben-
den, Hilfestellung fiir die Angehdrigen sowie das gesamte Prozedere der Bestattung. Die
notwendige Reinigung sowie rituelle Waschung des Leichnams (Tahara) konnte sowohl

320 Vgl.)udisches Bestattungswesen, in: Grofes Lexikon, Bd. 1 (2002), S. 160.

321 Im Cegensatz dazuwerden die Sefardim, die Juden und Jiidinnen Siidwesteuropas und des Mittel-
meeres etc. nicht explizit miteinbezogen, vgl. Steines, Patricia: Judisches Brauchtum um Sterben,
Tod und Trauer, in: Hansjakob Becker u.a. (Hg.): Liturgie im Angesicht des Todes (2004), S. 135-154,
hier S.135, Anm. 1.

322 Vgl.)udisches Bestattungswesen, in: Grofses Lexikon, Bd. 1 (2002), S.160.

323 Jiitte, Robert: Leib und Leben im Judentum, Berlin 2016, S. 405. Jiitte weist indes daraufhin, dass
es auch jidische Gelehrte, wie Saadia ben Joseph Gaon (882-942 n. Chr.) gab, die eine tatsachliche
Wiederauferstehung des Leibes annahmen.

324 Vgl.)udisches Bestattungswesen, in: Grofdes Lexikon, Bd. 1 (2002), S.161.

325 Vgl. Heinzmann: Umgang, S. 242; Steines: Jidisches Brauchtum, S. 139f.; Berger: Brauchtum, S. 30.

326 Vgl.)utte: Leib, S. 381. Der Herzstillstand als Todeskriterium wurde nur in Ausnahmefillen akzep-
tiert (Ebd., S. 381).

327 Einsolches Vorgehen konstatiert Berger bereits im Status des Sterbens fiir ganz Deutschland, wo-
mit das Sterben erleichtert werden sollte, vgl. Berger: Brauchtum, S. 27f.

328 Vgl. Knufinke: Bauwerke, S. 30; Jutte: Leib, S. 410.

329 Vgl. Knufinke: Bauwerke, S. 31; Steines: Jiidisches Brauchtum, S.139.

330 Panwitz, Sebastian: Chewra Kadischa [Cka], in: Uta Motschmann (Hg.): Handbuch der Berliner
Vereine und Gesellschaften 1786-1815. Berlin/Miinchen/Boston 2015, S. 797-800, hier S. 797; Jltte:
Leib, S.373.

331 Vgl.Jidisches Bestattungswesen, in: GrofSes Lexikon, Bd. 1 (2002), S. 161; Steines: Jidisches Brauch-
tum, S.139.

13.02.2026, 21:33:08, @


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Erschitterungen

im Sterbehaus als auch im speziell dazu eingerichteten Tahara-Haus auf dem Friedhof
durchgefiithrt werden.*®” Der Leichenzug, der sich vom Sterbehaus zum Friedhof beweg-
te, sollte von vielen Menschen begleitet werden.*® Die Bedeutung des Leichenzuges im
Judentum zeigt sich dann, wenn er als »[o]berstes Gesetz und heilige Handlung des Re-
spektes gegeniiber dem Toten« interpretiert wird.?*

Wesentlich deutlicher als im Christentum zeigten sich die innerreligiésen Auswir-
kungen der Angst vor dem Lebendig-begraben-Werden im Judentum. Um die Wende
zum 19. Jahrhundert verloren die traditionellen Beerdigungsgesellschaften zunehmend
an Einfluss. Dieser Umstand lisst sich mit verwaltungstechnischen Reformen, aber auch
einer starken Orientierung hin zu biirgerlichen Ansichten und Werten, und damit ein-
hergehenden Reformbemithungen erkliren,® die nicht im Einklang mit der Ausrich-
tung der Chewrot Kadischa standen. Bereits ab der Mitte des 18. Jahrhunderts kann fiir
die Berliner Jiidische Gemeinde ein >Krisenzustand< konstatiert werden, der sich in sin-
kenden Mitgliederzahlen und abflauendem Interesse an einer Mitarbeit bei der Chewra
Kadischa duflerte.’® Im Zuge der Haskala bildeten sich neue reformorientierte Gesell-

schaften, die auch die Verantwortlichkeit beziiglich der Beerdigungen beanspruchten.*’

Ein solcher Verein war in Berlin, die bereits 1792 gegriindete Gesellschaft der Freunde,**®
die sich nicht nur tatkriftig fur die Einfihrung einer dreitigigen Frist zwischen Todes-
feststellung und Bestattung in der Jidischen Gemeinde einsetzte, sondern auch gegen
Ende des 18. Jahrhunderts das erste jiidische Leichenhaus fiir Berlin geplant hatte.*® In
Folge von Kompetenzstreitigkeiten mit den Reformern, léste sich die Berliner Chewra
Kadischa 1827 schliefilich auf.>*® Die Kontroverse um die traditionellen Chewrot Kadi-
schaund den reformorientierten Denkrichtungen der Haskala sowie die daraus entstan-
denen Folgen auch fiir das Bestattungswesen waren ein essenzieller Streitpunkt in den
jidischen Gemeinden des 18. und 19. Jahrhunderts.

Ein anderer, ebenso wichtiger Gegenstand des AnstofRes war der sogenannte »Be-
erdigungsfristenstreit«, der gegen Ende des 18. Jahrhunderts seinen Ausgang nahm.**
Beide Aspekte standen in direktem Zusammenhang mit der Angstvor dem Lebendig-be-
graben-Werden und der Entstehung von Leichenhiusern. Im Judentum war es bis Mitte
des 18. Jahrhunderts iiblich, die Verstorbenen moglichst schnell, in der Regel am Todes-

342

tag vor Sonnenuntergang, zu bestatten.>** Begriindet wurde diese Forderung mit einer

332 Vgl. Knufinke: Bauwerke, S. 33f.; Jiitte: Leib, S. 410; Gottschalk, Wolfgang: Die Friedhofe der Jiidi-
schen Gemeinde zu Berlin, Berlin 1992, S. 32f.

333 Vgl. Biberfeld, Pinchas: Cedanken eines Rabbiners iiber denjiidischen Tod, in: Sigrid Metken (Hg.):
Reise, S.149-151, hier S.150.

334 Heinzmann: Umgang, S. 238.

335 Vgl. Wolgast: Zeiten, S.188.

336 Vgl. Panwitz: Chewra Kadischa, S. 797.

337 Vgl. Wolgast: Zeiten, S. 189, Knufinke: Bauwerke, S. 27.

338 Vgl. Panwitz: Gesellschaft (2007), S.147; Lesser, Ludwig: Chronik der Gesellschaft der Freunde in
Berlin, zur Feier ihres funfzigjahrigen [sic!] Jubilaums, Berlin 1842.

339 Vgl. Panwitz: Gesellschaft (2007), S. 42-50; Kennecke: Euchel, S.151-153.

340 Vgl. Panwitz: Chewra Kadischa, S. 798.

341 Kennecke: Euchel, S. 312-335.

342 Vgl. Knufinke: Bauwerke, S. 42.

13.02.2026, 21:33:08, @

93


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Vorgeschichte

Textstelle in der Torah, die sich auf die Behandlung von gehingten Straftitern bezieht,
jedoch in der Auslegung des Talmuds auf die Allgemeinheit der jiidischen Gemeinde be-
zogen wurde.>® Ausgangspunkt des Beerdigungsfristenstreits war eine 1772 von Fried-
rich Herzog von Mecklenburg-Schwerin (1717-1785) erlassene Verordnung, die jiidischen
Untertan“innen ebenso wie christlichen eine Frist zwischen Todesfeststellung und Be-
stattung von drei Tagen auferlegte.** Das Resultat einer solchen gesetzlichen Vorgabe
war nicht nur, dass die Selbstbestimmung der betroffenen Gemeinde stark beschnitten,
sondern auch die traditionelle Praxis infrage gestellt wurde.>* Primir war es von An-
fang an eine Kontroverse zwischen Tradition, der anhaftenden Unterstellung von Aber-
glauben und Unwissenheit auf der einen Seite sowie Aufklirung mit dem Nimbus der
inhirenten Rationalitit auf der anderen Seite. Die anbelangte jidische Gemeinde erbat
vom Altonaer Rabbiner Jacob Israel Ben Zebi Ashkenazi Emden (1697-1776) ein Rechts-
gutachten tiber den Fall, der das Anliegen an den jiidischen Berliner Gelehrten Moses
Mendelssohn (1729-1786) weiterleitete. Mendelssohn, bemiiht vermittelnd aufzutreten,
beharrte zum einen auf den religiésen Rechten der Juden und Jidinnen, stellte zum an-
derenjedoch die obligatorische Heranziehung eines Arztes in jedem Fall zur Feststellung
des Todes zur Disposition. Diese schlichtende Position wurde in der Folge jedoch von den
weiteren Beteiligten nicht aufgegriffen, sodass sich der Streit ausweitete und iiberregio-

346 Wesentlich beteiligt an der Debatte war auch der jiidische Berliner

nal publik wurde.
Arzt Marcus Herz (1747-1803), der in seinem 1788 erschienenen, stark polemisierenden
Werk Uber die friihe Beerdigung der Juden eindeutig gegen die traditionellen Ansichten und
fiir die aufklirerischen, reformorientierten Positionen Stellung bezog.>*” Herz pladierte
fir die Einfithrung der dreitigigen Bestattungsfrist aufgrund der Gefahr des Scheinto-
des und beklagte, dass in der Jiidischen Gemeinde innerhalb von nur vier Stunden nach

348

dem Tod eine Bestattung vorgenommen wiirde**® und zwar aus »Liebe zu einem ver-

jahrten Vorurtheil«.?* Verhirtete Positionen auf beiden Seiten fithrten in zahlreichen

jiidischen Gemeinden letztlich zu einer inneren Spaltung.®*°

Christliche Vorstellungen von Tod und Sterben

Mindestens zwei grundlegende Ansichten des Christentums sind fiir die vorliegende Be-
arbeitung von besonderem Interesse: erstens die an der Auferstehung Jesu Christi orien-
tierte Hoffnung auf Wiedererweckung aller christlichen Glaubigen als das zentrale Ele-

343 Vgl.Jiitte: Leib, S. 385; 5. Mose, 21, 22-23, in: Deutsche Bibelgesellschaft (Hg.): Die Bibel in heutigem
Deutsch. Die Gute Nachricht des Alten und Neuen Testaments ohne die Spatschriften des Alten
Testaments (Deuterokanonische Schriften/Apokyphen), Gottingen 1989, S.174 (AT.).

344 Vgl.)utte: Leib, S. 385.

345 Vgl. ebd.

346 Vgl.ebd., S.386-388.

347 Vgl. Herz: Beerdigung, S. 52.

348 Vgl.ebd,S. 6.

349 Ebd,S.15.

350 Vgl. Krochmalnik, Daniel: Beerdigungsstreit, in: Dan Diner (Hg.): Enzyklopiadie judischer Ge-
schichte und Kultur, 7 Bde., Bd. 1, Stuttgart 2011, S. 275-277, hier S. 277.

13.02.2026, 21:33:08, @


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Erschitterungen
ment des christlichen Glaubens.>**

kehr vom Tod deutlich. Zweitens wird der Mensch generell als das Ebenbild Gottes be-
t,352

Hier wird die grundsitzliche Moglichkeit einer Riick-
trachtet,®* wodurch ein tendenziell ehrfurchtsvoller Umgang auch mit dem toten Kor-
per impliziert wird. Mehr noch werden die Verstorbenen im katholischen Glauben als
eine Form von >Ubergangswesen<vom Leben in den Tod und dariiber hinaus in ein >neu-
es<jenseitiges Leben begriffen.>** Der Respekt, der hier dem toten Kérper entgegenge-
brachtwird, geht nach diesem Verstindnis iiber den Status der Toten hinaus und gilt den
Verstorbenen, die gemif} der katholischen Liturgie als Lebende angesprochen und be-
handelt werden.*** Relevant ist in diesem Kontext zudem die Annahme eines ausgeprig-
ten Leib-Seele-Dualismus, bei dem von einer Trennung der Seele vom Leib im Augen-
blick des Todes ausgegangen wird. Bei der erhofften Auferstehung des Leibes am Tag des
Jungsten Gerichts wird hingegen nicht eine Wiedervereinigung der Seele mit dem zu-
riickgelassenen Kérper angenommen, sondern mit einem »verherrlichten Leib«.>** Die
christliche Auferstehung erkennt somit keine Notwendigkeit in der Bewahrung des to-
ten Korpers.*® Weshalb der Leichnam im Christentum dennoch eine besondere Beriick-
sichtigung erfihrt, kann mit der engen Verbundenheit zur einstmals gewesenen Person
begriindet werden.>*” Nach dem Apostel Paulus ist der menschliche Kérper der »Tem-
pel des Heiligen Geistes«.>*® Durch seine Teilnahme am Leben erfihrt der Mensch nach
katholischer Vorstellung Gott und seine Schépfung in direkter Weise, ein Umstand, der
auch dem toten Kérper gegeniiber Pietit abverlangt.’® Damit kommt dem von der Seele
zuriickgelassenen Kérper eine grofie Bedeutung zu, da er als Bezugsmaf3stab zu seiner
einstigen Umwelt begriffen wird.>*°

Obgleich die evangelische Kirche die katholische Vorstellung einer Zwischenphase
wie des Fegefeuers ablehnte, Idste man sich nicht ginzlich von der Annahme eines Uber-
gangsstadiums, das Tod und Auferstehung trennte, sondern fithrte die Idee des Schlafes
ein, in dem sich die Verstorbenen bis zu ihrer Auferstehung befinden wiirden.>** Insbe-
sondere dem Bild vom Schlafenden begegnet man in der Vorstellung vom Scheintoten

351 Vgl. Grethlein: Grundinformation, S. 269. Grethlein betont jedoch, dass diese Vorstellung weitest-
gehend dem Neuen Testament zuzuweisen ist und das Alte Testament noch vom Tod als defini-
tiver Grenze ausging (Ebd., S. 271-273). Erste Hinweise auf eine Auferstehungsvorstellung finden
sich bereits in spaten Texten des Alten Testaments (Ebd., S. 272); Jupp: Perspectives, S. 99f.

352 Vgl. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz: Tote, S.10.

353 Eine Bezugnahme auf die von Victor Turner beschriebenen »Schwellenwesen« drangt sich hierbei
formlich auf, vgl. Turner: Ritual, S. 95.

354 Vgl. Volgger, Ewald P: »Dein Leib war Gottes Tempel.« Der menschliche Leichnam in der Liturgie
der katholischen Kirche, in: Norbert Stefenelli (Hg.): Kbrper, S.191-216, hier S.191, 202f.

355 Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz: Tote, S. 11; Deutsche Bibelgesellschaft: Bibel, S.197
(N.T), 1. Kor. 15, 42-44.

356 Vgl. Bobert: Entwicklungen, S. 66.

357 Vgl. Preufd: Pietdt, S. 202.

358 Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz: Tote, S. 13.

359 Vgl ebd., S.13f.

360 Vgl.ebd, S.10.

361 Vgl. Evangelisches Begrabnis, in: Zentralinstitut fiir Sepulkralkultur Kassel (Hg.): GroRes Lexikon,
Bd.1(2002), S. 77f., hier S. 77.

13.02.2026, 21:33:08, @

95


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Vorgeschichte

wieder und es verdeutlicht abermals den Status der Toten als méglichen >Zwischenwe-
sen<. Die Vorstellung des aus dem abergliubischen Volksbrauchtums stammenden »Le-
benden Leichnams« war eng mit den christlichen Ansitzen eines »rudimentiren Un-
sterblichkeitsglauben[s]« der Toten verbunden.>** Mit ihr kombiniert sich die Annahme,
dass die Verstorbenen nach Eintritt des Todes eine Zeitlang noch wahrnehmen konnten,
was um sie herum geschieht.>® Die Einhaltung der traditionellen Trennungsrituale war
gemif dieser Ansicht essenziell, um nach abergliubischer Lesart Schaden von den Le-
benden abzuwenden und die allgemeine Ordnung zu wahren.

Die Sterbe- und Begribnisliturgie der christlichen Kirchen setzt keineswegs erst im
Moment des Todes ein, sondern besitzt eine lingere Vorlaufzeit,*** die mit der Vorstel-
lung der angemessenen Vorbereitung auf den Tod verbunden ist.>** Die entsprechende
Liturgie richtet sich dabei sowohl an die Sterbenden und Toten als auch an die Angehori-
gen.** Der Theologe Klemens Richter interpretiert die christliche Totenliturgie auch als
Zusicherung an die Lebenden, dass der >Zwischenzustands, in dem sie sich durch den
Tod der Familienmitglieder befinden, lediglich eine temporare Phase ist und sie nach
Vollendung derselben neuerlich in die Gemeinschaft integriert werden.>*” Damit bezieht
sich die Schwellenphase des Todes nicht nur auf die Verstorbenen, sondern auch aufjene
Lebenden, die sozial in einem engen Radius um die Toten gruppiert sind.

Die Pflege der Sterbenden und der Toten war nicht nur eine Angelegenheit der nichs-
ten Angehorigen, sondern oblag der gesamten Gemeinde. Mit dieser waren die Verstor-
benen auch nach ihrem Tod verbunden.**® Eine solche Haltung findet sich explizit im
Kontext des Scheintodes des 19. Jahrhunderts, wo wiederholt an die christliche Barm-
herzigkeit appelliert wurde, den Mitmenschen zu retten.>®

362 Berger: Brauchtum, S. 25.

363 Vgl.ebd., S.18.

364 Vgl. Richter: Umgang, S.11.

365 Vgl. hierzu die Erlauterungen von Kranemann und Probst zur »Sterbe- und Begrabnisliturgie des
Aufklarungskatholizismus«: Kranemann, Benedikt/Probst, Manfred: Riten zur Sterbebegleitung
und Beerdigung im Zeitalter der Aufklarung, in: Hansjakob Becker/Bernhard Einig/Peter-Otto Ull-
rich (Hg.): Liturgie im Angesicht des Todes (1987), S. 767-986, hier S. 767.

366 Vgl. Richter: Umgang, S.15.

367 Vgl.ebd., S.16.

368 Vgl. ebd,, S.10f; nachdriicklich forderte Hufeland 1833 einen »letzten Liebesdienst« am Scheinto-
ten, vgl. Der letzte Liebesdienst, in: VZ, gez. Hufeland, 8. Juni 1833, Nr.131, S. [7f.].

369 Vgl. An die Gemeinden der Jerusalems- und Neuen Kirche [Berlin, 14. Juni 18397?], elfseitiger Druck
vom Ministerium und VINK, LAB, MAG-K, A Rep. 004, Nr. 61, Bl. 88-93, hier Bl. 88: »[S]o ist es des-
halb auch zugleich eine heilige Pflicht fiir uns, das leibliche Leben unserer Mitmenschen zu hiiten
als einen kostbaren Schatz.« (S.1).

13.02.2026, 21:33:08, @


https://doi.org/10.14361/9783839463406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

