
T H E M E NSCHW     E R P UNK   T  | Schweitzer, Was heißt „gewaltfreie Aktion“? 

140 | S+F (31. Jg.)  3/2013

Je mehr Gewalt, desto weniger Revolution. Dieses Zitat 
des niederländischen Antimilitaristen Bart de Ligt1 mag 
für viele Menschen irritierend wirken – kommt die Macht 

gerade der Aufständischen nicht aus den Gewehrläufen, wie 
Mao Tse-Tung zu wissen glaubte? Und versuchen Staaten 
nicht Gewalt zu monopolisieren, halten sie nicht Polizei, 
Gefängnisse und Militär auch vor, um sich gegen gewaltsame 
Umsturzversuche oder widerständige soziale Bewegungen 
zu wappnen? Der Bürger bzw. die Bürgerin besitzt dagegen – 
außer in juristisch eng umgrenzten Fällen der Notwehr 
oder Nothilfe – kein ‚Recht auf Gewalt‘. Er darf sie bis hin 
zur gezielten Tötung von Menschen nur ausüben, wenn der 
Staat ihm einen entsprechenden Auftrag erteilt, wie dies bei 
den Angehörigen staatlicher Gewaltinstitutionen geschieht. 
Im Zivilleben hingegen hat sich jeder Bürger gewaltlos zu 
verhalten.2 So fällt in der Alltagssprache der Begriff ‚gewaltlos‘ 
auch zumeist, wenn ausgedrückt werden soll, dass eine 
Demonstration oder Aktion ‚friedlich‘ blieb, d.h. keine Steine 
geworfen, Autos in Brand gesetzt oder sonstige Krawalle 
veranstaltet wurden. Das Bild einer friedlichen Gesellschaft 
geht sogar noch weiter: Als friedlich wird ein Land oft dann 
angesehen, wenn es überhaupt keine öffentlichen Proteste 
oder dergleichen gibt, kein ‚Unfrieden‘ herrscht. In diesem 
Sinne stünde Gewaltlosigkeit für Passivität, für braves 
Sich-Anpassen und Hinnehmen der staatlichen Regeln, des 
Gehorsams selbst angesichts flagranten Unrechts.

Genau das ist aber nicht gemeint, wenn hier die Rede von Ge­
waltfreiheit und gewaltfreier Aktion sein soll. Vielmehr geht es 
um eine Form politischen Handelns, die auf die Ausübung von 
Gewalt bewusst verzichtet – aber nicht etwa, weil dies ‚erste 
Bürgerpflicht‘ wäre, sondern weil es eine effektive Form des auf 
Wandel bestrebten Handelns darstellt. Viele gewaltfreie Aufstän­

*	 Dr. Christine Schweitzer ist Mitarbeiterin am Institut für Friedensarbeit und 
Gewaltfreie Konfliktaustragung (IFGK) sowie Geschäftsführerin beim Bund 
für Soziale Verteidigung (BSV).

1	 De Ligt, Bart (1989) (Erstauflage 1937) The Conquest of Violence. An Essay 
on War and Revolution. London: Pluto.

2	 Die Frage des Widerstandsrechts, wie es im deutschen Grundgesetz (Art. 
20) verankert ist, soll hier außen vor bleiben. Dieser Paragraph, eingeführt 
angesichts der Erfahrung des nationalsozialistischen Regimes, erlaubt ei­
nen – im Hinblick auf seine Methoden nicht differenzierten – Widerstand 
in dem Falle, dass jemand versucht, die Verfassungsordnung zu beseitigen 
und andere Abhilfe nicht möglich ist.

de haben gerade in den letzten drei Jahrzehnten gezeigt, dass 
Revolution (bzw. ‚Regimewechsel‘) ohne Gewalt möglich ist.

Zur Wirkung von Gewaltfreiheit trägt bei, dass sie den Gegner 
als Menschen respektiert. Es gilt, sein Verhalten zu ändern, 
nicht jedoch, ihn zu vernichten. Für alle Konfliktparteien 
bleibt damit der Weg in eine gemeinsame Zukunft offen. 
Günter Gugel bezeichnet Gewaltfreiheit als „ein Kunstwort, 
das es erlaubt, zwischen der bloßen Abwesenheit von Gewalt 
(der Gewaltlosigkeit) und dem Vorhandensein einer positiven 
Kraft zu unterscheiden“ (Herv. CS).3 Gewaltfreiheit ist diese 
‚positive Kraft‘, oftmals auch als ‚Dritter Weg‘ zwischen Ge­
walt und Nichtstun bezeichnet. In ihrer Anwendung heißt sie 
gewaltfreie Aktion. Im Folgenden soll gewaltfreie Aktion näher 
skizziert, ihre Anwendungsfelder und Methoden beschrieben 
und abschließend die Frage der Bedeutung von Gewaltfreiheit 
als Prinzip diskutiert werden.

1.	Gewaltfreie Aktion – eine begriffliche 
Annäherung

Gewaltfreie Aktion oder, um einen anderen Begriff zu ver­
wenden, ziviler Widerstand, meint eine „zivile Form der Aus­
einandersetzung, die soziale, wirtschaftliche und politische 
Formen der Macht einsetzt, ohne auf Gewalt oder die Andro­
hung von Gewalt zurückzugreifen“4. Sie „hat das Ziel, einen 
Konflikt so zu dramatisieren, dass ein Vorhandensein und 
die Unzulänglichkeit der herrschenden Konfliktregelungs­

3	 Gugel, Günther (1983) Gewaltfreiheit – ein Lebensprinzip. Hrsg. vom Ver­
ein für Friedenspädagogik Tübingen, Tübingen: Eigenverlag. Im Englischen 
wird manchmal versucht, dasselbe auszudrücken, indem nonviolence von 
der eigentlich korrekten Schreibweise non-violence (mit Bindestrich) unter­
schieden wird. In älteren Texten wird man gewöhnlich Gewaltlosigkeit oder 
non-violence (z.B. Gandhi, Bart de Ligt) finden, manchmal auch „passiver 
Widerstand“, ein Wort, das heute weitgehend vermieden wird, weil es ge­
rade nicht um eine passive Haltung geht. Gandhi sprach von Ahimsa (Ge­
waltlosigkeit) und Satyagraha, wobei letzteres ebenfalls ein Kunstwort ist, 
das in der Regel frei als ‚Festhalten an der Wahrheit‘ übersetzt wird. (http://
www.britannica.com/EBchecked/topic/525247/satyagraha). In jüngerer Zeit 
hat Martin Arnold den Begriff „Gütekraft“ vorgeschlagen, um diese positive 
Qualität in den Vordergrund zu stellen. Siehe Arnold, Martin (2011) Güte­
kraft. Ein Wirkungsmodel aktiver Gewaltfreiheit nach Hildegard Goss-Mayr, 
Mohandas K. Gandhi und Bart de Ligt. Baden-Baden: Nomos.

4	 Nepstad, Sharon Erickson (2011) Nonviolent Revolutions. Civil Resistance 
in the Late 20th Century. Oxford: Oxford University Press, S. xvii.

Was heißt „gewaltfreie Aktion“? 
Ein Beitrag zur begrifflichen und konzeptionellen Klärung
Christine Schweitzer*

Abstract: Nonviolent action is a form of political action based on the decision not to physically harm or destroy human life. 
This could result from principled considerations or calculation of greater efficiency: In many social movements it has proven 
to be an effective tool to achieve political change. This fact can be explained by Gene Sharp’s theory: Accordingly, all power 
finally rests with those who have the choice to withdraw their consent. Nonviolent action can be found in several fields – in 
local and regional struggles, in uprisings (people power movements), in the concept of civilian-based defence, in approaches of 
nonviolent intervention in conflicts and in what has been called unarmed civilian peacekeeping.

Keywords: nonviolent uprising, social defense, civil peacekeeping, nonviolent intervention, nonviolent action
Gewaltfreier Aufstand, soziale Verteidigung, ziviles Peacekeeping, gewaltfreie Intervention, gewaltfreie Aktion

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-140 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 23:07:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-140


S+F (31. Jg.)  3/2013 | 141

Schweitzer, Was heißt „gewaltfreie Aktion“?  | T H E M E NSCHW     E R P UNK   T

Étienne de la Boétie und David Hume zurückgeht. Alle Macht 
beruht dieser Theorie zufolge letztlich auf Zustimmung der 
Regierten, nämlich auf ihrem Gehorsam und ihrer Kooperati­
on. Wenn diese Zustimmung und in Folge Gehorsam und Ko­
operation entzogen werden, dann bricht die Basis der Macht 
zusammen. Sharp unterscheidet drei Wirkungsweisen gewalt­
freier Aktion: Überzeugung des Gegners, Erzielen von Anpas­
sung (ohne wirkliche Überzeugung) und gewaltfreier Zwang.11

Sharps Theorie ist von verschiedenen Seiten kritisiert worden. 
Zum einen berücksichtige sie nur ungenügend die struktu­
rellen und kulturellen Faktoren, die Menschen an Ungehor­
sam hindern, zum anderen vernachlässige sie die Frage syste­
mischen Wandels. Zum dritten sei sie unvollständig, weil es 
Situationen gäbe, in denen eine solche Kooperation nicht be­
nötigt würde, z.B. wenn ein Land ein anderes überfalle, nicht 
um dort eine andere Regierungsform durchzusetzen, sondern 
allein, um Rohstoffe auszubeuten oder die eigene Bevölkerung 
dort anzusiedeln.12

Trotz dieser Einwände hat Sharps Theorie bis heute Bestand, 
denn sie erklärt auf anschauliche Weise, was bei gewaltfreien 
Aufständen passiert. Solche gewaltfreien Aufstände, von de­
nen es in den vergangenen einhundert Jahren über 100 gege­
ben hat,13 sind in der letzten Zeit zum Objekt verschiedener 
vergleichender wissenschaftlicher Studien gemacht worden.14 
Diese Untersuchungen zeigen nicht nur, dass gewaltfreie 
Aufstände (mit Ausnahme von Sezessionsbewegungen) fast 
doppelt so oft erfolgreich gewesen sind wie bewaffnete. Sie 
arbeiten auch erstmalig heraus, welche Faktoren Erfolg wahr­
scheinlich machen. So erklären z.B. Erica Chenoweth und Ma­
ria Stephan ihren Befund damit, dass gewaltfreie Kampagnen 
die aktive Teilnahme von viel mehr Menschen ermöglichen 
als der bewaffnete Kampf, was nicht nur die Bandbreite mög­
licher Aktionsformen erweitert, sondern auch die Basis des 
Widerstands stärkt und die Kosten für die Beibehaltung des 
Status quo für den Gegner erhöht. Von besonderer Bedeutung 
ist dabei, wie auch Sharon Nepstad hervorhebt, die Gewin­
nung der (zumindest passiven) Unterstützung der Streitkräf­
te.15 Außerdem fällt Repression bei gewaltlosem Widerstand 
schneller auf ihren Urheber zurück, da dieser sich für alle 
offensichtlich eindeutig ins Unrecht setzt, was die eventuell 
noch vorhandene nationale und internationale Unterstützung 
weiter erodieren lässt.

11	 Sharp 1973 a.a.O., S. 707 ff.
12	 Zusammenfassungen der Kritik sind zu finden bei Burrowes, Robert J. 

(1996) The Strategy of Nonviolent Defense. A Gandhian Approach. Albany: 
New York Press (S. 85 ff) und Schock, Kurt (2005) Unarmed Insurrections. 
People Power Movements in Nondemocracies. Minneapolis:University of 
Minnesota Press, S. 44 f.

13	 Chenoweth und Stephan identifizierten 107 größere gewaltfreie Kampa­
gnen: Chenoweth, Erica und Stephan, Maria J. (2011): Why Civil Resistance 
Works. The Strategic Logic of Nonviolent Conflict. New York: Colombia 
University Press. Exakte Zahlen sind schwer anzugeben, weil es bis zu einem 
gewissen Grad Ermessenssache ist, welche Ereignisse als ‚Aufstand‘ gezählt 
werden und welche nicht.

14	 Schock 2005 a.a.O.; Chenoweth & Stephan 2011 a.a.O.; Nepstad, Sharon 
Erickson (2011) Nonviolent Revolutions. Civil Resistance in the Late 20th 
Century. Oxford: Oxford University Press; Carter, April (2012) People 
Power and Political Change. Key Issues and Concepts. London / New York: 
Routledge.

15	 Siehe Nepstad 2011 a.a.O., S. 128 ff.

mechanismen nicht länger ignoriert werden können“5. Der 
US-amerikanische Wissenschaftler Gene Sharp, 2012 mit dem 
als alternativen Friedensnobelpreis bezeichneten Right Live­
lihood Award ausgezeichnet, stellt 1973 ohne Anspruch auf 
Vollständigkeit 198 Formen gewaltfreier Aktion zusammen. Er 
unterteilt sie in drei große Kategorien: Protest und Überzeu­
gung, Nicht-Zusammenarbeit und gewaltfreie Intervention. 
Die Methoden reichen von Statements, Zeitungsartikeln und 
Demonstrationen (als Formen von Protest und Überzeugung) 
über Boykotts, Streiks und Zivilen Ungehorsam (als Ausdruck 
von Nicht-Zusammenarbeit) bis hin zu Landbesetzungen oder 
der Errichtung einer Parallelregierung (als Intervention).6

Was bei Sharp nur angedeutet ist, nämlich eine Eskalations­
schiene der drei Kategorien, wurde von Theodor Ebert ent­
wickelt.7 Ebert definiert drei Eskalationsphasen ‚gewaltfreier 
Kampfmaßnahmen‘: Proteste, legale Nicht-Zusammenarbeit 
und ziviler Ungehorsam.8 Ihnen entsprechen positive Hand­
lungen, die das angestrebte Ziel vorwegnehmen – funktionale 
Demonstration, legale Rolleninnovation und zivile Usurpati­
on.9 Wichtig bei diesen Eskalationsstufen ist, dass sie nicht als 
eine mechanische Abfolge verschiedener Taktiken verstanden 
werden dürfen. Viele gewaltfreie Aufstände mit dem Ziel eines 
Regimewandels sind sehr schnell vom Protest zur Nicht-Zu­
sammenarbeit und Schaffung alternativer Strukturen überge­
gangen. Außerdem lösen die Methoden der einen Stufe nicht 
die der vorhergehenden ab, sondern ergänzen sie, wobei stets 
auch die Möglichkeit besteht, auf frühere Eskalationsstufen zu­
rückzugehen, sofern Umstände dies erzwingen. Im indischen 
Unabhängigkeitskampf ist dies mehrfach geschehen, wenn eine 
Bewegung oder Aktion drohte, in Gewalt umzuschlagen.10

2.	Zur Wirkungsweise gewaltfreier Aktion

Die Effektivität gewaltfreier Aktion wird gewöhnlich durch 
eine – von Gene Sharp in den Bewegungen populär gemach­
ten – Theorie von Macht begründet, die auf die Philosophen 

5	 Ebert, Theodor (2010) Was ist unter einer ‚gewaltfreien Aktion‘ zu verste­
hen? gewaltfreie aktion 160/161, S. 59-65, hier S. 59.

6	 Sharp, Gene (1973) The Politics of Nonviolent Action. Boston: Porter 
Sargent Publisher, S.  357. Sharp verwendet dabei den Begriff der 
gewaltfreien Intervention anders als in der deutschsprachigen Debatte 
der letzten 20 Jahre, in der er meistens das Eingreifen in Konflikte Dritter 
mit gewaltfreien Mitteln bezeichnet. Demgegenüber versteht Sharp 
unter gewaltfreien Interventionen solche Methoden, die in etablierte 
Verhaltensmuster, Politiken, Beziehungen oder Institutionen eingreifen, 
sie entweder unterbrechen (disrupt) oder neue etablieren.

7	 Ebert, Theodor (1981) (4. Ausg.) Gewaltfreier Aufstand. Alternative zum 
Bürgerkrieg. Waldkirchen: Waldkircher Verlagsgesellschaft. Siehe auch sei­
nen Aufsatz „Lexikalisches Stichwort ‚Gewaltfreie Aktion‘‘‘ in Steinweg & 
Laubenthal a.a.O. 2011, S. 159-168.

8	 Ziviler Ungehorsam  stellt eine wichtige Methode der gewaltfreien Aktion 
dar. Der Begriff umfasst solche Formen zivilen Widerstands, bei denen staat­
lichen Gesetzen, die als Unrecht angesehen werden, bewusst nicht Folge 
geleistet wird. Er geht auf den Amerikaner Henry David Thoreau (1817-
1862) zurück, der aus Protest gegen die Sklaverei und den Krieg der USA 
gegen Mexiko seine Steuern verweigerte. In seinem Essay ‚Über die Pflicht 
zum Ungehorsam gegen den Staat‘ (1849) heißt es: „Wenn aber das Gesetz 
so beschaffen ist, dass es notwendigerweise aus dir den Arm des Unrechts 
an einem anderen macht, dann, sage ich, brich das Gesetz. Mach dein 
Leben zu einem Gegengewicht, um die Maschine aufzuhalten. Jedenfalls 
muss ich zusehen, dass ich mich nicht zu dem Unrecht hergebe, das ich 
verdamme.“ – Thoreau, Henry David (1973), Über die Pflicht zum Unge­
horsam gegen den Staat und andere Essays. Zürich: Diogenes, S. 18.

9	 Ebert a.a.O., S. 37 ff.
10	 Siehe Arnold, Martin (2011) Gütekraft – Gandhis Satyagraha. Overath: 

Bücken & Sulzer.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-140 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 23:07:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-140


T H E M E NSCHW     E R P UNK   T  | Schweitzer, Was heißt „gewaltfreie Aktion“? 

142 | S+F (31. Jg.)  3/2013

hende soziale Institutionen gegen Übergriffe zu schützen. 
Insbesondere dient es der Verteidigung gegen militärische 
Angriffe eines anderen Lands sowie der Abwehr eines Staats­
streichs. Soziale Verteidigung wird also vom Staat als Ersatz 
von Militär institutionalisiert. Das verlangt auch danach, 
Bürger und Bürgerinnen entsprechend vorzubereiten. Von 
dieser Besonderheit abgesehen, lässt sich das Konzept nur 
schwer vom gewaltfreien Aufstand unterscheiden, mit dem 
es Strategien und Methoden weitgehend teilt. Auch Soziale 
Verteidigung beruht auf der Prämisse aller gewaltfreien Ak­
tion, nämlich dass Herrschaft letztlich von der Kooperation 
der Beherrschten abhängt. Wenn diese Kooperation entzo­
gen wird, dann bricht die Machtbasis zusammen. Auf den 
Fall einer militärischen Besetzung übertragen bedeutet dies, 
dass letztlich die Bevölkerung des angegriffenen Landes da­
rüber entscheidet, ob ein (militärischer) Angreifer sein Ziel 
erreicht oder nicht. Es wird nicht das Territorium an den 
Landesgrenzen verteidigt, sondern die Selbstbestimmung 
einer Gesellschaft durch die Verweigerung der Kooperati­
on.17 Soziale Verteidigung als eine offizielle Sicherheits- und 
Verteidigungsdoktrin eines Staates gibt es (bislang) nicht. 
Als Beispiele, die in der Literatur gewöhnlich angeführt 
werden, um zu beweisen, dass Soziale Verteidigung ‚funkti­
onieren‘ könnte, dienen deshalb weitgehend spontane Fäl­
le von Widerstand gegen Militärputsche und militärische 
Besatzung. Zu ihnen gehören der Kapp-Putsch 1920, der 
Ruhrkampf 1923, der Widerstand gegen den Einmarsch der 
Alliierten des Warschauer Paktes in Prag 1968 und der Um­
sturzversuch in der Sowjetunion 1991.18

4.	Gewaltfreie Intervention bezeichnet in der Regel ein Eingrei­
fen mit gewaltfreien Mitteln in Konflikte, die andernorts 
stattfinden. Manchmal wird dieser Begriff in einem engeren 
Sinne nur für jene Aktionsformen verwendet, bei denen es 
um Gewaltprävention geht (siehe den nächsten Punkt zu 
zivilem Peacekeeping). Andere, so auch die Autorin, fassen 
unter gewaltfreier Intervention sehr unterschiedliche Ansät­
ze, wobei die Palette möglicher Maßnahmen der Bandbrei­
te ziviler Konfliktbearbeitung entspricht. Diese Bandbreite 
umfasst das, was Johan Galtung bereits 197619 als die „drei 
Friedensstrategien“ bezeichnet hat und was durch Boutros 
Boutros-Ghalis ‚Agenda für den Frieden‘ Anfang der 1990er 
Jahre Eingang auch in die Sprache der Vereinten Nationen 
gefunden hat: Peacekeeping bedeutet Gewalt zu verhindern 
bzw. zu deeskalieren. Demgegenüber zielt Peacemaking da­
rauf, die Konfliktinhalte zu bearbeiten. Dazu gehören als 
zivile gewaltlose Mittel Konfliktvermittlung (Mediation), 
Schiedssprüche und Urteile internationaler Gerichte. Peace­
building soll helfen, die dem Konflikt zugrunde liegenden 
Strukturen, Denk- und Verhaltensweisen so zu verändern, 

17	 Wichtige Theoretiker der Sozialen Verteidigung sind u.a. Theodor Ebert 
(1981) Soziale Verteidigung Bd. 1 und 2, Waldkirchen: Waldkircher Ver­
lag, erneut Gene Sharp mit verschiedenen Publikationen, u.a. Sharp, Gene 
(1985) Making Europe Unconquerable: The Potential of Civilian-based 
Deterrence and Defence, London:Taylor & Francis, Adam Roberts (Hrsg.) 
(1967) The Strategy of Civilian Defence. Non-violent Resistance to Aggres­
sion. London und Burrowes, Robert J. (1996) a.a.O.

18	 Siehe u.a. Boserup, Anders und Mack, Andrew (1980) Krieg ohne Waffen, 
Reinbek b. Hamburg: Rowohlt.

19	 Galtung, Johan (1976) Three approaches to Peace. Peacekeeping, Peacemak­
ing and Peacebuilding, in: Peace, War and Defence – Essays in Peace Re­
search vol II. ed. by Galtung, Johan. Copenhagen: Christian Ejlers, S. 282-
304.

3.	Anwendungsfelder gewaltfreier Aktionen

Anwendungsfelder gewaltfreier Aktion lassen sich in Abhän­
gigkeit ihres politischen Kontextes bzw. ihrer intendierten 
Reichweite unterscheiden:

1.	Gewaltfreie Aktionen gehören zum Repertoire vieler sozialer 
Bewegungen, angefangen bei der Friedens- und der Anti-
AKW-Bewegung, über den Bürgerprotest zu Stuttgart 21 
bis hin zu Initiativen gegen Gentechnik. Hier ergänzen sie 
gewöhnlich Handeln in den normalen politischen Kanä­
len, wozu etwa juristische Auseinandersetzungen, Volksab­
stimmungen und Lobbyarbeit zählen. Zu den gewaltfreien 
Aktionen gehören vielfältige phantasievolle Protestformen 
bis hin zu Maßnahmen Zivilen Ungehorsams, insbesondere 
Sitzblockaden vor Militärstützpunkten, das Eindringen in 
solche Stützpunkte oder Übungsplätze, aber auch Straßen- 
und Gleisblockaden, um Atommülltransporte zu stoppen, 
das Aussäen von nicht gen-manipuliertem Mais in die Ver­
suchsfelder oder das Anketten an Bäumen, um deren Fäl­
lung zu verhindern. Hier geht es um Bewegungen, die eine 
Veränderung innerhalb des bestehenden Systems erreichen 
wollen.16

2.	Gewaltfreie Aufstände, oft auch als ziviler Widerstand oder 
als People-Power-Bewegungen bezeichnet, stellen hingegen 
die herrschende Ordnung grundlegend in Frage. Beispiele 
gewaltfreier Aufstände gibt es in großer Anzahl, wobei ge­
naue Angaben in Abhängigkeit von der zugrunde gelegten 
Definition variieren. Wenn der Sturz einer Regierung oder 
die Veränderung eines Regimes als ausschlaggebendes 
Kriterium gilt, dann kommt man zu einer anderen Liste, 
als wenn man auch antikoloniale Unabhängigkeitsbewe­
gungen mit heranzieht. Eine Liste klassischer Beispiele, die 
immer wieder genannt werden, umfasst Indiens Unabhän­
gigkeitskampf, den Sturz des Schahs im Iran 1977-79, die 
Solidarnosc-Bewegung in Polen 1980-89, den Zusammen­
bruch weiterer Ostblockländer 1989 (DDR, Tschechoslo­
wakei, Bulgarien, Ungarn), den Widerstand der baltischen 
Staaten gegen eine drohende Vereinnahmung durch die 
Sowjetunion 1991, den Sturz des Milosevic-Regimes 2000, 
die Umstürze in Georgien 2003 und in der Ukraine 2004 so­
wie den andauernden, vom Dalai Lama angeführten Wider­
stand Tibets gegen China. Nach den jüngsten Umstürzen in 
Nordafrika im Rahmen des ‚Arabischen Frühlings‘ haben 
solche Aufstände zunehmend auch die Aufmerksamkeit ei­
ner breiteren Öffentlichkeit gewonnen.

3.	Während gewaltfreie Aktionen und gewaltfreie Aufstän­
de auf die Veränderung bzw. Ablösung des herrschenden 
Systems zielen, stellt Soziale Verteidigung ein Konzept des 
gewaltfreien Widerstands dar, das darauf abzielt, beste­

16	 Für einen Überblick und weiterführende Literatur zu dem Thema siehe 
Steinweg, Reiner und Laubenthal, Ulrike (Hrsg.) (2011) Gewaltfreie Aktion. 
Erfahrungen und Analysen. Frankfurt a.M.:Brandes & Apsel sowie Carter, 
April, Clark, Howard und Randle, Michael (2006) People Power and Pro­
test Since 1945: A Bibliography of Nonviolent Action. London: Housmans. 
Frühere deutschsprachige Publikationen sind Jochheim, Gernot (1984) Die 
gewaltfreie Aktion. Ideen und Methoden, Vorbilder und Wirkungen. Ham­
burg: Rasch und Röhrig; Gugel, Günter (2003) (3. Aufl.) Wir werden nicht 
weichen. Erfahrungen mit Gewaltfreiheit. Eine praxisorientierte Einfüh­
rung. Tübingen: Institut für Friedenspädagogik, Nagler, Michael & Spiegel, 
Egon (2008) Politik ohne Gewalt. Prinzipien, Praxis und Perspektiven der 
Gewaltfreiheit. Berlin: Lit.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-140 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 23:07:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-140


S+F (31. Jg.)  3/2013 | 143

Schweitzer, Was heißt „gewaltfreie Aktion“?  | T H E M E NSCHW     E R P UNK   T

dass sie direkte physische Gewalt gegen Menschen ausschlie­
ßen.21 Trotzdem ziehen es heute manche Aktivistinnen und 
Aktivisten vor, den Begriff ganz zu vermeiden, engt er ihres 
Erachtens das Spektrum möglicher Maßnahmen doch zu stark 
ein: „Gewaltfreiheit als Konzept oder Prinzip wird abgelehnt, 
weil sie als harmlos, christlich und ideologisch aufgeladen 
gesehen und mit dem Anspruch gleichgesetzt wird, in allen 
Lebensbereichen gewaltfrei sein zu müssen.“22

Aus vielleicht ähnlichen Gründen bevorzugen viele Wissen­
schaftler und Wissenschaftlerinnen, wie schon oben angedeu­
tet, den Begriff des zivilen Widerstands. Andere, sowohl aus 
der Wissenschaft als auch aus der Bewegungspraxis, möch­
ten Gewaltfreiheit durch einen Begriff ersetzen, der über die 
bloße Negierung dessen hinausgeht, was nicht sein soll, und 
Gewaltfreiheit positiv definiert. Martin Arnold etwa übersetzt 
Satyagraha mit „Gütekraft“23, worunter er den „Kern eines 
Handlungskonzepts der Verbesserung sozialer Verhältnisse“ 
versteht, „das an dem Ziel ‚Fülle des Lebens für alle‘ orientiert 
ist, insbesondere in Konflikten wirkt und sich durch die Kurz­
formel ‚Das Ziel ist der Weg‘ kennzeichnen lässt“24.

Aber auch diejenigen Autoren und Aktivisten, die mit dem 
Begriff der Gewaltfreiheit arbeiten, können zwei oftmals als 
gegensätzlich eingestuften Schulen zugeordnet werden: der 
‚pragmatischen‘ bzw. der ‚prinzipiellen‘.

–	 Der „pragmatische“ Ansatz betrachtet Gewaltfreiheit 
schlicht als „eine generelle Technik der Ausübung von 
Protest, Widerstand und Intervention ohne physische 
Gewalt“.25 Wie oben dargestellt, gehört ‚gewaltfreier Zwang‘ 
zu den Möglichkeiten gewaltfreier Aktion, sofern es nicht 
gelingt, den Gegner zu überzeugen. Heute ist der pragma­
tische Ansatz neben dem Namen von Gene Sharp und sei­
nem Albert Einstein-Institut26 vor allem mit dem von Peter 
Ackerman gegründeten International Center for Nonviolent 
Conflict (ICNC) verbunden,27 das Bewegungen in aller Welt 
in der Anwendung gewaltfreier Aktion berät. Hinzu kommt 
das Belgrader Centre for Applied NonViolent Action & Strategies 
(CANVAS),28 das aus der Bürgerrechtsbewegung Otpor in 
Serbien heraus entstand.

–	 Demgegenüber begreift der ‚prinzipielle‘ Ansatz Gewalt­
freiheit als Lebensprinzip und beschränkt sie nicht auf tak­
tisches Handeln in einem Aktionskontext. Ihm geht es um 
das ‚Sein‘, nicht nur um das ‚Tun‘. Der in Bezug auf das Wir­
kungsgefüge gewaltfreien Handelns wichtigste Unterschied 
zum pragmatischen Ansatz besteht darin, dass prinzipielle 

21	 Die Einschränkung in der Klammer ist damit begründet, dass manche Ge­
waltfreie – einmal wieder unter Berufung auf einen oft zitierten Ausspruch 
von Gandhi – die Möglichkeit von Ausnahmesituationen zugestehen, in 
denen Gewalt das kleinere Übel gegenüber dem Nichtstun darstellt. – Sie­
he z.B. Buro, Andreas (2011) Meine Erfahrungen mit den „Satyagraha-
Normen“ von Johan Galtung und Arne Naess nach Gandhi, in: Steinweg 
& Laubenthal (Hrsg.) 2011, S. 174-185, hier S. 184.

22	 Wanie, Renate (2012) Ein „neuer Geist in der Protestkultur“ und sein Ver­
hältnis zur Gewaltfreien Aktion, in: Ziviler Ungehorsam und Gewaltfreie 
Aktionen in den Bewegungen. Verhältnis von Theorie und Praxis. Hrsg. 
Christine Schweitzer, Berlin: Aphorisma-Verlag, S. 14-22, hier S. 15.

23	 Siehe Arnold 2011 a.a.O.
24	 Ebda., S. 17-18.
25	 http://www.nonviolent-conflict.org/index.php/what-is-icnc/glossary-of-

terms#NonviolentActionDefinition.
26	 http://www.aeinstein.org [22.7.2008].
27	 http://www.nonviolent-conflict.org/index.php/about-icnc. [3.10.2012].
28	 http://www.canvasopedia.org [16.10.2012].

dass Frieden wieder möglich wird. Diese große Kategorie 
umfasst viele verschiedene Aufgaben. Um nur ein paar 
Beispiele zu nennen: die (Wieder-)Herstellung funktionie­
render staatlicher Strukturen, besonders die Reform des 
Sicherheitssektors, der Umgang mit der Vergangenheit 
(transitional justice), die Förderung von Zivilgesellschaft 
und Parteien sowie verschiedenste Aktivitäten aus dem 
Feld der Sozialarbeit oder psychologischer Therapie an der 
Basis. Hinzu kommt natürlich Friedensarbeit im engeren 
Sinne. Hierzu zählen z.B. Trainings in Gewaltfreiheit oder 
auch Begegnungen, bei denen es um Versöhnung geht. 
Peacekeeping, Peacemaking und Peacebuilding und müssen 
gleichzeitig angewendet werden, wenn ein Konflikt erfolg­
reich transformiert werden soll. Dieser Ansatz erlaubt es, 
einen ganzheitlichen Blick auf die Konfliktbearbeitung zu 
werfen und zu erkennen, dass es nicht nur die direkte Inter­
aktion zwischen den Repräsentanten der Konfliktparteien 
ist, die über das Schicksal einer Konfrontation entscheidet, 
sondern dass im Grunde alles, was im Kontext eines Kon­
fliktes geschieht, diesen auch beeinflusst. Wichtig bei der 
gewaltfreien Intervention ist, dass diese nicht unbedingt 
unparteilich sein muss, auch wenn dies von vielen ihrer 
ProtagonistInnen (etwa aus dem Umfeld des Zivilen Frie­
densdienstes) so gesehen wird. Gerade von Seiten gewalt­
freier Aktivisten und Aktivistinnen sind es oftmals Solida­
ritätsaktionen, die grenzübergreifend in Konflikte mit dem 
Ziel eingreifen, Menschenrechts-, Antikriegs-, Umwelt- oder 
Frauengruppen in ihrem Kampf um soziale Gerechtigkeit, 
Frieden und Erhaltung der Umwelt zu unterstützen.

5.	Unter dem Sonderfall des zivilen Peacekeepings ist die Ver­
hinderung direkter Gewalt durch die Beeinflussung oder 
Kontrolle des Verhaltens potenzieller Gewalttäter durch 
unbewaffnete Zivilisten und Zivilistinnen zu verstehen, 
die vor Ort stationiert sind. Es stellt ein weiteres wichtiges 
Anwendungsfeld gewaltfreien Handelns dar. Entsprechende 
Aktivitäten haben eine lange Tradition, die mindestens bis 
in die 1930er Jahre zurückgeht und Gandhis Konzept einer 
Shanti Sena zum Vorbild hatten. Zu ihnen gehören Peace- 
Team-Organisationen wie Peace Brigades International sowie 
die internationale Nichtregierungsorganisation Nonviolent 
Peaceforce, die daran arbeitet, ziviles Peacekeeping in größe­
rem Maßstab zu entwickeln.20 Hinzu kommen zivile staat­
liche Missionen wie solche, die von der EU oder der OSZE 
verschiedentlich entsandt werden (z.B. die Monitoring Mis­
sion der EU in Georgien oder die Kosovo Verification Mission 
der OSZE 1998-99).

4.	Der Streit um den Grundsatz gewaltfreier 
Aktion

Gewaltfreiheit oder gewaltfreie Aktion ist keineswegs unum­
stritten, weder in der Wissenschaft noch in den sozialen Be­
wegungen. Allen Ansätzen ist (mehr oder weniger) gemein, 

20	 Siehe Schirch, Lisa (2006) Civilian Peacekeeping Preventing Violence 
and Making Space for Democracy. Uppsala: Life & Peace Institute und 
Schweitzer, Christine (2010) (Hrsg.) Civilian Peacekeeping – A Barely 
Tapped Resource. Arbeitspapier Nr. 23, Institute for Peace Work and 
Nonviolent Conflict Transformation. Vehrte: Sozio-Publishing.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-140 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 23:07:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-140


T H E M E NSCHW     E R P UNK   T  | Schweitzer, Was heißt „gewaltfreie Aktion“? 

144 | S+F (31. Jg.)  3/2013

wandt, das Erdulden von Leiden entspräche der traditionellen 
Rolle von Frauen – einer Rolle, die es zu überwinden gelte.34

Wie Barbara Müller und die Autorin in einem gemeinsamen 
Aufsatz35 festhielten, werden die Unterschiede zwischen prag­
matischem und prinzipiellem Ansatz eher überbewertet. Bei­
de haben jedoch sehr viele Gemeinsamkeiten: Sie folgen der 
Überzeugung, dass Gewaltfreiheit ein effizientes Instrument 
und ethisch verantwortbares Mittel für die politische Ausei­
nandersetzung darstellt, da es irreversible Schäden, vor allem 
Verluste an Menschenleben, zu minimieren sucht. Beide An­
sätze teilen weiterhin die Einschätzung, dass Gewaltfreiheit 
sowohl für (system-interne) Reformen als auch für (system-
überwindende) Revolutionen einsetzbar ist.36 Ferner gilt Ge­
waltfreiheit beiden Ansätzen als ein Mittel, um sozialen Wan­
del voranzutreiben, aber auch unerwünschte Veränderungen 
zu verhindern. Meiner Überzeugung nach liegt die Kluft zwi­
schen beiden Ansätzen wohl eher im Ideologischen als im 
Empirischen begründet. Gewaltfreie Aufstände oder Wider­
standskampagnen, haben, wie oben erwähnt, größere Erfolgs­
chancen als gewaltsame. Aber es macht keinen ersichtlichen 
Unterschied, ob die Aktivisten und Aktivistinnen vorwiegend 
eine ‚pragmatische‘ oder eine lebensanschaulich begründete 
Wahl für Gewaltfreiheit getroffen hatten – entscheidend war 
allein, ob sie bei gewaltfreien Methoden blieben oder nicht.

Gandhi schrieb während des Zweiten Weltkrieges: „Wir wer­
den heutzutage von den erstaunlichsten Entdeckungen im Be­
reich der Gewaltanwendung überrascht. Ich vertrete jedoch 
die Ansicht, dass noch weit unerhörtere und scheinbar noch 
unmöglichere Entdeckungen im Bereich der Gewaltfreiheit 
gemacht werden können.“37 Dieser Satz besitzt seine Berech­
tigung sowohl für die sozialen Bewegungen als auch für die 
Friedenswissenschaft. Gewaltfreie Aktion verfügt über das Po­
tenzial, gewaltsamen Konfliktaustrag zu ersetzen, sofern die 
von der Friedenswissenschaft entwickelten Konzepte und die 
Lehren aus den verschiedenen gewaltfreien Kampagnen und 
Aufständen zusammengebracht sowie planmäßig und strate­
gisch zu alternativen Politikinstrumenten gemacht würden.

34	 Siehe Eberhard, Ulla (1986) Wider eine männerorientierte Gewaltfreiheit, 
in: graswurzelrevolution 109, November 1986, S. 12.

35	 Müller, Barbara und Schweitzer, Christine (2000) Gewaltfreiheit als Dritter 
Weg zwischen Konfliktvermeidung und gewaltsamer Konfliktaustragung, 
in: Konflikt und Gewalt: Ursachen – Entwicklungstendenzen – Perspekti­
ven. Hrsg. Kempf, Wilhelm. Studien für europäische Friedenspolitik, Bd 5. 
Münster: Agenda Verlag, S. 82-111.

36	 Siehe auch Burrowes 1996 a.a.O.
37	 Gandhi, Mohandas K. (1942) My 7 Points for a New World Order, in: The 

Rotarian, February 1942, S. 15.

Gewaltfreiheit nicht mehr versucht, den Gegner zu zwin­
gen. Vielmehr möchte sie ihn davon überzeugen, dass er 
sich im Unrecht befindet. Sollten rationale Information und 
Vorleben von Alternativen dazu nicht ausreichen, besteht 
ein wichtiges Überzeugungsmittel darin, dass die Wider­
ständler die Sanktionen des Gegners bewusst als freiwilliges 
Leiden auf sich nehmen. Hierzulande heißt dies häufig eine 
Gefängnisstrafe, in anderen Kontexten kann es aber auch 
schwere Verletzung oder Tod bedeuten.29 Gandhi schrieb 
dazu in einem oft zitierten Aufsatz: „Die Grundbedeutung 
von Gewaltfreiheit ist Festhalten an der Wahrheit, Kraft 
der Wahrheit. Ich habe sie auch Liebes- oder Seelenkraft 
genannt. Bei der Anwendung von Gewaltfreiheit entdeckte 
ich schon sehr früh, dass die Wahrheitssuche es nicht er­
laubt, dem Gegner Gewalt anzutun. Er muss vielmehr durch 
Geduld und Mitgefühl von seinem Irrtum abgebracht wer­
den. Was aber dem einen als Wahrheit erscheint, mag dem 
anderen als Irrtum erscheinen. Geduld aber bedeutet Selbst­
leiden. Von da an bedeutete die Lehre von der Gewaltfrei­
heit, dass man die Wahrheit verteidigt, indem man nicht 
dem Gegner, sondern sich selbst Leiden zufügt.“30

Jenseits der ethischen Grundhaltung existieren zwei Argu­
mente, die für das prinzipielle Verständnis von Gewaltfrei­
heit sprechen: Zum einen scheint es besser zu dem weiten 
Gewaltbegriff der Bewegungen zu passen, die heute gewöhn­
lich Johan Galtungs Unterscheidung in personale, strukturelle 
und kulturelle Gewalt folgen.31 Zum anderen geht es darum, 
dass sowohl bei reformerischen als auch bei revolutionären 
Bewegungen stets die Frage aufkommt, was nach dem erfolg­
reich erzwungenen Wandel passiert. Oftmals erfolgt, wie in 
einigen osteuropäischen Ländern (Georgien, Ukraine, Russ­
land), schnell ein Rückfall in alte Unterdrückungsmechanis­
men; oder unter Druck getroffene Entscheidungen werden 
wieder verworfen.32 Es kann zumindest spekuliert werden, ob 
der Wandel eine größere Nachhaltigkeit erzielt hätte, wäre er 
nicht durch Zwang, sondern durch Überzeugung herbeige­
führt worden. Aber es sprechen auch starke Argumente gegen 
die Forderung nach prinzipieller Gewaltfreiheit. So bestehen 
Zweifel, ob im Falle von Massenprotesten vorausgesetzt wer­
den kann, dass alle Teilnehmenden eine gemeinsame ethi­
sche Basis teilen.33 Von feministischer Seite wird ferner einge­

29	 Zu den Unterschieden zwischen den Ansätzen siehe Arnold 2011 a.a.O., 
Gugel 1983 a.a.O. und die Website der Tübinger Friedenspädagogen: http://
www.friedenspaedagogik.de/themen/zivilcourage/anfragen_probleme_
und_kontroversen/kontroversen_zum_verstaendnis_und_zur_reichwei­
te_von_gewaltfreiheit/gewaltfreiheit_technik_oder_prinzip. Die Beiträge 
in dem Buch von Steinweg & Laubenthal (Hrsg.) (2011) gehen nur wenig 
auf diese Fragen ein; sie können in ihrer überwiegenden Mehrzahl eher der 
‚prinzipiellen‘ Richtung zugeordnet werden.

30	 Gandhi, Mohandas K. (1991) Satyagraha. Navajivan Press, Ahmedaba 
14, 1991, S. 6 f., zitiert nach http://www.friedenspaedagogik.de/themen/
zivilcourage/grundlagen/begruendungen_fuer_gewaltfreies_handeln 
[2.10.2012].

31	 Siehe z.B. Galtung, Johan (1996) Peace by Peaceful Means. Peace and 
Conflict, Development and Civilization. London: Sage Publications.

32	 Zum Beispiel wurde inzwischen die Entscheidung der niedersächsischen 
Landesregierung aus dem Jahr 1979 widerrufen, im Salzstock kein Endlager 
für atomaren Müll zu bauen. Damals erklärte die Regierung ihre Entschei­
dung damit, dass ein Endlager politisch nicht durchsetzbar sei. Siehe http://
de.wikipedia.org/wiki/Atomm%C3%BClllager_Gorleben.

33	 Siehe Ryan, Stephen (1995) (2. Aufl.) Ethnic Conflict and International 
Relations. Aldershot: Dartmouth Publishing Company Ltd.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-140 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 23:07:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-140

