THEMENSCHWERPUNKT | Schweitzer, Was heil}t ,, gewaltfreie Aktion”?

Was heifdt ,gewaltfreie Aktion“?
Ein Beitrag zur begrifflichen und konzeptionellen Klarung

Christine Schweitzer*

Abstract: Nonviolent action is a form of political action based on the decision not to physically harm or destroy human life.
This could result from principled considerations or calculation of greater efficiency: In many social movements it has proven
to be an effective tool to achieve political change. This fact can be explained by Gene Sharp’s theory: Accordingly, all power
finally rests with those who have the choice to withdraw their consent. Nonviolent action can be found in several fields - in
local and regional struggles, in uprisings (people power movements), in the concept of civilian-based defence, in approaches of
nonviolent intervention in conflicts and in what has been called unarmed civilian peacekeeping.

Keywords: nonviolent uprising, social defense, civil peacekeeping, nonviolent intervention, nonviolent action
Gewaltfreier Aufstand, soziale Verteidigung, ziviles Peacekeeping, gewaltfreie Intervention, gewaltfreie Aktion

e mehr Gewalt, desto weniger Revolution. Dieses Zitat

des niederldndischen Antimilitaristen Bart de Ligt! mag

fiir viele Menschen irritierend wirken — kommt die Macht
gerade der Aufstandischen nicht aus den Gewehrldufen, wie
Mao Tse-Tung zu wissen glaubte? Und versuchen Staaten
nicht Gewalt zu monopolisieren, halten sie nicht Polizei,
Gefiangnisse und Militdr auch vor, um sich gegen gewaltsame
Umsturzversuche oder widerstindige soziale Bewegungen
zu wappnen? Der Biirger bzw. die Biirgerin besitzt dagegen —
aufler in juristisch eng umgrenzten Fillen der Notwehr
oder Nothilfe — kein ,Recht auf Gewalt’. Er darf sie bis hin
zur gezielten Totung von Menschen nur ausiiben, wenn der
Staat ihm einen entsprechenden Auftrag erteilt, wie dies bei
den Angehorigen staatlicher Gewaltinstitutionen geschieht.
Im Zivilleben hingegen hat sich jeder Biirger gewaltlos zu
verhalten.? So fillt in der Alltagssprache der Begriff ,gewaltlos’
auch zumeist, wenn ausgedriickt werden soll, dass eine
Demonstration oder Aktion ,friedlich’ blieb, d.h. keine Steine
geworfen, Autos in Brand gesetzt oder sonstige Krawalle
veranstaltet wurden. Das Bild einer friedlichen Gesellschaft
geht sogar noch weiter: Als friedlich wird ein Land oft dann
angesehen, wenn es iberhaupt keine 6ffentlichen Proteste
oder dergleichen gibt, kein ,Unfrieden’ herrscht. In diesem
Sinne stiinde Gewaltlosigkeit fiir Passivitdt, fiir braves
Sich-Anpassen und Hinnehmen der staatlichen Regeln, des
Gehorsams selbst angesichts flagranten Unrechts.

Genau das ist aber nicht gemeint, wenn hier die Rede von Ge-
waltfreiheit und gewaltfreier Aktion sein soll. Vielmehr geht es
um eine Form politischen Handelns, die auf die Ausiibung von
Gewalt bewusst verzichtet — aber nicht etwa, weil dies ,erste
Biirgerpflicht’ ware, sondern weil es eine effektive Form des auf
Wandel bestrebten Handelns darstellt. Viele gewaltfreie Aufstin-

*  Dr. Christine Schweitzer ist Mitarbeiterin am Institut fiir Friedensarbeit und
Gewaltfreie Konfliktaustragung (IFGK) sowie Geschiftsfiihrerin beim Bund
fiir Soziale Verteidigung (BSV).

1 De Ligt, Bart (1989) (Erstauflage 1937) The Conquest of Violence. An Essay
on War and Revolution. London: Pluto.

2 Die Frage des Widerstandsrechts, wie es im deutschen Grundgesetz (Art.
20) verankert ist, soll hier aufien vor bleiben. Dieser Paragraph, eingefiihrt
angesichts der Erfahrung des nationalsozialistischen Regimes, erlaubt ei-
nen - im Hinblick auf seine Methoden nicht differenzierten — Widerstand
in dem Falle, dass jemand versucht, die Verfassungsordnung zu beseitigen
und andere Abhilfe nicht méglich ist.

140 | S+F (31.]g.) 3/2013

1P 216.73.216.36, am 22.01.2026, 23:07:47,
tf

de haben gerade in den letzten drei Jahrzehnten gezeigt, dass
Revolution (bzw. ,Regimewechsel’) ohne Gewalt moglich ist.

Zur Wirkung von Gewaltfreiheit triagt bei, dass sie den Gegner
als Menschen respektiert. Es gilt, sein Verhalten zu dndern,
nicht jedoch, ihn zu vernichten. Fir alle Konfliktparteien
bleibt damit der Weg in eine gemeinsame Zukunft offen.
Guinter Gugel bezeichnet Gewaltfreiheit als ,ein Kunstwort,
das es erlaubt, zwischen der blofien Abwesenheit von Gewalt
(der Gewaltlosigkeit) und dem Vorhandensein einer positiven
Kraft zu unterscheiden” (Herv. CS).3 Gewaltfieiheit ist diese
,positive Kraft’, oftmals auch als ,Dritter Weg’ zwischen Ge-
walt und Nichtstun bezeichnet. In ihrer Anwendung heif3t sie
gewaltfreie Aktion. Im Folgenden soll gewaltfreie Aktion ndher
skizziert, ihre Anwendungsfelder und Methoden beschrieben
und abschliefiend die Frage der Bedeutung von Gewaltfreiheit
als Prinzip diskutiert werden.

1. Gewaltfreie Aktion - eine begriffliche
Annaherung

Gewaltfreie Aktion oder, um einen anderen Begriff zu ver-
wenden, ziviler Widerstand, meint eine ,zivile Form der Aus-
einandersetzung, die soziale, wirtschaftliche und politische
Formen der Macht einsetzt, ohne auf Gewalt oder die Andro-
hung von Gewalt zuriickzugreifen“*. Sie ,hat das Ziel, einen
Konflikt so zu dramatisieren, dass ein Vorhandensein und
die Unzuldnglichkeit der herrschenden Konfliktregelungs-

3 Gugel, Giinther (1983) Gewaltfreiheit - ein Lebensprinzip. Hrsg. vom Ver-
ein fiir Friedenspadagogik Tiibingen, Tiibingen: Eigenverlag. Im Englischen
wird manchmal versucht, dasselbe auszudriicken, indem nonviolence von
der eigentlich korrekten Schreibweise non-violence (mit Bindestrich) unter-
schieden wird. In dlteren Texten wird man gewohnlich Gewaltlosigkeit oder
non-violence (z.B. Gandhi, Bart de Ligt) finden, manchmal auch ,passiver
Widerstand“, ein Wort, das heute weitgehend vermieden wird, weil es ge-
rade nicht um eine passive Haltung geht. Gandhi sprach von Ahimsa (Ge-
waltlosigkeit) und Satyagraha, wobei letzteres ebenfalls ein Kunstwort ist,
das in der Regel frei als ,Festhalten an der Wahrheit’ tibersetzt wird. (http://
www.britannica.com/EBchecked/topic/525247/satyagraha). In jiingerer Zeit
hat Martin Arnold den Begriff ,Giitekraft” vorgeschlagen, um diese positive
Qualitdt in den Vordergrund zu stellen. Siehe Arnold, Martin (2011) Giite-
kraft. Ein Wirkungsmodel aktiver Gewaltfreiheit nach Hildegard Goss-Mayr,
Mohandas K. Gandhi und Bart de Ligt. Baden-Baden: Nomos.

4 Nepstad, Sharon Erickson (2011) Nonviolent Revolutions. Civil Resistance
in the Late 20" Century. Oxford: Oxford University Press, S. xvii.

Erlaubnis untersagt,

mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-140

Schweitzer, Was heil’t ,gewaltfreie Aktion”?

mechanismen nicht linger ignoriert werden konnen“s. Der
US-amerikanische Wissenschaftler Gene Sharp, 2012 mit dem
als alternativen Friedensnobelpreis bezeichneten Right Live-
lihood Award ausgezeichnet, stellt 1973 ohne Anspruch auf
Vollstandigkeit 198 Formen gewaltfreier Aktion zusammen. Er
unterteilt sie in drei grofle Kategorien: Protest und Uberzeu-
gung, Nicht-Zusammenarbeit und gewaltfreie Intervention.
Die Methoden reichen von Statements, Zeitungsartikeln und
Demonstrationen (als Formen von Protest und Uberzeugung)
iiber Boykotts, Streiks und Zivilen Ungehorsam (als Ausdruck
von Nicht-Zusammenarbeit) bis hin zu Landbesetzungen oder
der Errichtung einer Parallelregierung (als Intervention).®

Was bei Sharp nur angedeutet ist, nimlich eine Eskalations-
schiene der drei Kategorien, wurde von Theodor Ebert ent-
wickelt.” Ebert definiert drei Eskalationsphasen ,gewaltfreier
Kampfmafinahmen': Proteste, legale Nicht-Zusammenarbeit
und ziviler Ungehorsam.® Thnen entsprechen positive Hand-
lungen, die das angestrebte Ziel vorwegnehmen - funktionale
Demonstration, legale Rolleninnovation und zivile Usurpati-
on.? Wichtig bei diesen Eskalationsstufen ist, dass sie nicht als
eine mechanische Abfolge verschiedener Taktiken verstanden
werden diirfen. Viele gewaltfreie Aufstande mit dem Ziel eines
Regimewandels sind sehr schnell vom Protest zur Nicht-Zu-
sammenarbeit und Schaffung alternativer Strukturen iiberge-
gangen. Auflerdem l16sen die Methoden der einen Stufe nicht
die der vorhergehenden ab, sondern ergidnzen sie, wobei stets
auch die Moglichkeit besteht, auf frithere Eskalationsstufen zu-
riickzugehen, sofern Umstidnde dies erzwingen. Im indischen
Unabhéngigkeitskampf ist dies mehrfach geschehen, wenn eine
Bewegung oder Aktion drohte, in Gewalt umzuschlagen.!”

2. Zur Wirkungsweise gewaltfreier Aktion

Die Effektivitat gewaltfreier Aktion wird gewdhnlich durch
eine — von Gene Sharp in den Bewegungen populdr gemach-
ten — Theorie von Macht begriindet, die auf die Philosophen

5  Ebert, Theodor (2010) Was ist unter einer ,gewaltfreien Aktion’ zu verste-
hen? gewaltfreie aktion 160/161, S. 59-65, hier S. 59.

6  Sharp, Gene (1973) The Politics of Nonviolent Action. Boston: Porter
Sargent Publisher, S. 357. Sharp verwendet dabei den Begriff der
gewaltfreien Intervention anders als in der deutschsprachigen Debatte
der letzten 20 Jahre, in der er meistens das Eingreifen in Konflikte Dritter
mit gewaltfreien Mitteln bezeichnet. Demgegeniiber versteht Sharp
unter gewaltfreien Interventionen solche Methoden, die in etablierte
Verhaltensmuster, Politiken, Beziehungen oder Institutionen eingreifen,
sie entweder unterbrechen (disrupt) oder neue etablieren.

7  Ebert, Theodor (1981) (4. Ausg.) Gewaltfreier Aufstand. Alternative zum
Biirgerkrieg. Waldkirchen: Waldkircher Verlagsgesellschaft. Siehe auch sei-
nen Aufsatz , Lexikalisches Stichwort ,Gewaltfreie Aktion”’ in Steinweg &
Laubenthal a.a.O. 2011, S. 159-168.

8  Ziviler Ungehorsam stellt eine wichtige Methode der gewaltfreien Aktion
dar. Der Begriff umfasst solche Formen zivilen Widerstands, bei denen staat-
lichen Gesetzen, die als Unrecht angesehen werden, bewusst nicht Folge
geleistet wird. Er geht auf den Amerikaner Henry David Thoreau (1817-
1862) zurtick, der aus Protest gegen die Sklaverei und den Krieg der USA
gegen Mexiko seine Steuern verweigerte. In seinem Essay ,Uber die Pflicht
zum Ungehorsam gegen den Staat’ (1849) heif3t es: ,Wenn aber das Gesetz
so beschaffen ist, dass es notwendigerweise aus dir den Arm des Unrechts
an einem anderen macht, dann, sage ich, brich das Gesetz. Mach dein
Leben zu einem Gegengewicht, um die Maschine aufzuhalten. Jedenfalls
muss ich zusehen, dass ich mich nicht zu dem Unrecht hergebe, das ich
verdamme.” — Thoreau, Henry David (1973), Uber die Pflicht zum Unge-
horsam gegen den Staat und andere Essays. Ziirich: Diogenes, S. 18.

9 Eberta.a.O., S. 37 ff.

10 Siehe Arnold, Martin (2011) Gitekraft — Gandhis Satyagraha. Overath:
Biicken & Sulzer.

1P 216.73.216.36, am 22.01.2026, 23:07:47,
tf

THEMENSCHWERPUNKT

Etienne de la Boétie und David Hume zuriickgeht. Alle Macht
beruht dieser Theorie zufolge letztlich auf Zustimmung der
Regierten, ndmlich auf ihrem Gehorsam und ihrer Kooperati-
on. Wenn diese Zustimmung und in Folge Gehorsam und Ko-
operation entzogen werden, dann bricht die Basis der Macht
zusammen. Sharp unterscheidet drei Wirkungsweisen gewalt-
freier Aktion: Uberzeugung des Gegners, Erzielen von Anpas-
sung (ohne wirkliche Uberzeugung) und gewaltfreier Zwang.!

Sharps Theorie ist von verschiedenen Seiten kritisiert worden.
Zum einen beriicksichtige sie nur ungeniigend die struktu-
rellen und kulturellen Faktoren, die Menschen an Ungehor-
sam hindern, zum anderen vernachldssige sie die Frage syste-
mischen Wandels. Zum dritten sei sie unvollstandig, weil es
Situationen gébe, in denen eine solche Kooperation nicht be-
notigt wiirde, z.B. wenn ein Land ein anderes tiberfalle, nicht
um dort eine andere Regierungsform durchzusetzen, sondern
allein, um Rohstoffe auszubeuten oder die eigene Bevolkerung
dort anzusiedeln.!?

Trotz dieser Einwédnde hat Sharps Theorie bis heute Bestand,
denn sie erkldrt auf anschauliche Weise, was bei gewaltfreien
Aufstianden passiert. Solche gewaltfreien Aufstinde, von de-
nen es in den vergangenen einhundert Jahren tiber 100 gege-
ben hat,'3 sind in der letzten Zeit zum Objekt verschiedener
vergleichender wissenschaftlicher Studien gemacht worden.!4
Diese Untersuchungen zeigen nicht nur, dass gewaltfreie
Aufstinde (mit Ausnahme von Sezessionsbewegungen) fast
doppelt so oft erfolgreich gewesen sind wie bewaffnete. Sie
arbeiten auch erstmalig heraus, welche Faktoren Erfolg wahr-
scheinlich machen. So erkldren z.B. Erica Chenoweth und Ma-
ria Stephan ihren Befund damit, dass gewaltfreie Kampagnen
die aktive Teilnahme von viel mehr Menschen ermoglichen
als der bewaffnete Kampf, was nicht nur die Bandbreite mog-
licher Aktionsformen erweitert, sondern auch die Basis des
Widerstands starkt und die Kosten fiir die Beibehaltung des
Status quo fiir den Gegner erhdht. Von besonderer Bedeutung
ist dabei, wie auch Sharon Nepstad hervorhebt, die Gewin-
nung der (zumindest passiven) Unterstiitzung der Streitkraf-
te.!> AuBerdem fillt Repression bei gewaltlosem Widerstand
schneller auf ihren Urheber zuriick, da dieser sich fiir alle
offensichtlich eindeutig ins Unrecht setzt, was die eventuell
noch vorhandene nationale und internationale Unterstiitzung
weiter erodieren lasst.

11 Sharp 1973 a.a.O., S. 707 ff.

12 Zusammenfassungen der Kritik sind zu finden bei Burrowes, Robert J.
(1996) The Strategy of Nonviolent Defense. A Gandhian Approach. Albany:
New York Press (S. 85 ff) und Schock, Kurt (2005) Unarmed Insurrections.
People Power Movements in Nondemocracies. Minneapolis:University of
Minnesota Press, S. 44 f.

13 Chenoweth und Stephan identifizierten 107 grofiere gewaltfreie Kampa-
gnen: Chenoweth, Erica und Stephan, Maria J. (2011): Why Civil Resistance
Works. The Strategic Logic of Nonviolent Conflict. New York: Colombia
University Press. Exakte Zahlen sind schwer anzugeben, weil es bis zu einem
gewissen Grad Ermessenssache ist, welche Ereignisse als ,Aufstand’ gezahlt
werden und welche nicht.

14 Schock 2005 a.a.O.; Chenoweth & Stephan 2011 a.a.O.; Nepstad, Sharon
Erickson (2011) Nonviolent Revolutions. Civil Resistance in the Late 20th
Century. Oxford: Oxford University Press; Carter, April (2012) People
Power and Political Change. Key Issues and Concepts. London / New York:
Routledge.

15 Siehe Nepstad 2011 a.a.O., S. 128 ff.

S+F (31.]g.) 3/2013 | 141

Erlaubnis untersagt,

mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-140

THEMENSCHWERPUNKT | Schweitzer, Was heil}t ,, gewaltfreie Aktion”?

3. Anwendungsfelder gewaltfreier Aktionen

Anwendungsfelder gewaltfreier Aktion lassen sich in Abhdn-
gigkeit ihres politischen Kontextes bzw. ihrer intendierten
Reichweite unterscheiden:

1. Gewaltfreie Aktionen gehdren zum Repertoire vieler sozialer
Bewegungen, angefangen bei der Friedens- und der Anti-
AKW-Bewegung, iiber den Biirgerprotest zu Stuttgart 21
bis hin zu Initiativen gegen Gentechnik. Hier ergdnzen sie
gewohnlich Handeln in den normalen politischen Kana-
len, wozu etwa juristische Auseinandersetzungen, Volksab-
stimmungen und Lobbyarbeit zdhlen. Zu den gewaltfreien
Aktionen gehoren vielfdltige phantasievolle Protestformen
bis hin zu Mafinahmen Zivilen Ungehorsams, insbesondere
Sitzblockaden vor Militdrstiitzpunkten, das Eindringen in
solche Stiitzpunkte oder Ubungsplitze, aber auch Strafien-
und Gleisblockaden, um Atommiilltransporte zu stoppen,
das Aussden von nicht gen-manipuliertem Mais in die Ver-
suchsfelder oder das Anketten an Baumen, um deren Fil-
lung zu verhindern. Hier geht es um Bewegungen, die eine
Verdnderung innerhalb des bestehenden Systems erreichen
wollen.®

2. Gewaltfreie Aufstinde, oft auch als ziviler Widerstand oder
als People-Power-Bewegungen bezeichnet, stellen hingegen
die herrschende Ordnung grundlegend in Frage. Beispiele
gewaltfreier Aufstdnde gibt es in grof3er Anzahl, wobei ge-
naue Angaben in Abhdngigkeit von der zugrunde gelegten
Definition variieren. Wenn der Sturz einer Regierung oder
die Verdnderung eines Regimes als ausschlaggebendes
Kriterium gilt, dann kommt man zu einer anderen Liste,
als wenn man auch antikoloniale Unabhédngigkeitsbewe-
gungen mit heranzieht. Eine Liste klassischer Beispiele, die
immer wieder genannt werden, umfasst Indiens Unabhan-
gigkeitskampf, den Sturz des Schahs im Iran 1977-79, die
Solidarnosc-Bewegung in Polen 1980-89, den Zusammen-
bruch weiterer Ostblocklander 1989 (DDR, Tschechoslo-
wakei, Bulgarien, Ungarn), den Widerstand der baltischen
Staaten gegen eine drohende Vereinnahmung durch die
Sowjetunion 1991, den Sturz des Milosevic-Regimes 2000,
die Umstiirze in Georgien 2003 und in der Ukraine 2004 so-
wie den andauernden, vom Dalai Lama angefiihrten Wider-
stand Tibets gegen China. Nach den jiingsten Umstiirzen in
Nordafrika im Rahmen des ,Arabischen Friithlings’ haben
solche Aufstande zunehmend auch die Aufmerksamkeit ei-
ner breiteren Offentlichkeit gewonnen.

3. Wéahrend gewaltfreie Aktionen und gewaltfreie Aufstin-
de auf die Verdnderung bzw. Ablosung des herrschenden
Systems zielen, stellt Soziale Verteidigung ein Konzept des
gewaltfreien Widerstands dar, das darauf abzielt, beste-

16 Fiir einen Uberblick und weiterfithrende Literatur zu dem Thema siehe
Steinweg, Reiner und Laubenthal, Ulrike (Hrsg.) (2011) Gewaltfreie Aktion.
Erfahrungen und Analysen. Frankfurt a.M.:Brandes & Apsel sowie Carter,
April, Clark, Howard und Randle, Michael (2006) People Power and Pro-
test Since 1945: A Bibliography of Nonviolent Action. London: Housmans.
Frithere deutschsprachige Publikationen sind Jochheim, Gernot (1984) Die
gewaltfreie Aktion. Ideen und Methoden, Vorbilder und Wirkungen. Ham-
burg: Rasch und Rohrig; Gugel, Giinter (2003) (3. Aufl.) Wir werden nicht
weichen. Erfahrungen mit Gewaltfreiheit. Eine praxisorientierte Einfiih-
rung. Tibingen: Institut fiir Friedenspadagogik, Nagler, Michael & Spiegel,
Egon (2008) Politik ohne Gewalt. Prinzipien, Praxis und Perspektiven der
Gewaltfreiheit. Berlin: Lit.

142 | S+F (31.]g.) 3/2013

hende soziale Institutionen gegen Ubergriffe zu schiitzen.
Insbesondere dient es der Verteidigung gegen militdrische
Angriffe eines anderen Lands sowie der Abwehr eines Staats-
streichs. Soziale Verteidigung wird also vom Staat als Ersatz
von Militdr institutionalisiert. Das verlangt auch danach,
Biirger und Biirgerinnen entsprechend vorzubereiten. Von
dieser Besonderheit abgesehen, ldsst sich das Konzept nur
schwer vom gewaltfreien Aufstand unterscheiden, mit dem
es Strategien und Methoden weitgehend teilt. Auch Soziale
Verteidigung beruht auf der Pramisse aller gewaltfreien Ak-
tion, namlich dass Herrschaft letztlich von der Kooperation
der Beherrschten abhidngt. Wenn diese Kooperation entzo-
gen wird, dann bricht die Machtbasis zusammen. Auf den
Fall einer militdrischen Besetzung tibertragen bedeutet dies,
dass letztlich die Bevolkerung des angegriffenen Landes da-
riiber entscheidet, ob ein (militdrischer) Angreifer sein Ziel
erreicht oder nicht. Es wird nicht das Territorium an den
Landesgrenzen verteidigt, sondern die Selbstbestimmung
einer Gesellschaft durch die Verweigerung der Kooperati-
on.'7 Soziale Verteidigung als eine offizielle Sicherheits- und
Verteidigungsdoktrin eines Staates gibt es (bislang) nicht.
Als Beispiele, die in der Literatur gewdhnlich angefiihrt
werden, um zu beweisen, dass Soziale Verteidigung ,funkti-
onieren’ konnte, dienen deshalb weitgehend spontane Fil-
le von Widerstand gegen Militarputsche und militdrische
Besatzung. Zu ihnen gehoren der Kapp-Putsch 1920, der
Ruhrkampf 1923, der Widerstand gegen den Einmarsch der
Alliierten des Warschauer Paktes in Prag 1968 und der Um-
sturzversuch in der Sowjetunion 1991.18

4. Gewaltfreie Intervention bezeichnet in der Regel ein Eingrei-

fen mit gewaltfreien Mitteln in Konflikte, die andernorts
stattfinden. Manchmal wird dieser Begriff in einem engeren
Sinne nur fiir jene Aktionsformen verwendet, bei denen es
um Gewaltprdvention geht (siehe den niachsten Punkt zu
zivilem Peacekeeping). Andere, so auch die Autorin, fassen
unter gewaltfreier Intervention sehr unterschiedliche Ansét-
ze, wobei die Palette moglicher Mafinahmen der Bandbrei-
te ziviler Konfliktbearbeitung entspricht. Diese Bandbreite
umfasst das, was Johan Galtung bereits 1976 als die ,drei
Friedensstrategien” bezeichnet hat und was durch Boutros
Boutros-Ghalis ,Agenda fiir den Frieden’ Anfang der 1990er
Jahre Eingang auch in die Sprache der Vereinten Nationen
gefunden hat: Peacekeeping bedeutet Gewalt zu verhindern
bzw. zu deeskalieren. Demgegentiber zielt Peacemaking da-
rauf, die Konfliktinhalte zu bearbeiten. Dazu gehoren als
zivile gewaltlose Mittel Konfliktvermittlung (Mediation),
Schiedsspriiche und Urteile internationaler Gerichte. Peace-
building soll helfen, die dem Konflikt zugrunde liegenden
Strukturen, Denk- und Verhaltensweisen so zu veridndern,

1P 216.73.216.36, am 22.01.2026, 23:07:47,
tf

17 Wichtige Theoretiker der Sozialen Verteidigung sind u.a. Theodor Ebert
(1981) Soziale Verteidigung Bd. 1 und 2, Waldkirchen: Waldkircher Ver-
lag, erneut Gene Sharp mit verschiedenen Publikationen, u.a. Sharp, Gene
(1985) Making Europe Unconquerable: The Potential of Civilian-based
Deterrence and Defence, London:Taylor & Francis, Adam Roberts (Hrsg.)
(1967) The Strategy of Civilian Defence. Non-violent Resistance to Aggres-
sion. London und Burrowes, Robert J. (1996) a.a.O.

18 Siehe u.a. Boserup, Anders und Mack, Andrew (1980) Krieg ohne Waffen,
Reinbek b. Hamburg: Rowohlt.

19 Galtung, Johan (1976) Three approaches to Peace. Peacekeeping, Peacemak-
ing and Peacebuilding, in: Peace, War and Defence — Essays in Peace Re-
search vol II. ed. by Galtung, Johan. Copenhagen: Christian Ejlers, S. 282-
304.

Erlaubnis untersagt,

mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-140

Schweitzer, Was heil’t ,gewaltfreie Aktion”?

dass Frieden wieder moglich wird. Diese grofie Kategorie
umfasst viele verschiedene Aufgaben. Um nur ein paar
Beispiele zu nennen: die (Wieder-)Herstellung funktionie-
render staatlicher Strukturen, besonders die Reform des
Sicherheitssektors, der Umgang mit der Vergangenheit
(transitional justice), die Forderung von Zivilgesellschaft
und Parteien sowie verschiedenste Aktivititen aus dem
Feld der Sozialarbeit oder psychologischer Therapie an der
Basis. Hinzu kommt natiirlich Friedensarbeit im engeren
Sinne. Hierzu zdhlen z.B. Trainings in Gewaltfreiheit oder
auch Begegnungen, bei denen es um Versohnung geht.
Peacekeeping, Peacemaking und Peacebuilding und miissen
gleichzeitig angewendet werden, wenn ein Konflikt erfolg-
reich transformiert werden soll. Dieser Ansatz erlaubt es,
einen ganzheitlichen Blick auf die Konfliktbearbeitung zu
werfen und zu erkennen, dass es nicht nur die direkte Inter-
aktion zwischen den Reprdasentanten der Konfliktparteien
ist, die iiber das Schicksal einer Konfrontation entscheidet,
sondern dass im Grunde alles, was im Kontext eines Kon-
fliktes geschieht, diesen auch beeinflusst. Wichtig bei der
gewaltfreien Intervention ist, dass diese nicht unbedingt
unparteilich sein muss, auch wenn dies von vielen ihrer
ProtagonistInnen (etwa aus dem Umfeld des Zivilen Frie-
densdienstes) so gesehen wird. Gerade von Seiten gewalt-
freier Aktivisten und Aktivistinnen sind es oftmals Solida-
ritdtsaktionen, die grenziibergreifend in Konflikte mit dem
Ziel eingreifen, Menschenrechts-, Antikriegs-, Umwelt- oder
Frauengruppen in ihrem Kampf um soziale Gerechtigkeit,
Frieden und Erhaltung der Umwelt zu unterstiitzen.

5. Unter dem Sonderfall des zivilen Peacekeepings ist die Ver-
hinderung direkter Gewalt durch die Beeinflussung oder
Kontrolle des Verhaltens potenzieller Gewalttdter durch
unbewaffnete Zivilisten und Zivilistinnen zu verstehen,
die vor Ort stationiert sind. Es stellt ein weiteres wichtiges
Anwendungsfeld gewaltfreien Handelns dar. Entsprechende
Aktivitaten haben eine lange Tradition, die mindestens bis
in die 1930er Jahre zurtickgeht und Gandhis Konzept einer
Shanti Sena zum Vorbild hatten. Zu ihnen gehdéren Peace-
Team-Organisationen wie Peace Brigades International sowie
die internationale Nichtregierungsorganisation Nonviolent
Peaceforce, die daran arbeitet, ziviles Peacekeeping in grofie-
rem Mafstab zu entwickeln.?® Hinzu kommen zivile staat-
liche Missionen wie solche, die von der EU oder der OSZE
verschiedentlich entsandt werden (z.B. die Monitoring Mis-
sion der EU in Georgien oder die Kosovo Verification Mission
der OSZE 1998-99).

4. Der Streit um den Grundsatz gewaltfreier
Aktion

Gewaltfreiheit oder gewaltfreie Aktion ist keineswegs unum-
stritten, weder in der Wissenschaft noch in den sozialen Be-
wegungen. Allen Ansdtzen ist (mehr oder weniger) gemein,

20 Siehe Schirch, Lisa (2006) Civilian Peacekeeping Preventing Violence
and Making Space for Democracy. Uppsala: Life & Peace Institute und
Schweitzer, Christine (2010) (Hrsg.) Civilian Peacekeeping — A Barely
Tapped Resource. Arbeitspapier Nr. 23, Institute for Peace Work and
Nonviolent Conflict Transformation. Vehrte: Sozio-Publishing.

1P 216.73.216.36, am 22.01.2026, 23:07:47,
tf

THEMENSCHWERPUNKT

dass sie direkte physische Gewalt gegen Menschen ausschlie-
Ren.?! Trotzdem ziehen es heute manche Aktivistinnen und
Aktivisten vor, den Begriff ganz zu vermeiden, engt er ihres
Erachtens das Spektrum moglicher Mafinahmen doch zu stark
ein: ,,Gewaltfreiheit als Konzept oder Prinzip wird abgelehnt,
weil sie als harmlos, christlich und ideologisch aufgeladen
gesehen und mit dem Anspruch gleichgesetzt wird, in allen
Lebensbereichen gewaltfrei sein zu miissen.“??

Aus vielleicht dhnlichen Griinden bevorzugen viele Wissen-
schaftler und Wissenschaftlerinnen, wie schon oben angedeu-
tet, den Begriff des zivilen Widerstands. Andere, sowohl aus
der Wissenschaft als auch aus der Bewegungspraxis, moch-
ten Gewaltfreiheit durch einen Begriff ersetzen, der tiber die
blofle Negierung dessen hinausgeht, was nicht sein soll, und
Gewaltfreiheit positiv definiert. Martin Arnold etwa tibersetzt
Satyagraha mit ,Gutekraft“?3, worunter er den ,Kern eines
Handlungskonzepts der Verbesserung sozialer Verhaltnisse”
versteht, ,das an dem Ziel ,Fiille des Lebens fiir alle’ orientiert
ist, insbesondere in Konflikten wirkt und sich durch die Kurz-
formel ,Das Ziel ist der Weg’ kennzeichnen ldsst“?4.

Aber auch diejenigen Autoren und Aktivisten, die mit dem
Begriff der Gewaltfreiheit arbeiten, konnen zwei oftmals als
gegensatzlich eingestuften Schulen zugeordnet werden: der
,pragmatischen’ bzw. der ,prinzipiellen’.

- Der ,pragmatische” Ansatz betrachtet Gewaltfreiheit
schlicht als ,eine generelle Technik der Ausiibung von
Protest, Widerstand und Intervention ohne physische
Gewalt”.?> Wie oben dargestellt, gehort ,gewaltfreier Zwang’
zu den Moglichkeiten gewaltfreier Aktion, sofern es nicht
gelingt, den Gegner zu liberzeugen. Heute ist der pragma-
tische Ansatz neben dem Namen von Gene Sharp und sei-
nem Albert Einstein-Institut?® vor allem mit dem von Peter
Ackerman gegriindeten International Center for Nonviolent
Conflict (ICNC) verbunden,?” das Bewegungen in aller Welt
in der Anwendung gewaltfreier Aktion berdt. Hinzu kommt
das Belgrader Centre for Applied NonViolent Action & Strategies
(CANVAS),?8 das aus der Biirgerrechtsbewegung Otpor in
Serbien heraus entstand.

- Demgegeniiber begreift der ,prinzipielle’ Ansatz Gewalt-
freiheit als Lebensprinzip und beschrankt sie nicht auf tak-
tisches Handeln in einem Aktionskontext. Ihm geht es um
das ,Sein‘, nicht nur um das ,Tun’. Der in Bezug auf das Wir-
kungsgefiige gewaltfreien Handelns wichtigste Unterschied
zum pragmatischen Ansatz besteht darin, dass prinzipielle

21 Die Einschrankung in der Klammer ist damit begriindet, dass manche Ge-
waltfreie — einmal wieder unter Berufung auf einen oft zitierten Ausspruch
von Gandhi - die Méglichkeit von Ausnahmesituationen zugestehen, in
denen Gewalt das kleinere Ubel gegeniiber dem Nichtstun darstellt. — Sie-
he z.B. Buro, Andreas (2011) Meine Erfahrungen mit den ,Satyagraha-
Normen” von Johan Galtung und Arne Naess nach Gandhi, in: Steinweg
& Laubenthal (Hrsg.) 2011, S. 174-185, hier S. 184.

22 Wanie, Renate (2012) Ein ,neuer Geist in der Protestkultur” und sein Ver-
hiltnis zur Gewaltfreien Aktion, in: Ziviler Ungehorsam und Gewaltfreie
Aktionen in den Bewegungen. Verhiltnis von Theorie und Praxis. Hrsg.
Christine Schweitzer, Berlin: Aphorisma-Verlag, S. 14-22, hier S. 15.

23 Siehe Arnold 2011 a.a.O.

24 Ebda., S. 17-18.

25 http://www.nonviolent-conflict.org/index.php/what-is-icnc/glossary-of-
terms#NonviolentActionDefinition.

26 http://www.aeinstein.org [22.7.2008].

27 http://www.nonviolent-conflict.org/index.php/about-icnc. [3.10.2012].

28 http://www.canvasopedia.org [16.10.2012].

S+F (31.]g.) 3/2013 | 143

Erlaubnis untersagt,

mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-140

THEMENSCHWERPUNKT

Gewaltfreiheit nicht mehr versucht, den Gegner zu zwin-
gen. Vielmehr mdochte sie ihn davon iiberzeugen, dass er
sich im Unrecht befindet. Sollten rationale Information und
Vorleben von Alternativen dazu nicht ausreichen, besteht
ein wichtiges Uberzeugungsmittel darin, dass die Wider-
standler die Sanktionen des Gegners bewusst als freiwilliges
Leiden auf sich nehmen. Hierzulande heif3t dies hdufig eine
Gefdngnisstrafe, in anderen Kontexten kann es aber auch
schwere Verletzung oder Tod bedeuten.?* Gandhi schrieb
dazu in einem oft zitierten Aufsatz: ,Die Grundbedeutung
von Gewaltfreiheit ist Festhalten an der Wahrheit, Kraft
der Wahrheit. Ich habe sie auch Liebes- oder Seelenkraft
genannt. Bei der Anwendung von Gewaltfreiheit entdeckte
ich schon sehr friih, dass die Wahrheitssuche es nicht er-
laubt, dem Gegner Gewalt anzutun. Er muss vielmehr durch
Geduld und Mitgefiihl von seinem Irrtum abgebracht wer-
den. Was aber dem einen als Wahrheit erscheint, mag dem
anderen als Irrtum erscheinen. Geduld aber bedeutet Selbst-
leiden. Von da an bedeutete die Lehre von der Gewaltfrei-
heit, dass man die Wahrheit verteidigt, indem man nicht
dem Gegner, sondern sich selbst Leiden zufiigt.“3°

Jenseits der ethischen Grundhaltung existieren zwei Argu-
mente, die fiir das prinzipielle Verstindnis von Gewaltfrei-
heit sprechen: Zum einen scheint es besser zu dem weiten
Gewaltbegriff der Bewegungen zu passen, die heute gewdhn-
lich Johan Galtungs Unterscheidung in personale, strukturelle
und kulturelle Gewalt folgen.?! Zum anderen geht es darum,
dass sowohl bei reformerischen als auch bei revolutiondren
Bewegungen stets die Frage aufkommt, was nach dem erfolg-
reich erzwungenen Wandel passiert. Oftmals erfolgt, wie in
einigen osteuropdischen Landern (Georgien, Ukraine, Russ-
land), schnell ein Riickfall in alte Unterdriickungsmechanis-
men; oder unter Druck getroffene Entscheidungen werden
wieder verworfen.3? Es kann zumindest spekuliert werden, ob
der Wandel eine groflere Nachhaltigkeit erzielt hdtte, wire er
nicht durch Zwang, sondern durch Uberzeugung herbeige-
fihrt worden. Aber es sprechen auch starke Argumente gegen
die Forderung nach prinzipieller Gewaltfreiheit. So bestehen
Zweifel, ob im Falle von Massenprotesten vorausgesetzt wer-
den kann, dass alle Teilnehmenden eine gemeinsame ethi-
sche Basis teilen.3? Von feministischer Seite wird ferner einge-

29 Zu den Unterschieden zwischen den Ansitzen siehe Arnold 2011 a.a.O.,
Gugel 1983 a.a.0. und die Website der Tiibinger Friedenspddagogen: http://
www.friedenspaedagogik.de/themen/zivilcourage/anfragen_probleme_
und_kontroversen/kontroversen_zum_verstaendnis_und_zur_reichwei-
te_von_gewaltfreiheit/gewaltfreiheit_technik_oder_prinzip. Die Beitrdge
in dem Buch von Steinweg & Laubenthal (Hrsg.) (2011) gehen nur wenig
auf diese Fragen ein; sie konnen in ihrer tiberwiegenden Mehrzahl eher der
,prinzipiellen’ Richtung zugeordnet werden.

30 Gandhi, Mohandas K. (1991) Satyagraha. Navajivan Press, Ahmedaba
14, 1991, S. 6 f., zitiert nach http://www.friedenspaedagogik.de/themen/
zivilcourage/grundlagen/begruendungen_fuer_gewaltfreies_handeln
[2.10.2012].

31 Siehe z.B. Galtung, Johan (1996) Peace by Peaceful Means. Peace and
Conflict, Development and Civilization. London: Sage Publications.

32 Zum Beispiel wurde inzwischen die Entscheidung der niedersdchsischen
Landesregierung aus dem Jahr 1979 widerrufen, im Salzstock kein Endlager
fir atomaren Miill zu bauen. Damals erklédrte die Regierung ihre Entschei-
dung damit, dass ein Endlager politisch nicht durchsetzbar sei. Siehe http://
de.wikipedia.org/wiki/Atomm%C3%BClllager_Gorleben.

33 Siehe Ryan, Stephen (1995) (2. Aufl.) Ethnic Conflict and International
Relations. Aldershot: Dartmouth Publishing Company Ltd.

144|S+F (31.)g.) 3/2013

Erlaubnis untersagt,

1P 216.73.216.36, am 22.01.2026, 23:07:47,
tf

Schweitzer, Was heil}t ,, gewaltfreie Aktion”?

wandt, das Erdulden von Leiden entspriache der traditionellen
Rolle von Frauen - einer Rolle, die es zu tiberwinden gelte.3*

Wie Barbara Miiller und die Autorin in einem gemeinsamen
Aufsatz® festhielten, werden die Unterschiede zwischen prag-
matischem und prinzipiellem Ansatz eher iberbewertet. Bei-
de haben jedoch sehr viele Gemeinsamkeiten: Sie folgen der
Uberzeugung, dass Gewaltfreiheit ein effizientes Instrument
und ethisch verantwortbares Mittel fiir die politische Ausei-
nandersetzung darstellt, da es irreversible Schdden, vor allem
Verluste an Menschenleben, zu minimieren sucht. Beide An-
satze teilen weiterhin die Einschdtzung, dass Gewaltfreiheit
sowohl fiir (system-interne) Reformen als auch fiir (system-
uberwindende) Revolutionen einsetzbar ist.3¢ Ferner gilt Ge-
waltfreiheit beiden Ansitzen als ein Mittel, um sozialen Wan-
del voranzutreiben, aber auch unerwiinschte Verdnderungen
zu verhindern. Meiner Uberzeugung nach liegt die Kluft zwi-
schen beiden Ansdtzen wohl eher im Ideologischen als im
Empirischen begriindet. Gewaltfreie Aufstdande oder Wider-
standskampagnen, haben, wie oben erwdhnt, grofiere Erfolgs-
chancen als gewaltsame. Aber es macht keinen ersichtlichen
Unterschied, ob die Aktivisten und Aktivistinnen vorwiegend
eine ,pragmatische’ oder eine lebensanschaulich begriindete
Wahl fiir Gewaltfreiheit getroffen hatten — entscheidend war
allein, ob sie bei gewaltfreien Methoden blieben oder nicht.

Gandhi schrieb wahrend des Zweiten Weltkrieges: , Wir wer-
den heutzutage von den erstaunlichsten Entdeckungen im Be-
reich der Gewaltanwendung tiberrascht. Ich vertrete jedoch
die Ansicht, dass noch weit unerhortere und scheinbar noch
unmoglichere Entdeckungen im Bereich der Gewaltfreiheit
gemacht werden konnen.“3” Dieser Satz besitzt seine Berech-
tigung sowohl fiir die sozialen Bewegungen als auch fiir die
Friedenswissenschaft. Gewaltfreie Aktion verfligt tiber das Po-
tenzial, gewaltsamen Konfliktaustrag zu ersetzen, sofern die
von der Friedenswissenschaft entwickelten Konzepte und die
Lehren aus den verschiedenen gewaltfreien Kampagnen und
Aufstainden zusammengebracht sowie planmaifig und strate-
gisch zu alternativen Politikinstrumenten gemacht wiirden.

34 Siehe Eberhard, Ulla (1986) Wider eine mannerorientierte Gewaltfreiheit,
in: graswurzelrevolution 109, November 1986, S. 12.

35 Miiller, Barbara und Schweitzer, Christine (2000) Gewaltfreiheit als Dritter
Weg zwischen Konfliktvermeidung und gewaltsamer Konfliktaustragung,
in: Konflikt und Gewalt: Ursachen - Entwicklungstendenzen — Perspekti-
ven. Hrsg. Kempf, Wilhelm. Studien fiir europdische Friedenspolitik, Bd 5.
Miinster: Agenda Verlag, S. 82-111.

36 Siehe auch Burrowes 1996 a.a.O.

37 Gandhi, Mohandas K. (1942) My 7 Points for a New World Order, in: The
Rotarian, February 1942, S. 15.

mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-140

