
Rezensionen 583

Pachamama und Tirakuna sind noch nicht in Vergessen-
heit geraten: sie sind aber keine mächtigen und beseelten
Wesen mehr, sondern nur noch spirituelle Entitäten;
denn der allmächtige Gott ist überall. 500 Jahre Ka-
tholizismus und die westliche Zivilisation konnten dem
Kern der andinen Tradition nichts anhaben. Aber kann
sie diesem neuerlichen Druck standhalten?

Das Buch zeichnet ein exaktes Bild der traditionellen
andinen Kultur, so wie sie sich noch vor etwa 20 Jah-
ren präsentierte, und bietet zugleich einen interessanten
Ausblick auf den jüngsten, sich noch voll im Gang
befindlichen Kulturwandel. Das Buch ist durch seinen
lebendigen und anteilnehmenden Schreibstil ein richti-
ges Lesevergnügen. Alice Spinnler

Anderson, Barbara A. (ed.): Reproductive Health.
Women and Men’s Shared Responsibility. Sudbury:
Jones and Bartlett Publishers, 2005. 236 pp. ISBN 0-
7637-2288-X. Price: $ 46.95

Barbara Anderson hat jetzt ein wichtiges Buch
herausgegeben, dem viele Leserinnen und Leser zu
wünschen sind. Es umfasst alle Aspekte der reprodukti-
ven Gesundheit, also nicht nur die der Geburtenkontrolle
oder der Familienplanung, wie man früher meinte, son-
dern auch ethische und Gewaltaspekte. Während man
im deutschen Sprachraum aufklärerisch von sexueller
Gesundheit spricht, wenn man alle Aspekte meint, reicht
es im US-Kontext offensichtlich nur zu reproduktiver
Gesundheit: dies dürfte mit dem allgemeinen Roll-back
der US-Gesellschaft zusammenhängen, wie sie sich u. a.
in den Morden durch Abtreibungsgegner an Gynäkolo-
gen manifestiert und an der Streichung von Entwick-
lungsgeldern der US-Regierung an Organisationen und
Institutionen, die sich nicht ganz klar von Schwanger-
schaftsabbrüchen distanzieren.

Um so wichtiger ist dieses Buch, das in ansprechen-
der Weise – weitgehend ohne Fachchinesisch – und
interdisziplinär die Bedeutung der reproduktiven Ge-
sundheit nicht nur für das individuelle Leben erläutert,
sondern auch ihre gesellschaftlichen und globalen Zu-
sammenhänge. Mitgewirkt haben Soziologen, Ethno-/
Anthropologen, Gesundheitsexperten und ein Ethiker,
um den Bogen zu spannen von Frauen und Geburt zu
Männern, Jugendlichen, Alten, Homosexuellen (die im
offiziellen deutschen Regierungschinesisch heute Men-
schen mit anderer sexueller Orientierung genannt wer-
den – wobei zu wünschen ist, dass damit nicht auch
Päderasten gemeint werden), Behinderten, Flüchtlingen
und Unfruchtbaren: also allen Menschen in ganz ver-
schiedenen Lebenssituationen und -abschnitten.

Entsprechend beginnt das Buch mit einer Einführung
in die internationalen Erklärungen zum Recht auf (repro-
duktive) Gesundheit und die weltweiten Bemühungen zu
ihrer Umsetzung (Kinderrechtskonvention 1989, Kairoer
Bevölkerungskonferenz 1994 usw.). Der 2. Abschnitt
heißt “Becoming Sexual” und befasst sich mit der Ver-
antwortung von Männern und Frauen für ein gesun-
des Leben, wobei einerseits verschiedene Risikofaktoren
diskutiert werden, u. a. auch jenes der sog. sozialen

Botschaften (z. B. wie sich ein junges Mädchen zu be-
nehmen hat, wie eine menopausale Frau), aber auch über
chemische Möglichkeiten wie die Hormonersatztherapie
und ihre Vor- und Nachteile, was sonst nur selten in
Büchern der Public Health diskutiert wird. Auch die
Gesundheit der Männer mit ihren spezifischen Risiken
(z. B. kardiovaskuläre Erkrankungen und Andropause!)
werden thematisiert.

Der 3. Abschnitt befasst sich mit Familiengründung
und also mit Familienplanung im engeren Sinne im
internationalen Kontext sowie mit den verschiedenen
Möglichkeiten der Adoption und der Unfruchtbarkeit
und ihrer Behandlung bzw. alternativer Verfahren zur
Befruchtung, und damit einhergehend auch der ethi-
schen Dilemmata, die entstehen können (Auswahl der
Embryonen, die ausgetragen werden nach Anzahl und/
oder Geschlecht).

Im 4. Abschnitt geht es um alles, was die reproduk-
tive Gesundheit mindert und welche Ansätze der Public
Health dagegen gesetzt werden können: es reicht von
Infektionen von Kindern und Jugendlichen, Reisenden,
Männern und Frauen und erklärt kurz und bündig die
verschiedenen Therapieansätze und die wichtige Arbeit
der Prävention, zumal zu Zeiten der Expansion von
Syphilis und HIV/AIDS. Aber auch Gewalt in ihren
verschiedenen Dimensionen ist ein zentrales Anliegen
dieses Buches, sei es Gewalt gegen Kinder, Jugendliche
oder Frauen und Männer sowie Alte, in der Form von
Vergewaltigung (auch als besonders perfide Kriegswaf-
fe), von Menschenhandel oder kulturell sanktionierter
sexueller Gewalt wie Genitalbeschneidung und Witwen-
verbrennung. Zur Minderung der reproduktiven Gesund-
heit tragen aber auch äußere Einflüsse und Verhalten bei,
z. B. Drogengebrauch wie Alkoholmissbrauch, Rauchen,
und es wird erläutert, wie präventiv – in der Gemeinde
z. B. – dagegen vorgegangen werden kann. Aber auch
Essstörungen gehören dazu und werden umfassend in
allen Dimensionen dargestellt.

Obwohl tatsächlich viele Themen aufgegriffen und
diskutiert werden, erschlägt das Buch nicht: der Text ist
allgemein verständlich geschrieben, durch Fallbeispiele
aufgelockert und jeweils – zum Weiterlesen – mit
einer umfangreichen Bibliographie versehen. Der Index
erleichtert das schnelle Auffinden von Gesuchtem.

Den einzelnen Kapiteln vorangestellt sind wichtige
Worte, wie z. B. die einer brasilianischen Frau, die
sagte, dass wir (Frauen) mehr als die Hälfte der Welt-
bevölkerung ausmachen, und wir (Frauen) die Mütter
der anderen Hälfte seien (21). Besser lässt sich kaum die
gemeinsame Verantwortung von Frauen und Männern
für die sexuelle Gesundheit bündeln.

Katarina Greifeld

Baeke, Viviane: Le temps des rites. Ordre du monde
et destin individuel en pays wuli (Cameroun). Nanterre:
Société d’ethnologie, 2004. 471 pp. ISBN 2-901161-71-
5. Prix: € 32,00

Dans le champ de course de l’ethnologie, le pedigree
peut être parfois révélateur. Les meilleurs ont souvent

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-583-1 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 04:58:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-583-1


584 Rezensionen

été sélectionnés par leur maı̂tre: dans ce cas, Luc de
Heusch de l’Université libre de Bruxelles, avec lui-
même les gênes fonceurs et structuralistes de Claude
Lévi-Strauss. Il se peut que le terroir d’études situé dans
les Grassfields du Cameroun occidental, qu’ont étudiés
entre autres Michael Rowlands, Jean-Pierre Warnier,
C. H. Pradelles de Latour et Claude Tardits, soit un
magnifique champ d’innovation pour les analyseurs et
théoriciens africanistes. Viviane Baeke pétille de tant
d’idées qu’après une belle production dans le premier
lustre des années 80, une cure d’enseignement supérieur
belge de 1986 à 1989, un prix éminent de l’Académie
royale des Sciences et Lettres, elle n’occupe rien moins
que le poste de Conservateur à la section d’ethnographie
du Musée royal de l’Afrique centrale de Tervuren.
Quinze ans après sa première visite au Cameroun,
l’auteur n’a pas oublié ses savoirs reçus, ses rituels
vécus, ses émotions éprouvées, notamment avec celle
qui enlève le placenta, avec le méfiant maı̂tre de la pluie
et avec l’irascible chef de la chasse.

La communauté des Wuli-Mfumte peu centralisée
politiquement, dépourvue d’instance coercitive, n’a
connu de chefferie que depuis la colonisation allemande.
Elle semble avoir échappé aux razzias peules, au com-
merce à longue distance et à toute centralisation poli-
tique. Son identité, le village la trouve autour de la case
des têtes (naguère conservatoire des crânes d’ennemis
tués à la guerre). Mais point de culte des ancêtres
. . ., seulement quelques gestes rituels pour écarter les
disparus de la scène villageoise! Sur celle-ci, le pouvoir
se répartit entre des associations initiatiques sanction-
nant les transgressions et rythmant la vie agricole et
familiale par des rites sacrificiels et d’affliction. Mais
l’objet capital du livre est celui de la sorcellerie, car le
village de Lus déborde de forces maléfiques et d’actions
sorcières. “Le temps des rites” est certes celui des étapes
de la vie, mais aussi celui de la divination (par la
mygale notamment), des initiations, donc des initiés,
de leurs objets (trompes en calebasse à mirliton par
exemple), de leurs sanctuaires, puis des sacrifices et de la
danse.

Dès le début de l’ouvrage: carte des lieux, fragmenta-
tion linguistique, mise en place des populations, schéma
de l’organisation en groupes de filiation et en moitiés,
mythe du premier homme sorti d’un trou d’eau, ce qui
justifie le culte primordial des génies de l’eau, chefferies
toutes neuves et vieilles sociétés secrètes initiatiques,
semaines de cinq jours pour les rites et de huit jours pour
la vie moderne, subordination au magico-rituel pour la
fécondité et la fertilité mais avec une crainte terrible de
la sorcellerie.

Maı̂trisant parfaitement la linguistique, l’auteur se
meut aussi avec précision et finesse dans l’anthropologie
de la parenté: terminologie classificatoire de type eski-
mo, patrilinéarité et patrilocalité, interdiction de mariage
entre personnes ayant en commun un ancêtre connu,
souvenirs lointains d’échange des soeurs, monnaie ma-
trimoniale autrefois en chèvres puis en houes, discussion
par référence à J. C. Muller des compensations matrimo-
niales (lors du mariage et lors de la naissance d’enfants),

dangers de l’adultère et de l’inceste (de deuxième
type selon F. Héritier) mais sans rituel de répa-
ration.

Entre les calendriers lunaires des activités de produc-
tion (ch. 3) et les calendriers musicaux et rituels (ch. 12)
d’initiation des garçonnets, de germination du sorgho ou
de récolte du maı̈s, de chasse de saison sèche, l’auteur
étudie les génies, les mythes, les maléfices, les trans-
gressions, etc., enserrant ainsi les idées et les activités
dans des étaux de temporalités. Profanes: les plantations
de thé pour l’exportation, l’exploitation des nombreux
palmiers à huile et à vin, la culture d’alimentation quo-
tidienne du sorgho et du maı̈s. Côté sacré et viande, lors
d’un sacrifice, le poulet transmet la parole des hommes
aux génies: dans les mythes, c’est le francolin (une sorte
de perdrix) qui communique les messages des génies aux
hommes, notamment au maı̂tre de la pluie dont l’ancêtre
mythique a reçu les secrets de l’agriculture. Les secrets
de la fonte du fer ont été communiqués aux lignages
des forgerons. La vannerie et la poterie sont des acti-
vités féminines. L’essentiel des cultures et le piégeage,
comme la chasse à la lance, des activités masculines. Il
y a bien sûr manipulation généalogique des chefferies
actuelles, le chef continue cependant d’avoir ses champs
défrichés par ses administrés.

Au fil des mythes, bien moins importants en Afrique
que les rites, apparaissent les génies de l’eau, adversaires
de ceux de la sorcellerie, révélateurs des techniques de
la guérison, vivant en sympathie avec les humains et
la nature. En face d’eux: le monde de la nuit et des
hiboux, la sorcellerie mangeuse d’hommes, porteuse des
paroles du malheur, vecteur de tensions, transgressions
et fautes. Les sorciers inoculent des maladies, sucent
le sang de membres du lignage, participent à des ban-
quets cannibaliques. Ils ont le don d’ubiquité et de
métamorphose. A l’opposé: le magicien-devin capable
d’intercepter le sorcier et de redonner au malade son
principe vital. Son action s’arrête là où commence celle
du guérisseur. Des autres pouvoirs maléfiques contre la
fécondité et les récoltes, l’auteur fait une description
quasi chirurgicale: il y a des organes surnuméraires
ou difformes qui apparaissent après autopsie du sor-
cier. Des calebasses rituelles constituent des assurances
contre les sorciers voleurs de biens comestibles no-
tamment. Et ce chapitre de se terminer par un feu
d’artifice théorique qui confronte en les soupesant les
fameuses études de Evans-Pritchard, Mair, Laburthe-
Tolra, Mallart-Guimera . . . L’argumentation sur l’evu
est d’une vigueur et d’une finesse telle que je n’hésite
pas à conseiller primordialement la lecture du chapitre
6, plus chargé encore d’idées novatrices que l’excellente
dissection de quelques mythes, ou que la présentation
qui suit des diverses initiations aux mystères des sept
associations secrètes. “Les associations dont les ob-
jets sont liés symboliquement par leur nature à l’eau
bénéfique (trompes en calebasses et masques de fibres)
interviennent principalement dans les rituels saison-
niers de fécondité et les rites de passage (initiations et
funérailles) et n’interviennent que secondairement dans
les rites d’affliction ou de réparation. En revanche, les

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-583-1 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 04:58:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-583-1


Rezensionen 585

associations dont les objets sont liés au feu et à la saison
sèche (fer, terre cuite et bois) interviennent surtout dans
les rituels d’affliction, individuels ou collectifs” (282 s.).
Affaire de pouvoirs nous dit l’auteur, mais aussi de
thermodynamique des transgressions liée à la chasse col-
lective, à la mise à mort réelle d’un léopard ou à la mort
symbolique d’un sorcier. Du sang au chyme, de la résine
brûlée au poulet désarticulé, ce sont les champs sacrifi-
ciels avec leur vocabulaire et leur typologie que l’auteur
développe, avant de dire comment enterrer le placenta
sous un arbre, pleurer le mort, lui fermer les yeux sur
l’univers des vivants et autopsier les oreillettes du coeur.
Départ en fanfare (hochets, sonnailles, tambours, flûtes,
cornes, cloches . . .) avec chants masculins et champs
féminins, ouverture du calendrier des rites saisonniers
de semailles, chasse, récolte, mariage et commémoration
de la guerre. J’ai comme l’impression dans cette rapide
recension d’avoir seulement jeté des graines de sorgho
et de maı̈s pour célébrer un mariage, mais c’est celui
de l’observation perspicace avec l’intelligence brillante,
d’un système de pensée et de rites propre à ce monde
camerounais avec un savoir ethnologique englobant,
classificateur, alerte dans l’analyse des rites transitifs,
maı̂trisant les grilles de lecture des mythes, armatures
musicales et codes culinaires. Envoûté par l’auteur, je
resterai sous son charme! Claude Rivière

Bicker, Alan, Paul Sillitoe, and Johan Pottier
(eds.): Development and Local Knowledge. New Ap-
proaches to Issues in Natural Resources Management,
Conservation, and Agriculture. London: Routledge,
2004. 222 pp. ISBN 0-415-31826-2. (Studies in envi-
ronmental anthropology, 9) Price: £ 55.00

Der Titel der Einleitung der Herausgeber, “Hunting
for Theory, Gathering Ideology”, beschreibt ziemlich
genau den Spagat, den viele machen müssen, die sich
mit nichtwestlichen Theorien beschäftigen. Selbst bei
diesen wenigen Worten weiß die Rezensentin schon
nicht mehr, ob die Begriffe richtig gesetzt sind, denn
was heißt schon: nichtwestlich, lokal, traditionell oder
einheimisch oder . . . Alles ist mit Bedeutungen aufge-
laden, Ideologien hängen daran. Gleiches gilt für den
Begriff Entwicklung. Die Herausgeber entschieden sich
für “indigenous knowledge”, also traditionelles Wissen,
und definieren es als “any understanding rooted in local
culture. It includes all knowledge held more or less
collectively by a population that informs interpretation
of things” (2). Dabei gibt es Unterschiede zwischen
den Kulturen, aber natürlich auch unter den Individu-
en in den einzelnen lokalen Kulturen. Wer nichts mit
z. B. Ackerbau zu tun hat, wird nur wenig oder gar
nichts über die Beschaffenheit der Böden wissen. Die
Begrenztheit des Wissens zu akzeptieren, darf jedoch
nicht heißen, sich nur auf sein eigenes technisches Ge-
biet zu beschränken, was leider zu häufig geschieht.
Viele weitere Dimensionen, die Welt und die Menschen
zu sehen, gehen dabei verloren. Daher muss die “For-
schung über traditionelles Wissen eine breite soziokultu-
relle Perspektive zur entsprechenden Kontextualisierung

entwickeln – wie schon lange bekannt, bestimmt die
Begrenztheit der Sprache unser Bewusstsein” (Thure
von Uexkuell).

Die Herausgeber sagen es anders, meinen aber das
Gleiche, wenn sie hervorheben, dass es das “system
of knowledge [ist] which underpins the technological
capacity that informs development” (3). Die Identifizie-
rung und Lösung von Problemen kann nur dann richtig
gelingen, wenn das Bewusstsein und Wissen darüber
vorhanden sind – und soweit es die überall vorhande-
nen soziopolitischen Barrieren erlauben. Das kann aber
weiter auch nur dann gelingen, wenn sowohl die “Ein-
heimischen” wie die “Auswärtigen” so gut wie möglich
zusammenarbeiten, was häufig aber nach Erfahrung der
Rezensentin in der sog. Entwicklungszusammenarbeit
gar nicht gewünscht und ergo nicht praktiziert wird.
Daher ist dieses Buch auch so wichtig, und es wäre
schön, wenn es eine breite Leserschaft fände, nicht nur
in der Ethnologie.

Die Herausgeber treten insbesondere für eine “in-
tegrierte Perspektive” ein, also eine, in der mehrere
Sichtweisen vereint werden und in der nicht die eine
über die andere dominiert, sondern in verschiedenen
Richtungen Ideen und Informationen fließen. Das führt,
so behaupten sie und andere Autoren des Buches, zu ge-
meinsamen Entscheidungen, gemeinsamer “ownership”
und zu offenen Debatten, und damit zu Verhandlungen
darüber, was lokal angepasst und richtig und damit
nachhaltig ist.

Daher müssen die Ergebnisse der Forschung zum
traditionellen Wissen so präsentiert werden, dass sie von
allen verstanden werden, damit die Relevanz der Arbeit
klar wird, und dass Fachjargon sowie innerdisziplinäre
Debatten vermieden werden, die von Außenstehenden
nicht nachvollzogen werden können und für diese meist
auch nicht interessant sind. Andererseits gilt es, Über-
simplifizierung zu vermeiden, indem komplexe Sach-
verhalte zu einfach dargestellt und damit potenzielle
Schwierigkeiten versteckt werden, die mit Sicherheit
später auftauchen.

Insgesamt ist das Buch ein Plädoyer für die eth-
nologische Forschung bzw. zur Erforschung des tradi-
tionellen Wissens, die in bilateralen und multilateralen
Agenturen (wie DFID, FAO, KfW Entwicklungsbank,
GTZ oder der EU) besser zu verankern sei, um ihre
Bedeutung hervorzuheben und mit technischen Ansätzen
zu verbinden, so dass nicht das eine neben dem anderen
steht und damit amateurhaft wirkt – oder von Nichtberu-
fenen falsch und nach eigenem Gutdünken uminterpre-
tiert wird. Deswegen bedarf es einer gemeinsamen Basis
mit theoretischem Rahmen, wozu die Beiträge dieses
Buches beitragen wollen. Zu häufig geschieht, dass eine
weitere exotische Ethnografie hinzugefügt wird, deren
Bedeutung sich dem Bewusstsein der Praktiker entzieht.
“Consequently indigenous knowledge research appears
to contribute to the accumulation of exotic ethnographic
documentation and databases that are sterile and undy-
namic from a development perspective, even potentially
disempowering people by representing their knowledge
in ways inaccessible to them and beyond their control,

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-583-1 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 04:58:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-583-1

