Zur Widerstandigkeit des Padagogischen.

Eine Skizze

CHRISTIANE THOMPSON, GABRIELE WEISS

Philosophisches Denken ist ein dem Anfang verbundenes Denken, welches
bestrebt ist, bislang Ungesehenes, Ungedachtes und Unerkanntes in den Blick
zu bekommen. Ein solches Denken fordert (sich) immer wieder heraus, da das
Verweilen bei Bestinden unmdoglich ist. Es zieht Blickwechsel nach sich und
bringt damit andere Sichtweisen hervor. Wenn bei solchen Blickwechseln die
Grenzen des Blickens, des Sichtbaren bzw. Denkbaren selbst bedeutsam wer-
den, dann wird philosophisches Denken zu einer offenen Arbeit mit Zugriffen
und Begriffen, einer Arbeit, die prinzipiell unabschliebar ist und riskanter
Versuch bleibt.

Blickwechsel dieser Art erscheinen disziplindr und thematisch ungebun-
den. Sie schreiben keine definierten Betrachtungsarten auf Untersuchungsge-
gensténde vor und legen es iiber eine Blickverschiebung auf den Gegenstand
hinaus auf eine gewandelte Sicht des Betrachters an. Ein philosophisch moti-
vierter pddagogischer Blickwechsel hat danach mit dem Verlassen oder zu-
mindest Hinterfragen von Standpunkten zu tun, die dem P4dagogen nicht nur
erlauben, etwas Anderes zu sehen, sondern auch Aufschluss iiber den Ort des
eigenen Nachdenkens zu erhalten und sich in diesem Nachdenken irritieren zu
lassen. Aufgrund des Wechsels im Blicken kann das Wie des Blickens thema-
tisch werden, so dass geldufige Denkmuster fraglich und die Grenzen des
Denkens erfahrbar werden.

Ein nicht-konjunkturelles Verhiltnis zwischen pddagogischem und philo-
sophischem Nachdenken ist der Ausgangspunkt des vorliegenden Buches.
Den hier zusammengestellten Beitrdgen geht es nicht darum zu bestimmen,
um welche Pddagogik und welche Philosophie es gehen sollte, um z.B. einen
angemessenen Begriff von Bildung oder Lernen zu formulieren. Gelenkt wird
hingegen die Aufmerksamkeit auf jene Zusammenhinge und Voraussetzun-
gen, auf deren Basis beispielsweise ,Bildung® allererst zu einer Frage, zu ei-

7

- am 14.02.2026, 08:13:16. /del —


https://doi.org/10.14361/9783839408599-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE THOMPSON UND GABRIELE WEISS

ner Herausforderung oder vielleicht sogar zu einem Problem wird. Eine sol-
che — analytisch justierte — Perspektive nimmt von einem definitorischen
Zugriff auf das Pddagogische Abstand und beschiftigt sich mit Pddagogik als
einem offenen, nicht einheitlich formulierbaren bzw. realisierbaren Theorie-
und Praxisprojekt.

Die angedeutete Relationierung von Pdadagogik und Philosophie ist mit ih-
rer Orientierung an der These, dass Pddagogik immer auch mit den ihr eige-
nen Grenzen konfrontiert ist, nicht voraussetzungslos. Sie greift ein ,Motiv
auf, das w.E. in der gesamten pddagogischen Tradition prdsent ist. Danach
eignet padagogischen Prozessen eine Widerstindigkeit, welche durch die
Grenzen der Machbarkeit, der Verfiigbarkeit, der Steuerung und ihrer Be-
stimmung greifbar wird. Die Absicht des vorliegenden Bandes ist indes nicht,
die padagogische Tradition auf dieses Motiv hin festzulegen und ihr auf diese
Weise eine Ordnung aufzupriagen. Vielmehr verstehen wir das Motiv der Wi-
derstindigkeit so, dass Durchkreuzungen von Ordnung(en) impliziert sind,
welche auch unser Verhiltnis zur padagogischen Tradition nicht unberiihrt
lassen. Widerstdndigkeit meint, dass der Raum des Pddagogischen nicht ge-
schlossen werden kann und dass diese UnabschlieSbarkeit fiir das Pddagogi-
sche und fiir das Sprechen tiber das Péddagogische konstitutiv ist.

Vor dem Hintergrund eigener Arbeiten wollen wir in dieser Einleitung
zunéchst exemplarisch an zwei unterschiedlichen Perspektiven auf ,,.Bildung®
das Motiv der Widerstdndigkeit knapp entfalten. Wir gehen zuerst auf die
Widerstindigkeit ein, die mit einer ,Bildung des Gewissens® verbunden ist
(Weifl 2004), bevor im weiteren Verlauf die Widerstdndigkeit in Prozessen
,bildender Erfahrung® herausgestellt wird (Thompson 2008). In einem zwei-
ten Schritt wollen wir einige Schlaglichter auf das Motiv der Widerstandigkeit
in seinen unterschiedlichen Auspridgungen und Dimensionen im gegenwarti-
gen bildungs- und erziehungsphilosophischen Diskurs werfen. Im dritten Ab-
schnitt soll schlieBlich ein Vorblick auf die Beitrige des Bandes unternom-
men werden.

Anndherungen an die Widerstédndigkeit der Bildung:
Gewissen und bildende Erfahrung

Dass in der heutigen Zeit die padagogische Diskussion um das ,,Gewissen‘
und eine ,,Bildung des Gewissens* nachgelassen haben, verweist weniger auf
die Verabschiedung eines tiberholten Themas als vielmehr auf die systemati-
schen Schwierigkeiten, diesem moralischen Phéanomen einen Ort angesichts
der Unmoglichkeit souverdner und selbsttransparenter Subjektivitit zuzuwei-
sen. Wird das Verstidndnis von Gewissen als einer allgemeinen und absoluten
moralischen Instanz der Person aufgegeben, scheint ein ,spdtmoderner® Ge-
wissensbegriff auf, in dem ,,Gewissen als eine ortlose Widerstandigkeit ge-

- am 14.02.2026, 08:13:16. /del —


https://doi.org/10.14361/9783839408599-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR WIDERSTANDIGKEIT DES PADAGOGISCHEN

fasst wird: Die Tétigkeit des Gewissens stellt je situativ eine Irritation des
selbstverstindlichen Handelns dar, indem es einen Anspruch stellt, der den
Angesprochenen singularisiert und von Ubernommenem 16st. Das Gewissen
macht Anderes im Selbst erfahrbar, ohne dass dieses in den eigenen Interpre-
tationsrahmen eingebettet werden und angeeignet werden konnte. Der Ruf des
Gewissens ldsst sich nicht auf seinen ,Inhalt’ reduzieren, mit dem es einen
einschitzenden und abwégenden Umgang geben konnte. Die Unruhe durch
das Gewissen liegt vielmehr darin begriindet, dass seine Stimme in einem
Selbst ein jeweils anderes Selbst zu Gehor bringt, das an- bzw. widerspricht,
ohne etwas zu sagen. So gesehen bildet das Gewissen eine Art Platzhalter fuir
eine Differenz im Subjekt, die nicht geschlossen werden kann. Es beschreibt
eine Widerstandigkeit und Unverfiigbarkeit im Selbst, die dieses nicht durch-
messen kann.

Das Gewissen steht in dieser Interpretation nicht fiir das Allgemeine oder
fiir die Unfehlbarkeit moralischer Reflexion. Es ist hingegen jenes, welches
die Wissensokonomie im Subjekt stort, welches, mit anderen Worten, einge-
nommene Denk- und Beurteilungsgewohnheiten unterbricht. Ohne mit einer
letzten Bestimmungskraft aufzutreten, dringt das Gewissen die Frage nach
der RechtmiBigkeit und Giite von Handlungen auf und verunsichert dabei ge-
rade auch hinsichtlich der Art und Weise, wie uns moralische Fragen und
Herausforderungen erscheinen. Widerstand und Widerspruch ist das Gewis-
sen also auch hinsichtlich unserer Versuche, die Liicken zwischen Wissen
bzw. Begriindung und moralischem Anspruch zu schlie3en.

Aufgrund seiner Widerstindigkeit und Unverfiigbarkeit kann eine ,Bil-
dung des Gewissens® (sowohl als Gegenstand wie als Ergebnis) weder im
Rahmen einer hermeneutischen Aneignungspraxis des Subjekts noch im Kon-
text intentionaler Erziehungspraxis verwirklicht werden. Vielmehr erweist
sich die Systematik des Gewissens als einer ortlosen und ereignishaften Wi-
derstindigkeit als folgenreich fiir die Kategorien der ,,Bildung® bzw. der ,,Er-
zichung®, da mit der Differenz hervorbringenden Kraft des Gewissens die
Hoffnung auf (moralische) Selbstverwirklichung und Selbstbestimmung von
Anfang an desavouiert wird.

Das Gewissen tragt eine Widerstindigkeit in ,,Bildung* und ,,Erziechung*
hinein. Diese besteht zunichst einmal in der Unmdglichkeit, ein zuerst nicht
vorhandenes, allererst zu weckendes Gewissen hervorzubringen. Des Weite-
ren macht das Gewissen als Platzhalter fiir eine nicht ausfiillbare Liicke eine
grundlegende Selbstverkennung des Subjekts in seinen Moglichkeiten und
Grenzen zu wissen erfahrbar. Das Verhiltnis des Subjekts zu dieser uniiber-
windbaren Selbstverkennung kann — z.B. in der Erscheinungsform der Skep-
sis — selbst bildungstheoretisch bedeutsam werden, wie sich an der padagogi-
schen Figur des Sokrates zeigen ldsst. Dergestalt kann der zuriickhaltende
Widerstand des Gewissens bildend sein, ohne dass durch diesen bildenden

- am 14.02.2026, 08:13:16. /del —


https://doi.org/10.14361/9783839408599-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE THOMPSON UND GABRIELE WEISS

Widerstand die Differenz im Subjekt iiberwunden werden konnte. Damit wird
Bildung selbst zu einem unverfiigbaren und widerstédndigen Ereignis.

Die Kluft zwischen Subjekt und Wissen, die durch das Gewissen greifbar
wird, ldsst sich analog am Verhiltnis von Bildung und Erfahrung herausstel-
len. Von Bildung im Sinne eines Erfahrungsprozesses zu sprechen, bei dem
sich das Ich in seinem Verhiltnis zur Welt, zu sich selbst und zu anderen
wandelt, verweist auch darauf, dass sich dieser Prozess nicht in einer Wis-
sensaneignung erschopft. Mit ,,Erfahrung* ist vielmehr ein Konzept aufgeru-
fen, bei dem die Ordnung des Wissens immer schon tiberschritten ist, da mit
ihm Subjektives, Singuldres, Ereignishaftes impliziert ist.

Die modernen Einsétze ,bildender Erfahrung® fiihren den Nachdenkenden
unmittelbar zu dessen Grenze: Bildende Erfahrungen lassen sich — beispiels-
weise im Anschluss an Humboldt — als Vorgénge verstehen, bei denen die
bislang fiir selbstverstindlich gehaltene Perspektive auf Welt und Selbst frag-
lich wird. Bildende Erfahrungen sind, anders gesagt, Erfahrungen, bei denen
das Ich an die Grenzen seiner Erfahrungsfihigkeit gefithrt wird. Angesichts
dieser Grenzen der Erfahrung und Erfahrungsfahigkeit stellt sich die Frage,
inwiefern ,,bildende Erfahrungen® tiberhaupt als mdglich verstanden werden
konnen. Der bildende Charakter erscheint in der Widerstandigkeit gegen die
Wirklichkeit dieser Erfahrungen verbiirgt, da es sich eben um Erfahrungen
handelt, die das Ich iiber seine Perspektiven hinaus verweisen.

So wird verstdndlich, dass bildende Erfahrungen mit irritierenden Ereig-
nissen in Verbindung gebracht werden, z.B. mit dem Kontakt fremder Kultu-
ren. Die solchermaBlen nachgezeichnete systematische Justierung ldsst sich
mit AuBerungen zur UnabschlieBbarkeit und Unbestimmbarkeit von Bildung
verkniipfen, wie sie z.B. bei Humboldt thematisiert wird, wenn die Freiheit
des Menschen und seine Bestimmung in der Bildung als antinomisches Ver-
hiltnis dargestellt werden.

Die systematische Justierung von Bildung durch die Grenzen der Erfah-
rung ermoglicht zugleich eine kategoriale Analyse von Bildung in ihrer Un-
/Moglichkeit, ihrer UnméBigkeit. Wird ,,Bildung an der Grenze ihrer Mog-
lichkeit thematisiert, wird sogleich ihre Situierung im Rahmen eine Bildungs-
theorie fraglich. Was ist tiberhaupt unter einer solchen Theorie zu verstehen?
Wie gestaltet sich unser Umgang mit dieser Kategorie (aus wissenschaftlicher
und aus alltéglicher Sicht)? Die kategoriale Unverfiigbarkeit von ,,Bildung™
ist aus moderner Sicht Programm; denn mit dem Bestreben durch ,,Bildung*
einen Gegenhalt gegen die Versuche sozialer Normierung anzugeben, einen
Gegenbhalt, der selbst keinen Referenzpunkt jenseits der sozialen Ordnung be-
sitzt, ergab sich die Frage nach der Moglichkeit, diesen Gedanken zu fassen,
ohne einer naiven Metaphysik anheim zu fallen.

Die Frage nach der kategorialen Verortung von ,,Bildung* ist aktueller
denn je. Die vielerorts dominierende Gegeniiberstellung einer Bildungsrheto-

10

- am 14.02.2026, 08:13:16. /del —


https://doi.org/10.14361/9783839408599-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR WIDERSTANDIGKEIT DES PADAGOGISCHEN

rik im ,Jargon der Eigentlichkeit® gegeniiber einem Bildungsbegriff, der den
Anspriichen von Empirizitdt und Operationalisierbarkeit geniigt, trigt dem
Gedanken der Widerstindigkeit, wie er im modernen Bildungsgedanken pré-
sent ist und gegenwirtig weiter verfolgt wird, nicht Rechnung; denn sowohl
in der subjektivistisch-idealischen Uberhshung als auch in der objektivieren-
den Erhebung von ,,Bildung™ erscheint der Bezug zur Realitét als (zu verbes-
sernder oder festzustellender) Bestimmtheit ungebrochen, wéihrend sich doch
gerade die Unmoglichkeit von Bestimmung als wesentliches Motiv des Bil-
dungsgedankens aufweisen ldsst. Im Anschluss daran stellt sich die Frage da-
nach, wie Bildungstheorie heute aussehen kann. Zu fragen ist aber auch nach
einer anderen Herangehensweise an die Empirie, um der hier skizzierten Wi-
derstdndigkeit gerecht werden zu konnen. Damit sind zwei wichtige Fragen
aufgerufen, denen sich eine systematisch orientierte Erziehungswissenschaft
widmen muss und widmet.

Das Motiv der Widerstidndigkeit im gegenwartigen
Diskurs der Bildungs- und Erziehungsphilosophie

Gegenwirtig erfahrt die zuletzt genannte Frage, d.i. die Frage, wie sich ,,Bil-
dung* als Kategorie der Moglichkeit tiberhaupt empirisch identifizieren lasst,
verstdrkte Aufmerksambkeit. Eine solche Identifikation wird wesentlich in Ab-
héngigkeit davon gesehen, wie Bildungstheorie und Bildungsforschung zu-
einander ins Verhiltnis gesetzt werden. An dieser Stelle ist der Vorschlag
gemacht worden, diese als differente Diskursarten im Sinne Lyotards zu be-
greifen, die miteinander in einem unldsbaren, unentscheidbaren Widerstreit
stehen (Koller 2006). Der Gesichtspunkt der Kategorialitit von Bildung (Un-
/Moglichkeit, Wirklichkeit) ist also daflir verantwortlich, dass es keine ein-
heitliche erziehungswissenschaftliche Thematisierung von ,,Bildung® gibt,
sondern dass diese in heterogene Thematisierungsweisen zerfallen. Nimmt
man die Uniiberfithrbarkeit der Diskurse ineinander ernst und betont die Un-
moglichkeit, den Widerstreit in einen Rechtsstreit zu tiberfiihren, so folgt dar-
aus nicht nur die Forderung, die Existenz des jeweils anderen Diskurses —
Bildungstheorie oder Bildungsforschung — zu akzeptieren (Koller 2006: 123).
In dem Mal3e, wie die widerstreitende Diskursart anerkannt wird, scheinen die
inneren Grenzen der eigenen diskursiven Zuginge auf. Uber die Widerstreits-
figur nach Lyotard lasst sich also die Widerstindigkeit der Bildung aus kate-
gorialer Sicht herausarbeiten, mit der die nicht endgiiltig zu klirende Frage
nach der Modalitédt von Bildung verkniipft ist. Insofern als sich der so justierte
Widerstreit nicht nur an der Bildungskategorie durchspielen ldsst, sondern
seine Entsprechung in anderen piddagogischen Konzepten besitzt, z.B. ,,pida-

11

- am 14.02.2026, 08:13:16. /del —


https://doi.org/10.14361/9783839408599-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE THOMPSON UND GABRIELE WEISS

gogisches Handeln“ oder ,,Lernen®, kann die Bedeutung der Widerstandigkeit
fiir padagogische Prozesse im Allgemeinen konstatiert werden.'

Bildungstheoretisch avancierte Arbeiten der letzten Jahre zeigen, wie die
Widerstandigkeit von Bildung auch in ihre inhaltliche Bestimmung hinein-
spielt. Wenn beispielsweise ,,Bildung® in einen engen Zusammenhang mit ei-
ner ,Selbstindigkeit im Denken“ (Ballauff 2004) oder einem Vernunft-
gebrauch gebracht wird, der als situativer Einsatz selbst noch einmal zu prob-
lematisieren ist (Ruhloff 1994), dann entzieht sich ,,Bildung™ einer einfachen
und einheitlichen Bestimmung. Vielmehr fithren die Gedanklichkeit und die
Forderung, die eigenen Gedanken auf ihre Voraussetzungen zu befragen, da-
zu, die je eigenen Vorstellungen von ,,Bildung®“ zu reflektieren und die ihr
entsprechenden Beurteilungsmafstibe zu problematisieren. ,,Bildung“ er-
scheint dann nicht als Positionsnahme, sondern als ein Geschehen, bei dem
die verlédssliche Selbsteinschédtzung hinsichtlich der vorausliegenden und
meist unthematischen Vorannahmen relativiert bzw. in Frage gestellt wird. In
einem solchen Bildungsdenken hat Widerstiandigkeit einen Ort, wo hingegen
sie in Kompetenzansitzen, in denen eine kritische Haltung lediglich als eine
Kompetenzdimension unter anderen gefasst wird, immer schon neutralisiert
ist.

Eine Bildung, die ihre Widerstindigkeit nicht aufgibt, scheint auf skepti-
sche Einsdtze angewiesen, auf Moglichkeiten, die dogmatischen, weil bislang
unbefragten Voraussetzungen transparent zu machen, und damit die Relativi-
tit der Giltigkeit dessen, was bisher fiir selbstverstindlich gehalten wurde,
ausdriicklich zu machen (Fischer 1996). Durch diese skeptischen Einsitze
konnen nicht nur Alternativen aufscheinen; im Denken wird seine eigene
Fehlbarkeit erfahrbar. Diese Fehlbarkeit erscheint von immenser Bedeutung,
wenn davon ausgegangen wird, dass die Fahigkeit menschlicher Erkenntnis-
und Wahrheitssuche begrenzt ist, der Mensch aber dennoch iiber diese ihm
gegebenen Grenzen hinaus strebt (Kant). Seine Verschérfung erhilt dieser ge-
nannte Gedanke dadurch, dass nach der Zersetzung ontologischer Ordnungs-
vorstellungen zu Beginn der Neuzeit eine direkte Vermittlung von Wissen-
schaft und Praxis unméglich erscheint (vgl. Benner 1993).

Das moderne pddagogische Denken geht nun von der Unbestimmtheit
menschlichen Seins und menschlicher Praxis aus, so dass es zuletzt einer

1 In der vorliegenden Einleitung wird insgesamt stirker auf ,,Bildung* Bezug ge-
nommen, die auch fiir den Band Titel gebend geworden ist. Gleichwohl er-
scheint es uns wichtig herauszustellen, dass das Motiv der Widerstindigkeit
nicht auf die Bildungskategorie begrenzt ist, sondern allgemein konstitutiv fiir
padagogische Prozesse ist. Bei den vorliegenden Markierungen im gegenwirti-
gen Diskurs der Bildungs- und Erziehungsphilosophie miissen wir uns auf eini-
ge Schlaglichter beschriinken, die wir als fiir unsere Uberlegungen bedeutsam
einschétzen.

12

- am 14.02.2026, 08:13:16. /del —


https://doi.org/10.14361/9783839408599-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR WIDERSTANDIGKEIT DES PADAGOGISCHEN

nicht-affirmativen, 6ffnenden und kritisch reflexiven Denkhaltung verpflich-
tet ist (Benner 2001). In der gegenwirtigen Diskussion wird diese Denkhal-
tung unter Verwendung des Begriffs der Negativitit in ihrer Konstitutivitt
fur padagogische Prozesse beleuchtet: Fiir Prozesse des Lernens und der Bil-
dung ist eine bestimmte Negation, d.h. konkrete Negation von z.B. Meinun-
gen, Vorurteilen und Irrtimern bedeutsam (vgl. Benner 2005, auch Koch
1995). Gleichzeitig wird der positive Effekt von Irrtum und Irritation betont.
Aus diesem Grund wird einerseits gefordert, den negativen Erfahrungen in
Lern- und Bildungsprozessen, d.h. bildenden Widerstdnden, mehr Aufmerk-
samkeit zukommen zu lassen und sie in ihrer Fliichtigkeit aus dem Vergessen
zu holen. Andererseits wird die Erfahrung der Negativitit in einem unbe-
stimmten Sinn relevant; denn damit wird das, was Bildung selbst ausmacht, zu
etwas Unbestimmten, Nicht-Identifizierbaren, etwas, das sich nicht teleolo-
gisch schlieBen ldsst. ,,Bildung* wird auch hier als widerstdndiges Konzept
gedacht.

Wihrend mitunter diese Negativititserfahrungen doch noch in einen
handlungstheoretischen Kontext eingestellt werden, radikalisieren neuere
phénomenologische Studien den Aspekt der Unverfiigbarkeit von Lernprozes-
sen. Die Unverfiigbarkeit beginnt schon mit den Anféingen des Lernens, die
sich besonders in seinem Widerfahrnischarakter zeigen: ,,Ebenso wenig wie
mein Wille den Anfang des eigentlichen Lernens erzwingen kann, ist ein Leh-
ren moglich, das diesen Beginn setzt* (Meyer-Drawe 2003: 509). Die Mog-
lichkeit von Selbst- und Fremdverfiigung bei der Initiierung von Lernprozes-
sen wird mit dem Verweis, dass sich uns mit der Lernerfahrung dessen An-
fang entzieht, in Frage gestellt.

Die Distanzierung von Lernen als einem intentionalen Geschehen ist indes
nicht auf die Anféinge des Lernens in einem zeitlichen Sinn beschréinkt. Eine
phédnomenologische Betrachtung zeigt, dass sich die Unverfiigbarkeit des Ler-
nens auch und gerade auf das Verhéltnis des Lernenden zum Lernprozess er-
streckt und damit auf die Moglichkeit, sich selbst im Rahmen des Lernens zu
erfahren oder ansichtig zu werden. An dieser Stelle wird auf die prareflexiven
Dimensionen des menschlichen Zur-Welt-seins, die Inkarniertheit des Leibes
(Merleau-Ponty) verwiesen. Da sich diese Dimensionen nicht in Reflexion
auflgsen lassen, bleiben dem Lernenden das eigene Selbst und die Dinge im
Lernen entzogen (vgl. ebd.). Das ,,Unlernbare in jedem Lernen* (Waldenfels)
bezeichnet eine grundsitzliche Versagung von Selbst und Welt, welche die
Vorstellung einer hermeneutisch-geschichtlichen Selbstauslegung durch-
kreuzt.

Riickt man ab von einer selbsttransparenten und sich griindenden Subjek-
tivitdit und wendet sich weiterhin der intersubjektiven Struktur menschlicher
Existenz zu, d.h. der Einsicht, dass Menschen sich von Anderen her verste-
hen, dann wird man sich genétigt fithlen, die individualtheoretische Konstruk-

13

- am 14.02.2026, 08:13:16. /del —


https://doi.org/10.14361/9783839408599-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE THOMPSON UND GABRIELE WEISS

tion des padagogischen Diskurses zu hinterfragen (Ricken 2006b). Die Aus-
richtung pddagogischer Konzepte am je individuellen Moglichsein bzw. am
einzelnen Individuum und seinen Zukunftsperspektiven lisst pddagogisches
Handeln zwischen Oppositionen, wie z.B. Selbst- und Fremdbestimmung, os-
zillieren. Mit dem Fokus der Relationalitét liele sich der ,,Selbst- und Ande-
renbefremdung™ (ebd.: 225), d.h. der Verschrinkung von Verwiesenheit und
Entzogenheit, in piddagogischen Prozessen Gehor verschaffen. Damit wiirde
zugleich eine Widerstandigkeit gegen Verfiigbarkeit und Allgemeinheit zum
Ausgangspunkt eines kategorialen Umbaus der individualtheoretisch justier-
ten padagogischen Grundbegriffe.

Wihrend der uneindeutige Gebrauch und die zwielichtige Rede von Bil-
dung teilweise als Anlass genommen wird, die Brauchbarkeit von ,,Bildung*
als erziehungswissenschaftlichem Konzept in Zweifel zu ziehen (Ricken
2006a), wird andernorts an ,,Bildung® festgehalten — unter Einbezug soziolo-
gischer und politischer Perspektiven. Als weder vollig kontingent noch durch
Intention garantierbar impliziert die Unverfiigbarkeit von Bildungsprozessen
keine vollige Absage an ein Bemithen um Bildung; nur tritt an die Stelle
kompetenter Machbarkeit ein Dilettantismus auf Seiten des Pddagogen wie
der sich Bildenden (Reichenbach 2001). Der Dilettantismus erwéchst in die-
sem Zusammenhang aus einer grundsitzlichen ,Bildungsnot® bzw. ,,Deu-
tungsnot“‘, dem unter Rekurs auf die anthropologische Bestimmung des Men-
schen als eines exzentrischen Wesens (Plessner) ein prinzipieller Charakter
zugesprochen wird (vgl. ebd.: 346). Die Verfasstheit der Menschen, weder
sich selbst noch Anderen gegeniiber souverin sein zu konnen, aber dennoch
handeln zu miissen, bedeutet eine prinzipielle Inkompetenz, welche als Er-
moglichungsbedingung von Freiheit verstanden wird. Erdffnet wird damit ein
Raum von Konflikt und Widerstandigkeit gegentiber Gewohntem, Gewusstem
und Gekonntem, ohne dass die dilettantischen Subjekte in ihrem Denken und
Handeln einen Punkt der Sicherheit erreichen. Es bleibt beim Versuch, Wag-
nis und Experiment.

SchlieBlich sind im vorliegenden Zusammenhang Bestrebungen zu nen-
nen, das Motiv der Widerstindigkeit als konstitutiv fiir den (modernen) pida-
gogischen Raum selbst auszuweisen. Ausgangspunkt ist an dieser Stelle die
Beobachtung, dass sich die moderne Padagogik ,,an der unauthebbaren An-
dersheit des Menschen gegeniiber der ihn definierenden sozialen Ordnung™
(Schéfer 2004: 707) orientiert. Der Padagogik geht es also aus moderner Sicht
um einen Widerstand gegen soziale Integrationsbemiihungen. Unter der Ver-
wendung von Kategorien wie Subjekt, Identitdt, Autonomie etc. konstituiert
sie einen gegeniiber sozialen Normierungen transzendenten Raum, der nicht
als wirklich behauptet werden kann, der sich jedoch fiir dsthetische Inszenie-
rungen eignet, z.B. hinsichtlich des Wandels von Selbst- und Weltverhéltnis-
sen oder hinsichtlich padagogischer Einflussnahme.

14

- am 14.02.2026, 08:13:16. /del —


https://doi.org/10.14361/9783839408599-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR WIDERSTANDIGKEIT DES PADAGOGISCHEN

Die solchermaflen greifbaren Selbst- und Fremdverfiigungen stehen je-
doch im Spannungsverhéltnis zu einer unauthebbaren Alteritdt. Wird Letztere
in ihrer Radikalitdt ernst genommen, wandelt sich das Selbstverstdndnis der
Péddagogik: ,,Etwas Ungedachtes, Widerstidndiges und AnstoBiges scheint den
modernen Diskurs der Pddagogik zu begleiten, das sich in ihm weniger ver-
birgt als aufschiebt und seine Unruhe ausmacht, so als versuche er in seinen
Worten, Theorien und Konzepten einem unerfiillbaren Anspruch gerecht zu
werden® (Wimmer 2006b: 153). Die Padagogik stellt sich als eine ,,Wissen-
schaft des Unmoglichen® dar. Dies macht sie jedoch nicht zu etwas Unmogli-
chen. Vielmehr wird im Auflosen aller Fragen und Probleme das Ende der
Piadagogik gesehen. Das Scheitern der Piddagogik erdffnet erst die Chance,
dem Anderen gerecht zu werden und damit die Zukunft nicht zu verschlieBen.

Es ist deutlich geworden, dass die hier zusammen gestellten in sich unter-
schiedlichen Stringe des gegenwirtigen bildungs- und erziehungsphilosophi-
schen Diskurses das Motiv der Widerstdndigkeit auf sehr unterschiedlichen
Ebenen verhandeln: Neben einer konkreten Perspektive, die sich piddagogi-
schen Phidnomenen und ihrer Struktur zuwendet, lassen sich theoretische, dis-
ziplinspezifische und kategoriale Zugriffe ausmachen. Vorliegend ist das Wi-
derstdndigkeitsmotiv exemplarisch im Zusammenhang mit Kritik, Negativitit,
Unverfiigbarkeit und Alteritét expliziert worden.

Vorblick auf die Beitrdge

Auch die Beitrige des Bandes lassen sich auf den unterschiedlichsten Ebenen
ansiedeln. Sie verfolgen demnach bezogen auf die Pddagogik oder Erzie-
hungswissenschaft unterschiedliche Intentionen, die von grundbegrifflichen
Verstandigungen iiber neue historisch-systematische Zugriffe auf das padago-
gische Feld zu kategorialen Neujustierungen des Pddagogischen reichen.

Fiir Elisabeth Sattler wird der Blickwechsel zwischen Pddagogik und Phi-
losophie durch die Frage manifest, welche Konsequenzen ein Riskieren von
Souveranitit und Subjektivitdt fiir padagogisches Denken und Handeln impli-
ziert. Im Rahmen ihrer Lektiire jiingerer bildungs- und erziehungsphilosophi-
scher Studien geht es ihr zum einen darum, die Grenzen der wirkungsméchti-
gen modernen menschlichen Selbstbeschreibung souverdner Subjektivitit
herauszuarbeiten. Diese Grenzen implizieren ein gewandeltes Verstidndnis
von Konzepten mit piddagogischer Relevanz, z.B. von Wissen und Entschei-
dung, aber auch von padagogischen Kategorien selbst. Die differenztheoreti-
sche Neujustierung der Bildungs- und Erziehungsphilosophie hebt nach Auf-
fassung Sattlers zum anderen die Verwobenheit im Sozialen hervor, die zu-
dem aus ethischer Sicht bedeutsam ist: Pddagogisch-philosophisches Spre-
chen vollzieht sich angesichts der grundsitzlichen Grenzen des Wissens als
singuldrer Einsatz, als Riskieren in Handlungen und Entscheidungen.

15

- am 14.02.2026, 08:13:16. /del —


https://doi.org/10.14361/9783839408599-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE THOMPSON UND GABRIELE WEISS

Im zweiten Beitrag beleuchten Christiane Thompson und James Thomp-
son die bildungstheoretische Bedeutsamkeit von Nicht-Wissen. Sie gehen
vom platonischen Frithdialog ,,Charmides aus, an dem sie die grundsitzliche
Unmoglichkeit, ein explizites Wissen von Besonnenheit zu besitzen, heraus-
stellen. Die Unmoglichkeit zu wissen bringt vermittels einer Heimsuchung
des Selbst eine Bindung an den Weg des philosophischen und tugendhaften
Lebens hervor, ohne dass eine verldssliche Selbstpositionierung auf diesem
Weg moglich erscheint. Demgegeniiber werden mit Wittgensteins ,, Tractatus
logico-philosophicus* die Grenzen von Wissen und Reprisentation dadurch
manifest, dass schon beim Versuch, diese Grenzen einzuhalten, die Grenzzie-
hung scheitert. Die Leseerfahrung fiihrt dergestalt iiber das Lesen hinaus — in
ein verzweifeltes und doch therapeutisches Schweigen, in dem die problema-
tische Grenze von Wissen und Nicht-Wissen einbehalten ist.

Oliver Kriiger befasst sich in seinem Beitrag mit dem in der Pddagogik
bisher nur randstéindig thematisierten Ironiebegriff. Es wird eine Distanz ge-
geniiber solchen Ansétzen eingenommen, die Ironie auf Spott und Unaufrich-
tigkeit reduzieren. Angesichts einer grundsitzlichen Ungewissheit kann von
Uberlegenheit ebenso wenig die Rede sein wie von Aufrichtigkeit in pidago-
gischen Interaktionen. Von hier aus stellt sich die Frage, ob die ironische Un-
aufrichtigkeit zur eigentlichen Aufrichtigkeit avanciert oder ob die Wider-
standigkeit der Ironie gegen identifizierende Zugriffe dahin fiihrt, dass jegli-
che Steuerungsversuche einer ironischen Mitteilung unterlaufen werden.

Im Beitrag von Stefan Ramaekers wird der gegenwirtig dominante Dis-
kurs einer multikulturellen oder interkulturellen Bildung aufgegriffen, der bis-
lang zwei Gesichtspunkte unzureichend wahrgenommen bzw. in Erwégung
gezogen habe: die These, dass kulturell codierte Differenzen nicht als durch
Verstehen tiberbriickbare gedacht werden konnen, und die Vorstellung des
Wandels von Selbst und Welt. Im Riuickgriff auf den amerikanischen Philoso-
phen Stanley Cavell und dessen Wittgenstein-Lektiire arbeitet Ramaekers die
soziale und kulturelle Eingebundenheit menschlicher Existenz heraus, die
zugleich wesentlich unvollstindig ist und damit auf ein in sich gebrochenes
Verhiltnis verweist, dessen Widerstindigkeit an der Metapher der Stimme
expliziert wird. Von hier aus erschlieit sich eine existenzphilosophisch und
skeptisch inspirierte Kritik interkultureller Padagogik.

Malte Brinkmann versucht mit dem Fokus auf ,,Ubung® die Dualitit von
Selbst- und Fremdfiihrung durch ein nicht zu reglementierendes Spiel zwi-
schen Autonomie und Heteronomie zu verlassen. Das auf Konnen gerichtete
Uben als eine pidagogische Technik par excellence kann gleichzeitig als dis-
ziplinierende Unterwerfung und als Befreiung zur Selbstbestimmung erschei-
nen, je nach dem, ob man Uben als individuellen Vollzug oder Ubung als pi-
dagogische Inszenierung betrachtet. Vor dem Hintergrund der These Fou-
caults, dass Unterwerfungstechnologien immer auch subversive Elemente des

16

- am 14.02.2026, 08:13:16. /del —


https://doi.org/10.14361/9783839408599-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR WIDERSTANDIGKEIT DES PADAGOGISCHEN

Widerstandes mit produzieren, zeigen die Geistlichen Ubungen von Ignatius
von Loyola, dass das anvisierte Ziel einer elementaren aisthesis weder von
auflen noch vom Individuum selbst herzustellen ist. Daraus ergeben sich pa-
radoxale Konsequenzen fiir das padagogische Handeln: Die Techniken des
Ubens sind einerseits prekir, dem didaktischen Zugriff nur bedingt verfiigbar;
sie erscheinen aber andererseits als duflerliche Formen flir die Bildung von
Haltungen unverzichtbar.

Der Gedanke des Experimentellen bietet Roswitha Lehmann-Rommel im
darauf folgenden Beitrag die Moglichkeit, neue Denk- wie Handlungsmog-
lichkeiten fiir zwei grundlegende Probleme der Erziehungswissenschaft zu er-
schlieBen: das Theorie-Praxis-Verhiltnis und eine Kritik am Reprisentations-
denken, in dem angenommen wird, dass sich Realititen addquat durch Begrif-
fe abbilden lassen. Von Kants Gedanken ausgehend, dass es dem Experimen-
tieren vorbehalten bleibt, Prinzipien und Mechanismus, Idee und Handeln
miteinander zu vermitteln, wird mit Dewey die Notwendigkeit betont, ge-
wohnte Denkstrukturen experimentierend in ihrer Wirkung zu hinterfragen.
Waihrend Bildung im Représentationsdenken nicht nur ein zu vermittelndes
Wissen impliziert, sondern auch in neueren Kompetenz- und Zielvorstellun-
gen mit tiberpriifbaren Féhigkeiten und Fertigkeiten unbefragte Normierungen
beibehilt, konnte ein am Experimentellen geschultes Bildungsversténdnis si-
tuationsbezogen eigene Vorannahmen zumindest in den Blick bringen. Expe-
rimentelles Denken und Handeln in einem nicht technischen, sondern philo-
sophischen Verstindnis, steht dem Riskieren ndher und bricht sich an den un-
verfiigbar situativen Widersténden.

Gabriele Weifs verkniipft dann mit der Frage Foucaults, ob — und wenn ja:
wie — man anders denken kann als man denkt und anders wahrnehmen kann
als man sieht, die Frage, ob und wie man anders sprechen kann als man
spricht. Bedeutsam ist dabei das Paradox, dass iiber die Ermoglichung des
mitteilenden Sprechens gleichzeitig eine Begrenzung von Wahrnehmen, Den-
ken und Sprechen erfolgt. Fiir die Pddagogik wird dies auf zwei Ebenen viru-
lent: zum einen in Bezug auf die Bildung des Individuums mit dem Eintritt in
die Sprachgemeinschaft. Dies wird anhand von Humboldts Verstdndnis von
Sprache und deren Analogie zur Kunst verdeutlicht. Vor diesem Hintergrund
kann zum anderen auf der Ebene der Wissenschaft der Eintritt der Forscher in
den Wissenschaftsdiskurs und dessen Fachsprache (Fleck: ,,Denkstil®) ver-
hindern, dort Innovatives zu leisten. Wie dennoch anderes Denken und Spre-
chen moglich ist, hingt mit Widerstidnden, Irrtiimern und Unerklérlichem zu-
sammen.

Humboldts Gedanke, Bildung solle wie von selbst geschehen und mog-
lichst allen Schein von Absicht vermeiden, bildet den Ausgangspunkt fiir die
Uberlegungen von Sebastian Manhart. Derartige Formulierungen einer ,ab-
sichtlich unabsichtlichen Bildung’ als paradoxer Konstellation fithren tiber de-

17

- am 14.02.2026, 08:13:16. /del —


https://doi.org/10.14361/9783839408599-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE THOMPSON UND GABRIELE WEISS

ren Unlosbarkeit zur expansiven Verbreitung des Begriffs. Unter Riickbezug
auf die Diskurse zum Lebensbegriff um 1800 rekonstruiert Manhart die Ver-
bindung zwischen unverfiigbarer Bildung und der Selbstorganisation von Le-
bewesen. Je nachdem ob die Unverfligbarkeit der Bildung mehr beim sich
bildenden Subjekt oder der dieses bildenden Umgebung verortet wird, er-
scheinen politische Steuerungs- wie pidagogische Erziehungsambitionen not-
wendig oder begrenzt. Unbegreiflich bleibt die Selbstorganisation der Selbst-
organisation, welche in einen zirkuldr gedachten Bildungstrieb oder in einen
,»als ob* gedachten Naturzweck verschoben wird.

Caroline Sommerfeld-Lethens These zum Genie, das seit dem 18. Jahr-
hundert in seiner Unverfiigbarkeit sowohl als Prototyp als auch als Abwei-
chung thematisiert wird, zeigt die Widerstidndigkeit der Bildung anhand des
Paradoxes von Erziehungsbediirftigkeit und Unwahrscheinlichkeit von Erzie-
hung. Zwar ist das Ingenium in seiner originalen Abweichung in dem Sinne
unverfiigbar, als es nicht absichtsvoll im Menschen hervorzubringen ist; den-
noch bedarf das individuelle Genie der Erziehung. Mit der Einfithrung des
originellen Genies, dem gleichwohl Musterhaftigkeit anheim gestellt wird,
bindet Kant die Abweichung wieder an die Normalitit und betont dessen pa-
dagogische Forderung. Zugleich verweist er auf die Gefahr, durch eine schuli-
sche Unterweisung die Originalitit zu behindern. Aus Kants Beobachtung der
Intransparenz des Genies lassen sich Bewertungsmuster und begriffliche Tra-
ditionslinien bis zum aktuellen Diskurs zum Thema Hochbegabung ziehen.

Im letzten Beitrag folgt Olaf Sanders der Spur Deleuze/Guattaris zu einer
»~Padagogik des Begriffs®. Ihr (kantischer) Einsatzpunkt ist, nicht zuletzt fiir
eine Verstidndigung tiber die Begrifflichkeit des Begriffs, die nicht endgiiltig
festlegbaren, dynamischen Grenzen des Denkens und Erkennens. Zugleich
wird eine empirische Resituierung des Begriffs unternommen, der aus einer
idealischen Sphére zuriick auf jene singuldren Momente und Anldsse bezogen
wird, die seine Bildung provozierten. Philosophisch gesehen stehen die Be-
griffe fiir Probleme, so dass eine Pidagogik des Begriffs fiir die Unterbre-
chung steht und sich damit der Losung vermittels Theoremen und Theorien
widersetzt. Auf der Basis einer solchen nicht-philosophisch durchsetzten Phi-
losophie versucht Sanders der Bildungsphilosophie einen Ort zuzuweisen:
Diese setzt sich von einer propositional vorgehenden Schulphilosophie ebenso
ab wie von der oftmals unwidersprochenen Verengung des Denkens durch
zunehmende Kommerzialisierung und Quantifizierung, welche auch die Er-
zichungswissenschaft erfasst haben.

18

- am 14.02.2026, 08:13:16. /del —


https://doi.org/10.14361/9783839408599-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR WIDERSTANDIGKEIT DES PADAGOGISCHEN

Literatur

Ballauff, Theodor (2004): Padagogik als Bildungslehre, Baltmannsweiler:
Schneider.

Benner, Dietrich (1993): ,,Vom Bildungssinn der Wissenschaften angesichts
der Tatsache, daB8 die Aneignung von und der Umgang mit Wissenschaft
nicht mehr ohne weiteres bilden.” In: Philipp Gonon/Jiirgen Oelkers
(Hg.), Die Zukunft der 6ffentlichen Bildung, Frankfurt/M.: Lang, S. 23-
41.

Benner, Dietrich (2001): Allgemeine Pddagogik. Eine systematisch-problem-
geschichtliche Einfithrung in die Grundstruktur piddagogischen Denkens
und Handelns, Weinheim: Juventa.

Benner, Dietrich (2005): ,,Einleitung. Uber piadagogisch relevante und erzie-
hungswissenschaftlich fruchtbare Aspekte der Negativitdt menschlicher
Erfahrung.” In: Ders. (Hg.), Erziechung — Bildung — Negativitit. Beiheft
der Zeitschrift fiir Pidagogik, Weinheim/Basel: Beltz, S. 7-21.

Fischer, Wolfgang (1996): ,,Pddagogik und Skepsis.”“ In: Michele Borrel-
li/Jorg Ruhloff (Hg.), Deutsche Gegenwartspiddagogik. Bd. II, Balt-
mannsweiler: Schneider, S. 16-27.

Koch, Lutz (1995): Bildung und Negativitit: Grundziige einer negativen Bil-
dungstheorie. Weinheim: Deutscher Studienverlag.

Koller, Hans-Christoph (2006): ,,Das Mogliche identifizieren? Zum Verhélt-
nis von Bildungstheorie und Bildungsforschung am Beispiel der erzie-
hungswissenschaftlichen Biographieforschung.” In: Ludwig Pongratz/Mi-
chael Wimmer/Wolfgang Nieke (Hg.), Bildungsphilosophie und Bildungs-
forschung, Bielefeld: Janus, S. 108-124.

Meyer-Drawe, Kéte (2003): ,,Lernen als Erfahrung.” In: Zeitschrift fiir Erzie-
hungswissenschaft 6, H. 4, 505-514.

Meyer-Drawe, Kidte (2005): ,,Anfinge des Lernens. In: Dietrich Benner
(Hg.), Erziehung — Bildung — Negativitit. Beiheft der Zeitschrift fiir Pa-
dagogik, Weinheim/Basel: Beltz, S. 24-37.

Reichenbach, Roland (2001): Demokratisches Selbst und dilettantisches Sub-
jekt. Demokratische Bildung und Erziehung in der Spitmoderne, Miinster:
Waxmann.

Ricken, Norbert (2006a): Die Ordnung der Bildung. Beitridge zu einer Genea-
logie der Bildung, Wiesbaden: VS.

Ricken, Norbert (2006b): ,,Erzichung und Anerkennung. In: Vierteljahrs-
schrift fiir wissenschaftliche Padagogik 82, S. 215-230.

Ruhloff, Jorg (1994): ,,Problematisierender Vernunftgebrauch, Skepsis, prak-
tische Produktivitét. In: Wolfgang Fischer (Hg.), Colloquium Paedagogi-
cum. Studien zur Geschichte und Gegenwart transzendentalkritischer und
skeptischer Pddagogik, Sankt Augustin: Academia, S. 107-122.

19

- am 14.02.2026, 08:13:16. /del —


https://doi.org/10.14361/9783839408599-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE THOMPSON UND GABRIELE WEISS

Schifer, Alfred (2004): ,,Alteritit: Uberlegungen zu den Grenzen des piadago-
gischen Selbstverstindnisses. In: Zeitschrift fiir Pddagogik 50, S. 706-
726.

Schéfer, Alfred (2007): ,,Probleme mit der Wirklichkeit.“ In: Vierteljahrs-
schrift fiir wissenschaftliche Padagogik 84, S. 419-433.

Thompson, Christiane (2008): Bildung und die Grenzen der Erfahrung. Rand-
ginge der Bildungsphilosophie, Paderborn: Schoningh (in Vorb.).

WeiB}, Gabriele (2004): Bildung des Gewissens, Wiesbaden: VS.

Wimmer, Michael (2006a): Dekonstruktion und Erziehung. Studien zum Pa-
radoxieproblem in der Pddagogik, Bielefeld: transcript.

Wimmer, Michael (2006b): ,,Pddagogik — eine Wissenschaft des Unmdogli-
chen. Vom Sinn des Scheiterns und ungeloster Probleme.” In: Viertel-
jahrsschrift fiir wissenschaftliche Padagogik 82, S. 145-167.

20

- am 14.02.2026, 08:13:16. /del —


https://doi.org/10.14361/9783839408599-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

