Kapitel V: Das transzendentale Ich und seine
Zeitlichkeit

Die Aufgabe der Zeitanalysen Husserls definiert sich auf neue Weise, insofern
das Problem der objektiven Erkenntnis in der spiten Phinomenologie unter
neuen Gesichtspunkten betrachtet wird. Die intersubjektive Objektivitat, die
sich nach Husserls Auseinandersetzung in den Cartestanischen Meditationen mit
dem Problem der Fremderfahrung als dominanter Begriff der Objektivitit dar-
stellt,' sowie der genetische Aspekt der Objektivitat und zugleich ihr geschicht-
liches Gesicht in der Krisis-Abhandlung setzen neue Ziele und weisen auf die
neuen Wege fir die Zeitanalysen. Zudem — und mit der Unterstreichung der
universalen Korrelation im Kompositum ,Lebenswelt — wird die Analyse der
Zeit des Lebens und der Welt mit neuen Nuancen unerlasslich, wobei der
Authebung der Dichotomie des Lebens und der Welt besondere Relevanz zu-
kommt. Der Ubergang von der subjektiven Zeitlichkeit zur objektiven Zeit ist
die Herausforderung der spiten Texte zur Zeitkonstitution.2 Dieser Ubergang
wird vor allem dank der Konkretisierung dessen ermoglicht, was Husserl unter
dem transzendentalen Subjekt fasst. Die Konkretisierung des transzendentalen
Ich fasst in sich das Spektrum aller anderen spiten Motive der Phanomenolo-
gie. Das konkrete transzendentale Ich wird als Monade bezeichnet. Husserls
letzter Versuch einer systematischen Phinomenologie wird daher als eine trans-
zendentale Monadologie verstanden.

Beztglich der Weltzeit ist zu bemerken, dass, erst wenn das transzendentale
Subjekt in seine Konkretheit ausgelegt ist, die Weltzeit in vollem Sinne entfal-
tet werden kann. Die Welt in ihrer Konkretion kann nur Korrelat der konkre-
ten Subjektivitat sein; die transzendental-ontologische Welt ist das Korrelat des
transzendental-ontologischen Ich. Und schliefSlich kann die Weltzeit nur be-
zuiglich einer transzendental-ontologischen Welt ihren eigenwesentlichen Sinn
erhalten.

Im Folgenden werden die richtungsweisenden Gedanken dargelegt, die zu
einer Konkretisierung des reinen Ich fithren. Die Uberlegungen beschranken
sich dabei auf die C- Manuskripte, die einer stufigen Konkretisierung des reinen
Ich folgen. Erst dann kann das urspriingliche Thema der vorliegenden Arbeit
wieder starker in den Vordergrund riicken.

Zuerst wird das Problem der Naturalisierung des absoluten Bewusstseins
in den Ideen I und sein Weiterbestehen in spateren Gedankenphasen Husserls

! In Die Krisis der europiischen Wissenschaften und die transzendentale Phinomenologie:
eine Einleitung in die phinomenologische Philosophie heif§t es: ,Die universale Intersub-
jektivitat, in die sich alle Objektivitit, alles iberhaupt Seiende auflost [...].“ Hua VI,
S. 183.

2 Vgl. Lohmar (2006), S. XVI.

https://dol.org/10.5771/9783956508424-115 - am 22.01.2026, 06:43:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - e Ixamm


https://doi.org/10.5771/9783956508424-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

dargestellt (§1, §2). Die Methode des Zum-Ausdruck-Bringens der stummen
Konkretion des Ich wird als die regressiv-progressive Methode der spiten Analy-
se Husserls hervorgehoben und anschlieffend wird ihre Anwendung in der letz-
ten Zeitanalyse erforscht (§ 3). In dem progressiven Vorgang der Methode wer-
den die Stufen der Zeitigung der objektiven Zeit und der Selbstverzeitigung
verfolgt und fortgefihrt. Dadurch kann ein groffer Schritt in Richtung der
Konkretisierung des Ich und der Welt beztglich ihres Verhiltnisses als die Zeit
gemacht werden (§ 4).

Der konstituierende Andere, ohne dessen Erfahrungen nicht nur die Erwei-
terung der Zeit, sondern auch die Konstitution meiner Lebenszeit in ihrem
Anfang nicht moglich ist, ist als ein wichtiges Moment der Konkretisierung
des Ich und in Anbetracht seiner Bedeutsamkeit fiir die Analyse der Zeit darzu-
legen (§ 5, § 6). Mit der Verleiblichung des Ich und dem Feststellen des Leibes
als Zentrum der Zeit wird der letzte Schritt der Konkretisierung des Ich und
der Zeit gemacht (§ 7).

§ 1. Die friihere Meldung des Ratsels des konkreten Ich in den 1deen 1

Die auffillige Konkretisierung des vollig leeren Ich der Ideen PP findet zwar ihre
pragnante Ausfihrung bei der Einfithrung der Habitualitat in den Ideen II* und
in den Cartestanischen Meditationen.’ Das Problem der notwendigen Realisierung
des absoluten Bewusstseins als seine Konkretisierung hat Husserl jedoch bereits
in den Ideen I und im Rahmen der statischen Konstitutionsanalyse beschaftigt.
Ausgehend von der konkreten Welt, von ihrer psychophysischen Konkretion,
erweist sich die Notwendigkeit, die besagt, dass ,das Bewusstsein ein unterge-
ordnetes reales Vorkommnis innerhalb dieser Welt sein [soll]“.¢ Das absolut
transzendentale Bewusstsein, das die Welt konstituiert, muss selbst binnen ihres
Gebildes sein, insofern ihr Gebilde den Anspruch auf die Umfassung aller phy-
sischen Einheiten, aber auch der psychophysischen Einheiten erhebt. Husserl
stellt fest, dass die Inexistenz des Bewusstseins nur in der Naturalisierung des
absoluten Bewusstseins vollgezogen werden kann. Die Naturalisierung wird
durch die Teilnahme des absoluten Bewusstseins an der Natur angekindigt.
Das reine Bewusstsein naturalisiert sich durch ,die Erfahrungsbeziehung zum
Leibe“.” Diese Naturalisierung hat allerdings die Bedeutung des Zu-einem-An-
deren-Werdens, was eine Selbstentfremdung darstellt. Zudem erwihnt Husserl
in den Ideen I bei der Annahme des Charakters der Transzendenz die Preisgabe
der Immanenz des absoluten Bewusstseins. Die Naturalisierung wird ausdriick-

3 Vgl. Hua IlI/1, S. 178 f.
4 Vgl. Hua IV, S. 310f.
3 Vgl. Hual, S. 100f.

¢ Hua III/1, S. 116.

7 HuaIll/1, S. 116.

116

https://dol.org/10.5771/9783956508424-115 - am 22.01.2026, 06:43:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - e Ixamm


https://doi.org/10.5771/9783956508424-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

lich als das in die Welt Hineinkommen des absoluten Bewusstseins.® Dieses
in die Welt Hineinkommen im Sinne der Ideer I kann nicht einfach mit der
Rekonstruktion der Welthaftigkeit meines durch die Reduktion abstraktiv ge-
reinigten Bewusstseins in den spaten Phasen der Phinomenologie gleichgestellt
werden. Bei der Quasi-Riickkehr des transzendentalen Bewusstseins in die Welt
in der spaten Phase der Phinomenologie enthillt sich die Identifikation des
transzendentalen Ich und des faktischen weltlichen Ich. Hier wird die verdeck-
te, jedoch evidente Tatsache aufgedeckt, dass Ich auch vor dem Entschluss zur
Phanomenologie und vor dem Annehmen der transzendental-phinomenologi-
schen Einstellung durch die Epoché ein transzendentales Ich war bzw. ist.” Die-
se scheinbare Gegenbewegung der Selbstenthiillung in der transzendentalen
Reduktion ist gar nicht verhiillend, vielmehr wird dadurch die Vorgangigkeit
des transzendentalen Ich fiir sich in ihrer Anonymitat hervorgehoben.

Wire das Hineinkommen nicht im Sinne des Wiederhineinkommens als
entdeckende Riickkehr zu verstehen, schiene die gelaufige Kritik an der Phino-
menologie und der fragwirdigen Weltvorgingigkeit ihres Subjekts berechtigt
zu sein.'® In diesem Sinne ist Ideen I anfallig fir diese Kritik. Ware dann mit
dem Primat des Bewusstseins ein ontologischer Vorrang gemeint? Oder konnte
man, wie Karl Schuhmann, in der Naturalisierung des Bewusstseins den Primat
der Welt erkennen und diesen sogar als den nichtigen Anfang des Bewusstseins
sehen?!!

Dass Husserl die Naturalisierung des absoluten Bewusstseins zu Gunsten
seiner Subjektivitits- bzw. seiner Konstitutionsfunktion fiir notwendig halt,
konnte wahrscheinlich den Vorwurf der Weltvorgangigkeit des Subjekts abwei-
sen. Allerdings, wenn die Naturalisierung und ihre Notwendigkeit als eine
nachtragliche Konsequenz der Weltkonstitution betrachtet wird, ist damit wei-

»Machen wir uns klar, wie Bewusstsein sozusagen in die reale Welt hineinkommen, wie
das an sich Absolute seine Immanenz preisgeben und den Charakter der Transzendenz
annehmen kann.“ Hua III/1, S. 116. (Hervorh. durch d. Verf.)

Vgl. Mat VIII, S. 346. In der Krisis beschreibt Husserl diese anonyme Transzendentalitit
in der nattrlichen Einstellung als ,transzendentale in dem Modus naiver Verschlossen-
heit“. Hua VI, S. 214.

Eugen Fink interpretiert es kritisierend in der entsprechenden Richtung, wenn er
schreibt: ,,Die phanomenologische Reduktion fihrt zu Thesen tiber den Seinsrang der
Weltdinge und der Welt selbst, zu Thesen tiber deren Abhingigkeit vom Bewusstseinsle-
ben eines weltvorgingigen Subjektes, das allerdings auch in einer nachtriglichen Weise in
das eigene konstituierte Gebild eingeht. Fink (1976), S. 288. (Hervorh. durch d. Verf.)
Karl Schuhmann schreibt in seinem Werk Die Fundamentalbetrachtung der Phinomenolo-
gte: Zum Weltproblem in der Philosophie Edmund Husserls: ,Anfang des Bewusstseinsschlus-
ses ist Welt daher nur insofern, als sie das Nichts, das ,noch nicht des Bewusstseins
darstellt, d. h. den dunklen Hintergrund einer Selbsterhellung. Nach dieser Seite des
Primats der Welt tiber das Ich ist das Bewusstsein durch die Notwendigkeit, sich zu
verweltlichen, ,zu einem Anderen geworden‘, und zwar zu einem Anderen als es selbst.”
Schuhmann, K.: Die Fundamentalbetrachtung Der Phinomenologie: Zum Weltproblem in Der
Philosophie Edmund Husserls, Den Haag: Martinus Nijhoff, 1971. S. 120.

10

11

117

https://dol.org/10.5771/9783956508424-115 - am 22.01.2026, 06:43:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - e Ixamm


https://doi.org/10.5771/9783956508424-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

terhin der Platz fiir ein weltvorgingiges reines Bewusstsein freigelassen. Die
Realisierung des Bewusstseins mit der Betonung der Gleichurspriinglichkeit
der Weltkonstitution und der Selbstapperzeption des absoluten Bewusstseins,
die auf die Feststellung ihres urspringlichen Zusammenhangs, ihrer absolut
wechselseitigen Korrelation und Verflechtung hinauslauft, findet erst ab den
1920er-Jahren ihre angemessene Auflerung.

Mit der problematischen Weltannihilationshypothese und zugleich der Mog-
lichkeit des Weiterbestehens des Bewusstseins in den Ideen I beschaftigt sich
schon das erste Kapitel dieser Arbeit. Trotz der nicht gelungenen, zum Missver-
standnis leitenden Formulierungen in den Ideen I ist die Vorzeichnung der spa-
teren Entwicklungen und der Revidierungen bereits in diesem Werk zu finden.
Obwohl in Ideen I vom Verlieren der Immanenz als Preis der Realisierung des
absoluten Bewusstseins die Rede ist, wird jedoch das reale Bewusstsein zu einer
weigenartigen Transzendenz“!? erklart. Es wird nicht blof als Etwas aufgefasst,
sondern ausgezeichnet als ,die leiblich fundierte Einheit“.!> Mit den wegwei-
senden Gedanken in den Ideen I, die Husserl selbst sich anmerkt, schliefdt
dieser Abschnitt diese einfithrende Passage. Im Folgenden ist die Struktur, der
Konkretisierung in den Zeitanalysen am Leitfaden dieser Bemerkung zu folgen:

»Wir erinnern uns auch daran, dass nur durch die Verkniipfung von Bewusstsein
und Leib zu einer naturalen, empirisch-anschaulichen Einheit so etwas wie Wechsel-
verstandnis zwischen den zu einer Welt gehorigen animalischen Wesen moglich ist,
und dass nur dadurch jedes erkennende Subjekt die volle Welt mit sich und anderen
Subjekten vorfinden und sie zugleich als dieselbe, sich und allen anderen Subjekten
gemeinsam zugehorige Umwelt erkennen kann.“14

§ 2. Das hartndckige Ratsel in spdteren Phasen der Phanomenologie

Das Problem der Naturalisierung, das Ratsel der Selbstentfremdung des reinen
Ich in seiner Realisierung, taucht in Husserls spaten Uberlegung in unterschied-
lichen Zusammenhangen auf und beweist eine stindige Prasenz. In der Forma-
len und Transzendentalen Logik stellt Husserl die problemdarstellende Frage
folgendermaf$en:

»Wenn ich in der Universalitit meines ego cogito mich als psychophysisches Wesen,
als eine darin konstituierte Einheit, finde und darauf bezogen in der Form ,Andere’
psychophysische Wesen mir gegeniiber, als solche nicht minder in Mannigfaltig mei-
nes intentionalen Lebens konstituiert, so werden hier zunéchst schon in Beziehung auf
mich selbst groffe Schwierigkeiten empfindlich. Ich, das ,transzendentale Ego®, bin das
allen Weltlichen ,vorausgehende...]“13

12 Hya I11/1, S. 117.
13 HuaIII/1, S. 117.
4 Huya I11/1, S. 116.
1S Hua XVIL, S. 245.

118

https://dol.org/10.5771/9783956508424-115 - am 22.01.2026, 06:43:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - e Ixamm


https://doi.org/10.5771/9783956508424-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

In der Krisis wird die Problemlage so beschrieben:

»Die universale Intersubjektivitit, in die sich alle Objektivitit, alles tberhaupt Seiende
aufldst, kann offenbar doch keine andere sein als die Menschheit, die unleugbar selbst
ein Teilbestand der Welt ist. Wie soll ein Teilbestand der Welt, ihre menschliche
Subjektivitit, die ganze Welt konstituieren, nimlich konstituieren als ihr intentionales
Gebilde><16

Und setzt fort:

»Der Subjektbestand der Welt verschlingt sozusagen die gesamte Welt und damit sich
selbst. Welch ein Widersinn. Oder ist es doch eine sinnvoll auflosbare, sogar eine
notwendige Paradoxie?!”

16
17

Hua VI, S. 183.

Hua VI, S. 183. In Husserl Forschungen ist das ganze Problemspektrum, ausgehend von
Husserls Bezeichnung in der Krisis als ,das Paradox der Subjektivitat®, aufgenommen
und in der Gegensetzung zwei Weisen des Selbstbewusstseins oder zwei Existenzweisen
vom ego oft diskutiert. Mit dem Paradox vom Ich als dem Subjekt von der Welt und
zugleich als dem Objekt in der Welt wird in Husserls Forschungen ganz unterschiedlich
umgegangen. Einige Forscher versuchen das Paradox dergestalt zu artikulieren, dass sie
das transzendentale Subjekt bei Husserl (und auch allgemein bei der transzendentalen
Philosophie) als ein philosophisches Konstrukt betrachten und glauben, dass solches Pa-
radox unvermeidbar wird, wenn das Konstrukt als eine Seinsweise des Ich ernst genom-
men wird, die der weltlichen Inexistenz des Ich entgegensteht. Als ein Vertreter dieser
Auslegungsrichtung ist David Carr zu nennen mit seinem Buch, das gerade mit diesem
Paradox betitelt ist: The Paradox of Subjectivity: The Self in the Transcendental Tradition. Er
schreibt: ,,These two different senses of the subject drive, [...] from two very different
modes of self-consciousness or reflection: natural reflection, [...] and transcendental re-
flection, which is linked to the highly specialized and theoretically sophisticated method
of phenomenology. This in turn lends to the transcendental subject the air of something
contrived or artificial, something like a theoretical fiction.“ Carr, D.: The Paradox of Sub-
jectivity. The Self in the Transcendental Tradition, New York: Oxford University Press, 1999.
S.96-97 Und wenn sich Carr mit der Frage ,is there a transcendental subject? “ an Husserl
wendet, findet er Husserls Antwort ,,ambiguous®. Ebd. S.93. In dieser Interpretations-
richtung entsteht das Paradox aus der Fehlinterpretation der transzendentalen Phanome-
nologie (der allgemeinen transzendentalen Philosophie) selbst. Die Gegenrichtung dieses
Umgangs mit dem Paradox ist bei denjenigen Forschern zu finden, die den von Husserl
ausgesprochenen Widersinn beziiglich des Verhiltnisses des Subjekts und der Welt im
Endeffekt als ein Paradox in der Psychologie betrachten, dessen Losung gerade in der
transzendental-phinomenologischen Sichtweise der Sache zu finden ist. So schreibt Se-
bastian Luft: ,If psychology realized that its real theme ought to be consciousness, and if
consciousness is more than just a ,mental episode’, but the entirety of the experience of
the world, then the psychologist would have to realize that consciousness of the world
and the world itself are correlates. Consciousness has a fundamental dual nature: as a
conscious creature, I experience the world, but I am also an object in the world. This is
what Husserl calls the paradox of subjectivity, as being at the same time an object in the
world and a subject for the world. But this paradox vanishes when phenomenologically
clarified: the solution is the realization that the subject that experiences the world and
is also an object in the world are but two different viewpoints on the same thing.“ Luft,
S., Husserl’s Method of Reduction, in: The Routledge Companion to Phenomenology, Hgg.
Luft, S. & Overgaard, S., Abingdon: Routledge, 2014. S. 243-253. Hier S. 249.

119

https://dol.org/10.5771/9783956508424-115 - am 22.01.2026, 06:43:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - e Ixamm


https://doi.org/10.5771/9783956508424-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zudem dringt sich das Ritsel auch auf der anderen Seite der universalen Korre-
lation auf, d. h. auch bei dem Aufwickeln des Weltphinomens als Lebenswelt.
Die Welt ist mir vorgegeben und trotzdem erst von mir konstituiert. Alle diese
Ritsel sind unterschiedliche Facetten eines Ratsels, das Ratsel der absoluten
Faktizitat des transzendentalen Ich.

Das reine Ich war die abstraktive!'® Entdeckung der Polarisierung: Als Gegen-
pol meiner Erfahrungen und abgesehen von ihnen bin ich ein ,reines Ich und
nichts weiter“." Gerade in der Polarisierung meldet sich die Konkretheit des
Ich, insofern es die unumgingliche Zugehorigkeit vonseiten des Erlebnis-Pols
aufweist und vonseiten des Ich-Pols den Sinn des Besitzes, sogar eines habitu-
ellen Besitzes. Das Ich tragt seine Erlebnisse, es hat Erwerben und Erben, es
hat auch Erwartungen im Sinne des Horizonts von Moglichkeiten, es hat seine
Vermogen und Vermoglichkeiten. Ergo: Das konstituierende Ich ist nicht leer,
ist ,nicht ein blofes Ich, dem eine Mannigfaltigkeit ichlosen Seins gegeniiber
ist*.20

Auch wenn daher, anders als bei Descartes, das Ego bei Husserl nach der
Epoché nicht als reines Ich, als ein weltlos-leibloses res cogitans betrachtet wird,
raumt Husserl selbst ein, dass das apodiktisch gegebene Ego der Epoché den-
noch als ,,,stumme Konkretion® gegeben“?! ist. Die Verflechtung des transzen-
dentalen konstituierenden Ich mit den Konstituierten wurde lange Zeit nur
in der Auslegung der Internationalitit hervorgehoben, so blieb die Konkretion
des transzendentalen Ich in der Phinomenologie nicht ganz ausgesprochen,
sondern stumm. Um diese stumme Konkretion zur Aussprache zu bringen,
gibt Husserls die Anweisung in der Krisis der europdischen Wissenschaften und die
transzendentale Phanomenologre:

»Sie muss zur Auslegung, zur Aussprache gebracht werden, und zwar in systemati-
scher, vom Weltphidnomen aus zuriickfragen der intentionaler ,Analyse’. In diesem
systematischen Vorgehen gewinnt man zunichst die Korrelation der Welt und der
transzendentalen, in der Menschheit objektivierten Subjektivitit.“??

Dabei lernt das transzendentale Ego sich selbst ,,in der Systematik seiner konsti-
tutiven Schichten und seiner unsagbar verschlungenen Geltungsfundierungen
kennen“.23

18 In den Ideen II heifdt es: ,,Abstraktiv, sofern es als etwas von diesen Erlebnissen, als etwas

von seinem ,Leben‘Getrenntes nicht gedacht werden kann.“ Hua IV, S. 99.

9 Hua 1111, S. 179.

20 Mat VIII, S. 103.

2L n der Krisis ist zu lesen: ,Das ego ist im Einsatz der Epoché apodiktisch gegeben, aber als
,stumme Konkretion® gegeben.“ Hua VI, S. 191. So heifit es auch in den C-Manuskripten:
»Die transzendentale Reduktion als Reduktion auf mein transzendentales Ego in seiner
unausgelegten ,stummen‘ Konkretion.“ Mat VIII, S. 115.

22 Hua VI, S. 191

23 Hua VI, S. 191.

120

https://dol.org/10.5771/9783956508424-115 - am 22.01.2026, 06:43:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - e Ixamm


https://doi.org/10.5771/9783956508424-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

§ 3. Die Methode der Auslegung der Konkretheit des Ich und die
Anwendung der Methode in den spaten Zeitanalysen

Im Rahmen der Uberlegungen der C-Manuskripte wird der Prozess des zur Aus-
sprache Bringens der stummen Konkretion entsprechend der Anweisung der
Krisis systematisch und ausgehend von der intentionalen Analyse des Weltpha-
nomens durchgefithrt. Es wird, ausgehend von dem abstraktiv abgespaltenen
Wahrnehmungsfeld, den Apperzeptionen und Erweiterungen zu den aufstei-
genden Stufen bis zur vollen Weltapperzeption gefolgt und diese entfaltet;
die Apperzeptionen, die zugleich bei der noetischen Seite die Vollstellung der
Konkretion des primordialen Ich bedeuten. Die Unselbstindigkeit jeweils abge-
bauter Schicht vom Noema (Weltphinomen) verweist in der wesensmafligen
systematischen Fundierungsfolge auf die notwendigen Komponenten fir die
Konstitution des konkreten Noemas (die Welt), die in noetischer Seite als
Grundstrukturen und Dispositionen des konkreten welterfahrenden Bewusst-
seinslebens gelten und die Konkretion des Ich auszeichnen und bestimmen.
In der standigen Uberschreitung und Ausdehnung des abstraktiven Kerns
und Enthillung seiner Abhangigkeit von dem Horizont wird ,[dJie program-
matische Rekonstruktion des urspriinglichen Zusammenhangs von Welt und
Bewusstsein“?# anvisiert. Zwecks dieser Rekonstruktion wird die regressiv-pro-
gressive Methode?® der 1930er-Jahre zu der dominanten Methode der Phanome-
nologie. Die Methode besteht in ,[der] regressive[n] Abschichtung und [dem]
progressive[n] Ins-Spiel-Setzen der ontifizierenden Aktivititen“.2¢ Nicht nur die
Urstufe des Bewusstseins und ihre Urpassivitat mit ihren Urgesetzen, sondern
auch alle intentionalen Implikationen, darunter die spezifische der transzen-
dentalen Intersubjektivitit, lassen sich nur durch eine solche abbauend-aufbau-
ende Methode enthillen. Diese regressiv-progressive Methode, die auch als
»~Phinomenologische Archiaologie“?” und , Verstehen im ,Zick-Zack“?$ bezeich-
net wird, muss den transzendentalen Ursprung der Objektivitat dergestalt er-
hellen, dass die Realitit bzw. die Transzendenz der Objektivitit keineswegs
in einer Art Relativismus preisgegeben werden. Anhand der Abbau-Methode

24 Meist (1980), S. 567.

25 Diese Methode, ihr Ziel und ihre Schritte treffend auf den Punkt bringt Kurt Rainer
Meist in folgenden Worten: ,Die programmatische Rekonstruktion des urspriinglichen
Zusammenhangs von Welt und Bewusstsein fordert daher von sich aus, dass die primor-
diale Abstraktion in einer phinomenologischen ,Wiederaufbaubewegung* wieder aufge-
hoben wird, indem das reine ego sich mit seiner leiblichen Vergegenstindlichung als
wirklichem und in der ,Welt® seiendem, nicht abstraktem ,Nullpunkt® unmittelbarer
Erfahrungsrelativitat identifiziert, um so zugleich die eigentliche Voraussetzung fir eine
Erfahrung der ,Andern® als einer ersten (absoluten) Transzendenz fiir mich zuriickzuge-
winnen.“ Meist (1980), S. 567.

26 Mat VIIL, S. 187.

27 Mat VIII, S. 356.

28 Mat VIII, S. 357.

121

https://dol.org/10.5771/9783956508424-115 - am 22.01.2026, 06:43:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - e Ixamm


https://doi.org/10.5771/9783956508424-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

erhofft Husserl in den Zeitanalysen eine ,,Aufdeckung von Kernstrukturen in
der immanenten Zeit und der Konstitution der Natur“.?’ Die Struktur und
Stadien der Konkretisierung des Ich werden somit als die notwendigen Stufen
der Zeitigung der objektiven Zeit und der Verzeitigung?® des Ich entfaltet.

Bei der Anwendung der reduktiv-abstraktiven Methode in den Zeitanalysen
wird nach der Reduktion auf meiner stehend-stromenden Gegenwart eine noch
radikalere Reduktion?! vollzogen.

Das ist die Reduktion auf die lebendige Gegenwart in ihrer noetisch-noema-
tischen Struktur durch die Ausschliefung der sich tber die Gegenwartigung
erstreckten Horizonte. Das Ergebnis dieser Reduktion ist, von noematischer
Seite betrachtet, das reine jeweilige Wahrnehmungsfeld, eingeschlossenes mo-
mentanes Einzelwahrnehmungsfeld, abgesehen von seinem Auflenhorizont,
sodass dieses Feld eigentlich durch das Absehen von seinem plus ultra nicht
mehr als ein Ausschnitt der Welt, sondern blof als das Feld der auf einmal
Wahrgenommenen betrachtet werden darf.

Husserl stellt fest, dass die Reduktion auf meine aktuell wahrnehmungs-
mafige, lebendige Gegenwart den Charakter der Reduktion auf das radikal Pri-
mordiale hat und vice versa.’?> Bei dem ,,Absehen von den Sinneskomponenten
der wirklich geltenden Welt, die durch das Mit-Dasein von Anderen motiviert
sind“,3 gewinne ich im Endeffekt das abstrakt eingeschrinkte Gegenwartsbe-
wusstsein. Diese Tatsache gibt auch ein Verstandnis daftr, dass Husserl sowohl
»das Impliziert-Sein meiner Vergangenheit in meiner stromenden Gegenwart®
als auch ,,das Impliziert-Sein der anderen Monade in meiner Monade® ,als Im-
plikation transzendental simultane“3* bezeichnet. Die von den Cartesianischen
Meditationen bekannte Analogie zwischen der apperzeptiven Fremderfahrung

¥ Mat VIIL, S. 186.

30 Brand ist der Meinung, ,dass Husserl, wenn er ,Verzeitigung® gebraucht anstatt Zeiti-
gung, das mehr passive und anonyme Strdomen meint gegeniiber dem mehr aktiven
Enthiillen der Zeitmodalitit als Zeitigung®“. Brand (1955), S. 85.

Beziiglich der primordialen Reduktion weist Dan Zahavi darauf hin, dass die Beschrei-
bung dieser Reduktion als eine radikale Version der transzendentalen Reduktion irrefiih-
rend ist. Er schreibt: ,Obwohl die primordiale Reduktion gelegentlich als eine radikali-
sierte Version der transzendentalen Reduktion prasentiert wird, ist dies eher irrefithrend.
Sie setzt namlich offensichtlich schon die transzendentalphanomenologische Reduktion
voraus, findet innerhalb ihrer statt und kann angemessener als eine thematische Ein-
schrinkung (Abstraktion) auf ein bestimmtes Gebiet innerhalb der von der Reduktion
schon freigelegten transzendentalen Sphire betrachtet werden.“ Zahavi (1996), S. 23.

So schreibt Husserl: ,Man weif§ noch nichts von Primordialitit, die hier durch die
Forderung der Wahrnehmung (der korrelativen Wahrnehmung) doch innegehalten ist.”
Und setzt fort: ,,Reduktion® besagt hier Ausschluss des Horizonthaften, das tber die
korrelativ stromende Wahrnehmung hinausgeht. Diese Reduktion ergibt aber in der Tat
das Primordiale - vor jeder Einfithrung der transzendentalen Anderen.“ Mat VIII, S. 153.

33 Mat VIIL, S. 160.

34 Mat VIIL, S. 22.

31

32

122

https://dol.org/10.5771/9783956508424-115 - am 22.01.2026, 06:43:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - e Ixamm


https://doi.org/10.5771/9783956508424-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

und der Wiedererinnerung als Vergegenwirtigung?s wird hier dadurch vertieft,
dass der Gegenwartshorizont sich tberhaupt als durch das Alter Ego konstituier-
ter Horizont zeigt.3¢

Als Erstes, nach dieser Abstraktion, stellt Husserl sich die Aufgabe der Ent-
hillung und Auszeichnung der Strukturen des Primordiums, um das Potenzial
dieser abstraktiv eingegrenzten Sphare fir die Konstitution und Korrelation
der objektiven Transzendenz, fir die Konstitution der objektiven Welt zu
tberprifen. Die behauptete, sogenannte immanente Objektivitit der frithen
Zeitanalysen steht nun als primordiale zur Probe. Es ist zu zeigen, ob und
inwiefern die Objektivitdt in der bewusst eingeschriankten Sphare zu verweisen
ist. Weiter ist die Frage, wie weit das Ich die reale Welt und ihre Raumzeit-
lichkeit als das Stellensystem der Objekte primordial zu konstituieren vermag,
ob und wie weit es in der radikalen primordialen Einsamkeit als ,solitdres
Subjekt” mit der Weltkonstitution vorankommt. ,Es ist die Frage, wieweit man
mit der egologischen Sinneskonstitution reicht, und ob, wenn man mit einer
Aufklarung stecken bleibt, nur die Authebung der Abstraktion helfen kann.“”
Das vorausgeschickte Endziel dieser Fragestellung liegt darin, die unerlissliche
konstitutive Intersubjektivitit, die sich gerade im Primordium aufdringt, her-
vorzuheben.

Die immanenten Momente der wahrnehmungsmafigen lebendigen Gegen-
wart werden nach ihrer eventuellen Transzendenz gefragt, um herauszufinden,
wie weit die lebendige Gegenwart als eine Einheit die Moglichkeit der Erwei-
terung und im weiteren Sinn die Moglichkeit der Selbstkonstitution in stindi-
gem Stromen innehat. Wird zudem dem unaufthorlichen Stromen die Aufgabe
der standigen Konstitution der objektiven Welt mit ihrer objektiven Raumzeit-
lichkeit zugeschrieben, dann wird diese Untersuchung die Tatsache erhellen,
dass die Kerngegenwart, die weiterhin als Urquelle der Konstitution betrachtet
wird, kein selbstindiges Isoliertes ist, sondern stets die mitkonstituierenden
Horizonte aufweist und braucht. Parallelerweise und angesichts der festgestell-
ten Identitit der abstrakten lebendigen Gegenwart und des durch Abstraktion

35 Den lehrreichen Vergleich macht Husserl in den Cartesianischen Meditationen und
schreibt: ,So wie sich in meiner lebendigen Gegenwart, im Bereich der inneren Wahr-
nehmung, meine Vergangenheit konstituiert vermoge der in dieser Gegenwart auftreten-
den einstimmigen Erinnerungen, so kann sich in meiner primordialen Sphire durch
in ihr auftretende, vom Gehalt derselben motivierte Apprasentationen in meinem ego
fremdes ego konstituieren, also in Vergegenwirtigungen eines neuen Typus, die ein
neuartiges Modifikat als Korrelat haben.“ Hua I, S. 145.

Freilich ist gerade diese Andeutung der Beteiligung der Mitsubjekte an der Konstitution
des Zeithorizonts die Zielscheibe des geldufigen Vorwurfs zur Metaphysik der Prasenz. Es
wird darin die Gegenwart als das privilegierte Selbst betrachtet, wihrend Vergangenheit
und Zukunft als das abwesende Nicht-Selbst, als die Fremde erkannt werden. Trotzdem
ist zu bemerken, dass der Kern und der Horizont bei Husserls Analysen keineswegs in
einem statischen Verhaltnis zueinander stehen und nirgends in einer festen Hierarchie.

37" Mat VIIL, S. 160.

36

123

https://dol.org/10.5771/9783956508424-115 - am 22.01.2026, 06:43:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - e Ixamm


https://doi.org/10.5771/9783956508424-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

gewonnenen Primordiums wird die Untersuchung der jeweiligen lebendigen
Gegenwart zu der Enthillung der transzendentalen Intersubjektivitit fithren.
Es wird gezeigt, dass der unaufthorliche Strom in der Isoliertheit nicht im Stan-
de ist, die objektive Welt zu korrelieren, zu konstituieren. Eine Pluralisierung,
die sogenannte Monadisierung, wird sich als notwendig erweisen.

Im Folgenden sind die Stufen der Zeitigung detaillierter darzustellen. Die
Unzeitlichkeit des transzendentalen Subjekts, das in der Weltzeitdebatte Teil
der Kiritik ist, ist hier in der Weise auszulegen, dass sie nicht auf das ontologi-
sche Primat eines weltlosen Ich hindeutet.

§ 4. Die Stufen der Zeitigung der objektiven Zeit und der Verzertigung
des Ich

Bei der Reduktion auf die lebendige Gegenwart wird die Wahrnehmung von
ihrem AufSenhorizont abstrahiert. Von der Synthesis der Einstimmigkeit der
Einzelwahrnehmung mit anderen Erfahrungen wird in diesem Verfahren be-
wusst abstrahiert. Dann werden innerhalb solcher in der einzigen lebendigen
Gegenwart abgespielten Einzelwahrnehmung ein Kern und ein Innenhorizont
erkannt.’® Als erste Transzendenz in der Immanenz ist die Retention zu er-
kennen. Diese Transzendenz ist einem abstraktiven leibhaftigen Selbst gegen-
tbergestellt. Erst wenn Husserl in der abstraktiven einzigen Gegenwirtigung
einen Kern der absoluten urmodalen Gegenwart ideell als reine Gegenwart als
leibhaftiges Selbst abstrahiert®®, zeigt sich die Retention tber diese urmodale
zeitigende Gegenwart als gezeitigt. Die genetisch abgeleiteten Modifikationen,
Retention und Protention, gelten als Momentantranszendenz, die wirklich mo-
mentan sind, aber in ihrer modifizierten Intentionalitit das eigene Nicht-Jetzt
bewusst machen. Diese transzendente Einheitsbildung in formaler Ebene hat
auch einen Inhalt. Der Terminus Noch-Modus als Retention ist in Verbindung
mit dem Terminus Noch-Gelten eingefiihrt, das sich nicht auf das Erhalten
des soeben verstromten Jetztbewusstseins bezieht, sondern auf die ber den
fliichtigen, aber urstiftenden Akt hinausreichende und fortdauernde Meinung.
Wihrend der Noch-Modus Bezeichnung eines Moments des momentanen Be-
wusstseinslebens ist, stellt das Noch-Gelten das momentane Bewusstseinshaben
dar. Das Grundgesetz der Fortgeltung jeder Urstiftung* findet seine elemen-
tarste Form in dem Noch-Gelten der retinierten Phase des Bewusstseins, in dem
Noch-Gelten von dem, was in friheren Analysen als das in der gegenstandli-

38 Vgl. Mat VIIL, S. 27.

3 Vgl. Mat VIIL, S. 27.

40" In der Tat ist es ein Grundgesetz, dass {das), was wir in der Einheit eines Lebens in
irgendwelchen positionalen Akten (in erfahrenden, urteilenden, wertenden, wollenden
u. dgl.) ,erstmalig’ in Geltung gesetzt haben — in urstiftenden Akten, wie wir auch sagen
—, bis auf weiteres in Geltung verbleibt.“ Hua XXXIX, S. 47.

124

https://dol.org/10.5771/9783956508424-115 - am 22.01.2026, 06:43:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - e Ixamm


https://doi.org/10.5771/9783956508424-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

chen Intention Erhaltene bezeichnet ist. ,Das Noch-Gelten des Woraufthin des
Aktes in der lebendigen stromenden Gegenwart“4! veranlasst, dass die lebendi-
ge Gegenwart, welche die Einheit der breiten Gegenwart mit ihrer Dreigliedrig-
keit in sich hat, auch zu einem Niederschlaglager wird, worin die hyletischen
Daten sich assoziativ synthetisieren und in Fortgeltung bewahren.

Die erste Gezeitigte hat die Form der Einheit des Erlebnisstroms gegentiber
der abstraktiv stehenden urimpressionalen reinen Gegenwart.

Im Sinne der frihen Analysen der immanenten Zeit spricht Husserl auch
in diesen Abbau-Analysen gelegentlich von der ersten Stufe der Zeitigung als
Erlebniszeitigung in der immanenten Zeit.#? Wie es sich aus letzten Kapiteln
erschlieBt, bedarf die Abhebung der Erlebnisse in dem Erlebnisstrom jedoch
einer Reflexion, genauer gesagt einer Wiedererinnerung, und kann nicht gera-
dehin vollgezogen werden. Daher kann hier von einer nicht intern explizierten
Einheitsbildung des Erlebnisstroms die Rede sein, aber nicht von der expliziten
Einheit und Meinigkeit der Erlebnisse. Der Zeitigung des Erlebnisses geht die
Zeitigung des Erlebnisstroms als originires Zeitfeld voraus und die Zeitigung
der Erlebnisse als meine kann nur zugleich mit der Selbstzeitigung stattfinden.

Hier sei abermals auf die subtile Unterscheidung zwischen der invarianten
Form der lebendigen Gegenwart und ihrem lebendigen Geschehen hingewie-
sen. Die erste Zeitigung ist die Zeitigung der Transzendenz des Wahrens als die
invariante Urform des Stromens gegeniiber seinem stindigen Urgeschehen als
Stromen.®

Die Zeit des Stromens schlechthin ist Vor-Zeit; und blofles Stromen ist die
Vor-Zeitigung. Wenn das Sein die Bedeutung der Erfahrbarkeit hat, dann ist
Vor-Zeit, Vor-Sein ,unerfahrbar, unsagbar.# Um diese Behauptung zu erkla-
ren, ist darauf hinzudeuten, dass Husserl in einem anderen Versuch regressiv
die Schichten der objektiven Konstitution abzubauen versucht. Statt von der
ideell abstrahierten urimpressionalen Gegenwart auszugehen und ihre Weite
(den Innenhorizont) und Erweiterung (den Auflenhorizont) zu enthiillen, fihrt
Husserl eine tiefgenetische Betrachtung durch und st6ft infolgedessen auf die
allgemeinste Struktur der ,urimpressionale[n] stromende[n] Gegenwart der
konkreten Urprasenz“®, d. h. auf das Ur-Ich und die Ur-Hyle als notwendige
Voraussetzungen jeder Zeitigung.*¢ Als Strukturen der stromenden Gegenwart
werden die zwei Urquellen jeder Zeitigung selbst als ichliche und nicht-ichli-
che Strome beschrieben.” Alle Vor- und Ur-Bezeichnungen entsprechen dieser

41 Mat VIII, S. 306.

42 Mat VIII, S. 197.

43 Vgl. Held (2005).

44 Mat VIIL, S. 269.

45 Mat VIII, S. 110.

46 ygl. Mat VIII, S. 110.

47 Konstitution von Seienden verschiedener Stufen, von Welten, von Zeiten, hat zwei
Urvoraussetzungen, zwei Urquellen, die zeitlich gesprochen (in jeder dieser Zeitlichkei-

125

https://dol.org/10.5771/9783956508424-115 - am 22.01.2026, 06:43:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - e Ixamm


https://doi.org/10.5771/9783956508424-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

urpassiven Sphare mit seinem Ur-Ich und der Ur-Hyle, woran die auf Sein
und Seinskonstitution gerichtete Sprache nicht einfach heranzukommen ver-
mag. Sobald das Unsagbare in der phainomenologischen Reflexion aufgewiesen
wird, ,,also doch erfahren und zum Thema einer Aussage wird, ist es eben
ontifiziert“.#s Die Ontifikation als Akt des phanomenologisierenden Ich wurde
schon bei der Problematisierung der immanenten Zeit in dieser Arbeit aufge-
griffen. Dass ihm das richtige Ausdricken schwerfallt, zeigt sich an standigen
Reformulierungen und den immer wieder aufkommenden Andeutungen der
eventuellen Missverstindnisse. Husserl schreibt, ,,,Selbstzeitigung* als Leistung
des urtimlichen Stromens ist ein gefahrliches Wort. Das Stromen als solches
zeitigt nicht.“4 Und Husserl setzt fort: ,Als transzendentaler Zuschauer kann
ich mich auf das pure Stromen einstellen, auf das stetige Abklingen der Urim-
pressionen.“3? Sollte die Zeitigung die Bedeutung der Ontifikation haben, dann
ist die Ontifikation des unsagbaren vorbewussten vorontischen Zeitstroms Leis-
tung des phinomenologisierenden Ich. Die passive Zeitigung hat aber keinen
ontifizierenden Charakter, sondern ist als Bedingung der Moglichkeit jeder
Zeitigung zu betrachten.

Angesichts des mit der lebendigen Gegenwart gleichgestellten Primordiums
ist die erste Zeitigung ,als invariante Seinsform des Primordiums“S! zu betrach-
ten. Die transzendente Einheitsbildung im Primordium, in der aktuellen leben-
digen Gegenwart, hort jedoch nicht bei der kontinuierlichen Anschliefung der
Retention und Protention am abstrakten urmodalen Kern der Gegenwart auf.
Daher ist es wohl moglich, dass in der lebendigen Gegenwart eine Wiedererin-
nerung auftaucht. Die Wiedererinnerung stattet die abstrake als eine atomare
Einheit betrachtete jeweilige lebendige Gegenwart mit einer weiteren Transzen-
denz, nimlich mit ihrem Vergangenheitshorizont aus.

Waihrend in der rein perzeptiven Sphire der hyletischen Daten die Retention
als Transzendenz zu erweisen ist, enthillt die in der vergangenen Retentiona-
lisierung fundierte Wiedererinnerung in einer hoheren Schicht den abgelaufe-
nen Akt als konstituierte Transzendenz. Die Wiedererinnerung transzendiert
die lebendige Gegenwart,’? insofern sie ,auf das Urwerden der Vergangenheit
durch Retentionalisierung zurtck[weist]“.53

ten) immerfort ihr ,zugrundeliegen: 1) mein Ich als fungierendes, als Ur-Ich in seinen
Affektionen und Aktionen, mit allen Wesensgestalten an zugehorigen Modis, 2) mein
urtimliches Nicht-Ich als urtiimlicher Strom der Zeitigung und selbst als Urform der
Zeitigung, ein Zeitfeld, das der Ur-Sachlichkeit, konstituierend. Aber beide Urgrinde
sind einig, untrennbar und so fiir sich betrachtet abstrakt.“ Mat VIII, S. 199.

48 Mat VIIL, S. 269.

4 Mat VIIL, S. 118.

50 Mat VIIL, S. 118.

S1 Mat VI, S. 131.

52 Mat VIII, S. 132.

33 Mat VIII, S. 132.

126

https://dol.org/10.5771/9783956508424-115 - am 22.01.2026, 06:43:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - e Ixamm


https://doi.org/10.5771/9783956508424-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Trotz der radikalisierten Reduktion der aktuellen lebendigen Gegenwart er-
schliefSt sich ein Motivationsweg in ihr, der zur Konstitution der Vergangenheit
fiahrt. Die Wiedererinnerung ist das Bahnbrechende dieser Konstitution. An-
ders als Retention ist die Wiedererinnerung keine in den originiren Stromen
abgeleitete Abwandlung. Wihrend die Retention ein Bewusstseinsmoment des
originaren konstituierenden Zeitbewusstseins ist, ist die Wiedererinnerung die
Reproduktion eines vergangenen Bewusstseinsganzen. Wie schon erwihnt: Erst
dank der Wiedererinnerung und ErschlieSung des dunklen Horizonts des Er-
lebnisstroms setzt die Erlebniszeitigung ein. Die Reproduktion der Retentiona-
lisierung der Gesamteinheit eines urspringlich passiv versunkenen Aktes findet
die Bedeutung der ,seinsmifligen Ontifikation“** der immanenten Erlebnisse
in der Ganzheit des Erlebnisstroms. Die Wiedererinnerung, die kein urspring-
lich konstituierender Akt ist, die nur Reproduktion eines verstromten konsti-
tuierenden Akts ist, legt eine hohere Stufe der Zeitigung frei, welche in der
Passivitat fundiert ist.

Die Behauptung, dass in der lebendigen Gegenwart die Widererinnerung
auftauchen kann, scheint beim ersten Blick widerspriichlich zu sein, insofern
die lebendige Gegenwart als die durchaus wahrnehmungsmifiige Gegenwart
durch die Abstraktion von der Vergegenwartigung nach der vorgeschriebenen
Regel dieser Abstraktion zu gewinnen ist.>> Der Widersinn zeigt sich jedoch als
blof§ scheinbar, insofern: ,[wlenn eine Vergegenwartigung jetzt eintritt, so ist
sie selbst gegenwartig, als das ein Wahrnehmungsmafiges®.5¢ Dass sie in wahr-
nehmungsmafligen Erlebnissen bewusst ist, gilt phinomenologisch schlicht fiir
alles und in jedem Sinne Transzendente.

»Aber in ihr als Vergegenwartigung-von ist etwas vergegenwartigt.“” Da-
riber hinaus ist darauf zu achten, dass ich durch die Abstraktion nicht mei-
ne allererste lebendige Gegenwart und mithin die allererste Wahrnehmung
gewinne, wenn Uberhaupt von so einer allerersten gesprochen werden darf.
Die unbemerkte, jedoch unumgingliche Tatsache, dass der Vollzieher dieser
abstraktiven Reduktion das faktisch bestimmt entwickelte Subjekt mit einer
bestimmten Geschichte ist, fallt wieder auf. Die Vorgingigkeit der Faktizitat
dringt sich wieder auf. Die Vorgingigkeit der Faktizitit des transzendentalen
Ich als absolute Faktizitit ist eine von den Grundelementen, die zur Ausbil-
dung einer transzendentalen Intersubjektivititstheorie sowie einer Theorie der
Geschichtlichkeit gehort.s8

34 Mat VIIL, S. 186.

35 Wie ist das zu verstehen, da doch die gesamte stromende Gegenwart wahrnehmungs-
mafige ist, dass wir nun abermals in einem offenbar besonderen Sinne von Wahrneh-
mungen und Nicht-Wahrnehmungen sprechen mussen? Mat VIII, S. 25.

3¢ Mat VIIL, S. 25.

37 Mat VIIL, S. 25.

38 Zum Thema von Husserls Theorie der Geschichte und der Tragweite der absoluten Fakti-
zitdt ist auf den Beitrag von Landgrebe zu verweisen: Landgrebe, L.: Die Phinomenologie

127

https://dol.org/10.5771/9783956508424-115 - am 22.01.2026, 06:43:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - e Ixamm


https://doi.org/10.5771/9783956508424-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Moglichkeit der Wiedererinnerung ist keineswegs eine wesentliche Mog-
lichkeit des Bewusstseins schlechthin; ein tierisches Bewusstsein verftigt nicht
tber das ausgebildete Vermogen der Wiedererinnerung und lebt deshalb in
der konkreten Gegenwart.? Auch aus diesen Zusammenhingen lasst sich ein
Verstindnis daftir gewinnen, dass Husserl behauptet, ,,dass durch die Verzeiti-
gung der Ichakte“®*— welche auf Basis der Wiedererinnerung und schliefSlich
des Vergangenheitshorizonts vollgezogen wird — ,,und des Ich selbst die Ver-
menschlichung zustande kommt*“.¢! Dabei wird das strikte Scheiden zwischen
dem transzendentalen und dem empirischen Ich relativiert, wenn die Verzeiti-
gung zugleich die Vermenschlichung des Ich in den Vordergrund riickt. Dies
ist allerdings eine zu schnelle Auslegung der Vermenschlichung. Auf diesen
Punkt wird diese Arbeit wieder zuriickkommen.

An Phianomen der Wiedererinnerung enthillt das transzendentale Ich ein
vergangenes Ich jener vergangenen Gegenwart, welche ihm selbst identisch
ist bzw. ein Abwandlungsmodus seiner selbst ist und worin die Motivation
zu seiner Selbstzeitigung liegt.? In diesem Sinne ist die Selbstzeitigung im
Prinzip ,die Aktivitat des sich-entdeckens-als-Zeitliches®,%® d. h., die Wiederer-
innerung ist nicht der genetische Ursprung der Selbstzeitigung, sondern expli-
ziert Husserls Leitidee dergestalt, ,dass in der Tat der Urstrom meines Ich-bin
selbstzeitigend ist, aber nur durch Erinnerungsbewusstsein als Bewusstsein-von,
als Intentionalitit, eigenes Sein als zeitlich existierend zustandekommt*.64

Wie Husserl an einer anderen Stelle schreibrt,

als transzendentale Theorie der Geschichte, in: Phinomenologische Forschungen 3, 1976,
S.17-47; Vgl. auch den Beitrag von Meist: Meist, K. R.: Die Zeit der Geschichte. Probleme
in Husserls transzendentaler Begriindung einer Theorie der Geschichte, in: Zeitschrift fir
philosophische Forschung 14, 1983. S. 58-110. Auch Lembeck widmet sich diesem Thema
in seinem Buch. Vgl. Lembeck, K. H.: Gegenstand Geschichte. Geschichtswissenschafts-
theorie in Husserls Phinomenologie, Dordrecht u. a.: Kluwer Academic, 1988.

Vgl. Hua XXIX, S.4. Da Husserl der Meinung ist, ,dass Tiere nur in der konkreten
Gegenwart leben, namlich, dass sie kein konkretes Zeitwissen, keinen geschichtlichen
Horizont haben, kein ausgebildetes Vermogen, eigene Vergangenheit durch Erinnerung
als Bereich ihres gewesenen Seins und Lebens in Verfigung zu brauchen und von da aus
kinftiges Sein explizit induzieren und wiederholend bewahren zu konnen®. Es konnte
nun im ersten Blick erstaunen, wenn er schreibt: ,Das Tier, umherschweifend: Es kommt
nach langerer Zeit, und nicht blof im Hin und Her etwa des Tages, auf den alten Jagd-
platz zurtick. Es erkennt ihn, die alte Umgebung, wieder als die unveranderte mit den
unverdnderten Dingen. Die Zugvogel, die wiederkehren, die alten Nester beziehen.“ Mat
VIII, S. 212. Die strikte Unterscheidung zwischen der Wiedererinnerung als aktivem Ab-
rufen und Wiedergewinnen der Vergangenheit als etwa ein Eigentum und dem bloflen
Wiedererkennen ohne irgendeine Zeitbestimmung darf aber nicht unbeachtet bleiben.

60" Mat VIII, S. 345.

61" Mat VIII, S. 345.

62 Huya VI, S. 189.

63 Brand (1969), S. 71.

64 Mat VIIL S. 119.

59

128

https://dol.org/10.5771/9783956508424-115 - am 22.01.2026, 06:43:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - e Ixamm


https://doi.org/10.5771/9783956508424-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»ldJas Ich ,selbst’ in seiner kontinuierlichen Aktion ist behaltendes Ich, hat in sich
also doch eine Art Zeitigung. Es lasst den Einsatzmodus nicht einfach fahren, aber es
behilt, was er in den Urgriff bringt, ,fortdauernd* noch im Griff, so wie es andererseits
kontinuierlich gewandelt Neues ergreift.“®3

In der Wiedererinnerung wird nun die passive Zeitigung der gewahrenden
Wahrnehmung, die Zeitigung des in der Aktion selbst behaltenden Ich erfasst.
Solche aktive Zeitigung hat einen Identifikations- und Erkenntnischarakter.
Die Wiedererinnerung hat beztglich der Akten des Ich die ausweisende Rolle,
d. h., sie tbernimmt die Ontifizierung der Erlebnisse in ihrer bestimmten,
voneinander differenzierten Einheit bzw. in ihrer Individuation. Das Ich zeitigt
sich dann aktiv ,durch die[se] immanente Zeitigung des aus ihm entquellen-
den Aktes*.6¢

Es ist hier auch darauf hinzuweisen, dass die aktive Zeitigung durch die Wie-
dererinnerung als ein Stadium in der Genesis der objektiven Zeit nicht mit der
aktiven Ontifikation als Akt der unbeteiligten Zuschauer als Enthillungsakt
des Phinomenologen vermengt werden darf.

Auf die Frage, wie die Umstellung von der passiven Zeitigung zur aktiven
Zeitigung zu erklaren ist, antwortet Husserl, dass dies ,ein Grundfaktum [ist],
tiber das wir nicht hinwegkommen®.6” Auch den urspriinglichen Ubergang von
Affektivitdt zur Aktivitdit konnen wir nur rekonstruieren; eine urspriingliche
Erinnerung an einen solchen Moment des Ubergangs haben wir nicht. Das
Ubergangsmoment als Anfang gehort zum Bereich der Grenzprobleme der
Phanomenologie.

Nicht eine gezielt gerichtete Ichreflexion auf das Ich und sein Bewusstseinsle-
ben, das das anonyme Ich zu thematisieren vorhat, sondern eine schlichte ein-
fallende Wiedererinnerung gilt als der die zeitliche Existenz des Ich urspriing-
lich entdeckende Akt, der in der regressiv-progressiven Enthillung ans Licht
kommt. Die auftauchende Wiedererinnerung in der abstraktiven lebendigen
Gegenwart ist der urspringliche Gang der Konkretisierung des Ich als Gezeitig-
tes fur sich. In der natirlichen Einstellung und mit der Selbstvergessenheit
erschliet die Wiedererinnerung den Vergangenheitshorizont, allerdings nur
fur die gegenstindliche Seite der universalen Korrelation.

Waihrend bei der thematischen Reflexion mehr die Anonymitit des fungie-
renden Ich, die Spaltung, trotz der Identifikation zwischen dem reflektierten
und reflektierenden Ich, in den Vordergrund rickt, sodass wir weiterhin
mit dem unbestimmten Ur-Ich konfrontiert sind, wird bei der Analyse der
geweckten Wiedererinnerung in der abstraktiven lebendigen Gegenwart die
Verdeckung der ichlichen Vergangenheit als solche aufgehoben. Daher tritt
das transzendentale Ich als zeitliches und welterfahrendes Ich auf, als das welt-

65 Mat VIIL S. 198.
66 Mat VIIL, S. 198.
67 Mat VIIL, S. 344.

129

https://dol.org/10.5771/9783956508424-115 - am 22.01.2026, 06:43:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - e Ixamm


https://doi.org/10.5771/9783956508424-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

erfahrende Leben. M. E. ist auch die Tatsache, dass die Wiedererinnerung ein
ausgebildetes Vermogen des Ich in seinem natiirlichen Erwachsen ist und nicht
ein bloffes Mittel des phinomenologisierenden Ich, ein Grund, die Wiedererin-
nerung gegentiber der phinomenologischen Reflexion vorzuziehen.

Dass bei dem Uberbriicken der Spannung zwischen dem aktuell vollziehen-
den Ich der Wiedererinnerung und dem Wiedererinnerten mit keinem kon-
tinuierlichen Zurtickstromen in die Vergangenheit zu rechnen ist, griindet
Husserl zufolge in dem Entstehungsgrund der Wiedererinnerung;:

,Dadurch, dass die Wiedererinnerung auf Ahnlichkeitsassoziation und Weckung von
der aktuellen Gegenwart (oder schon aktuellen Wiedererinnerung) aus beruht, erklart
sich das Zurtckspringen-Mussen in die Vergangenheit und nicht kontinuierlich in die
Vergangenheit ,Zuriickstromen*-Kénnen.“68

Die Wiedererinnerungen aus der Affektivitit von Verdecktem der Vergangen-
heit sollen in dem synthetisch tiberschneidend-verbindenden Aneinanderschlie-
Ben sukzessive Lebenszeit des welterfahrenden Ich reproduzieren. Diese Erwei-
terung in dem abstraktiven Primordium verfolgend, stoffen wir jedoch auf
die dunklen Zwischenstrecken der Vergessenheit und sogar der Schlafpausen,
deren Erhellung einige Briickenglieder fordert, die als transzendental konstitu-
tive Momente die Konkretion des Ich weiter entfalten konnen. Versaumen wir
nicht die am Anfang des regressiv-progressiven Gangs als Leitfaden gestellte
Weltkonstitution, ziehen wir ,,[d]as Primordium als Stiatte der Konstitution der
weltlichen Zeitmodalititen“® in Betracht, dann verweisen sich die Briickenglie-
der der Lebenszeit zugleich als konstitutiv fir die Weltzeit.

Da die Intentionalitit der Wiedererinnerung angesichts der dreifachen Struk-
tur des Bewusstseins, Apriori ego — cogito — cogitatum, dreifach gerichtet ist:
auf das vergangene Wahrgenommenen, auf die vergangene Wahrnehmung und
auch auf die Vergangenheit des Wahrnehmenden, besteht in der Wiedererinne-
rung und Konstitution der Vergangenheit nicht nur das Selbsttranszendieren
der Gegenwart, sondern Husserl zufolge beginnt damit ,.ein neues Kapitel des
Themas Selbstzeitigung und durch Selbstzeitigung Weltzeitigung®.7°

Bei der Weckung des Versunkenen und Erschliefung des dunklen Horizonts
hatte Husserl friher mit idealer Moglichkeit des Immer-wieder der Vergegen-
wartigung in infinitum gerechnet und die Schranken der Wiedererinnerung fur
zufillig gehalten. Dass das iterative Vermogen fiir die Konstitution der unendli-
chen Zeit und nur rickwirts betrachtet fir eine konkret anschauliche noetisch-
weltliche Vergangenheit aufkommen kann und dass hinter jeder Vergangenheit
eine frihere in Infinitum durch Ketten von Wiedererinnerung reproduzierbar
ist, kann Husser]l doch nicht weiter gutheif§en, insofern die Grenzen und Bri-

68 Mat VIIL, S. 265.
6 Mat VIIL, S. 127.
70 Mat VIIL, S. 131.

130

https://dol.org/10.5771/9783956508424-115 - am 22.01.2026, 06:43:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - e Ixamm


https://doi.org/10.5771/9783956508424-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

che der eigenen Vergangenheit selbst sich dem abstraktiv idealisierten Primor-
dium aufdrangen. Husserl sieht sich konfrontiert mit gewissen Indizien dafiir,
dass die Phanomene Geburt und Schlaf und in der Gegenrichtung bzw. in der
Vorerwartung das Phanomen Tod als die Hauptschranken der egologischen
Iteration und Erweiterung der Zeitkonstitution nicht weiter als zufillige Vor-
kommnisse zu verschweigen sind.

Die Wiedererinnerungsmoglichkeit fordert immer die auf frithere Phasen
zurtickweisenden Merkmale in jeweils spateren Phasen des erfahrenden Lebens.
Die Erfahrung hat Sedimentierung und das erfahrende Leben hat einen ,,gewis-
sen Vererbungsstil; 7'das Leben ist ein erwerbendes und stets sich bereicherndes
erfahrendes Leben. Die Tatsache, ,dass jede vergangene Gegenwart, welche uns
Erinnerung aufweckt, eine sinn-drmere ist“’2 im Vergleich der ndheren Vergan-
genheit und der Gegenwart, lasst sich auf Grund dieses gewissen erwerbenden
Stils des Lebens erklaren. In diesem Sinne ist die Geburt das Paradebeispiel der
Schranken der Wiedererinnerung. Geburt wird als der Limespunkt der Armut
des welterfahrenden Lebens betrachtet, dessen Spurlosigkeit in den spateren
Zigen des Lebens gerade sein Wesen als ein noch nicht von Sedimentierung
beschichtetes ausmacht. Die Gedanken, dass das merkwiirdige Faktum der
Geburt vielleicht nicht ein zufilliges Vorkommnis der Welt, sondern etwas
Notwendiges sei, driickt Husserl im folgenden Einwand aus:

»dass vielleicht meine Geburt nicht etwas Zufilliges sei und dass dem sich steigernden
Reichtum des Lebens an ,Erfahrungen’, an konstitutiven Bildungen, an unausgelegten

Sinnkomponenten, die in sich auf vergangenes Leben als erwerbendes zurtickweisen,

in umgekehrter Richtung und nicht zufillig eine Verarmung entspricht*.”3

Die transzendentale Genesis des Leibes macht diese Limespunkte der Armut
der Erfahrung zu den unvermeidlichen Schranken der Wiedererinnerung, inso-
fern die Erfahrung tiberhaupt leiblich fundiert ist.

Das nattrliche Verstindnis der Genesis des Leibs ist, angesichts des Betrach-
tens des Leibkorpers als Organismus eine biophysische Genesis. Von einer psy-
chologischen Genesis kann aber auch insofern die Rede sein, dass Erkennen des
Leibs und dessen Walten und Beherrschen eine psychologische Entwicklung im
Erwachsen des Kindes ist. Aus der psychologischen Sicht verweist das Verfahren
der Beherrschung des Leibes und der Ausbildung der geistigen Krifte auf die
Armut in der Vergangenheit.”*

Die transzendentale Genesis des Leibes liegt aber im Prozess seiner Wahr-
nehmbarkeit und Verfiigbarkeit fir das primordiale Ego. Bevor diese Arbeit auf
diese transzendentale Genesis des Leibes als Verleiblichung des primordialen

71 Mat VIII, S. 423.
Mat VIII, S. 154.
73 Mat VIIL, S. 423.
4 Mat VIIL S. 156.

~
N

~

131

https://dol.org/10.5771/9783956508424-115 - am 22.01.2026, 06:43:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - e Ixamm


https://doi.org/10.5771/9783956508424-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Egos eingeht, sind die Moglichkeiten fir das Uberwinden der Grenzen der ego-
logischen Wiedererinnerung zu untersuchen.

§ 5. Die Schranken der Wiedererinnerung und die Notwendigkeit des
apprasentativen Ubernehmens der fremden Erfabrung

Die Schranken der Wiedererinnerung sind nicht oder nicht nur die in der
tiefen Vergessenheit geratenen Lebensmomente, sondern die Endlichkeit des
primordialen Ego, zumindest dem Anfang nach. Sein Anfang als Anfang der
Lebenszeit schildert eine Hauptschranke der Widererinnerung.”> Das Ich kann
sich an die eigene Geburt nicht nur nicht erinnern. Die Geburt tiberhaupt gilt
als Grenze der egologischen Erweiterung der Ketten der Wiedererinnerungen.
Gerade die Tatsache, dass sich das Ich nicht an die eigene Geburt erinnert, kann
zu einer iterativen Erweiterung der Primordialitit durch die ideale Moglichkeit
der Wiedererinnerung fithren. Aber auch wenn in der Primordialitat und bevor
ich iber Andere von meiner Geburt erfahre, die Endlichkeit des Primordium
verborgen bleibt,”¢ hat das Ich nicht die Erinnerungen an alle Momente und
fur die Erweiterung der Primordialitit braucht es den Erinnerungsschatz der
Anderen. Nicht nur die Natalitit, sondern vor allem die Diskontinuitat der
wachen Lebensmomente, die Tatsache der Schlafpausen hindert die Widererin-
nerungsmoglichkeit. Diesbezuglich stellen sich diese Fragen unvermeidbar:

»wie eine Schlafpause als eine Pause des Erfahrens, in der doch nicht das durch Erfah-
rungen zu erfahrende Objektive fortfallt — oder wie die Schlafpause zunachst fiir mich
dazu kommt, eine raumzeitlich reale Strecke, einen Bereich der Welt zu bedeuten,
der nur nicht im Schlaf erfahren sein konnte. Ahnlich ist Geburt, wie wir glauben
annchmen zu durfen, ein Anfang eines Lebens (eines Bewusstseinslebens), das aber
ein Vorher, eine frithere Zeit haben soll, nur einer vom erst mit der Geburt seienden
Menschen nicht zu erfahrenden, nicht erfahren gewesenen, nicht erinnerten. Ahnlich
mit dem Tode. “77

Die Schalfpause als Bruch der Wahrnehmung und im Endeffekt Bruch der
Retentionalisierung verdient in friheren Zeitanalysen uberhaupt keine Erwih-
nung, als ware der Schlaf durch die gekonnte Erfabrung, durch den Irrealis ,Ich
hatte wachbleiben, ich hatte weitererfahren konnen“78 zu iberwinden. Das fir
die Raumkonstitution forderliche Mitgemeinte als zwar nicht Selbstgegebenes,

75 1In seinen Uberlegungen zu den Grenzproblemen der Phinomenologie in diesen Manu-
skripten schildert Husserl diese Sachlage wie folgt: ,Meine Erinnerungsvergangenheit
ist zwar ohne Ende, aber sie ist Erinnerung an Weltliches. Mein Leben ist Weltleben, ge-
genwirtiges und erinnerungsmifiges. Wie komme ich dazu, die unbestimmte, weltleere
Vergangenheit, die nicht durch Erinnerung besetzt ist, auch ohne meine Erinnerung zu
besetzen?“ Mat VIII, S. 168.

76 Mat VIIL, S. 393.

77 Mat VIII, S. 424.

78 Mat VIIL, S. 417.

132

https://dol.org/10.5771/9783956508424-115 - am 22.01.2026, 06:43:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - e Ixamm


https://doi.org/10.5771/9783956508424-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

jedoch mir prinzipiell Zugingliches hat Husserl frither gleichermafSen fiir die
egologische Zeitkonstitution tber alle auftretenden Schranken als annehmbare
und tuberbriickende Moglichkeit gesehen.

Husserl stellt nun jedoch einen subtilen Unterschied fest: ,Ich hitte wach-
bleiben [...] kdnnen® ist anders als die Moglichkeit ,Ich hatte mich bewegen
konnen® — die Moglichkeit des Wachbleibens ist keine Potentialitait wahrend
der in der Tat stattgefundenen Aktualitit des Bruchs, d. h. wahrend des Schlafs.
»Wenn ich schlafe, schlafen meine Vermogen; im Schlaf kann ich ,eigentlich®
nicht.“” Man konnte sagen, dass die einzige Moglichkeit, die fiir den Schlafen-
den weiterbesteht, die Moglichkeit des Erwachens ist bzw. des sich wecken
Lassens. Somit sind die wesentlichen Schranken der Wiedererinnerung tber-
haupt die Grenzen des Konnens. In diesem Sinne stellt die Konstitution der
merkwirdigen Fakta Geburt, Tod und Schlaf in Husserls Zeitanalysen einen
neuen Problembereich bereit.

Der Grund, dass die Schlafpause als Erste zu behandeln ist, liegt darin, dass
dies eigentlich nicht ein Limes am Anfang oder Ende, sondern der stindig
vorkommende Bruch der noetischen Gegenwart ist. Ein moglicher Einwand
zur Einbeziehung des Schlafs in Auslegung des Bereichs des Eigenen lautet,
dass der Schlaf als nicht direkt und unmittelbar Vorstellbares, als tiberhaupt
transzendental Unvorstellbares, nicht als Eigenes in diesem Bereich vorkom-
men kann. Husserls Antwort darauf ist, dass die Ubergangsphinomene des
Einschlafens und Erwachens doch im Bereich des Eigenen vorkommen und aus
guten Grinden auf eigenen Schlaf hindeuten.%°

Die nicht unterbrochene Einheit des Weltlaufs trotz meines Schlafs und
folglich Unterbrechung der Aktivitat und Affektivitat des Interessen-Ich, d. h.
Unterbrechung meiner Welterfahrung, kann nicht ohne weiteres als Einheit
eigener moglicher Erfahrung betrachtet werden.®! Zwar kann vortubergehendes
Verlieren der Vermogen und des Interessenhorizonts in Schlafpausen beim
Erwachen durch das Wiedererkennen derselben Umgebung oder zumindest
desselben Kerns der Umgebung, d. h. desselben Leibes, und die verfiigbaren
Erinnerungsvermogen und folglich durch die Identifikation der ,lebendig
wahrnehmungsmafigen sich urspriinglich fortkonstituierenden raumzeitlichen
Gegenwart und einer wiedererinnerungsmaflig vergegenwartigten Vergangen-
heit“s2 iiberwunden werden, fiihrt jedoch bestenfalls in Form von Uberbri-
ckung zur Erweiterung der Wachheitsstrecke und reicht keineswegs fir die
Einheitskonstitution der Weltzeit aus. Die ideale Konstruktion der endlos
ununterbrochenen Wachheit durch die Ausschaltung der Diskontinuitat der

79 Mat VIII, S. 429.

80 Vgl. Mat VIIL, S. 418 ff.
81 Vgl. Mat VIIL S. 417.
82 Mat VIIL, S. 420.

133

https://dol.org/10.5771/9783956508424-115 - am 22.01.2026, 06:43:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - e Ixamm


https://doi.org/10.5771/9783956508424-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Schlafpausen kann nicht fiir die weltliche Zeitlichkeit der Dinge aufkommen.
Husserl schildert diese neue Problemlage folgendermafien:

»Die Erkenntnis, dass hier ein Problem vorliegt, liegt darin, dass wir plotzlich mer-
ken, dass wir auf einen Punkt des Unverstindnisses gekommen sind und gendtigt wa-
ren, ohne weiteres diejenige ,selbstverstindliche® Identitdt des weltlich Individuellen
einspringen zu lassen, die noch gar nicht verstindlich sein konnte — innerhalb der
Motivationssphire, die wir in Rechnung gezogen hatten.“83

Beziiglich der Schlafpause stehen wir vor einem Dilemma. Entweder ist die
Schlafpause blof ein Vorkommnis in der immanenten Gegenwart und somit
die Zwischenzeit des Schlafs eine Traumzeit, die lediglich in Deckung mit der
Ernstzeit steht, dann hat sie jedoch keine Weltbezogenheit und die in Deckung
stehende Ernstzeit bleibt weiter ein Rétsel. Oder die Zeit der Schlafpause hat
doch die Weltbezogenheit, dann ist sie aber keine rein egologische, da das
schlafende Ich uber keine ernsten Vermogen und deshalb keine noetisch-weltli-
che Konstitutionsmoglichkeit verfiige.34

Mitleistung der Mitsubjekte fir die Uberbriickung der Briiche sind beziig-
lich der vergessenen sowie der fernen Vergangenheit bis zur frihen Kindheit
und Geburt als die Sphire, worauf ich nicht den Zugriff habe, bereits in den
Vorlesungen und den Bernauer Manuskripten erwahnt. Die Tatsache, dass das
Ich der primordialen Sphire sogar fiir die Konstitution der universalen primor-
dialen Immanenz, fir die Konstitution des immanenten Zeitfelds tber das
Wachfeld hinaus auf Grund der stindig wiederkehrenden Pausen des Schlafs
in der immanenten Gegenwart und weiter fiir die Konstitution des Schlafs ,,als
eines auf die Welt bezogenen Lebensmodus“®S aufler Stande ist, ist einer der
neuen Aspekte der spaten Texte zur Zeitkonstitution.

Die Briiche der Lebenszeit sind phinomenologisch betrachtet die Briiche
der anschaulichen Gegebenheit. Die Uberbriickung dieser Briiche nimmt ihren
Weg tber die Erfahrung der Fremde als indirekte Gegebenbheit, als einfithlende
Vergegenwartigung.

§ 6. Ubernabme der Erfabrung von Anderen als Briickenglied. Die
Theorie der transzendentalen Intersubjektivitdt

Husserls Lehre der Intersubjektivitit ist fir seine Zeitanalysen von enormer
Bedeutung. Schon beim ersten Einfihren der transzendentalen Theorie der
Fremderfahrung, Theorie der Einfiihlung in V. Meditation der Cartesianischen
Meditationen, deutet Husserl darauf hin,

83 Mat VIIL, S. 421.
84 Vgl. Mat VIII, S. 425.
85 Mat VIIL S. 425.

134

https://dol.org/10.5771/9783956508424-115 - am 22.01.2026, 06:43:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - e Ixamm


https://doi.org/10.5771/9783956508424-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»dass die Tragweite einer solchen Theorie [scil. Theorie der Fremderfahrung] sehr
viel grofSer ist als es zunachst scheint, dass sie namlich auch mit fundiert eine trans-

zendentale Theorie der objektiven Welt, und zwar ganz und gar, insbesondere auch

hinsichtlich der objektiven Natur.8¢

Die Ubernahme der fremden Erfahrung fir die Verknipfung der getrennten
Wachheiten im Primordium deutet auf die fundierende Rolle der Intersubjekti-
vitdt in untersten Schichten der Zeitkonstitution.

Zuruckblickend auf den ersten Schritt in der regressiv-progressiven Metho-
de wird bemerkt, dass die radikale Reduktion auf meine aktuelle lebendige
Gegenwart im Prinzip die Reduktion auf meine einheitliche Wachheit ist,
die beliebig weit gedacht wird. Der Grad der Aufmerksamkeit bestimmt die
Weite der lebendigen Gegenwart. Dies ist schon in den Bernauer Manuskripten
vermerkt. Die Tatsache ist aber nicht zu verschweigen, ,dass ich gebunden
bin durch meine Aktualitit, meine Wachheit, und dadurch vielleicht konsti-
tutiv beengt“.%” Sollte die Grundidee der transzendentalen Phinomenologie
nicht preisgegeben werden, sollte die transzendentale Subjektivitit weiterhin
als konstituierende fir die ganze Welt fir mich gelten und ihren Universalitats-
anspruch aufrecht erhalten, dann muss die Authebung ihrer Einengung in ihr
selbst zu finden sein. Die Entfaltung der transzendentalen Subjektivitit zur
transzendentalen Intersubjektivitat ist weiterhin die Ausdehnung des transzen-
dentalen Anspruchs auf Konstitution. Wie bereits bei der Einfihrung der re-
gressiv-progressiven Methode der Auslegung der Konkretheit des Ich erwahnt,
ist bei jedem Beengen im regressiven Abbau mit einer Erweiterung im progres-
siven Aufbau zu rechnen.

Husserl beschreibt dieses erweiterte Primordium auf Grund der konkreten
Fremdimmanenz mit folgenden Worten:

»Die erweiterte primordiale Erfahrung ist diejenige, die die geschlossene urspringlich
eigene, einstimmige Einheit der eigenen Wachheit durch einfihlende Vergegenwirti-
gungen Uberschreitet, als Vergegenwirtigungen zweiter Stufe, eine zweite und mehre-
re Primordialititen eroffnend.“38

8 Hua I, S. 124. Der wichtige Hinweis darauf, dass bei Husserl das andere nicht blof ein

spezielles Problem oder ein besonderes Thema der Wahrnehmungsanalysen ist, das blof
durch die phinomenologisch-transzendentale Beschreibung der Fremderfahrung behan-
deln werden muss, sondern die Erklarung der unabdingbaren notwendigen konstitutiven
Rolle des Alter Ego fir die Objektivitat der AufSenwelt fiir Husserls transzendentale Pha-
nomenologie von duflerster grundlegender Bedeutung ist, hat in der Husserl-Forschung
besonders dank des einschligigen Werks von Dan Zahavi seine Betonung gewonnen.
Vgl. Zahavi (1996). Die Tragweite der Intersubjektivititslehre fiir die Zeit und Zeitkonsti-
tutionsanalyse forscht Rodemeyer in ihrer Dissertation. Rodemeyer argumentiert: ,that
Husserl's notion of subjective temporalizing consciousness includes a necessary link to
intersubjectivity“. Rodemeyer (2006), S. 2.

87 Mat VIII, S. 426.

88 Mat VIIL S. 425.

135

https://dol.org/10.5771/9783956508424-115 - am 22.01.2026, 06:43:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - e Ixamm


https://doi.org/10.5771/9783956508424-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

An einer Stelle sich sprachlich korrigierend schreibt Husserl allerdings, dass es
besser ware, anstelle der Erweiterung von einem besseren Selbstverstandnis der
transzendentalen Subjektivitit zu sprechen.®

Die Suche nach der konstituierenden Instanz fiir die Konstitution der Zeit
wihrend der Schlafpausen, d. h., wenn ich durch die aktuelle konkrete Konsti-
tution aufler Stande bin, findet ihre Antwort bei einem anderen wachen Ich,”°
das allerdings in so einer fundamentalen transzendentalen Verbindung mit mir
steht, dass die innerlich intentionale Vermittlung weiterhin als Leistung des
gelegentlich schlafenden Ich betrachtet werden darf.

Die Motivation zur Enthiillung des anderen wachen Ich ist selbst im Pri-
mordium vorhanden. Die Er6ffnung der anderen Primordialititen begreift
Husserl als die Monadisierung des ego oder die monadische Pluralisierung.”!
Die Pluralisierung darf nicht aus einer metaphysischen oder natirlichen Sicht
als Schopfung oder reale Vervielfachung interpretiert werden. Die monadische
Pluralisierung hat nur die Bedeutung des sich in mir als einzige Urmonade Be-
kundens der anderen Monaden. Auf Grund absoluter Selbstgegebenheit bin ich
im Vergleich der bekundenden Monaden die einzige Urmonade. Jede Monade
ist aber fur sich die einzige Urmonade.”

Ohne detailliert auf die Konstitution des Anderen einzugehen,” sind die Stu-
fen der Intersubjektivitit bis zu derjenigen, die die volle Weltkonstitution im
Stande ist, zu nennen. Die Beschreibung der Schichten der Intersubjektivitat ist
zugleich die Explikation der Stufen der Konkretisierung des transzendentalen
Ich und zugleich der Stufen der Zeitkonstitution.

In meiner primordialen Sphiare mit meinem primordialen Leib habe ich
trotz der Ausschaltung des Weltlichen und des von der Leistung der Anderen
fir mich Geltenden eine Art von Erlebnis, die sogenannte Einfiihlung, die
auf das andere Subjekt verweist. Die erste Einfithlung besteht auf Basis der
Wahrnehmung der Fremdleiber.”* So eine wirkliche Einfihlung verweist auf

89 So erweitert sich die transzendentale Subjektivitit zur Intersubjektivitit oder vielmehr,

eigentlich gesprochen, erweitert sie sich nicht, sondern es versteht sich selbst nur die
transzendentale Subjektivitdt besser.“ Hua XV, S. 17.

In diesem Sinne ldsst sich auch Blumenbergs Behauptung verstehen, wenn er in seinem
Werk Lebenszeit und Weltzeit im Kapitel zur ,genetischen Phinomenologie der Weltzeit*
schreibt: ,Der andere ist immer der, der mich fir meine Welt ersetzt, tberflassig macht,
potentiell ausschaltet.“ Blumenberg (2001), S. 300.

1 Vgl. Hua VI, 417.

2 Vgl. Hua XV S. 17.

%3 Die Fremderfahrung als Konstitution der anderen Subjekte wird sowohl durch die Ein-
fihlung und Paarung sowie auf Grund des kausalen Wirkens der Triebe und Instinkte in
Husserls Uberlegungen dargestellt.

Die ausgehend von der Anwesenheit der Fremdleiber in der primordialen Sphare ausge-
legte Theorie der Fremderfahrung in den Cartesianischen Meditationen kritisiert Fink als
prasenzialistisch. Vgl. Fink, E. & Bruzina, R.: Phdnomenologische Werkstatt, Freiburg: Karl
Alber, 2006. S. 256.

90

94

136

https://dol.org/10.5771/9783956508424-115 - am 22.01.2026, 06:43:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - e Ixamm


https://doi.org/10.5771/9783956508424-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»ein zweites waches Ich, und zwar in der Form der Mitgegenwart“.>> Dies ist
die erste Stufe der Intersubjektivitit im Primordium, die Erweiterung der ego-
logischen Primordialitit zu der intersubjektiven Primordialitat.”¢ Diese egologi-
sche Intersubjektivitit ist Husserl zufolge eine apodiktische Universalstruktur
in jedem Ego tberhaupt.”” Diese Entfaltung hat auch die Bedeutung der Er-
weiterung meiner immanenten Gegenwart, dank der eingefithlten Gegenwart
zu unserer Gegenwart. Die lebendige Gegenwart ist nach dieser Auslegung
grundsatzlich intentional mit dem Bewusstseinsleben des Alter Ego verbunden.
Ubersetzt man diese Behauptung in die Terminologie der fritheren Analysen,
dann heifdt es: Das innere Zeitbewusstsein ist kein isoliertes, sondern im Tiefs-
ten ein verbundenes Zeitbewusstsein.

Im Sinne dieser passiven Verbundenheit ist die Einfihlung, wie die Wie-
dererinnerung, keine urspriingliche Konstitution, sondern Enthillung des be-
reits Konstituierten. In der Einfihlung erfahre ich meine bereits vorhandene
Gemeinschaft mit dem Anderen.

Meine Gegenwart und die Gegenwart der in mir sich bekundenden Anderen
sind identisch und stehen in Deckung, insofern die Anderen mitgegenwartig
sind. Was trennt uns Mitgegenwirtige aber dann voneinander? Allem Anschein
nach ist das der primordiale Leib. Das Trennende meiner Gegenwart von deren
in mir sich bekundenden Anderen ist das leibliche Zentrum meiner lebendigen
Gegenwart. Der Leib, allerdings in seinem primordialen Sinne, ist das, was die
lebendige Gegenwart der Urmonade pluralisiert.

In der gemeinsamen Gegenwart konstituiert sich — insofern ich das Ich mei-
nes Wir bin - fir uns ,das von der Welt, was aus unseren gemeinsamen noe-
tischen Quellen, den im Einfihlungskonnex sich indirekt anschaulich erschlie-
Benden, fir uns alle seinen Sinn bezieht“.”8 In unserer Gegenwart haben wir
das gemeinsam fiir uns Gegebene. Nun hat aber jede monadische Gegenwart
seine egologische Sphire als Bereich des Eigenen, als Bereich des jeweils nur fiir
sie Zuginglichen und in gewissem Sinne gehort hierzu auch der Bereich der
offentlichen Zuganglichkeiten.

Die Schwierigkeiten der phinomenologischen Explikation der grundlegen-
den Intersubjektivitit trotz und in der Primordialitit hat Husserl durch Aus-
fihren der transzendentalen Monadologie zu tberstehen versucht. Auf die
komplizierte und zum Teil als metaphysisch missinterpretierte transzendentale
Monadologie wird diese Arbeit nicht im Detail eingehen. Es ist lediglich darauf
hinzuweisen, dass die in den Cartesianischen Meditationen eingefihrte transzen-
dentale Monadologie, die auch zu Husserls systematischem Programm seines
letzten Versuchs fur die Darstellung der transzendentalen Phinomenologie

95 Mat VIII, S. 426.
%6 Vgl. Mat VIIL, S. 123.
7 Vgl. Hua XV, S. 192.
8 Mat VIII, S. 426.

o

137

https://dol.org/10.5771/9783956508424-115 - am 22.01.2026, 06:43:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - e Ixamm


https://doi.org/10.5771/9783956508424-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

gehort, urspringlich vorhat, die Verbindung der transzendentalen Subjekte
hervorzuheben,” und keineswegs das transzendentale Feld mit den metaphy-
sischen Sinnen beladen will. Das Programm der Monadologie ist nichts ande-
res als Enthallung der Konkretion des transzendentalen Ich als Monade. Die
Verbindung der transzendentalen Subjekte kann aus gutem Grund auf die
Konkretion des Ich hindeuten. Es ist interessant, wie Husserl, riickblickend
seine alten Uberlegungen korrigierend, etwa 20 Jahre danach schreibt, ,dass
man den Begriff des Selbstindigen nicht mit dem des Konkreten identifizieren
kann wie ich in den Logischen Untersuchungen®.1%

Die Verbindung der Monaden, insofern sie Verbindung der Ichsubjekte ist,
muss zur gemeinsamen objektiven Konstitution fithren. Die erste Stufe der
intersubjektiven Konstitution auf Grund der direkten intersubjektiven Primor-
dialitat, basierend auf dem direkt konstituierten Wir, erreicht jedoch Husserl
zufolge noch nicht die volle Weltkonstitution, sondern, wie es heifdt: ,Die inter-
subjektive Wachkonstitution liefert wieder nur eine Art unterer, primordialer
Welt.“101

In den Cartesianischen Meditationen behauptet Husserl, dass fir ihn keine
Monadenmehrheit denkbar ist ,denn als eine explicite oder implicite verge-
meinschaftete“!?? und setzt fort: ,,Darin liegt: eine objektive Welt in sich konsti-
tuierende und in ihr sich selbst — als animalische und im besonderen menschli-
che Wesen — verraumlichende, verzeitlichende, realisierende.“19 Auch in den
1930er-Jahren beruft Husserl sich riickblickend auf seine alte ,,Uberzeugung,
dass Koexistenz von Monaden nur moglich ist vermoge einer konstituierten
Welt“.14 Wie kann Husserl trotzdem behaupten, dass die direkte Gemeinschaft
der wachen Monaden in dieser Stufe nur eine Art primordiale Welt konstitu-
iert? Die Unterscheidung zwischen objektiver und voller Welt sowie die Unter-
scheidung zwischen einer objektiven Welt und der objektiven Welt scheint fiir
das Verstehen dieser angeblichen Divergenz bedeutend zu sein. Zum Ersten
kann Husserl sagen, dass, insofern diese Gemeinschaft von Koprasenz der Mo-
naden ausgeht, ihre konstituierte Welt nichts anderes als eine sinnliche Welt
sein kann und sie fiir die Konstitution einer personlichen Welt nicht im Stande
ist. Die Form dieser Welt ist blof§ eine Prisenzzeit. In diesem Sinne wird das

92" Die Monaden sind verbunden, wie schon zum Teil hier erliutert ist, sowohl durch die

passive unbemerkte Unterlage als auch durch die Fenster der Einfihlung, aber auch
durch die direkte und aktive Wirkung ihrer Ichsubjekte aufeinander und durch aktive
Vergemeinschaftung und Zweckideen. Zu den verschiedenen Weisen der Verbindung
von Monaden vgl. Hua XIV, S. 270.

1% Hua X1V, S.37.

101 Mat VIIL, S. 427.

12 Hual, S. 166.

'3 Hual, S. 166.

104 Mat VIII, S. 175.

138

https://dol.org/10.5771/9783956508424-115 - am 22.01.2026, 06:43:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - e Ixamm


https://doi.org/10.5771/9783956508424-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Primat einer intersubjektiv geteilten Gegenwart, die noch nicht als weltliche
konstituiert ist, angekiindigt:

»Sein von Anderen ist als Sein einer anderen lebendigen Gegenwart bezogen auf
meine Gegenwart. Mitsein von Anderen ist untrennbar von mir in meinem lebendigen
Sich-selbst-Gegenwirtigen, und diese Mitgegenwart von Anderen ist fundierend fir
die weltliche Gegenwart.“105

Die Notwendigkeit, dass es eine intersubjektive Zeit erster Stufe in Form einer
passiven Synthesis der Monaden gibt — was Husserl gelegentlich intermonadi-
sche Zeitlichkeit!% nennt —, bevor wir eine fir uns weltliche Zeit konstituie-
ren, besagt, dass der Trager des Zeitmodus Gegenwart nicht ein solitares Ich,
sondern ein in einer innerlichen intentionalen Vermittlung verbundenes Ich
sein muss, damit dessen Leistung als eine gemeinsame objektive fir alle gelten
kann. Das Alle oder der Jedermann als Referenz der objektiven Giiltigkeit
fordert, dass bereits ,ein Sinn von ,Jedermann‘ konstituiert sein [muss], damit
in Beziehung darauf eine objektive Welt es sein kann“.!” Zu bemerken ist in
diesem Sinn von jedermann, der passiv und nicht durch eine aktive Stiftung
konstituiert ist, dass er sich zuerst auf das faktische Gegenwirtige beschrankt
und die Erweiterung auf das Alle iiberhaupt wahrhaft erst in einem teleologi-
schen Streben zu erreichen ist.

Diese Primordialititen erreichen in hoheren Stufen weiterhin nicht die volle
Weltkonstitution. In einem weitesten Sinne kdnnte bei allem von blofer Heim-
welt gesprochen werden, die nur ein Einstimmigkeitssystem fur ein bestimmtes
Wir ist und stets als widerstreitendes Pendant eine Fremdwelt impliziert. Erst
wenn die indirekte Vergegenwartigung, die vermogliche Einfihlung rick- und
vorwirts, die moglichen Anderen und folglich die volle transzendentale Inter-
subjektivitat zu konstituieren vermag, erlangt die Weltkonstitution ihren vollen
Sinn und ihre volle Geltung. Bei der Konstitution des indirekten Wir sind die
Geburt und der Tod von konstitutiver Bedeutung und erst im Bereich, in dem
diese merkwurdigen Vorkommnisse ihren Spielraum zurtickerhalten konnen,
kann von dem Menschen im vollen Sinne die Rede sein.

Entscheidend bei dem Begriff volle Welt ist es, dass seine Gegenstellung zur
primordialen Welt als eine perspektivische Welt darauf hindeutet, dass die volle
Welt stets entziechende und unverfiigbare Dimensionen haben muss, die nie
unmittelbar konstituiert werden kénnen. Mit dem Adjektiv voll ist die Trans-
zendenz der Welt gemeint. Wahrend der transzendente Sinn der Welt nicht
blof als eine in rdumlicher Hinsicht perspektivische Erscheinung interpretiert
werden darf, sondern

105 Mat VIII, S. 57.
106 Mat VI, S. 173.
107 Hua XVII, S. 247.

139

https://dol.org/10.5771/9783956508424-115 - am 22.01.2026, 06:43:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - e Ixamm


https://doi.org/10.5771/9783956508424-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Lbesteht dJie Transzendenz, in der die Welt konstituiert ist, [...] darin, dass sie sich

mittels der Anderen und der generativ konstituierten Mitsubjektivitit konstituiert und

ihren Seinssinn als unendliche Welt dadurch gewinnt*.198

Husserl merkt das Merkwiirdige, das ihn davon abhilt, wie friher beziiglich der
ideellen Moglichkeit der Wiedererinnerung aus dem Horizont der Wirklichkeit
der Einfiihlung ohne Bedenken die ideale Moglichkeit der Iteration in infini-
tum zu induzieren. Husserl halt fest:

sIch kann aber nicht etwa gleich einspringen mit der Bemerkung: ,Mit den Anderen
habe ich offene Horizonte fiir weitere Andere usw. und in dieser Mittelbarkeit kann
ich Moglichkeiten zur Geltung bringen, die nicht mehr meine eigenen Moglichkeiten,
auch nicht die meiner méglichen Einfiihlung sind.“1%?

Das Merkwirdige liegt darin, dass ich die wirklichen und méglichen Erfahrun-
gen von Anderen stets nach der Regel ,Als-ob-ich-selbst-konnte iibernehme.
Aber wiirde das Ich die vermogliche Einfihlung von Anderen nach derselben
Regel tibernehmen, deutet diese dann an, dass ich die Unendlichkeit meiner
Wachheit fiir moglich halte. Wire ich aber unendlich wach, miisste ich tGber-
haupt keine mogliche und indirekte Einfiihlung haben konnen:

»Denn wenn meine Wachsphire unendlich wire, so konnte ich immer selbst, und
zwar in meiner primordialen Welt, in infinitum fortgehen, und vermdge der Identitit,
meiner und jeder anderen (die in allen Mittelbarkeiten verbleibt), miisste ich auf alle
Leiber tiberhaupt stoffen konnen, also direkte Einfiihlung vollziehen konnen. 110

Entscheidend ist, dass die Unendlichkeit der Wachheit keine unverfiigbare,
unzugangliche Dimension, welche ich mir nur indirekt als mittelbare Moglich-
keit aneignen konnte, tberlasst. Das Korrelat solches unendlich wachen mona-
dischen Commerciums wire eine durchaus anschauliche Welt.!!!

Die Tatsache, dass alle moglichen Anderen nicht im Fortgang der Wachheit
von mir selbst erfahren werden, sondern ich die wirklichen und moglichen
Einfihlungen von Anderen tibernehmen muss, welche tberhaupt die Sphire
meiner Moglichkeiten tberschreiten, braucht eine phinomenologische Erkla-
rung. Bei der phinomenologischen Erklarung des Ubernehmens des Horizonts
der Anderen von Anderen fur die ,Iteration der Alteration, Andere der Ande-
ren“!1? zeigen sich die Natalitit und Mortalitat als notwendige Briiche, deren
Uberbriickung das Generative ins Spiel setzt.!13

108 Mat VIII, S. 393.
109 Mat VIII, S. 426.
10 Mat VIII, S. 427.
11 Vel Mat VI, S. 427.
12 Mae VI, S. 374.
113 vgl. Mat VIII, S. 427.

140

https://dol.org/10.5771/9783956508424-115 - am 22.01.2026, 06:43:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - e Ixamm


https://doi.org/10.5771/9783956508424-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

§ 7. Verleiblichung, Vermenschlichung

Bei der Ausstattung der urtiimlichen Gegenwart mit dem Vergangenheitshori-
zont durch die Wiedererinnerung werden die Akte verzeitlicht und in einer
Vorher-Nachher-Relation registriert. In den frithen Zeitanalysen hat diese Rela-
tion in der sogenannten immanenten Zeit Schwierigkeiten breitet, insofern die
gesamte Ordnung sowie das bestandige Zentrum, wodurch diese Relation sich
festigen konnte, nicht geniigend und angemessen bestimmt worden sind (s.
Kap. IIT & 1V).

In den spiten Analysen, in denen die systematische Rekonstruktion die
Stufen der Zeitigung entfalten muss, geht Husserl wie bereits erwihnt von
dem Primordium aus. Das Primordium als abstraktiv von der Welt gewonnene
Eigensphare zeigt sich als ein orientiertes Feld um ein Zentrum, namlich um
meinen Leib.

,In aller Erfahrung und bei allem Erfahren bin ich dabei, leiblich, mein Leib ist durch
diese Zeit und Welt [scil. die primordiale Welt] hindurch immer Zentrum. Mein Leib,
mein waltendes Ich ist im Leibe und dadurch in der Welt, die ich erfahre, und die ich
hier rein als erfahrene (wahrnehmungsmifige) betrachte.“!14

Dass Husserl den Leib als Zentrum der Zeit der primordialen Welt vorstellt,
hat m. E. in den Husserl-Forschungen nicht gentigend Betrachtung erfahren.
Beziiglich Husserls fritherer Zeitanalysen spricht Bernet von der ontologischen
Apartheidpolitik gegeniiber der raumlichen Bestimmungen, dergemaf$§ Husserl
die Verflechtung der Raumlichkeit mit den zeitlichen Bestimmungen als eine
Art Mischehe betrachtet.!’s Bernet ist der Meinung, dass Husserl sich durch
diese ontologische Apartheidpolitik ,,die Moglichkeit, die raum-zeitliche ,Welt-
zeit” der Naturwissenschaft phinomenologisch angemessen zu fundieren“!¢,
versperrt.

Sollte der Leib mit seiner absoluten Nahe als jetzt aber auch hier fur das
Zentrum der Zeit gehalten werden, dann hat Husserl eigentlich die Apartheid-
politik widerlegt. Ludwig Landgrebes Interpretation der lebendigen Gegenwart
als kinasthetisches Bewusstsein war eine der ersten Auslegungen der Zeit in
direkter Beziehung zum Leib.!” Nach Landgrebe sind die kinasthetischen
Funktionen,

»ohne die es keine Zeitkonstitution gibt, die tiefstliegende Dimension der transzen-
dentalen Subjektivitit, die eigentliche Ursprungsphire, so dass auch der Leib als

114 Mae VI, S. 153. (Hervorh. durch d. Verf.)

15 Vgl Bernet (1987/88), S. 91.

!¢ Bernet (1987/88), S. 91.

17 Diese Interpretation schreibt Claesges ausdriicklich Landgrebe zu und widmet der Dar-
legung der Entwicklung dieser These bei Landgrebe einen Aufsatz. Vgl. Claesges, U.:
Zeit und kindsthetisches Bewusstsein. Bemerkungen zu einer These Ludwig Landgrebes, in:
Phinomenologische Forschungen 14, 1983. S. 138-151.

141

https://dol.org/10.5771/9783956508424-115 - am 22.01.2026, 06:43:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - e Ixamm


https://doi.org/10.5771/9783956508424-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

fungierender Leib nicht ein bloff Konstituiertes, sondern selbst konstituierend ist als

transzendentale Bedingung der Moglichkeit jeder hoheren Stufe des Bewusstseins und

seines reflexiven Charakters®.!18

Landgrebes Interpretation findet Indizien in gewissen Stellen in den spiten
Manuskripten zur Zeitkonstitution:

»In der stromenden Urprasenz haben wir unabinderlich immer schon Leibwahrneh-
mung, in der Zeitigung der immanenten Zeit geht durch diese ganze Zeit kontinuier-
lich hindurch mein Leibwahrnehmen, [...] allzeitlich konstituierend.“11?

Der Eigenleib spielt fir die Zeitigung der primordialen Natur eine ausgezeich-
nete Rolle.'? Anstelle der zmmanenten Welt der frihen Analysen, die eine
raumliche Dimension verfehlt, ist jetzt von einer primordialen raumzeitlichen
Welt die Rede, die sich nur ,durch eine Erfahrung, in der das Erfahren in
leiblichem Tun vonstattengeht®,'?! konstituiert. In Orientierung um den Leib
und dessen Zugriff definiert sich die primordiale Welt als die Nahwelt um
den Leib, insofern die Abstraktion die Ausschaltung der Fernsphiren als nur
mittelbar zuginglich bedeuten sollte.!?2

Diese Verleiblichung bezeichnet Husserl als ,die Selbstvermenschlichung
erster Gestalt“,'?3 da das Menschen-Ich, der primordiale Mensch, noch nicht
im vollen Sinne Mensch ist.'>* Der Mensch im vollen Sinne ist nach Husserl
»eine menschliche Person, die als das nur in dem sozial-personalen Zusammen-
hang bestindig durch die Mitmenschen in seinem eigenen personalen Sein
mitkonstituiert wird.“!?5 Anhand dieser Definition lasst sich auch eine andere
Ansicht zur vollen Welt gewinnen: Die Welt in ihrer vollen Konkretion ist die
personale Welt der allgemeinen kommunikativen Menschengemeinschaft, die
Menschenwelt tiberhaupt.

Durch diese Verleiblichung habe ich ,[m]ein an sich erstes psychophysisches
Ich“12¢ und als psychophysisches Ich ist es in einer an sich ersten Natur.'?
Dass diese an sich erste Natur und ihre Raumzeitlichkeit nur fir mich die

118 Landgrebe (1976), S. 35.

19 Mat VIIL, S. 112.

1200 Erist ausgezeichnet dadurch, dass er in besonderer Weise konstituiert ist, bei allem an-
deren Objektiven mitfungiert und dadurch natiirlich, dass das Ich eben im eigentlichen
Sinne das Fungierende ist und im konstituierten Leib das erfahrend Fungierende.” Mat
VIII, S. 338.

121 Mat VIII, S. 345.

122 \ie Landgrebe zu Recht bemerkt, ,als erstes fiir Beschreibung unserer unmittelbaren
Weisen Welt zu haben [ergibt sich] der Unterschied von Nihe und Ferne, von Nahwelt
und Fernwelt — Begriffe, die aber sogleich mehr in sich schliefen als blof rdumliche
Bezeichnungen.“ Landgrebe (1963), S. 48-49.

123 Mat VIII, S. 345.

124 Mat VIII, S. 345.

125 Mat VIII, S. 345.

126 Huya XVII, S. 247.

127" Vgl. Hua XVII, S. 247.

142

https://dol.org/10.5771/9783956508424-115 - am 22.01.2026, 06:43:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - e Ixamm


https://doi.org/10.5771/9783956508424-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Geltung hat und keinen objektiven Sinn behalt, liegt darin, dass ich zu mei-
nem Leib in der Primordialitit nur in einer inneren Beziehung stehe und
stehen kann, als waltendes Ich im Leib. Wird der Eigenleib von mir nicht
nur in der Inneneinstellung und als ,empfindend“!?® oder als ,Willensleib“!?
empfunden, sondern auch wie ein Auffending in sinnlicher Wahrnehmung als
Leibkorper erfabren, dann wird die Natur zu der objektiven, allzuginglichen,
homogenen Natur, deren Seinssinn und Seinsgeltung nicht blof von mir,
sondern von und fir meinen Anderen und im Endeffekt fiir uns hat.’3* Die
Vergegenstandlichung des Eigenleibes kann aber erst tiber die Konstitution
des Anderen vonstattengehen.!3' Husserl hat wiederholt darauf insistiert, dass
der erste Mensch der Andere ist. So heift es auch in diesen Manuskripten:
»Transzendental gehe ich den Anderen vorher, fiir die empirische Konstitution
gehen die anderen Menschen meinem Sein als Menschen vorher.“!3? Meine
Selbstobjektivierung wird ,auf den Umweg tGber den Andern®,!3? in Analogie
zu dem anderen Menschen vollgezogen. In der Wahrnehmung meines Leibes
als ein Auffending stelle ich mich als ein Anderer und statt hier da vor, um
die fur jede auflere Wahrnehmung notwendige Entfernung in diesem Fall von
der absoluten Nihe meines Leibes zu erlangen. Somit geht die Fremderfahrung
der Selbstentfremdung voraus, wihrend anderseits die Selbstzeitigung als mein
an sich erstes psychophysisches Ich fundierend fiir die Fremderfahrung ist.!3
In diesem verflochtenen Zusammenhang wird die Konstitution der objektiven
Welt als Leistung der konstituierenden Intersubjektivitit begriffen, wiahrend
weiterhin aus erkenntniskritischer Sicht ,,das Als-Geltungsphanomen-fassen der
Welt“135 auf das absolut einzige transzendentale Ich zurtickzuftihren ist.

Aus dieser Ausfiihrung kann man auch eine Ansicht hinsichtlich des Parado-
xes des Subjekts gewinnen. Insofern die Fremderfahrung fir die Selbstentfrem-
dung fundierend ist, sollte der Widerspruch des Ich als ein Objekt in der Welt
und des Ich als Subjekt fiir die Welt als die Spannung aus Inneneinstellung zu
sich selbst gegeniiber der Aufleneinstellung betrachtet werden. Die Rede von

128 Hua IV, S. 285.

129 HualV, S. 285.

130 Vgl. Hua XIV, S.413. Fiir einen prignanten Kommentar zu dieser These vgl. Meist

(1980).

»Wie konstituiert sich mein psychophysisches Dasein als 6rtlich im Raum unter den

Dingen, unter den Realitdten? Offenbar nachdem Andere schon konstituiert sind. Vgl.

Mat VIII, S. 236.

Mat VIII, S. 236. Auch in Hua XV gibt es zu lesen: ,,Das erste animal in der konstitutiven

Ordnung, oder vielmehr, der erste Mensch ist der Andere, und erst von daher erhalte ich

selbst den Sinn Mensch.“ Hua XV, S. 19.

133 Huya XIV, S. 63.

134 Der "Andere" der konstitutiven Unterstufe weist nun seinem Sinne gemaf$ auf mich
selbst zurtick, aber [...] auf mich nicht als transzendentales Ego, sondern als mein
psychophysisches Ich.“ Hua XVII, S. 247.

135 Hua VI, S. 417.

131

132

143

https://dol.org/10.5771/9783956508424-115 - am 22.01.2026, 06:43:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - e Ixamm


https://doi.org/10.5771/9783956508424-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

der Ersten-Person-Perspektive gegentiber der Dritten-Person-Perspektive geht in
diese Richtung der Losung des Ratsels der Subjektivitat.

In der Psychologisierung des Subjektiven im Rahmen der transzendentalen
Phinomenologie und nicht aus naiv und naturalistisch verhillender Einstel-
lung sieht Husserl sogar die Aufhebung des Gegentibers von Konstituierendem
und Konstituiertem. So schreibt Husserl:

»Eben diese Psychologisierung des Subjektiven hebt das Gegentiber von konstituie-
render Subjektivitit und Konstituiertem auf und schafft die Moglichkeit, alles Anony-

me in dem schon geschaffenen Rahmen der Menschlichkeit einzufiigen und so der
Welt. <136

136 Mat VIII, S. 240.

144

https://dol.org/10.5771/9783956508424-115 - am 22.01.2026, 06:43:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - e Ixamm


https://doi.org/10.5771/9783956508424-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	§ 1. Die frühere Meldung des Rätsels des konkreten Ich in den Ideen I
	§ 2. Das hartnäckige Rätsel in späteren Phasen der Phänomenologie
	§ 3. Die Methode der Auslegung der Konkretheit des Ich und die Anwendung der Methode in den späten Zeitanalysen
	§ 4. Die Stufen der Zeitigung der objektiven Zeit und der Verzeitigung des Ich
	§ 5. Die Schranken der Wiedererinnerung und die Notwendigkeit des appräsentativen Übernehmens der fremden Erfahrung
	§ 6. Übernahme der Erfahrung von Anderen als Brückenglied. Die Theorie der transzendentalen Intersubjektivität
	§ 7. Verleiblichung, Vermenschlichung

