
Philippe Mastronardi

Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verständigung

1.  Rationalitäten

1.1.  Universalismus und Relativismus

Auszugehen ist vom Widerstreit zwischen universalistischen und relativistischen Kon-
zepten der Ethik. Die einen erheben einen universalen Anspruch. In einer starken Fas-
sung behaupten sie die Existenz von universellen Normen, d. h. solcher Normen, welche
räumlich und zeitlich unbeschränkt und damit für die ganze Welt einheitlich gelten sol-
len. In einer schwachen Fassung behaupten sie, für ihre Normen universalistische Gründe
anführen zu können, d. h. solche, welche bei Vertretern aller Kulturen und Zeiten An-
erkennung verdienen. In der zweiten Fassung gelten die Normen zwar nicht für alle
Menschen und alle Situationen der Welt gleichermassen, müssen aber von allen Menschen
für konkrete Situationen anerkannt werden können. Die andern vertreten einen relati-
vistischen Standpunkt. Sie bestreiten die Möglichkeit, universale Normen zu begründen,
und anerkennen nur kulturbedingte, wandelbare Werte. Für sie können Normen weder
universell gültig sein noch für konkrete Situationen universalistisch begründet werden.
Alles Normative ist kulturell und situativ.

Die erste Position vertritt einen Unitarismus, der von einer Einheit des Denkens aller
Menschen ausgeht. Die zweite Position vertritt einen Partikularismus, der von der Selb-
ständigkeit der Denkweisen in unterschiedlichen Kulturen ausgeht.1

Wie lassen sich diese gegensätzlichen Positionen miteinander vereinbaren? Zunächst
scheint dies unmöglich. Entweder gibt es eine universal gültige Moral oder alles ist relativ,
auf subjektive oder kulturell variable Einstellungen bezogen. Bei näherer Betrachtung
sind die Positionen allerdings nicht so ausschliesslich, wie es scheint. Zumindest gibt es
eine Interpretation, nach welcher sie sich vertragen können.

Vorauszusetzen ist, dass beide Haltungen normative Ansprüche erheben. Keine ak-
zeptiert grundlos jede Machtausübung des Stärkeren. Wer immer Macht beansprucht,
behauptet, diese sei nach seinem Verständnis von Moral gut oder gerecht. Die Unter-
schiede liegen nur darin, dass die Relativisten anerkennen, dass das, was für den einen
gut oder gerecht ist, es nicht auch für den andern zu sein braucht – und das nicht nur
wegen praktischer Schwierigkeiten, sondern auch unter optimalen Verhältnissen –, wäh-

1 Vgl. für die Ebene des interdisziplinären Diskurses Florian Windisch, Jurisprudenz und Ethik:
Eine interdisziplinäre Studie zur Legitimation demokratischen Rechts, Berlin 2010, S. 173 ff./181.

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:53:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187


rend die Universalisten geltend machen, dass zumindest idealerweise für alle das Gleiche
gut oder gerecht sein müsste.

Der Streit dreht sich also darum, ob es Gründe gibt, nach denen alle zur gleichen
Überzeugung kommen müssten, oder ob es bleibende Differenzen geben darf oder sogar
soll. Damit teilen beide Positionen zumindest eine Gemeinsamkeit: Sie befinden sich im
gleichen Diskurs, jenem über die Begründung von Normen des Zusammenlebens. Ohne
in performativen Widerspruch zu verfallen, können sie sich den Anforderungen der Dis-
kursethik nicht entziehen.

Für die Vertreter des Relativismus ist dieser Diskurs allerdings kein moralischer in der
Terminologie von Jürgen Habermas,2 sondern ein ethischer, d.h. es geht ihnen nicht um
eine universale Begründung von Normen, sondern nur um eine auf eine konkrete Ge-
meinschaft begrenzte Rechtfertigung. Universalisten und Relativisten streiten sich also
letztlich darum, auf welcher Diskursstufe ihre Auseinandersetzung stattfinden soll. Die
Universalisten tragen dabei die Begründungslast dafür, dass es eine höhere Stufe gibt, auf
welcher der Streit richtigerweise auszutragen sei.

Auch wenn diese Debatte eine endlose sein sollte, stellt sie jedenfalls eine Deliberation
dar, d.h. eine argumentative Auseinandersetzung, für welche die Diskursethik einen uni-
versalen Rahmen vorgeben will, der allerdings keine substantiellen Gebote für das Ver-
halten im konkreten Zusammenleben vorschreibt. Grundsätze wie die gegenseitige An-
erkennung, die Symmetrie der Verhältnisse oder die Legitimation durch Zustimmung
stellen nicht unmittelbar anwendbare Verfahrensnormen dar, sondern nur Grundsätze
der interkulturellen Auseinandersetzung. Die konkreten Verhaltensnormen, welche die
Diskursteilnehmer binden, bleiben kulturell variabel.

Daraus ergibt sich eine relativierende Konsequenz für die universalistische Position:
Sie kann zwar behaupten, es gebe universal vorgegebene substantielle Normen für unser
Zusammenleben, aber sie wird ihre Position im interkulturellen Diskurs nicht durchset-
zen können, solange ihre Behauptung sich nicht diskursiv bewährt hat: Moral ist nicht a
priori universal, sondern muss sich erst noch universalisieren lassen. So sind z.B. gute
Gründe für die Universalität von Menschenrechten zwar ein Schritt zur Universalisie-
rung der Menschenrechte – aber nur in dem Ausmass, als sie alle Betroffenen zu über-
zeugen vermögen. An die Stelle der Universalität (als Voraussetzung) tritt die Univer-
salisierung als Prozess. Universalität wird zum idealen Fluchtpunkt einer Bemühung um
Wahrheit und Richtigkeit.

1.2.  Der universale Anspruch der Diskursethik

Was bedeutet dies für den universalen Anspruch der Diskursethik? Dieser gilt auch für
das Gespräch unter den Kulturen. Alle Menschen bedienen sich einer Sprache, wenn sie
sich verständigen wollen. Damit gelten die Geltungsansprüche der Wahrhaftigkeit, der

2 Vgl. Jürgen Habermas, Faktizität und Geltung: Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und des
demokratischen Rechtsstaats, 4. Aufl., Frankfurt am Main 1994, Suhrkamp S. 199 f.

188 Philippe Mastronardi · Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verständigung 188

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:53:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187


Wahrheit und der Richtigkeit für alle, ebenso die Voraussetzungen für die Chance zur
zwanglosen Einigung.3

Besonderes Gewicht erlangt im interkulturellen Austausch die Diskursregel, die be-
sagt, dass alle Betroffenen ihre Einstellungen, Gefühle und Wünsche zum Ausdruck
bringen können müssen.4 Die sprachliche Verständigung darf nicht auf einen europä-
ischen Rationalismus verengt werden. Sprache muss so weit gefasst werden, dass sie alle
Formen der menschlichen Äusserung einbezieht. Verständigung läuft nicht nach einem
bestimmten, kulturell geprägten Muster von Rationalität ab. Die Forderung nach Recht-
fertigung von Geltungsansprüchen mit »guten Gründen« lässt zu, dass das, was ein guter
Grund ist, nicht restlos expliziert werden kann. Gründe überzeugen stets auf dem Hin-
tergrund unausgesprochener Übereinstimmungen. Z.B. kann ein Grund auch deshalb
gut sein, weil er gemeinsamen Intuitionen oder Emotionen entspricht.

Sogar die Formulierung der Diskursregeln muss für Modifikationen offen bleiben. Die
Diskursethik meint etwas Universales, kann dieses aber zwangsläufig nur in einer be-
stimmten Sprache zum Ausdruck bringen. Diese ist kulturell geprägt und damit auch nur
relativ. Damit bleibt auch die Diskursethik selbst in den interkulturellen Diskurs einge-
bunden und kann sich in diesem entwickeln.

Allerdings ist es nicht zutreffend, der Diskursethik einen okzidentalen Rationalismus
vorzuwerfen.5 Vielmehr versucht Habermas, die herkömmliche europäische Rationalität
zu überwinden. Er fordert einen Paradigmenwechsel von der früheren Bewusstseins-
philosophie zur neuen Sprachphilosophie und damit vom Ich als dem Subjekt des Den-
kens zur Intersubjektivität als dem Prozess zwischenmenschlicher Verständigung.6 Das
Habermas’sche Konzept der kommunikativen Rationalität folgt nicht der traditionellen
Einheitslogik,7 sondern verlangt ein dezentriertes Weltbild.8 Vernunft ist hier nicht mehr
die hervorragende Eigenschaft des autonomen Individuums, sondern das Resultat eines
intersubjektiven Verständigungsprozesses, in welchem kein Teilnehmer beanspruchen
kann, die Mitte zu bilden oder die Richtung vorzugeben, in welcher der Diskurs verlaufen
soll. Nach Habermas formt sich das Individuum nur auf dem Weg über seine Beziehun-
gen zu anderen. Der Mensch konstituiert sich durch Teilnahme in diesem kommunika-
tiven Prozess. Er wird gleichzeitig zu einem typischen Mitglied seines Kollektivs und zu
einem einzigartigen Individuum.9

3 Vgl. Habermas, Nachmetaphysisches Denken: Philosophische Aufsätze, Frankfurt am Main 1988,
S. 178.

4 Vgl. Robert Alexy, Theorie der juristischen Argumentation: Die Theorie des rationalen Diskurses
als Theorie der juristischen Begründung, 2. Aufl., Frankfurt am Main 1991, S. 169.

5 Vgl. Habermas Der philosophische Diskurs der Moderne: Zwölf Vorlesungen, Frankfurt am Main
1985, S. 361 ff.

6 Vgl. Habermas, Nachmetaphysisches Denken, aaO. (FN 3), S. 15/51.
7 Vgl. Habermas, Nachmetaphysisches Denken, aaO. (FN 3), S. 180.
8 Vgl. Habermas Der philosophische Diskurs der Moderne, aaO. (FN 5), S. 366.
9 Vgl. Habermas »Entgegnung«, in: Axel Honneth und Hans Joas (Hrsg.), Kommunikatives Han-

deln: Beiträge zu Jürgen Habermas’ »Theorie des kommunikativen Handelns«, Frankfurt am
Main 1986, S. 327-405, hier: S. 334; ders., Erläuterungen zur Diskursethik, Frankfurt am Main
1991, S. 69.

189 Philippe Mastronardi · Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verständigung 189

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:53:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187


Dieses Paradigma der intersubjektiven Verständigung lässt die Diskursethik als
Grundlage interkultureller Diskurse geeignet erscheinen. Es versteht diese Diskurse als
symmetrische Beziehung, in welcher die Partner in einen wechselseitigen Lernprozess
eintreten.10 Damit werden unterschiedliche Kulturen befähigt, einander gleichberechtigt
zu begegnen. In der Praxis bleibt dies freilich ein sehr schwieriges Unterfangen. Wie gross
die Schwierigkeiten sind, lässt sich vielleicht am besten zeigen, wenn versucht wird, die
Denkweisen Europas und Chinas zu vergleichen:

Die Grundfrage hinter einem solchen Vergleich ist, ob die Diskursethik, welche einen
Teil der europäischen Philosophie bildet, auch Geltung beanspruchen kann für eine nicht
philosophische Denkweise, welche sich am Beispiel des weisen Mannes orientiert, wie er
von Konfuzius oder Menzius dargestellt wird.

Seit der griechischen Antike ist die europäische Philosophie eine Suche nach Wahrheit
und Richtigkeit, ausgerichtet auf Kategorien wie Sein und Substanz oder das Gute und
das Gerechte. Unser Denken versucht, die Welt mit der Logik der Kausalität zu erklären.
Es analysiert die Objekte der Wahrnehmung, indem es sie in ihre Elemente zertrennt.
Wir suchen das Leben zu verstehen, indem wir die richtigen Unterscheidungen treffen.
In unserer Argumentation sind Widersprüche verboten, weil nichts zu sich selbst in Wi-
derspruch stehen darf. Wir versuchen, Sachverhalte zu beweisen oder Handlungsweisen
zu begründen, um damit entweder im Wettstreit mit andern zu siegen oder diese zur
Zustimmung zu bewegen. Zu diesem Zwecke nehmen wir einen persönlichen Stand-
punkt ein und rechtfertigen diesen mit Gründen. Unser Partner wird aufgefordert zu
entscheiden, ob er diese Gründe anerkennt und damit unseren Standpunkt übernimmt.
Seine Zustimmung muss dabei freiwillig bleiben. Der freie Wille jedes Einzelnen ist ein
zentrales Element dieser Philosophie.11 Mit Habermas halten wir dafür, dass Konzepte
wie Wahrheit, Rationalität oder Rechtfertigung zu jeder Sprachgemeinschaft gehören.12

Im vollen Gegensatz dazu kennt der Weise im antiken China keinen Begriff des Seins
oder der Substanz und hat deshalb keine Wahrheit zu beweisen.13 In der konfuzianischen
Weisheitslehre gab es keinen Begriff für Freiheit oder für freien Willen.14 Die Wirklich-
keit wird in dieser Denkweise nicht als Verhältnis von Ursache und Wirkung verstanden.
Wichtig sind nicht die Ursachen menschlichen Verhaltens, sondern die Bedingungen,
unter welchen es stattfindet. Gefragt wird nicht, warum etwas geschieht, sondern wie es
geschehen kann. Die Dinge geschehen nicht, weil wir sie machen, sondern weil sie wach-
sen. Es gibt keinen Konflikt zwischen Freiheit und Determination. Der Weise handelt
spontan im Einklang mit seiner Natur.15 Von daher besteht chinesische Moral nicht aus
Geboten und Verboten. Sie ist nicht normativ im westlichen Sinne. Sie zeigt bloss, dass

10 Vgl. Habermas Nachmetaphysisches Denken, aaO. (FN 3), S. 177.
11 Vgl. François Jullien, Der Weise hängt an keiner Idee: Das Andere der Philosophie, München

2001, S. 87 ff.
12 Vgl. Habermas, Nachmetaphysisches Denken, aaO. (FN 3),S. 178.
13 Vgl. Jullien, Der Weise hängt an keiner Idee, aaO. (FN 11), S. 96.
14 Vgl. Jullien, Dialog über die Moral: Menzius und die Philosophie der Aufklärung, Berlin 2003,

S. 125 f./144.
15 Vgl. Jullien, Dialog über die Moral, aaO. (FN 14), S. 146 f.

190 Philippe Mastronardi · Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verständigung 190

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:53:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187


wir die Möglichkeit besitzen, unser Bewusstsein in Einklang mit unserer eigenen Natur
zu bringen.16 Der Weise ist grundsätzlich nicht bereit, zu einer bestimmten Frage einen
Standpunkt einzunehmen und damit Widerspruch hervorzurufen. Denn damit würde er
sich auf eine partikuläre Position reduzieren lassen, welche er sogleich durch ihr Gegen-
teil wieder aufheben müsste. Mit seiner Weigerung vermeidet er es, sich dem europä-
ischen Verbot des Widerspruchs zu unterstellen.17 Er selbst denkt nie in ausschliesslichen
Alternativen wie wahr und falsch. Er weist die Trennung von wahr und falsch zurück,
nicht ohne diese Ablehnung selbst wieder zurückzuweisen, sodass die doppelte Negation
auch diese Trennung zum Verschwinden bringt.18 Während die europäische Philosophie
in Gegensätzen denkt, löst der Taoismus alle Gegensätzlichkeiten auf, um die rechte
Mitte in der Kongruenz der Dinge zu finden.19

Schon dieser kurze Vergleich vermag zu zeigen, dass philosophischer Diskurs und chi-
nesische Weisheit miteinander unvereinbar sind, weil jede Behauptung eine Parteinahme
in sich birgt.20 Demnach erscheint ein Diskurs über Fragen chinesischer Weisheit un-
möglich. Und trotzdem nehmen Chinesen am philosophischen Diskurs der Moderne
teil. Dies mag von da herrühren, dass sie nicht widersprechen wollen, auch nicht dem
Einfluss der westlichen Diskurskultur. Sie haben sich unseren Formen angepasst, ge-
nauso wie sie sich pragmatisch allen Einflüssen anpassen und diese zu einem Teil von
Tao werden lassen. Möglicherweise empfinden sie gar keinen Gegensatz zwischen Phi-
losophie und Weisheit, solange sie beides in ihrer eigenen Art auszugleichen verstehen.
Für uns westliche Menschen bedeutet dies allerdings keine Rechtfertigung unseres An-
spruchs auf Universalität unseres Denkens.

Gegen diese Schlussfolgerung sind mindestens zwei Einwände zu erwarten:
Zum einen mag man einwenden, dass der heutige interkulturelle Diskurs nicht auf den

weisen Mann des antiken Chinas abzustellen habe, so wenig wie er frühe christliche
Mystiker in Europa berücksichtigen müsse. Diskurs, mag man sagen, sei nicht geeignet,
transzendente Wahrheiten zu finden, sondern Probleme des täglichen Lebens zu lösen.
Dieser Einwand geht fehl, weil er irrtümlicherweise chinesische Weisheit mit mystischen
Glaubensformen vergleicht. Chinesische Weisheitsliteratur trifft das Zentrum der chi-
nesischen Lebensweise und handelt von Dingen des täglichen Lebens. Sie kann nicht als
Randerscheinung der chinesischen Kultur beiseite gelegt werden. Im Gegenteil: die hier
für das alte China gezeigten Merkmale sind im modernen ostasiatischen Gedankengut
nach wie vor gegenwärtig.

Zum andern mag man einwenden, dass die chinesische Weisheitsliteratur nicht reprä-
sentativ sei für das antike China. Vielmehr seien auch damals Gegenpositionen vertreten
worden, welche unserer europäischen Rationalität nahe gekommen seien. Natürlich sind
Kulturen keine in sich geschlossene Einheiten.21 Es geht in unserem Zusammenhang aber

16 Vgl. Jullien, Dialog über die Moral, aaO. (FN 14), S. 92 f.
17 Vgl. Jullien, Der Weise hängt an keiner Idee, aaO. (FN 11), S. 101 f.
18 Vgl. Jullien, Der Weise hängt an keiner Idee, aaO. (FN 11), S. 126.
19 Vgl. Jullien, Der Weise hängt an keiner Idee, aaO. (FN 11), S. 104.
20 Vgl. Jullien, Der Weise hängt an keiner Idee, aaO. (FN 11), S. 186.
21 Gregor Paul, Einführung in die interkulturelle Philosophie, Darmstadt 2008, S. 18.

191 Philippe Mastronardi · Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verständigung 191

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:53:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187


nur um typische Merkmale, nach welchen sich das Denken von Menschen auf dieser Welt
unterscheiden kann. Hierfür ist die chinesische Weisheitsliteratur ein geeignetes Beispiel.

Die grundlegenden Unterschiede zwischen dem europäischen und dem chinesischen
Denken (ähnliches gilt für andere ostasiatische Denkweisen, allenfalls auch für afrikani-
sche Kulturen) wirft Fragen auf, die den Universalitätsanspruch der Diskursethik in
Zweifel ziehen. Haftet den Diskursregeln notwendigerweise ein Rest von Parteilichkeit
an? Muss der Universalitätsanspruch der Diskursethik relativiert werden? Erforderlich
scheint jedenfalls eine Anpassung der Diskursregeln an die Bedingungen des interkul-
turellen Diskurses. Wird Diskurs z.B. definiert als »Verfahren … zur Prüfung der Gül-
tigkeit vorgeschlagener … Normen«,22 so vermag er ostasiatische Denkweise nicht zu
erfassen. Die Begründung von Normen kann dort nicht die Bedeutung haben, die sie bei
uns hat, weil dort die Entgegensetzung von Norm und Wirklichkeit nicht in unserem
Sinne erfolgt. In China (und anderswo im Fernen Osten) gab es z.B. ursprünglich keinen
Begriff für »Wert« oder »Definition« oder »Religion« sowie für viele andere Begriffe, die
im westlichen Denken wichtig sind. Wir dürfen unsere Denkkategorien nicht einem
Diskurspartner aufzwingen, der die Welt nicht in Gegensätzen begreift, wie wir dies tun.
Wenn Mensch und Natur, Individuum und Gemeinschaft, Realismus und Normativität
im östlichen Denken wesentlich eins sind, dürfen wir diese Unterscheidungen nicht zur
Grundlage des Diskurses machen. Damit werden auch die bei uns üblichen Typologien
der Diskurse nicht mehr unterscheidbar. Der moralische Diskurs, der ethische Diskurs
und Verhandlungen über alltägliche Interessen verschmelzen in einen einheitlichen Dis-
kurstypus.

Universalität bleibt ein unverzichtbarer Geltungsanspruch der Diskursethik. Wenn
aber Universalität als Anspruch auf absolute Geltung für eine bestimmte Denkweise in
Frage gestellt wird, verbleibt als Ziel nur die Suche nach gegenseitiger Verständigung
unter allen Menschen dieser Welt. Diskursethik wird zu einem Angebot, das eine Pro-
zedur für faire Chancen auf gegenseitige Verständigung vorschlägt. Wenn wir den Gel-
tungsanspruch der Diskursethik auf diese Ebene senken, wird ein Diskurs über die Dis-
kursbedingungen möglich: Sollen alle teilnehmen können? Sollen alle ihre Anliegen ein-
bringen dürfen? Sollen alle gleichberechtigt sein und ihre Zustimmung verweigern dür-
fen? In diesen Fragen sollte sich Konsens leichter finden lassen als über andere grundle-
gende diskursethische Prinzipien, wie z.B. die Begründungspflicht, wonach jeder seine
Geltungsansprüche mit rationalen Gründen rechtfertigen soll. In dieser Frage müssen
auch nicht-westlich geprägte Formen der Legitimität anerkannt werden, welche nicht
auf europäischem Verständnis von Rationalität und Begründung beruhen. Auch holis-
tische Wege, einen Standpunkt zu verteidigen, müssen als »gute Gründe« anerkannt
werden, denen gleiches Gewicht zukommt wie Argumenten westlicher Logik.

22 Habermas, Moralbewusstsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt am Main 1983, S. 113.

192 Philippe Mastronardi · Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verständigung 192

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:53:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187


1.3.  Kulturelle Rationalitäten

Der interkulturelle Diskurs wird durch unterschiedliche kulturelle Rationalitäten ge-
prägt. Dies lässt sich gut am unterschiedlichen Rechtsverständnis verschiedener Kultur-
kreise zeigen. Ein Kulturvergleich der Rechtsordnungen belegt nämlich, dass die Inhalte
rechtlicher Regelungen nicht nur in Einzelheiten, sondern im Grundsätzlichen von ein-
ander abweichen.23

Schon zwischen den verschiedenen westlichen Rechtsordnungen bestehen Unter-
schiede in den Denkmustern. Immerhin lässt sich hier noch eine Familienähnlichkeit
herstellen, welche auf ihrer gemeinsamen Wurzel in der europäischen Rechtstradition
beruht. Schwieriger wird es, eine gemeinsame Grundlage für die liberalen westlichen
Ordnungen und die arabischen, afrikanischen und asiatischen Rechtsordnungen zu fin-
den. Hier finden sich grundlegende Differenzen zu zentralen Elementen des westlichen
Rechtsdenkens (Weltbild, Individualismus, Liberalismus, Konzept der subjektiven
Rechte).

Unklar bleibt sogar die Struktur des Rechts als eines Systems von Rechten, welchen
Pflichten gegenüberstehen. Im Islam werden Rechte und Pflichten nicht scharf unter-
schieden; Rechte sind Pflichten vor Gott.24 Aus afrikanischer und asiatischer Sicht sind
die (moralischen) Pflichten das Grundlegende; subjektive Rechte sind zweitrangig oder
unwichtig. Dieser Unterschied beruht auf einer grundlegend verschiedenen Weltsicht:
Der anthropozentrischen Welt des westlichen Rechts steht z.B. in Indien die kosmo-
zentrische Welt des Dharma gegenüber, in welcher die Ordnung und Harmonie des
Kosmos den Menschen in die Pflicht nimmt. Das Verhältnis von Mensch und Welt ist
nicht das von Subjekt und Objekt, wie überhaupt das westliche Ich-Bewusstsein nur eine
Täuschung ist, welche die Trennung des Menschen vom Kosmos vorspiegelt.25

Besonders deutlich wird der Konflikt der Rechtskulturen in der Debatte über die
Universalität der Menschenrechte. Von muslimischer Seite wird geltend gemacht, die
Menschenrechte seien erstmals und vollständig vom Islam festgelegt worden und die
Scharia sei ihr Massstab.26 In dieser Glaubensgrundlage liegt ein universaler Geltungs-
anspruch, der mit dem westlichen Menschenrechtsverständnis in Konflikt gerät. Dies
zeigt sich insbesondere darin, dass für die Frage der Gleichbehandlung von Frauen und
von Andersgläubigen ganz andere Kriterien gelten als im Westen. Frauen sind zwar an
Würde den Männern gleich, haben aber andere Rechte und Pflichten. Damit ist auch der

23 Vgl. Philippe Mastronardi, Juristisches Denken: Eine Einführung, 2. Aufl., Bern 2003,
Rz. 469 ff.

24 Vgl. Ahmad Farrag 1990, »Human Rights and Liberties in Islam« in: Jan Berting et al. (Hrsg.),
Human Rights in a Pluralist World: Individual and Collectivities, Westport/London,
S. 133-144, hier: S. 134 f.

25 Vgl. Francis X. D´Sa, »Das Recht, ein Mensch zu sein, und die Pflicht, kosmisch zu bleiben«
in: Johannes Hofmann (Hrsg.), Begründung von Menschenrechten aus der Sicht unterschied-
licher Kulturen, Bd. I, Symposium: Das eine Menschenrecht für alle und die vielen Lebensfor-
men, Frankfurt am Main 1991, S. 157-185, hier: S. 169 ff.

26 Vgl. Heiner Bielefeldt, Philosophie der Menschenrechte: Grundlagen eines weltweiten Frei-
heitsethos, Darmstadt 1998, S. 135 f.

193 Philippe Mastronardi · Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verständigung 193

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:53:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187


Würdebegriff ein anderer. Da der einzig richtige Glaube der Islam ist, werden Anders-
gläubige höchstens toleriert.27 Auch Anhänger einer anderen Buchreligion als der Islam
(Christen, Juden) gelten nicht als gleichberechtigt.28

Aus dieser – wie auch aus asiatischer und afrikanischer – Sicht wird dem westlichen
Menschenrechtsverständnis vorgeworfen, es sei eurozentrisch, weil es dem europäischen
Kulturgut entstammt. Ähnlich lauten die Vorwürfe des Individualismus und der An-
thropozentrik der westlichen Menschenrechtskonzeption.29 Diese muss entweder dar-
tun, dass diese Kritiken nicht zutreffen oder dass die kritisierten Eigenschaften Quali-
täten darstellen, welche für alle Kulturen wertvoll sind, d.h. universale Gültigkeit bean-
spruchen können.30

Diese Begründungslast wiegt umso schwerer, als nicht nur die Inhalte, sondern auch
die Denkweisen im Recht der verschiedenen Kulturen differieren. Juristisches Denken
ist nicht weltweit das Gleiche, sondern stark kulturell bedingt. Nicht nur die einzelnen
Begriffe haben eine andere Bedeutung, sondern die gesamte Fachsprache folgt unter-
schiedlichen Rationalitäten.

Allerdings findet ein interkultureller Rechtsdiskurs tatsächlich statt und führt zu
wachsender Integration der Rechtsordnungen. Zahlreiche Staaten mit traditioneller Kul-
tur haben bereits westliche Rechtssysteme übernommen. Insbesondere ist die faktische
Universalisierung der Menschenrechte unverkennbar.

Aus der faktischen Konvergenz der Rechtsstandpunkte, z.B. in Menschenrechtsfragen,
darf jedoch nicht auf die Berechtigung dieser Entwicklung geschlossen werden. Unbe-
streitbar ist, dass die westliche Menschenrechtskonzeption in weiten Teilen der Welt
herrschende Lehre geworden ist und sich damit auch eine westlich geprägte Rechtsidee
immer mehr verbreitet. Obwohl sich dabei erhebliche Interpretationsprobleme stellen
und noch wichtige Differenzen offen bleiben, kann von einer faktischen Konvergenz
gesprochen werden. Daraus aber auf die Richtigkeit dieser herrschenden Lehre zu
schliessen, ist ein naturalistischer Fehlschluss. Aus dem Sein lässt sich kein Sollen ableiten.
Das historische Faktum begründet keine Norm. Die faktische Macht westlichen Denkens
verbürgt nicht dessen Richtigkeit.

Findet die faktische Konvergenz nicht trotzdem eine Legitimation im Vernunftan-
spruch der Aufklärung, den die westliche Kultur vertritt? Zutreffend ist, dass Europa in
früherer Zeit ähnliche feudalistische Strukturen und Rechtsformen gekannt hat wie
nichtwestliche Länder heute. Daraus zu schliessen, dass die heutigen Kulturunterschiede
nur ein Entwicklungsproblem seien, ist aber nicht zulässig. Damit würde die Vernunft-
hypothese selbst verletzt, wonach die Aufklärung ihren Sieg durch das bessere Argument
erringe. Gerade der Vernunftanspruch darf nicht aufoktroyiert werden. Er muss sich im
Diskurs bewähren, soll er sich nicht selber widersprechen. Er bleibt daher ein Postulat
innerhalb des interkulturellen Rechtsdiskurses.

27 Vgl. Bielefeldt, aaO. (FN 26), S. 136 f.
28 Vgl. Omaia Elwan, »Rechtsnormen im Islam und Menschenrechte« in: Marianne Barrucand et

al., Islam – eine andere Welt?, Heidelberg 1999, S. 72-87, hier: S. 79.
29 Vgl. Bielefeldt, aaO (FN 26), S. 113 ff., der sich mit allen drei Vorwürfen auseinandersetzt.
30 Vgl. dazu Mastronardi, Juristisches Denken, aaO. (FN 23), Rz. 539 ff.

194 Philippe Mastronardi · Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verständigung 194

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:53:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187


Hier mag man mit Gregor Paul einwenden, der Perspektive der Differenz stehe auch
jene der Gemeinsamkeit aller Kulturen gegenüber. Für eine Einheit hinter der Vielfalt
der Kulturen werden etwa anthropologische Konstanten, die Gesetze der Logik oder die
Folge von Ursache und Wirkung genannt. Insbesondere die formallogischen Prinzipien
hätten universelle Gültigkeit und begründeten eine allgemeingültige Methodologie.31

Daraus lasse sich schliessen, dass es verfehlt sei, in fundamentaler Weise zwischen Kul-
turen zu unterscheiden und z.B. von einer chinesischen Logik zu sprechen, welche sich
signifikant von einer westlichen Logik unterscheide.32 Dieser Einwand versucht, einen
formalen Rest von Unitarismus zu verteidigen. Er will im Netzwerk interkultureller
Kommunikation ein Element der Hierarchie aufrecht erhalten, an welcher sich eine »in-
terkulturelle Philosophie«33 halten kann. Auf abstrakter Ebene mag das gelingen, doch
ergeben sich daraus keine Ableitungsverhältnisse, welche die Dominanz der Differenzen
im Prozess der interkulturellen Verständigung beheben könnten. Auch wenn alle Men-
schen den gleichen Verstand hätten, müssten sie sich noch untereinander darüber ver-
ständigen, was sie gemeinsam für vernünftig halten wollen.

Das westliche Vernunftkonzept kann somit nicht generell als gültige Grundlage des
interkulturellen Diskurses vorausgesetzt werden. Es muss sich den anderen Rationali-
täten stellen und offen dafür bleiben, durch diese korrigiert oder ergänzt zu werden. Seine
Universalität ist Anspruch, nicht Geltung.

1.4.  Disziplinäre Rationalitäten

Der interkulturelle Pluralismus ist soeben nicht von ungefähr am Beispiel einer be-
stimmten Disziplin – der Rechtswissenschaft – dargestellt worden. Die interkulturellen
Differenzen werden nämlich durch die Spannung zwischen den disziplinären Rationa-
litäten überlagert. Dies lässt sich am Beispiel der sozialwissenschaftlichen Disziplinen
zeigen. Politikwissenschaft, Rechtswissenschaft, Ökonomik und Betriebswirtschafts-
lehre liefern unterschiedliche Informationen für eine Entscheidung, welche beispiels-
weise von einer öffentlichen Verwaltung zu treffen ist. Anspruchsvoll ist dabei v.a. die
Gewichtung der verschiedenen interdisziplinären Kriterien, welche bei der Entscheidung
zu berücksichtigen sind.

Aus der Teilnehmerperspektive eines Entscheiders, der sich bemüht, universal be-
gründbare Urteile zu treffen, braucht der interdisziplinäre Diskurs eine Anleitung durch
eine normative Entscheidungslehre. Diese fragt danach, wie der interdisziplinäre Ent-
scheidungsprozess über Urteile mit universalem Geltungsanspruch gestaltet werden soll.
Vorausgesetzt ist ein Bild von Rationalität, das die Geltungsansprüche der Informationen

31 Gregor Paul,  Einführung in die interkulturelle Philosophie, Darmstadt 2008, S. 29 ff.
32 Paul, aaO. (FN 31), S. 51.
33 Paul, aaO. (FN 31).

195 Philippe Mastronardi · Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verständigung 195

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:53:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187


und Normen aus den verschiedenen Disziplinen im Entscheidungsprozess überprüft und
zwischen ihnen einen gerechten Ausgleich sucht.34

Allerdings ist auch die Entscheidungslehre primär disziplinär geprägt. Verbreitet ist
die betriebswirtschaftliche Entscheidungslehre. Diese geht von einer zielorientierten Ra-
tionalität aus. Als Teil der betriebswirtschaftlichen Führungslehre hat sie zum Zweck,
die geeigneten Mittel auf vorgegebene Ziele auszurichten und den Produktionsprozess
optimal zu gestalten, damit das Ziel auf wirtschaftliche Weise erreicht werden kann. Sie
neigt daher zur Forderung nach einer einheitlichen Zielstruktur, von welcher unter ge-
gebenen Bedingungen die geeigneten Massnahmen abgeleitet werden können.35 Sie folgt
dem Denkmuster der Zweckrationalität.

Eine interdisziplinäre Entscheidungslehre kann hingegen nicht von einem einheitli-
chen Zweck ausgehen, da dieser nur in der Sprache einer der beteiligten Disziplinen hin-
reichend deutlich formuliert werden könnte. Die Zweckrationalität muss daher in eine
Rationalität integriert werden, welche der Pluralität der Denkweisen in den verschiede-
nen Disziplinen Rechnung trägt. Soweit zwischen den beteiligten Disziplinen keine Gel-
tungshierarchie ausgemacht werden kann, bleibt nur die Anerkennung der Sprachwelten
als gleichwertig und damit als gleichberechtigt. Der interdisziplinäre Diskurs muss dem
Denkmuster der argumentativen Rationalität folgen, welche Ziele durch Kriterien er-
setzt. Die Kriterien der Beurteilung sind primär nicht hierarchisch geordnet und stehen
in keinem Ableitungsverhältnis zueinander. Sie bilden ein Netzwerk von Gesichtspunk-
ten einer Entscheidungssituation.

Die grösste Herausforderung bei der Suche nach interdisziplinärer Rationalität einer
Entscheidung liegt in der Gewichtung der verschiedenen Kriterien. Ausgangspunkt ist
die grundsätzliche Gleichwertigkeit der Disziplinen und ihrer Beurteilungskriterien. Je-
de Disziplin ist im Bereich ihrer Aussagen selbständig. Sie liefert eine partielle Beurtei-
lung der Entscheidungssituation aus ihrer Sicht. Jede Disziplin leistet einen Teil des Ur-
teils. Zu vergleichen sind aber nicht nur die disziplinären Urteile, sondern auch die dafür
jeweils massgeblichen Kriterien. Erst der Kriterienvergleich gestattet, die Rationalität der
Gesamtbeurteilung zu erhöhen. Jede Disziplin ist daher für ihren Standpunkt begrün-
dungspflichtig. Verglichen werden dann diese Gründe.

In wissenschaftstheoretischer Betrachtung ist kein Grund ersichtlich, den Argumenten
einer Disziplin Vorrang vor jenen der anderen zu gewähren. Rechtswissenschaft und
Ethik machen zwar solche Ansprüche geltend. So beruft sich die Rechtswissenschaft etwa
auf Grenzen der Legalität, der Rechtsgleichheit oder der Gewaltenteilung, welche durch
keine politikwissenschaftlichen, volks- oder betriebswirtschaftlichen Argumente über-
wunden werden dürfen. Solche Grenzen sind freilich jene des positiven Rechts und nicht
solche der Rechtswissenschaft. Genau genommen sind diese Grenzen dem Diskurs nicht
vorgegeben, sondern dogmatische Konstrukte einer rechtswissenschaftlichen Deutung

34 Zur Rationalität der Verwaltungsentscheidung vgl. Bernd Becker, »Entscheidungen in der öf-
fentlichen Verwaltung« in: Klaus König und Heinrich Siedentopf (Hrsg.), Öffentliche Ver-
waltung in Deutschland, 2. Aufl., Baden-Baden 1997, S. 435-457, hier: S. 437 ff.

35 Vgl. z. B. Helmut Laux, Entscheidungstheorie, 6. Aufl., Berlin und Heidelberg 2005,
S. 3/15/19 ff.

196 Philippe Mastronardi · Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verständigung 196

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:53:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187


des positiven Rechts. Ferner können Kriterien anderer Disziplinen durchaus Gründe für
Änderungen an solchen Grenzen des Rechts liefern. Dass die Entscheidung über solche
Änderungen in Verfahren erfolgen muss, die in positiven Verfassungen vorgesehen sind,
gibt der Rechtswissenschaft bloss eine faktische Macht in der Auseinandersetzung mit
anderen Disziplinen, nicht aber einen normativen Vorrang. Argumentativ kann sich die
Rechtswissenschaft nur dadurch behaupten, dass sie die besseren Gründe für ihren
Standpunkt einbringt. Ähnliches gilt für den Anspruch der Ethik: Ein Vorrang für ethi-
sche Kriterien lässt sich begründen, wo gemeinsame Werte unter den Beteiligten un-
strittig sind – etwa die Menschenwürde oder das Gewaltverbot. Aber auch hier ist der
Konsens über diese Werte nicht die Folge eines Primats der Ethik als Disziplin, sondern
ein Ergebnis des Diskurses, der über alle Disziplingrenzen hinweg zu führen ist36 (nä-
heres hinten Ziff. 3).

2.  Inter-rationale Verständigung

Der bisherige Gedankengang hat gezeigt, dass der Streit zwischen Universalisten und
Relativisten auf einer doppelten Spaltung im Denken beruht. Primär geht es um das
Auseinanderklaffen kultureller Rationalitäten, sekundär aber auch um die Divergenz
disziplinärer Rationalitäten. Die Suche nach Universalität muss als inter-rationaler Dis-
kurs im doppelten Sinne verstanden werden. Keine Kultur und keine Disziplin kann in
diesem Prozess einen Primat beanspruchen.

Inter-rationale Verständigung ist nur möglich, wenn alle Beteiligten bereit sind, ihren
Anspruch auf eine privilegierte Beobachterposition aufzugeben und sich in die Rolle
eines Teilnehmers einzulassen (Ziff. 2.1). Ferner muss jeder Teilnehmer bereit sein, den
Anderen in seiner Einzigartigkeit anzuerkennen und zu achten (Ziff. 2.2). Schliesslich
muss jeder bereit sein, Universalität als Prozess der Universalisierung zu verstehen. Uni-
versalität lässt sich nur als überlappender Konsens in wichtigen Fragen unseres Zusam-
menlebens im öffentlichen Raum herstellen (Ziff. 2.3).

2.1.  Beobachten und Teilnehmen

Die Beobachtung gilt nach dem Muster der Naturwissenschaften als Grundform wis-
senschaftlicher Erkenntnis. Die Resultate der Beobachtung gelten als objektiv wahr, je-
derzeit und von jedermann in gleicher Weise reproduzierbar und damit vom Subjekt des
Beobachters unabhängig. Die Naturwissenschaften liefern das Modell wissenschaftlicher
Suche nach Universalität.37

Beobachtung ist auch in Fragen des gesellschaftlichen Zusammenlebens möglich. Eth-
nologie, Soziologie, Politikwissenschaft oder Ökonomie betrachten und messen Abläufe

36 Mit noch anderer Gewichtung Mastronardi, »Kriterien interdisziplinärer Richtigkeit« in: Peter
Ulrich und Markus Breuer (Hrsg.), Wirtschaftsethik im philosophischen Diskurs: Begründung
und »Anwendung« praktischen Orientierungswissens, Würzburg 2004.

37 Zum Folgenden vgl. Mastronardi, Juristisches Denken, aaO. (FN 23), Rz. 41 ff./59 ff.

197 Philippe Mastronardi · Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verständigung 197

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:53:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187


und Verhältnisse in sozialen Gruppen oder in ganzen Gesellschaften. Sie beschreiben
Einzelereignisse, statistische Wahrscheinlichkeiten, Sitten und Gewohnheiten, Konven-
tionen und soziale Normen. Sie entwickeln daraus Verhaltensmodelle, nach denen mit
angebbarer Wahrscheinlichkeit künftiges Verhalten vorausgesehen werden kann. Ihre
Aussagen erheben den Anspruch, wahr zu sein.

Was Beobachtung nicht liefert, ist normative Orientierung für richtiges Verhalten.
Daraus, dass in einer Gruppe bestimmte Konventionen oder soziale Normen gelten, folgt
nicht, dass ich mich entsprechend verhalten soll. Beobachtung liefert die technische In-
formation über das Verhältnis von Zwecken und Mitteln, nicht aber die Bewertung der
Zwecke.

Sobald ich wertende Entscheidungen zu treffen habe, muss ich den Standpunkt des
Beobachters gegen jenen des Teilnehmers austauschen. Menschliches Handeln orientiert
sich ausdrücklich oder stillschweigend an Wertungen. Erst gestützt auf diese Wertungen
lassen sich Zweckmässigkeitsfragen beantworten. Das Wissen um die Mittel, welche be-
stimmten Zwecken dienen, ist sekundär zum Wissen um die Zwecke, die zu verfolgen
sind. Als Teilnehmer im sozialen Handeln brauche ich beide Formen des Wissens: jenes
um das Wie und jenes um das Wozu meines Handelns. Typisches Beispiel ist das Handeln
der Richterin oder des Richters: Ihnen genügt es nie, die Straftat zu beobachten. Sie
müssen auch noch wissen, wie sie sie rechtlich bewerten und beurteilen sollen. Dafür
brauchen sie handlungsorientierende Normen aus Gesetzen oder früheren Gerichtsent-
scheiden; sie brauchen Massstäbe oder Grundsätze des Richtigen neben jenen des Wah-
ren oder Wirksamen. Wer richtet, muss sein Urteil nach den Wertungen des Rechts, das
er zu sprechen hat, begründen können.

Beobachter- und Teilnehmerstandpunkt unterscheiden sich also in der Stellung des
Subjekts zum Gegenstand des Wissens. Der Beobachter hat Distanz dazu, der Teilneh-
mer steht mitten drin. Der Beobachter muss nicht entscheiden, der Teilnehmer wohl.
Der Beobachter schildert den Ablauf einer Geschichte, der Teilnehmer gestaltet sie mit.
Die Qualität des Beobachters misst sich an der Wahrheit seiner Aussagen, die Qualität
des Teilnehmers an der Richtigkeit seines Urteils.

Die Paradoxie der beobachtenden Sozialwissenschaft liegt freilich darin, dass der For-
scher immer zugleich Subjekt und Objekt seiner Erkenntnis ist, weil er in der Gesellschaft
lebt, welche er erforschen will. Er ist Teil seines Gegenstandes. Reine Beobachtung wird
dadurch unmöglich. Der Teilnehmerstandpunkt lässt sich zwar unterdrücken, überwin-
den lässt er sich nicht. Alle Sozialwissenschaft ist daher verstehend und ein (oft verbor-
genes) Stück weit normativ.

Die Suche nach inter-rationaler Verständigung bedingt die Reflexion über die subjek-
tiven und normativen Elemente unseres Wissens. Denn in diesen Elementen verbergen
sich die meisten Wurzeln des Missverständnisses. Reine Beobachtung ist nicht möglich.
Wir sollen uns zwar bemühen, den Beobachterstandpunkt einzunehmen. Wir müssen
aber gleichzeitig zugeben, dass wir dabei den Teilnehmerstandpunkt nie verlassen kön-
nen.

198 Philippe Mastronardi · Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verständigung 198

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:53:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187


2.2.  Anerkennung des Anderen

Verständigung zwischen den Rationalitäten, seien diese nun kulturell oder disziplinär
unterschieden, ist nur unter anspruchsvollen Voraussetzungen möglich. Am Beispiel des
Diskurses unter Religionen kann gezeigt werden, welche Bedingungen erfüllt sein müs-
sen, damit eine Verständigung gelingen kann. Die Logik interreligiöser Verständigung
kann als Modell der interkulturellen Verständigung dienen. Ihre Grundlage ist die An-
erkennung des Anderen und das Recht eines jeden auf Differenz.

Eine Verständigung unter den Religionen dieser Welt scheint zunächst unmöglich.
Einige Religionen – darunter gerade auch die christliche – beanspruchen für sich, die
absolute Wahrheit über das Dasein und den Sinn des Menschen zu kennen. Kirchen
wollen oft universal sein. Sie nennen sich beispielsweise »katholisch«, um diesen An-
spruch zu bekräftigen. Sie werten Andersgläubige ab oder wollen sie bekehren. Das sind
schlechte Voraussetzungen für einen Diskurs. Bei näherer Betrachtung gilt es allerdings,
zwischen Glaube, Religion und Kirche zu unterscheiden. Der Glaube betrifft das per-
sönliche Verhältnis des Einzelnen zum Absoluten. Die Religion verfestigt diesen Glau-
ben zu einem Dogma, in welchem sich der Glaube kommunizieren lässt. Die Kirche
schliesslich ist die soziale Organisation, welche die Dogmen der Religion verwaltet und
Gläubige zu einer Glaubensgemeinschaft verbindet. Machtansprüche, welche den Dis-
kurs verfälschen, entstehen erst auf der Stufe der Kirchen. Universelle Wahrheitsansprü-
che treffen freilich bereits im Diskurs unter den Religionen aufeinander. Dies ist aber
nichts grundsätzlich anderes als das Zusammentreffen philosophischer Gegenpositionen
im moralischen Diskurs. Der Unterschied liegt vor allem im Glauben, einer persönlichen
Überzeugung also, die der Einzelne nicht bereit ist, dem Diskurs zu unterstellen. Der
interreligiöse Diskurs handelt von Überzeugungen, über welche der Diskurs legitimer-
weise verweigert werden kann.

Ist es möglich, abweichende Vorstellungen über das Absolute zu respektieren, wenn
dieses nicht diskursiv begründet wird? Zunächst scheint das ausgeschlossen. Unter Re-
ligionen stossen absolute Geltungsansprüche hart aufeinander. Allerdings kann das Ab-
solute auch anderes bedeuten als die von einer Religion beanspruchte absolute Wahrheit.
Das Absolute lässt sich auch verstehen als das Unaussprechliche, das von keinem Dogma
erfasst werden kann. Aus dieser Sicht sind die unterschiedlichen Religionen nichts an-
deres als verschiedene Sprachen, in welchen gläubige Menschen ihr persönliches Ver-
hältnis zum unaussprechlichen Absoluten kommunizieren wollen. Dann wird der Streit
unter den religiösen Dogmen zu einer Übersetzungsaufgabe zwischen diesen Sprachen
und damit zu einem Versuch gegenseitiger Verständigung in einer Haltung wechselsei-
tiger Anerkennung. Dann wird der Streit zum Diskurs. Dieser muss allerdings darauf
verzichten vorauszusetzen, dass unter den Gesprächspartnern eine einigende Klammer
inhaltlicher Übereinstimmung vorbestehe. Bei diesem Verständigungsversuch helfen uns
Grundsätze der Ethik, welche uns zu diesem Respekt anhalten. Es sind die Grundsätze
der Aufklärung, die uns dazu verpflichten, jeden Menschen als vernunftbegabt anzuer-
kennen und ihm gegenüber keinen Zwang auszuüben, es sei denn jenen der Überzeu-
gungskraft unserer Argumente. Immer aber entscheidet unser Partner, ob er unsere

199 Philippe Mastronardi · Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verständigung 199

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:53:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187


Gründe überzeugend findet. Nur auf dieser Basis ist ein Gespräch unter Religionen
möglich.

Eine Verständigung unter den Religionen ist daher möglich. Aber diese Verständigung
folgt nicht der Logik des Einheitsdenkens. Das Richtige, Wahre lässt sich nicht deduktiv
von einer Offenbarung oder einem Universalprinzip ableiten. Die Logik der interreli-
giösen Verständigung folgt anderen Schritten:

Auszugehen ist von der Anerkennung des Anderen im Diskurs als gleichwertig, auch
wenn er ganz andere Wahrheiten für massgebend erachtet. Es gilt, auf jede Form von
Unitarismus zu verzichten. Der Andere ist nicht erst anerkennungswürdig, weil er auch
einen gleichberechtigten absoluten Geltungsanspruch erhebt, sondern weil er Mensch
ist. Damit steht die Gleichberechtigung der Teilnehmer am Diskurs nicht unter der Be-
dingung guter Gründe für ihre Position.

Der Diskurs ist als Methode des Umgangs mit Differenzen auszugestalten. Konsens
bleibt zwar Fluchtpunkt des Diskurses38 und damit Aufgabe, darf aber nicht zur Vorgabe
werden. Dissens ist nicht nur wahrscheinlicher als Konsens, er ist auch legitim.39 Konsens
muss ferner nicht Verschmelzung der Standpunkte zu einer einzigen gemeinsamen Per-
spektive bedeuten, sondern kann den Treffpunkt verschiedener Perspektiven darstellen.

Unter fairer Anerkennung der primären Differenzen ist daher nach Überlappungen
unter den divergierenden Positionen zu suchen. Die Reflexion dieser Positionen soll
Gründe aufdecken, welche für die Entwicklung gemeinsamer Grundsätze sprechen.

Daraus kann sich so ein Netz von Prinzipien ergeben, das als Grundlage für weitere
Schritte der Universalisierung von religiösen (oder doch moralischen) Vorstellungen
dienen kann.

Im besten Fall fügen sich die Elemente dieses Netzes zu allseits anerkannten Grund-
sätzen (wie Menschenwürde oder Rechtsgleichheit) zusammen. Dann lassen sich kon-
krete Streitfälle durch Interpretation und Abwägung leitender Grundsätze beurteilen.
Dass die verschiedenen Grundsätze sich je in eine widerspruchslose Hierarchie univer-
saler Werte einfügen lassen, ist unwahrscheinlich. Typisch ist denn auch, dass eine par-
tielle Einigung bisher nicht auf der Ebene des Glaubens, sondern nur auf jener der Moral
– einem interreligiösen Weltethos – erzielt worden ist.40

Wichtig ist in diesem Prozess das Eingeständnis, dass wir alle Partei sind. Damit dürfen
wir uns nicht anmassen, die Richterrolle einzunehmen. Alles, was wir wollen, dass es
auch von andern für wahr gehalten werde, muss dem Dialog ausgesetzt werden. Auch
wenn wir für uns selbst von einer solchen Wahrheit noch so überzeugt sind, müssen wir
sie als blossen Entwurf betrachten, der sich im Gespräch mit den andern bewähren muss.
Wenn Religionen sich begegnen, entscheide nicht ich, was wahr ist, sondern es ist der
Andere, der entscheidet, ob er meine Thesen übernehmen will. Interreligiös wahr ist erst,
was beide glauben, d.h. als allgemeingültig anerkennen können. Eine innere Wahrheit

38 Vgl. Florian Windisch, Jurisprudenz und Ethik: Eine interdisziplinäre Studie zur Legitimation
demokratischen Rechts, Berlin 2010, S. 135 f./322, Fn. 184.

39 Vgl. Windisch, Jurisprudenz und Ethik, aaO. (FN 38), S. 282 ff./313 f.
40 Hans Küng,  Projekt Weltethos, 7. Aufl., München 2002.

200 Philippe Mastronardi · Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verständigung 200

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:53:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187


aber, die ich dem Diskurs nicht aussetzen will, kann über mich hinaus keine Geltung
beanspruchen.

Als Grundnorm für den Umgang mit Andersgläubigen gilt meist das Gebot der To-
leranz. Wir sollen den andern ihren Glauben lassen, sie in ihrem Tun dulden. Das ist
sicher wichtig. Aber es ist nicht der Kern des Problems. Toleranz bleibt eine negative
Haltung: Sie verlangt Gleichgültigkeit gegenüber etwas Fremdem, das wir sonst verur-
teilen würden – und insgeheim weiterhin verurteilen. Sie ist eine Ethik der Fremdheit.
Sie lehrt uns, Unterschiede zu negieren. Das Fremde soll gleich behandelt werden, ob-
wohl es anders ist.

Gesucht ist jedoch eigentlich eine positive Haltung: der Respekt. Respekt lehrt uns
diese positive Einstellung, nämlich die Unterschiede zwischen dem Eigenen und dem
Anderen zu bejahen. Es geht darum, anzuerkennen, dass andere in ihrer Eigenart unser
eigenes Leben bereichern. Respekt heisst, den Anderen in seiner Andersartigkeit anzu-
erkennen und bereit zu sein, von ihm zu lernen.41 Fremde Wahrheit zu erfahren, kann
ein Gewinn für mich sein, auch wenn sie mir nur in Bruchstücken mitgeteilt wird und
ich sie nur beschränkt verstehen kann.

Die Anerkennung, welche die Diskurspartner einander schulden, bedeutet im inter-
religiösen Diskurs vor allem Anerkennung der Vielfalt und der Differenz. Im weltweiten
Diskurs kann meist keine gemeinsame Wahrheit hergestellt werden, weil der Dissens viel
wahrscheinlicher ist als ein echter Konsens. Die Differenz, d.h. der Widerstreit der Mei-
nungen, hat viel mehr Gewicht als in der Verständigung innerhalb einer Religion. Unsere
Verständigungsbereitschaft wird daher gemessen am Massstab der Wahrhaftigkeit in Be-
zug auf die Anerkennung des Anderen und in der Akzeptanz von Differenzen unter
verschiedenen Rationalitäten.

2.3.  Überlappende Konsense

Die Pflicht, den eigenen Standpunkt als Teilnehmer anzuerkennen und dem anderen
gegenüber respektvoll zu begegnen, bedeutet nicht, dass wir unsere eigenen Standpunkte
schwächen oder gar aufgeben. Vielmehr können wir unseren Standpunkt nur dann uni-
versalisieren, wenn wir den anderen gegenüber als Teilnehmer und mit Respekt begeg-
nen. Das scheint zunächst ein Widerspruch zu sein. Es folgt aber aus der Einsicht, dass
Universalität nicht als a priori gegebene Wahrheit begriffen werden kann, sondern als
Resultat, welches in realen Diskursen erst herzustellen ist.42

Unter diesen Bedingungen kann der Prozess der Universalisierung nur teilweise ge-
lingen. Überlappender Konsens lässt sich nur für gewisse gemeinsame Werte erreichen.
Wenn wir bedenken, was hier über die ostasiatische Denkweise gesagt worden ist, sollten
wir sogar noch vorsichtiger sein und nur von überlappenden Gesichtspunkten sprechen

41 Vgl. Charles Taylor »The Politics of Recognition« in: Amy Gutmann (Hrsg.),  Multicultura-
lism: Examining the Politics of Recognition, Princeton 1994, S. 25-75, hier: S. 60 ff.

42 Zum Folgenden vgl. Mastronardi, Verfassungslehre: Allgemeines Staatsrecht als Lehre vom
guten und gerechten Staat, Bern 2007, Rz. 1065 ff.

201 Philippe Mastronardi · Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verständigung 201

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:53:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187


statt von Prinzipien, da asiatisches Denken weniger normativ geprägt ist als das westliche
mit seiner Dichotomie von Faktizität und Normativität. Westliches Denken kann von
Asien lernen, dass Widersprüche zum Leben gehören. Asiatisches Denken zeigt uns, dass
Werte gleichzeitig übereinstimmen und einander widersprechen können. Es ist nicht er-
forderlich, alle Widersprüche auszuräumen, denen wir im inter-rationalen Diskurs be-
gegnen. Die Spannungen zwischen unterschiedlichen Weltbildern können sogar frucht-
bar sein. Es braucht keinen universell einheitlichen moralischen Minimalkodex. Nur im
öffentlichen Raum braucht es ein Minimum an Übereinstimmung in praktischen Fragen
des Zusammenlebens.43

Michael Walzer entwickelt aus dem Konzept des überlappenden Konsenses das Prin-
zip des »wiederholenden Universalismus«.44 Jedes Volk macht seine eigenen Erfahrun-
gen und bildet seine eigene »dichte Moral« aus. Jeder Mensch und jedes Volk hat das
Recht, eine bestimmte Auffassung vom guten Leben zu entwickeln und danach zu leben,
d.h. diese Lebensweise zu wiederholen. Im interkulturellen Vergleich ergeben sich aus
dieser Autonomie zunächst Differenzen. Dennoch lässt sich in diesen Lebensweisen »ei-
ne sich überschneidende Vielheit von Bündeln entdecken, die alle eine gewisse Famili-
enähnlichkeit zu den anderen aufweisen«.45 In den dichten Moralauffassungen der ein-
zelnen Völker finden sich auf diese Weise Merkmale, welche auch in allen andern immer
wieder auftauchen. Diese nennt Walzer die »dünne Moral« oder das moralische Mini-
mum, welches die Vertreter verschiedener dichter moralischer Kulturen wechselseitig
anerkennen.46

Walzer wirft der Diskursethik vor, selbst ein Produkt einer dichten Moral zu sein.
Deshalb könne sie nicht als universales moralisches Minimum dienen.47 Diesem Einwand
lässt sich begegnen, wenn wir einräumen, dass die Forderungen der Diskurstheorie selbst
nicht mehr als ein Beitrag zum interkulturellen Diskurs darstellen. Die Diskurstheorie
bewegt sich zwar auf der Meta-Ebene der Reflexion über unsere Verständigung. Sie bleibt
aber auch auf dieser Ebene ein Angebot an die Gesprächspartner: keine Vorgabe, sondern
nur ein Vorschlag. Demnach sind die Diskursforderungen selbst der Zustimmung im
interkulturellen Diskurs unterworfen.48 Einmal mehr lässt sich der hermeneutische Zir-
kel, welcher alle Verständigung zwischen Teilnehmern beherrscht, nicht vermeiden. Die
Diskurstheorie kann nur ein Entwurf sein. Sie ist der Vorausentwurf eines Resultats, das
sich erst im Diskurs über die Gültigkeit dieser Theorie bewähren kann.

Das Modell der überlappenden Konsense lässt sich am Beispiel des interreligiösen
Diskurses testen. Denn die Vielzahl gegenläufiger Rationalitäten bleibt das Merkmal des
interreligiösen Diskurses. Ob dieser es schafft, Übereinstimmungen herzustellen, ist nie
gesichert. Er bleibt eine Suche nach überlappenden Wertvorstellungen und Gemeinsam-

43 Vgl. John Rawls,  Politischer Liberalismus, Frankfurt am Main 1998, S. 219  ff .
44 Vgl. Michael Walzer,  Lokale Kritik – globale Standards. Zwei Formen moralischer Auseinan-

dersetzung, Hamburg 1996, S. 139 ff.
45 Vgl. Walzer, Lokale Kritik – globale Standards, aaO. (FN 44), S. 159.
46 Vgl. Walzer, Lokale Kritik – globale Standards, aaO. (FN 44), S. 13 ff.
47 Walzer, Lokale Kritik – globale Standards, aaO. (FN 44), S. 26 ff.
48 Vgl. Mastronardi, Verfassungslehre, aaO (FN 42), Rz. 1060.

202 Philippe Mastronardi · Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verständigung 202

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:53:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187


keiten. Gibt es Fragen, zu denen alle Religionen bereits eine übereinstimmende Antwort
haben oder doch in Zukunft finden können? Die bisherige Geschichte des interreligiösen
Austauschs weist darauf hin, dass sich solche Gemeinsamkeiten herstellen lassen. Jede
Religion macht ihre eigenen Erfahrungen und bildet ihre eigene Moral aus. Trotzdem
finden sich Gemeinsamkeiten in wichtigen Moralvorstellungen.49 Diese Gemeinsamkei-
ten betreffen insbesondere Prinzipien der Menschenwürde und der Gerechtigkeit.

Die Gemeinsamkeiten in den religiösen Moralvorstellungen werden etwa als univer-
sales moralisches Minimum verstanden. Dieses bildet allerdings nicht einen gemeinsamen
Kern letzter Werte, aus dem sich eine einheitliche Moral entwickeln liesse. Das morali-
sche Minimum ist nicht ein gemeinsamer Nenner aller religiösen Konzepte von Moral.
Es ist bloss ein überlappender gemeinsamer Teil der verschiedenen Moralvorstellungen.
Welche Konvergenzen sich herstellen lassen, ist eine Frage der Überzeugungskraft der
Gründe, welche im interreligiösen Diskurs vorgetragen werden. Was dabei als überzeu-
gend gilt, entscheiden aber auch hier die Teilnehmer. Die Moral der einzelnen Religion
geht daher dem Teilgehalt, der sie mit andern verbindet, stets voraus. Jeder Versuch, die
verschiedenen Moralvorstellungen in ein System universeller Moral einzufügen, würde
den pluralistischen Ursprung dieser Moralvorstellungen verletzen. Er würde zudem die
europäische Einheitslogik andern Denkweisen aufzwingen, welche nicht nach Einheit
streben.

Was hier über den interreligiösen Diskurs gesagt wird, lässt sich auch auf den inter-
kulturellen und zum Teil sogar auf den interdisziplinären Diskurs anwenden. Der über-
lappende Konsens kann als Mittel innerhalb eines Prozesses der Universalisierung kon-
tingenter Werthaltungen dienen. Unterschiedliche Haltungen, die aus verschiedenen Re-
ligionen, Kulturen oder Disziplinen stammen, können teilweise übereinstimmen und
eine gemeinsame Wertung, Norm oder Haltung bilden. Die Gültigkeit solcher gemein-
samer Richtlinien hingegen hängt vollständig von der Qualität des Diskurses ab, d.h. von
der Fairness des argumentativen Prozesses, in welchem der Konsens gebildet wird.

Die Universalität gemeinsamer Werte ist nicht vorgegebene Norm, sondern nur re-
gulative Idee oder aufgegebenes Ziel eines Prozesses der Universalisierung.

3.  Universalität als Prozess der Universalisierung

Wenn Universalität hergestellt werden soll, dann muss dies unter wesentlicher Prägung
durch eine diskursiv ausgerichtete Ethik geschehen. Aber die allgemeine Begründungs-
pflicht und Überzeugungslast für Argumente im Diskurs gilt auch für die Kriterien der
Ethik. Soweit handlungsorientierende Argumente der Ethik sich im Bereich der Ange-
messenheit oder der Klugheit bewegen, können sie unterliegen, wenn Gründe anderer
Disziplinen überwiegen. Z.B. wäre es moralisch gerecht, das Kilo Brot den Armen billiger
zu verkaufen als den Reichen; da dies aber ökonomisch nicht rational wäre, ist es ver-
tretbar, auf diese Differenzierung zu verzichten und die soziale Gerechtigkeit mit ande-
ren Mitteln (z.B. Steuerpolitik) zu verfolgen.

49 Vgl. Küng, Projekt Weltethos, aaO. (FN 40), S. 82.

203 Philippe Mastronardi · Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verständigung 203

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:53:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187


Damit gilt es für die Ethik zu differenzieren zwischen Ethik als jener Disziplin, welche
sich mit Fragen der Moral befasst (1), und Ethik als Reflexionsmodus über alle Diskurse
– disziplinäre, kulturelle, religiöse oder solche zwischen den einzelnen Rationalitäten (2).

(1) Ethik als Disziplin beansprucht, moralische Standpunkte universalisierbar zu ma-
chen und fordert dafür einen kategorischen Vorrang vor anderen disziplinären Positio-
nen. Während alle Disziplinen »gute Gründe« in den Diskurs einbringen könnten, seien
die »letzten Gründe« der Ethik vorbehalten. Nur sie mache gegenüber dem sozialtech-
nischen Erkenntnisinteresse der zweckmässigen Gestaltung des Zusammenlebens das
emanzipatorische Erkenntnisinteresse geltend, das aus grundsätzlicher Warte Vorrang
verdiene.

Allerdings gilt dieser Anspruch nicht a priori, sondern muss begründet werden. Damit
ist nicht die blosse theoretische Begründbarkeitsforderung gemeint, sondern die Bewäh-
rung in realen Diskursen. Der Geltungsanspruch der Ethik gilt in dem Umfang, in wel-
chem der interdisziplinäre und interkulturelle Diskurs der Moderne einen Universali-
sierungsprozess bestanden hat, der uns in begründeter Weise gestattet festzulegen, dass
zu einer bestimmten ethischen Norm ein Grundkonsens unter allen Kulturen und Dis-
ziplinen bestehe. Dieser Konsens sichert dann eine gemeinsame Wertgrundlage, von
welcher aus die übrigen disziplinären Argumente beurteilt werden können. Inhalte dieses
Grundkonsenses sind heute v. a.
§ das Gebot der elementaren Anerkennung des Anderen,
§ das zwingende Völkerrecht (z. B. das Folterverbot, das Verbot des Völkermords oder

der Sklaverei),
§ die Menschenrechte.
Auch diese Inhalte sind freilich je nach dem kulturellen Kontext, in dem sie stehen, Ge-
genstand unterschiedlicher Interpretation; der interkulturelle und interdisziplinäre Kon-
sens leidet zudem unter verzerrenden Diskursbedingungen, die sich aus den unterschied-
lichen Machtpositionen der Teilnehmenden ergeben.

Ein Vorrang der Ethik lässt sich somit auf der materiellen Ebene moralischer Normen
nicht abstrakt begründen, er muss sich im Einzelfall in der Form besserer Gründe konkret
ausweisen lassen.

(2) Ethik als Reflexionsmodus über alle Diskurse hingegen bewegt sich auf der me-
thodischen Ebene der Metatheorie moralischer Argumentation. Hier lässt sich eine Zu-
ständigkeit der Ethik zur Reflexion über den interdisziplinären Diskurs vertreten: Der
Status der Diskurstheorie ist derjenige einer ethischen Metatheorie. Ethik hat somit in-
sofern einen methodischen Vorrang vor anderen Disziplinen, als die Reflexion der in-
terdisziplinären Argumentation ein ethischer Vorgang ist. Ethik in diesem Sinne ist nur
ein Modus der interdisziplinären Verständigung ohne den Anspruch, Aussagen von ma-
terieller normativer Bedeutung in konkrete Diskurse einbringen zu können. Ethik ist
hier die Art und Weise, in welcher über faire Verfahren der Reflexion über konkrete
Diskurse geurteilt werden soll.

Im Ergebnis gilt sowohl für den interkulturellen als auch für den interdisziplinären
Diskurs, dass der Anspruch jeder Rationalität auf Wahrheit oder Richtigkeit zunächst
als gleichwertig anerkannt werden soll. Keine Kultur und keine Disziplin kann anderen

204 Philippe Mastronardi · Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verständigung 204

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:53:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187


gegenüber einen höheren Status beanspruchen. Auch die Philosophie kann nicht be-
haupten, über die letzten Gründe der ethischen Rechtfertigung zu verfügen. Auch sie
muss ihre Gründe in einem konkreten Diskurs rechtfertigen können. Was Philosophie
auszeichnet, ist ihre Fähigkeit, alle Kulturen und Disziplinen zu reflektieren. Sie dient
als Reflexionsmodus der interkulturellen und interdisziplinären Argumentation. Sobald
sich der philosophische Anspruch jedoch auf konkrete moralische Normen richtet, wird
Philosophie eine Disziplin wie jede andere und von gleichem Rang.50 Die philosophische
Reflexion kann uns aber helfen, in interkulturellen und interdisziplinären Diskursen ge-
meinsame Überzeugungen und Normen zu entwickeln. Diese müssen sich jedoch aus
einem weltweiten Prozess moralischer Universalisierung ergeben. Damit ist es Aufgabe
der interkulturellen und interdisziplinären Diskurse, den Bestand an Überzeugungen
und Normen, welche als richtig anerkannt werden, zu vermehren und damit einen
Grundkonsens herzustellen.

Zusammenfassung

Moral wird missverstanden, wenn sie als Inbegriff universell gültiger Normen gedeutet
wird. Moral ist nur der kulturell geprägte Anspruch auf Universalisierung bestimmter
ethischer Normen. Sogar die Regeln der Diskursethik müssen sich einer interkulturellen
Auseinandersetzung stellen und legitimieren sich erst durch den dort erzielbaren Kon-
sens. Unser Konzept von Rationalität hat europäische Wurzeln und darf nicht als gültige
Grundlage für interkulturelle Diskurse vorausgesetzt werden. Es muss sich unter fairen
Bedingungen in einem offenen inter-rationalen Verständigungsprozess bewähren.

Die Schwierigkeiten interkultureller Einigung werden durch interdisziplinäre Diffe-
renzen überlagert. Disziplinen wie Politikwissenschaft, Rechtswissenschaft, Ökonomie
und Betriebswirtschaftslehre gehen von unterschiedlichen Verständnissen des Wahren
und des Richtigen aus. Der interdisziplinäre Diskurs bedarf daher einer übergreifenden
normativen Entscheidungslehre. Sowohl im interkulturellen wie im interdisziplinären
Diskurs sind die Geltungsansprüche der verschiedenen Rationalitäten auf Wahrheit und
Richtigkeit anfänglich als gleichberechtigt anzuerkennen. Keine Kultur und keine Dis-
ziplin kann einen höheren Status beanspruchen als die anderen. Auch die Philosophie
kann nicht beanspruchen, über die letzten Gründe ethischer Rechtfertigung zu verfügen.
Was Philosophie auszeichnet, ist, dass sie einen Reflexionsmodus über alle Diskurse
darstellt. Sie dient als Methode der interkulturellen und interdisziplinären Argumenta-
tion. Sobald die Philosophie hingegen zugunsten bestimmter moralischer Normen ar-
gumentiert, wird sie zu einer gleichrangigen Disziplin neben anderen.

50 Vgl. zur Stellung von Philosophie und Ethik im Verhältnis zu anderen Disziplinen auch Win-
disch, Jurisprudenz und Ethik, aaO. (FN 1), insb. S. 192 ff./510 ff.

205 Philippe Mastronardi · Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verständigung 205

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:53:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187


Summary

The notion of morality should not be misconceived as being a given set of universal norms
—it is better construed as being a cultural claim for norms yet to be universalized. Even
the rules of discourse ethics must be exposed to intercultural argument and should be-
come subject to mutual agreement. The concept of rationality itself has European roots
and cannot be presupposed to be a valid basis of intercultural discourse until it has been
confirmed on fair grounds within an open inter-rational argument.

Intercultural disagreement is reinforced by a clash of interdisciplinary discrepancies.
Disciplines, such as Political Science, Law, Economics, and Business Administration,
have their own notions of truth and rightness. Interdisciplinary discourse therefore
should be guided by a normative concept of decision-making. Within both intercultural
and interdisciplinary discourse, every claim for any truth or any rightness should initially
be regarded as having equal value. No culture and no discipline can claim higher status
than any other. Philosophy cannot pretend to safeguard the ultimate justification for an
ethical foundation. What distinguishes philosophy is its capacity as the mode of reflection
on all disciplines and cultures. It serves as the method by which we can argue amongst
disciplines and cultures. But when philosophy makes an argument in favor of certain
moral norms it becomes a discipline like any other and with equal standing.

  
Philippe Mastronardi: Universality: Inter-rational Truth and Rightness

206 Philippe Mastronardi · Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verständigung 206

Bitte bestellen Sie im Buchhandel oder  

versandkostenfrei unter    www.nomos-shop.de

Staatsverständnisse

Das Staatsverständnis  

von Nicos Poulantzas

Der Staat als gesellschaftliches Verhältnis

Herausgegeben von Alex Demirovic,  

Stephan Adolphs und Serhat Karakayali

2010, Band 30, 265 S., brosch., 29,– €,  

ISBN 978-3-8329-3887-1

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:53:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187

