Philippe Mastronardi

Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verstindigung

1. Rationalitiiten
1.1. Universalismus und Relativismus

Auszugehen ist vom Widerstreit zwischen universalistischen und relativistischen Kon-
zepten der Ethik. Die einen erheben einen universalen Anspruch. In einer starken Fas-
sung behaupten sie die Existenz von universellen Normen, d. h. solcher Normen, welche
raumlich und zeitlich unbeschrinkt und damit fiir die ganze Welt einheitlich gelten sol-
len. In einer schwachen Fassung behaupten sie, fiir ihre Normen universalistische Griinde
anfiihren zu kdnnen, d. h. solche, welche bei Vertretern aller Kulturen und Zeiten An-
erkennung verdienen. In der zweiten Fassung gelten die Normen zwar nicht fiir alle
Menschen und alle Situationen der Welt gleichermassen, miissen aber von allen Menschen
fir konkrete Situationen anerkannt werden konnen. Die andern vertreten einen relati-
vistischen Standpunkt. Sie bestreiten die Moglichkeit, universale Normen zu begriinden,
und anerkennen nur kulturbedingte, wandelbare Werte. Fiir sie kénnen Normen weder
universell giiltig sein noch fiir konkrete Situationen universalistisch begriindet werden.
Alles Normative ist kulturell und situativ.

Die erste Position vertritt einen Unitarismus, der von einer Einheit des Denkens aller
Menschen ausgeht. Die zweite Position vertritt einen Partikularismus, der von der Selb-
standigkeit der Denkweisen in unterschiedlichen Kulturen ausgeht.!

Wie lassen sich diese gegensatzlichen Positionen miteinander vereinbaren? Zunichst
scheint dies unméglich. Entweder gibt es eine universal giiltige Moral oder alles ist relativ,
auf subjektive oder kulturell variable Einstellungen bezogen. Bei niherer Betrachtung
sind die Positionen allerdings nicht so ausschliesslich, wie es scheint. Zumindest gibt es
eine Interpretation, nach welcher sie sich vertragen kdnnen.

Vorauszusetzen ist, dass beide Haltungen normative Anspriiche erheben. Keine ak-
zeptiert grundlos jede Machtaustibung des Stirkeren. Wer immer Macht beansprucht,
behauptet, diese sei nach seinem Verstindnis von Moral gut oder gerecht. Die Unter-
schiede liegen nur darin, dass die Relativisten anerkennen, dass das, was fiir den einen
gut oder gerecht ist, es nicht auch fiir den andern zu sein braucht — und das nicht nur
wegen praktischer Schwierigkeiten, sondern auch unter optimalen Verhaltnissen —, wih-

1 Vgl. fur die Ebene des interdiszipliniren Diskurses Florian Windisch, Jurisprudenz und Ethik:
Eine interdisziplindre Studie zur Legitimation demokratischen Rechts, Berlin 2010, S. 173 {£./181.

ZfP 57.Jg. 2/2010

[ am 22.01.2026, 12:53:54. @
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187

188  Philippe Mastronardi - Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verstindigung

rend die Universalisten geltend machen, dass zumindest idealerweise fiir alle das Gleiche
gut oder gerecht sein miisste.

Der Streit dreht sich also darum, ob es Grunde gibt, nach denen alle zur gleichen
Uberzeugung kommen miissten, oder ob es bleibende Differenzen geben darf oder sogar
soll. Damit teilen beide Positionen zumindest eine Gemeinsamkeit: Sie befinden sich im
gleichen Diskurs, jenem tiber die Begriindung von Normen des Zusammenlebens. Ohne
in performativen Widerspruch zu verfallen, konnen sie sich den Anforderungen der Dis-
kursethik nicht entziehen.

Fiir die Vertreter des Relativismus ist dieser Diskurs allerdings kein moralischer in der
Terminologie von Jiirgen Habermas,? sondern ein ethischer, d.h. es geht thnen nicht um
eine universale Begriindung von Normen, sondern nur um eine auf eine konkrete Ge-
meinschaft begrenzte Rechtfertigung. Universalisten und Relativisten streiten sich also
letztlich darum, auf welcher Diskursstufe ihre Auseinandersetzung stattfinden soll. Die
Universalisten tragen dabei die Begriindungslast dafiir, dass es eine hohere Stufe gibt, auf
welcher der Streit richtigerweise auszutragen sei.

Auch wenn diese Debatte eine endlose sein sollte, stellt sie jedenfalls eine Deliberation
dar, d.h. eine argumentative Auseinandersetzung, fiir welche die Diskursethik einen uni-
versalen Rahmen vorgeben will, der allerdings keine substantiellen Gebote fiir das Ver-
halten im konkreten Zusammenleben vorschreibt. Grundsitze wie die gegenseitige An-
erkennung, die Symmetrie der Verhiltnisse oder die Legitimation durch Zustimmung
stellen nicht unmittelbar anwendbare Verfahrensnormen dar, sondern nur Grundsitze
der interkulturellen Auseinandersetzung. Die konkreten Verhaltensnormen, welche die
Diskursteilnehmer binden, bleiben kulturell variabel.

Daraus ergibt sich eine relativierende Konsequenz fiir die universalistische Position:
Sie kann zwar behaupten, es gebe universal vorgegebene substantielle Normen fiir unser
Zusammenleben, aber sie wird ithre Position im interkulturellen Diskurs nicht durchset-
zen konnen, solange ihre Behauptung sich nicht diskursiv bewahrt hat: Moral ist nicht a
priori universal, sondern muss sich erst noch universalisieren lassen. So sind z.B. gute
Griinde fiir die Universalitit von Menschenrechten zwar ein Schritt zur Universalisie-
rung der Menschenrechte — aber nur in dem Ausmass, als sie alle Betroffenen zu tiber-
zeugen vermogen. An die Stelle der Universalitit (als Voraussetzung) tritt die Univer-
salisierung als Prozess. Universalitit wird zum idealen Fluchtpunkt einer Bemithung um
Wahrheit und Richtigkeit.

1.2. Der universale Anspruch der Diskursethik

Was bedeutet dies fir den universalen Anspruch der Diskursethik? Dieser gilt auch fir
das Gesprich unter den Kulturen. Alle Menschen bedienen sich einer Sprache, wenn sie
sich verstindigen wollen. Damit gelten die Geltungsanspriiche der Wahrhaftigkeit, der

2 Vgl. Jurgen Habermas, Faktizitit und Geltung: Beitrige zur Diskurstheorie des Rechts und des
demokratischen Rechtsstaats, 4. Aufl., Frankfurt am Main 1994, Suhrkamp S. 1991.

[ am 22.01.2026, 12:53:54. @
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187

Philippe Mastronardi - Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verstindigung 189

Wahrheit und der Richtigkeit fur alle, ebenso die Voraussetzungen fiir die Chance zur
zwanglosen Einigung.?

Besonderes Gewicht erlangt im interkulturellen Austausch die Diskursregel, die be-
sagt, dass alle Betroffenen ihre Einstellungen, Gefithle und Wiinsche zum Ausdruck
bringen konnen miussen.* Die sprachliche Verstindigung darf nicht auf einen europi-
ischen Rationalismus verengt werden. Sprache muss so weit gefasst werden, dass sie alle
Formen der menschlichen Ausserung einbezieht. Verstindigung liuft nicht nach einem
bestimmten, kulturell geprigten Muster von Rationalitit ab. Die Forderung nach Recht-
fertigung von Geltungsanspriichen mit »guten Grinden« lisst zu, dass das, was ein guter
Grund ist, nicht restlos expliziert werden kann. Grinde tiberzeugen stets auf dem Hin-
tergrund unausgesprochener Ubereinstimmungen. Z.B. kann ein Grund auch deshalb
gut sein, weil er gemeinsamen Intuitionen oder Emotionen entspricht.

Sogar die Formulierung der Diskursregeln muss fiir Modifikationen offen bleiben. Die
Diskursethik meint etwas Universales, kann dieses aber zwangslaufig nur in einer be-
stimmten Sprache zum Ausdruck bringen. Diese ist kulturell gepragt und damit auch nur
relativ. Damit bleibt auch die Diskursethik selbst in den interkulturellen Diskurs einge-
bunden und kann sich in diesem entwickeln.

Allerdings ist es nicht zutreffend, der Diskursethik einen okzidentalen Rationalismus
vorzuwerfen.’ Vielmehr versucht Habermas, die herkdmmliche europiische Rationalitit
zu tiberwinden. Er fordert einen Paradigmenwechsel von der fritheren Bewusstseins-
philosophie zur neuen Sprachphilosophie und damit vom Ich als dem Subjekt des Den-
kens zur Intersubjektivitit als dem Prozess zwischenmenschlicher Verstindigung.® Das
Habermas’sche Konzept der kommunikativen Rationalitit folgt nicht der traditionellen
Einheitslogik,” sondern verlangt ein dezentriertes Weltbild.® Vernunft ist hier nicht mehr
die hervorragende Eigenschaft des autonomen Individuums, sondern das Resultat eines
intersubjektiven Verstindigungsprozesses, in welchem kein Teilnehmer beanspruchen
kann, die Mitte zu bilden oder die Richtung vorzugeben, in welcher der Diskurs verlaufen
soll. Nach Habermas formt sich das Individuum nur auf dem Weg tiber seine Beziehun-
gen zu anderen. Der Mensch konstituiert sich durch Teilnahme in diesem kommunika-
tiven Prozess. Er wird gleichzeitig zu einem typischen Mitglied seines Kollektivs und zu
einem einzigartigen Individuum.’

3 Vgl. Habermas, Nachmetaphysisches Denken: Philosophische Aufsitze, Frankfurt am Main 1988,
S.178.

4 Vgl.Robert Alexy, Theorie der juristischen Argumentation: Die Theorie des rationalen Diskurses
als Theorie der juristischen Begriindung, 2. Aufl., Frankfurt am Main 1991, S. 169.

5 Vgl. Habermas Der philosophische Diskurs der Moderne: Zwolf Vorlesungen, Frankfurt am Main

1985, S. 361 ff.

Vgl. Habermas, Nachmetaphysisches Denken, aaO. (FN 3), S. 15/51.

Vgl. Habermas, Nachmetaphysisches Denken, aaO. (FN 3), S. 180.

Vgl. Habermas Der philosophische Diskurs der Moderne, 2aO. (FN 5), S. 366.

Vgl. Habermas »Entgegnungx, in: Axel Honneth und Hans Joas (Hrsg.), Kommunikatives Han-

deln: Beitrige zu Jiirgen Habermas’ »Theorie des kommunikativen Handelns«, Frankfurt am

Main 1986, S. 327-405, hier: S. 334; ders., Erliunterungen zur Diskursethik, Frankfurt am Main

1991, S. 69.

O 0 NN

ZfP 57.Jg. 2/2010

am 22.01.2026, 12:53:54. @
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187

190  Philippe Mastronardi - Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verstindigung

Dieses Paradigma der intersubjektiven Verstindigung lisst die Diskursethik als
Grundlage interkultureller Diskurse geeignet erscheinen. Es versteht diese Diskurse als
symmetrische Beziehung, in welcher die Partner in einen wechselseitigen Lernprozess
eintreten.!® Damit werden unterschiedliche Kulturen befihigt, einander gleichberechtigt
zu begegnen. In der Praxis bleibt dies freilich ein sehr schwieriges Unterfangen. Wie gross
die Schwierigkeiten sind, lisst sich vielleicht am besten zeigen, wenn versucht wird, die
Denkweisen Europas und Chinas zu vergleichen:

Die Grundfrage hinter einem solchen Vergleich ist, ob die Diskursethik, welche einen
Teil der europiischen Philosophie bildet, auch Geltung beanspruchen kann fir eine nicht
philosophische Denkweise, welche sich am Beispiel des weisen Mannes orientiert, wie er
von Konfuzius oder Menzius dargestellt wird.

Seit der griechischen Antike ist die europdische Philosophie eine Suche nach Wahrheit
und Richtigkeit, ausgerichtet auf Kategorien wie Sein und Substanz oder das Gute und
das Gerechte. Unser Denken versucht, die Welt mit der Logik der Kausalitit zu erkliren.
Es analysiert die Objekte der Wahrnehmung, indem es sie in ihre Elemente zertrennt.
Wir suchen das Leben zu verstehen, indem wir die richtigen Unterscheidungen treffen.
In unserer Argumentation sind Widerspriiche verboten, weil nichts zu sich selbst in Wi-
derspruch stehen darf. Wir versuchen, Sachverhalte zu beweisen oder Handlungsweisen
zu begrinden, um damit entweder im Wettstreit mit andern zu siegen oder diese zur
Zustimmung zu bewegen. Zu diesem Zwecke nehmen wir einen personlichen Stand-
punkt ein und rechtfertigen diesen mit Griinden. Unser Partner wird aufgefordert zu
entscheiden, ob er diese Griinde anerkennt und damit unseren Standpunkt tibernimmt.
Seine Zustimmung muss dabei freiwillig bleiben. Der freie Wille jedes Einzelnen ist ein
zentrales Element dieser Philosophie.!! Mit Habermas halten wir dafiir, dass Konzepte
wie Wahrheit, Rationalitit oder Rechtfertigung zu jeder Sprachgemeinschaft gehoren.!?

Im vollen Gegensatz dazu kennt der Weise im antiken China keinen Begriff des Seins
oder der Substanz und hat deshalb keine Wahrheit zu beweisen.!? In der konfuzianischen
Weisheitslehre gab es keinen Begriff fiir Freiheit oder fiir freien Willen.!* Die Wirklich-
keit wird in dieser Denkweise nicht als Verhiltnis von Ursache und Wirkung verstanden.
Wichtig sind nicht die Ursachen menschlichen Verhaltens, sondern die Bedingungen,
unter welchen es stattfindet. Gefragt wird nicht, warum etwas geschieht, sondern wie es
geschehen kann. Die Dinge geschehen nicht, weil wir sie machen, sondern weil sie wach-
sen. Es gibt keinen Konflikt zwischen Freiheit und Determination. Der Weise handelt
spontan im Einklang mit seiner Natur.!®> Von daher besteht chinesische Moral nicht aus
Geboten und Verboten. Sie ist nicht normativ im westlichen Sinne. Sie zeigt bloss, dass

10 Vgl. Habermas Nachmetaphysisches Denken, aaO. (FN 3), S. 177.

11 Vgl. Frangois Jullien, Der Weise héiingt an keiner Idee: Das Andere der Philosophie, Minchen
2001, S. 87 ff.

12 Vgl. Habermas, Nachmetaphysisches Denken, aaO. (EN 3),S.178.

13 Vgl. Jullien, Der Weise hingt an keiner Idee, aaO. (FN 11), S. 96.

14 Vgl. Jullien, Dialog iiber die Moral: Menzius und die Philosophie der Aufklirung, Berlin 2003,
S.125f./144.

15 Vgl. Jullien, Dialog iiber die Moral, aaO. (FN 14), S. 146 1.

am 22.01.2026, 12:53:54. @
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187

Philippe Mastronardi - Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verstandigung 191

wir die Moglichkeit besitzen, unser Bewusstsein in Einklang mit unserer eigenen Natur
zu bringen.!® Der Weise ist grundsitzlich nicht bereit, zu einer bestimmten Frage einen
Standpunkt einzunehmen und damit Widerspruch hervorzurufen. Denn damit wirde er
sich auf eine partikulire Position reduzieren lassen, welche er sogleich durch ithr Gegen-
teil wieder autheben miisste. Mit seiner Weigerung vermeidet er es, sich dem europi-
ischen Verbot des Widerspruchs zu unterstellen.!” Er selbst denkt nie in ausschliesslichen
Alternativen wie wahr und falsch. Er weist die Trennung von wahr und falsch zuriick,
nicht ohne diese Ablehnung selbst wieder zurtickzuweisen, sodass die doppelte Negation
auch diese Trennung zum Verschwinden bringt.!® Wihrend die europiische Philosophie
in Gegensitzen denkt, 18st der Taoismus alle Gegensitzlichkeiten auf, um die rechte
Mitte in der Kongruenz der Dinge zu finden.!”

Schon dieser kurze Vergleich vermag zu zeigen, dass philosophischer Diskurs und chi-
nesische Weisheit miteinander unvereinbar sind, weil jede Behauptung eine Parteinahme
in sich birgt.?® Demnach erscheint ein Diskurs Uber Fragen chinesischer Weisheit un-
moglich. Und trotzdem nehmen Chinesen am philosophischen Diskurs der Moderne
teil. Dies mag von da herriithren, dass sie nicht widersprechen wollen, auch nicht dem
Einfluss der westlichen Diskurskultur. Sie haben sich unseren Formen angepasst, ge-
nauso wie sie sich pragmatisch allen Einfliissen anpassen und diese zu einem Teil von
Tao werden lassen. Moglicherweise empfinden sie gar keinen Gegensatz zwischen Phi-
losophie und Weisheit, solange sie beides in ihrer eigenen Art auszugleichen verstehen.
Fir uns westliche Menschen bedeutet dies allerdings keine Rechtfertigung unseres An-
spruchs auf Universalitit unseres Denkens.

Gegen diese Schlussfolgerung sind mindestens zwei Einwinde zu erwarten:

Zum einen mag man einwenden, dass der heutige interkulturelle Diskurs nicht auf den
weisen Mann des antiken Chinas abzustellen habe, so wenig wie er frithe christliche
Mystiker in Europa berlicksichtigen miisse. Diskurs, mag man sagen, sei nicht geeignet,
transzendente Wahrheiten zu finden, sondern Probleme des tiglichen Lebens zu 16sen.
Dieser Einwand geht fehl, weil er irrtiimlicherweise chinesische Weisheit mit mystischen
Glaubensformen vergleicht. Chinesische Weisheitsliteratur trifft das Zentrum der chi-
nesischen Lebensweise und handelt von Dingen des tiglichen Lebens. Sie kann nicht als
Randerscheinung der chinesischen Kultur beiseite gelegt werden. Im Gegenteil: die hier
fir das alte China gezeigten Merkmale sind im modernen ostasiatischen Gedankengut
nach wie vor gegenwirtig.

Zum andern mag man einwenden, dass die chinesische Weisheitsliteratur nicht repri-
sentativ sei fiir das antike China. Vielmehr seien auch damals Gegenpositionen vertreten
worden, welche unserer europiischen Rationalitit nahe gekommen seien. Natiirlich sind
Kulturen keine in sich geschlossene Einheiten.?! Es geht in unserem Zusammenhang aber

16 Vgl. Jullien, Dialog iiber die Moral, aaO. (FN 14), S. 921.

17 Vgl. Jullien, Der Weise hiingt an keiner Idee, aaO. (FN 11), S. 101 {.

18 Vgl. Jullien, Der Weise hingt an keiner Idee, aaO. (FN 11), S. 126.

19 Vgl. Jullien, Der Weise hingt an keiner Idee, 2aO. (FN 11), S. 104.

20 Vgl. Jullien, Der Weise héingt an keiner Idee, 2aO. (FN 11), S. 186.

21 Gregor Paul, Einfiihrung in die interkulturelle Philosophie, Darmstadt 2008, S. 18.

ZfP 57.Jg. 2/2010

am 22.01.2026, 12:53:54. @
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187

192 Philippe Mastronardi - Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verstindigung

nur um typische Merkmale, nach welchen sich das Denken von Menschen auf dieser Welt
unterscheiden kann. Hierfir ist die chinesische Weisheitsliteratur ein geeignetes Beispiel.

Die grundlegenden Unterschiede zwischen dem europiischen und dem chinesischen
Denken (dhnliches gilt fir andere ostasiatische Denkweisen, allenfalls auch fiir afrikani-
sche Kulturen) wirft Fragen auf, die den Universalititsanspruch der Diskursethik in
Zweifel ziehen. Haftet den Diskursregeln notwendigerweise ein Rest von Parteilichkeit
an? Muss der Universalititsanspruch der Diskursethik relativiert werden? Erforderlich
scheint jedenfalls eine Anpassung der Diskursregeln an die Bedingungen des interkul-
turellen Diskurses. Wird Diskurs z.B. definiert als »Verfahren ... zur Priifung der Gul-
tigkeit vorgeschlagener ... Normen«,?? so vermag er ostasiatische Denkweise nicht zu
erfassen. Die Begriindung von Normen kann dort nicht die Bedeutung haben, die sie bei
uns hat, weil dort die Entgegensetzung von Norm und Wirklichkeit nicht in unserem
Sinne erfolgt. In China (und anderswo im Fernen Osten) gab es z.B. urspriinglich keinen
Begriff fiir »Wert« oder »Definition« oder »Religion« sowie fiir viele andere Begriffe, die
im westlichen Denken wichtig sind. Wir diirfen unsere Denkkategorien nicht einem
Diskurspartner aufzwingen, der die Welt nicht in Gegensitzen begreift, wie wir dies tun.
Wenn Mensch und Natur, Individuum und Gemeinschaft, Realismus und Normativitat
im Ostlichen Denken wesentlich eins sind, diirfen wir diese Unterscheidungen nicht zur
Grundlage des Diskurses machen. Damit werden auch die bei uns tiblichen Typologien
der Diskurse nicht mehr unterscheidbar. Der moralische Diskurs, der ethische Diskurs
und Verhandlungen tiber alltigliche Interessen verschmelzen in einen einheitlichen Dis-
kurstypus.

Universalitit bleibt ein unverzichtbarer Geltungsanspruch der Diskursethik. Wenn
aber Universalitit als Anspruch auf absolute Geltung fiir eine bestimmte Denkweise in
Frage gestellt wird, verbleibt als Ziel nur die Suche nach gegenseitiger Verstindigung
unter allen Menschen dieser Welt. Diskursethik wird zu einem Angebot, das eine Pro-
zedur fiir faire Chancen auf gegenseitige Verstindigung vorschligt. Wenn wir den Gel-
tungsanspruch der Diskursethik auf diese Ebene senken, wird ein Diskurs tiber die Dis-
kursbedingungen moglich: Sollen alle teilnehmen konnen? Sollen alle thre Anliegen ein-
bringen diirfen? Sollen alle gleichberechtigt sein und ihre Zustimmung verweigern dir-
fen? In diesen Fragen sollte sich Konsens leichter finden lassen als tiber andere grundle-
gende diskursethische Prinzipien, wie z.B. die Begriindungspflicht, wonach jeder seine
Geltungsanspriiche mit rationalen Griinden rechtfertigen soll. In dieser Frage mussen
auch nicht-westlich geprigte Formen der Legitimitit anerkannt werden, welche nicht
auf europiischem Verstindnis von Rationalitit und Begriindung beruhen. Auch holis-
tische Wege, einen Standpunkt zu verteidigen, mussen als »gute Griinde« anerkannt
werden, denen gleiches Gewicht zukommt wie Argumenten westlicher Logik.

22 Habermas, Moralbewusstsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt am Main 1983, S. 113.

am 22.01.2026, 12:53:54. @
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187

Philippe Mastronardi - Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verstindigung 193

1.3. Kulturelle Rationalititen

Der interkulturelle Diskurs wird durch unterschiedliche kulturelle Rationalititen ge-
pragt. Dies ldsst sich gut am unterschiedlichen Rechtsverstindnis verschiedener Kultur-
kreise zeigen. Ein Kulturvergleich der Rechtsordnungen belegt nimlich, dass die Inhalte
rechtlicher Regelungen nicht nur in Einzelheiten, sondern im Grundsitzlichen von ein-
ander abweichen.??

Schon zwischen den verschiedenen westlichen Rechtsordnungen bestehen Unter-
schiede in den Denkmustern. Immerhin ldsst sich hier noch eine Familienihnlichkeit
herstellen, welche auf ihrer gemeinsamen Wurzel in der europaischen Rechtstradition
beruht. Schwieriger wird es, eine gemeinsame Grundlage fiir die liberalen westlichen
Ordnungen und die arabischen, afrikanischen und asiatischen Rechtsordnungen zu fin-
den. Hier finden sich grundlegende Differenzen zu zentralen Elementen des westlichen
Rechtsdenkens (Weltbild, Individualismus, Liberalismus, Konzept der subjektiven
Rechte).

Unklar bleibt sogar die Struktur des Rechts als eines Systems von Rechten, welchen
Pflichten gegentiberstehen. Im Islam werden Rechte und Pflichten nicht scharf unter-
schieden; Rechte sind Pflichten vor Gott.2* Aus afrikanischer und asiatischer Sicht sind
die (moralischen) Pflichten das Grundlegende; subjektive Rechte sind zweitrangig oder
unwichtig. Dieser Unterschied beruht auf einer grundlegend verschiedenen Weltsicht:
Der anthropozentrischen Welt des westlichen Rechts steht z.B. in Indien die kosmo-
zentrische Welt des Dharma gegentiber, in welcher die Ordnung und Harmonie des
Kosmos den Menschen in die Pflicht nimmt. Das Verhiltnis von Mensch und Welt ist
nicht das von Subjekt und Objekt, wie iiberhaupt das westliche Ich-Bewusstsein nur eine
Tiuschung ist, welche die Trennung des Menschen vom Kosmos vorspiegelt.?’

Besonders deutlich wird der Konflikt der Rechtskulturen in der Debatte iiber die
Universalitit der Menschenrechte. Von muslimischer Seite wird geltend gemacht, die
Menschenrechte seien erstmals und vollstindig vom Islam festgelegt worden und die
Scharia sei ithr Massstab.?¢ In dieser Glaubensgrundlage liegt ein universaler Geltungs-
anspruch, der mit dem westlichen Menschenrechtsverstindnis in Konflikt gerit. Dies
zeigt sich insbesondere darin, dass fiir die Frage der Gleichbehandlung von Frauen und
von Andersgliubigen ganz andere Kriterien gelten als im Westen. Frauen sind zwar an
Wiirde den Mannern gleich, haben aber andere Rechte und Pflichten. Damit ist auch der

23 Vgl. Philippe Mastronardi, Juristisches Denken: Eine Einfiibrung, 2. Aufl., Bern 2003,
Rz. 469 1.

24 Vgl. Ahmad Farrag 1990, »Human Rights and Liberties in Islam« in: Jan Berting et al. (Hrsg.),
Human Rights in a Pluralist World: Individual and Collectivities, Westport/London,
S. 133-144, hier: S. 134f.

25 Vgl. Francis X. D’Sa, »Das Recht, ein Mensch zu sein, und die Pflicht, kosmisch zu bleiben«
in: Johannes Hofmann (Hrsg.), Begriindung von Menschenrechten aus der Sicht unterschied-
licher Kulturen, Bd. I, Symposium: Das eine Menschenrecht fiir alle und die vielen Lebensfor-
men, Frankfurt am Main 1991, S. 157-185, hier: S. 169 ff.

26 Vgl. Heiner Bielefeldt, Philosophie der Menschenrechte: Grundlagen eines weltweiten Frei-
heitsethos, Darmstadt 1998, S. 135 1.

ZfP 57.Jg. 2/2010

am 22.01.2026, 12:53:54. @
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187

194  Philippe Mastronardi - Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verstindigung

Wiirdebegriff ein anderer. Da der einzig richtige Glaube der Islam ist, werden Anders-
gliubige hochstens toleriert.?” Auch Anhinger einer anderen Buchreligion als der Islam
(Christen, Juden) gelten nicht als gleichberechtigt.?

Aus dieser — wie auch aus asiatischer und afrikanischer — Sicht wird dem westlichen
Menschenrechtsverstindnis vorgeworfen, es sei eurozentrisch, weil es dem europiischen
Kulturgut entstammt. Ahnlich lauten die Vorwiirfe des Individualismus und der An-
thropozentrik der westlichen Menschenrechtskonzeption.?? Diese muss entweder dar-
tun, dass diese Kritiken nicht zutreffen oder dass die kritisierten Eigenschaften Quali-
titen darstellen, welche fur alle Kulturen wertvoll sind, d.h. universale Giiltigkeit bean-
spruchen konnen.?°

Diese Begriindungslast wiegt umso schwerer, als nicht nur die Inhalte, sondern auch
die Denkweisen im Recht der verschiedenen Kulturen differieren. Juristisches Denken
ist nicht weltweit das Gleiche, sondern stark kulturell bedingt. Nicht nur die einzelnen
Begriffe haben eine andere Bedeutung, sondern die gesamte Fachsprache folgt unter-
schiedlichen Rationalititen.

Allerdings findet ein interkultureller Rechtsdiskurs tatsichlich statt und fithrt zu
wachsender Integration der Rechtsordnungen. Zahlreiche Staaten mit traditioneller Kul-
tur haben bereits westliche Rechtssysteme tibernommen. Insbesondere ist die faktische
Universalisierung der Menschenrechte unverkennbar.

Aus der faktischen Konvergenz der Rechtsstandpunkte, z.B. in Menschenrechtsfragen,
darf jedoch nicht auf die Berechtigung dieser Entwicklung geschlossen werden. Unbe-
streitbar ist, dass die westliche Menschenrechtskonzeption in weiten Teilen der Welt
herrschende Lehre geworden ist und sich damit auch eine westlich geprigte Rechtsidee
immer mehr verbreitet. Obwohl sich dabei erhebliche Interpretationsprobleme stellen
und noch wichtige Differenzen offen bleiben, kann von einer faktischen Konvergenz
gesprochen werden. Daraus aber auf die Richtigkeit dieser herrschenden Lehre zu
schliessen, ist ein naturalistischer Fehlschluss. Aus dem Sein lisst sich kein Sollen ableiten.
Das historische Faktum begriindet keine Norm. Die faktische Macht westlichen Denkens
verbiirgt nicht dessen Richtigkeit.

Findet die faktische Konvergenz nicht trotzdem eine Legitimation im Vernunftan-
spruch der Aufklirung, den die westliche Kultur vertritt? Zutreffend ist, dass Europa in
fritherer Zeit dhnliche feudalistische Strukturen und Rechtsformen gekannt hat wie
nichtwestliche Linder heute. Daraus zu schliessen, dass die heutigen Kulturunterschiede
nur ein Entwicklungsproblem seien, ist aber nicht zulissig. Damit wiirde die Vernunft-
hypothese selbst verletzt, wonach die Aufklirung ihren Sieg durch das bessere Argument
erringe. Gerade der Vernunftanspruch darf nicht aufoktroyiert werden. Er muss sich im
Diskurs bewihren, soll er sich nicht selber widersprechen. Er bleibt daher ein Postulat
innerhalb des interkulturellen Rechtsdiskurses.

27 Vgl. Bielefeldt, aaO. (FN 26), S. 136 f.

28 Vgl. Omaia Elwan, »Rechtsnormen im Islam und Menschenrechte« in: Marianne Barrucand et
al., Islam — eine andere Welt?, Heidelberg 1999, S. 72-87, hier: S. 79.

29 Vgl. Bielefeldt, a2aO (FN 26), S. 113 {f., der sich mit allen drei Vorwiirfen auseinandersetzt.

30 Vgl. dazu Mastronardi, Juristisches Denken, aaO. (FN 23), Rz. 539 {f.

am 22.01.2026, 12:53:54. @
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187

Philippe Mastronardi - Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verstindigung 195

Hier mag man mit Gregor Paul einwenden, der Perspektive der Differenz stehe auch
jene der Gemeinsambkeit aller Kulturen gegeniiber. Fiir eine Einheit hinter der Vielfalt
der Kulturen werden etwa anthropologische Konstanten, die Gesetze der Logik oder die
Folge von Ursache und Wirkung genannt. Insbesondere die formallogischen Prinzipien
hitten universelle Gultigkeit und begriindeten eine allgemeingiltige Methodologie.*!
Daraus lasse sich schliessen, dass es verfehlt sei, in fundamentaler Weise zwischen Kul-
turen zu unterscheiden und z.B. von einer chinesischen Logik zu sprechen, welche sich
signifikant von einer westlichen Logik unterscheide.?? Dieser Einwand versucht, einen
formalen Rest von Unitarismus zu verteidigen. Er will im Netzwerk interkultureller
Kommunikation ein Element der Hierarchie aufrecht erhalten, an welcher sich eine »in-
terkulturelle Philosophie«®® halten kann. Auf abstrakter Ebene mag das gelingen, doch
ergeben sich daraus keine Ableitungsverhiltnisse, welche die Dominanz der Differenzen
im Prozess der interkulturellen Verstindigung beheben konnten. Auch wenn alle Men-
schen den gleichen Verstand hitten, mussten sie sich noch untereinander dariiber ver-
stindigen, was sie gemeinsam fiir verntnftig halten wollen.

Das westliche Vernunftkonzept kann somit nicht generell als giiltige Grundlage des
interkulturellen Diskurses vorausgesetzt werden. Es muss sich den anderen Rationali-
titen stellen und offen daftr bleiben, durch diese korrigiert oder erganzt zu werden. Seine
Universalitit ist Anspruch, nicht Geltung.

1.4. Disziplindre Rationalititen

Der interkulturelle Pluralismus ist soeben nicht von ungefihr am Beispiel einer be-
stimmten Disziplin — der Rechtswissenschaft — dargestellt worden. Die interkulturellen
Differenzen werden nimlich durch die Spannung zwischen den diszipliniren Rationa-
lititen uberlagert. Dies lisst sich am Beispiel der sozialwissenschaftlichen Disziplinen
zeigen. Politikwissenschaft, Rechtswissenschaft, Okonomik und Betriebswirtschafts-
lehre liefern unterschiedliche Informationen fiir eine Entscheidung, welche beispiels-
weise von einer 6ffentlichen Verwaltung zu treffen ist. Anspruchsvoll ist dabei v.a. die
Gewichtung der verschiedenen interdisziplinidren Kriterien, welche bei der Entscheidung
zu berticksichtigen sind.

Aus der Teilnehmerperspektive eines Entscheiders, der sich bemiiht, universal be-
griindbare Urteile zu treffen, braucht der interdisziplinire Diskurs eine Anleitung durch
eine normative Entscheidungslehre. Diese fragt danach, wie der interdisziplinire Ent-
scheidungsprozess tiber Urteile mit universalem Geltungsanspruch gestaltet werden soll.
Vorausgesetztist ein Bild von Rationalitit, das die Geltungsanspriiche der Informationen

31 Gregor Paul, Eimnfiibrung in die interkulturelle Philosophie, Darmstadt 2008, S. 29 ff.
32 Paul, 2aO. (FN 31), S.51.
33 Paul, 2aO. (FN 31).

ZfP 57.Jg. 2/2010

am 22.01.2026, 12:53:54. @
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187

196 Philippe Mastronardi - Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verstindigung

und Normen aus den verschiedenen Disziplinen im Entscheidungsprozess iiberpriiftund
zwischen ihnen einen gerechten Ausgleich sucht.**

Allerdings ist auch die Entscheidungslehre primar disziplinir gepragt. Verbreitet ist
die betriebswirtschaftliche Entscheidungslehre. Diese geht von einer zielorientierten Ra-
tionalitit aus. Als Teil der betriebswirtschaftlichen Fihrungslehre hat sie zum Zweck,
die geeigneten Mittel auf vorgegebene Ziele auszurichten und den Produktionsprozess
optimal zu gestalten, damit das Ziel auf wirtschaftliche Weise erreicht werden kann. Sie
neigt daher zur Forderung nach einer einheitlichen Zielstruktur, von welcher unter ge-
gebenen Bedingungen die geeigneten Massnahmen abgeleitet werden konnen. Sie folgt
dem Denkmuster der Zweckrationalitat.

Eine interdisziplinire Entscheidungslehre kann hingegen nicht von einem einheitli-
chen Zweck ausgehen, da dieser nur in der Sprache einer der beteiligten Disziplinen hin-
reichend deutlich formuliert werden konnte. Die Zweckrationalitat muss daher in eine
Rationalitit integriert werden, welche der Pluralitit der Denkweisen in den verschiede-
nen Disziplinen Rechnung trigt. Soweit zwischen den beteiligten Disziplinen keine Gel-
tungshierarchie ausgemacht werden kann, bleibt nur die Anerkennung der Sprachwelten
als gleichwertig und damit als gleichberechtigt. Der interdisziplinire Diskurs muss dem
Denkmuster der argumentativen Rationalitit folgen, welche Ziele durch Kriterien er-
setzt. Die Kriterien der Beurteilung sind primar nicht hierarchisch geordnet und stehen
in keinem Ableitungsverhiltnis zueinander. Sie bilden ein Netzwerk von Gesichtspunk-
ten einer Entscheidungssituation.

Die grosste Herausforderung bei der Suche nach interdisziplinirer Rationalitit einer
Entscheidung liegt in der Gewichtung der verschiedenen Kriterien. Ausgangspunkt ist
die grundsitzliche Gleichwertigkeit der Disziplinen und ihrer Beurteilungskriterien. Je-
de Disziplin ist im Bereich ihrer Aussagen selbstindig. Sie liefert eine partielle Beurtei-
lung der Entscheidungssituation aus ihrer Sicht. Jede Disziplin leistet einen Teil des Ur-
teils. Zu vergleichen sind aber nicht nur die diszipliniren Urteile, sondern auch die dafiir
jeweils massgeblichen Kriterien. Erst der Kriterienvergleich gestattet, die Rationalitit der
Gesamtbeurteilung zu erhohen. Jede Disziplin ist daher fiir ihren Standpunkt begriin-
dungspflichtig. Verglichen werden dann diese Grinde.

In wissenschaftstheoretischer Betrachtung ist kein Grund ersichtlich, den Argumenten
einer Disziplin Vorrang vor jenen der anderen zu gewihren. Rechtswissenschaft und
Ethik machen zwar solche Anspriiche geltend. So beruft sich die Rechtswissenschaft etwa
auf Grenzen der Legalitit, der Rechtsgleichheit oder der Gewaltenteilung, welche durch
keine politikwissenschaftlichen, volks- oder betriebswirtschaftlichen Argumente tiber-
wunden werden diirfen. Solche Grenzen sind freilich jene des positiven Rechts und nicht
solche der Rechtswissenschaft. Genau genommen sind diese Grenzen dem Diskurs nicht
vorgegeben, sondern dogmatische Konstrukte einer rechtswissenschaftlichen Deutung

34 Zur Rationalitit der Verwaltungsentscheidung vgl. Bernd Becker, »Entscheidungen in der of-
fentlichen Verwaltung« in: Klaus Konig und Heinrich Siedentopf (Hrsg.), Offentliche Ver-
waltung in Deutschland, 2. Aufl., Baden-Baden 1997, S. 435-457, hier: S. 437 ff.

35 Vgl. z. B. Helmut Laux, Entscheidungstheorie, 6. Aufl.,, Berlin und Heidelberg 2005,
S.3/15/191f.

am 22.01.2026, 12:53:54. @
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187

Philippe Mastronardi - Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verstindigung 197

des positiven Rechts. Ferner konnen Kriterien anderer Disziplinen durchaus Griinde fiir
Anderungen an solchen Grenzen des Rechts liefern. Dass die Entscheidung iiber solche
Anderungen in Verfahren erfolgen muss, die in positiven Verfassungen vorgesehen sind,
gibt der Rechtswissenschaft bloss eine faktische Macht in der Auseinandersetzung mit
anderen Disziplinen, nicht aber einen normativen Vorrang. Argumentativ kann sich die
Rechtswissenschaft nur dadurch behaupten, dass sie die besseren Griinde fiir ihren
Standpunkt einbringt. Ahnliches gilt fiir den Anspruch der Ethik: Ein Vorrang fiir ethi-
sche Kriterien lisst sich begriinden, wo gemeinsame Werte unter den Beteiligten un-
strittig sind — etwa die Menschenwiirde oder das Gewaltverbot. Aber auch hier ist der
Konsens iiber diese Werte nicht die Folge eines Primats der Ethik als Disziplin, sondern
ein Ergebnis des Diskurses, der tiber alle Disziplingrenzen hinweg zu fithren ist*® (na-

heres hinten Ziff. 3).

2. Inter-rationale Verstandigung

Der bisherige Gedankengang hat gezeigt, dass der Streit zwischen Universalisten und
Relativisten auf einer doppelten Spaltung im Denken beruht. Primir geht es um das
Auseinanderklaffen kultureller Rationalititen, sekundir aber auch um die Divergenz
disziplinirer Rationalititen. Die Suche nach Universalitit muss als inter-rationaler Dis-
kurs im doppelten Sinne verstanden werden. Keine Kultur und keine Disziplin kann in
diesem Prozess einen Primat beanspruchen.

Inter-rationale Verstindigung ist nur moglich, wenn alle Beteiligten bereit sind, ihren
Anspruch auf eine privilegierte Beobachterposition aufzugeben und sich in die Rolle
eines Teilnehmers einzulassen (Ziff. 2.1). Ferner muss jeder Teilnehmer bereit sein, den
Anderen in seiner Einzigartigkeit anzuerkennen und zu achten (Ziff. 2.2). Schliesslich
muss jeder bereit sein, Universalitit als Prozess der Universalisierung zu verstehen. Uni-
versalitat lasst sich nur als tiberlappender Konsens in wichtigen Fragen unseres Zusam-
menlebens im 6ffentlichen Raum herstellen (Ziff. 2.3).

2.1. Beobachten und Teilnehmen

Die Beobachtung gilt nach dem Muster der Naturwissenschaften als Grundform wis-
senschaftlicher Erkenntnis. Die Resultate der Beobachtung gelten als objektiv wahr, je-
derzeit und von jedermann in gleicher Weise reproduzierbar und damit vom Subjekt des
Beobachters unabhingig. Die Naturwissenschaften liefern das Modell wissenschaftlicher
Suche nach Universalitit.”

Beobachtung ist auch in Fragen des gesellschaftlichen Zusammenlebens moglich. Eth-
nologie, Soziologie, Politikwissenschaft oder Okonomie betrachten und messen Abliufe

36 Mitnoch anderer Gewichtung Mastronardi, »Kriterien interdisziplinarer Richtigkeit« in: Peter
Ulrich und Markus Breuer (Hrsg.), Wirtschaftsethik im philosophischen Diskurs: Begriindung
und » Anwendung« praktischen Orientierungswissens, Wirzburg 2004.

37 Zum Folgenden vgl. Mastronardi, Juristisches Denken, aaO. (FN 23), Rz. 41 {£./59{f.

ZfP 57.Jg. 2/2010

am 22.01.2026, 12:53:54. @
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187

198  Philippe Mastronardi - Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verstindigung

und Verhiltnisse in sozialen Gruppen oder in ganzen Gesellschaften. Sie beschreiben
Einzelereignisse, statistische Wahrscheinlichkeiten, Sitten und Gewohnheiten, Konven-
tionen und soziale Normen. Sie entwickeln daraus Verhaltensmodelle, nach denen mit
angebbarer Wahrscheinlichkeit kiinftiges Verhalten vorausgesehen werden kann. Thre
Aussagen erheben den Anspruch, wahr zu sein.

Was Beobachtung nicht liefert, ist normative Orientierung fir richtiges Verhalten.
Daraus, dass in einer Gruppe bestimmte Konventionen oder soziale Normen gelten, folgt
nicht, dass ich mich entsprechend verhalten soll. Beobachtung liefert die technische In-
formation tiber das Verhiltnis von Zwecken und Mitteln, nicht aber die Bewertung der
Zwecke.

Sobald ich wertende Entscheidungen zu treffen habe, muss ich den Standpunkt des
Beobachters gegen jenen des Teilnehmers austauschen. Menschliches Handeln orientiert
sich ausdricklich oder stillschweigend an Wertungen. Erst gestiitzt auf diese Wertungen
lassen sich Zweckmaissigkeitsfragen beantworten. Das Wissen um die Mittel, welche be-
stimmten Zwecken dienen, ist sekundir zum Wissen um die Zwecke, die zu verfolgen
sind. Als Teilnehmer im sozialen Handeln brauche ich beide Formen des Wissens: jenes
um das Wie und jenes um das Wozu meines Handelns. Typisches Beispiel ist das Handeln
der Richterin oder des Richters: Thnen geniigt es nie, die Straftat zu beobachten. Sie
miissen auch noch wissen, wie sie sie rechtlich bewerten und beurteilen sollen. Dafiir
brauchen sie handlungsorientierende Normen aus Gesetzen oder fritheren Gerichtsent-
scheiden; sie brauchen Massstibe oder Grundsitze des Richtigen neben jenen des Wah-
ren oder Wirksamen. Wer richtet, muss sein Urteil nach den Wertungen des Rechts, das
er zu sprechen hat, begriinden konnen.

Beobachter- und Teilnehmerstandpunkt unterscheiden sich also in der Stellung des
Subjekts zum Gegenstand des Wissens. Der Beobachter hat Distanz dazu, der Teilneh-
mer steht mitten drin. Der Beobachter muss nicht entscheiden, der Teilnehmer wohl.
Der Beobachter schildert den Ablauf einer Geschichte, der Teilnehmer gestaltet sie mit.
Die Qualitit des Beobachters misst sich an der Wahrheit seiner Aussagen, die Qualitit
des Teilnehmers an der Richtigkeit seines Urteils.

Die Paradoxie der beobachtenden Sozialwissenschaft liegt freilich darin, dass der For-
scher immer zugleich Subjekt und Objekt seiner Erkenntnis ist, weil er in der Gesellschaft
lebt, welche er erforschen will. Er ist Teil seines Gegenstandes. Reine Beobachtung wird
dadurch unmoglich. Der Teilnehmerstandpunkt lisst sich zwar unterdriicken, iiberwin-
den lisst er sich nicht. Alle Sozialwissenschaft ist daher verstehend und ein (oft verbor-
genes) Stiick weit normativ.

Die Suche nach inter-rationaler Verstindigung bedingt die Reflexion iiber die subjek-
tiven und normativen Elemente unseres Wissens. Denn in diesen Elementen verbergen
sich die meisten Wurzeln des Missverstindnisses. Reine Beobachtung ist nicht moglich.
Wir sollen uns zwar bemiihen, den Beobachterstandpunkt einzunehmen. Wir miissen
aber gleichzeitig zugeben, dass wir dabei den Teilnehmerstandpunkt nie verlassen kon-
nen.

[ am 22.01.2026, 12:53:54. @
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187

Philippe Mastronardi - Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verstindigung 199

2.2. Anerkennung des Anderen

Verstindigung zwischen den Rationalititen, seien diese nun kulturell oder disziplinir
unterschieden, ist nur unter anspruchsvollen Voraussetzungen moglich. Am Beispiel des
Diskurses unter Religionen kann gezeigt werden, welche Bedingungen erfullt sein miis-
sen, damit eine Verstindigung gelingen kann. Die Logik interreligioser Verstindigung
kann als Modell der interkulturellen Verstandigung dienen. Thre Grundlage ist die An-
erkennung des Anderen und das Recht eines jeden auf Differenz.

Eine Verstindigung unter den Religionen dieser Welt scheint zunichst unmoglich.
Einige Religionen — darunter gerade auch die christliche — beanspruchen fir sich, die
absolute Wahrheit tiber das Dasein und den Sinn des Menschen zu kennen. Kirchen
wollen oft universal sein. Sie nennen sich beispielsweise »katholisch«, um diesen An-
spruch zu bekriftigen. Sie werten Andersgliubige ab oder wollen sie bekehren. Das sind
schlechte Voraussetzungen fiir einen Diskurs. Bei niherer Betrachtung gilt es allerdings,
zwischen Glaube, Religion und Kirche zu unterscheiden. Der Glaube betrifft das per-
sonliche Verhiltnis des Einzelnen zum Absoluten. Die Religion verfestigt diesen Glau-
ben zu einem Dogma, in welchem sich der Glaube kommunizieren lisst. Die Kirche
schliesslich ist die soziale Organisation, welche die Dogmen der Religion verwaltet und
Glaubige zu einer Glaubensgemeinschaft verbindet. Machtanspriiche, welche den Dis-
kurs verfalschen, entstehen erst auf der Stufe der Kirchen. Universelle Wahrheitsansprii-
che treffen freilich bereits im Diskurs unter den Religionen aufeinander. Dies ist aber
nichts grundsitzlich anderes als das Zusammentreffen philosophischer Gegenpositionen
im moralischen Diskurs. Der Unterschied liegt vor allem im Glauben, einer personlichen
Uberzeugung also, die der Einzelne nicht bereit ist, dem Diskurs zu unterstellen. Der
interreligidse Diskurs handelt von Uberzeugungen, iiber welche der Diskurs legitimer-
weise verweigert werden kann.

Ist es moglich, abweichende Vorstellungen tiber das Absolute zu respektieren, wenn
dieses nicht diskursiv begriindet wird? Zunichst scheint das ausgeschlossen. Unter Re-
ligionen stossen absolute Geltungsanspriiche hart aufeinander. Allerdings kann das Ab-
solute auch anderes bedeuten als die von einer Religion beanspruchte absolute Wahrheit.
Das Absolute ldsst sich auch verstehen als das Unaussprechliche, das von keinem Dogma
erfasst werden kann. Aus dieser Sicht sind die unterschiedlichen Religionen nichts an-
deres als verschiedene Sprachen, in welchen gliubige Menschen ihr personliches Ver-
hiltnis zum unaussprechlichen Absoluten kommunizieren wollen. Dann wird der Streit
unter den religiosen Dogmen zu einer Ubersetzungsaufgabe zwischen diesen Sprachen
und damit zu einem Versuch gegenseitiger Verstandigung in einer Haltung wechselsei-
tiger Anerkennung. Dann wird der Streit zum Diskurs. Dieser muss allerdings darauf
verzichten vorauszusetzen, dass unter den Gesprichspartnern eine einigende Klammer
inhaltlicher Ubereinstimmung vorbestehe. Bei diesem Verstindigungsversuch helfen uns
Grundsitze der Ethik, welche uns zu diesem Respekt anhalten. Es sind die Grundsitze
der Aufklirung, die uns dazu verpflichten, jeden Menschen als vernunftbegabt anzuer-
kennen und ihm gegeniiber keinen Zwang auszuiiben, es sei denn jenen der Uberzeu-
gungskraft unserer Argumente. Immer aber entscheidet unser Partner, ob er unsere

ZfP 57.Jg. 2/2010

am 22.01.2026, 12:53:54. @
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187

200 Philippe Mastronardi - Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verstindigung

Griinde tiberzeugend findet. Nur auf dieser Basis ist ein Gesprach unter Religionen
moglich.

Eine Verstindigung unter den Religionen ist daher moglich. Aber diese Verstindigung
folgt nicht der Logik des Einheitsdenkens. Das Richtige, Wahre lisst sich nicht deduktiv
von einer Offenbarung oder einem Universalprinzip ableiten. Die Logik der interreli-
giosen Verstindigung folgt anderen Schritten:

Auszugehen ist von der Anerkennung des Anderen im Diskurs als gleichwertig, auch
wenn er ganz andere Wahrheiten fiir massgebend erachtet. Es gilt, auf jede Form von
Unitarismus zu verzichten. Der Andere ist nicht erst anerkennungswiirdig, weil er auch
einen gleichberechtigten absoluten Geltungsanspruch erhebt, sondern weil er Mensch
ist. Damit steht die Gleichberechtigung der Teilnehmer am Diskurs nicht unter der Be-
dingung guter Griinde fiir ihre Position.

Der Diskurs ist als Methode des Umgangs mit Differenzen auszugestalten. Konsens
bleibt zwar Fluchtpunkt des Diskurses®® und damit Aufgabe, darf aber nicht zur Vorgabe
werden. Dissens ist nicht nur wahrscheinlicher als Konsens, er ist auch legitim.*>” Konsens
muss ferner nicht Verschmelzung der Standpunkte zu einer einzigen gemeinsamen Per-
spektive bedeuten, sondern kann den Treffpunkt verschiedener Perspektiven darstellen.

Unter fairer Anerkennung der primiren Differenzen ist daher nach Uberlappungen
unter den divergierenden Positionen zu suchen. Die Reflexion dieser Positionen soll
Griinde aufdecken, welche fiir die Entwicklung gemeinsamer Grundsitze sprechen.

Daraus kann sich so ein Netz von Prinzipien ergeben, das als Grundlage fiir weitere
Schritte der Universalisierung von religiosen (oder doch moralischen) Vorstellungen
dienen kann.

Im besten Fall fiigen sich die Elemente dieses Netzes zu allseits anerkannten Grund-
sitzen (wie Menschenwiirde oder Rechtsgleichheit) zusammen. Dann lassen sich kon-
krete Streitfille durch Interpretation und Abwigung leitender Grundsitze beurteilen.
Dass die verschiedenen Grundsitze sich je in eine widerspruchslose Hierarchie univer-
saler Werte einfligen lassen, ist unwahrscheinlich. Typisch ist denn auch, dass eine par-
tielle Einigung bisher nicht auf der Ebene des Glaubens, sondern nur auf jener der Moral
— einem interreligiosen Weltethos — erzielt worden ist.*°

Wichtigistin diesem Prozess das Eingestindnis, dass wir alle Partei sind. Damit diirfen
wir uns nicht anmassen, die Richterrolle einzunehmen. Alles, was wir wollen, dass es
auch von andern fiir wahr gehalten werde, muss dem Dialog ausgesetzt werden. Auch
wenn wir fiir uns selbst von einer solchen Wahrheit noch so iiberzeugt sind, miissen wir
sie als blossen Entwurf betrachten, der sich im Gesprach mit den andern bewahren muss.
Wenn Religionen sich begegnen, entscheide nicht ich, was wahr ist, sondern es ist der
Andere, der entscheidet, ob er meine Thesen tibernehmen will. Interreligios wahr ist erst,
was beide glauben, d.h. als allgemeingliltig anerkennen konnen. Eine innere Wahrheit

38 Vgl. Florian Windisch, Jurisprudenz und Ethik: Eine interdisziplinire Studie zur Legitimation
demokratischen Rechts, Berlin 2010, S. 1351./322, Fn. 184.

39 Vgl. Windisch, Jurisprudenz und Ethik, aaO. (FN 38), S. 282 {{./313 {.

40 Hans Kiing, Projekr Weltethos, 7. Aufl., Miinchen 2002.

am 22.01.2026, 12:53:54. @
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187

Philippe Mastronardi - Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verstandigung 201

aber, die ich dem Diskurs nicht aussetzen will, kann tiber mich hinaus keine Geltung
beanspruchen.

Als Grundnorm fiir den Umgang mit Andersgliubigen gilt meist das Gebot der To-
leranz. Wir sollen den andern ihren Glauben lassen, sie in ithrem Tun dulden. Das ist
sicher wichtig. Aber es ist nicht der Kern des Problems. Toleranz bleibt eine negative
Haltung: Sie verlangt Gleichgiiltigkeit gegeniiber etwas Fremdem, das wir sonst verur-
teilen wiirden — und insgeheim weiterhin verurteilen. Sie ist eine Ethik der Fremdheit.
Sie lehrt uns, Unterschiede zu negieren. Das Fremde soll gleich behandelt werden, ob-
wohl es anders ist.

Gesucht ist jedoch eigentlich eine positive Haltung: der Respekt. Respekt lehrt uns
diese positive Einstellung, nimlich die Unterschiede zwischen dem Eigenen und dem
Anderen zu bejahen. Es geht darum, anzuerkennen, dass andere in ihrer Eigenart unser
eigenes Leben bereichern. Respekt heisst, den Anderen in seiner Andersartigkeit anzu-
erkennen und bereit zu sein, von thm zu lernen.*! Fremde Wahrheit zu erfahren, kann
ein Gewinn fiir mich sein, auch wenn sie mir nur in Bruchstiicken mitgeteilt wird und
ich sie nur beschrinkt verstehen kann.

Die Anerkennung, welche die Diskurspartner einander schulden, bedeutet im inter-
religiosen Diskurs vor allem Anerkennung der Vielfalt und der Differenz. Im weltweiten
Diskurs kann meist keine gemeinsame Wahrheit hergestellt werden, weil der Dissens viel
wahrscheinlicher ist als ein echter Konsens. Die Differenz, d.h. der Widerstreit der Mei-
nungen, hat viel mehr Gewicht als in der Verstindigung innerhalb einer Religion. Unsere
Verstindigungsbereitschaft wird daher gemessen am Massstab der Wahrhaftigkeit in Be-
zug auf die Anerkennung des Anderen und in der Akzeptanz von Differenzen unter
verschiedenen Rationalitdten.

2.3. Uberlappende Konsense

Die Pflicht, den eigenen Standpunkt als Teilnehmer anzuerkennen und dem anderen
gegeniiber respektvoll zu begegnen, bedeutet nicht, dass wir unsere eigenen Standpunkte
schwichen oder gar aufgeben. Vielmehr kénnen wir unseren Standpunkt nur dann uni-
versalisieren, wenn wir den anderen gegentiber als Teilnehmer und mit Respekt begeg-
nen. Das scheint zunichst ein Widerspruch zu sein. Es folgt aber aus der Einsicht, dass
Universalitit nicht als a priori gegebene Wahrheit begriffen werden kann, sondern als
Resultat, welches in realen Diskursen erst herzustellen ist.*2

Unter diesen Bedingungen kann der Prozess der Universalisierung nur teilweise ge-
lingen. Uberlappender Konsens lisst sich nur fiir gewisse gemeinsame Werte erreichen.
Wenn wir bedenken, was hier tiber die ostasiatische Denkweise gesagt worden ist, sollten
wir sogar noch vorsichtiger sein und nur von iiberlappenden Gesichtspunkten sprechen

41 Vgl. Charles Taylor »The Politics of Recognition« in: Amy Gutmann (Hrsg.), Multicultura-
lism: Examining the Politics of Recognition, Princeton 1994, S. 25-75, hier: S. 60 ff.

42 Zum Folgenden vgl. Mastronardi, Verfassungslebre: Allgemeines Staatsrecht als Lebre vom
guten und gerechten Staat, Bern 2007, Rz. 1065 {f.

ZfP 57.Jg. 2/2010

am 22.01.2026, 12:53:54. @
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187

202  Philippe Mastronardi - Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verstindigung

statt von Prinzipien, da asiatisches Denken weniger normativ gepragt ist als das westliche
mit seiner Dichotomie von Faktizitit und Normativitit. Westliches Denken kann von
Asien lernen, dass Widerspriiche zum Leben gehoren. Asiatisches Denken zeigt uns, dass
Werte gleichzeitig tibereinstimmen und einander widersprechen konnen. Es ist nicht er-
forderlich, alle Widerspriiche auszuraumen, denen wir im inter-rationalen Diskurs be-
gegnen. Die Spannungen zwischen unterschiedlichen Weltbildern konnen sogar frucht-
bar sein. Es braucht keinen universell einheitlichen moralischen Minimalkodex. Nur im
offentlichen Raum braucht es ein Minimum an Ubereinstimmung in praktischen Fragen
des Zusammenlebens.*?

Michael Walzer entwickelt aus dem Konzept des tiberlappenden Konsenses das Prin-
zip des »wiederholenden Universalismus«.** Jedes Volk macht seine eigenen Erfahrun-
gen und bildet seine eigene »dichte Moral« aus. Jeder Mensch und jedes Volk hat das
Recht, eine bestimmte Auffassung vom guten Leben zu entwickeln und danach zu leben,
d.h. diese Lebensweise zu wiederholen. Im interkulturellen Vergleich ergeben sich aus
dieser Autonomie zunichst Differenzen. Dennoch ldsst sich in diesen Lebensweisen »ei-
ne sich tberschneidende Vielheit von Biindeln entdecken, die alle eine gewisse Famili-
enihnlichkeit zu den anderen aufweisen«.*> In den dichten Moralauffassungen der ein-
zelnen Volker finden sich auf diese Weise Merkmale, welche auch in allen andern immer
wieder auftauchen. Diese nennt Walzer die »diinne Moral« oder das moralische Mini-
mum, welches die Vertreter verschiedener dichter moralischer Kulturen wechselseitig
anerkennen.*

Walzer wirft der Diskursethik vor, selbst ein Produkt einer dichten Moral zu sein.
Deshalb konne sie nicht als universales moralisches Minimum dienen.* Diesem Einwand
lisst sich begegnen, wenn wir einrdumen, dass die Forderungen der Diskurstheorie selbst
nicht mehr als ein Beitrag zum interkulturellen Diskurs darstellen. Die Diskurstheorie
bewegt sich zwar auf der Meta-Ebene der Reflexion tiber unsere Verstindigung. Sie bleibt
aber auch auf dieser Ebene ein Angebot an die Gesprichspartner: keine Vorgabe, sondern
nur ein Vorschlag. Demnach sind die Diskursforderungen selbst der Zustimmung im
interkulturellen Diskurs unterworfen.*® Einmal mehr lasst sich der hermeneutische Zir-
kel, welcher alle Verstindigung zwischen Teilnehmern beherrscht, nicht vermeiden. Die
Diskurstheorie kann nur ein Entwurf sein. Sie ist der Vorausentwurf eines Resultats, das
sich erst im Diskurs tiber die Gultigkeit dieser Theorie bewihren kann.

Das Modell der iiberlappenden Konsense lisst sich am Beispiel des interreligiosen
Diskurses testen. Denn die Vielzahl gegenlaufiger Rationalititen bleibt das Merkmal des
interreligiésen Diskurses. Ob dieser es schafft, Ubereinstimmungen herzustellen, ist nie
gesichert. Er bleibt eine Suche nach iiberlappenden Wertvorstellungen und Gemeinsam-

43 Vgl. John Rawls, Politischer Liberalismus, Frankfurt am Main 1998, S. 219 ff.

44 Vgl. Michael Walzer, Lokale Kritik — globale Standards. Zwei Formen moralischer Auseinan-
dersetzung, Hamburg 1996, S. 139 {f.

45 Vgl. Walzer, Lokale Kritik — globale Standards, aaO. (FN 44), S. 159.

46 Vgl. Walzer, Lokale Kritik — globale Standards, 2aO. (FN 44), S. 13 {f.

47 Walzer, Lokale Kritik — globale Standards, aaO. (FN 44), S. 26 {f.

48 Vgl. Mastronardi, Verfassungslehre, aaO (FN 42), Rz. 1060.

am 22.01.2026, 12:53:54. @
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187

Philippe Mastronardi - Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verstindigung 203

keiten. Gibt es Fragen, zu denen alle Religionen bereits eine tibereinstimmende Antwort
haben oder doch in Zukunft finden konnen? Die bisherige Geschichte des interreligiosen
Austauschs weist darauf hin, dass sich solche Gemeinsamkeiten herstellen lassen. Jede
Religion macht ihre eigenen Erfahrungen und bildet ihre eigene Moral aus. Trotzdem
finden sich Gemeinsamkeiten in wichtigen Moralvorstellungen.*’ Diese Gemeinsamkei-
ten betreffen insbesondere Prinzipien der Menschenwiirde und der Gerechtigkeit.

Die Gemeinsamkeiten in den religiosen Moralvorstellungen werden etwa als univer-
sales moralisches Minimum verstanden. Dieses bildet allerdings nicht einen gemeinsamen
Kern letzter Werte, aus dem sich eine einheitliche Moral entwickeln liesse. Das morali-
sche Minimum ist nicht ein gemeinsamer Nenner aller religidsen Konzepte von Moral.
Es ist bloss ein iiberlappender gemeinsamer Teil der verschiedenen Moralvorstellungen.
Welche Konvergenzen sich herstellen lassen, ist eine Frage der Uberzeugungskraft der
Griinde, welche im interreligiosen Diskurs vorgetragen werden. Was dabei als iiberzeu-
gend gilt, entscheiden aber auch hier die Teilnehmer. Die Moral der einzelnen Religion
geht daher dem Teilgehalt, der sie mit andern verbindet, stets voraus. Jeder Versuch, die
verschiedenen Moralvorstellungen in ein System universeller Moral einzufiigen, wiirde
den pluralistischen Ursprung dieser Moralvorstellungen verletzen. Er wirde zudem die
europdische Einheitslogik andern Denkweisen aufzwingen, welche nicht nach Einheit
streben.

Was hier tiber den interreligiosen Diskurs gesagt wird, lsst sich auch auf den inter-
kulturellen und zum Teil sogar auf den interdiszipliniren Diskurs anwenden. Der tiber-
lappende Konsens kann als Mittel innerhalb eines Prozesses der Universalisierung kon-
tingenter Werthaltungen dienen. Unterschiedliche Haltungen, die aus verschiedenen Re-
ligionen, Kulturen oder Disziplinen stammen, konnen teilweise tibereinstimmen und
eine gemeinsame Wertung, Norm oder Haltung bilden. Die Giiltigkeit solcher gemein-
samer Richtlinien hingegen hingt vollstindig von der Qualitit des Diskurses ab, d.h. von
der Fairness des argumentativen Prozesses, in welchem der Konsens gebildet wird.

Die Universalitit gemeinsamer Werte ist nicht vorgegebene Norm, sondern nur re-
gulative Idee oder aufgegebenes Ziel eines Prozesses der Universalisierung.

3. Universalitit als Prozess der Universalisierung

Wenn Universalitit hergestellt werden soll, dann muss dies unter wesentlicher Prigung
durch eine diskursiv ausgerichtete Ethik geschehen. Aber die allgemeine Begriindungs-
pflicht und Uberzeugungslast fiir Argumente im Diskurs gilt auch fiir die Kriterien der
Ethik. Soweit handlungsorientierende Argumente der Ethik sich im Bereich der Ange-
messenheit oder der Klugheit bewegen, konnen sie unterliegen, wenn Griinde anderer
Disziplinen iiberwiegen. Z.B. wire es moralisch gerecht, das Kilo Brot den Armen billiger
zu verkaufen als den Reichen; da dies aber 6konomisch nicht rational wire, ist es ver-
tretbar, auf diese Differenzierung zu verzichten und die soziale Gerechtigkeit mit ande-
ren Mitteln (z.B. Steuerpolitik) zu verfolgen.

49 Vgl. Kiing, Projekt Weltethos, a2aO. (FN 40), S. 82.

ZfP 57.Jg. 2/2010

[ am 22.01.2026, 12:53:54. @
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187

204 Philippe Mastronardi - Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verstindigung

Damit gilt es fiir die Ethik zu differenzieren zwischen Ethik als jener Disziplin, welche
sich mit Fragen der Moral befasst (1), und Ethik als Reflexionsmodus iiber alle Diskurse
—disziplinire, kulturelle, religiose oder solche zwischen den einzelnen Rationalititen (2).

(1) Ethik als Disziplin beansprucht, moralische Standpunkte universalisierbar zu ma-
chen und fordert dafiir einen kategorischen Vorrang vor anderen diszipliniren Positio-
nen. Wihrend alle Disziplinen »gute Griinde« in den Diskurs einbringen konnten, seien
die »letzten Griinde« der Ethik vorbehalten. Nur sie mache gegentiber dem sozialtech-
nischen Erkenntnisinteresse der zweckmassigen Gestaltung des Zusammenlebens das
emanzipatorische Erkenntnisinteresse geltend, das aus grundsitzlicher Warte Vorrang
verdiene.

Allerdings gilt dieser Anspruch nicht a priori, sondern muss begriindet werden. Damit
ist nicht die blosse theoretische Begriindbarkeitsforderung gemeint, sondern die Bewah-
rung in realen Diskursen. Der Geltungsanspruch der Ethik gilt in dem Umfang, in wel-
chem der interdisziplinire und interkulturelle Diskurs der Moderne einen Universali-
sierungsprozess bestanden hat, der uns in begriindeter Weise gestattet festzulegen, dass
zu einer bestimmten ethischen Norm ein Grundkonsens unter allen Kulturen und Dis-
ziplinen bestehe. Dieser Konsens sichert dann eine gemeinsame Wertgrundlage, von
welcher aus die Gibrigen diszipliniren Argumente beurteilt werden konnen. Inhalte dieses
Grundkonsenses sind heute v. a.

» das Gebot der elementaren Anerkennung des Anderen,

» daszwingende Volkerrecht (z. B. das Folterverbot, das Verbot des Volkermords oder
der Sklaverei),

* die Menschenrechte.

Auch diese Inhalte sind freilich je nach dem kulturellen Kontext, in dem sie stehen, Ge-

genstand unterschiedlicher Interpretation; der interkulturelle und interdisziplinire Kon-

sens leidet zudem unter verzerrenden Diskursbedingungen, die sich aus den unterschied-

lichen Machtpositionen der Teilnehmenden ergeben.

Ein Vorrang der Ethik ldsst sich somit auf der materiellen Ebene moralischer Normen
nicht abstrakt begriinden, er muss sich im Einzelfall in der Form besserer Griinde konkret
ausweisen lassen.

(2) Ethik als Reflexionsmodus iiber alle Diskurse hingegen bewegt sich auf der me-
thodischen Ebene der Metatheorie moralischer Argumentation. Hier lasst sich eine Zu-
standigkeit der Ethik zur Reflexion iiber den interdiszipliniren Diskurs vertreten: Der
Status der Diskurstheorie ist derjenige einer ethischen Metatheorie. Ethik hat somit in-
sofern einen methodischen Vorrang vor anderen Disziplinen, als die Reflexion der in-
terdisziplindren Argumentation ein ethischer Vorgang ist. Ethik in diesem Sinne ist nur
ein Modus der interdisziplindren Verstindigung ohne den Anspruch, Aussagen von ma-
terieller normativer Bedeutung in konkrete Diskurse einbringen zu kénnen. Ethik ist
hier die Art und Weise, in welcher {iber faire Verfahren der Reflexion iiber konkrete
Diskurse geurteilt werden soll.

Im Ergebnis gilt sowohl fiir den interkulturellen als auch fiir den interdiszipliniren
Diskurs, dass der Anspruch jeder Rationalitit auf Wahrheit oder Richtigkeit zunichst
als gleichwertig anerkannt werden soll. Keine Kultur und keine Disziplin kann anderen

[ am 22.01.2026, 12:53:54. @
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187

Philippe Mastronardi - Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verstindigung 205

gegeniiber einen hoheren Status beanspruchen. Auch die Philosophie kann nicht be-
haupten, tiber die letzten Griinde der ethischen Rechtfertigung zu verfiigen. Auch sie
muss ihre Griinde in einem konkreten Diskurs rechtfertigen konnen. Was Philosophie
auszeichnet, ist thre Fihigkeit, alle Kulturen und Disziplinen zu reflektieren. Sie dient
als Reflexionsmodus der interkulturellen und interdiszipliniren Argumentation. Sobald
sich der philosophische Anspruch jedoch auf konkrete moralische Normen richtet, wird
Philosophie eine Disziplin wie jede andere und von gleichem Rang.>® Die philosophische
Reflexion kann uns aber helfen, in interkulturellen und interdiszipliniren Diskursen ge-
meinsame Uberzeugungen und Normen zu entwickeln. Diese miissen sich jedoch aus
einem weltweiten Prozess moralischer Universalisierung ergeben. Damit ist es Aufgabe
der interkulturellen und interdiszipliniren Diskurse, den Bestand an Uberzeugungen
und Normen, welche als richtig anerkannt werden, zu vermehren und damit einen
Grundkonsens herzustellen.

Zusammenfassung

Moral wird missverstanden, wenn sie als Inbegriff universell gtltiger Normen gedeutet
wird. Moral ist nur der kulturell geprigte Anspruch auf Universalisierung bestimmter
ethischer Normen. Sogar die Regeln der Diskursethik miissen sich einer interkulturellen
Auseinandersetzung stellen und legitimieren sich erst durch den dort erzielbaren Kon-
sens. Unser Konzept von Rationalitit hat europiische Wurzeln und darf nicht als giiltige
Grundlage fiir interkulturelle Diskurse vorausgesetzt werden. Es muss sich unter fairen
Bedingungen in einem offenen inter-rationalen Verstindigungsprozess bewihren.

Die Schwierigkeiten interkultureller Einigung werden durch interdisziplinire Diffe-
renzen iiberlagert. Disziplinen wie Politikwissenschaft, Rechtswissenschaft, Okonomie
und Betriebswirtschaftslehre gehen von unterschiedlichen Verstindnissen des Wahren
und des Richtigen aus. Der interdisziplinire Diskurs bedarf daher einer tibergreifenden
normativen Entscheidungslehre. Sowohl im interkulturellen wie im interdiszipliniren
Diskurs sind die Geltungsanspriiche der verschiedenen Rationalititen auf Wahrheit und
Richtigkeit anfinglich als gleichberechtigt anzuerkennen. Keine Kultur und keine Dis-
ziplin kann einen hoheren Status beanspruchen als die anderen. Auch die Philosophie
kann nicht beanspruchen, iiber die letzten Griinde ethischer Rechtfertigung zu verftigen.
Was Philosophie auszeichnet, ist, dass sie einen Reflexionsmodus tber alle Diskurse
darstellt. Sie dient als Methode der interkulturellen und interdiszipliniren Argumenta-
tion. Sobald die Philosophie hingegen zugunsten bestimmter moralischer Normen ar-
gumentiert, wird sie zu einer gleichrangigen Disziplin neben anderen.

50 Vgl. zur Stellung von Philosophie und Ethik im Verhaltnis zu anderen Disziplinen auch Win-
disch, Jurisprudenz und Ethik, aaO. (FN 1), insb. S. 192 ff./510f.

ZfP 57.Jg. 2/2010

am 22.01.2026, 12:53:54. @
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187

206 Philippe Mastronardi - Universalisierung: Ein Prozess inter-rationaler Verstindigung

Summary

The notion of morality should not be misconceived as being a given set of universal norms
—it is better construed as being a cultural claim for norms yet to be universalized. Even
the rules of discourse ethics must be exposed to intercultural argument and should be-
come subject to mutual agreement. The concept of rationality itself has European roots
and cannot be presupposed to be a valid basis of intercultural discourse until it has been
confirmed on fair grounds within an open inter-rational argument.

Intercultural disagreement is reinforced by a clash of interdisciplinary discrepancies.
Disciplines, such as Political Science, Law, Economics, and Business Administration,
have their own notions of truth and rightness. Interdisciplinary discourse therefore
should be guided by a normative concept of decision-making. Within both intercultural
and interdisciplinary discourse, every claim for any truth or any rightness should initially
be regarded as having equal value. No culture and no discipline can claim higher status
than any other. Philosophy cannot pretend to safeguard the ultimate justification for an
ethical foundation. What distinguishes philosophy is its capacity as the mode of reflection
on all disciplines and cultures. It serves as the method by which we can argue amongst
disciplines and cultures. But when philosophy makes an argument in favor of certain
moral norms it becomes a discipline like any other and with equal standing.

Philippe Mastronardi: Universality: Inter-rational Truth and Rightness

Staatsverstandnisse

Das Staatsverstadndnis

; von Nicos Poulantzas

Das Staatsverstandnis Der Staat als gesellschaftliches Verhiltnis
von Nicos Poulantzas

Herausgegeben von Alex Demirovic,
Stephan Adolphs und Serhat Karakayali
2010, Band 30, 265 S., brosch., 29,— €,

ISBN 978-3-8329-3887-1

Bitte bestellen Sie im Buchhandel oder {} Nomos

versandkostenfrei unter » www.nomos-shop.de

Do Staat sin gesabachattiches Verhiling

ST AATEVERSTANDHNISSE

F™ Nomos
hd

am 22.01.2026, 12:53:54. @
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-187

