
166 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

Bewohner_innen der Region Konzepte der Menschenrechte und des Humanitären

Völkerrechts zugänglich gemacht, die einerseits neue Interpretationen und Lesarten

der Gewalt erlaubten und andererseits neue Handlungsmöglichkeiten für die Bewoh-

ner_innen eröffneten: Aus den Verfolgten von politischer Gewalt wurden Zivilpersonen

in einem internen bewaffneten Konflikt. In einem Aushandlungsprozess zwischen

diesen Organisationen und den Bewohner_innen, der getragen war von dem Wunsch

der Kleinbäuer_innen, die Zone nicht verlassen zu müssen, wurde das Konzept der

Friedensgemeinde entwickelt. Das Konzept ist ein kollektives Produkt der an der

Aushandlung beteiligten Akteure und der in jene eingegangenen Ideen. Durch die

Unterstützung einzelner Personen wie durch Eduar Lanchero sowie durch einen kon-

sequenten Bildungsprozess ihrer angehenden Mitglieder haben die Bewohner_innen

San José de Apartadós dieses Konzept in organisatorische Strukturen und Funktionen

überführt, die ich im folgenden Abschnitt vorstellen werde.

3.2. Interne Organisation: ,Es geht nur zusammen‘

Das Militär, also sie selbst sagen, dass sie hier sind, um der Zivilbevölkerung Sicher-

heit zu geben. Die Guerilla hat merkwürdige Gründe. Sie sagen, sie seien Bauern und

das sei hier von ihnen und von allen Bauern. Das würden sie nicht aufgeben. Und die

Paramilitärs verteidigen die Interessen…, man weiß nicht mal so genau von wem, von

großen, multinationalen Unternehmen? Ja, der Konflikt verroht immer mehr und das

führt dazu, dass die Bauernschaft sich nochbesser organisierenmuss. Ja,wennesmehr

Gefechte und so gibt, dann müssen die Bauern zusammenrücken, um dem entgegen-

treten und sich den Angriffen widersetzen zu können. Denn wenn sie dich orientie-

rungslos antreffen, töten sie dich aus irgendeinem Grund. Die Guerilla bringt dich um

mit demArgument, du seist Informant der Paramilitärs gewesen, oder die Paramilitärs

bringen dich um und sagen, du warst Guerillero. Und so löschen sie noch die ganze Be-

völkerung aus.

(R.A., 14.09.2013, San José de Apartadó – La Unión)

In diesemUnterkapitelmöchte ich einige Aspekte der formalenOrganisation und Funk-

tion der Friedensgemeinde vorstellen, wobei ich insbesondere auf ihre politischen Gre-

mien, ihre ökonomische Organisation und ihre internen Regeln eingehen werde. Wie

bei allen Organisationen existieren auch in der Friedensgemeinde normative Vorstel-

lungen davon, wie diese funktionieren sollte. Diese Vorstellungen sind in diversen De-

klarationen, Statuten und Regelwerken festgehalten. Davon abgesehen gibt es eine Pra-

xis, in der diese Normen durchaus abweichend und kreativ ausgelegt werden. Charak-

teristisch für die Organisation der Friedensgemeinde ist ihre Flexibilität, die es ihren

Mitgliedern erlaubt, Strukturen, Funktionen und Praktiken an sich verändernde aktu-

elle Situationen in der Region sowie an die Kapazitäten, Schwerpunkte und Herausfor-

derungen der Gemeindemitglieder anzupassen. Ich werde im Folgenden die Normen

vorstellen und von diesen abweichende Praktiken bei Aspekten einfließen lassen, die

mir bekannt sind.

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Friedensgemeinde San José de Apartadó 167

Laut Gründungsurkunde und Statut ist die Friedensgemeinde formal als gemein-

nütziger Verein9 in der Handelskammer des Urabá registriert (Vgl. CdP San José 1997d;

1997b) und konstituiert so eine juristische Person, was es ihren Mitgliedern erlaubt,

nicht nur als Einzelpersonen zu agieren, sondern als eine Organisation, was bspw. die

gemeinschaftliche Verwaltung von Finanzen, den Erwerb von Eigentum auf den Na-

men der Gemeinde oder den Abschluss von Kooperations- bzw. Handelsverträgen ein-

schließt. Um als Organisation agieren und funktionieren zu können, nimmt sie eine

legale Rechtsform an, die vom staatlichen Rechtssystem Kolumbiens ermöglicht und

verwaltet wird. Allein deshalb existiert die Gemeinde schon formal nicht ohne oder au-

ßerhalb oder entgegen des kolumbianischen ,Staates‘. Sie bildet keinen ,Staat im Staa-

te‘, keine ,unabhängige Republik‘ oder eine ,staatliche Enklave‘, wie ihr immer wieder

von konservativen Politiker_innen und insbesondere dem Militär vorgeworfen worden

ist (Vgl. Burnyeat 2018, 113–15). Formal ist sie Teil der staatlichen, kolumbianischen Ver-

waltungsordnung; ohne den kolumbianischen ,Staat‘, könnte sie nicht auf ihre Weise

existieren und agieren.

Über die circa 650 Gründungsmitglieder hinaus können alle natürlichen Personen,

die in der Zone von San José de Apartadó wohnen und über 12 Jahre alt sind, Mitglied

der Friedensgemeinde werden. Für Bewohner_innen unter 12 Jahren entscheiden ihre

Eltern. Der Eintritt geschieht freiwillig. Genauso kann jedes Mitglied zu jedem Zeit-

punkt wieder freiwillig austreten (Vgl. CdP San José 1997c Art. 1 u. 2). Die Modalitäten

des Ein- und Austrittes erklärte mir die Bäuerin M.B. folgendermaßen:

Also gut, die Person, die herkommenmöchte, um hier zu leben, die trifft sich zunächst

mal mit dem Internen Rat und dort analysieren sie, ob die Person hier leben kann und

was ihre Geschichte ist. Denn es kann auch sein, dass ein bewaffneter Akteur die Ge-

meinde infiltrieren möchte. Also schaut man sich an, wer die Person ist, was sie bisher

so gemacht hat und wie ihr Verhalten so war.Wenn sie sich bisher gut benommen hat,

wird sie überall einen guten Ruf haben. Aber, wenn sie keinen guten Ruf hat, muss

man fragen, warum. Wenn sie keinen guten Ruf hat, weil sie vorher mit bewaffne-

ten Gruppen zusammengearbeitet hat, dann sagen wir ihr einfach, dass es nicht geht.

Wir werden ihr das auch nicht vorwerfen.Wir respektieren das, denn jedermuss seine

Optionen wählen. Und auch, zum Beispiel, wenn eine Person die Gemeinde verlassen

möchte, hier ist jeder frei. Zum Beispiel, wenn ich müde werde und nicht mehr in der

Gemeinde weitermachen möchte, dann kann ich gehen. Na gut, vielleicht werden sie

mich fragen, warum, undmir sagen, ich war doch schon so lange dabei oder solche Sa-

chen, aber am Ende nehme ich einfach dieMöglichkeit wahr zu gehen. Selbst wenn ich

dann die Intention habe wieder zur Gemeinde zurück zu kommen, könnte ich das sa-

gen. Klar, wenn ich wiederkommenwollte, dann würden sie auf dieselbeWeise schau-

en, was ich gemacht habe oder was ich gerade mache. Aber wenn ich wiederkommen

möchte und mich gut benommen habe, kann ich hier wieder eintreten, wenn nicht,

kann ich eben nicht wiederkommen. (M.B., 26.03.2008, San José de Apartadó)

Neben dem von M.B. geschilderten grundsätzlichen Einverständnis zwischen der Frie-

densgemeinde und der Person, die gerne in sie eintreten möchte, existieren formale

9 Im originalen Wortlaut: ,Entidad juridica sin ánimo de lucro‘ (Siehe CdP San José 1997b Cap. II).

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

Voraussetzungen für ihren Eintritt: So muss das zukünftige Mitglied für einen Monat

vier Schulungen besuchen, die durch die Gemeinde organisiert werden, sie muss sich

dazu verpflichten die Regeln des Internen Regelwerkes einzuhalten und die Deklarati-

on unterschreiben. Weder muss man für eine Mitgliedschaft aus der Region kommen

noch einen bäuerlichen Hintergrund haben, was die Offenheit der Gemeinde zeigt und

es auch Außenstehenden, wie in der Vergangenheit bspw. Eduar Lanchero, erlaubt,

Gemeindemitglied zu werden. Diese Offenheit ist einer der Gründe für die Mitglie-

derfluktuation der Gemeinde. So kommt es bspw. – a.G. der verbreiteten patriloka-

len Residenzgewohnheit – häufig vor, dass Frauen, die Partnerschaften außerhalb der

Gemeinde eingehen, an die Wohnorte der Männer ziehen. Einige von ihnen kommen

aber wieder zurück, manche mit ihren Familien, manche allein, weil der Mann getö-

tet oder die Beziehung beendet wurde. Auf Grund derselben Gewohnheit werden aber

auch Frauen aus anderen Orten, die Partnerschaften mit Männern in der Gemeinde

eingehen, als Mitglieder aufgenommen.

Der formale Status der Friedensgemeinde ist der einer zivilgesellschaftlichenOrgani-

sation also recht ähnlich. Ihre interne Organisation unterscheidet sich allerdings stark

von ,typischen‘ zivilgesellschaftlichen Organisationen,weshalb ich die Friedensgemein-

de von diesen, wie bspw.Nicht-Regierungsorganisationen, Gewerkschaften, Berufsver-

einigungen oder, im Kontext von bewaffneten Konflikten häufig anzutreffenden, hu-

manitären Organisationen, Opfervereinigungen oder Kollektiven von Menschenrechts-

anwält_innen, abgrenzen würde. ,Typischen‘ zivilgesellschaftlichen Organisationen ist

gemein, dass sich in ihnen Menschen zu einem bestimmten Zweck in einer Organi-

sationsstruktur zusammenschließen, die über eine bestimmte Dauer, z.B. bis zur Er-

füllung ihrer Ziele, Bestand hat (Siehe bspw. Carothers und Barndt 1999; Kern 2008).

Die Bewohner_innen von San José de Apartadó re-organisierten ihr Zusammenleben im

Angesicht der eskalierenden Gewalt mit dem Ziel, in der Region weiterhin leben zu kön-

nen, um deren territoriale Kontrolle verschiedene bewaffnete Gruppen kämpften. Sie

schlossen sich allerdings nicht erst zu diesem Zweck zusammen, sondern ihre interne

Struktur basiert auf der bereits zuvor existierenden Form ihrer sozialen Organisati-

on – nämlich der eines ländlichen Dorfes, in das ihre Bewohner_innen hineingeboren

und in dem sie sozialisiert wurden. Diese dörfliche Struktur stellt den Lebensraum der

Bewohner_innen dar, in dem sie sich nicht nur im Zuge des Engagements für ein ge-

meinsames Ziel begegnen, sondern viele weitere Beziehungen des gemeinschaftlichen

Zusammenlebens miteinander teilen, wie bspw. verwandtschaftliche, freundschaftli-

che, ökonomische, religiöse u.v.m.. Diese unterschiedlichen Beziehungsebenen lassen

sich nicht voneinander isolieren. Sie formen die soziale Struktur, die bereits vor der Es-

kalation des Gewaltkonfliktes existierte und aller Voraussicht nach auch über ihn hin-

aus bestehen bleiben wird, selbst wenn die Friedensgemeinde ihre Ziele irgendwann

erreicht haben sollte.

Trotzdem verfolgten die Bewohner_innen San José de Apartadós mit der Gründung

der Friedensgemeinde am 23. März 1997 natürlich konkrete Zwecke und Ziele, die der

Bauer J.E. folgendermaßen umriss:

Wir unterschrieben die Deklaration in der Hoffnung, dass sie uns respektieren würden

und dass wir unser Land behalten können. Denn unser Kampf geht darum, wie wir uns

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Friedensgemeinde San José de Apartadó 169

als Bauern hier halten können, ohne vertrieben zu werden. (J.E., 20.03.2008, San José

de Apartadó)

Die Ziele der Friedensgemeinde lassen sich folgendermaßen zusammenfassen: 1. Die

Gemeinde fordert alle (il-)legalen bewaffneten Akteure dazu auf, den Status ihrer Be-

wohner_innen als Mitglieder der Zivilbevölkerung zu respektieren und nicht gegen ver-

fassungsmäßig garantierte Bürger_innenrechte, Menschenrechte und das Humanitäre

Völkerrecht zu verstoßen. 2. Die Gemeinde fordert von den bewaffneten Akteuren und

den staatlichen Institutionen, ihre Bewohner_innen nicht der Gefahr einer potenziellen

oder einer tatsächlichen Vertreibung auszusetzen, sondern sie aktiv davor zu schützen.

3. Die Gemeinde fordert Gerechtigkeit für die Straftaten, die gegen ihre Bewohner_in-

nen von Seiten der Guerilla, der paramilitärischen Gruppen und der öffentlichen Streit-

kräfte des kolumbianischen ,Staates‘ begangen wurden (Vgl. CdP San José 1997a). Um

diese Ziele zu realisieren,wurde in den sechsMonaten vor ihrer offiziellenGründung ei-

ne organisatorische Struktur mit verschiedenen Gremien ausgearbeitet, die auch nach

ihrer Gründung weiterentwickelt wurde und die ich im Folgenden vorstellen werde.

Gremien

Die Organisationsstruktur der Friedensgemeinde beinhaltet verschiedene Elemente,

von denen einige interessanterweise, wie bereits im Kapitel 2.3 erwähnt, auch Teil der

Organisationsstruktur der Kooperative Balsamar waren.10 An diesen lässt sich die his-

torische Kontinuität kleinbäuerlicher Organisationsformen in der Serranía de Abibe

ablesen. Auch wenn die Workshops der Nicht-Regierungsorganisationen und die Ideen

des Humanitären Völkerrechts zentral für die Entwicklung des Konzeptes der Friedens-

gemeinde waren, – es hätte nicht umgesetzt werden können, wenn nicht eine solide

Basis von organisatorischen Erfahrungen unter den Bewohner_innen der Zone exis-

tiert hätte. Zu dieser Organisationsstruktur der Friedensgemeinde zählt ein Interner

Rat, der aus acht Mitgliedern besteht, die laut dem Statut mindestens alle zwei Jahre

gewählt werden (Vgl. CdP San José 1997b Cap. VI). Aktives Wahlrecht hat dabei jede

Person über 12 Jahre, passives Wahlrecht jede volljährige Person. Gewählt wird zu ei-

ner zeitlich günstig liegenden Vollversammlung. In den zwei Wochen vor dieser wirft

jedes Gemeindemitglied einen Zettel in eine der ,Wahlurnen‘, auf dem es die Namen

der acht Personen geschrieben hat, die es gerne in den Rat wählen möchte. Es wird

keine Form von Wahlkampf betrieben. Am Tag der Vollversammlung öffnet eine von

der Versammlung dazu bestimmte Wahlleitung die Urnen und zählt vor allen Anwe-

senden die Stimmen aus. Die acht Personen, die am meisten Stimmen erhalten haben,

sind, insofern sie ihre Wahl annehmen, die Mitglieder des neuen Internen Rates. Zum

Zwecke der Kontinuität müssen immer zwei Mitglieder des alten Internen Rates im

neuen verbleiben. In der Praxis sieht es eher so aus, dass nur zwei bis drei Personen

10 Zur Erinnerung: Die Kooperative verfügte über einen administrativen Rat von 10 Mitgliedern, der

für ihre Verwaltung und Repräsentanz verantwortlich war, über einer Vollversammlung der Mit-

glieder, die als höchste Entscheidungsinstanz galt, und über sogenannte Arbeitskomitees, die mit

der Schulung der Mitglieder, der Organisation der Kakao-Kommerzialisierung sowie der Vergabe

von Krediten und Samen beauftragt waren.

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

aus dem Rat ausscheiden, während fünf bis sechs wiedergewählt werden. Zu den Auf-

gaben des Internen Rates gehört einerseits die Repräsentation der Friedensgemeinde

,nach außen‘, also die Kommunikation mit staatlichen Institutionen, (inter-)nationalen

Nicht-Regierungsorganisationen und der Öffentlichkeit im Allgemeinen, andererseits

die Administration innerhalb der Gemeinde, also die Koordination interner Projekte,

die Organisation von Besuchen, die Verwaltung der Ressourcen, die Sanktionierung von

Regelverstößen oder auch die Vermittlung in Konflikten. Zu diesen Zwecken wurden

verschiedene Funktionen festgelegt, die von den Mitgliedern des Rates entsprechend

der Anzahl ihrer erhaltenenWähler_innenstimmenübernommenwerden.Zu den Funk-

tionen zählen bspw. die Koordination (gesetzliche Repräsentanz), die stellvertretende

Koordination, das Sekretariat oder die Wirtschaftskoordination. Der Interne Rat ist in

einem ständigen Austausch über aktuelle Themen, die die Interessen der Friedensge-

meinde betreffen, und tritt dazu in der Regel jeden Samstag zusammen, allerdings nur

wenn mehr als die Hälfte seiner Mitglieder anwesend sein können.

Mitglied des Internen Rates zu sein, geht mit weitreichenden Verpflichtungen und

persönlichen Einschnitten einher. Auch wenn diese Posten die Gemeinde vertikal struk-

turieren und interne Machtasymmetrien schaffen, werden sie nicht so sehr mit Macht

oder Prestige assoziiert, sondern mit Arbeit, Verantwortung und persönlichem Risiko.

Auch sind nicht alle Funktionen des Internen Rates gleichermaßen beliebt. Eine be-

sonders ambivalente Position, sowohl für die Person, die sie innehat, als auch für alle

Gemeindemitglieder, ist bspw. die der Wirtschaftskoordination, vor der sich die ge-

wählten Mitglieder des Internen Rates scheinbar häufig zu drücken versuchen.Warum

das so ist, wird anhand des Interviewauszuges mit dem Bauern J.G. deutlich, der im

Jahr 2013 gerade diesen Posten bekleidete:

Weil ich der Verantwortliche für die Wirtschaft bin, kommen ständig die Leute zu mir.

Wie in diesen Tagen, als jemand kam und sagte: ,Hör mal J., kannst du mir den Gefal-

len tun und mir 500.000 Pesos leihen?‘ Also sag ich: ,Ist gut‘ und leihe sie ihm. Dann

kommt jemand anderes: ,Hey, tust du mir den Gefallen und leihst mir 100.000?‘ Na

gut, und so geht das Geld dahin in Darlehen. Schau, ich kann dir sagen, im Moment

belaufen sich die Darlehen, also den Leuten Gefallen zu tun, auf 14 Millionen Pesos.11

P.N.: Schau an! Allein in diesem Jahr?

Klar, seitdemdas Jahr begann.Wir habenunshingesetzt unddas analysiert. Ich kann so

nicht weitermachen. Wenn irgendjemand nicht bezahlt, trage ich die Verantwortung.

Wir haben dazu außerdem nicht genügend Ressourcen. DenMitgliedern der Gemein-

de gibt man manchmal eine Frist, bis zur Ernte des Kakaos zum Beispiel. Ach, das ist

kompliziert.

P.N.: Kompliziert, warum?

Ja kompliziert, weil die Leute glauben, dass ich ein Geizhals bin, ein Knauser. Ich ha-

be darüber nachgedacht, aber wir leben ja nicht von Darlehen. Also, wir sind ja keine

Kreditbank, wir nehmen keine Zinsen. Was manchmal passiert ist, dass ich heute et-

was verleihe, dann fragt mich in sieben Tagen dieselbe Person nochmal, und obwohl

ich dann schon zweimal was verliehen habe, fragt mich die Person nach einemMonat

11 Zum Zeitpunkt des Interviews entsprachen 14 Millionen kolumbianische Pesos etwa 5.500 Euro.

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Friedensgemeinde San José de Apartadó 171

wieder. Ich habe hier Leute mit vier Darlehen. Wie kann ich Sachen aufs Spiel setzen,

die nicht meine eigenen sind, sondern von der Gemeinde? Das kann ich nicht. (J.G.,

07.09.2013, San José de Apartadó)

Der Bauer J.G. saß unentwegt seinen Kopf schüttelnd in einemwinzigen dunklen Büro,

das sich hinter dem Lagerraum für Kakao befand und eigentlich nur aus einem kleinen

Schreibtisch bestand, auf dem ein großes, aufgeschlagenes und mit handschriftlichen

Eintragungen gefülltes Buch lag. Er kam aus demWeiler Resbalosa,war zu diesem Zeit-

punkt Mitte 30 Jahre alt und der Friedensgemeinde erst im Jahr 2009 beigetreten. Er

schaute mit scheuen Augen aus einem ernsten, jungenhaften Gesicht, in das sich die

Sorgen sowohl um die Gemeindefinanzen als auch um seinen guten Ruf eingeschrie-

ben zu haben schienen. Bis das hier zitierte Interview in den letzten Tagen meines

Forschungsaufenthaltes 2013 zu Stande kam, bin ich J.G. drei Monate lang hinterher-

gelaufen.Während des Interviews wurdemir klar, dass seine versierte Geschicklichkeit,

mich immer wieder zu vertrösten und mein Interviewanliegen auf die lange Bank zu

schieben, aus seinen umfangreichen alltäglichen Erfahrungen resultieren musste, den

Darlehenswünschen seinerMitbewohner_innen auszuweichen. Interessanterweise ver-

weist der Interviewauszug auf einen Kontext gemeindeinterner Spannungen: Der Pos-

ten der Wirtschaftskoordination ist für die Gemeindemitglieder sowohl ein Objekt der

Begierde als auch eine Quelle der Frustration, was J.G. sehr deutlich zu spüren bekam.

Die Person, die diesen Posten bekleidet, wird aber nicht nur mit internen Herausfor-

derungen konfrontiert, sie ist auch externen Bedrohungen ausgesetzt, die im Verlauf

des Interviews noch zur Sprache kamen:

P.N.: Gibt es denn noch weitere Probleme?

Na ja, wenn man dafür nicht ausgebildet ist, hat man es schwer. Wenn ich ehrlich sein

soll, war der erste Monat sehr schwer für mich. Du gehst durch die Straße, und wirst

um einen Gefallen gebeten: ,Kannst dumir den Gefallen tun undmir 20.000 Pesos lei-

hen?‘ Wenn du sie in der Hosentasche hast, gibst du sie sofort. Einen Moment später

ist da jemand anderes: ,Kannst du mir 100.000 Pesos leihen? Mein Kind ist krank und

ich muss mit ihm ins Krankenhaus.‘ Also nehme ich das Geld und gebe es. Und dann

komme ich hier im Büro an, Leute kommen und ich kaufe ihnen ihre Produkte ab, Ka-

kao und Mais. Da hab ich schon vergessen, dass ich auf der Straße gerade 20.000 und

100.000 verliehen habe. Das kostet mich manchmal ganz schön, das alles im Kopf zu

behalten. Wenn ich nicht aufpasse, denke ich nicht dran, und dann ist das Unterschla-

gung. Und dann ist da natürlich noch die Unsicherheit, zumindest mit Blick auf die

Banken. J.E. wurde als Repräsentant zweimal ausgeraubt. Ja, bei den Banken sind die

Diebe, da muss man sehr umsichtig und vorsichtig sein. Da trage ich die Verantwor-

tung, aber nicht fürmich, sondern für die Gemeinde. Oder als G.G. der Verantwortliche

für die Wirtschaft war, riefen ihn immer die Paramilitärs an. Hier im Urabá kennt man

die Friedensgemeinde und sie haben herausgefunden, wer der Verantwortliche für die

Wirtschaft ist. Das ist ja auch nicht geheim. Also riefen ihn die Paramilitärs ein paar

Mal an: ,Wir wollen, dass du unsmit einer SummeGeld kollaborierst.Wenn nicht, wer-

den wir dich töten. Kollaborierst du nicht mit uns, entführen wir dich, oder wir werden

deine Mutter umbringen oder deinen Vater.‘ Gut, sein Vater ist schon tot, aber das ist

die Strategie, die sie nutzen. Zu mir haben sie mal gesagt: ,Wir wissen, wo deine Fa-

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

milie wohnt und wir werden dir weh tun, wo es dir ammeisten schmerzt. Kollaboriere

mit uns.‘ Das ist kompliziert.

P.N.: Aber was macht ihr dann, wie reagiert ihr darauf?

Was wir machen, wir machen das öffentlich, zeigen das öffentlich an, informieren die

Regierung und den Staat. Aber die Angriffe kommen ja auch von den öffentlichen

Streitkräften. Zumindest bei der Bank, da ist überall Polizei.Wennman das analysiert,

scheint es, als würden siemit den Dieben gemeinsame Sachemachen. Also dumachst

eine Erledigung bei der Bank, da ist die Polizei, du siehst niemanden außer sie. Aber

wenn du eine hohe SummeGeld abhebst, stehen die Diebe vor dir. Es scheint, als teilen

sie die Information und haben ein Auge auf einen. Und dann: ,Komm her mein Junge‘,

halten sie dir ein Messer oder eine Pistole vor, ,gib uns, was du hast.‘ So ging es J.E. und

das ist, wovor ich Angst habe. (J.G., 07.09.2013, San José de Apartadó)

Der Bauer J.G. stellt in diesem Auszug exemplarisch die Gefahren und persönlichen

Risiken heraus, die in einer Konfliktregion wie dem Urabá mit der Übernahme von

Führungspositionen in einer Organisation wie der Friedensgemeinde einhergehen.

Nach diesen Schilderungen erscheint es mehr als nachvollziehbar, dass der Posten

der Wirtschaftskoordination, gerade wenn die von ihr verwalteten Ressourcen solch

unterschiedlichen internen und externen Aneignungsversuchen ausgesetzt sind, ein

gewisses Unbehagen bei denen auslöst, die sie besetzen sollen.

Nicht nur wegen solcher Herausforderungen erhalten die Mitglieder des Internen

Rates für die Zeit, in der sie in diesem aktiv sind, eine Aufwandsentschädigung, sondern

auch,weil sie währenddessen nicht im selbenMaße anderen subsistenzwirtschaftlichen

Tätigkeiten nachgehen können. Die Höhe der Aufwandsentschädigung für die Mitglie-

der des Internen Rates unterscheidet sich abhängig von der von ihnen übernommenen

Verantwortung, was bei den restlichen Gemeindemitglieder durchaus für Gesprächs-

stoff und -bedarf sorgt, ohne dass die Entschädigung generell in Frage stehen würde,

wie mir die Bäuerin M.B. erklärte:

Sie bekommen ja kein Gehalt an sich, sondern eine Art Vergütung. Das war mal eine

Entscheidung einer Vollversammlung, einer der ersten Vollversammlungen, die ge-

macht wurde. Denn ein Mitglied des Internen Rates muss sich dem, man kann sagen,

voll und ganz widmen. Zum Beispiel der gesetzliche Repräsentant, der Koordinator

derWirtschaft oder der Bildung, das sind Personen, die das voll und ganzmachen. Die

können gar nicht nebenbei arbeiten, die können überhaupt nichts anderesmachen als

das.

P.N.: Und verursacht das nicht Neid oder Ungleichheiten in der Gemeinde?

Nein, denn wir sind uns bewusst, dass wir Mitglieder der Gemeinde ohne den Inter-

nen Rat nichts wären und die Mitglieder des Internen Rates ohne die Gemeinde auch

nichts. Klar wissenwir, dassman auf den Feldern arbeitenmuss, um überleben zu kön-

nen, aber wir wissen auch, dass die des Internen Rates das nicht können, weil sie voll

und ganz in dem Rat sind. Das ist der organisatorische Teil, die Arbeit des Internen

Rates ist eine echt harte Arbeit. Aber damit werden sie nicht reich. (M.B., 03.09.2013,

San José de Apartadó)

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Friedensgemeinde San José de Apartadó 173

Neben dem InternenRat gibt es übrigensweitere Posten innerhalb der Friedensgemein-

de, deren Übernahme ebenfalls mit einer Aufwandsentschädigung anerkannt wird. Da-

zu gehören neben den Verantwortlichen für das Gemeinderestaurant, in dem die Schul-

kinder und Senioren ihr Mittagessen erhalten, und den Verantwortlichen der gemein-

deeigenen Rinderherde, auch die Lehrer_innen, die nicht nur einfach die Kinder unter-

richten, sondern ständig ein Curriculumweiterentwickeln, welches versucht, dem kon-

fliktiven und bäuerlichen Kontext angepasstes Wissen zu vermitteln. Auch die Kakao-

Inspekteur_innen, die dafür Sorge tragen, dass der in der Friedensgemeinde angebaute

Kakao den Kriterien des biologischen Anbaus und fairen Handels entspricht, erhalten

eine Entschädigung. Bezahlt werden auch die Kindergärtner_innen der Gemeinde, al-

lerdings mit der Besonderheit, dass ihre Aufwandsentschädigung vom staatlichen Fa-

milienwohlfahrtsamt (Bienestar Familiar) übernommen wird, was einmal mehr zeigt,

dass auch auf dieser Ebene sehr wohl Beziehungen zwischen staatlichen Institutionen

und der Gemeinde existieren.

Als ein weiteres Gremium der internen Organisation verfügt jeder Weiler über ei-

ne eigene Koordination, bestehend aus unterschiedlich vielen Personen, die einerseits

Belange des entsprechenden Weilers intern regeln, anderseits diese aber auch gegen-

über den anderen Gemeindestrukturen kommunizieren. In jedem Weiler treffen sich

die Koordinator_innen einmal in der Woche mit dessen Bewohner_innen, um aktuelle

Entwicklungen zu besprechen. Im Gegensatz zu den Versammlungen des Internen Ra-

tes können an diesen Versammlungen derWeiler auch externe Besucher_innen teilneh-

men, was ichmehrereMale tat und von denen ich im Folgenden einen kleinen Eindruck

von einer Versammlung in der ,Holandita‘ aus dem Jahr 2013 geben möchte:

Die wöchentliche Versammlung fand nach dem Einbruch der Dunkelheit statt, wenn alle Bäu-

er_innen von ihren Arbeiten auf den Feldern zurückgekehrt waren. Der Beginn war auf 19 Uhr

festgesetzt, dauern sollte die Versammlung zwei bis drei Stunden. Als ich pünktlich am Versamm-

lungsort ankam, waren dort mit dem gesetzlichen Repräsentanten G.G., dem Wirtschaftskoordi-

nator J.G. und dem Bauern A.T. lediglich drei Vertreter des Internen Rates anwesend, wobei A.T.,

quasi in Personalunion, auch Koordinator der ,Holandita‘ war. Sie hatten drei der von der Sonne

ausgeblichenen, bunten Plastikstühle zusammengezogen und waren – sich ihre Oberkörper und

Köpfe einander zuwendend – in eine Diskussion vertieft. Dass sie als Einzige pünktlich waren,

schien sie weder zu überraschen noch zu stören. Im Laufe der folgenden halben Stunde und, wie

sich aus den Gesprächsfetzen der Eintreffenden ableiten ließ, nach dem Ende der aktuellen ,teleno-

vela‘, trudelten etwa 50 Personen ein, die sich, einer Familienaufstellung nicht unähnlich, in unter-

schiedlicher Nähe bzw. Distanz zu den Verantwortlichen setzten. Die Versammlung fand in einem

sogenannten Kiosk statt, über den verschiedene Weiler verfügen. Dabei handelt es sich um einen

offenen Rundbau ohne Wände, aber mit einem Palmenblätterdach, der tagsüber angenehm kühl

und abends hell ist. Angeblich haben Kankuamo-Indigene der Sierra Nevada de SantaMarta, mit

denen es seit dem Jahr 2004 regelmäßige Treffen gibt, zu dieser Bauweise von Versammlungsorten

angeregt. Einige der Eintrudelnden setzten sich nun aber gar nicht in diesen Kiosk, sondern lieber

außerhalb. Dort waren sie zwar kaum zu sehen, zumindest solange die Displays ihrer Handys

nicht ihre Gesichter beleuchteten, offensichtlich konnten sie sich aber dort ungestörter dem einen

oder anderen Plausch widmen bzw. sich unbemerkt der einkehrenden Müdigkeit hingeben.

Als A.T. aus irgendeinem für mich unerkennbaren Grund derMeinung war, dass genug Perso-

nen anwesend waren, eröffnete er die Versammlung. Inhaltlich ging es sofort zur Sache: Der erste

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

Punkt der Tagesordnung betraf Gerüchte um den Zusammenhalt des Internen Rates. Anscheinend

erzählte man sich, dass dieser gespalten sei, wobei insbesondere J.G. und A.T. immer wieder an-

einandergeraten würden. Mit großem Nachdruck mühten sich nun G.G., J.G. und A.T. ab, diese

Gerüchte auszuräumen: Sie gaben Meinungsverschiedenheiten zu, erklärten diese zur Normali-

tät, zitierten historische Führungspersönlichkeiten der Gemeinde, die diese Pluralität der Meinun-

gen in der Friedensgemeinde als ihre Stärke deklarierten, und versuchten so die Anwesenden vom

Gegenteil der Gerüchte zu überzeugen. Diese ließen die Überzeugungsversuche mit unbeteiligten

Gesichtsausdrücken über sich ergehen. Geradeso, als ob er den Zusammenhalt insbesondere zwi-

schen sich und J.G. unterstreichen wollte, thematisierte A.T. als nächstes die ,üble Nachrede‘, laut

der J.G. als Koordinator derWirtschaft ein Geizhals sei. A.T. verteidigte vehement die Politik J.G.s,

keine weiteren Darlehen zu geben, solange bereits gegebene nicht zurückgezahlt würden, legte die

Finanzsituation offen und appellierte an die Vernunft der Anwesenden. Diese zeigten wieder keine

Reaktion.Das sollte sich erstmit demnächsten Tagesordnungspunkt ändern, der Evaluation aktu-

eller Entwicklungen. Zunächst berichtete G.G., dass die kolumbianische Regierung einen Bericht

an den Interamerikanischen Menschenrechtsgerichtshof geschickt habe, welcher der kolumbiani-

schen Regierung zuvor angeordnet hatte, einstweilige und sofortige Maßnahmen zum Schutz der

Bevölkerung in San José de Apartadó zu ergreifen. In demBericht listete die kolumbianische Regie-

rung die Aktivitäten auf, die die 17. Brigade des Militärs mit den Bewohner_innen von San José de

Apartadó durchgeführt haben soll. Hier wurden die Anwesenden hellhörig. So soll die 17. Brigade,

laut dem Bericht, Wasseranschlüsse verlegt haben und in speziellen Workshops für Kinder und

Alte die zivil-militärische Integration und Vertrauensbildung gefördert haben. Erheitertes Geläch-

ter machte sich in der Versammlung breit. Offensichtlich amüsiert, erkundigten sich alle bei ihren

jeweiligen Sitznachbar_innen über die neuen Wasseranschlüsse, bevor man gemeinsam zu dem

Schluss kam, dass die Friedensgemeinde in dem Bericht nicht gemeint sein könne. Nachdem sich

die Stimmung wieder beruhigt hatte, begannen plötzlich ältere Anwesende, unter ihnen bspw. die

Bäuerin M.B., an ähnliche Erfahrungen aus der Vergangenheit zu erinnern. Ausgehend von die-

senWortmeldungen und ohne von denMitgliedern des Internen Rates dazu aufgefordert worden zu

sein, berieten die Anwesenden von sich aus, wie man am besten auf diesen Bericht reagieren sollte.

Die weitere Evaluation aktueller Entwicklungen hatte dann aber vor allen Dingen die angespann-

te Situation in der Serranía de Abibe zum Gegenstand. In den Wochen zuvor war es zu intensiven

Gefechten zwischen der FARC und dem Militär gekommen. Die FARC brachte vor einem Monat

außerdem zwei mutmaßliche zivile Spitzel der Paramilitärs imWeiler La Hoz um, worauf hin die

Paramilitärs in der vergangenen Woche begonnen hatten, die Bewohner_innen dieses Weilers zu

vertreiben. Die Situation war den Gemeindemitgliedern im Prinzip bekannt, worum es in der Dis-

kussion während der Versammlung ging, war zu evaluieren, was die Friedensgemeinde angesichts

dieser Entwicklungen tun konnte. Hier forderte insbesondere G.G. als gesetzlicher Repräsentant

der Gemeinde alle Anwesenden auf, Vorschläge und Ideen zu formulieren. Dabei wurde zunächst

die Möglichkeit diskutiert, die Vertriebenen eine Zeitlang in der ,Holandita‘ aufzunehmen, wobei

verschiedeneWortmeldungen immer wieder sowohl die moralische Pflicht zur Hilfe von Vertriebe-

nen als auch die Ungewissheit, wen man sich damit ins ,Haus‘ holen würde, thematisierten. Am

Ende traf man den Entschluss eine sogenannte ,humanitäre Kommission‘ zu organisieren. Man

wollte eine Gruppe von Gemeindemitgliedern zusammenstellen und die Peace Brigades Interna-

tional bitten, mit dieser Gruppe gemeinsam in denWeiler LaHoz zu gehen, um aus erster Hand zu

erfahren, was dort gerade geschehe. Die ,humanitäre Kommission‘ wurde für die darauffolgende

Woche anvisiert und alle Anwesendenwurden eingeladen, sich an ihr zu beteiligen. Beeindruckend

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Friedensgemeinde San José de Apartadó 175

war die rege Beteiligung aller Anwesenden bei den Diskussionen während dieses Tagesordnungs-

punktes, die in einem starken Kontrast zu dem vorherigen stand.

Als letztes wurden organisatorische Fragen geklärt. Einige Anwesende wollten bspw. dem-

nächst Reis, andere Bohnen säen, und erkundigten sich, ob es noch weitere Interessenten gäbe, die

sich daran beteiligen wollten. Dann wurde die Gemeinschaftsarbeit der Woche koordiniert und

festgelegt, wer welche Wege ausbessern, wer neue Zäune für das gemeindeeigene Vieh ziehen und

wer den gemeindeeigenen Kakao ernten sollte. Abschließend wurde jemand gesucht, der den Bau

eines Mehrzwecksportplatzes aus Beton in der ,Holandita‘ koordinieren sollte. Interessanterwei-

se gab es gerade eine Spende, womit die Materialien für den Bau eines solchen Platzes finanziert

wurden, woraufhin der Interne Rat beschlossen hatte, den Jugendlichen, die in letzter Zeit wieder-

holt das Alkoholverbot missachtet und sich betrunken hatten, den Bau dieses Platzes als Sanktion

aufzuerlegen. Damit bestand die Sanktion für die Jugendlichen in einer Arbeit, die nicht nur der

Gemeinde, sondern in erster Linie ihnen selbst zugutekommen sollte, da aller Voraussicht nach

sie diejenigen waren, die diesen Sportplatz am stärksten nutzen würden. Nur leider fand sich nie-

mand, der die Jugendlichen anleiten und die Arbeit koordinierenwollte. Betretenes Schweigen stell-

te sich unter den Anwesenden ein, alle schauten konzentriert auf den Boden oder in die Dunkelheit

der Nacht. Der Bauer E.U., der über die meiste Erfahrung als Maurer und Schreiner verfügte, war

in weiser Voraussicht gar nicht erst zu der Versammlung gekommen. Das half ihm allerdings auch

nicht. Ohne seine Anwesenheit und nach einer kurzenWeile des allgemeinen Schweigens, fand der

Vorschlag, der Interne Rat solle dochmal bei E.U. anfragen, widerspruchlose Zustimmung. Damit

war die Versammlung beendet und alle, die nicht sofort zur nächsten ,telenovela‘ oder einem be-

reits verabredeten Dominospiel eilten, gingen langsam und miteinander plaudernd, lachend oder

weiter diskutierend auseinander.

Diese wöchentlichen Versammlungen in der Friedensgemeinde, in denen sich die

Koordination der Weiler mit den Bewohner_innen der Weiler treffen, erscheinen mir

deshalb erwähnens- und beschreibenswert,weil sie gleichzeitig die Gewöhnlichkeit und

Besonderheit ihrer Organisation zeigen. Die Mitglieder kommen aus mehr oder weni-

ger wichtigen Gründen zu spät oder gar nicht, sie lassen sich nur widerwillig von den

Verantwortlichen darüber belehren, dass ihre Eindrücke und Wahrnehmungen nicht

stimmten, sie meiden es, ungewollte Verantwortlichkeiten oder Aufgaben zu überneh-

men. Gleichzeitig werden dort die für die Friedensgemeinde charakteristischen Prak-

tiken der Solidarität kultiviert, wenn bspw. eine ,humanitäre Kommission‘ organisiert,

der Anbau von Pflanzen in Arbeitsgruppen und die Gemeinschaftsarbeit koordiniert so-

wie die Umsetzung restaurativer Sanktionsmaßnahmen für Regelbrüche geplant wird –

Praktiken, die ich in diesem und im folgenden Kapitel noch intensiver ausführenwerde.

Neben der organisatorischen Funktion dieser Versammlungen, haben sie natürlich so-

ziale Wirkungen und Konsequenzen sowohl für die Anwesenden als auch die Abwesen-

den. Die Versammlung bietet einen Raum der Begegnung, in dem die Bewohner_innen

sich nicht nur über organisatorische Fragen und Probleme austauschen, sondern auch

über private und persönliche. Die Konstellation der Personen in diesem Raum, ihre Nä-

he und Distanz zueinander, spiegelt die aktuellen Beziehungen zwischen den Bewoh-

ner_innen wieder. In diesen Begegnungen werden die Spannungen und Widersprüche

innerhalb der Friedensgemeinde sichtbar und gleichzeitig verhandelt. Und selbst die

Abwesenden sind durch ihre Abwesenheit präsent, da diese sehr wohl registriert, the-

matisiert, problematisiert oder mit Sorge gesehen wird. Diese Versammlungen haben,

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

ob intendiert oder nicht, eine integrative Funktion, die neben vielen anderen Gremi-

en und Praktiken den Zusammenhalt der jeweiligen Weiler, aber auch der Friedensge-

meinde im Allgemeinen, stärkt.

Neben dem bereits erwähnten Komitee für Bildung gibt es weitere Komitees u.a.

für Gesundheit, Arbeit, Sport, Kultur und Frauen, in denen sich alle Bewohner_innen

engagieren können und sollen. Sie gelten als Anlaufstelle für konkrete Probleme oder

Verbesserungsvorschläge, organisieren generelle Abläufe (wie z.B. Bildungsworkshops

und Schulunterricht), Veranstaltungen (z.B. Sport und Kultur) oder die Verbreitung von

Informationen (z.B. Gesundheit und Arbeit). Da die Arbeit der Komitees von den Be-

wohner_innen lebt, die sich in ihnen engagieren, sind nicht alle Komitees durchgehend

in demselben Maße aktiv. Manche Komitees sind im Laufe der Jahre geradezu ,einge-

schlafen‘, andere wurden nach einer Zeit wiederbelebt. Es gab auch Bestrebungen neue

Komitees zu gründen, bspw. eines für Kommunikation, um Video- und Audiotechniken

zu lernen oder eines für Tischlerei, die aber scheinbar nicht lange Bestand hatten.

Ein Komitee, das seit der Gründung der Gemeinde besteht und auf dessen Funktio-

nieren sehr viel Wert gelegt wird, ist das zuvor erwähnte Komitee für Bildung. Bildung

sowohl für die Erwachsenen als auch insbesondere für die Kinder ist ein zentraler As-

pekt der internen Organisation der Gemeinde und hat einen großen Anteil an ihrer

Persistenz über die Zeit. Ebenfalls mit externer Expertise hat die Gemeinde ein, oben

bereits angesprochenes, alternatives Bildungsprogramm entwickelt, dessen Ideal der

Bauer A.T., ein jüngerer Bruder des Bauern G.T. und einer der Koordinatoren für Bil-

dung zum Zeitpunkt des Interviews im Jahr 2008, wie folgt erklärte:

Das zentrale Ziel des Bildungsprogramms der Gemeinde ist natürlich, den Prozess der

Gemeinde mit einer Arbeit zu unterstützen, die die Solidarität und die Gemeinde in

den Mittelpunkt stellt. Die Tatsache, dass Kinder ohne Ideale und Werte aufwachsen,

hat zur Folge, dass sie hier leichtermanipulierbar sind. Jede bewaffneteGruppe könnte

sie leicht beeinflussen: ,Schau, komm arbeite mit uns. Wir bieten dir Geld.‘ Das versu-

chen wir zu verhindern. Dabei verankern wir die Bildung stark in der Praxis. Wir ver-

suchen nicht zu viel Lehrbücher zu benutzen, damit die Schüler sich nicht nur darauf

konzentrieren und darin sehen, was sie lernen sollen.Wirmüssen nicht unbedingt den

ganzen Tag in der Klasse sitzen, um lernen zu können. Draußen gibt es viele natürliche

Ressourcen, um etwas zu lernen. InMathematik kannman auch die Blätter der Bäume

oder die Blumen zählen, man kann die Buchstaben auch aus Erde formen und ihnen

so gleichzeitig unsere Wertschätzung für unser Umfeld beibringen. Wenn wir dieses

Gefühl für den Ort verlieren, verlieren wir Widerstandskraft. Wir könnten leichter ge-

zwungen werden, woanders hinzugehen, vertrieben zu werden, in eine Stadt oder zu

einem anderen Ort, den wir nicht kennen, wo wir nicht mit dieser schönen Umwelt

leben können, die wir aus dieser Region kennen. Ausgehend vom Lesen lernen und

die Buchstaben lernen, lehren wir das Zugehörigkeitsgefühl, das wir für dieses Land

haben. So unterscheidet sich die Methodik vom offiziellen System relativ stark. Wir

wollen auf eine symbolische, aber realistischeWeise arbeiten. Zum Beispiel in Mathe-

matik, was ist eine Hand plus eine Hand? Es sind vereinte Hände, oder? Das ist nur ein

kleines Beispiel dafür, dass unsMathematikmehr beibringen kann als Rechnen lernen.

Dieselbe Mathematik kann uns zeigen, was wir in der Praxis machen: Das einer mit

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Friedensgemeinde San José de Apartadó 177

dem anderen nicht mehr zwei einzelne sind, sondern dass zwei eine Verbindung, eine

Beziehung, ja eine Gemeinde sein können. Oder Sozialunterricht.Wir schauen uns den

Bereich des Sozialen nicht auf dieWeise an, dass die Kinder die Entdeckung Amerikas,

dann die Schlacht von Boyacá und dann die Unabhängigkeit lernen. Wir schauen uns

lieber die Entdeckungen an, die die Friedensgemeinde in dieser Zone gemacht hat, wie

sie hier arbeitet, die politische und solidarische Arbeit, was es die Gemeinde gekostet

hat, die Leute, die ihr Leben aufs Spiel gesetzt oder sogar gegeben haben, um einen

Samen des Friedens zu pflanzen oder weiter nach einem alternativen Raum zu suchen.

Die Gemeinde ist ein Raum, der etwas Frieden inmitten des Krieges sucht. Davon aus-

gehend kannman das Soziale prima bearbeiten. Nicht so sehr, was vor Tausenden von

Jahren passiert ist, sondern unsere Realität, die wir heute leben, das Unmittelbare, da-

mit wir unsere Geschichte kennen, die Geschichte der Leute dieser Zone. Und davon

ausgehend können wir in die Welt da draußen expandieren. Oder Naturkunde, an-

statt irgendwelche Tabellen zu erklären, gehen wir lieber raus auf das Land, säen ein

paar Pflanzen und schauen uns an, wie sie wachsen und sich verändern und wie sich

die Natur verändert. Die Idee ist, ausgehend vom Unmittelbaren zu lernen. Für uns ist

die Schule auch kein Gefängnis, in dem die Schüler die ganze Zeit stillsitzen müssen

und der Lehrer, der einzige ist, der etwas weiß. Wir sind nicht das letzte Wort und sie

sind keine leeren Gläser, die man mit unserem Wissen füllen muss. Sie haben auch

Wissen und Erfahrungen und die müssen sie entwickeln. Wir versuchen sie eher zu

begleiten, damit sie ihre eigenen Fähigkeiten entwickeln. (A.T., 29.03.2008, San José

de Apartadó)

Laut des Interviewauszugs beinhaltet das alternative Bildungsprogramm der Gemein-

de eine ganze Reihe von interessanten Aspekten, wie Praxisrelevanz, Lokalperspektive,

Gegenwartsbezug, für die mir hier der Raum fehlt, sie auszuführen, die aber auf ei-

ne wichtige Frage verweisen: Was sollte eine adäquate Bildung für Kinder von Klein-

bäuer_innen in einer Konfliktregion Kolumbiens beinhalten? Die Friedensgemeinde hat

eine eigene Antwort auf die Frage gefunden und füllt ihr Bildungsprogramm mit eige-

nen Inhalten. Natürlich beschreibt A.T. hier die ideale Vorstellung dieser alternativen

Bildung, wobei die Praxis von vielen alltäglichen Problemen und Herausforderungen

geprägt ist. So nehmen häufig die Lehrer_innen der Gemeinde, gerade weil sie zusätz-

liche Ausbildungen bekommen haben, andere Posten innerhalb der Gemeinde an, wie

bspw. A.T. selbst, der zwischen meinen Forschungsaufenthalten 2008 und 2013 in den

Internen Rat gewählt wurde und so keine Zeit mehr hatte, als Lehrer zu arbeiten. Es

kommt vor, dass der Schulbesuch der Kinder unterbrochen wird, weil deren Eltern zu

einem Weiler ziehen, wo die Gemeinde keine Schule hat, oder deren Eltern ganz aus

der Region wegziehen. Andere Probleme betreffen fehlende Materialien, fehlende Zeit

oder Umstände, die direkt mit dem Gewaltkonflikt einhergehen, wie bspw. die Beset-

zung von Schulen durch bewaffnete Gruppen oder Gefechte in der Zone. Und obwohl

sich die Bewohner_innen der Friedensgemeinde dieser Diskrepanz zwischen dem an-

gestrebten Ideal und der Praxis bewusst sind, halten sie an ihrer Vorstellung von einer

alternativen Bildung für ihre Kinder fest.

Obwohl der Interne Rat die Leitungsfunktionen in der Friedensgemeinde innehat

und die verschiedenen Komitees konkrete Aspekte des Zusammenlebens koordinieren,

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

ist ihr wichtigstes Gremium und ihre höchste Autorität jedoch die Vollversammlung, an

der alle Gemeindemitglieder teilnehmen können und sollen. Ihren Sinn und Zweck er-

klärte mir der Bauer J.E. folgendermaßen:

Die Vollversammlung versucht die Leute, die Teil der Gemeinde sind, zusammen zu

bringen und ein paar Probleme zu diskutieren. Die Idee ist, dass hier dieMehrheit ihre

Meinung sagt und ein paar Sachen geklärt werden. Na ja, zumindest gibt es den Raum,

in dem sich alle äußern können. Wir [der Interne Rat] machen dort auch Vorschläge,

die wir für notwendig erachten, und häufig müssen wir dann ein paar Sachen ändern.

Die Leute schlagen etwas anderes vor, na und da sind wir flexibel, denn es geht nicht

darum Sachen aufzuzwingen, sondern mit den Leuten zu einer Übereinstimmung zu

kommen. Manchmal macht uns ein Weiler einen Vorschlag, und dann diskutieren wir

den dort. In der Vollversammlung müssen wir analysieren und debattieren. Deshalb

sollten möglichst immer die Mehrheit der Leute und die verschiedenen Weiler anwe-

send sein. Manchmal ist das schwierig, auf Grund von Regen oder anliegenden Arbei-

ten.Manchmal können einige nicht, also sagen sie,wir nominieren zweiDelegierte, die

gehen. Na gut, wenn sie das gemeinsam beschließen ist das in Ordnung, dann sind sie

irgendwie autorisiert. Wenn das die Entscheidung des Weilers ist, dann respektieren

wir das. Denn amEnde sollte jederWeiler selbstwissen,was er für notwendig erachtet.

(J.E., 31.03.2008, San José de Apartadó)

Eine Vollversammlung wird in der Regel vom Internen Rat einberufen, kann aber auch

von den Bewohner_innen selbst einberufen werden, sofern sich ein erheblicher Teil von

ihnen dafür ausspricht. Sie sollte laut dem Statut alle zweiMonate stattfinden,was aber

in der Praxis wesentlich flexibler gehandhabt wird, wie mir die Bäuerin M.B. erklärte:

DieVollversammlungmachtman…, das hängt auch vonder SituationdesKonfliktes ab.

Zum Beispiel wenn die Situation sehr zugespitzt ist, kann es leicht sein, dass man alle

zweiWochen eine Vollversammlungmacht. Nach demMassaker vom 21. Februar 2005

fanden wir uns jedeWoche in der Vollversammlung zusammen.Warum?Wirmussten

schauen, wie es weitergeht. Also die Vollversammlungen hängen von der Situation ab.

(M.B., 26.03.2008, San José de Apartadó)

Die Vollversammlung findet mindestens einmal im Jahr statt, kann aber offensichtlich

je nach aktueller Situation auch häufiger einberufen werden. Nur die Vollversammlung

kann über Veränderungen an den Statuten, Deklarationen und Regelwerken entschei-

den oder die Auflösung der Friedensgemeinde beschließen, wozu jeweils eine Zwei-

drittelmehrheit notwendig ist (Vgl. CdP San José 1997b Cap. V, Art. 21). Auch über den

Ausschluss von Mitgliedern müssen alle Bewohner_innen in der Vollversammlung ge-

meinsam entscheiden. Laut J.E. läuft eine Vollversammlung in der Regel folgenderma-

ßen ab:

Manchmal beginnen wir mit dem Hören oder Singen der Hymne oder wir sprechen

ein Gebet, aber das hängt davon ab, wieviel Zeit wir haben. Wir können uns nicht hin-

setzen und singen, wenn wir wissen, dass dann wichtige Sachen hinten runterfallen.

Da sind wir nicht so strikt. Dann schauen wir uns ein wenig die internationale Politik

an, aber nur sehr kurz, denn uns interessiert mehr, was hier passiert. Aber manchmal

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Friedensgemeinde San José de Apartadó 179

nehmen wir etwas aus der internationalen Politik oder der Wirtschaft, nicht um das

komplette Panorama zu zeigen, sondern um es herunterzuholen und es auf die Ge-

meinde zu fokussieren, also eine kurze Übersicht, um zu schauen, wie es uns betreffen

könnte. Zum Beispiel das Thema ,Plan Colombia‘, wie betrifft er uns? Nur kurz. Oder

der Freihandelsvertrag, was bedeutet er für die Gemeinde, das Land, die Leute und

insbesondere die Bauern? Danach müssen wir als Interner Rat ein paar Berichte ge-

ben: Was wir gemacht haben, über nationale Versammlungen, die wir hatten, oder

über internationale Reisen, was wir für Projekte geplant haben, auch an den unter-

schiedlichenOrten der Gemeinde, damit die Vollversammlung zustimmenoder ableh-

nen kann, was sie für notwendig oder nicht notwendig hält. Wir als Rat machen eine

Analyse und präsentieren sie der Versammlung und wenn wir etwas hinzufügen oder

wegnehmen müssen, dann machen wir das. Denn am Ende ist die Vollversammlung

die Autorität. Wir als Rat sind auf dem Laufenden über die ökonomischen, politischen

und juristischen Entwicklungen. Das ist unser Part, und auf der Grundlagemachen wir

Vorschläge, denen die Vollversammlung zustimmen oder die sie ändern kann. Auf die-

seWeise kann dieMehrheit der Leute ihreMeinung sagen, zustimmen oder ablehnen.

(J.E., 31.03.2008, San José de Apartadó)

Offensichtlich verfolgt der Interne Rat einen sehr pragmatischen, partizipativen und lo-

kal-perspektivischen Ansatz bei der formalen Gestaltung und der inhaltlichen bzw. the-

matischen Schwerpunktsetzung der Vollversammlung. Alle weitreichenden und strate-

gischen Entscheidungen der Friedensgemeindemüssen hier von allen Bewohner_innen

abgestimmt werden. Der Interne Rat muss hier Rechenschaftsberichte sowie einen Fi-

nanzbericht vorlegen und er wird hier, wie bereits erwähnt, (wieder-)gewählt. In der

Vollversammlung werden, ähnlich der wöchentlichen Versammlungen in den Weilern,

die Geschehnisse, Probleme und Herausforderungen der aktuellen Situation analysiert

und deren Auswirkungen auf die Friedensgemeinde diskutiert. Jedes Mitglied hat das

Recht, in dieser Versammlung seine Meinung zu äußern und alternative Vorschläge

einzubringen.

Einweiteres Element der internen Struktur,welches ich hier kurz erwähnenmöchte

und dessen Bedeutung im Verlauf der Arbeit noch intensiver thematisiert werden wird,

sind die sogenannten humanitären Zonen, die von der Friedensgemeinde im Jahr 2005

eingerichtet wurden. Was es damit auf sich hat, erklärte mir der Bauer J.E.:

Die humanitären Zonen in den Weilern, die wir gegründet haben, sind Häuser, wo

die Zivilbevölkerung während eines Gefechtes zusammenkommen kann und wo sie

respektiert werden sollte. Wir haben den Eindruck, die bewaffneten Auseinanderset-

zungen in diesem Land werden noch einige Jahre anhalten und in denen sollte die

Bevölkerung geschützt werden. Deshalb haben wir die humanitären Zonen geschaf-

fen und fordern, dass diese humanitären Zonen respektiert werden. (J.E., 20.08.2008,

San José de Apartadó)

Diese ,humanitären Zonen‘ wurden in Weilern eingerichtet, in denen die Friedensge-

meinde keine größeren zusammenhängenden Ländereien besitzt, sondern einzelne ih-

rer Mitglieder verstreut leben. Bei diesen Zonen handelt es sich um Schulen, Gesund-

heitsposten oder vereinzelt umWohnhäuser, in denen sich die zivilen Bewohner_innen

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

des Weilers, sowohl Mitglieder als auch Nicht-Mitglieder, in Momenten von Gefech-

ten versammeln können. Diese ,humanitären Zonen‘ sind ein anhaltender Streitpunkt

zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen. Während die Friedens-

gemeinde auf die Notwendigkeit drängt, diese Zonen zu respektieren, weigert sich

das kolumbianische Militär, aber auch die Guerilla und die Paramilitärs, diese Zonen

anzuerkennen. Bemerkenswerterweise begründet jede der bewaffneten Gruppen ihre

Nicht-Anerkennung dieser Zonen damit, dass sie nicht darauf vertrauen könnte, dass

die gegnerische bewaffnete Gruppe, diese Zonen respektieren würde. Dass sich in die-

sen Zonen sowohl Mitglieder als auch Nicht-Mitglieder versammeln können, zeigt die

Offenheit der Gemeinde und ihre solidarische Haltung gegenüber den in ihrer Nach-

barschaft lebenden Nicht-Mitgliedern.

Diese Offenheit der Friedensgemeinde korrespondiert mit einem weiteren zentra-

len Aspekt ihrer Struktur und Funktion, und zwar mit den vielfältigen Außenbeziehun-

gen, die die Gemeinde pflegt. Die bisher dargestellten Gremien sollen nicht den Ein-

druck erwecken, es handle sich bei der Friedengemeinde um eine Art abgeschlossene

oder sogar autarke Gemeinschaft. Ihre im Kapitel 3.1 vorgestellte Entstehungsgeschich-

te hat ja bereits gezeigt, dass die Gemeinde in ganz unterschiedliche nationale und

internationale Beziehungsgeflechte eingebunden ist, die sich bis in die Gegenwart wei-

terentwickelt haben. So ist die Friedensgemeinde Teil von nationalen Netzwerken aus

verschiedenen lokalen Gemeinden, hat weltweit Partnerschaften mit unterschiedlichen

Städten oder Kommunen abgeschlossen und zählt mit den Peace Brigades International,

dem Fellowship of Reconciliation und den Palomas der Gemeinschaft Papst Johannes XXIII

gleich auf die Präsenz von drei internationalen Organisationen, die sich auf die profes-

sionelle Begleitung von bedrohten Menschenrechtsaktivist_innen spezialisiert haben.

Die internationalen Gemeindepartnerschaften sowie ihre Funktion undWirkung, wer-

de ich im Kapitel 4.2 ausführlich thematisieren. An dieser Stelle sei deshalb nur kurz

eine Form der nationalen Vernetzungmit anderen lokalen Gemeinden erwähnt: Im Jahr

2003 war die Friedensgemeinde an einer Reihe von Treffen verschiedener kleinbäuer-

licher, indigener und afrokolumbianischer Organisationen aus ganz unterschiedlichen

Regionen des Landes12 beteiligt, die sich kurzzeitig unter dem Namen Red de Comuni-

dades en Ruptura y Resistencia zusammengefunden hatten. Das ursprüngliche Anliegen

dieses Netzes, nämlich eine dauerhafte Koordinationsstelle für ein gemeinsames Vor-

gehen insbesondere gegenüber dem kolumbianischen Justizsystems zu bieten, konn-

te logistisch nicht umgesetzt werden, weshalb das Netzwerk als solches nicht mehr

funktioniert (Vgl. Burnyeat 2018, 122). Aber aus diesen Treffen ging die Idee einer so-

genannten ,Bauern-Universität‘ hervor, die tatsächlich realisiert wurde und bis in die

Gegenwart funktioniert und die mir die Bäuerin M.B. folgendermaßen erklärte:

Die Idee der Bauern-Universität hatten wir mit anderen Gemeinden zusammen. Das

ist wie ein Netzwerk, in dem wir uns treffen und über Dinge wie Bergbau, Nahrungs-

mittelproduktion, Gesundheitsversorgung, ökonomische und politische Aspekte der

12 Zu diesen zählten neben der Friedensgemeinde u.a. der Consejo Comunitario de LaNupa-Río Caunapí,

die Asociación Campesina de Arauca, die Asociación Campesina de Cimitarra, der Consejo Comunitario del

Río Naya, die Comunidades Indígenas U’wa und die Asociación Campesina Indígena del Norte de Cauca

(Vgl. Aparicio 2012, 270).

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Friedensgemeinde San José de Apartadó 181

beteiligtenGemeinden sprechen. Ich glaube, eswar sehrwichtig so viele unterschiedli-

che Gemeinden zusammen zu bekommen, auchwennwir nicht immer alle dabei sind.

Ich glaube, wir sind immer so fünf oder sechs Gemeinden, die sich treffen.

P.N.: Und wie funktioniert die Universität?

Na ja, das ist keine Universität mit Hörsälen oder großen Tafeln oder Professoren, son-

dern eine Universität, in der alle Gemeinden ihre Erfahrungen teilen. Jede Gemeinde

hat ihre Erfahrungen und ihrWissen. Und diesesWissen teilen siemit uns, undwir tei-

len unser Wissen mit ihnen. Auf diese Weise haben wir viel gelernt, und viele Sachen

ausprobiert, dank dieser Universität. Das war sehr wichtig für uns.

P.N.: Und wo trefft ihr euch?

Wir rotieren. Die Universität fand schon im Cauca, im Cimitarra, bei den Kankuamos

in der Sierra, im Osten Antioquias und hier statt. Wir rotieren, um die Orte nicht nur

in der Theorie kennenzulernen, sondern auch in der Praxis. (M.B., 03.09.2013, San José

de Apartadó)

In der ,Bauern-Universität‘ drückt sich eine Form nationaler Solidaritätsbeziehungen

aus. Sie funktioniert wie eine Plattform, die horizontal ländliche, aber regional ver-

schiedene Gemeinden einbindet, die sich über ihre Organisationen und Erfahrungen

während unterschiedlicher Treffen austauschen, angefangen bei landwirtschaftlichen

Praktiken, über Landtitulierungsstrategien und Menschenrechtsfragen, bis hin zu tra-

ditioneller Medizin oder Öffentlichkeitsarbeit (Vgl. Aparicio 2012, 270). Über diesen

Austausch wird aber nicht nur Wissen geteilt, sondern es werden solidarische Bezie-

hungen zwischen Gemeinden mit unterschiedlichen sozio-kulturellen Hintergründen

konstruiert (Vgl. Courtheyn 2018c, 9), was in Anbetracht zunehmender Konflikte zwi-

schen indigenen, afrokolumbianischen und kleinbäuerlichen Gemeinden in ländlichen

Regionen Kolumbiens bemerkenswert ist.

Ökonomie

Die Friedensgemeinde und ihre Mitglieder leben von einer kleinbäuerlichen, landwirt-

schaftlichen Subsistenz- und Produktionsweise. Dabei sind die Arbeit in Arbeitsgruppen

und die Gemeinschaftsarbeit, die in der Vignette über die Weilerversammlung bereits er-

wähnt wurde und zu der sich jedes Mitglied verpflichtet, der ökonomische Rückhalt der

Gemeinde (Vgl. CdP San José o.D., 23–25). In der Wahrnehmung vieler Mitglieder sind

diese sogar wichtiger für die Existenz der Friedensgemeinde in einer Konfliktregion als

ihre deklarierte ,Nicht-Kollaboration‘ mit den bewaffneten Akteuren. Darüber hinaus

stellen sie eine bemerkenswerte sozio-kulturelle Anpassungsleistung an die Lebensbe-

dingungen in einer Konfliktsituation dar. Die Bäuerin M.B. erklärt die Arbeitsgruppen

folgendermaßen:

Wir arbeiten hier in Arbeitsgruppen und in denen teilen wir alles gerecht. Wenn wir

zehn Kistenmit Bananen ernten, teilen wir das Geld zu gleichen Teilen. Da sollte nicht

der einemehr haben und der andere weniger, sondern alle gleich. Der Interne Rat hilft

uns wirtschaftlich, wenn es mal nicht läuft. Sie helfen uns mit Arbeitern oder Samen

oder so. Aber was wir gewinnen, ist nicht für den Internen Rat, das ist für uns, die Teil

der Arbeitsgruppe sind. (M.B., 17.03.2008, San José de Apartadó)

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

Funktionierte die Subsistenzwirtschaft vor der Eskalation der Gewalt nach Prinzipien

der kleinbäuerlichen Wirtschaftsweise, bei der sowohl die Produktions- als auch die

Konsumtionseinheit aus einem Familienhaushalt bestand (Vgl. Gudeman und Rivera

1990, 39–53), bestellen die Bewohner_innen seit der Gründung der Friedensgemeinde

ihre Felder in Gruppen. Das Besondere dieser Arbeitsgruppen ist, dass in ihr Mitglieder

unterschiedlicher Familien zusammenkommen und zusammenarbeiten, wie mir E.G.,

der Koordinator des Weilers La Unión, erklärte:

Eine Gruppe kann nicht aus derselben Familie bestehen. Zum Beispiel eine Frau mit

ihrem Mann ist keine Gruppe, dabei entsteht nicht Gemeinschaft. Es ist so, dass bei-

spielsweise ich eine Gruppe mit einer anderen Person forme, die nicht zu meiner Fa-

milie gehört. So erzeugt man Gemeinschaft. Wenn ich eine Gruppe mit meiner Frau

mache, sind wir allein. Das ist wahr, wir suchen Gruppen, die nicht aus unseren Fami-

lien bestehen. (E.G.,13.09.2013, San José de Apartadó – La Unión)

Man ,kollektivierte‘ gewissermaßen die Produktionseinheit, während die Konsumtions-

einheit weiterhin der Familienhaushalt blieb.13 Eine Arbeitsgruppe formiert sich, wenn

mindestens zwei Personen aus unterschiedlichen Familien übereinkommen, gemein-

sam ein landwirtschaftliches Produkt anzubauen. Möchte eine Person bspw. Mais, Ba-

nanen und Kakao anbauen, könnte sie so Teil drei verschiedener Arbeitsgruppen sein.

Die Ernte wird unter den Mitgliedern der Arbeitsgruppe aufgeteilt, die diese in ihren

Familien konsumieren. Diese Wirtschaftsweise fußt auf der Überzeugung, dass Ge-

meinschaft, Vertrauen und soziale Kohäsion in einer Konfliktregion über die gemein-

same Lebensgrundlage ihrer Bewohner_innen konstruiert wird, und das ist in diesem

Fall die landwirtschaftliche Produktion. Zusätzlich verfügen die meisten Familienhaus-

halte in der Praxis aber auch noch über individuelle Pflanzungen, Gärten oder Tiere,

mit denen sie die landwirtschaftliche Produktion in den Arbeitsgruppe ergänzen.

Die landwirtschaftlichen Produkte werden zu zwei unterschiedlichen Zwecken pro-

duziert: Einerseits kultivieren die Bäuer_innen diverse Lebensmittel, wieMais, Bohnen,

Reis, Bananen, Yucca, Avocado etc. zur Sicherung ihrer Subsistenz und Ernährung. An-

dererseits versuchen die Bewohner_innen aber auch immer Produkte anzubauen, die

sich kommerzialisieren lassen und ihnen so Einnahmen verschaffen. Dabei legt die Ge-

meinde allerdings großen Wert darauf, sich nicht von kommerzialisierbaren landwirt-

schaftlichen Produkten, also von Cash Crops, abhängig zu machen, wie mir der Bauer

A.T. erklärte:

Eigentlich wollen wir nur ein grundlegendes Produkt zur Kommerzialisierung. Zum

Beispiel der Kakao ist eines der Produkte, die Einkommen für den Unterhalt der Fami-

lien generieren. Und das ist gut so. Wir wollen gar nicht so viele Sachen kommerziali-

sieren und verkaufen.Wir wollenmaximal zwei Handelsprodukte haben. Die restliche

Zeit produzieren wir für den Eigenbedarf. Wenn wir nur noch für den Verkauf produ-

zieren würden, hätten wir keine Zeit mehr für den Eigenkonsum zu säen und müss-

ten diesen einkaufen. Und was soll das, kultivieren, um zu verkaufen und gleichzeitig

13 Obwohl Burnyeat die Kakao-Produktion in denMittelpunkt ihrer Arbeit stellt, macht sie diese Un-

terscheidung nicht, sondern beschreibt die Wirtschaftsweise allgemein als kollektive Ökonomie

(Vgl. Burnyeat 2018, 103, 223–25).

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Friedensgemeinde San José de Apartadó 183

einkaufen, um zu überleben? Es ist besser ein Produkt für die Kommerzialisierung zu

haben, und davon nicht zu viel anzubauen, damit noch Zeit bleibt, umNahrungsmittel

anzubauen. (A.T., 15.08.2015, San José de Apartadó)

Die eigene Autonomie in der Nahrungssicherheit garantieren zu können, hat in der

Friedensgemeinde deshalb einen so hohen Stellenwert, weil in der Vergangenheit Stra-

ßensperren von paramilitärischen Gruppen eingerichtet wurden, an denen der Trans-

port von Nahrungsmitteln unterbunden wurde. Um solche Blockaden zu überstehen,

ist es wichtig Nahrungsvorräte zu haben, wie bspw. auch der Bauer G.T. erklärte:

Ich glaube, wir als Gemeinde sind darauf vorbereitet, zum Beispiel Blockaden zu über-

leben.Wir haben alles Mögliche gepflanzt, Bananen, Bohnen, Yucca, Reis. Umsomehr

unterschiedliche Sachen wir pflanzen, umso besser ist es. Wir konzentrieren uns nicht

zu sehr auf kommerzielle Produkte wie den Kakao, der uns ein ökonomisches Einkom-

men gibt. Denn wenn es eine Blockade gibt, werden wir das Geld nicht essen können.

Was wir dann brauchen, sind Nahrungsmittel. Es bringt uns nicht viel, hier Geld zu ha-

ben, wenn wir kein Essen haben. Das Wichtigste hier ist das Essen. In diesem Sinne,

auf eine Blockade sind wir vorbereitet, die Leute haben Essen. Auf die Nahrungsun-

abhängigkeit haben wir sehr geachtet und auf die vertrauen wir. (G.T., 11.08.2013, San

José de Apartadó)

Landwirtschaftliche Produkte für die Kommerzialisierung werden zwar als wichtig für

die Generierung von Einkommen empfunden, ihnen wird aber keine größere Priorität

eingeräumt. Eine Zeitlang wurden sehr erfolgreich Bio-Bananen produziert, es gab Ex-

perimente mit dem Anbau von Kaffee und seit dem Jahr 2010 wird Bio-Kakao für den

fairen Handel angepflanzt und an das englische Kosmetik-Unternehmen LUSH expor-

tiert.14 Um nicht abhängig von einem Produkt zu werden und möglichst unabhängig

bzgl. der eigenen Nahrungssicherheit zu bleiben, ist es das Ziel der Bewohner_innen,

die landwirtschaftliche Produktion zu diversifizieren und sich nicht auf einzelne Mo-

nokulturen zu spezialisieren. Gerade weil es für die Gemeinde ein wesentlich größeres

Bedürfnis ist, für den Eigenbedarf zu produzieren, und weil sie den begrenzten Anbau

von Kommerzialisierungsprodukten nicht als Defizit, sondern als Stärke empfinden,

die sich darin zeigt, dass das Erwirtschaften eines nutzlosen Überschusses abgelehnt

wird, handelt es sich bei ihrer Wirtschaftsweise um eine Subsistenzwirtschaft im bes-

ten Sinne Clastres (Vgl. 1989, 195).

Neben dieser Gruppenarbeit gibt es die sogenannte Gemeinschaftsarbeit, die darin

besteht, dass die Bewohner_innen einen Tag in der Woche nicht ihrer eigenen Arbeit

nachgehen, sondern sich in ihren jeweiligen Weilern treffen und gemeinsam mit allen

an einer gemeinschaftlichen Aufgabe arbeiten. Die Funktion der Gemeinschaftsarbeit

erklärte mir ebenfalls der Bauer G.T. wie folgt:

P.N.: G. eine Sache, die mich interessiert ist die Gemeinschaftsarbeit …

Die macht man wöchentlich an einem Tag. Einige [Weiler] machen sie amMittwoch,

andere am Donnerstag. Ja, das ist eine Regel der Gemeinde, die man erfüllen muss,

14 Der Kakao-Produktion, seiner ökologischen Zertifizierung und Kommerzialisierung widmet sich

Burnyeat eingängig (Vgl. 2018, 177–99).

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

die Gemeinschaftsarbeit.

P.N.: Und wie funktioniert sie? Gibt es einen Zeitraum, in denen alle arbeiten oder ist

das frei? Kann ich arbeiten, wenn ich Zeit und Lust habe, oder wie läuft das?

Die Gemeinschaftsarbeit hier passiertmehr oderweniger in einemvorgesehenen Zeit-

raum, von acht bis drei. Aber daswird nie eingehalten [lacht], immerwird dasmissach-

tet.Manche kommenpünktlich, andere kommenein bisschen zu spät.Weil es Gemein-

schaftstag ist, machen sie erst etwas anderes, besorgen irgendwo Geld, holen Yucca,

oder irgendwas, ein Pflänzchen von dort, was auch immer. Und dann fangen siemit der

Arbeit erst um 9 Uhr an, manchmal kommen sie auch erst um 10 Uhr. Aber, da schauen

wir nicht so genau hin. Wichtig ist, dass sie kommen. Dass sie kommen, ist wichtig,

auch wenn es ein wenig spät ist, aber kommen sollen sie. Das ist das Wichtigste.

P.N.: Und was macht man dann?

Manchmal hat man eine Arbeit für alle geplant, aber manchmal teilt man die Leute

auf. Zum Beispiel muss Sand vom Fluss geholt werden oder ein Stück Land gesäubert

werden oder irgendwo liegt Müll rum. Das übernehmen häufig die Kinder. Manchmal,

wenn wir früh anfangen, sind wir auch früh fertig mit der Aufgabe, dann heißt es: ,Ah,

es ist gerademalmittags. Gut, wir sind fertig, wir hören auf.‘ Das organisiert jederWei-

ler für sich selbst, aber alle mehr oder weniger von acht bis drei, einmal die Woche.

(G.T., 11.08.2013, San José de Apartadó)

Dass die Gemeinschaftsarbeit ebenfalls mit einer sehr pragmatischen Haltung und

nicht mit äußerster Verbissenheit betrieben wird, deckt sich in etwa mit meinen Ein-

drücken. Die Bewohner_innen registrieren zwar sehr genau, wer an einem Tag der Ge-

meinschaftsarbeit nicht erschienen ist. Die Arbeitszeit selbst wird allerdings mindes-

tens im selbenMaße für den Austausch vonNeuigkeiten, Plaudereien sowie Klatsch und

Tratsch genutzt wie für die Erledigung der vorgesehenen Aufgabe. Auch die Kinder sind

mehr damit beschäftigt, in der Gegend herumzurennen, sich gegenseitig zu verfolgen

oder sich zu verstecken, als bspw. gezielt denMüll zu aufzusammeln. Durch diese Form

der Begegnung – alle Bewohner_innen eines Weilers treffen sich und arbeiten zusam-

men – erfüllt die Gemeinschaftsarbeit einen doppelten Zweck: Sie stärkt die gegenseiti-

gen Solidaritätsbeziehungen im Allgemeinen und verfolgt ein Projekt im Spezifischen,

das der Gemeinschaft zugutekommt, wie bspw. die Erneuerung von Strommästen, die

Aushebung von Entwässerungskanälen oder die Instandhaltung von Wegen.

Neben diesen Bestrebungen, die Arbeit gemeinschaftlich zu organisieren, versucht

die Friedensgemeinde auch gewisse Produktionsmittel gemeinschaftlich zur Verfügung

zu stellen, also sowohl deren Besitz als auch deren Nutzung zu kollektivieren. Dazu ge-

hört bspw. das Land. So hat die Gemeinde in der Vergangenheit aus Überschüssen der

Kakao-Kommerzialisierung Land gekauft und auf den Namen der Gemeinde legalisie-

ren lassen. Es heißt, dass sogar einige von den wenigen Bewohner_innen San Josés, die

für ihr Land auch Landtitel besitzen, diese auf den Namen der Gemeinde haben um-

schreiben lassen. Bäuerliche Gemeinden haben in Kolumbien nicht denselben rechtli-

chen Schutz wie bspw. indigene oder afrokolumbianische Gemeinden, für die eine ge-

sonderte Gesetzgebung existiert, die bspw. den erzwungenen Verkauf von Land durch

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Friedensgemeinde San José de Apartadó 185

die Erteilung kollektiver Landrechte erschwert.15 Diesen fehlenden rechtlichen Schutz

versucht die Friedensgemeinde zu kompensieren, indem sie die Ländereien, für die sie

oder ihre Mitglieder Titel haben, auf den Namen der Gemeinde eintragen lassen:

Kollektives Land zu haben, ist die einzige Form [des Landbesitzes], die uns begünstigt.

Denn mit individuellen Titeln, schmeißen sie uns raus. Kollektives Land, ich glaube,

das war eine sehr gute Idee, denn es ist die einzige Möglichkeit, dass sich niemand

unseres Landes bemächtigt. (M.B., 03.09.2013, San José de Apartadó)

Es ist nicht selten, dass Halter_innen von individuellen Landtiteln in den Konfliktzo-

nen Kolumbiens, in denen keine Rechtssicherheit herrscht, von bewaffneten Strohmän-

nern paramilitärischer Gruppen, Großgrundbesitzer_innen oder Unternehmer_innen

zum Verkauf ihres Landes genötigt werden. Mit kollektiven Titeln sind die individuel-

len Bäuer_innen für diese illegalen Aneignungsversuche weniger verletzlich: Über die

Veräußerung oder den Verkauf von Land müsste die Vollversammlung der Friedensge-

meinde abstimmen, die offensichtlich wesentlich schwieriger zu erpressenwäre.Neben

diesem Aspekt des Schutzes, verfolgt die Friedensgemeinde mit der Vergemeinschaf-

tung des Landes aber auch das Ziel, Mitgliedern Land zur Verfügung zu stellen, die

selbst keinen Landbesitz haben:

Es gibt einige, die kein eigenes Land haben, also arbeiten sie auf dem, das die Gemein-

de gekauft hat. Was ich dort erarbeite, gehört mir, solange ich Mitglied der Gemeinde

bin. Wenn ich mich entscheide auszutreten, habe ich kein Recht mehr darauf weiter

zu arbeiten. Die Gemeinde hat das Land gekauft, damit ihre Mitglieder es bearbeiten

können und wir uns so davon befreien, Pacht auf einer anderen Finca zu bezahlen. Bei

Land, das nicht der Gemeinde gehört, geht man hin und bittet um ein Stück, um bspw.

Yucca zu pflanzen. Dort musst du dem Besitzer der Finca aber Pacht zahlen. Dagegen

kommt das, was du auf dem Land der Gemeinde säst und erntest, dir und deiner Fami-

lie zugute. (E.G., 13.09.2013, San José de Apartadó – La Unión)

Neben Land hat die Friedensgemeinde auch Maschinen zur Verarbeitung des Kakaos

und Zuckerrohrpressen zur Herstellung von Panela erworben, die gemeinschaftlich ge-

nutzt werden. Des Weiteren gibt es eine gemeindeeigene Viehherde, aus deren Milch

bspw. Käse produziert wird sowie mehrere Maulesel, die von allen Gemeindemitglie-

dern benutzt werden können:

15 Allerdings gibt es in Kolumbien auf der Grundlage des Gesetzes 160/1994 die Möglichkeit, soge-

nannte ,Zonas de Reservas Campesinas‘ (ZRC) einzurichten, die eine Figur der ländlichen Raum-

ordnung konstituieren, die die kleinbäuerliche Lebensweise und Wirtschaft schützen sollen und

zu diesem Zweck ebenfalls mit der Vergabe kollektiver Landtitel einhergehen. Ihre Gründung

scheint formal äußerst schwierig zu sein: Zwischen der Verabschiedung des Gesetzes im Jahr 1994

und dem Jahr 2002 wurden landesweit nur sechs solcher Zonen eingerichtet, unter der Regie-

rung Uribe (2002-2010) keine einzige und unter der Regierung Santos (2010-2018) wurden sieben

beantragt, ohne dass eine davon eingerichtet wurde. Zu den formalen Schwierigkeiten kommt

hinzu, dass die bereits existierenden ZRC in Gebieten unter dem Einfluss der FARC liegen, was

es konservativen politischen und wirtschaftlichen Sektoren leicht machte, die ZRC’s als FARC-

Unterstützer_innen zu stigmatisieren (Vgl. González Posso 2013). Dies ist einer der Gründe, warum

die Friedensgemeinde, die Option eine ZRC zu gründen für sich nicht in Erwägung zieht.

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

DieMaulesel sindunser Transportmittel und sie sind vonallen. In demMoment, in dem

jemand irgendwohin muss, besonders bei einem Notfall, stehen sie zur Verfügung.

Nehmt sie euch, aber seid vorsichtig. Man muss auf sie achten, als seien sie meine

eigenen, nicht wahr? Dann gibt es noch das Vieh. AmAnfang hattenwir nur sehr wenig

Tiere, aber sie haben sich ganz gut vermehrt, zum Nutzen aller Familien. Die Idee ist,

dass niemand sagen kann, ich verkaufe eins, denn es istmeins. Nein, die sind von allen,

undwenneins verkauftwird, fließt dasGeld in einen Fonds für alle.Niemandhält es für

seins, wir pflegen es gemeinsam, wie auch dieWeiden und die Zäune. (G.T., 11.08.2013,

San José de Apartadó)

Wie der Bauer G.T. in diesem Auszug andeutet, hat das Vieh über seinen unmittelbaren

Nutzen hinaus noch eine weitere wichtige Funktion in der Friedensgemeinde: Es stellt,

wie für viele kleinbäuerliche Haushalte, die in der Regel keine monetären Ersparnisse

haben, eine Art wirtschaftliche Rücklage dar, die inNotsituationen, in der überraschend

Geld benötigt wird, relativ schnell liquide gemacht werden kann.

Jede Organisation benötigt, um funktionieren zu können, ihr ,poquito de plata‘ wie

es die Bäuerin M.B. formulierte. Natürlich sind die Finanzen bei jeder Organisation ein

sensibles und delikates Thema, weshalb die Mitglieder des Internen Rates nicht gerne

über sie sprechen. Allerdings veröffentlicht die Gemeinde, ihrem eigenen Anspruch an

Transparenz gerecht werdend, ihren Finanzbericht auf ihrer Internetseite (Vgl. CdP San

José 2017n). Mir geht es im Folgenden nicht darum, einfach die Vermögenswerte und

Einnahmen der Gemeinde aufzulisten, sondern ich möchte die Aspekte des Finanz-

berichts hervorheben, die etwas über die wirtschaftliche Organisation der Friedensge-

meinde verraten. Laut dem Finanzbericht aus dem Jahr 2017 besteht etwa die Hälfte des

Vermögens der Friedensgemeinde aus Ländereien, etwa ein Viertel aus Gebäuden, etwa

ein Zehntel aus Maschinen und Ausrüstung sowie etwa ein Zehntel aus Geldrücklagen.

Der Rest teilt sich auf zwischen Viehbestand, Computer- und Kommunikationsgeräten

sowie Möbeln und Werkzeugen.

Die Einnahmen der Friedensgemeinde waren im Jahr 2017 etwas höher (etwa ein

Zehntel) als ihr Vermögen. Allerdings wurden sie fast vollständig wieder ausgegeben

und weniger als 1% der Einnahmen wurden zurückgelegt. Im Wesentlichen bezog die

Friedensgemeinde ihre Einnahmen im Jahr 2017 aus zwei Quellen: Zwei Drittel erwirt-

schaftete sie aus der Kommerzialisierung von Kakao und ein Drittel erhielt sie über

Spenden. Die Einnahmen aus dem Kakao-Handel wurden vollständig für die Kosten

seines Anbaus und seiner Verarbeitung ausgegeben, welche sich auf verschiedene Pos-

ten aufteilen. Zunächst ist es so, dass der Kakao in den Arbeitsgruppen angebaut und

von diesen an die Gemeinde verkauft wird. Das heißt, hinter einem Teil dieser Kosten

der Gemeinde verbergen sich die Zahlungen für den Ankauf des Kakaos von den Ar-

beitsgruppen, und damit die Einnahmen der Kleinbäuer_innen aus ihrem Verkauf des

Kakaos an die Gemeinde. Diese finanziellen Einnahmen teilen die einzelnen Arbeits-

gruppen wiederum unter ihren Mitgliedern auf. Des Weiteren wird der Kakao vor dem

Export einem ersten Verarbeitungsschritt unterzogen. Somuss er bspw. getrocknet und

luftdicht verpackt werden, wozu Geräte benötigt werden, die laufende Kosten verursa-

chen. Und nicht zuletzt trägt die Gemeinde das Risiko für Schäden, die während des

Exports entstehen. Auf Grund des tropischen Klimas ist die Trocknung des Kakaos ei-

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Friedensgemeinde San José de Apartadó 187

ne echte Herausforderung. Ob er ausreichend getrocknet wurde, erfährt die Gemeinde

häufig erst nach seinem Transport. Ist er nicht trocken genug, besteht die Gefahr, dass

er während des Exports schimmelt und reklamiert wird. Das heißt in der Konsequenz

trägt die Friedensgemeinde nicht nur das Risiko von Schäden, sondern auch die Kosten

für einen ersten Verarbeitungsschritt. Dieser erste Verarbeitungsschritt ist allerdings

nicht nur notwendig, um den Kakao verschicken zu können, sondern auch ökonomisch

sinnvoll, da die Gemeinde so höhere Einnahmen erzielt. Diese höheren Einnahmen be-

hält sie aber nicht ein, sondern gibt sie, zumindest im Jahr 2017, vollständig als Einnah-

men an ihre Kakao-produzierenden Mitglieder weiter. Eigentlich ist die Idee, dass die

Gemeinde aus dem Handel Gewinn zieht und Rücklagen bilden kann, was im Jahr 2017

offensichtlich nicht gelungen ist. Überhaupt waren die Einnahmen aus dem Kakaohan-

del, aber auch die Kosten für seine Produktion, im Jahr 2017 nur etwa halb so hoch wie

im Jahr zuvor. Trotzdem schafft es die Gemeinde auf diese Weise, die ökonomischen

Interessen ihrer Mitglieder besser zu vertreten, als wenn diese den Kakao individu-

ell an andere Zwischenhändler_innen verkaufen müssten. Mittlerweile verkaufen sogar

eine Reihe von Nicht-Mitgliedern, die aber auch Kakao in der Serranía de Abibe anbau-

en, ihren Kakao an die Gemeinde. Andererseits kann die Gemeinde ihre Einnahmen

aus dem Kakaoverkauf nur deshalb vollständig an ihre Mitglieder weitergeben, weil die

administrativen Kosten der Gemeinde, bspw. für die Aufwandsentschädigungen, ex-

terne Arbeitsleistungen, Unterhaltskosten für Maschinen und Kommunikationsmittel,

Weiterbildungen, Reisen, aber auch für den Unterhalt des Gemeinderestaurants oder

Hilfeleistungen für einzelneMitglieder, vollständig durch Spendeneinnahmen getragen

wurden (Siehe hierzu CdP San José 2017n).

Regeln

Wie jede Organisation hat auch die Friedensgemeinde ein Set an Regeln festgelegt, die

ihren Zielen und Zwecken dienen sollen und die damit gleichzeitig die Lebensbedin-

gungen des Kontextes wiederspiegeln, indem sie aufgestellt wurden. Die wichtigsten

Regeln für jedes Mitglied der Friedensgemeinde sind die, die die Beziehung zu den

bewaffneten Akteuren definieren. Sie stehen in der am 23. März 1997 unterzeichneten

Gründungsdeklaration und umfassen folgende Punkte: a. Mitglieder besitzen oder tra-

gen keineWaffen,Munitionen oder explosivesMaterial; b.Mitglieder geben keiner Kon-

fliktpartei logistische Unterstützung; c. Mitglieder bitten keine Konfliktpartei um die

Vermittlung bei internen, persönlichen oder familiären Konflikten; d. Mitglieder ver-

pflichten sich an der Gemeinschaftsarbeit teilzunehmen; und e.Mitglieder verpflichten

sichUngerechtigkeit und Straflosigkeit nicht hinzunehmen (Vgl. CdP San José 1997a Art.

3). DesWeiteren gibt es Regeln, die über die Jahre hinzugekommen sind.Dazu gehören:

f. Mitglieder konsumieren und verkaufen keinen Alkohol innerhalb des Territoriums

der Friedensgemeinde; g. Mitglieder beteiligen sich nicht am Anbau und Handel von

illegalen Drogen; und h.Mitglieder nehmen keine individuellen, staatlichen Entschädi-

gungszahlungen an. Das Regelwerk sieht vor, dass der Verstoß eines Mitgliedes gegen

diese Regeln mit seinem/ihrem Ausschluss sanktioniert wird (Vgl. CdP San José 1997c

Art. 3). VierMonate nach der Gründung der Gemeinde,wurde desWeiteren ein Internes

Regelwerk verabschiedet, welches die Beziehungen innerhalb der Gemeinde definiert.

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

Es besteht aus 12 Artikeln, zu deren Einhaltung die Mitglieder ebenfalls verpflichtet

sind. Diese Artikel regeln u.a. die Voraussetzungen für einen Eintritt in die Gemein-

de und die Möglichkeiten des Austrittes; definieren die Pflichten ihrer Mitglieder sowie

die des Internen Rates; und benennen diemöglichen Sanktionen für Regelverstöße (Vgl.

CdP San José 1997c).

Besonders interessant erscheinen mir die Regeln, die nach der Gründung der Frie-

densgemeinde hinzugekommen sind. Erstens handelt es sich dabei um Regeln, die

nicht unbedingt selbsterklärend, ihre Erklärung aber umso aufschlussreicher für das

Verständnis der Situation in San José de Apartadó sowie der Position der Gemeinde-

mitglieder sind. Zweitens sind diese Regeln nicht aus den gemeinsamen Workshops

mit dem CINEP oder der Comisión Intercongregacional de Justicia y Paz hervorgegangen,

sondern waren gewissermaßen Reaktionen auf Dynamiken und Praktiken, die mit der

Gründung der Friedensgemeinde eingesetzt haben. Die Einführung des Alkoholverbo-

tes zum Beispiel erfolgte relativ kurz nach der Gründung am Jahresende 1997 und aus

der Formulierung des Bauern J.E. geht hervor, dass sie für einige ein echtes Opfer dar-

stellt:

Weil es ein paar Schwierigkeiten gab, haben wir uns dazu gezwungen gesehen, Alko-

hol zu verbieten, obwohl wir ihn mögen. Zum Beispiel ich, ich war fast sowas wie ein

Alkoholiker, bevor wir die Gemeinde gegründet haben, so wie alle hier. Wir mochten

den Alkohol, aber wir haben die Anstrengung unternommen, weil wir glaubten, dass

es notwendig ist, als Vorsichtsmaßnahme und als Mittel, mitten im Konflikt bestehen

zu können. (J.E., 20.03.2008, San José de Apartadó)

Worin genau die Schwierigkeiten bestanden, wegen denen die Vorsichtsmaßnahme er-

hoben wurde wie es J.E. formulierte, erklärte mir die Bäuerin M.B. zu einer anderen

Gelegenheit:

Diese Regel des Alkoholverbotes war nichtmal eine Initiative eines Erwachsenen, son-

dern eines Kindes. Während einer Feier am 24. Dezember 1997 brachte jemand seinen

Schwiegervater mit einer Machete um. Er war betrunken, als er ihn umbrachte. Da war

der Alkohol noch nicht verboten. Da sagte ein kleiner Junge: ,Wenn ich Führer dieser

Gemeinde wäre, würde ich nicht zulassen, dass hier nochmal Alkohol verkauft wird.‘

Und daraus entstand die Initiative, von diesem Jungen. Und es war eine sehr gute In-

itiative, denn dieWahrheit ist doch, dass der Alkohol einer der Faktoren ist, die Gewalt

generieren. Und schau, die Initiative des Jungen hat dazu beigetragen, die Gemeinde

zu stärken. (M.B., 14.08.2013, San José de Apartadó)

Auch wenn diese Regel ihren Ursprung in einemMord innerhalb der Gemeinde hat und

sie von der Aussage eines Kindes inspiriert wurde, geht ihr Sinn und Zweck allerdings

über den Schutz der Mitglieder der Friedensgemeinde vor sich selbst weit hinaus, wie

mir der Bauer J.S. erklärte, der in dem Weiler La Unión lebt:

Vielen Leuten fällt das schwer mit dem Alkohol, und das ist auch immer ein Problem

in der Gemeinde. Es gab mal eine Feier in San José und als die Feier gerade begann,

brachte jemand einen anderen um. Da sagten wir, das geht nicht. Wie können wir hier

für das Leben kämpfen und uns gegenseitig umbringen? Also sagten wir: ,Nein, lassen

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Friedensgemeinde San José de Apartadó 189

wir das mit dem Alkohol.‘ Wir redeten mit den Leuten und sagten: ,Nein zum Alkohol,

ja zu Nahrungsmitteln.‘ Denn viele Vätermachten es so: Das Geld, umNahrungsmittel

für die Kinder zu kaufen, versoffen sie. Und das geht so nicht. Also sagten wir nein zum

Alkohol. Oder schau! Die Soldaten bei den Straßenblockaden, die ließen kein Essen

durch, denn das sei für die Guerilla, nicht wahr? Das war ihr Argument. Aber die Kisten

von Bier und Schnaps, die ließen sie durch. Der Alkohol ist eine Kriegswaffe im Kon-

flikt. Warum? Dem Staat spielt ein stumpfsinniges Volk in die Hände. Wenn die Leute

betrunken sind, sich prügeln, sich gegenseitig umbringen, wer kommt, um das zu kon-

trollieren? Die öffentlichen Streitkräfte. Da machen wir nicht mit. Klar, es gibt Leute,

die mögen es zu trinken. Bei denen entscheidet die Vollversammlung über Sanktio-

nen, die müssen irgendeine Arbeit machen. Wir mussten sogar mal in einer Vollver-

sammlung Leute wegen Alkohol der Gemeinde verweisen. Personen mit denen man

schon ein, zwei, drei, ach zehn Mal gesprochen hatte. Die Leute entscheiden selbst,

und einige mussten die Gemeinde wegen Alkoholproblemen verlassen. Es gibt Leu-

te, die trinken jede Woche, und dann gibt es Probleme zwischen Mann und Frau, die

Kinder hungern, und das geht so nicht. (J.S., 08.04.2008, San José de Apartadó – La

Unión)

Nicht nur, dass „der Alkohol allgemein dem Menschen schadet, Geldverschwendung

ist, die Männer zu größeren Machos macht – und die Frauen auch, sowie das soziale

Netz zerstört“ wie es die Bäuerin M.B. (26.03.2008, San José de Apartadó) formulierte,

sein Verbot erklärt sich, aus der Perspektive der Gemeindemitglieder, auch aus dem

Umstand, dass er in dem Kontext eines Gewaltkonfliktes eine Kriegswaffe ist, die ein

gemeinschaftliches Projekt, wie das der Friedensgemeinde, ernsthaft schwächen kann.

Warum es in der Friedensgemeinde untersagt wurde, am Drogenanbau und an dem

2011 verabschiedeten staatlichen Opfergesetz teilzunehmen, und wie diese beiden Phä-

nomene das Zusammenleben in der Gemeinde beeinflussen, werde ich im Kapitel 3.3

und 4.1 noch intensiver ausführen. Die Einführung dieser Regeln zeigt jedoch, dass

das Regelwerk der Friedensgemeinde nicht in Stein gemeißelt, sondern veränderbar

ist und von den Gemeindemitgliedern, an die sich verändernden Kontextbedingungen

angepasst wird.

Ähnlich verhält es sich mit den Sanktionen gegen Regelverstöße, deren Anwendung

wesentlich flexibler ist als das Regelwerk dies vorsieht und stark von der Art des Regel-

verstoßes abhängt. So werden bspw. die Kollaboration mit bewaffneten Akteuren, der

Anbau von Drogen oder die Annahme von Entschadigungszahlungen rigoroser sanktio-

niert als der Konsum von Alkohol oder das Fernbleiben von der Gemeinschaftsarbeit.

Gewöhnlich wird mit den Personen auch zunächst einmal gesprochen und niemand so-

fort der Gemeinde verwiesen. Sollte es sich bspw. um Jugendliche handeln, die gegen

eine der Regeln verstoßen haben, wird auch mehrfach mit ihnen gesprochen und Wert

daraufgelegt, den Sinn der Regel gemeinsam zu reflektieren. Die Härte der Sanktio-

nen ist also auch abhängig von der Person, die einen Regelverstoß begeht, wie mir die

Büuerin B.Q. bestätigte:

Jeder in der Gemeinde kennt die Regeln, aber wir sind natürlich keine Heiligen. Al-

le Menschen irren sich mal, wir machen Fehler. Aber das heißt nicht, dass wenn wir

mal einen Fehler machen, wir dann keine Möglichkeiten mehr innerhalb der Gemein-

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

de haben. Die haben wir weiterhin, aber es ist unsere Pflicht, die Pflicht von jedem

Mitglied, die Regeln einzuhalten und auch dafür zu sorgen, dass sie eingehalten wer-

den. Dazu ist auch der Interne Rat da. Im Fall, dass einMitglied eine Regel verletzt hat,

ruft der Interne Rat diese Person zur Ordnung. Und häufig verhängt er eine Sanktion,

die für ein [einfaches] Mitglied nicht so hart ist. Aber für ein Mitglied des Internen Ra-

tes verdoppelt sie sich, denn die sollten sich sehr bewusst sein, was sie machen. (B.Q.,

09.04.2008, San José de Apartadó – La Unión)

Sollten Gespräche nicht fruchten, verhängt der Interne Rat zunächst eine Strafe in Form

einer Arbeitsleistung, die darauf abzielt, entweder den entstandenen Schaden zu repa-

rieren oder die betreffenden Person(en) wieder in die Gemeinde zu integrieren. Ein

Beispiel dafür sind die Sanktionen aus der Vignette über die Weiler-Versammlung wei-

ter oben, in der den Jugendlichen, die sich während meines Forschungsaufenthaltes im

Jahr 2013 in der Nachbarschaft betrunken hatten als Strafe auferlegt wurde, bei dem

Bau eines Mini-Fußballplatzes zu helfen, der nach der Fertigstellung von ihnen selbst

am stärksten frequentiert und genutzt werden sollte.

Für andere Personengruppen, wie bspw. Mitglieder des Internen Rates, wird die

Verletzung derselben Regeln, wie B.Q. bereits sagte, wesentlich strenger geahndet. Ein

Beispiel dafür ist der bereits erwähnte Bauer R.A., der bei der Gründung der Friedens-

gemeinde Teil des Komitees für Bildung war. Als ich ihn im Jahr 2008 kennenlernte,

war er Mitglied des Internen Rates. Er ist in dem Weiler La Unión geboren, lebte dort

und ritt fast täglich von diesem nach San José herunter. Meine Erinnerung an ihn, und

irgendwie auch mein Bild von seiner Person, ist von dem ersten Eindruck seines be-

rittenen Ankommens in der ,Holandita‘ verbunden. Er kam den Weg in einem Tempo

heruntergaloppiert, so dass alles an ihm wehte. Dabei führte er das Pferd nur mit der

rechten Hand, die linke ruhte am Griff seiner Machete, die an seiner Hüfte hing. Ich

stand mit anderen Gemeindemitglieder direkt am Wegrand. So, wie er für die Weg-

verhältnisse eine Nuance zu schnell unterwegs war, so bremste er für das Tempo, mit

dem er unterwegs war, eine Nuance zu spät ab. Noch bevor das Pferd überhaupt zum

Stehen kam, sprang er ab und landete uns beinahe auf den Füßen. Seine Größe, Drah-

tigkeit und Agilität gab seinem Auftritt eine Dynamik, die von der Nonchalance sei-

nes Gesichtsausdrucks unterstrichen wurde: Er musterte mit seinen bauernschlauen

Augen die umstehenden Personen. Seine ganze Art war eine Spur zu provokant, zu

lässig und zu resolut. Er gehörte ohne Zweifel zu den Typen von Personen, die man

früher im Sportunterricht unbedingt in seiner Mannschaft haben wollte. Ich durfte ihn

im Jahr 2008 mehrmals begleiten, u.a. in den Nachbarlandkreis Carepa, um dort mit

dem Bananen-Exportunternehmen ,Uniban‘ Absprachen zu treffen. Mein Bild von ihm

wurde natürlich differenzierter, nicht zuletzt wegen seines fürsorglichen Agierens für

und reflektierten Redens über die Friedensgemeinde. Irgendwie überraschend, aber auf

Grund seiner Art auch irgendwie nicht, war der Umstand, dass er bei meinem nächs-

ten Forschungsaufenthalt im Jahr 2013 nicht mehr Mitglied der Friedengemeinde war.

Er hatte sich im Jahr 2009 in unmittelbarer Nähe zur Gemeinde mehrfach betrunken,

wovon er mir, wie folgt, berichtete:

P.N.: Eine kleine Frage, bist du nur aus dem Internen Rat ausgetreten oder auch aus der

Gemeinde?

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Friedensgemeinde San José de Apartadó 191

Am Anfang nur aus dem Internen Rat. Aber danach hab ich es geschafft, ganz aus der

Gemeinde rauszufliegen, auf Grund meiner eigenen Unordnung [lacht verlegen].

P.N.: Wirklich? Was ist passiert?

Na ja, die Gemeinde hat ein paar Regeln, die sehr anständig sind. Und ich habe eine

dieser Regeln der Gemeinde verletzt, das Alkoholverbot. Ich habe diesen Fehler be-

gangen und mich nun von der Gemeinde etwas distanziert. […]

P.N.: Aber, wenn ein Mitglied eine Regel verletzt, wie läuft der Prozess des Austretens

ab? Wie ging es dir? Sie haben entdeckt, dass du Alkohol getrunken hast, und danach,

was passierte dann? Denn du hast doch immer noch eine gute Beziehung zu der Ge-

meinde, oder nicht?

Ja, ich hatte immer eine gute Beziehung zu ihr, weil, na ja, vor allen Dingen, weil wir,

die in der Gemeinde waren, Teil eines Bildungsprozesses waren. Seitdem wir mit der

Gemeinde begonnen haben, sogar schon davor, gab es diesen Prozess, uns die Din-

ge bewusst zu machen. Du bist dir bewusst, was du tust, was du getan hast und was

du tun wirst. Nicht wahr? Also wie ich dir sagte, man hat mich in flagranti erwischt,

beim Betrinken. Die Gemeinde ist wachsam. Ich passe auf dich auf, und du auf mich,

schon allein aus Sicherheitsgründen. So war die Sache sofort am Licht. Wir machten

eine Versammlung und sie fragten mich danach. Ich sagte ihnen: ,Ja, den Fehler hab

ich begangen.‘ Also gaben siemir eine Arte Strafe für sechsMonate, damit ich auch Zeit

hätte darüber nachzudenken, nicht wahr? Und nochwar ich da nicht draußen, sondern

ich hatte die sechs Monate, um mich zu bewähren. Na ja, und meine eigene Dickköp-

figkeit, ich bin sehr dickköpfig, ich hab denselben Fehler nochmal begangen. Na gut,

und da sagten die Leute: ,Nein also, sie haben ihm sechs Monate gegeben und schau,

er setzt es in den Sand. Besser ist, er geht ein bisschen auf Distanz. Und wenn er sich

wieder bereit fühlt mit uns weiter zu kämpfen, dann soll er Bescheid sagen.‘

P.N.: Wirklich?

Ja, schon vor einiger Zeit wollten sie mit mir sprechen und fragten mich, ob ich bereit

sei weiter zu machen. Ich sagte ihnen: ,Nein, lasst uns noch ein bisschen warten, ich

glaube, ich bin noch nicht wirklich bereit. Lasst mir noch ein bisschen Zeit.‘ Aber klar,

ich denke darüber nach, für meine Familie, für mich. Aber nicht nur für meine Familie

undmich, auch für die Gemeinde, für die Leute hier, für das Land und alles. Seit kurzem

denke ich ans Eintreten. Ich glaube, ich werde eine Karte schreiben und darum bitten,

dass sie mich wieder aufnehmen. (R.A., 14.09.2013, San José de Apartadó – La Unión)

Obwohl R.A. weiterhin sehr enge Beziehungen zur Gemeinde pflegt, ihr nahesteht so-

wie in Überlegungen und Absprachen der Gemeinde miteinbezogen wird, ist er bis zu

meinem letzten Aufenthalt im Jahr 2017 nicht wieder als formales Mitglied in die Frie-

densgemeinde eingetreten. Da die Mitglieder der Gemeinde über diese Regeln in der

Vollversammlung gemeinsam abgestimmt haben, laufen diese Ausschlüsse,wie im Falle

R.A.s, wohl meistens ohne großen Widerstand der Ausgeschlossenen ab. Viele der aus-

geschlossenen Familien bleiben sogar in unmittelbarer Nachbarschaft der Gemeinde

leben, teilweise hilft ihnen die Gemeinde auch neue Häuser zu bauen, obwohl es na-

türlich auch Austritte gab, die weniger harmonisch liefen, wie mir R.A. in demselben

Interview fortfuhr zu berichten:

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

P.N.: Aber gab es auch Leute, die im Streit gegangen sind?

Na gut, klar, gibt es auch uneinsichtige Leute. Es gibt hier alle möglichen Leute und

auch Leute, die versuchen, die Gemeinde zu verarschen. In einem Fall trafen sie zum

Beispiel eine Vereinbarung, die mir in Ordnung erschien. Die Gemeinde sprach mit

den Leuten und sagte: ,Schaut, wir sind Bauern, wir sind Brüder und alles, aber wir

können nicht länger zusammenbleiben, denn ihr verletzt die Regeln der Gemeinde.

Und weil ihr sie verletzt, wollt ihr scheinbar auch nicht dazu gehören. Alsomachen wir

eine Sache, entweder ihr geht oder wir gehen.‘ Die meisten von ihnen sagten: ,Nein,

wir gehen. Es ist nicht nötig, dass die Gemeinde geht. Wir gehen, aber vielleicht helft

ihr uns.‘ Da sagte die Gemeinde: ,Womit wir euch helfen können, damit helfen wir.‘

Einverstanden, Häuser bauen. Die Gemeinde half ihnen neue Häuser zu bauen. Gut,

nachdem die Häuser gebaut waren, begannen einige zu sagen, dass sie nicht gehen

würden. Sie fanden Einwände: ,Schau, wir haben da keine Elektrizität, wir haben da

nicht … was weiß ich.‘ Da riss der Gemeinde ein wenig die Hutschnur und sie sagten:

,Einen kleinenMoment, ganz amAnfang habenwir gesagt, wenn es irgendein Problem

gibt, gehen wir und ihr bleibt hier. Und jetzt wollt ihr plötzlich nicht mehr. Wir haben

unser Wort gegeben, und wir haben es gehalten. Entweder haltet ihr es auch oder ihr

gebt uns das Geld wieder, das wir in die Häuser gesteckt haben.‘ Aber am Ende, war

der Konflikt nur mit ein, zwei Personen. Und das ist wie immer, das ist normal, kein

Dorf ohne seinen Verrückten. Am Ende war es nur eine Person, der Rest sagte: ‘Nein,

er spricht nicht für alle. Er spricht nur für sich selbst. Regelt das mit ihm, nicht mit uns.‘

AmEnde repräsentierte er niemanden, nur seine eigene Familie, seine FrauundKinder.

Die anderen Leute sagten: ,Nein, wir fordern nicht mehr, wir sind einverstanden mit

der getroffenen Vereinbarung.‘ (R.A., 14.09.2013, San José de Apartadó – La Unión)

Ganz ähnlich gestalten sich auch die Beziehungen zu den zivilen Nicht-Mitgliedern in

der Region, die ein breites Spektrum möglicher nachbarschaftlicher Verhältnisse ab-

deckt. Zu einigen Bäuer_innen, die nicht Mitglieder der Gemeinde sind, existieren so-

lidarische Beziehungen, weil die Gemeinde bspw. auch von ihnen Kakao abkauft oder

sie bei gemeinsamen Anliegen unterstützt. Diese Solidarbeziehungen werden insbe-

sondere dann enger, wenn Aktionen der bewaffneten Gruppen zunehmen, weil viele

Nicht-Mitglieder der Region die Reichweite der Öffentlichkeitsarbeit der Friedensge-

meinde und ihre Kontakte zu (inter-)nationalen Organisationen erkennen und wert-

schätzen. Zu anderen Bäuer_innen sind die Verhältnisse distanzierter, und werden in

einigen Fällen durchaus auch konfliktiv, wenn bspw. ein Stück Land von verschiedenen

Personen beansprucht wird, wofür der Bauer A.T. mir folgendes Beispiel gab:

Im Jahr 2008 kehrte die Gemeinde zumWeiler Resbalosa zurück. Die Gemeinde repa-

rierte dort eine Schule, das Dach und die Struktur des Daches. Die Reparatur kostete

fast acht Millionen Pesos. Wir brachten sie wieder zum Funktionieren. Nachdem wir

das organisiert hatten, kamen Leute von der Junta de Acción Comunal, die gar nicht

dort in diesem Bereich lebten. Sie kamen, um uns das Land zu nehmen, indem sie

sagten, die Schule sei von den Juntas und das Stück Land auch und was weiß ich. Die

Gemeinde sagte: ,Kein Problem, wir sind hier nicht hergekommen, um über Land zu

streiten.‘ Also kaufte die Gemeinde ein Stück Land, genau das, wo das Massaker 2005

begangen wurde, das Stück Land kaufte die Gemeinde und zog mit den Familien dort

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Friedensgemeinde San José de Apartadó 193

drauf. Wir zogen mit den Mitgliedern der Gemeinde auf dieses Land und überließen

die Schule der Juntas. Undwas passierte dannmit der Schule? JedesMal, wenn die Sol-

daten Lust dazu haben, verwandeln sie sie in einen Schützengraben. Sie machen es zu

einem Militärcamp. Welcher von den Juntas geht dort hin, um sie rauszuschmeißen?

Niemand. (A.T., 15.08.2015, San José de Apartadó)

Die besondere Dramatik in diesem Fall besteht offensichtlich darin, dass die Friedens-

gemeinde zunächst die Schule renoviert hat, sie dann auf Grund des Landkonfliktes

nicht nutzen konnte und sie im Endeffekt von Militärs strategisch besetzt wird, woge-

gen die Juntas nach Aussage A.T.s nicht vorgehen würden.

Neben diesen Gemeindespezifischen Regeln behält sich die Friedensgemeinde aber

auch vor, bei Verstößen gegen allgemeingültige Normen und Gesetze Recht zu spre-

chen und nicht jedes Delikt eines Gemeindemitglieds sofort zur formalen Anzeige zu

bringen. Dies gilt gewöhnlich nur für leichte Vergehen, wie bspw. Diebstahl oder Sach-

beschädigung, wobei die Sanktionen hierfür auch einen restaurativen Charakter haben

und möglichst den Schaden wiedergutmachen oder einen Wert für die Gemeinschaft

produzieren sollen, wie die Bäuerin M.B. erklärte:

Ja zum Beispiel, wenn eine Person von hier jemand anderem ein Huhn stiehlt, und es

jemand bemerkt, dann reden wir mit dem Internen Rat. Aber nicht um einen Skandal

daraus zu machen. Der Interne Rat ruft die Person und spricht mit ihr, damit sie nicht

weiter Schaden anrichtet. Undwenn sieweiter Schaden anrichtet, sagtman ihr, dass sie

so hier nicht weiter leben können wird. Wir können hier nicht eine Person haben, der

es gefällt, andere Sachen zu nehmen, denn das schadet der ganzen Gemeinde. Aber es

geht auch nicht darum, der Person zu schaden, sondern sie zu korrigieren.Mehr als um

eine Strafe geht es darum, dass die Person zu Vernunft kommt und nicht weiter den

anderen schadet, denn wir müssen uns respektieren. Zum Beispiel, was hier passiert

ist…, es ist beschämend, aber ich glaube, es war ein Mädchen der Gemeinde, die das

gemacht hat. Hier wurde zwei Besuchern Geld gestohlen. Du vermisst nichts, oder?

Sicher? Also, ich hoffe, sie hat sich korrigiert, denn das ist schrecklich, wir fühlen uns

grauenhaft. Das war noch ein Mädchen, eine Jugendliche.

P.N.: Und was passiert in solchen Fällen?

Man sagt es dem Internen Rat, damit er die Person zur Ordnung ruft, wenn sie wissen,

wer es ist. Man gibt ihnen drei Chancen, manchmal auch vier. Wenn es das erste Mal

vorkommt, trifft sich der Interne Rat und diskutiert das Problem, um zu sehen, was

manmachenwird undwelche Sanktion es geben kann. Das hängt auch von demFehler

ab. Ist es ein schwerer Fehler, wird auch die Sanktion schwer. Und wenn es ein Fehler

ist, wie Alkohol trinken, dann bekommt die Person 8 bis 15 Arbeitstage aufgebrummt,

arbeiten für die Gemeinde, wie Gemeinschaftsarbeit. (M.B., 26.03.2008, San José de

Apartadó)

Es gab aber auch wesentlich schwerwiegendere Fälle von Diebstahl in der Vergangen-

heit, bei denen sich bspw. Mitglieder der Friedensgemeinde vom Militär haben anwer-

ben lassen und von diesem dazu angehalten wurden, Rechner der Friedensgemeinde zu

stehlen und demMilitär zu übergeben (Siehe hierzu auch GiraldoMoreno 2010, 116–17),

wie die Bäuerin A.U. berichtete:

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

Ach, es gab hier auch korrupte Erwachsene. Es gab einen, der klaute am Ende der Ge-

meinde Computer. Er nahm sie mit, weil das Militär ihm fünf Millionen Pesos dafür

geben wollte. Aber da fanden sie keine Information. Die Information, die sie wollten,

waren Videos der Guerilla, oder über Gesprächemit der Guerilla, aber das machen wir

nicht. Also nützte ihnen das nicht, sie zu stehlen. (A.U. 18.03.2008, San José de Apart-

adó)

Diese Form des Diebstahls, die offensichtlich ebenfalls gegen die Regel, nicht mit be-

waffneten Akteuren zu kollaborieren, verstößt und bei dem die Geschädigte die Ge-

meinde als Gemeinschaft ist, wurde das Mitglied mit seinem Ausschluss sanktioniert.

Genauso wie es einzelne Mitglieder gab, die mit dem Militär zusammenarbeiteten und

die Gemeinde verlassen mussten, gab es aber auch Mitglieder, die mit der Guerilla zu-

sammenarbeiteten und ebenfalls die Gemeinde verlassen mussten, wie mir E.G., der

Koordinator des Weiler La Unión, erzählte:

Es gab mal ein, zwei Familien hier, die die Guerilla unterstützten. Die Guerilla kam

hierher, nicht in Uniform, aber in Zivil. Und die Sache wurde richtig kompliziert hier in

der Gemeinde.

P.N.: Echt. Aber wie muss man sich das mit der Guerilla vorstellen? Hatten sie Famili-

enangehörige, die sie besuchen kamen, oder wie?

Nein, sie waren eher befreundet. Und sie baten einfach um Gefallen, die sie ihnen ta-

ten. Stell dir vor, das ging so weit, dass die Personen von hier sie unterstützten. Sie

bewahrten Munition und Uniformen auf, machten ihnen Essen, sie blieben auch mal

hier. Also das wurde zu einer richtig komplizierten Angelegenheit für die Gemeinde,

aber richtig kompliziert. Wir kamen an den Punkt zu sagen, die Gemeinde zieht sich

aus diesemWeiler zurück. Am Ende sagten sie: ,Nein, besser ist, wir gehen, damit die

Gemeinde hier weiterleben kann.‘ (E.G. 13.09.2013, San José de Apartadó – La Unión)

Bei schwereren Delikten, wie bspw. innerfamilärer Gewalt, versucht der Interne Rat

zunächst ebenfalls im Gespräch mit den beteiligten Personen Lösungen zu finden. Al-

lerdings wird bereits in den Gesprächen immer auch die Möglichkeit einer Anzeige in

Erwägung gezogen. Dass ein Fall von innerfamiliärer Gewalt tatsächlich zur Anzeige

gebracht wurde, ist mir nicht bekannt. Dies hat sicherlich auch damit zu tun, dass

eine Trennung des Paares sozial völlig akzeptiert ist und häufig als Lösung für inner-

familiäre Konflikte praktiziert wird. Der durchaus häufige Partner_innenwechsel der

Gemeindemitglieder hat interessanterweise den Nebeneffekt, dass familiäre Verbin-

dungen innerhalb der Friedensgemeinde insgesamt dichter werden und so die soziale

Kohäsion zunimmt. Sehr schwere Delikte, während meines Forschungsaufenthaltes im

Jahr 2013 wurde bspw. eine Person verdächtigt, zwei Kinder belästigt zu haben, werden

von der Gemeinde zur Anzeige gebracht und die Person der Gemeinde verwiesen.

Dass es sich bei der Friedensgemeinde nicht um eine total integrierte, harmoni-

sche und konfliktfreie Gemeinschaft handelt und dass, wie in jeder Gesellschaft, Mei-

nungsverschiedenheiten, Reibungen und interne Konflikte zum Alltag dazu gehören,

ist hoffentlich bereits deutlich geworden. Auch wenn diese Konflikte nicht immer Re-

gelverstöße, Vergehen oder Straftaten in einem engeren Sinne darstellen, gehört es zu

den Aufgaben des Internen Rates hier zu vermitteln. Häufige Reibungspunkte betref-

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Friedensgemeinde San José de Apartadó 195

fen auch hier Aspekte, die kontextunabhängig in vielen GesellschaftenThemen sind,wie

die Entwicklung der Jugendlichen in der Gemeinde oder unterschiedliche Vorstellun-

gen von Geschlechterrollen, bzgl. derer die Friedensgemeinde also keine Ausnahme von

anderen Gemeinden bildet. Dabei betreffen die Herausforderungen mit den Jugendli-

chen nicht nur deren Ambitionen zu feiern oder zu trinken, sondern auch die Gefahr

ihres Austrittes bzw. ihrer Abwanderung, sei es, dass sie von bewaffneten Gruppen re-

krutiert werden oder auf der Suche nach Lohnarbeit bzw. monetärem Einkommen in

die Städte abwandern. Auf zweiteres verwies der Bauer G.T., als wir über die Bildungs-

möglichkeiten in der Gemeinde sprachen:

Die Schule hier in der Zone geht normalerweise nur bis zur fünften Klasse. Es gibt hier

keine weiterführende Schule und die hat es auch nie gegeben. Wer Abitur machen

möchte, muss nach Apartadó gehen. In Apartadó kann man das.

P.N.: Und danach, kommt man dann wieder zurück?

Tja, nachdem die Jugendlichen das Abitur gemacht haben, würden sie es am liebsten

dort ruhig angehen lassen. Dann wollen sie nicht mehr auf das Land zurück. Das ist

ein Problem, das wir schonmehrfach in der Gemeinde diskutiert haben. Das generiert

eine richtige Abwanderung, wie die Vertreibung, nur nicht auf Grund von Kugeln, son-

dern um die Vorteile der Bildung zu nutzen. Wenn ein Vater zum Beispiel die Mittel

hat, seinem Kind nicht nur die Grundschule, sondern auch das Abitur zu ermöglichen,

dann lernt das Kind dort andere Sachen kennen. Dann will es nicht mehr zurück auf

das Land und lehnt die bäuerliche Lebensweise ab.

P.N.: Und das hat bereits zu Problemen geführt?

Das ist ein Problem. Gerade diese Woche haben wir darüber diskutiert, oben in Mula-

tos. Das fing damit an, dass ich eine Frau, die zwei Söhne hat, fragte: ,Du, waswünschst

du dir für deine Söhne?‘ und sie sagte: ,Ichmöchte, dass sie Bildung erhalten undwenn

Gott es mir erlaubt, werde ich diesen Kindern Bildung ermöglichen können. Ichmöch-

te nicht, dass die Kinder eineMachete nehmen und die Erde bearbeiten.‘ Darauf fragte

ich: ,Und was werden sie dann tun?‘ Und sie sagte: ,Besser sie gehen und verdienen

Geld, dort in der Stadt.‘ Also redeten wir darüber, und ich sagte ihr, dass das eine gro-

ße Abwanderung generieren wird. Ich fragte sie. ,Aber ist es nicht so, dass wir Bauern

sind? Und wollen wir nicht, dass unsere Kinder, so wie sie auf dem Land geboren sind,

so auch auf dem Land bleiben und das Land verteidigen, das alles verteidigen, was

auch wir verteidigt haben? Und sollen sie sich wirklich in Sklaven verwandeln und für

irgendjemanden arbeiten, von dem man nicht mal weiß, wer er ist?‘ Mehr oder weni-

ger darüber haben wir diskutiert. Und ja, das ist ein Problem.

P.N.: Also, ist es eine Tatsache, dass einige Jugendliche abwandern?

Einige gehen, ja. Also, imMoment kannman in der Gemeinde nur bis zur fünften Klas-

se machen. Es gab aber auch schon Treffen und Vollversammlungen, wo die Leute ge-

fragt haben: ,Die Kinder gehen irgendwo anders zur Schule, und wenn sie fertig sind,

wasmachen sie dann?‘Wir versuchen eineweiterführende Schule aufzubauenmit den

Möglichkeiten, die wir hier in der Gemeinde haben. Wir haben die Schneiderei, die

Tischlerei, wir haben Maschinen zur Verarbeitung von Früchten und Kakao. Die Idee

ist, dass die Kinder eine weiterführende Schule in diesem Sinne bekommen, dass sie

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

amEndeein bisschen schneidern oderHolz polieren können. Aber das sind Ideen. (G.T.,

11.08.2013, San José de Apartadó)

Die Abwanderung von Jugendlichen ist eine Herausforderung, vor der sich viele länd-

liche Gemeinden nicht nur in Kolumbien sehen. Trotzdem stellt sie in einem Konflikt-

kontext eine besondere Herausforderung dar, da die Gewalt in der Zone und die Rekru-

tierungsversuche von bewaffneten Akteuren zusätzliche Anreize für den Weggang der

Jugendlichen schaffen. In einigen Fällen sind es auch die Eltern selbst, die mit ihren

Kindern wegziehen, wenn diese in das Alter kommen, in dem sie von den bewaffneten

Gruppen angeworben werden.

Die Geschlechterrollen und -konflikte sind hingegen auch in der Friedensgemeinde

geprägt von einem nicht nur im ländlichen Raum Kolumbiens dominanten Machismo

und heteronormativen Gendervorstellungen. Einen Einblick in diese geben die Aus-

sagen der Bäuerin A.U. – Witwe von Alberto Yepes –, die die Problematik wie folgt

beschrieb:

Die Frauen zum Beispiel, die nicht im Internen Rat sind, sind es häufig nicht, weil sie

nicht wollen. Manchmal werden drei oder vier Frauen in den Internen Rat gewählt,

aber dann sagen sie: ,Nein, ich trete nicht in den Internen Rat ein, denn ich kann nicht

in der Öffentlichkeit reden.‘ Oder: ,Nein, ichmöchte nicht in den Rat, denn ich bin nicht

fähig, eine Versammlung zu leiten.‘ Also nehmen sie nicht an. Dabei sind sie es selbst,

die sich, wie sagtman, abwerten. Sie glauben, sie hätten die Fähigkeit nicht. Aber nein,

wenn sie erst mal mitmachen, haben sie diese Fähigkeit. Im Rat gibt es immer nur ei-

ne oder zwei Frauen. Nur bei der Arbeit herrscht Gleichheit. Ich sage, wenn wir kämp-

fen, können wir Frauen die Gleichheit erreichen. Denn, natürlich wird die Frau von den

Männern abgelehnt. DerMann ist einMacho. Er will, dass niemand fähig ist, die Dinge

zu tun, außer er. Deshalb will der Mann nicht, dass die Frau etwas lernt, denn dann:

,Ja, wenn meine Frau etwas lernt, dann will sie auch arbeiten, und wenn sie arbeitet

dann lässt sie sich nicht mehr von mir herumkommandieren.‘ Das ist der Machismo

der Männer. Mit mir nicht, ich lass mich nicht von einem Mann manipulieren. Ich bin

sehr aufmüpfig. Wenn mir mein Mann sagt, ich wäre dazu verpflichtet, ihm das Essen

zu servieren, dann sage ich: ,Kann ich nicht‘ und bringe es ihm bitter oder versalzen,

weil ich eben nicht kann. Aber die Frauen hier lassen sich häufig schlecht behandeln,

weil sie sich irgendwie unterlegen fühlen. Man sagt zu einer Frau: ,Hörmal, warum ge-

hen wir nicht zu diesem Treffen?‘ ,Nein, meinMann lässt mich nicht.‘ ,Lass uns das und

das machen.‘ ,Ah mein Mann lässt mich nicht.‘ ,Du brauchst doch diese Sache, warum

verkaufst du nicht das Huhn, um sie dir zu kaufen?‘ ,Ah, mein Mann lässt es mich nicht

verkaufen.‘ Hör dir das an! Stell dir das vor! Der lässt sie nicht mal ein Huhn verkau-

fen. Mein erster Mann ließ mich auch nie etwas machen. Er schlug mich nur und ließ

mich nie etwas machen. Und als ich ihn verließ, versprach ich, dass ich mich nie wie-

der von einem Mann schlagen lasse. Und ja, ich respektiere einen Mann und er sollte

mich respektieren, aber ich lasse mich nicht manipulieren. (A.U., 18.03.2008, San José

de Apartadó)

Dies sind nur kleine Einblicke, die deutlich machen, dass das Zusammenleben in der

Friedensgemeinde, wie in jeder Gemeinschaft, von einer ganzen Reihe interner Span-

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Friedensgemeinde San José de Apartadó 197

nungen und Konflikte geprägt ist, und sie auch in diesem Sinne keine bessere oder edle

Ausnahme von anderen ländlichen Gemeinden in Kolumbien bildet. Bemerkenswert ist

in diesem Zusammenhang, wie aktuell die Kritik Ortners (Vgl. 1995), laut der interne

Konflikte und Spannungen in ethnographischen Arbeiten über politische Bewegungen

und Widerstandsprojekte nicht berücksichtigt würden, mit Blick auf anthropologische

Arbeiten über die Friedensgemeinde weiterhin ist. Weder Aparicio noch Burnyeat, die

beide den Anspruch formulieren, dichte ethnographische Beschreibungen zu geben,

thematisieren die internen Konflikte,Widersprüche undMachtasymmetrien, aber auch

Courtheyn verzichtet darauf (Vgl. 2016; 2018b; 2018c). Burnyeat zieht bspw. zur Erklä-

rung der sinkenden Mitgliederzahlen eher die verkürzte Begründung heran, dass Mit-

glieder auf Grund einer vermeintlich besseren Sicherheitssituation in der Region aus

der Friedengemeinde ausgetreten seien, als zu sagen, dass dies auf Grund interner

Probleme geschehen ist (Vgl. 2018, 26). Diesen Arbeiten fehlt auch eine gender- oder al-

terssensible Perspektive auf die Friedensgemeinde, was zusammen mit dem fehlenden

Blick für interne Konflikte zur Suggestion beiträgt, es handle sich bei der Friedensge-

meinde um eine äußerst homogene und harmonische Gemeinschaft. Das fällt insbe-

sondere bei Burnyeat stärker auf, weil sie damit gegenüber den Gemeindemitgliedern

genau das macht, wofür sie die Friedensgemeinde im Umgang mit dem ,Staat‘ wie-

derholt kritisiert (Vgl. 2018, 16, 85, 127, 169): sie homogenisiert diese, um sie besser

kritisieren zu können.

Trotz dieser vorhandenen internen Konflikte, von denen es in der Friedensgemein-

de mehr als genug gibt, verbindet die Bewohner_innen ein Gefühl der Zugehörigkeit

zu diesem Ort und der Solidarität untereinander. Diese Zugehörigkeit und Solidarität

möchte ich abschließend anHand von zwei Interviewauszügen illustrieren. Ich lasse sie

unkommentiert stehen, sie sprechen m.E. für sich. Der erste stammt von dem Bauern

J.S., der für das Interview extra den Stelzen-Wettlauf mit seiner Tochter unterbrach,

mir freudestrahlend berichtete, dass er als Kind hier alle Stelzen-Wettläufe in der Ser-

ranía de Abibe gewonnen habe, sichmitmir auf eineMauer vor seinemHaus setzte, von

der man einen weiten Blick über den Weiler La Unión hatte und sich folgendermaßen

vorstellte:

Mein Name ist J., ich bin hier in demWeiler La Unión geboren. Ich bin 36 Jahre alt und

sehr stolz, hier geboren zu sein. Ich danke Gott, dass er mir dieses Leben gegeben hat.

Das hier ist wie eine Familie für mich, die Familie da drüben und diese, die sind wie

meine eigene Familie. Wir sind hier zusammen aufgewachsen, ich bin in diese Schule

dort gegangen, mein Vater hat mir hier das Arbeiten beigebracht und wie man sich

mit den Leuten versteht. […] Ich bin sehr glücklich, hier zu leben. Als ich mal in den

Vereinigten Staaten war, sagte man mir: ,Mensch, aber dort töten sie so viele, warum

gehst du nicht weg? Warum bleibst du nicht hier?‘ Sie sagten mir: ,Bleib doch hier!‘

Viele Leute, die unsere Geschichte hörten, viele Kolumbianer dort, weinten. Das tat

mir weh. Ich habe mir das angeschaut und darüber nachgedacht, aber nein! Ich sagte:

,Selbst wenn ihr mir eines der besten Häuser schenken würdet, würde ich nicht blei-

ben. Ihr könntetmir alles geben, abermit Sicherheit würde ich nicht bleiben.‘ Ich habe

eine Zuneigung, eine Liebe für das hier. Mag sein, dass es ein hässliches Dorf ist und

man hier schlecht lebt, aber ich fühle mich wohl, ich bin glücklich und stolz hier ge-

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

boren zu sein und hier zu leben. Und viele Leute sind das. Schau, viele Leute sind hier

weggegangen, aus Angst vor dem Konflikt. Und viele Leute sind wieder zurückgekom-

men. Und es ist nicht so, dass wir den Konflikt nicht kennen würden. Im Gegenteil, wir

mussten sehr harte Dinge erleben, genau wie andere Regionen auch. Aber hier sind

wir glücklich und das gibt uns Kraft, umweiter für unser Land zu kämpfen.Wowerden

wir nochmal einen Ort wie diesen finden? Nein, ich denke wir haben hier alles. Das

Einzige, was wir brauchen ist, dass man uns respektiert, dass man uns arbeiten lässt.

Wir fordern von der Regierung absolut nichts, nein, außer dass sie uns respektieren,

uns in Ruhe lassen und uns arbeiten lassen. Wenn wir in Ruhe arbeiten können, dann

kommen wir voran. (J.S., 08.04.2008, San José de Apartadó – La Unión)

Der zweite Auszug stammt aus einem Interview mit A.T., dem kleinen Bruder des Bau-

ern G.T. und einem der jüngeren Führungspersonen der Gemeinde.Während sein drei-

jähriger Sohn ununterbrochen versuchte, die Aufmerksamkeit seines Vaters auf sich zu

ziehen, indem er mit verschiedenen Werkzeugen der Tischlerei hantierte, in der das

Interview stattfand, sprach er über die Solidarität unter den Bewohner_innen der Ge-

meinde:

Ich glaube, es gibt eine Sache, die die Gemeinde von Anfang an gelernt hat: Gemein-

sam entwickeln wir unsere Stärke. Wenn wir organisiert sind, haben wir Kraft. In Ge-

meinschaft können wir Dinge erreichen. Zum Beispiel die Rückkehr zu dem Land, von

demwir vertriebenwurden, zuerst zumWeiler La Unión, dannArenas, dann Esperanza

und dannMulatos, das passierte in Gemeinschaft, das war organisiert. Oder wenn hier

in der Zone irgendwas mit einem Bauern oder einemMitglied der Gemeinde passiert,

dann geht dort die ganze Gemeinde hin, um diesen zu verteidigen. Somacht man das.

Wenn jemand allein zu einembewaffneten Akteur geht, waswird er da erreichen? Und

auchwenn es anstrengend istmit der ganzenGemeinde zu gehen,mit denKindern, Ju-

gendlichen, Alten und allen Erwachsenen, das kostet uns, das ist eine richtige Aufgabe.

Aber was würde passieren, wenn nur ein oder zwei gingen? Nein, wir haben die Erfah-

rung gemacht, dass die Sachen in Gemeinschaft funktionieren, man hört uns besser.

Im letzten Jahr gingen wir, um einen Jungen wiederzuholen, den dasMilitär imWeiler

Cristalina festgenommen hatte und als Guerillero ausgeben wollte, obwohl der Junge

mentale Probleme hat. Mit einer ganzen Gruppe ging die Gemeinde dort hin und nicht

wieder weg, bis sie ihn frei ließen. Das haben wir geschafft. Die Familie des Jungen,

der Onkel und die Brüder, war da undmühte sichmit demMilitär ab, um zu sehen, was

man machen kann. Aber die haben sie nicht mal beachtet. Wir gingen als Gemeinde

hin und so ging es. Also, gemeinschaftlich, mit einem klaren Ziel, so schafft man es.

Also sagen wir, als Gemeinschaft funktionieren die Sachen, allein machen wir nichts

und erreichen wir nichts. Viele Leute haben sich daran gewöhnt, viele Leute haben das

verstanden, dass es so ist und deshalb bleiben wir als Gemeinschaft zusammen. (A.T.,

15.08.2015, San José de Apartadó)

Bezüglich der internen Organisation und Funktion der Friedensgemeinde lässt sich zu-

sammenfassend sagen, dass die Friedensgemeinde über eine elaborierte Struktur von

Gremien verfügt, die die Partizipation ihrer Mitglieder fördert und erfordert, dass ih-

re Mitglieder alltägliche Praktiken und Strategien entwickelt haben, die die Solidarität

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Friedensgemeinde San José de Apartadó 199

und den Zusammenhalt unter ihren Mitgliedern stärken, und dass diese Organisati-

onsstruktur nicht monolithisch festgeschrieben ist, sondern die Gemeindemitglieder

über die Fähigkeit verfügen, sie immer wieder weiterzuentwickeln und an den sich

verändernden Kontext anzupassen. Mit der Vorstellung der politischen Gremien, der

ökonomischen Organisation und der internen Regeln habe ich die wichtigsten Aspekte

der formalen Organisation der Friedensgemeinde umrissen und ihre Realisierung in

der Praxis beschrieben.16 Wie sich die Friedensgemeinde bis in das Jahr 2017 weiter-

entwickelt hat und welche Erfahrungen ihre Bewohner_innen in dieser Zeit gemacht

haben, werde ich im folgenden Abschnitt thematisieren.

3.3. Entwicklung bis in die Gegenwart: ,Das ist was für Mutige‘

Viele Leute glauben, das ist verrückt. Aber dieser Prozess ist so wertvoll, weil er Leben

inmitten des Krieges generiert, trotz vielerMassaker, selektiverMorde, Vertreibungen,

Enteignungen, die wir erleben mussten. Aber man kann hier auch sehen, zu was wir

in der Lage sind: Wiederbesiedlungen durchführen, Land wieder kultivieren, Schulen

bauen, Wohnhäuser für alle konstruieren, überhaupt weiterhin Dinge konstruieren.

Und wir werden weiterhin daran glauben, dass die Bauern ein gerechtes Leben haben

sollten, ohne all die Ungerechtigkeiten, die wir kennengelernt haben. Und wir werden

weiter für unser Land kämpfen, denn ein Bauer ohne Land ist wie ein Kind ohneMutter.

(J.E., 20.03.2008, San José de Apartadó)

In diesem Unterkapitel werde ich die Entwicklung der Friedensgemeinde vom Zeit-

punkt ihrer Gründung bis zum Zeitpunkt meines Forschungsaufenthaltes im Jahr 2017

und anhand verschiedener historischer Momente nachzeichnen. Diese Entwicklung

lässt sich in zwei Perioden einteilen: Die Zeit von ihrer Gründung 1997 bis 2007 war ge-

prägt von direkter physischer Gewalt gegen ihre Bewohner_innen. In diesen Zeitraum

fallen mehrere Massaker und Vertreibungen. Die Mehrzahl der etwa 230 gezielten Mor-

de an den Bewohner_innen wurde in diesem Zeitraum begangen. Die Weigerung der

kolumbianischen Justiz die großeMehrheit dieser Fälle aufzuarbeiten und zu verfolgen,

führte zu einem weitestgehenden ,Abbruch‘ der Zusammenarbeit der Friedensgemein-

demit staatlichen Institutionen. Im Zeitraum von 2007 bis 2017 nahmen dieMorde und

Massaker ab. Zeitgleich kam es zu einer Reihe von teils regionalen und teils nationa-

len Entwicklungen,wie bspw. die Einführung des Koka-Anbaus in der Serranía de Abibe

16 Natürlich ist auch diese Beschreibung nicht erschöpfend, sondern – wie alle ethnographischen

Beschreibungen – eine „partial truth“ (Clifford 2010), was einerseits durch die in der Einleitung

thematisierte Positionierung von mir als Forscher und meiner Forschung bedingt ist, andererseits

aber auch durch die Forschungsbedingungen in einer Konfliktregion. Als ich bspw. während ei-

nermeiner Forschungsaufenthalte eine klassische ethnologische Haushaltsstudiemachenwollte,

wurde mir das zu meiner eigenen Sicherheit untersagt. Ich könne als ,Gringo‘, also als nordame-

rikanisch erscheinender Ausländer, hier nicht durch die Gegend laufen und die Menschen nach

ihren ökonomischen Einkommen und vor allen Dingen nicht nach den Landbesitzverhältnissen

fragen – so lautete das Argument dagegen. Ohne die Bedrohung genau zu benennen, verbot mir

der Interne Rat dies zu tun.

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

