IX Religion und Erfahrung

Was wir erleben, sagt uns noch nichts, sondern bleibt gleichsam in der
Schwebe. Erst wenn wir den sinnlichen Eindruck mit Sinn versehen,
wird Erfahrung daraus. Eine von vielen solcher Deutungsmdoglichkei-
ten ist die religiése. Wenn wir etwa eine diffuse Befindlichkeit so aus-
legen, dass wir nicht mehr weiter wissen, in einer Sackgasse stecken
oder gar am Ende sind, wird unser Bewusstsein offen fiir religiose
Erfahrung. Auf diese Weise kommen Bekehrungen zustande. Die
religiose Erfahrung deutet ein sinnliches Erleben als Einbruch der
Transzendenz. Das kann blitzartig oder schleichend erfolgen, beildufig
geschehen oder durch den Einsatz geeigneter Techniken absichtlich
herbeigefithrt werden. Aber auch episodische religiose Erfahrungen
konnen das Leben eines Menschen langfristig bestimmen. Die Symbo-
lisierungen, durch die unser Erleben in Erfahrung tiberfithrt wird,
sind unterschiedlich deutlich. Sie reichen von verbreiteten, allgemein
anerkannten und durch eine bestimmte Tradition vorgegebenen Sym-
bolen tiber sprachliche Neuschopfungen bis hin zu vagen Beschrei-
bungen eines Eindrucks.

Ein Sonderfall religioser Erfahrung ist die mystische. Sie weif’
darum, dass das subjektive Erleben immer nur unvollstindig ausge-
driickt werden kann, aber dennoch kundgetan werden muss. Obwohl
solche Erlebnisse in ihrer Unmittelbarkeit unsagbar sind, dringen sie
doch zur Mitteilung. »Der Mund flief3t tiber«, wie es in der Sprache
der Mystik heifdt. Mystische Erfahrungen lassen sich mit William
James (1842-1910) durch folgende Merkmale kennzeichnen: Sie wer-

- am 13.02.2026, 05:16:02. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839401002-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | Gotterddmmerung

den eher durch das Gefiihl als durch begriffliches Denken vermittelt,
ermoglichen aber trotzdem Erkenntnis. Der Mystiker erhilt »Einsicht
in die Tiefen der Wahrheit« und »Offenbarungen voll Bedeutung und
Wichtigkeit«. Mystische Erfahrungen sind des Weiteren unbestindig
und nicht von langer Dauer, kénnen einen Menschen aber dennoch
nachhaltig prigen. Und schlieRlich sind sie passiven Charakters. Sie
koénnen zwar mithilfe bestimmter Techniken evoziert werden. Doch
der Mystiker hat das Gefiihl, dass sein Wille in Untitigkeit versetzt ist
und dass er von einer héheren Macht ergriffen und getragen wird. Die
mystische Erkenntnis besteht in der »monistischen Einsicht, in der
das Andere in seinen verschiedenen Formen in das Eine aufgeht«. Die
»innere Erleuchtung« ist fiir James das wesentliche Merkmal, das die
mystischen als rein religiése Zustinde von den psychologisch ganz
dhnlichen pathologischen Zustinden unterscheidet.

Religiose Erfahrungen konnen freilich auch im Kollektiv gemacht
werden. In Massenversammlungen etwa kann es zu einem Zustand
kollektiver Erregung kommen, in dem der Einzelne aus seinem alltig-
lichen Leben heraustritt und sich von einer auerordentlichen Macht
hingerissen und beherrscht fithlt. Emile Durkheim nennt diesen
Zustand »effervescence« (Brodeln) und leitet daraus die Entstehung
religioser Vorstellungen her. Solche »Ekstasen« kennen wir nicht nur
aus indigenen, sondern auch aus uns niher stehenden Kulturkreisen.
Charismatische Bewegungen bedienen sich ihrer, in Fufballstadien
sind sie bekannt, und auch die Nationalsozialisten haben sie virtuos
zu nutzen verstanden. Ob diese kollektiv erzeugten ekstatischen Er-
fahrungen religivsen Charakters sind, kommt ganz auf die jeweilige
Deutung an.

Uberhaupt hiingt die Frage, ob eine Erfahrung als religios, 4sthe-
tisch oder krankhaft gilt, von den kulturellen Gegebenheiten ab. Zu-
dem ist nicht jede Situation fiir individuelle oder kollektive religiose
Erfahrungen geeignet — sie bediirfen eben eines bestimmten Klimas,
einer anregenden Atmosphire und zuweilen auch besonderer Zeiten
und Orte. Es ist eher unwahrscheinlich, dass religiése Erfahrungen in
Geschiftsbesprechungen oder auf der Toilette gemacht werden (auch
wenn manche den Stuhlgang als »mystisches Erlebnis« bezeichnen).
Sehr viel eher schon stellen sie sich in gesonderten Riumen und in
Muflestunden oder Zustinden kollektiver Erregung ein.

am 13.02.2026, 05:16:03. R JR—


https://doi.org/10.14361/9783839401002-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion und Erfahrung | G9

ODb in der Abgeschiedenheit mystischer Erfahrung oder als kollek-
tive Ekstase — Religion ist immer an die Bedingungen des Sinnlichen
gebunden. Allerdings stellt sie die sinnliche Wahrnehmung in ein
anderes Licht, indem sie diese in Beziehung zu etwas setzt, das sie
ubersteigt und transzendiert. Im Unterschied zum Mythos, der die
sinnliche Wahrnehmung und die gemeinte Sache in eins setzt, ist
Religion stindig darum bemdiiht, sich vom blof8 Bildhaften zu lésen.
Zugleich bleibt sie aber darauf angewiesen, zum Sinnlich-Bildhaften
zurtickzukehren. Beide Bewegungen sind Bestandteil des ReligiGsen.
Daher steht die religiése Erfahrung zwischen dem mythischen Symbol
und dem abstrakten Begriff.

Freilich entzieht sich das meiste, das in der Welt geschieht, unse-
rer sinnlichen Wahrnehmung. Diese Geschehnisse sind uns aber
durch die modernen Massenmedien dennoch zuginglich und werden
in vertrauter Weise interpretiert. Doch tiber das gesicherte Wissen und
das prinzipiell Wissbare hinaus gibt es auch vieles, das nur geahnt,
gefiithlt oder geglaubt werden kann. Was uns zum Beispiel mit ver-
gangenen Generationen, tiberkommenen Traditionen und dem Zu-
kiinftigen verbindet, liegt jenseits allen gesicherten Wissens. Vertrau-
en und Hoffnung, tiberschwiangliche Freude, Mut und Enthusiasmus,
aber auch Sorge, Angst und Verzagtheit sind besonders geeignete
Gefiihlsquellen fiir religiose Erfahrung.

Weil Grenziiberschreitungen das zentrale Thema der Religion
sind, hat es die religiose Erfahrung mit Mehrdeutigkeiten zu tun. Sie
macht sie als solche erfahrbar und vereindeutigt sie, kann sie aber
auch wieder in den Zustand der Mehrdeutigkeit iiberfithren, bewegt
sich also in einem Wechselspiel von Mehr- und Eindeutigkeit, von
Zwiespalt und Versshnung. Friedrich Schleiermacher (1768-1834) hat
das »Gefiihl der Abhingigkeit« als den Kern religioser Erfahrung
bezeichnet. Durch den »Sinn und Geschmack fiir’'s Unendliche« ver-
bindet sich mit ihm die Erfahrung, Teil eines tibergeordneten Ganzen
und Individuum zugleich zu sein. Weitere Gegensatzpaare religiéser
Erfahrung sind Angst und Freude, Ehrfurcht und Abscheu, Anzie-
hung und Abstofung, Faszination und Erschrecken, Einheit und
Getrenntheit, Freiheit und Bindung, Auflersich- und Beisichsein.
Religion umfasst ambivalente Erfahrungen und moéglicherweise die
Erfahrung der Ambivalenz schlechthin. Sie verleiht Gefithlen zwar

- am 13.02.2026, 05:16:02. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839401002-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 | Gotterdimmerung

einen bestimmten Ausdruck, kann sie aber ebenso uneindeutig und in
der Schwebe belassen — auch das ist ein religioser Ausdruck. Religiose
Erfahrung kann die gewohnte Welt neu erschlieffen oder bisher unbe-
kannte Riume er6ffnen. Das bringt sie in die Nihe zur dsthetischen
Erfahrung. Doch verglichen mit der Kunst trifft Religion »starke Wer-
tungen« und verfiigt iiber die gréflere Bindungskraft.

am 13.02.2026, 05:16:03.


https://doi.org/10.14361/9783839401002-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

