
Eugene Kelly

Vom Ursprung des Menschen bei Max Scheier

In seiner bekannten Schrift Ordo Amoris (GW X, 345-76) spricht 
Max Scheier vom Sinn des Schicksals im menschlichen Leben. In 
einer vor kurzer Zeit erschienenen Arbeit1 versuchte ich zu erklären, 
wie Scheiers Schicksalsbegriff es ihm ermöglichte, die menschliche 
Person als eine Einheit zu deuten, d. h. wie nach Scheier die mensch­
liche Person den »Zusammenhang eines durchgehenden Sinnes« ent­
deckt, der die sittliche Einheit seines >Selbst< bildet. Wir sahen dort, 
wie Scheier Strukturen im Kern der Person entdeckte, die es dem 
Menschen erlauben, sich selber als sittliches Wesen teilweise zu ent­
decken und teilweise zu schaffen. In dieser Arbeit möchte ich in den 
späten Schriften Scheiers danach suchen, wie wir einen ähnlichen 
wenn auch dunkleren Vorgang angehen können, nämlich wie nach 
Scheier der Zusammenhang eines durchgehenden Sinnes der Welt 
als eines Ganzen überhaupt erreicht wird. Wir finden diesen Sinn 
nicht im Personzentrum des von Scheier postulierten Ens a se, denn 
das Ens a se erscheint nicht erst als Person. Wir erfahren ihn eher auf 
dem Weg zum Ursprung des Menschen, d.h. wir begegnen in der 
Evolution des organischen Lebens der Selbstoffenbarung eines Wer- 
deseins, das nach einer Sinneseinheit der Welt tendiert. Wie die 
menschliche Person die Einheit ihres Soseins durch die strukturbe­
dingte Integration seines Seins als Geisteswesen, vitales Lebewesen, 
und physisches Ding erreicht, so erreicht das Ens a se die Einheit 
seines Soseins erst in der >Verleibung< des Dranges im Werden der 
organischen und anorganischen Welt, und die Einheit seiner Person 
im Personsein der Menschen.

Daß die mögliche Einheit der Welt als solche mit der möglichen 
Einheit eines Menschenlebens verbunden sein sollte, ist in Anbe­

1 Eugene Kelly, Der Begriff des Schicksals im Denken Max Scheiers, in: Christian Ber- 
mes, Wolfhart Henckmann, Heinz Leonardy (Hg.), Denken des Ursprungs - Ursprung 
des Denkens, Kritisches Jahrbuch der Philosophie, Band 3, Würzburg 1998.

252 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vom Ursprung des Menschen bei Max Scheier

tracht der späten Lehre Scheiers über den Makrokosmos und seinen 
Panentheismus nicht überraschend. Da das Ens a se und der Mensch 
isomorph sind, erwarten wir auch zu finden, daß die Strukturen, die 
in der menschlichen Person den Bezug auf diese Einheit ermöglichen, 
auch im Ursein und im Kosmos funktionieren. Und wir finden tat­
sächlich in Scheiers später Metaphysik und philosophischer Anthro­
pologie Beispiele dafür, wie die Ergebnisse der Schelerschen Phäno­
menologie vom Wertsein der menschlichen Person noch lebendig 
sind - und in seiner Lehre vom Werdesein der Welt noch fortwirken. 
Diese Fortwirkung dürfen wir sicherlich erwarten, denn, wie er 
schreibt, »Metaphysik [ist] stets Verknüpfung apriorisch synthetisch 
Wesenswissens mit den Induktionen und deduktiven Resultaten der 
positiven Wissenschaften.« (GW VIII, 85) Keine metaphysische Leh­
re soll also den Ergebnissen der reinen Phänomenologie widerspre­
chen. Im Gegenteil, diese Ergebnisse können erst recht in der Meta­
physik und der philosophischen Anthropologie verwertet werden.

Ich möchte hier also auch versuchen, das, was im späten Werk 
für Scheiers Wertethik noch Lebendiges und Wertvolles ist, zu finden 
und zu bergen.2 In früheren Arbeiten habe ich die Metaphysik Sche­
iers nicht nur als unbeweisbar, sondern auch als bedrohlich für seine 
Personlehre scharf kritisiert.3 Wenn ich jetzt diese Kritik mäßige, so 
sollte es nicht überraschend sein, daß mein Blick erst im späten Werk 
darauf fällt, was schon in der »klassischen« oder phänomenologi­
schen Periode Scheiers als Vorahnung seiner Metaphysik und seiner 
philosophischen Anthropologie fühlbar ist. Wir sehen in drei Berei­
chen dieses Philosophierens denselben Bezug auf Einheit - in der 

2 Klare und wertvolle Arbeit dieser Art haben die zwei Schriften von Heinz Leonardy 
geleistet, die kurz nach dem Erscheinen der Nachlaßbände II und III festzulegen ver­
suchten, was aus der phänomenologischen Periode im späten Werk noch lebendig ist. Cf. 
La derniere philosophie de Max Scheier, in: Revue philosophique de Louvain (79,1981); 
ders., Es ist schwer, ein Mensch zu sein, in: Phänomenologische Forschungen 28/29 
(1994).
3 Eugene Kelly, Structure and Diversity. Studies in the Phenomenological Philosophy of 
Max Scheier, Dordrecht, 1997; ders., Ethical Personalism and the Unity of the Person, in: 
Steven Schneck, (Hg.), Max Scheler's Ethical Personalism, Rodopi Press, im Erscheinen 
begriffen. Ich habe in dieser zweiten Schrift die Ansicht vertreten, daß die Folgen der 
späten Metaphysik und die Verleugnung des Theismus die Einheit der menschlichen 
Person bedrohen, die für Scheiers ethischen Personalismus unbedingt notwendig ist. 
Diese Kritik ist von den Überlegungen in diesem Referat nicht angetastet. Ich gehe hier 
in die andere Richtung: in welchem Sinne das frühere Werk dem späteren dient.

Person und Wert A- 253

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Eugene Kelly

Selbstwerdung des Einzelmenschen, im Ursprung und in der Evolu­
tion des Kosmos und in der Personwerdung des Ens a se.

Im allgemeinen zeigt das späte Werk ein wachsendes Interesse 
an Realitätsfragen, d. h. am Sein, am Ursprung und an der Geschichte 
der Welt, des Menschen und der Zivilisation, und ein nachlassendes 
Interesse an Wesen und Wesenszusammenhängen, die der Gegen­
stand der phänomenologischen Forschungen waren. Besonders kenn­
zeichnend für Scheiers späte Wende ist die Ablehnung des Theismus 
und das damit verbundene Leugnen des Personseins des Ens a se. Die 
Deitas wird nach 1920/21 hinsichtlich der zwei Attribute des Geistes 
und des Dranges verstanden. Durch die Geschichte des Kosmos 
kommt die Deitas zu sich als organismusähnliches Dasein. (GW XI, 
157) Die metaphysischen und philosophisch-anthropologischen An­
sätze, die diese Geschichte untersuchen, verlangen deshalb tiefes 
Nachdenken über die Ergebnisse der empirischen Biologie. Sein gan­
zes Leben hindurch hat Scheier ein Interesse für die Biologie gezeigt, 
und sein Wissen um den Stand der Naturwissenschaften während 
seiner Lebzeiten ist erstaunlich, ja verblüffend. Er behandelte thema­
tisch die damaligen Theorien der biologischen Evolution und prüfte 
sie nach ihren metaphysischen Voraussetzungen. In dieser Zeit vor 
den ersten Anfängen der modernen Genetik waren zwei Grundrich­
tungen der Evolutionslehre zu unterscheiden. Die erste war mit dem 
Namen Darwins verbunden. Dieser postulierte eine mechanische 
Entwicklung aller lebendigen Formen aus einem Urkeim des Lebens; 
der Fortschritt des Lebens durch die Zeit sollte rein aus einem 
»Kampf ums Leben« zu erklären sein. Die zweite setzte eine Lebens­
energie voraus, die die Lebewesen zu ihrer eigenen Fortpflanzung 
sowie zur Adäquation an die physische Umgebung wie auch zur Ver­
wandlung in etwas Neues und Höheres trieb.

Obwohl Scheiers Theorie eine Verwandschaft mit und eine 
Ähnlichkeit zu Theorien der zweiten Form zeigt, insbesondere zur 
Theorie des elan vital Bergsons, dessen Philosophie Scheier beein­
flußte, lehnt er Theorien beider Arten als unvereinbar mit seiner 
Metaphysik und mit seinen werttheoretischen Ansätzen ab. Darwin­
sche wie Bergsonsche Evolutionstheorien geben uns nach Scheiers 
Ansicht keine Einsicht in das Ursein, woraus alles Lebendige und 
Nichtlebendige fließt. Theorien der mechanistischen Art verstehen 
das Leben als ein nicht erklärbares und überraschendes Ereignis, das 
unerwartet und aus reinem Zufall zu der anorganischen Natur hin­
zugetreten ist. Die Entwicklung der Arten nach Darwin geschieht in 

254 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vom Ursprung des Menschen bei Max Scheier

einer schon vorhandenen empirischen Zeit und schreitet qualitativ 
und quantitativ von den einfachen zu den hochentwickelten Formen 
- und von wenigen Arten zur heutigen Fülle der Gattungen hinauf. 
Theorien der Bergsonschen Art setzen mit Recht einen Lebensdrang 
und die reine Dauer voraus, woraus die evolution creatrice die me­
chanisch unableitbaren biologischen Gattungen spontan schafft. 
Doch für Scheier fehlt in dieser Theorie der Bezug auf das Ursein, 
das Ens a se, das allein die Einheit des Weltprozesses, innerhalb des­
sen der spontane schöpferische Drang seinen Platz hat, erblicken läßt. 
Diese Suche nach Struktureinheit in der Mannigfaltigkeit der Dinge 
war Scheier immer eigen, und sie ähnelt auf der metaphysischen und 
moralischen Ebene der heutigen Suche nach einer vereinten Theorie 
der Relativitäts- und Quantenmechanik. Auch in der »klassischen« 
Phase hat Scheiers Seinsbegriff nach Ganzheit und Einheit verlangt: 
Wie jeder Person eine Welt entspricht, so entspricht auch dem Geist 
als Attribut Gottes ein Kosmos. Zwar stellt sich der Gott wesens­
mäßig personhaft in den phänomenologischen Arbeiten dar, im spä­
ten Werk jedoch wird er als Person nur durch die Taten der Menschen 
realisiert. Da aber im späten Werk das Ursein noch nicht eine Person 
ist, sondern eine Person im Werden, so dürfen wir die Welt noch 
nicht als etwas Ganzes oder Fertiges begreifen. Durch die Metaphysik 
wird zwar die Personalität Gottes wie auch die Sinneseinheit der 
Welt skizzenhaft als Wesensmöglichkeit sichtbar, jedoch noch unfer­
tig-

Was Scheier für seine Metaphysik suchte, und was erst in seinen 
Schriften nach 1920/21 erschienen ist, ist ein ontologischer Grund­
begriff, der seinem Bild der Welt als einem lebendigen Organismus 
einen Rahmen geben würde. Diese Ontologie begreift die Welt als 
ein Werdesein - nicht nur in dem Sinn, daß die Welt oder das Da­
seiende als solches etwas Gewordenes ist, sondern daß das Sein in 
seinem Kern ein Werden ist. Zum Vergleich mit diesem genialen 
Gedanken können wir die Prozeß-Philosophie hinzuziehen, die 
hauptsächlich in den Vereinigten Staaten nach 1929 entwickelt wur­
de. In diesem Jahr erschien Process and Reality von Alfred North 
Whitehead - ein Buch, das der Verfasser als eine »Philosophie des 
Organismus« charakterisierte. Whiteheads Ansatz ist einfach zu be­
greifen. Aristoteles stellte fest, daß das Denken immer einen Gegen­
stand hat, und daß dieser Gegenstand, worauf sich alle anderen Kate­
gorien des Denkens in der Form des Prädizierens beziehen, eine 
Substanz ist. Anstatt, wie alle bisherigen Philosophien, sich an die 

Person und Wert A- 255

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Eugene Kelly

aristotelische Kategorienlehre zu halten, richtet sich nach Whitehead 
alles Prädizieren nach dem Prozeß, oder dem Übergehen selbst, den 
er actual occasions nennt. Damit rückt für Whitehead das Werden - 
oder das In- und Durcheinanderfließen, das Übergehen von etwas in 
etwas Anderes - als das ontologisch Primäre in den metaphysischen 
Vordergrund. So auch für Scheier, der schreibt: »Das Sein [darf man] 
[...] nicht dem >Werdern entgegensetzen, sondern nur das Werde- 
sein dem Gewordensein. Auch das Werden ist eine Art des Seins, die 
Art des Seins, in der ein primär gegebenes ideales Sosein ins Dasein 
übergeht.«4 (GW XI, 235-36) Gerade weil Scheier die Welt als ein 
Fließen und Drängen nach Übergängen deutet, sucht er in der Quan­
tenmechanik Halt: Solche spontanen und nicht vorhersehbaren Über­
gänge sind wie Quantensprünge. Sie entstehen je nach Probabilitäts- 
gesetzen, nicht nach Kausalgesetzen. Und dieser Begriff funktioniert, 
wie wir sehen werden, auch in Scheiers Evolutionslehre.

Im Werdesein der Welt steht der Drang dem ohnmächtigen 
Geist als Realitätsprinzip gegenüber. Der Drang ist nicht die Schöp­
fung des Geistes; er ist als Tätigkeitsattribut mit ihm gleichursprüng­
lich. Im Drang liegt eine das zufällige und bildhafte Sosein der Rea­
lität setzende Phantasie. (GW XI, 189) In diesem Setzen funktioniert 
der Drang als das Alleben. So schreibt Scheier: »Das Alleben ist also 
eine >Stufe des Dranges<, der als relative >höhere Stufe< die Stufe des 
Dranges entspricht, auf die die Realität der anorganischen Welt, d. h. 
die Kraftzentrenfelder, zurückgehen, die den >Bildern< (Körpern) der 
anorganischen Welt und ihren [raumzeitlichen?] Beziehungen zu­
grunde liegen.« (GW XI 218 f.) Der Drang selbst aber ist ursprüng­
lich weder anorganisch noch organisch. Der Drang kann noch unent­
schieden sein, sagt Scheier, ob er »sich materiieren oder vitalisieren 
will.« (GW XI, 157) Wenn der Drang sich entscheidet, zu >materiie- 
ren< oder zu >vitalisieren<, so realisiert er erst Kraftzentrenfelder, 
woraus organische und anorganische Bilder ins Dasein treten. Die 
Bilder sind nicht absolut real, denn das würde der Relativitätstheorie 
widersprechen. Sie sind dem Bewußtsein transzendent und können 

4 Trotzdem spricht Scheier in einigen späten Fragmenten über >Substantia< als ontolo­
gischen Grundbegriff, ja sogar als identisch mit dem Ens a se. »Die Substantia ist das 
ewig sich selbst setzende Sein - erhaben auch über Werden und Gewordenheit.« 
(GW XI, 212) Die Begriffe sind schwer in Einklang miteinander zu bringen. Vgl. Man­
fred S. Frings, The Mind of Max Scheier, Milwaukee 1997, S. 191 f.

256 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vom Ursprung des Menschen bei Max Scheier

als objektive »Vorspiegelungen« des Dranges charakterisiert werden. 
(GW XI, 131) Hier finden wir den physischen, biologischen und auch 
psychischen Ursprung des Kosmos. Wie der Geist und der Drang, so 
leben auch die organische und anorganische Welt in einer Art von 
Symbiose zusammen, deren Schicksal ein zukünftiger Ausgleich ist. 
Das ideale Ende des Prozesses, wodurch das Alleben die tote Welt 
>einkörpert< und zum Diener des Eros macht, ist »der Ausgleich von 
Organismus und Körper: Das Werden der Körperwelt zum Leib­
körper des Weltorganismus.« (GW XI, 185)

Wenn aber das Sein ein Werdesein ist, so muß man neu über das 
Sein der Zeit nachdenken. So schreibt Scheier schlicht: »Da reines 
Leben reines Werden ist, ist die Zeit die Form seines Werdens selbst.« 
(GW XI, 160) Vor diesem Werden gibt es keine Zeit: »Es gibt also 
keine zeitliche Schöpfung< der Welt, da ja jeder Punkt der (absolu­
ten) >Zeit< als der Form und Spur des >Werdens< der göttlichen Kraft­
wirkung im Verhältnis zum Dasein der Welt jedem anderen Punkte 
völlig gleich ist.« (GW XI, 201) Diese absolute Zeit, obwohl sie rela­
tiv auf das Attribut »Geist« im Ens a se ist, ist der Grund der biolo­
gischen Entfaltung vom Organischen, d. h. sie bestimmt Übergänge 
mit Bezug auf Geburt, Altern, und Tod. Lebendiges fließt immer 
rhythmisch aus der Drangphantasie von einem Ursprung zum Tode 
hin; sein Gesetz ist immer »Stirb und Werde.« Durch ihr Drängen 
wird die Welt: »Die Welt als >Leib< Gottes ist die in jedem Augenblick 
neu werdende Verleiblichung< des ewigen >Dranges< gemäß den Ide­
en und Werten des göttlichen Geistes. Sie ist nicht creatio continua, 
wohl aber kontinuierliches vom Geist >zugelassenes< und >geord- 
netes< Erzeugtwerden durch den gotthaften Eros aus dem Material 
der Drangphantasia.« (GW XI, 201) Der Unterschied zwischen der 
absoluten Zeit und der relativen oder empirischen Zeit liegt nach 
Scheiers Ausführungen darin, daß die letztere »einem fließenden 
Gegenwartspunkt [gleicht], der beliebig erfüllt sein kann. Jeder 
Punkt [ist] ebensowohl als Vorher als Nachher bestimmbar. Darum 
müssen wir leugnen, daß die physikalische Zeit eine sogenannte 
Richtung hat.« (GW XI, 154) Dieses Vorher und Nachher in der phy­
sikalischen Zeit ist aber relativ und umkehrbar; in der absoluten Zeit 
gibt es aber ein unumkehrbares Werden, einen Rhythmus, der dem 
Leben eigen ist. Die Frage bleibt, ob diese absolute Zeit entweder 
wissenschaftlich zu bestätigen ist, obwohl sie nicht meßbar ist, oder 
ob sie phänomenologisch evident ist. Es kann sein, daß der Begriff 
phänomenologisch nur auf die Tatsachen des Wechsels, Fließens, 

Person und Wert A- 257

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Eugene Kelly

und Übergänge hindeutet, ohne auf ein von ihnen unabhängiges 
Urphänomen hinzudeuten.

Die absolute Zeit selbst, schreibt Scheier, hat keinen Anfang, da 
jeder »Anfang« Zeit und Inhalt voraussetzt - sie hat demnach nur 
einen Ursprung. (GW XI, 201) Dieser Ursprung ist aber sehr dunkel, 
wie alles Denken von dem Ursprung der Welt aus einem Nichtvor­
handenen. Dunkel ist aller Anfang auch nach der modernen Astro­
physik, die wie Scheier festhält, daß die Zeit finit ist und zum Wesen 
der Materie und der Energie gehört. Wir können auf dem Boden des 
gegenwärtigen Standes der Wissenschaft und der Sätze der Quanten- 
und Relativitätstheorie über einen vermutlichen Urzustand der Ener­
gie und Materie spekulieren und dann daraus folgern, wie die Welt 
sich weiter entwickelte; doch was die erste Tat bzw. der erste Zustand 
war, die alles auslöste, ist wohl eine illegitime, vielleicht sogar sinn­
lose Frage. Denn im Urzustand selbst sollen Zustände gegeben sein, 
die mit allen Gesetzen der Physik ungleich sind. Der erste Akt des 
sich setzenden Ens a se, seine Selbstenthemmung, schreibt Scheier, 
ist die »Folge eines unerkennbaren Werdens«. (GW XI, 212) Seine 
Beobachtungen über dieses Thema sind skizzenhaft, doch es ist klar, 
daß er dem Ursein eine Art von Bewußtsein oder Vorstellungskraft 
zuspricht, wodurch das Ens a se vor der Entstehung aller Ideen, Bil­
der, Wesen und Entwürfe erkennen konnte, was es durch den Akt 
seiner Selbstenthemmung würde erleiden müssen. Im zeitlosen oder 
überzeitlichen Urzustand des Ens a se mußte es wenigstens ein Be­
wußtsein des Wechsels gegeben haben, das das phänomenologisch 
Erste im Werden eines zeitbedingten Universums war.5 Im vorraum- 
zeitlichen Ursein könnte es also nicht eine absolute Unbeweglichkeit 
gegeben haben; Veränderung gehört zum Wesen aller Dinge.

Was ist aber wissenschaftlich durch diese Spekulationen gewon­
nen? Auf Grund dieser ontologischen Ansicht konnte Scheier die 
Gegebenheiten der Natur anders deuten, als es der mechanistische 
Naturalismus tat. Man spürt diese Grundansicht in solchen ein­
fachen Aussprüchen: »Ein Lebendiges wächst nicht, weil es sich er­
nährt; es ernährt sich, weil es wächst.« (GW III, 315) Das Werden ist 

5 Manfred Frings hat klar dargestellt, wie schon in einer Vorlesungsreihe Scheiers von 
1907/08 die Grundzüge dieser später in seinen metaphysischen Tragweiten entwickelten 
Theorie von Raum und Zeit vorhanden waren; vgl. Bemerkungen zu den Manuskrip- 
ten< GW XIV, 442 f.

258 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vom Ursprung des Menschen bei Max Scheier

primär; das Ernähren entsteht erst aus dem Entwicklungsprozeß des 
Lebewesens, und ist also nicht der Grund, der ihn ermöglicht.

Die Frage der Evolution ist damit aber noch nicht gestellt. Wor­
auf oder wohin wird das Werden? Wir müssen zumindest im Drang 
auch so etwas wie ein Bewußtsein von den »skizzenhaften« Gegen­
ständen seiner Phantasie postulieren, so daß der werdende Gott ein 
Verständnis dafür hat, worum es in seiner Verleihung als Welt geht. 
Ohne ein »Worauf« wäre das Leben die bloße Summierung einer an 
sich sinnlosen Reihe gesetzmäßiger Ereignisse, wie der Naturalismus 
das Weltgeschehen denkt. Aber das Menschenleben ist nicht die blo­
ße Summierung von Ereignissen, und das kann auch nicht für den 
Makrokosmos der Fall sein. Wir müssen fragen: Woher aber be­
kommt der Kosmos die Möglichkeit einer Einheit eines durchlaufen­
den Sinnes?

Auf diesem metaphysischen Hintergrund und mit dieser Frage 
können wir nun Scheiers Lehre der biologischen Evolution und des 
Ursprungs des Menschen ins Auge fassen.

Scheier beginnt seine philosophische Anthropologie mit einer 
Kritik von Aristoteles, und zwar mit dem auch heute überall unkri­
tisch angenommenen Begriff des Menschen als animal rationale. 
Nach dieser Wesensbestimmung soll der Mensch ein unabänder­
liches Sein besitzen, dessen Stellung im Kosmos als Krone der Schöp­
fung auf seinem Anteil am Logos beruht. Dieses Bild kommt nun 
aber ins Schwanken durch die Ontologie des Werdeseins. Der 
Mensch muß durch den Prozeß seiner >Vergeistung< auch das unfer­
tige und ohnmächtige geistige Ursein, dem er in seinem Sein ähnelt, 
noch vollbringen. So erhalten wir einen neuen Blick auf den Men­
schen, auf Gott und die Beziehung zwischen Mensch und Gott: »Der 
Wesens-Mensch (geistiges Lebewesen und Mikrokosmos) ist dasje­
nige Wesen, in dem der Ens a se seiner dualen Attribute und ihrer 
Spannung >bewußt< [wird] und in den und durch das das unmittel­
barste >Gottwerden< geschieht.« (GW XI, 220) Dieses Gottwerden 
braucht lange Vorbereitung, und es ist nicht mit dem ersten Geist­
träger getan.

1. Das organische Leben ist nicht auf dem Boden des Anorgani­
schen gewachsen, denn beide Daseinsformen sind gleichursprüng­
lich. Auf dem Boden des zeitlosen reinen Wechsels realisiert sich 
der Drang in Kraftfeldern, aus welchen das Leben oder die Materie 
entstehen können. Das Leben setzt also eine im Raum und in der Zeit 
schon vorhandene materiale Welt nicht voraus. Besonders ist auch 

Person und Wert A- 259

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Eugene Kelly

hier die Tatsache zu bemerken, daß für Scheier das Psychische und 
das Lebendige gleichursprünglich sind: »Was die Grenze des Psychi­
schen betrifft, so fällt sie mit der Grenze des Lebendigen überhaupt 
zusammen.« (GW IX, 12) Aus jenen Kraftfeldern, die sich in der 
Richtung des Lebens realisieren, bildet sich der »Gefühlsdrang«, der 
die unterste Stufe des Psychischen ist. Diese »Kraftfunktionen des 
Dranges, die das organische Leben bedingen, [...] regeln den Rhyth­
mus des Lebensgeschehens in der absoluten Zeit.« (GW, VIII, 186- 
87) Organisches und Anorgansiches unterscheiden sich dadurch, daß 
der sich als organisch setzende Drang den Rhythmus des Lebens be­
dingt, der, wie wir gesehen haben, das zeitlich nicht umkehrbare Phä­
nomen des Alterns setzt, das allem Leben eigen ist. Hierin liegt aber 
die Möglichkeit der Einheit der Natur, denn »die Anpassungen der 
lebendigen und der toten Natur [sind] eine Gegenseitige [...] und [sie 
sind] verständlich nur durch die Einheit des Dranges.« (GW XI, 
186 f.) Die darwinsche These, es geschähe der Fortschritt des Lebens 
in einem rein mechanisch sich verändernden physischen Milieu, wel­
ches gegenüber dem Leben vor dem Anfang der Evolution indifferent 
sei, ist damit abgelehnt.

2. Obwohl Darwin spekulierte, daß alles Leben aus einem ur­
sprünglichen Lebenskeim entstanden sei, und dabei vermutete, daß 
die Einheit des Lebens auf dieser gemeinsamen Elternschaft beruhe, 
steht Scheier zu einer polyphyletischen Theorie des Lebens. Um si­
cherzustellen, daß die Einheit des Lebens keineswegs durch diese Ver­
neinung des »Satzes einer allumfassenden empirischen blutsver­
wandtschaftlichen Einheit des Lebens« angetastet wurde, schreibt 
Scheier: »Es hat zu allen Zeiten, da es überhaupt Lebendiges gab, eine 
reichgegeliederte Vielheit von Formen- und Artenkreisen gegeben, 
die untereinander an Zahl und Wesen in fremddienlichen Beziehun­
gen zueinander standen [...] und für deren Existenz eine ganz be­
stimmte Verteilung der anorganischen Substanzen auf ihrem jewei­
ligen Sternmilieu notwendig war, eine Verteilung, die niemals aus 
den physikalischen und chemischen Gesetzen gefolgert werden kann 
- auch wenn alle möglichen dieser Gesetze bekannt wären.« 
(GW XII, 84) Im Vergleich dazu führt der Darwinismus zu der Er­
wartung, daß die Zahl der Gattungen über die Jahrmillionen gewach­
sen ist. Für Scheier gehört der Artentod, wie auch der Tod selber, zum 
Rhythmus des Lebens, und braucht keine weitere Erklärung. Ob die 
Frage nach der relativen Zahl der Gattungen durch die Zeitentwick­
lung empirisch beantwortet werden kann, ist schwer zu sagen.

260 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vom Ursprung des Menschen bei Max Scheier

Natürlich sind mehr Gattungen aus neuerer Zeit als aus der Urzeit 
erhalten, wo die meisten noch von mikroskopischer Gestalt waren, 
und die Bedingungen der Versteinerung nur selten erfüllt wurden. 
Hier ist aber zu bemerken, daß Scheier nicht die übliche Definition 
von Spezies verwendet, die eine Gruppe von Lebewesen als eine Gat­
tung identifiziert, wo die Mitglieder fähig sind, lebendige Nachkom­
men zu haben. Scheier benutzt die weit vageren Ausdrücke »For­
men« und »Arten«.

Zwei Grundzüge der Schelerschen Theorie werden nach diesen 
Ausführungen klar: Erstens, die Einheit des Lebens wird nicht kausal 
durch Blutverwandtschaft und gemeinsame Abstammung bestimmt, 
sondern durch die Tatsache, daß dieselben Lebenskräfte und die ge­
setzmäßige Weise ihrer Entfaltung in allem Lebendigen wie in allem 
Anorganischen immanent sind. Dies, meint Scheier, wird durch das 
Phänomen der gegenseitigen Bedingung vom Organischen und An­
organischen bestätigt, das überall in der Natur sichtbar ist. Und zwei­
tens, die »gegenseitigen teleoklinen Abhängigkeiten der Formen und 
Arten voneinander« (GW XII, 89) machen alle unzureichenden te­
leologischen Erklärungen der Evolution durch die Mitarbeit einer 
baumeisterlichen Intelligenz überflüssig.

3. Da alle bisherigen teleologischen und kausalen Erklärungen 
der Evolution nach Scheier abgelehnt werden müssen, wird die 
größte Herausforderung an Scheiers Evolutionslehre also darin be­
stehen, der vermutlichen Entwicklung des Lebens in eine Richtung, 
die die Entfaltung des werdenden Gottes ermöglicht, eine ausführli­
che Darlegung zu bieten, die nicht auf kausale oder teleologische 
Grundsätze baut. Scheiers erster Ansatz ist, wie wir gesehen haben, 
metaphysischer Natur, d. h. die Evolution wird im Seinsbegriff selbst 
als Werdesein eingebettet. Die Arten und Formen des Lebens entste­
hen demzufolge aus dem göttlichen Urdrang, dessen Phantasie 
Formmöglichkeiten entwirft. Nun behauptet Scheier, daß die Einheit 
der Natur und des Lebens, sofern sie sich in der Immanenz des Dran­
ges in allen Dingen manifestiert, auf eine gewisse Richtung des Gan­
ges der Evolution schließen läßt. Dieser ganze Prozeß ist wohl plan­
los, doch nicht zufällig oder willkürlich, wie auch in der Darwinschen 
Lehre. Scheier schreibt: »Das Ziel des Dranges ist ein Maximum 
1. des Realen, 2. der qualitativen Formen, 3. mit Minimum von An­
strengungen an Energieaufwand: >Prinzip der kleinsten Wirkung<. In 
diesem Sinne ist der Drang streng zielmäßig, und alle seine Teile sind 
wie die Erscheinungen, die sie bestimmen, aufeinander bezogen. Der 

Person und Wert A- 261

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Eugene Kelly

Drang ist aber - auch ohne Geist - stets also zielhaft - aber gleich­
wohl ganz alogisch, wertfrei und zweckfrei.« (GW XI, 186). Später 
fährt Scheier fort: »Zwecktätigkeit ist nur, wo der Verstand den End­
zustand antizipiert. Im Zieltätigsein ist nur ursprüngliche Richtung 
der Agentien A,B,C die mit dem Wesen A,B,C übereinstimmt und 
konstant mit ihm - ohne Antizipation.« (GW XI, 194) Damit ist die 
Teleologie im Sinne eines zielhaften Strebens abgelehnt.

Da aber jede neue Lebensmöglichkeit, die ins Dasein tritt, eine 
Art von Erfahrung - sogar eine Art von kosmischem Experiment - 
darstellt, und da die Drangphantasie von ihren positiven und negati­
ven Erfahrungen profitieren kann, so sollte man erwarten dürfen, 
daß das Leben Züge von Fortschritt, Differenzierung, und Entwick­
lung zeigen würde. Untaugliches würde ausgeschieden. Noch mehr: 
Da die Einheit des Lebens nicht in der Blutverwandtschaft aller Le­
bewesen besteht, sondern darin, daß derselbe Drang mit denselben 
Mitteln in der Natur tätig ist, so sollten wir eine Art von wachsender 
Einheit im Gang der Evolution erblicken können. Der Weg dorthin 
ist jedoch unsicher, denn diese Mittel arbeiten nicht mit strenger 
kausaler Gesetzmäßigkeit. Wie bei der Quantentheorie Plancks gibt 
es ein Prinzip der kleinsten Wirkung in diesem drängenden Gesche­
hen. Scheier verknüpft hier formalmechanische und teleologische 
Ursachen dadurch, daß die Kette des »drangeinheitlichen Gesche­
hens« durch eine formalmechanische und kontinuierliche Gesetz­
lichkeit bestimmt wird, die aber wie in der Quantenmechanik Zu­
fallsbedingungen hat - denn alle mechanischen Gesetze haben nach 
Scheier die Form von Probabilitätsaussagen. Teleologie und Kausa- 
tion sind also zwei begrenzte Seitenansichten desselben struktuie- 
renden Prozesses, der nicht auf diese reduziert werden kann.

4. Trotzdem gibt es noch etwas Bedenkliches an dieser Lehre. 
Wenn der Drang alogisch und wert- und zweckfrei ist, wie kommt 
es dann dazu, daß es einen Fortschritt der Kompliziertheit in der 
physischen Organisation und der psychischen Rückwirkungskraft in 
den Arten und Formenkreisen gibt, die die Natur hervorbringt, und 
welche die Paläontologie überall bestätigt? Warum gibt es nicht eine 
reine Zufälligkeit? Scheiers Antwort auf diese Frage ist interessant, 
doch auch unvollkommen und am Ende unbefriedigend. Da die Na­
tur weder einer baumeisterlichen Übersicht noch einem kausalen 
Zwang ausgesetzt ist, so ist der Gang der Evolution im Grunde nicht 
vorhersehbar, auch nicht von einer göttlichen Intelligenz. Woraufhin 
der Gang im Rhythmus von Ursprung, Altern und Tod der Lebewe­

262 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vom Ursprung des Menschen bei Max Scheier

sen gedrängt wird, ist allein die Vervollkommnung jeder gegebenen 
Art (diese wird erst von der Drangphantasie als Formmöglichkeit er­
blickt) und die Erzeugung von höheren Beispielen jeder Art, und nicht 
ein neuer Fromkreis. In dem Sprung zu einem Jenseits des Formkrei­
ses, von den »höheren Beispielen« einer Gattung zu einer neuen Gat­
tung, ist das Prinzip der kleinsten Wirkung tätig. Diese Übergänge 
von Art zu Art geschehen durch Mutationen, die vermutlich erst in 
den höheren Bildungen jeder Art vorkommen. Dabei bleiben »die 
Grundrichtungen des All-Lebens [...] konstant; und wohl auch die 
Größe der Lebensenergie. Die Arten sind Anpassungen dieser >Rich- 
tungen< an anorganische Verhältnisse, insonderheit die Gesamt­
beurteilungen der chemischen und physikalischen Größen in den Erd­
epochen [...] Und die Lebensenergie wird unter Wachstum oder 
Funktionalisierung des Allebens nur immer neu verteilt.« (GW XII, 
98) Das Alleben als Form des Dranges nützt die in den höheren Bei­
spielen vorkommenden Zufälle aus, um seine Ziele zu erreichen: d. h. 
die Verteilung seiner Energien in neuen bzw. qualitativ höheren For­
menkreisen durch die kleinste Verwendung seiner Kräfte.

Aus diesem Prozeß entstand der Mensch. Die Urform unserer 
Art findet Scheier in der Tertiärzeit bei einer gemeinsamen Stamm­
form der Anthropomorphen und der Ostaffen. (GW XII, 99) Die 
Theorie der Menschwerdung stellt uns vor einen Prozeß in der abso­
luten Zeit, der von einem Urzustand unseres Formkreises durch Ket­
ten von einer Vielheit von Hominiden führt, und mit der Geistestä­
tigkeit endet, die unsere Gattung kennzeichnet. Jedes neue 
Experiment mit Formen des menschlichen Leibes tendierte von 
einem Anfangszustand zu einem Endzustand, dem Artentod. Unter­
wegs erschienen an manchen Stellen die »höheren Formen« von Ur­
menschen. Irgendwo in der Reihe der menschenähnlichen Lebewesen 
machte das Alleben durch die Mutationen einen spontanen Sprung, 
womit eine mit Geist begabte Menschenart erreicht wurde, und wo­
nach die älteren Formen den Artentod erlitten. Der Weg dahin war 
nicht einspurig, d. h. daß es zu einer gegebenen Zeit nur eine Men­
schenart gegeben hätte, und wo jede neue Form sich auf die eben 
ausgestorbenen Formen baute. Der Sprung zum Höheren, bei den 
Menschen wie überall in der Natur, kommt immer nur am Ende der 
Entwicklung der Art: »Höchste Blüte und Reife einer Art ist also 
immer zugleich Todesnähe [...] Nicht also sogenannter Fortschritt, 
sondern das >Stirb und Werde< ist das Grundbild des Artenwandels 
in der lebendigen Natur.« (GW XII, 99)

Person und Wert A- 263

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Eugene Kelly

Die Kausalbedingung der Menschwerdung ist nach Scheier die 
Sublimation der Lebensenergie, wodurch Energiemengen von den 
bloßen Anpassungfunktionen des Leibes auf das Nervensystem um­
gestellt werden. Die ersten Geistträger brauchten nicht einmal die 
bestimmte leibliche Form anzunehmen, die sie tatsächlich erworben 
hatten. Das Wertzentrum im Menschen, der Geist, hätte auch andere 
leiblichen Formen annehmen können. Der Mensch unterscheidet 
sich vom Tier erstens nicht in den Einzelheiten morphologischer Dif­
ferenzen; noch zweitens in der körperlichen und vitalen Organisa­
tion. Er unterscheidet sich nur stufenweise und graduell von den 
Tieren, und Scheier bietet etwa dreißig Beispiele an, wo menschliche 
Seelenorgane auch beim Tier in Anfangsformen vorkommen. 
(GW XII, 127) Der Mensch unterscheidet sich vom Tier drittens 
nicht durch eine quantitative Steigerung dieser seelischen Prozesse, 
denn ein ähnlicher Steigerungsprozeß ist auch beim Tier zu beobach­
ten.

Die Sublimierung brachte es mit sich, daß die Menschen sich für 
Einzelheiten in ihrer Umgebung, die für ihre biologischen Funktio­
nen nicht von Belang sind, als solche interessieren können. Der rich­
tige Umschwung, der das Werden des Menschen als eine mit Geist 
begabte Person vorangetrieben hat, wurde von einem »organischen 
Dilettantismus des Menschen« ermöglicht. Es war nach Scheier die 
»relativunspezifische Organanpassung an bestimmte Milieus, die 
Gehirnentwicklung, die Form gewordene Sublimierung seiner Triebe 
und die neue physiologische Energieverteilung von Gehirn und Or­
gansystem, [...] die die weltoffene Form des menschlichen Verhal­
tens und die Disponierung zum Geistträger befördert hat.« (GW XII, 
95) Der Umschwung zum Menschen lag also darin, daß, was im Tier 
Mittel zur Lebenserhaltung ist, in dem Menschen Selbstzweck wur­
de: eine »Umkehrung der Grundbeziehung, die zwischen dem orga­
nischen Leben und der geistigen Ordnung besteht«. (GW XII, 129) 
Dieser durch Kausalfaktoren bedingte doch auf sie unreduzierbare 
Sprung hat zur Folge, daß das Attribut des Urseins, das Geist heißt, 
im Menschen funktionell in der Form der Person erscheint. Damit 
öffnen sich die Seins- und Gegenstandssphären (GW VIII, 56 ff.) 
und dadurch entsteht das Phänomen des Habens einer Welt, das für 
Scheier der ontologische Grund des Wissens ist. Diese Weltoffenba­
rung und Personwerdung sind Leistungen des Geistes, die nur auf 
Grund des werdenden Ens a se möglich sind. Dadurch wird ein Tier 
zum erstenmal ein Mikrokosmos, und der Mensch erreicht als Person 

264 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vom Ursprung des Menschen bei Max Scheier

seine Stellung als Wertzentrum des Kosmos. Wichtig für Scheier ist, 
daß der Fortschritt zum Menschen als Geistträger nicht ohne Ver­
luste vonstatten ging. Da der Mensch phylogenetisch aus einer 
Mensch und Affe gemeinsamen Urstammform und nicht aus einer 
sehr spezifisch angepaßten Lebensform entstanden ist, so ist es 
möglich, daß er »für die Erkenntnis der Welt hochwichtige Fähigkei­
ten [...] zurückgebildet hat«. (GW XII, 95) Es sind wohl diese see­
lischen Fähigkeiten wie »die >warme Sympathie< mit dem All des 
Lebendigen, [...] die kontemplative Wesensbetrachtung, [...] die 
funktionelle Einheit des Geistes unter der allein Religion und Meta­
physik blühen können«, die der Mensch heute zurückgewinnen muß. 
(GW XII, 95 f.) Denn diese sind gerade die Geisteshaltungen, die 
Scheier in seiner Bildungs- und Ausgleichslehre als von tiefer Bedeu­
tung für das Schicksal der westlichen Zivilisation hielt, und in den 
Vordergrund der Kulturentwicklungen seiner Zeit rücken wollte.

Daß durch diese Metaphysik nichts vom Ursprung des Men­
schen kausal oder teleologisch erklärt werden kann, muß noch ein­
mal betont werden. In diesem Evolutionsschema ist also wenig em­
pirisch zu bestätigen oder zu widerlegen. Es bringt uns auf keine 
neuen empirischen Befunde. Unsere tiefe Unwissenheit vom Ur­
sprung des Bewußtseins aus den Kraftfeldern des ziellosen Allebens 
bleibt hier unangetastet. Doch der Sinn des ganzen Kosmos als der 
werdenden Einheit der Person Gottes gibt uns Aufschluß über das 
Werden der Einheit des menschlichen Selbst. Wie durch die Taten 
des Allebens und durch die Mutationen, die der Urgeist zu seinen 
eigenen Zwecken verwertet, bekommt die ganze Wandlung ihren 
zielhaften Sinn »für das Leben im Drang - für Gott« (GW XII, 54); 
ebenso bekommt auch die menschliche Person durch die Taten und 
Akte seines Geistes, insofern sie durch die Bedeutungsinhalte der 
Welt wandert, den »Zusammenhang eines durchgehenden Sinnes« - 
seines Soseins. Die Parallele zwischen dem Bild des werdenden Kos­
mos im späten Werk Scheiers und seiner Phänomenologie des wer­
denden menschlichen Selbst sind vielfach zu finden, und sie sind ein­
leuchtend. Durch das Wertbild des Menschen, das er in den 
phänomenologischen Schriften entwarf, wird die späte philosophi­
sche Anthropologie Scheiers klarer und überzeugender.

Im folgenden seien vier der Parallelen angeführt.
1. Die Entstehung des »Zusammenhangs des durchgehenden 

Sinnes« in einem Menschen ist nach den Ausführungen im Forma­

Person und Wert A- 265

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Eugene Kelly

lismus und in dem nachgelassenen Aufsatz Ordo Amoris, durch drei 
Strukturen bedingt: das Milieu, das Schicksal, und die individuelle 
Bestimmung. Das Wort »Schicksal« bezieht sich für Scheier auf die 
zeitliche Dimension der Begegnung, die ein Mensch mit den ihm 
umgebenden Gegenständen und Ereignissen erlangt. So schreibt 
Scheier in Wesen und Formen der Sympathie: »Das >Schicksal< ist 
die Reihe, [...] die Schar der >Gegebenheiten<, die wir, obwohl wir 
sie in keiner Weise >gesucht<, >vorausgeschaut<, >erwartet< oder >er- 
wählt< haben, doch in einer ganz einzigen Weise als zu unserem So- 
sein gehörig erst finden«. (GW IX, 196) Der Begriff findet auch in 
der philosophischen Anthropologie seinen Platz. »Die Linien unseres 
Schicksals«, so schreibt Scheier, »unserer geistigen Aktivitäten und 
Taten [haben] eine Bedeutsamkeit hinaus über die Geschichte dieser 
Erde«, denn die Anstrengungen der Menschen, und aller Lebewesen, 
haben eine »metaphysische Folge für das Urseiende selbst«. (GW XI, 
217) Das Alleben wächst »solidarisch« in allen Lebensindividuen. 
Das Wort »Schicksal« verweist auch in der philosophischen Anthro­
pologie auf die Wendepunkte in der Entwicklung der Triebsysteme 
der psychischen Organismen. Wie der Mensch so ist auch die Welt 
eine Geschichte, in welcher es ihr Schicksal ist, ein Wachstum an 
Werten zu erleben und zu vollbringen. (GW XII, 307 f.). Die Einheit 
des in der absoluten Zeit sich selber entfaltenden Dranges ist also 
vom Schicksal bedingt, nicht aber so, daß es von einer überpersonalen 
Macht dirigiert wird - das wäre wieder eine Art von Teleologie -, 
sondern derart, daß der Drang, sich selber in den ihn umgebenden 
Werten und Ereignissen widergespiegelt findet. Mensch und Drang 
finden ihr Sosein in einem ihnen unabhängigen Weltprozeß, der 
ihnen immer neue Wertmöglichkeiten vorhält.

Die Kausalität in der empirischen Entwicklung der Lebenswerte 
- Gestalt auf Gestalt bauend nach dem Gesetz der kleinsten Wir­
kung - bezeichnet Scheier als eine Kausalität des Schicksals, »die we­
der mechanisch noch teleologisch ist, in die bei aller qualitativen Er­
neuerung je höhere, umfassendere teleokline, aber nur selektive [...] 
Funktionen eintreten, die sich aber erst im Eintritt nach Opportunität 
spezifisch gestalthaft bestimmen (spontan).« (GW XII, 55) Dieses 
Schicksal des Dranges steht nach Scheier dem veralteten Begriff der 
Vorsehung gegenüber (GW XII, 73); Schicksal in diesem Sinne, und 
nicht also eine göttliche Leitung, ist die Weise, in der der Drang eine 
Einheit eines Wollens erreicht. Wie die Einheit der Farmen und Ar­
ten in ihren gegenseitigen teleoklinen Abhängigkeiten zeigt, und wie 

266 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vom Ursprung des Menschen bei Max Scheier

die Bildung des Sinnes der ganzen Bewegung des Lebens lehrt, so 
sehen wir, wie ein Mensch durch die gegenseitig abhängigen, in der 
Zeit wiederkehrenden Begegnungen mit den Werten, Gegenständen 
und Ereignissen in seinem Milieu die Sinneseinheit seines Lebens zu 
erkennen und zu erreichen vermag. Das eventuelle Fehlen der Ein­
heit offenbart das Phänomen des Tragischen im menschlichen Leben. 
Deshalb kann Scheier auch eine gewisse Tragödie im Werden des 
Kosmos finden. Denn wie es dem Menschen fehlen kann, so kann es 
dem Ens a se auch fehlen, sein Schicksal mit seiner individuellen 
Bestimmung in Einklang zu bringen; und damit fehlen auch die 
höchsten Werte, die ihm die Liebe offenbart, sein Leben funktionell 
zu gestalten. Scheier sagt mehrmals in seinem Metaphysiknachlaß, 
daß das Werden der Person Gottes noch unsicher ist. Das Werden des 
Allebens, wie alles Leben, ist noch nicht vollkommen, solange es lebt, 
und sein Sinn und Ausgang bleiben unsicher. Und so verhält es sich 
auch mit jedem Menschen.

2. Das in dem Zitat angeführte Wort »spontan« deutet auf zwei 
weitere Phänomene hin, die für die Ethik als Personenwertlehre wie 
auch für den Kosmos als werdende personhafte Gottheit bedeutend 
sind. Mensch und Kosmos werden von keiner Teleologie geleitet. Die 
Einheit des durchgehenden Sinnes eines Menschenlebens baut sich 
nicht darauf, daß ein Mensch stets nach einem ihm vorgegebenen 
Ziel strebt. Die Liebe disponiert ihn zwar dazu, das Schöne und Gute 
und Heilige, die in den Akten des Fühlens und Vorziehens gegeben 
sind, spontan zu vollbringen. Und die Weisheit, die Scheier im For­
malismus einen Grundbegriff der Ethik nennt, gibt ihm klare Ein­
sicht in die Werttafel, die in unserem Herzen als Ordo Amoris 
geschrieben ist. Doch sieht man wenig von einem »moralischen 
Kampf« nach höheren Tugenden in Scheiers Schriften. Ein Kampf 
um ein qualitatives Plus an Leben, auch ein Ringen des Geistes um 
Klarheit und Einsicht, dies gibt es im menschlichen Dasein. Doch der 
Kampf geht nicht auf das Erreichen von geistig Höherem und Wert­
vollerem, denn der Geist hat keine vom Drang unabhängige Macht. 
Übrigens nennt Scheier die meisten Versuche, ein »besserer Mensch« 
zu werden, eine Art von >Pharisäismus<. Der Mensch ist nicht ein 
Wille, sich selbst zu überwinden! Sittliches Handeln und das Streben 
nach Werhöherem, wenn es uns als echt erscheint, erweckt in uns 
deshalb immer den Anschein, als ob ein unerklärlicher spontaner 
Sprung genommen werden muß, und nicht, als ob das gezielte Stre­
ben nach der Erfüllung eines vorgegebenen Planes die entscheidene 

Person und Wert 267

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Eugene Kelly

Rolle im Handeln spielt. So auch im Kosmos. Gott als Geist strebt 
nicht, er »enthemmt sich« nur. »Die Folge der göttlichen Selbstent­
hemmung ist, daß der Drang zuerst als Eros aktuiert, und dann moti­
viert (gelockt) [wird], durch das göttliche Liebesbild von sich. Die 
Folge davon ist, daß der Drang durch das göttliche Liebesbild als Eros 
motiviert (gelockt).« (GW XI, 212) Der Drang strebt auch nicht nach 
der Erzeugung von höheren Arten von Lebewesen; er drängt sich nur 
nach Realisierung von vitalen Werten, einem Plus an Leben durch 
die Erzeugung von höheren Beispielen jeder Gattung. So sucht der 
Mensch in verschiedenen Wertbereichen sich selbst zu vervoll­
kommnen, nicht nach einem invarianten Musterbild, das ihm seit 
der Geburt eigen war, sondern je nach dem idealen, doch skizzenhaft 
gegebenen Wertbild von sich, das er als die Linien seines Schicksals, 
die er in der Welt (ihm transzendent) als ihn ansprechend entdeckt 
hat. Das Schicksal für den Mikrokosmos wie für den Makrokosmos 
funktioniert als eine Art von Ermahnung, sich in das skizzenhaft 
gegebene, doch ideale Bild seines eigenen Wesens spontan entfalten 
zu lassen. Nach Scheier genügt der Wille nicht, das Sosein zu bestim­
men, denn ein Mensch schafft nicht sein ideales Bild von sich, noch 
hat er die Kraft in sich, das Ideale zu erreichen. Er ist mehr der Ent­
decker von sich selbst als sein Schöpfer.

3. Das zweite Phänomen, worauf das Wort »spontan« hindeutet, 
bezieht sich auf die Frage, was die Okkasionen solcher Ermahnungen 
sind. Scheier spricht in den phänomenologischen Schriften von einer 
»Forderung der Stunde«, d.h. von Ereignissen, in welchen wir am 
klarsten den möglichen Einklang zwischen unserem Schicksal und 
unserer Berufung empfinden. Wir fühlen uns von einer uns tran­
szendenten Stelle angesprochen. Diese Stimme gibt unserer Nei­
gung, nach Werthöherem zu suchen und in das ideale Bild von uns 
zu wachsen, Inhalt und Richtung. In solchen Augenblicken stehen 
alle Wertelemente, die wir als wichtig für unser Leben erkannt haben 
- unser Selbstwertbild und -zweck - klar vor unseren Augen. In un­
serer Antwort auf die Forderung der Stunde fühlen wir, daß es uns 
freisteht, das zu vollbringen, worauf wir uns im Leben, vielleicht 
ohne es klar zu wissen, vorbereitet haben, und das zu erfüllen, was 
unser Schicksal als wiederkehrenden Sinn unseres Lebens erblicken 
ließ. Durch das Schicksal werden also Ereignisse Symbole für den 
möglichen Sinn und für die Einheit unseres Lebens. Etwas Ähnliches 
finden wir wieder im Werden des Allebens. Getrieben vom Eros, 
sucht das Alleben die höchste Qualität in jeder Gattung durch ein 

268 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vom Ursprung des Menschen bei Max Scheier

Minimum an Aufwand seiner Energie zu erreichen. Die Welt ist der 
Drangphantasie immer als Werdesein vorgegeben. Diese findet sich 
also immer schon in einer Welt mit Gestalten und Energien im ge­
genseitigen Austausch untereinander und sie kann nicht in die Zu­
kunft blicken.

Die Spontaneität, die, wie wir gesehen haben, der Natur überall 
eigen ist, ist die Quelle der Handlungsfreiheit des Menschen und 
auch der Freiheit des sich im Kosmos durch zufällige Mutationen - 
also nicht kausal und teleologisch - >verleibenden< Dranges. In unse­
rer Freiheit haben wir also an der Urfreiheit der sich setzenden Gott­
heit teil.6 (GW XII, 36) Die Mutationen, die in der Natur vor­
kommen (und wir wissen heute, daß sie viel öfter in der Natur 
vorkommen, als es zu Scheiers Zeit geahnt wurde) spielen in Scheiers 
Denken die Rolle des Kairos in der Einheitsbildung eines Menschen­
lebens. Sie sind die Gelegenheiten, die das Alleben zur Tat ermahnt: 
hier kannst Du spontan einen Sprung zum sinnvolleren und werthö­
heren Leben vollziehen! Wie der Mensch so lernt das Alleben durch 
diese Forderung, daß es vollbringen kann, was es ist, und was es wer­
den kann und soll. Die Einheit eines Menschenlebens und die des 
Kosmos wird also auf dieselbe Weise möglich: sie geschieht auf dem 
Grund eines Entwurfs von Wesensmöglichkeiten. Durch die Begeg­
nung mit dem eigenen Schicksal, getrieben vom vitalen Eros und 
gehemmt und gelenkt von der geistigen Liebe, versucht das Alleben, 
die Qualität und Quantität des eigenen Lebens zu erhöhen, und viel­
leicht, wie der Mensch, in sein eigenes ideales Wertbild zu wachsen. 
Der Mensch und der Kosmos müssen dem weisen Mandarin ver­
gleichbar sein, der nach langem Untersuchen der Wertinhalte seiner 
Situation erlaubt, sich durch einen Sprung in die Richtung des Bes­
seren und Vornehmeren ziehen zu lassen. Die Idee mag sonderbar, 
sogar wunderlich vorkommen, aber Scheier hat keine Angst, Worte 
wie »Schicksal« und »Umschwung«, »Liebe« und »Lust«, die sitt­
lichen Wert haben, in seiner Metaphysik zu benutzen. Der Gedanke, 
daß alles strenge Wissen wertfrei sein muß, liegt ihm bekanntlich 
fern.

6 Man sieht in der Lehre von dem Menschen als Mikrokosmos eine frühe Formulierung 
des >Anthroposprinzips< der gegenwärtigen Astrophysik, welches behauptet, daß alle 
empirischen Gesetzen, die über die Weltordnung seit ihrem ersten Anfang herrschen, 
mit der Möglichkeit der Entstehung von Intelligenz verträglich sein müssen. Die Welt 
wird uns also immer erscheinen, als ob sie genau die Bedingungen erfüllte, die die 
Erzeugung von Intelligenz fördert.

Person und Wert A- 269

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Eugene Kelly

4. Es steht ähnlich in der phänomenologischen Wertethik, wo 
der Weg zum sittlichen Aufschwung - die Vorarbeit für eine Wende 
zum Besseren in der Gesinnung, sogar in dem Ordo Amoris eines 
Menschen - durch die Erscheinung von Vorbildern und Führern, z. B. 
vom »Helden« oder vom »Weisen« vollzogen wird. Diese »höheren 
Menschen« zeigen durch das Vorbildhafte in ihrem Wesen, was ein 
Mensch an Tugend erreichen kann. Oft erblicken junge Menschen 
die Züge von ihrem eigenen Schicksal in dem Leben und in den Taten 
dieser höheren Wertpersontypen. Wieder sehen wir, daß die Einheit 
eines Menschenlebens eine Funktion von Werten ist, die der Mensch 
auf dem Weg zur Entdeckung und Entfaltung seines Selbst, funktio­
nell in sein Leben, Weben und auch Streben eingliedert. Dem All­
leben geht es ebenso. Wir sahen, wie das Alleben in einem bestimm­
ten Formkreis nicht darauf aus ist, ein Telos jenseits der Gattung zu 
erreichen und zu erfüllen, sondern immer nur die immanenten We­
sensmöglichkeiten der Lebewesen in einer Gattung, die sie schick- 
salshaft verkörpert, zu ihrer Vervollkommnung zu bringen. Wenn 
der Artentod nahe ist, und die höchsten Beispiele einer Art erreicht 
worden sind, kann das Alleben einen Sprung nach neuen Formen und 
Arten versuchen, sollten die richtigen Mutationen vorhanden sein. 
Dieser Sprung war nicht vom Ens a se vorgesehen, wie auch ein jun­
ger Mensch nicht vorhersehen kann, welche Forderung der Stunde, 
worauf sein Schicksal ihn vorbereitet hat, ihm zufallen wird, oder, 
welche Antwort er darauf geben wird. Was ein Mensch ist, und was 
er an Werthöheren leisten kann und soll, kann durch keine himm­
lische Vorsehung bestimmt oder erklärt werden. Unser Leben, wie 
das Leben des Ens a se, vollzieht sich auf einem Kampfplatz, wo jeder 
spontan nach neuen Aufforderungen und neuen Möglichkeiten grei­
fen darf - und auch versagen kann.

Es ist einsichtig, daß Scheiers Ethik, seine Metaphysik und seine 
philosophische Anthropologie die Menschen und den Kosmos im 
Sinne eines sittlichen Kampfs inszenieren: nicht ein Kampf um die 
Tugend, sondern um die Vergeistung des menschlichen Lebens - und 
dadurch das Werden der göttlichen Person. Er stellt die Menschen in 
ihrer höchsten Würde dar: nicht mehr als bloße Schulkinder Gottes, 
sondern als Paladine im Weltprozeß, wenn die Deitas versucht, in der 
Welt als Leibkörper des Dranges und in der göttlichen Person als 
Urform des Geistes das ideale Bild ihrer Vervollkommnung zu errei­
chen. Der ganze leibliche und vitale Mensch, nicht nur seine Person 
als Geist, wird in diesen Kampf geschickt. Scheier meint, daß seine 

270 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vom Ursprung des Menschen bei Max Scheier

nichttheistische Metaphysik es den Menschen wie zum ersten Mal 
erlaubt, den wahren Sinn ihres Verantwortungsbewußtseins zu ver­
stehen. (GW XII, 52). Klar ist auch, daß, obwohl Scheier immer ver­
sucht, seine Metaphysik in Einklang mit dem Wesenswissen und der 
Naturwissenschaft zu bringen, seine Forschungen in der Metaphysik 
der Evolutionstheorie immer auf Bildungszwecke zielen. Es geht ihm 
um die Würde des ganzen Menschen, und die Bedeutung seines 
Schicksals für das Werden eines Endzustands der Welt und der 
menschlichen Geschichte, wo alle Spannungen zwischen vitalen Wer­
ten und den Werten des Geistes ausgeglichen sein werden. Es geht 
ihm ebenso um die Tatsache, daß das Leben der Menschen tief in dem 
Leben des Kosmos und in dem Leben Gottes verwurzelt ist. Die Frag­
mente seiner Metaphysik und seiner philosophischen Anthropologie 
haben vielleicht wenig Tragweite für empirische Forschungen in der 
Entwicklung der Gattung, obwohl die moderne Biologie mit Scheier 
darin übereinstimmt, daß das Werden des Lebens auf der Erde unvor­
hersehbar, unwahrscheinlich und gar wunderlich ist. In dieser Rich­
tung aber liegt nicht der Wert von Scheiers Evolutionslehre. Die Be­
deutung von diesen Fragmenten, worin Scheier darum ringt, Klarheit 
über das menschliche Schicksal zu erlangen, liegt darin, daß die 
Zwecke seiner materialen Wertethik auf einer neue Ebene weiter ver­
folgt werden. Hier geben die Fragmente uns, die am Ende des alten 
Jahrhunderts stehen, auch einiges zu bedenken. Einige Denker grei­
fen heute wieder nach dem Theismus, andere versuchen, den Begriff 
der Teleologie zu erneuern, und noch andere bleiben beim Naturalis­
mus. In diesem Streit bietet Scheiers Lehre die Anfänge einer alter­
nativen metaphysischen Anschauung, die sich nicht auf Glauben, 
sondern auf die unsichere Hoffnung baut, daß der Gang der Welt 
noch weiter in die Richtung der >Vergeistigung< ujjd des Werthö­
heren führt. Diese Hoffnung zu erfüllen, verlangt nicht nach Ehr­
furcht und Anbetung und noch weniger nach reinem Denken, son­
dern nach einer sokratischen Kehre, die uns als Geistträger in die 
Richtung des Werthöheren weiter führt.

Person und Wert Ä- 271

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

