252

Eugene Kelly

Vom Ursprung des Menschen bei Max Scheler

In seiner bekannten Schrift Ordo Amoris (GW X, 345-76) spricht
Max Scheler vom Sinn des Schicksals im menschlichen Leben. In
einer vor kurzer Zeit erschienenen Arbeit! versuchte ich zu erkliren,
wie Schelers Schicksalsbegriff es ihm ermoglichte, die menschliche
Person als eine Einheit zu deuten, d. h. wie nach Scheler die mensch-
liche Person den »Zusammenhang eines durchgehenden Sinnes« ent-
deckt, der die sittliche Einheit seines >Selbst< bildet. Wir sahen dort,
wie Scheler Strukturen im Kern der Person entdeckte, die es dem
Menschen erlauben, sich selber als sittliches Wesen teilweise zu ent-
decken und teilweise zu schaffen. In dieser Arbeit mochte ich in den
spaten Schriften Schelers danach suchen, wie wir einen dhnlichen
wenn auch dunkleren Vorgang angehen kénnen, namlich wie nach
Scheler der Zusammenhang eines durchgehenden Sinnes der Welt
als eines Ganzen iiberhaupt erreicht wird. Wir finden diesen Sinn
nicht im Personzentrum des von Scheler postulierten Ens a se, denn
das Ens a se erscheint nicht erst als Person. Wir erfahren ihn eher auf
dem Weg zum Ursprung des Menschen, d.h. wir begegnen in der
Evolution des organischen Lebens der Selbstoffenbarung eines Wer-
deseins, das nach einer Sinneseinheit der Welt tendiert. Wie die
menschliche Person die Einheit ihres Soseins durch die strukturbe-
dingte Integration seines Seins als Geisteswesen, vitales Lebewesen,
und physisches Ding erreicht, so erreicht das Ens a se die Einheit
seines Soseins erst in der >Verleibung« des Dranges im Werden der
organischen und anorganischen Welt, und die Einheit seiner Person
im Personsein der Menschen.

Daf3 die mogliche Einheit der Welt als solche mit der moglichen
Einheit eines Menschenlebens verbunden sein sollte, ist in Anbe-

! Eugene Kelly, Der Begriff des Schicksals im Denken Max Schelers, in: Christian Ber-
mes, Wolfhart Henckmann, Heinz Leonardy (Hg.), Denken des Ursprungs — Ursprung
des Denkens, Kritisches Jahrbuch der Philosophie, Band 3, Wiirzburg 1998.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https:/idol. - am 16.01,2026, 0B:42:06.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vom Ursprung des Menschen bei Max Scheler

tracht der spaten Lehre Schelers iiber den Makrokosmos und seinen
Panentheismus nicht iiberraschend. Da das Ens a se und der Mensch
isomorph sind, erwarten wir auch zu finden, daf} die Strukturen, die
in der menschlichen Person den Bezug auf diese Einheit erméglichen,
auch im Ursein und im Kosmos funktionieren. Und wir finden tat-
sachlich in Schelers spiter Metaphysik und philosophischet Anthro-
pologie Beispiele dafiir, wie die Ergebnisse der Schelerschen Phéno-
menologie vom Wertsein der menschlichen Person noch lebendig
sind — und in seiner Lehre vom Werdesein der Welt noch fortwirken.
Diese Fortwirkung diirfen wir sicherlich erwarten, denn, wie er
schreibt, »Metaphysik [ist] stets Verkniipfung apriorisch synthetisch
Wesenswissens mit den Induktionen und deduktiven Resultaten der
positiven Wissenschaften.« (GW VIII, 85) Keine metaphysische Leh-
re soll also den Ergebnissen der reinen Phdanomenologie widerspre-
chen. Im Gegenteil, diese Ergebnisse konnen erst recht in der Meta-
physik und der philosophischen Anthropologie verwertet werden.
Ich méchte hier also auch versuchen, das, was im spaten Werk
fiir Schelers Wertethik noch Lebendiges und Wertvolles ist, zu finden
und zu bergen.? In fritheren Arbeiten habe ich die Metaphysik Sche-
lers nicht nur als unbeweisbar, sondern auch als bedrohlich fiir seine
Personlehre scharf kritisiert.> Wenn ich jetzt diese Kritik mafige, so
sollte es nicht iiberraschend sein, daf8 mein Blick erst im spaten Werk
darauf fallt, was schon in der »klassischen« oder phinomenologi-
schen Periode Schelers als Vorahnung seiner Metaphysik und seiner
philosophischen Anthropologie fithlbar ist. Wir sehen in drei Berei-
chen dieses Philosophierens denselben Bezug auf Einheit — in der

% Klare und wertvolle Arbeit dieser Art haben die zwei Schriften von Heinz Leonardy
geleistet, die kurz nach dem Erscheinen der NachlaB8biande II und III festzulegen ver-
suchten, was aus der phinomenologischen Periode im spiten Werk noch lebendig ist. Cf.
La derniére philosophie de Max Scheler, in: Revue philosophique de Louvain (79, 1981);
ders., Es ist schwer, ein Mensch zu sein, in: Phinomenologische Forschungen 28/29
(1994).

3 Eugene Kelly, Structure and Diversity. Studies in the Phenomenological Philosophy of
Max Scheler, Dordrecht, 1997; ders., Ethical Personalism and the Unity of the Person, in:
Steven Schneck, (Hg.), Max Scheler’s Ethical Personalism, Rodopi Press, im Erscheinen
begriffen. Ich habe in dieser zweiten Schrift die Ansicht vertreten, dafl die Folgen der
spaten Metaphysik und die Verleugnung des Theismus die Einheit der menschlichen
Person bedrohen, die fiir Schelers ethischen Personalismus unbedingt notwendig ist.
Diese Kritik ist von den Uberlegungen in diesem Referat nicht angetastet. Ich gehe hier
in die andere Richtung: in welchem Sinne das friihere Werk dem spiteren dient.

Person und Wert A 253

https:/idol. - am 16.01.2026, 08:43:086.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

254

Eugene Kelly

Selbstwerdung des Einzelmenschen, im Ursprung und in der Evolu-
tion des Kosmos und in der Personwerdung des Ens a se.

Im allgemeinen zeigt das spiate Werk ein wachsendes Interesse
an Realititsfragen, d. h. am Sein, am Ursprung und an der Geschichte
der Welt, des Menschen und der Zivilisation, und ein nachlassendes
Interesse an Wesen und Wesenszusammenhingen, die der Gegen-
stand der phdnomenologischen Forschungen waren. Besonders kenn-
zeichnend fiir Schelers spate Wende ist die Ablehnung des Theismus
und das damit verbundene Leugnen des Personseins des Ens a se. Die
Deitas wird nach 1920/21 hinsichtlich der zwei Attribute des Geistes
und des Dranges verstanden. Durch die Geschichte des Kosmos
kommt die Deitas zu sich als organismusihnliches Dasein. (GW X]I,
157) Die metaphysischen und philosophisch-anthropologischen An-
sitze, die diese Geschichte untersuchen, verlangen deshalb tiefes
Nachdenken iiber die Ergebnisse der empirischen Biologie. Sein gan-
zes Leben hindurch hat Scheler ein Interesse fiir die Biologie gezeigt,
und sein Wissen um den Stand der Naturwissenschaften wihrend
seiner Lebzeiten ist erstaunlich, ja verbliiffend. Er behandelte thema-
tisch die damaligen Theorien der biologischen Evolution und priifte
sie nach ihren metaphysischen Voraussetzungen. In dieser Zeit vor
den ersten Anfingen der modernen Genetik waren zwei Grundrich-
tungen der Evolutionslehre zu unterscheiden. Die erste war mit dem
Namen Darwins verbunden. Dieser postulierte eine mechanische
Entwicklung aller lebendigen Formen aus einem Urkeim des Lebens;
der Fortschritt des Lebens durch die Zeit sollte rein aus einem
»Kampf ums Leben« zu erklaren sein. Die zweite setzte eine Lebens-
energie voraus, die die Lebewesen zu ihrer eigenen Fortpflanzung
sowie zur Addquation an die physische Umgebung wie auch zur Ver-
wandlung in etwas Neues und Hoheres trieb.

Obwohl Schelers Theorie eine Verwandschaft mit und eine
Ahnlichkeit zu Theorien der zweiten Form zeigt, insbesondere zur
Theorie des élan vital Bergsons, dessen Philosophie Scheler beein-
flullte, lehnt er Theorien beider Arten als unvereinbar mit seiner
Metaphysik und mit seinen werttheoretischen Ansitzen ab. Darwin-
sche wie Bergsonsche Evolutionstheorien geben uns nach Schelers
Ansicht keine Einsicht in das Ursein, woraus alles Lebendige und
Nichtlebendige fliefst. Theorien der mechanistischen Art verstehen
das Leben als ein nicht erklarbares und iiberraschendes Ereignis, das
unerwartet und aus reinem Zufall zu der anorganischen Natur hin-
zugetreten ist. Die Entwicklung der Arten nach Darwin geschieht in

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https:/idol. - am 16.01.2026, 08:43:06. @



https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vom Ursprung des Menschen bei Max Scheler

einer schon vorhandenen empirischen Zeit und schreitet qualitativ
und quantitativ von den einfachen zu den hochentwickelten Formen
- und von wenigen Arten zur heutigen Fiille der Gattungen hinauf.
Theorien der Bergsonschen Art setzen mit Recht einen Lebensdrang
und die reine Dauer voraus, woraus die évolution créatrice die me-
chanisch unableitbaren biologischen Gattungen spontan schafft.
Doch fiir Scheler fehlt in dieser Theorie der Bezug auf das Ursein,
das Ens a se, das allein die Einheit des Weltprozesses, innerhalb des-
sen der spontane schopferische Drang seinen Platz hat, erblicken lafst.
Diese Suche nach Struktureinheit in der Mannigfaltigkeit der Dinge
war Scheler immer eigen, und sie dhnelt auf der metaphysischen und
moralischen Ebene der heutigen Suche nach einer vereinten Theorie
der Relativitits- und Quantenmechanik. Auch in der »klassischen«
Phase hat Schelers Seinsbegriff nach Ganzheit und Einheit verlangt:
Wie jeder Person eine Welt entspricht, so entspricht auch dem Geist
als Attribut Gottes ein Kosmos. Zwar stellt sich der Gott wesens-
mifig personhaft in den phdnomenologischen Arbeiten dar, im spa-
ten Werk jedoch wird er als Person nur durch die Taten der Menschen
realisiert. Da aber im spiten Werk das Ursein noch nicht eine Person
ist, sondern eine Person im Werden, so diirfen wir die Welt noch
nicht als etwas Ganzes oder Fertiges begreifen. Durch die Metaphysik
wird zwar die Personalitdt Gottes wie auch die Sinneseinheit der
Welt skizzenhaft als Wesensmaoglichkeit sichtbar, jedoch noch unfer-
tig.

Was Scheler fiir seine Metaphysik suchte, und was erst in seinen
Schriften nach 1920/21 erschienen ist, ist ein ontologischer Grund-
begriff, der seinem Bild der Welt als einem lebendigen Organismus
einen Rahmen geben wiirde. Diese Ontologie begreift die Welt als
ein Werdesein — nicht nur in dem Sinn, daf} die Welt oder das Da-
seiende als solches etwas Gewordenes ist, sondern dafl das Sein in
seinem Kern ein Werden ist. Zum Vergleich mit diesem genialen
Gedanken konnen wir die Prozef-Philosophie hinzuziehen, die
hauptsichlich in den Vereinigten Staaten nach 1929 entwickelt wur-
de. In diesem Jahr erschien Process and Reality von Alfred North
Whitehead — ein Buch, das der Verfasser als eine »Philosophie des
Organismus« charakterisierte. Whiteheads Ansatz ist einfach zu be-
greifen. Aristoteles stellte fest, dal das Denken immer einen Gegen-
stand hat, und daf3 dieser Gegenstand, worauf sich alle anderen Kate-
gorien des Denkens in der Form des Pridizierens beziehen, eine
Substanz ist. Anstatt, wie alle bisherigen Philosophien, sich an die

Person und Wert A 255

https:/idol. - am 16.01,2026, 0B:42:06.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

256

Eugene Kelly

aristotelische Kategorienlehre zu halten, richtet sich nach Whitehead
alles Pridizieren nach dem Prozefl, oder dem Ubergehen selbst, den
er actual occasions nennt. Damit riickt fiir Whitehead das Werden —
oder das In- und DurcheinanderflieBen, das Ubergehen von etwas in
etwas Anderes — als das ontologisch Primére in den metaphysischen
Vordergrund. So auch fiir Scheler, der schreibt: »Das Sein [darf man]
[...] nicht dem >Werden« entgegensetzen, sondern nur das Werde-
sein dem Gewordensein. Auch das Werden ist eine Art des Seins, die
Art des Seins, in der ein primir gegebenes ideales Sosein ins Dasein
tibergeht.«* (GW XI, 235-36) Gerade weil Scheler die Welt als ein
FlieSen und Dringen nach Ubergingen deutet, sucht er in der Quan-
tenmechanik Halt: Solche spontanen und nicht vorhersehbaren Uber-
gange sind wie Quantenspriinge. Sie entstehen je nach Probabilitits-
gesetzen, nicht nach Kausalgesetzen. Und dieser Begriff funktioniert,
wie wir sehen werden, auch in Schelers Evolutionslehre.

Im Werdesein der Welt steht der Drang dem ohnmaichtigen
Geist als Realititsprinzip gegeniiber. Der Drang ist nicht die Schop-
fung des Geistes; er ist als Tatigkeitsattribut mit ihm gleichurspriing-
lich. Im Drang liegt eine das zuféllige und bildhafte Sosein der Rea-
litdt setzende Phantasie. (GW XI, 189) In diesem Setzen funktioniert
der Drang als das Alleben. So schreibt Scheler: »Das Alleben ist also
eine >Stufe des Dranges, der als relative >hohere Stufe« die Stufe des
Dranges entspricht, auf die die Realitdt der anorganischen Welt, d. h.
die Kraftzentrenfelder, zuriickgehen, die den >Bildern< (Kérpern) der
anorganischen Welt und ihren [raumzeitlichen?] Beziehungen zu-
grunde liegen.« (GW XI 218f.) Der Drang selbst aber ist urspriing-
lich weder anorganisch noch organisch. Der Drang kann noch unent-
schieden sein, sagt Scheler, ob er »sich materiieren oder vitalisieren
will.« (GW XI, 157) Wenn der Drang sich entscheidet, zu >materiie-
ren< oder zu »vitalisieren¢, so realisiert er erst Kraftzentrenfelder,
woraus organische und anorganische Bilder ins Dasein treten. Die
Bilder sind nicht absolut real, denn das wiirde der Relativitatstheorie
widersprechen. Sie sind dem BewufStsein transzendent und kénnen

4 Trotzdem spricht Scheler in einigen spiten Fragmenten iiber >Substantiac als ontolo-
gischen Grundbegriff, ja sogar als identisch mit dem Ens a se. »Die Substantia ist das
ewig sich selbst setzende Sein — erhaben auch iiber Werden und Gewordenheit.«
(GW XI, 212) Die Begriffe sind schwer in Einklang miteinander zu bringen. Vgl. Man-
fred S. Frings, The Mind of Max Scheler, Milwaukee 1997, S. 191f.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https:/idol. - am 16.01.2026, 08:43:086.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vom Ursprung des Menschen bei Max Scheler

als objektive » Vorspiegelungen« des Dranges charakterisiert werden.
(GW XI, 131) Hier finden wir den physischen, biologischen und auch
psychischen Ursprung des Kosmos. Wie der Geist und der Drang, so
leben auch die organische und anorganische Welt in einer Art von
Symbiose zusammen, deren Schicksal ein zukiinftiger Ausgleich ist.
Das ideale Ende des Prozesses, wodurch das Alleben die tote Welt
>einkdrpert< und zum Diener des Eros macht, ist »der Ausgleich von
Organismus und Korper: Das Werden der Koérperwelt zum Leib-
korper des Weltorganismus.« (GW XI, 185)

Wenn aber das Sein ein Werdesein ist, so muf8 man neu tiber das
Sein der Zeit nachdenken. So schreibt Scheler schlicht: »Da reines
Leben reines Werden ist, ist die Zeit die Form seines Werdens selbst.«
(GW XI, 160) Vor diesem Werden gibt es keine Zeit: »Es gibt also
keine >zeitliche Schopfung« der Welt, da ja jeder Punkt der (absolu-
ten) »Zeit« als der Form und Spur des >Werdens« der gottlichen Kraft-
wirkung im Verhaltnis zum Dasein der Welt jedem anderen Punkte
vollig gleich ist.« (GW XI, 201) Diese absolute Zeit, obwohl sie rela-
tiv auf das Attribut »Geist« im Ens a se ist, ist der Grund der biolo-
gischen Entfaltung vom Organischen, d.h. sie bestimmt Uberginge
mit Bezug auf Geburt, Altern, und Tod. Lebendiges flieBt immer
rhythmisch aus der Drangphantasie von einem Ursprung zum Tode
hin; sein Gesetz ist immer »Stirb und Werde.« Durch ihr Dringen
wird die Welt: »Die Welt als >Leib« Gottes ist die in jedem Augenblick
neu >werdende Verleiblichung« des ewigen >Dranges< gemif3 den Ide-
en und Werten des gottlichen Geistes. Sie ist nicht creatio continua,
wohl aber kontinuierliches vom Geist >zugelassenes< und >geord-
netes< Erzeugtwerden durch den gotthaften Eros aus dem Material
der Drangphantasia.« (GW XI, 201) Der Unterschied zwischen der
absoluten Zeit und der relativen oder empirischen Zeit liegt nach
Schelers Ausfiihrungen darin, dafy die letztere »einem flieSenden
Gegenwartspunkt [gleicht], der beliebig erfiillt sein kann. Jeder
Punkt [ist] ebensowohl als Vorher als Nachher bestimmbar. Darum
miissen wir leugnen, dafl die physikalische Zeit eine sogenannte
Richtung hat.« (GW XI, 154) Dieses Vorher und Nachher in der phy-
sikalischen Zeit ist aber relativ und umkehrbar; in der absoluten Zeit
gibt es aber ein unumkehrbares Werden, einen Rhythmus, der dem
Leben eigen ist. Die Frage bleibt, ob diese absolute Zeit entweder
wissenschaftlich zu bestitigen ist, obwohl sie nicht mef3bar ist, oder
ob sie phanomenologisch evident ist. Es kann sein, daf3 der Begriff
phianomenologisch nur auf die Tatsachen des Wechsels, Flieens,

Person und Wert A 257

https:/idol. - am 16.01.2026, 08:43:086.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

258

Eugene Kelly

und Uberginge hindeutet, ohne auf ein von ihnen unabhingiges
Urphédnomen hinzudeuten.

Die absolute Zeit selbst, schreibt Scheler, hat keinen Anfang, da
jeder »Anfang« Zeit und Inhalt voraussetzt — sie hat demnach nur
einen Ursprung. (GW XI, 201) Dieser Ursprung ist aber sehr dunkel,
wie alles Denken von dem Ursprung der Welt aus einem Nichtvor-
handenen. Dunkel ist aller Anfang auch nach der modernen Astro-
physik, die wie Scheler festhalt, dafl die Zeit finit ist und zum Wesen
der Materie und der Energie gehort. Wir konnen auf dem Boden des
gegenwirtigen Standes der Wissenschaft und der Sitze der Quanten-
und Relativitdtstheorie iiber einen vermutlichen Urzustand der Ener-
gie und Materie spekulieren und dann daraus folgern, wie die Welt
sich weiter entwickelte; doch was die erste Tat bzw. der erste Zustand
war, die alles ausloste, ist wohl eine illegitime, vielleicht sogar sinn-
lose Frage. Denn im Urzustand selbst sollen Zustinde gegeben sein,
die mit allen Gesetzen der Physik ungleich sind. Der erste Akt des
sich setzenden Ens a se, seine Selbstenthemmung, schreibt Scheler,
ist die »Folge eines unerkennbaren Werdens«. (GW XI, 212) Seine
Beobachtungen iiber dieses Thema sind skizzenhaft, doch es ist klar,
dafl er dem Ursein eine Art von BewufStsein oder Vorstellungskraft
zuspricht, wodurch das Ens a se vor der Entstehung aller Ideen, Bil-
der, Wesen und Entwiirfe erkennen konnte, was es durch den Akt
seiner Selbstenthemmung wiirde erleiden miissen. Im zeitlosen oder
iiberzeitlichen Urzustand des Ens a se mufite es wenigstens ein Be-
wufStsein des Wechsels gegeben haben, das das phanomenologisch
Erste im Werden eines zeitbedingten Universums war.” Im vorraum-
zeitlichen Ursein konnte es also nicht eine absolute Unbeweglichkeit
gegeben haben; Verinderung gehort zum Wesen aller Dinge.

Was ist aber wissenschaftlich durch diese Spekulationen gewon-
nen? Auf Grund dieser ontologischen Ansicht konnte Scheler die
Gegebenheiten der Natur anders deuten, als es der mechanistische
Naturalismus tat. Man spiirt diese Grundansicht in solchen ein-
fachen Ausspriichen: »Ein Lebendiges wichst nicht, weil es sich er-
nihrt; es ernahrt sich, weil es wichst.« (GW III, 315) Das Werden ist

 Manfred Frings hat klar dargestellt, wie schon in einer Vorlesungsreihe Schelers von
1907/08 die Grundziige dieser spater in seinen metaphysischen Tragweiten entwickelten
Theorie von Raum und Zeit vorhanden waren; vgl. ;Bemerkungen zu den Manuskrip-
tenc GW X1V, 442 {.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Mrsg.)

https:/idol. - am 16.01.2026, 08:43:06. @



https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vom Ursprung des Menschen bei Max Scheler

primar; das Erndhren entsteht erst aus dem Entwicklungsprozef3 des
Lebewesens, und ist also nicht der Grund, der ihn erméglicht.

Die Frage der Evolution ist damit aber noch nicht gestellt. Wor-
auf oder wohin wird das Werden? Wir miissen zumindest im Drang
auch so etwas wie ein Bewuf3tsein von den »skizzenhaften« Gegen-
standen seiner Phantasie postulieren, so dal der werdende Gott ein
Verstandnis dafiir hat, worum es in seiner Verleibung als Welt geht.
Ohne ein »Worauf« wire das Leben die bloffe Summierung einer an
sich sinnlosen Reihe gesetzmafiger Ereignisse, wie der Naturalismus
das Weltgeschehen denkt. Aber das Menschenleben ist nicht die blo-
e Summierung von Ereignissen, und das kann auch nicht fiir den
Makrokosmos der Fall sein. Wir miissen fragen: Woher aber be-
kommt der Kosmos die Moglichkeit einer Einheit eines durchlaufen-
den Sinnes?

Auf diesem metaphysischen Hintergrund und mit dieser Frage
konnen wir nun Schelers Lehre der biologischen Evolution und des
Ursprungs des Menschen ins Auge fassen.

Scheler beginnt seine philosophische Anthropologie mit einer
Kritik von Aristoteles, und zwar mit dem auch heute iiberall unkri-
tisch angenommenen Begriff des Menschen als animal rationale.
Nach dieser Wesensbestimmung soll der Mensch ein unabdnder-
liches Sein besitzen, dessen Stellung im Kosmos als Krone der Schép-
fung auf seinem Anteil am Logos beruht. Dieses Bild kommt nun
aber ins Schwanken durch die Ontologie des Werdeseins. Der
Mensch muf$ durch den Prozef seiner >Vergeistung« auch das unfer-
tige und ohnmachtige geistige Ursein, dem er in seinem Sein dhnelt,
noch vollbringen. So erhalten wir einen neuen Blick auf den Men-
schen, auf Gott und die Beziehung zwischen Mensch und Gott: »Der
Wesens-Mensch (geistiges Lebewesen und Mikrokosmos) ist dasje-
nige Wesen, in dem der Ens a se seiner dualen Attribute und ihrer
Spannung >bewuf8t« [wird] und in den und durch das das unmittel-
barste >Gottwerden« geschieht.« (GW XI, 220) Dieses Gottwerden
braucht lange Vorbereitung, und es ist nicht mit dem ersten Geist-
trager getan.

1. Das organische Leben ist nicht auf dem Boden des Anorgani-
schen gewachsen, denn beide Daseinsformen sind gleichurspriing-
lich. Auf dem Boden des zeitlosen reinen Wechsels realisiert sich
der Drang in Kraftfeldern, aus welchen das Leben oder die Materie
entstehen konnen. Das Leben setzt also eine im Raum und in der Zeit
schon vorhandene materiale Welt nicht voraus. Besonders ist auch

Person und Wert A= 259

https:/idol. - am 16.01,2026, 0B:42:06.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

260

Eugene Kelly

hier die Tatsache zu bemerken, daf8 fiir Scheler das Psychische und
das Lebendige gleichurspriinglich sind: »Was die Grenze des Psychi-
schen betrifft, so fallt sie mit der Grenze des Lebendigen iiberhaupt
zusammen.« (GW IX, 12) Aus jenen Kraftfeldern, die sich in der
Richtung des Lebens realisieren, bildet sich der »Gefiihlsdrang«, der
die unterste Stufe des Psychischen ist. Diese »Kraftfunktionen des
Dranges, die das organische Leben bedingen, [...] regeln den Rhyth-
mus des Lebensgeschehens in der absoluten Zeit.« (GW, VIII, 186-
87) Organisches und Anorgansiches unterscheiden sich dadurch, daf8
der sich als organisch setzende Drang den Rhythmus des Lebens be-
dingt, der, wie wir gesehen haben, das zeitlich nicht umkehrbare Pha-
nomen des Alterns setzt, das allem Leben eigen ist. Hierin liegt aber
die Moglichkeit der Einheit der Natur, denn »die Anpassungen der
lebendigen und der toten Natur [sind] eine Gegenseitige [...] und [sie
sind] verstindlich nur durch die Einheit des Dranges.« (GW XI,
186 £.) Die darwinsche These, es geschihe der Fortschritt des Lebens
in einem rein mechanisch sich verandernden physischen Milieu, wel-
ches gegeniiber dem Leben vor dem Anfang der Evolution indifferent
sei, ist damit abgelehnt.

2. Obwohl Darwin spekulierte, daf3 alles Leben aus einem ur-
spriinglichen Lebenskeim entstanden sei, und dabei vermutete, dafs
die Einheit des Lebens auf dieser gemeinsamen Elternschaft beruhe,
steht Scheler zu einer polyphyletischen Theorie des Lebens. Um si-
cherzustellen, daf die Einheit des Lebens keineswegs durch diese Ver-
neinung des »Satzes einer allumfassenden empirischen blutsver-
wandtschaftlichen Einheit des Lebens« angetastet wurde, schreibt
Scheler: »Es hat zu allen Zeiten, da es iiberhaupt Lebendiges gab, eine
reichgegeliederte Vielheit von Formen- und Artenkreisen gegeben,
die untereinander an Zahl und Wesen in fremddienlichen Beziehun-
gen zueinander standen [...] und fiir deren Existenz eine ganz be-
stimmte Verteilung der anorganischen Substanzen auf ihrem jewei-
ligen Sternmilieu notwendig war, eine Verteilung, die niemals aus
den physikalischen und chemischen Gesetzen gefolgert werden kann
- auch wenn alle moglichen dieser Gesetze bekannt wiren.«
(GW XII, 84) Im Vergleich dazu fiihrt der Darwinismus zu der Er-
wartung, dafi die Zahl der Gattungen iiber die Jahrmillionen gewach-
sen ist. Fiir Scheler gehort der Artentod, wie auch der Tod selber, zum
Rhythmus des Lebens, und braucht keine weitere Erklarung. Ob die
Frage nach der relativen Zahl der Gattungen durch die Zeitentwick-
lung empirisch beantwortet werden kann, ist schwer zu sagen.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https:/idol. - am 16.01,2026, 0B:42:06.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vom Ursprung des Menschen bei Max Scheler

Natiirlich sind mehr Gattungen aus neuerer Zeit als aus der Urzeit
erhalten, wo die meisten noch von mikroskopischer Gestalt waren,
und die Bedingungen der Versteinerung nur selten erfiillt wurden.
Hier ist aber zu bemerken, daf8 Scheler nicht die iibliche Definition
von Spezies verwendet, die eine Gruppe von Lebewesen als eine Gat-
tung identifiziert, wo die Mitglieder fahig sind, lebendige Nachkom-
men zu haben. Scheler benutzt die weit vageren Ausdriicke »For-
men« und »Artenc.

Zwei Grundziige der Schelerschen Theorie werden nach diesen
Ausfiithrungen klar: Erstens, die Einheit des Lebens wird nicht kausal
durch Blutverwandtschaft und gemeinsame Abstammung bestimmt,
sondern durch die Tatsache, daf3 dieselben Lebenskrifte und die ge-
setzmafSige Weise ihrer Entfaltung in allem Lebendigen wie in allem
Anorganischen immanent sind. Dies, meint Scheler, wird durch das
Phinomen der gegenseitigen Bedingung vom Organischen und An-
organischen bestitigt, das tiberall in der Natur sichtbar ist. Und zwei-
tens, die »gegenseitigen teleoklinen Abhédngigkeiten der Formen und
Arten voneinander« (GW XII, 89) machen alle unzureichenden te-
leologischen Erkliarungen der Evolution durch die Mitarbeit einer
baumeisterlichen Intelligenz iiberfliissig.

3. Da alle bisherigen teleologischen und kausalen Erklarungen
der Evolution nach Scheler abgelehnt werden miissen, wird die
grofite Herausforderung an Schelers Evolutionslehre also darin be-
stehen, der vermutlichen Entwicklung des Lebens in eine Richtung,
die die Entfaltung des werdenden Gottes ermoglicht, eine ausfiihrli-
che Darlegung zu bieten, die nicht auf kausale oder teleologische
Grundsitze baut. Schelers erster Ansatz ist, wie wir gesehen haben,
metaphysischer Natur, d. h. die Evolution wird im Seinsbegriff selbst
als Werdesein eingebettet. Die Arten und Formen des Lebens entste-
hen demzufolge aus dem gottlichen Urdrang, dessen Phantasie
Formmaglichkeiten entwirft. Nun behauptet Scheler, da8 die Einheit
der Natur und des Lebens, sofern sie sich in der Inmanenz des Dran-
ges in allen Dingen manifestiert, auf eine gewisse Richtung des Gan-
ges der Evolution schlieen ldf3t. Dieser ganze Prozef3 ist wohl plan-
los, doch nicht zufillig oder willkiirlich, wie auch in der Darwinschen
Lehre. Scheler schreibt: »Das Ziel des Dranges ist ein Maximum
1. des Realen, 2. der qualitativen Formen, 3. mit Minimum von An-
strengungen an Energieaufwand: >Prinzip der kleinsten Wirkungc. In
diesem Sinne ist der Drang streng zielmiflig, und alle seine Teile sind
wie die Erscheinungen, die sie bestimmen, aufeinander bezogen. Der

Person und Wert A 261

https:/idol. - am 16.01,2026, 0B:42:06.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

262

Eugene Kelly

Drang ist aber — auch ohne Geist — stets also zielhaft — aber gleich-
wohl ganz alogisch, wertfrei und zweckfrei.« (GW XI, 186). Spiter
fahrt Scheler fort: »Zwecktatigkeit ist nur, wo der Verstand den End-
zustand antizipiert. Im Zieltatigsein ist nur urspriingliche Richtung
der Agentien A,B,C die mit dem Wesen A,B,C iibereinstimmt und
konstant mit ihm — ohne Antizipation.« (GW XI, 194) Damit ist die
Teleologie im Sinne eines zielhaften Strebens abgelehnt.

Da aber jede neue Lebensmoglichkeit, die ins Dasein tritt, eine
Art von Erfahrung — sogar eine Art von kosmischem Experiment —
darstellt, und da die Drangphantasie von ihren positiven und negati-
ven Erfahrungen profitieren kann, so sollte man erwarten diirfen,
dall das Leben Ziige von Fortschritt, Differenzierung, und Entwick-
lung zeigen wiirde. Untaugliches wiirde ausgeschieden. Noch mehr:
Da die Einheit des Lebens nicht in der Blutverwandtschaft aller Le-
bewesen besteht, sondern darin, daf8 derselbe Drang mit denselben
Mitteln in der Natur titig ist, so sollten wir eine Art von wachsender
Einheit im Gang der Evolution erblicken kénnen. Der Weg dorthin
ist jedoch unsicher, denn diese Mittel arbeiten nicht mit strenger
kausaler Gesetzmafigkeit. Wie bei der Quantentheorie Plancks gibt
es ein Prinzip der kleinsten Wirkung in diesem dringenden Gesche-
hen. Scheler verkniipft hier formalmechanische und teleologische
Ursachen dadurch, dafl die Kette des »drangeinheitlichen Gesche-
hens« durch eine formalmechanische und kontinuierliche Gesetz-
lichkeit bestimmt wird, die aber wie in der Quantenmechanik Zu-
fallsbedingungen hat — denn alle mechanischen Gesetze haben nach
Scheler die Form von Probabilitdtsaussagen. Teleologie und Kausa-
tion sind also zwei begrenzte Seitenansichten desselben struktuie-
renden Prozesses, der nicht auf diese reduziert werden kann.

4. Trotzdem gibt es noch etwas Bedenkliches an dieser Lehre.
Wenn der Drang alogisch und wert- und zweckfrei ist, wie kommt
es dann dazu, daf3 es einen Fortschritt der Kompliziertheit in der
physischen Organisation und der psychischen Riickwirkungskraft in
den Arten und Formenkreisen gibt, die die Natur hervorbringt, und
welche die Paldontologie tiberall bestitigt? Warum gibt es nicht eine
reine Zufilligkeit? Schelers Antwort auf diese Frage ist interessant,
doch auch unvollkommen und am Ende unbefriedigend. Da die Na-
tur weder einer baumeisterlichen Ubersicht noch einem kausalen
Zwang ausgesetzt ist, so ist der Gang der Evolution im Grunde nicht
vorhersehbar, auch nicht von einer géttlichen Intelligenz. Woraufhin
der Gang im Rhythmus von Ursprung, Altern und Tod der Lebewe-

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https:/idol. - am 16.01.2026, 08:43:086.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vom Ursprung des Menschen bei Max Scheler

sen gedringt wird, ist allein die Vervollkommnung jeder gegebenen
Art (diese wird erst von der Drangphantasie als Formméglichkeit er-
blickt) und die Erzeugung von héheren Beispielen jeder Art, und nicht
ein neuer Fromkreis. In dem Sprung zu einem Jenseits des Formkrei-
ses, von den »hoheren Beispielen« einer Gattung zu einer neuen Gat-
tung, ist das Prinzip der kleinsten Wirkung titig. Diese Uberginge
von Art zu Art geschehen durch Mutationen, die vermutlich erst in
den hoheren Bildungen jeder Art vorkommen. Dabei bleiben »die
Grundrichtungen des All-Lebens [...] konstant; und wohl auch die
Grofse der Lebensenergie. Die Arten sind Anpassungen dieser >Rich-
tungen< an anorganische Verhaltnisse, insonderheit die Gesamt-
beurteilungen der chemischen und physikalischen Grofen in den Erd-
epochen [...] Und die Lebensenergie wird unter Wachstum oder
Funktionalisierung des Allebens nur immer neu verteilt.« (GW XII,
98) Das Alleben als Form des Dranges niitzt die in den hoheren Bei-
spielen vorkommenden Zufille aus, um seine Ziele zu erreichen: d. h.
die Verteilung seiner Energien in neuen bzw. qualitativ hoheren For-
menkreisen durch die kleinste Verwendung seiner Krifte.

Aus diesem Prozef entstand der Mensch. Die Urform unserer
Art findet Scheler in der Tertidrzeit bei einer gemeinsamen Stamm-
form der Anthropomorphen und der Ostaffen. (GW XII, 99) Die
Theorie der Menschwerdung stellt uns vor einen Prozef3 in der abso-
luten Zeit, der von einem Urzustand unseres Formkreises durch Ket-
ten von einer Vielheit von Hominiden fiithrt, und mit der Geistesta-
tigkeit endet, die unsere Gattung kennzeichnet. Jedes neue
Experiment mit Formen des menschlichen Leibes tendierte von
einem Anfangszustand zu einem Endzustand, dem Artentod. Unter-
wegs erschienen an manchen Stellen die »héheren Formen« von Ur-
menschen. Irgendwo in der Reihe der menschenahnlichen Lebewesen
machte das Alleben durch die Mutationen einen spontanen Sprung,
womit eine mit Geist begabte Menschenart erreicht wurde, und wo-
nach die dlteren Formen den Artentod erlitten. Der Weg dahin war
nicht einspurig, d.h. daf es zu einer gegebenen Zeit nur eine Men-
schenart gegeben hitte, und wo jede neue Form sich auf die eben
ausgestorbenen Formen baute. Der Sprung zum Héheren, bei den
Menschen wie tiberall in der Natur, kommt immer nur am Ende der
Entwicklung der Art: »Hochste Bliite und Reife einer Art ist also
immer zugleich Todesndhe [...] Nicht also sogenannter Fortschritt,
sondern das »>Stirb und Werde« ist das Grundbild des Artenwandels
in der lebendigen Natur.« (GW XII, 99)

Person und Wert A 263

https:/idol. - am 16.01.2026, 08:43:086.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

264

Eugene Kelly

Die Kausalbedingung der Menschwerdung ist nach Scheler die
Sublimation der Lebensenergie, wodurch Energiemengen von den
bloen Anpassungfunktionen des Leibes auf das Nervensystem um-
gestellt werden. Die ersten Geisttrager brauchten nicht einmal die
bestimmte leibliche Form anzunehmen, die sie tatsachlich erworben
hatten. Das Wertzentrum im Menschen, der Geist, hitte auch andere
leiblichen Formen annehmen konnen. Der Mensch unterscheidet
sich vom Tier erstens nicht in den Einzelheiten morphologischer Dif-
ferenzen; noch zweitens in der korperlichen und vitalen Organisa-
tion. Er unterscheidet sich nur stufenweise und graduell von den
Tieren, und Scheler bietet etwa dreif8ig Beispiele an, wo menschliche
Seelenorgane auch beim Tier in Anfangsformen vorkommen.
(GW XII, 127) Der Mensch unterscheidet sich vom Tier drittens
nicht durch eine quantitative Steigerung dieser seelischen Prozesse,
denn ein dhnlicher Steigerungsprozef3 ist auch beim Tier zu beobach-
ten.

Die Sublimierung brachte es mit sich, da8 die Menschen sich fiir
Einzelheiten in ihrer Umgebung, die fiir ihre biologischen Funktio-
nen nicht von Belang sind, als solche interessieren konnen. Der rich-
tige Umschwung, der das Werden des Menschen als eine mit Geist
begabte Person vorangetrieben hat, wurde von einem »organischen
Dilettantismus des Menschen« erméglicht. Es war nach Scheler die
»relativunspezifische Organanpassung an bestimmte Milieus, die
Gehirnentwicklung, die Form gewordene Sublimierung seiner Triebe
und die neue physiologische Energieverteilung von Gehirn und Or-
gansystem, [...] die die weltoffene Form des menschlichen Verhal-
tens und die Disponierung zum Geisttrager befordert hat.« (GW XII,
95) Der Umschwung zum Menschen lag also darin, daf, was im Tier
Mittel zur Lebenserhaltung ist, in dem Menschen Selbstzweck wur-
de: eine »Umkehrung der Grundbeziehung, die zwischen dem orga-
nischen Leben und der geistigen Ordnung besteht«. (GW XII, 129)
Dieser durch Kausalfaktoren bedingte doch auf sie unreduzierbare
Sprung hat zur Folge, daf3 das Attribut des Urseins, das Geist heifst,
im Menschen funktionell in der Form der Person erscheint. Damit
offnen sich die Seins- und Gegenstandssphiren (GW VIII, 56ff.)
und dadurch entsteht das Phinomen des Habens einer Welt, das fiir
Scheler der ontologische Grund des Wissens ist. Diese Weltoffenba-
rung und Personwerdung sind Leistungen des Geistes, die nur auf
Grund des werdenden Ens a se méglich sind. Dadurch wird ein Tier
zum erstenmal ein Mikrokosmos, und der Mensch erreicht als Person

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https:/idol. - am 16.01.2026, 08:43:086.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VYom Ursprung des Menschen bei Max Scheler

seine Stellung als Wertzentrum des Kosmos. Wichtig fiir Scheler ist,
daf3 der Fortschritt zum Menschen als Geisttriger nicht ohne Ver-
luste vonstatten ging. Da der Mensch phylogenetisch aus einer
Mensch und Affe gemeinsamen Urstammform und nicht aus einer
sehr spezifisch angepafiten Lebensform entstanden ist, so ist es
moglich, dafl er »fiir die Erkenntnis der Welt hochwichtige Fahigkei-
ten [...] zuriickgebildet hat«. (GW XII, 95) Es sind wohl diese see-
lischen Fahigkeiten wie »die >warme Sympathie« mit dem All des
Lebendigen, [...] die kontemplative Wesensbetrachtung, [...] die
funktionelle Einheit des Geistes unter der allein Religion und Meta-
physik blithen kénneng, die der Mensch heute zuriickgewinnen mufs.
(GWXIIL, 95f) Denn diese sind gerade die Geisteshaltungen, die
Scheler in seiner Bildungs- und Ausgleichslehre als von tiefer Bedeu-
tung fiir das Schicksal der westlichen Zivilisation hielt, und in den
Vordergrund der Kulturentwicklungen seiner Zeit riicken wollte.

Daf$ durch diese Metaphysik nichts vom Ursprung des Men-
schen kausal oder teleologisch erklirt werden kann, muf8 noch ein-
mal betont werden. In diesem Evolutionsschema ist also wenig em-
pirisch zu bestitigen oder zu widerlegen. Es bringt uns auf keine
neuen empirischen Befunde. Unsere tiefe Unwissenheit vom Ur-
sprung des Bewuf3tseins aus den Kraftfeldern des ziellosen Allebens
bleibt hier unangetastet. Doch der Sinn des ganzen Kosmos als der
werdenden Einheit der Person Gottes gibt uns Aufschluf8 iiber das
Werden der Einheit des menschlichen Selbst. Wie durch die Taten
des Allebens und durch die Mutationen, die der Urgeist zu seinen
eigenen Zwecken verwertet, bekommt die ganze Wandlung ihren
zielhaften Sinn »fiir das Leben im Drang - fiir Gott« (GW XII, 54);
ebenso bekommt auch die menschliche Person durch die Taten und
Akte seines Geistes, insofern sie durch die Bedeutungsinhalte der
Welt wandert, den »Zusammenhang eines durchgehenden Sinnes« —
seines Soseins. Die Parallele zwischen dem Bild des werdenden Kos-
mos im spaten Werk Schelers und seiner Phinomenologie des wer-
denden menschlichen Selbst sind vielfach zu finden, und sie sind ein-
leuchtend. Durch das Wertbild des Menschen, das er in den
phanomenologischen Schriften entwarf, wird die spite philosophi-
sche Anthropologie Schelers klarer und iiberzeugender.

Im folgenden seien vier der Parallelen angefiihrt.
1. Die Entstehung des »Zusammenhangs des durchgehenden

Sinnes« in einem Menschen ist nach den Ausfiihrungen im Forma-

Person und Wert A~ 265

https://dol. - am 16.01.2026, 08:43:06.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

266

Eugene Kelly

lismus und in dem nachgelassenen Aufsatz Ordo Amoris, durch drei
Strukturen bedingt: das Milieu, das Schicksal, und die individuelle
Bestimmung. Das Wort »Schicksal« bezieht sich fiir Scheler auf die
zeitliche Dimension der Begegnung, die ein Mensch mit den ihm
umgebenden Gegenstinden und Ereignissen erlangt. So schreibt
Scheler in Wesen und Formen der Sympathie: »Das »Schicksal¢ ist
die Reihe, [...] die Schar der >Gegebenheiten¢, die wir, obwohl wir
sie in keiner Weise >gesucht, >vorausgeschaut¢, >erwartetc oder ser-
wihltc haben, doch in einer ganz einzigen Weise als zu unserem So-
sein gehorig erst finden«. (GW IX, 196) Der Begriff findet auch in
der philosophischen Anthropologie seinen Platz. »Die Linien unseres
Schicksals«, so schreibt Scheler, »unserer geistigen Aktivititen und
Taten [haben] eine Bedeutsamkeit hinaus iiber die Geschichte dieser
Erde«, denn die Anstrengungen der Menschen, und aller Lebewesen,
haben eine »metaphysische Folge fiir das Urseiende selbst«. (GW X]I,
217) Das Alleben wichst »solidarisch« in allen Lebensindividuen.
Das Wort »Schicksal« verweist auch in der philosophischen Anthro-
pologie auf die Wendepunkte in der Entwicklung der Triebsysteme
der psychischen Organismen. Wie der Mensch so ist auch die Welt
eine Geschichte, in welcher es ihr Schicksal ist, ein Wachstum an
Werten zu erleben und zu vollbringen. (GW XII, 307 {.). Die Einheit
des in der absoluten Zeit sich selber entfaltenden Dranges ist also
vom Schicksal bedingt, nicht aber so, daf3 es von einer iiberpersonalen
Macht dirigiert wird — das wére wieder eine Art von Teleologie —,
sondern derart, daf$ der Drang, sich selber in den ihn umgebenden
Werten und Ereignissen widergespiegelt findet. Mensch und Drang
finden ihr Sosein in einem ihnen unabhingigen Weltprozefs, der
ihnen immer neue Wertmoglichkeiten vorhilt.

Die Kausalitit in der empirischen Entwicklung der Lebenswerte
— Gestalt auf Gestalt bauend nach dem Gesetz der kleinsten Wir-
kung — bezeichnet Scheler als eine Kausalitat des Schicksals, »die we-
der mechanisch noch teleologisch ist, in die bei aller qualitativen Er-
neuerung je hohere, umfassendere teleokline, aber nur selektive [...]
Funktionen eintreten, die sich aber erst im Eintritt nach Opportunitdt
spezifisch gestalthaft bestimmen (spontan).« (GW XII, 55) Dieses
Schicksal des Dranges steht nach Scheler dem veralteten Begriff der
Vorsehung gegeniiber (GW XII, 73); Schicksal in diesem Sinne, und
nicht also eine gottliche Leitung, ist die Weise, in der der Drang eine
Einheit eines Wollens erreicht. Wie die Einheit der Formen und Ar-
ten in ihren gegenseitigen teleoklinen Abhingigkeiten zeigt, und wie

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https:/idol. - am 16.01.2026, 08:43:086.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vom Ursprung des Menschen bei Max Scheler

die Bildung des Sinnes der ganzen Bewegung des Lebens lehrt, so
sehen wir, wie ein Mensch durch die gegenseitig abhingigen, in der
Zeit wiederkehrenden Begegnungen mit den Werten, Gegenstianden
und Ereignissen in seinem Milieu die Sinneseinheit seines Lebens zu
erkennen und zu erreichen vermag. Das eventuelle Fehlen der Ein-
heit offenbart das Phanomen des Tragischen im menschlichen Leben.
Deshalb kann Scheler auch eine gewisse Tragodie im Werden des
Kosmos finden. Denn wie es dem Menschen fehlen kann, so kann es
dem Ens a se auch fehlen, sein Schicksal mit seiner individuellen
Bestimmung in Einklang zu bringen; und damit fehlen auch die
hochsten Werte, die ihm die Liebe offenbart, sein Leben funktionell
zu gestalten. Scheler sagt mehrmals in seinem Metaphysiknachlaf3,
daf das Werden der Person Gottes noch unsicher ist. Das Werden des
Allebens, wie alles Leben, ist noch nicht vollkommen, solange es lebt,
und sein Sinn und Ausgang bleiben unsicher. Und so verhilt es sich
auch mit jedem Menschen.

2. Das in dem Zitat angefiihrte Wort »spontan« deutet auf zwei
weitere Phianomene hin, die fiir die Ethik als Personenwertlehre wie
auch fiir den Kosmos als werdende personhafte Gottheit bedeutend
sind. Mensch und Kosmos werden von keiner Teleologie geleitet. Die
Einheit des durchgehenden Sinnes eines Menschenlebens baut sich
nicht darauf, dal ein Mensch stets nach einem ihm vorgegebenen
Ziel strebt. Die Liebe disponiert ihn zwar dazu, das Schéne und Gute
und Heilige, die in den Akten des Fiihlens und Vorziehens gegeben
sind, spontan zu vollbringen. Und die Weisheit, die Scheler im For-
malismus einen Grundbegriff der Ethik nennt, gibt ihm klare Ein-
sicht in die Werttafel, die in unserem Herzen als Ordo Amoris
geschrieben ist. Doch sieht man wenig von einem »moralischen
Kampf« nach héheren Tugenden in Schelers Schriften. Ein Kampf
um ein qualitatives Plus an Leben, auch ein Ringen des Geistes um
Klarheit und Einsicht, dies gibt es im menschlichen Dasein. Doch der
Kampf geht nicht auf das Erreichen von geistig Hoherem und Wert-
vollerem, denn der Geist hat keine vom Drang unabhingige Macht.
Ubrigens nennt Scheler die meisten Versuche, ein »besserer Mensch«
zu werden, eine Art von >Pharisdismus<. Der Mensch ist nicht ein
Wille, sich selbst zu tiberwinden! Sittliches Handeln und das Streben
nach Werhoherem, wenn es uns als echt erscheint, erweckt in uns
deshalb immer den Anschein, als ob ein unerklarlicher spontaner
Sprung genommen werden muf, und nicht, als ob das gezielte Stre-
ben nach der Erfiillung eines vorgegebenen Planes die entscheidene

Person und Wert A 267

https:/idol. - am 16.01,2026, 0B:42:06.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

268

Eugene Kelly

Rolle im Handeln spielt. So auch im Kosmos. Gott als Geist strebt
nicht, er »enthemmt sich« nur. »Die Folge der gottlichen Selbstent-
hemmung ist, dafd der Drang zuerst als Eros aktuiert, und dann moti-
viert (gelockt) [wird], durch das géttliche Liebesbild von sich. Die
Folge davon ist, daf$ der Drang durch das gottliche Liebesbild als Eros
motiviert (gelockt).« (GW XI, 212) Der Drang strebt auch nicht nach
der Erzeugung von héheren Arten von Lebewesen; er dringt sich nur
nach Realisierung von vitalen Werten, einem Plus an Leben durch
die Erzeugung von hoheren Beispielen jeder Gattung. So sucht der
Mensch in verschiedenen Wertbereichen sich selbst zu vervoll-
kommnen, nicht nach einem invarianten Musterbild, das ihm seit
der Geburt eigen war, sondern je nach dem idealen, doch skizzenhaft
gegebenen Wertbild von sich, das er als die Linien seines Schicksals,
die er in der Welt (ihm transzendent) als ihn ansprechend entdeckt
hat. Das Schicksal fiir den Mikrokosmos wie fiir den Makrokosmos
funktioniert als eine Art von Ermahnung, sich in das skizzenhaft
gegebene, doch ideale Bild seines eigenen Wesens spontan entfalten
zu lassen. Nach Scheler geniigt der Wille nicht, das Sosein zu bestim-
men, denn ein Mensch schafft nicht sein ideales Bild von sich, noch
hat er die Kraft in sich, das Ideale zu erreichen. Er ist mehr der Ent-
decker von sich selbst als sein Schépfer.

3. Das zweite Phianomen, worauf das Wort »spontan« hindeutet,
bezieht sich auf die Frage, was die Okkasionen solcher Ermahnungen
sind. Scheler spricht in den phinomenologischen Schriften von einer
»Forderung der Stunde«, d.h. von Ereignissen, in welchen wir am
klarsten den moglichen Einklang zwischen unserem Schicksal und
unserer Berufung empfinden. Wir fiihlen uns von einer uns tran-
szendenten Stelle angesprochen. Diese Stimme gibt unserer Nei-
gung, nach Werthoherem zu suchen und in das ideale Bild von uns
zu wachsen, Inhalt und Richtung. In solchen Augenblicken stehen
alle Wertelemente, die wir als wichtig fiir unser Leben erkannt haben
— unser Selbstwertbild und -zweck — klar vor unseren Augen. In un-
serer Antwort auf die Forderung der Stunde fiihlen wir, daf8 es uns
freisteht, das zu vollbringen, worauf wir uns im Leben, vielleicht
ohne es klar zu wissen, vorbereitet haben, und das zu erfiillen, was
unser Schicksal als wiederkehrenden Sinn unseres Lebens erblicken
lie. Durch das Schicksal werden also Ereignisse Symbole fiir den
moglichen Sinn und fiir die Einheit unseres Lebens. Etwas Ahnliches
finden wir wieder im Werden des Allebens. Getrieben vom Eros,
sucht das Alleben die hochste Qualitéit in jeder Gattung durch ein

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https:/idol. - am 16.01,2026, 0B:42:06.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vom Ursprung des Menschen bei Max Scheler

Minimum an Aufwand seiner Energie zu erreichen. Die Welt ist der
Drangphantasie immer als Werdesein vorgegeben. Diese findet sich
also immer schon in einer Welt mit Gestalten und Energien im ge-
genseitigen Austausch untereinander und sie kann nicht in die Zu-
kunft blicken.

Die Spontaneitit, die, wie wir gesehen haben, der Natur iiberall
eigen ist, ist die Quelle der Handlungsfreiheit des Menschen und
auch der Freiheit des sich im Kosmos durch zuféllige Mutationen —
also nicht kausal und teleologisch — >verleibenden< Dranges. In unse-
rer Freiheit haben wir also an der Urfreiheit der sich setzenden Gott-
heit teil.¢* (GW XII, 36) Die Mutationen, die in der Natur vor-
kommen (und wir wissen heute, daf3 sie viel ofter in der Natur
vorkommen, als es zu Schelers Zeit geahnt wurde) spielen in Schelers
Denken die Rolle des Kairos in der Einheitsbildung eines Menschen-
lebens. Sie sind die Gelegenheiten, die das Alleben zur Tat ermahnt:
hier kannst Du spontan einen Sprung zum sinnvolleren und wertho-
heren Leben vollziehen! Wie der Mensch so lernt das Alleben durch
diese Forderung, daf es vollbringen kann, was es ist, und was es wer-
den kann und soll. Die Einheit eines Menschenlebens und die des
Kosmos wird also auf dieselbe Weise maoglich: sie geschieht auf dem
Grund eines Entwurfs von Wesensmoglichkeiten. Durch die Begeg-
nung mit dem eigenen Schicksal, getrieben vom vitalen Eros und
gehemmt und gelenkt von der geistigen Liebe, versucht das Alleben,
die Qualitit und Quantitit des eigenen Lebens zu erhéhen, und viel-
leicht, wie der Mensch, in sein eigenes ideales Wertbild zu wachsen.
Der Mensch und der Kosmos miissen dem weisen Mandarin ver-
gleichbar sein, der nach langem Untersuchen der Wertinhalte seiner
Situation erlaubt, sich durch einen Sprung in die Richtung des Bes-
seren und Vornehmeren ziehen zu lassen. Die Idee mag sonderbar,
sogar wunderlich vorkommen, aber Scheler hat keine Angst, Worte
wie »Schicksal« und »Umschwung«, »Liebe« und »Lustc, die sitt-
lichen Wert haben, in seiner Metaphysik zu benutzen. Der Gedanke,
daf3 alles strenge Wissen wertfrei sein muf, liegt ihm bekanntlich
fern.

¢ Man sieht in der Lehre von dem Menschen als Mikrokosmos eine frithe Formulierung
des »Anthroposprinzips« der gegenwirtigen Astrophysik, welches behauptet, daf8 alle
empirischen Gesetzen, die iiber die Weltordnung seit ihrem ersten Anfang herrschen,
mit der Moglichkeit der Entstehung von Intelligenz vertriglich sein miissen. Die Welt
wird uns also immer erscheinen, als ob sie genau die Bedingungen erfiillte, die die
Erzeugung von Intelligenz fordert.

Person und Wert A 269

https:/idol. - am 16.01.2026, 08:43:086.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

270

Eugene Kelly

4. Es steht dhnlich in der phinomenologischen Wertethik, wo
der Weg zum sittlichen Aufschwung — die Vorarbeit fiir eine Wende
zum Besseren in der Gesinnung, sogar in dem Ordo Amoris eines
Menschen - durch die Erscheinung von Vorbildern und Fiihrern, z. B.
vom »Helden« oder vom »Weisen« vollzogen wird. Diese »hcheren
Menschen« zeigen durch das Vorbildhafte in ihrem Wesen, was ein
Mensch an Tugend erreichen kann. Oft erblicken junge Menschen
die Ziige von ihrem eigenen Schicksal in dem Leben und in den Taten
dieser hoheren Wertpersontypen. Wieder sehen wir, daf8 die Einheit
eines Menschenlebens eine Funktion von Werten ist, die der Mensch
auf dem Weg zur Entdeckung und Entfaltung seines Selbst, funktio-
nell in sein Leben, Weben und auch Streben eingliedert. Dem All-
leben geht es ebenso. Wir sahen, wie das Alleben in einem bestimm-
ten Formkreis nicht darauf aus ist, ein Telos jenseits der Gattung zu
erreichen und zu erfiillen, sondern immer nur die immanenten We-
sensmoglichkeiten der Lebewesen in einer Gattung, die sie schick-
salshaft verkorpert, zu ihrer Vervollkommnung zu bringen. Wenn
der Artentod nahe ist, und die hochsten Beispiele einer Art erreicht
worden sind, kann das Alleben einen Sprung nach neuen Formen und
Arten versuchen, sollten die richtigen Mutationen vorhanden sein.
Dieser Sprung war nicht vom Ens a se vorgesehen, wie auch ein jun-
ger Mensch nicht vorhersehen kann, welche Forderung der Stunde,
worauf sein Schicksal ihn vorbereitet hat, ihm zufallen wird, oder,
welche Antwort er darauf geben wird. Was ein Mensch ist, und was
er an Werthoheren leisten kann und soll, kann durch keine himm-
lische Vorsehung bestimmt oder erkldrt werden. Unser Leben, wie
das Leben des Ens a se, vollzieht sich auf einem Kampfplatz, wo jeder
spontan nach neuen Aufforderungen und neuen Moglichkeiten grei-
fen darf — und auch versagen kann.

Es ist einsichtig, daf$ Schelers Ethik, seine Metaphysik und seine
philosophische Anthropologie die Menschen und den Kosmos im
Sinne eines sittlichen Kampfs inszenieren: nicht ein Kampf um die
Tugend, sondern um die Vergeistung des menschlichen Lebens — und
dadurch das Werden der gottlichen Person. Er stellt die Menschen in
ihrer hochsten Wiirde dar: nicht mehr als blole Schulkinder Gottes,
sondern als Paladine im Weltprozef3, wenn die Deitas versucht, in der
Welt als Leibkorper des Dranges und in der géttlichen Person als
Urform des Geistes das ideale Bild ihrer Vervollkommnung zu errei-
chen. Der ganze leibliche und vitale Mensch, nicht nur seine Person
als Geist, wird in diesen Kampf geschickt. Scheler meint, daf8 seine

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https:/idol. - am 16.01,2026, 0B:42:06.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vom Ursprung des Menschen bei Max Scheler

nichttheistische Metaphysik es den Menschen wie zum ersten Mal
erlaubt, den wahren Sinn ihres Verantwortungsbewufltseins zu ver-
stehen. (GW XII, 52). Klar ist auch, daf3, obwohl Scheler immer ver-
sucht, seine Metaphysik in Einklang mit dem Wesenswissen und der
Naturwissenschaft zu bringen, seine Forschungen in der Metaphysik
der Evolutionstheorie immer auf Bildungszwecke zielen. Es geht ihm
um die Wiirde des ganzen Menschen, und die Bedeutung seines
Schicksals fiir das Werden eines Endzustands der Welt und der
menschlichen Geschichte, wo alle Spannungen zwischen vitalen Wer-
ten und den Werten des Geistes ausgeglichen sein werden. Es geht
ihm ebenso um die Tatsache, daf3 das Leben der Menschen tief in dem
Leben des Kosmos und in dem Leben Gottes verwurzelt ist. Die Frag-
mente seiner Metaphysik und seiner philosophischen Anthropologie
haben vielleicht wenig Tragweite fiir empirische Forschungen in der
Entwicklung der Gattung, obwohl die moderne Biologie mit Scheler
darin iibereinstimmt, daf3 das Werden des Lebens auf der Erde unvor-
hersehbar, unwahrscheinlich und gar wunderlich ist. In dieser Rich-
tung aber liegt nicht der Wert von Schelers Evolutionslehre. Die Be-
deutung von diesen Fragmenten, worin Scheler darum ringt, Klarheit
iiber das menschliche Schicksal zu erlangen, liegt darin, daf3 die
Zwecke seiner materialen Wertethik auf einer neue Ebene weiter ver-
folgt werden. Hier geben die Fragmente uns, die am Ende des alten
Jahrhunderts stehen, auch einiges zu bedenken. Einige Denker grei-
fen heute wieder nach dem Theismus, andere versuchen, den Begriff
der Teleologie zu erneuern, und noch andere bleiben beim Naturalis-
mus. In diesem Streit bietet Schelers Lehre die Anfiange einer alter-
nativen metaphysischen Anschauung, die sich nicht auf Glauben,
sondern auf die unsichere Hoffnung baut, dafl der Gang der Welt
noch weiter in die Richtung der >Vergeistigung« upd des Wertho-
heren fiihrt. Diese Hoffnung zu erfiillen, verlangt nicht nach Ehr-
furcht und Anbetung und noch weniger nach reinem Denken, son-
dern nach einer sokratischen Kehre, die uns als Geisttriger in die
Richtung des Werthoheren weiter fiihrt.

Person und Wert A 271

https:/idol. - am 16.01.2026, 08:43:086.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

