Gefahrdetes Leben
Impulse fir neutestamentliche Ankniipfungspunkte
im Gesprach mit Judith Butler

Uta Poplutz

1. Problematisierung

Die Schwierigkeit, eine zutiefst zeitgendssische und sich hermeneutisch stets als
reflektierendes Subjekt innerhalb ihrer eigenen Philosophie mitverortende Denke-
rin wie Judith Butler mit antiken christlichen Texten ins Gesprich zu bringen, ist
mir bewusst. Wie kaum eine andere Philosophin betont Butler ihren westeuropi-
isch-nordamerikanischen Kontext ebenso wie den eigenen lebensgeschichtlichen
Standort, der die Reichweite ihrer Eingaben nicht nur zeitlich, sondern auch be-
ziiglich ihrer Giiltigkeit beschrinkt.! Butlers Denken ist von einer strikten Gegen-
wirtigkeit geprigt, die sich weigert, eine Analyse in die Zukunft zu verlingern —
eben weil sie einen solchen Abschluss gegen die Zukunft als eine der Achsen ze-
mentierter Gewalt ausmacht.” Diese fundamentale Ausrichtung Butlers liuft dem
Neuen Testament nun aber diametral entgegen. Wie kaum eine andere Textsamm-
lung ist das Neue Testament von einer weitreichenden Zukunftsperspektive ge-
prigt: von der unmittelbaren Naherwartung der ersten Christinnen und Christen
iiber die Gestaltwerdung der Ekklesia bis hin zum Weltgericht am Ende der Tage.
Doch vielleicht bietet gerade die von Butler eingeforderte Punktualitit einen mog-
lichen Ansatz zur Korrelation. Butler ist ndmlich trotz ihrer Selbstbeschrinkung

1 Vgl. Redecker, Eva von: Zur Aktualitat von Judith Butler. Einleitung in ihr Werk (= Aktuelle
und klassische Sozial- und Kulturwissenschaftlerinnen), Wiesbaden: 2011, S. 15: »Weil Butlers
Denken so dezidiert dem jeweils gegebenen historischen Moment verschrieben ist, bedarf
es stindiger Reaktualisierung, die nicht mit willkiirlicher Positionsveranderung verwechselt
werden darf«. Dieser Aufgabe haben sich meiner Auffassung nach auch die neutestamentli-
chen Schriften verschrieben und sie gilt bis heute uneingeschrankt fiir die Arbeit der Exege-
tinnen und Exegeten.

2 Vgl. ebd., S.16: »)Jede Definition beruht auf Ausschliissen und der Verleugnung einer Grauzo-
ne. Wenn Definitionen aber auch noch als universell, im Sinne von allgemein und anhaltend
giltigverstanden werden, zementieren sie diese Ausschliisse, ohne die sich jeweils wandeln-
de Welt noch zur Kenntnis nehmen zu kénnen«.

https://dol.org/10:14361/9783839447420-007 - am 14,02.2026, 19:14:08, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839447420-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120

Uta Poplutz

weit davon entfernt, jegliche Universalitit aufzugeben: Vielmehr méchte sie die
Punktualitit »umfunktionieren« zu einem andauernden Prozess der Ubersetzung,
denn so lasst sich diese »als Strategie verstehen, die der Hoffnung Rechnung tragt,
in der Gegenwart nicht die Moglichkeit zukiinftiger Verbesserung ausschliefien zu
miissen«®. An diesem Punkt kann man die Hoffnungsperspektive neutestamentli-
cher Entwiirfe mit Butlers Denken gut zusammenfithren.

2. Judith Butler in der neutestamentlichen Exegese

Die urspriingliche Idee fiir diesen Beitrag bestand darin, eine Literaturschau der
Rezeption Butlers in der neutestamentlichen Exegese zu bieten. Zu meiner gro-
Ren Uberraschung ist Butler aber nur sehr vereinzelt rezipiert worden. Soweit
ich es sehe, gibt es keine monographische Auseinandersetzung, in der Grundthe-
sen Butlers als theoretischer Ausgangspunkt fiir neutestamentliche Abhandlungen
dienten. Wihrend ich im Bereich des Alten Testaments auf zwei Zeitschriftenauf-
sitze gestofRen bin, die ich mittels Indizierung tiber die Literaturrechercheportale
ausfindig machen konnte,* ergab die Suche nach »Butler AND NT« (und dhnliche
Kombinationen) ebenfalls lediglich zwei Treffer.®

Peter-Ben Smit® befasst sich in einem Beitrag aus dem Jahre 2019 mit den Zu-
sammenkiinften der Gemeinde von Korinth (1 Kor 11,17-34) in Auseinandersetzung
mit Judith Butlers Gedanken iiber Protestversammlungen und deren performative
und korperliche Dimensionen. Mit Recht stellt er fest, dass die Dimension der Kor-
perlichkeit in der neutestamentlichen Exegese eine marginale Rolle spielt.” Seine
Untersuchung setzt dazu einen erfreulichen Kontrapunkt und sollte Anstof? sein,
zukiinftig in dieser Richtung weiterzuarbeiten. Denn Smit konstatiert: »Bodies and
their performances matter deeply, not just to Judith Butler, but also to Paul of Tar-

3 Ebd.

4 Pohl, Michael: »Feministische Interpretationen des zweiten Schépfungsberichts im Lichte
derallgemeinen Feminismuskritik Judith Butlers, in: lectio difficilior (2007), S. 1-30; Riidele,
Viola-Kristin: »Die Verwundbarkeit des Korpers als Perspektive, Ezechiel 16 und 23 zu verste-
hen, in: lectio difficilior (2018), S.1-31.

5 Es ist bemerkenswert, dass drei dieser vier indizierten Beitrage in der Zeitschrift lectio diffici-
lior erschienen sind. Im bibelwissenschaftlichen mainstream ist Butler somit nicht angekom-
men.

6 Smit, Peter-Ben: »The Resurrection of the Body of Christ in 1 Corinthians 11. Paul as a Theolo-
gian of the Body in Conversation with Judith Butlerx, in: lectio difficilior (2019), S.1-24.

7 Ebd., S. 2: »Bodiliness as such hardly ever plays a leading role in the (modern) interpretation
of the New Testament, even if bodies frequently occur on its pages. [...] Additionally, the role
of bodies in rituals, such as the Lord’s Supper, has not been the focus of too much attention
[.]«.

https://dol.org/10:14361/9783839447420-007 - am 14,02.2026, 19:14:08, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839447420-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gefahrdetes Leben

sus. It is to be hoped that the latter’s interpreters will follow suit in their readings
of Paul<®.

Anne Daniell® beschiftigt sich ebenfalls mit »Pauline and Butlerian Embodiment
Themesx. Sie stellt in threm Beitrag die Theorien zum Thema »Verkdrperung« (em-
bodiment) zweier Personen vor, die aus vollkommen unterschiedlichen kulturellen
und zeitlichen Kontexten (Paulus und Butler) stammen, und kommt zu der These,
dass man beide jeweils im Licht des anderen betrachten kann und so neue Einblicke
in das Konzept des »Korpers« und dessen Beziehung zu Subjektivitit, Materialitit
und Gottlichkeit gewinnt. Dies exemplifziert sie anhand der Parusie: »If the Parou-
sia can be defined as the presence and coming of Christ as communal spiritual body
— the social body of Christ — we might interpret a Butlerian-inspired emancipatory
vision of >which bodies matter« to be an evocation of an earthly Parousia«™®.

Bei einem etwas genaueren Blick in die feministische Exegese sowie die
Gender- und Queer-Studies der Bibelwissenschaften (wobei letztere zumindest
in der deutschsprachigen Exegese noch nicht besonders ausgeprigt sind) lassen
sich einige Erwihnungen Butlers in Teilabschnitten von Publikationen finden."
Da Butlers Hauptthese, die sie in »Das Unbehagen der Geschlechter« und »Kor-
per von Gewicht« vorgelegt hat, darin besteht, dass sowohl Gender als auch Sex
vom gesellschaftlichen Diskurs geformt werden, unser Diskurs aber landliufig
itber Geschlechteridentititen und binire Uberzeugungen liuft, stand und steht
natiirlich die Frage im Raum, ob die Kategorien »minnlich« und »weiblich« keine
natiirlichen Tatsachen sind, sondern vielmehr Akte der Performanz. Somit ist es
naheliegend, dass eine Spitzenaussage, wie sie Paulus in Gal 3,27f. formuliert™

8 Ebd., S.17.

9 Daniell, Anne: »The Spiritual Body. Incarnations of Pauline and Butlerian Embodiment
Themes for Constructive Theologizing toward the Parousia, in: JFSR 16 (2000), S. 5-22.

10 Ebd.,S. 22.

1 Daindiesen Fillen Butler nicht im Titel anzutreffen ist und eben auch nicht indiziert wurde,

ergeben die folgenden Literaturangaben nicht mehr als ein sporadisches Bild und sind kei-
neswegs vollstandig. Ich will vor allen Dingen knapp darlegen, in welchen Themenfeldern
Butler bislang eine Rolle spielte und spielt.

12 Gal 3,27f. (Nestle-Aland?®): 00K &vL Touddlog oude ‘EAANV, ouk &viL §00A0G ouse
¢AeUBEPOG, OUK &Vl Gpoev Kal BfAU- Tavteg yap UPELS €lg €0Te &v XpLot®
‘Inoo0 (»Denn ihr alle, die ihr auf Christus getauft wurdet, habt Christus angezogen. Da
ist nicht Jude oder Crieche, da ist nicht Sklave oder Freier, da ist nicht mannlich oder weib-
lich; dennihrseid alle einerin Christus Jesus«) Vgl. dazu exemplarisch Standhartinger, Ange-
la: »Religion, Utopie und Emanzipation. Feministische Auslegungen von Calater 3,28 in Ge-
schichte und Gegenwart, in: Carmen Birkle et al. (Hg.): Emanzipation und feministische Po-
litiken. Verwicklungen, Verwerfungen, Verwandlungen (= Geschlecht zwischen Vergangen-
heit und Zukunft, Band 4), Sulzbach: 2012, S. 94-105; Kahl, Brigitte: »Nicht mehr mannlich?
Cal 3,28 und das Streitfeld Maskulinitat, in: Claudia Janssen/Luise Schottroff/Beate Wehn
(Hg.): Paulus. Umstrittene Traditionen, lebendige Theologie: Eine feministische Lektiire, Gii-
tersloh: 2001, S.129-145.

https://dol.org/10:14361/9783839447420-007 - am 14,02.2026, 19:14:08, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839447420-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122

Uta Poplutz

und in welcher es um die Aufhebung der Geschlechterdifferenz im Raum der
christlichen Ekklesia geht, damit hiufiger in einen theoretischen Zusammenhang
gebracht wird.

So verweist Silke Petersen in einem Aufsatz aus dem Jahr 2010, der den Titel
»Nicht mehr >minnlich und weiblich« (Gen 1,27) trigt,”® im Zuge ihrer Ausfith-
rungen zur Aufhebung der Geschlechterdifferenz im frithen Christentum auch auf
Judith Butler, allerdings nur, um einen fundamentalen Unterschied im theoreti-
schen Zugriff hervorzuheben:

»Die antiken Texte erscheinen auf den ersten Blick oft fremdartig. Sie diskutie-
ren die Fragen der Geschlechterdifferenz namlich nicht, wie wir es heute (mit Ju-
dith Butler und anderen) gewohnt sind, auf einer theoretischen Ebene, sondern
beschiftigen sich mit mythologischen Spekulationen im Hinblick auf gotteben-
bildliche Urmenschen und eschatologische Idealmenschen. Wenn wir diese Tex-
te jedoch jenseits ihrer Fremdheit als Beitrige zum ungeldsten abendlandischen
Diskurs iiber die Ceschlechterdifferenz ernst nehmen, so zeigen sie m.E., dass wir
nach wie vor iiber dieselben Alternativen stolpern«'*.

Auch in apokryphen Texten spielen Geschlechterdifferenzen oder das Mannlich-
Werden eine Rolle, so etwa besonders prominent in Evlhom 114 (NHC II p.51,18-
26), wo Frauen dazu aufgefordert werden, minnlich zu werden, oder im EvAg, das
in Fragmenten bei Clemens von Alexandrien erhalten ist, und in dem der Erlgser
dazu aufruft, »die Werke der Weiblichkeit zu zerstéren« (Strom 111, 63,1f.)." Erneut
ist es Silke Petersen, die in einem im Erscheinen begriffenen Aufsatz in diesem
Zusammenhang auch auf Judith Butler hinweist.*®

13 Petersen, Silke: »Nicht mehr>méannlich und weiblich<(Gen1,27). Die Rede von der Aufhebung
derGeschlechterdifferenzim frithen Christentumc, in: Irmtraud Fischer/Christoph Heil (Hg.):
Geschlechterverhiltnisse und Macht. Lebensformen in der Zeit des frithen Christentums (=
Exegese in unserer Zeit, Band 21), Wien/Berlin/Miinster: 2010, S. 78-109.

14 Ebd., S.117.

15 Vgl. dazu Petersen, Silke: »Zerstort die Werke der Weiblichkeit!« Maria Magdalena, Salome
und andere Jiingerinnen in christlich-gnostischen Schriften (= NHMS, Band 48), Leiden: 1999,
bes. S.115-118.

16  Petersen, Silke: »Mannlich-Werden und die Aufhebung der Geschlechterdifferenz. Riickkehr
ins Paradies?«, in: Outi Lehtipuu/Silke Petersen (Hg.): Antike christliche Apokryphen. Margi-
nalisierte Texte des frithen Christentums (= Die Bibel und die Frauen, Band 3.2), Stuttgart:
2020, S. 64-78. In demselben Band rekurriert auch King, Karen L.: »Nicht langer marginal.
Vom Diskurs tber Orthodoxie und Haresie zur Kritik der Kategorien und dariber hinaus, in:
Lehtipuu O./Petersen S.: 2020, S. 1-16 auf Butler, in ihrem Falle in Bezug auf das Ordnungssys-
tem frithchristlicher Schriften und des Christentums an sich, das »als Objekt erst hergestellt
wird« (ebd., S. 4); vgl. auch Dies.: »Gender Contestation as Political Critique. Four Cases from
Ancient Christianity, in: Ute E. Eisen/Christine Cerber/Angela Standhartinger (Hg.): Doing
Gender — Doing Religion. Fallstudien zur Intersektionalitdt im frithen Judentum, Christen-
tum und Islam (= WUNT, Band 302), Tibingen: 2013, S. 75-98.

https://dol.org/10:14361/9783839447420-007 - am 14,02.2026, 19:14:08, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839447420-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gefahrdetes Leben

Ruth Hef3" legt einen recht umfinglichen Artikel zu neutestamentlichen Aspek-
ten der Geschlechterdifferenz vor, wobei die eschatologische Frage nach dem Ge-
schlecht des Auferweckungsleibes im Zentrum steht. Sie identifiziert diesbeziiglich
vier Antwortversuche, die sie den Diskursen der christlichen Tradition entnimmt:
Der Modus des Auferstehungsleibes wird gedacht a) als Verminnlichung der Frau
als Medium der Erlosung, b) als Neutralisierung der Geschlechterdifferenz als Mo-
ment der Erlésung, c) als eschatische Beibehaltung des Geschlechterduals, d) als
programmatisch unbestimmte Schwebe. Hef3 favorisiert demgegeniiber,

»dass die 1 Kor 15 erwartete Transformation der Auferweckungsleiber auch de-
ren Geschlechtlichkeit involviert. [..] Diese Involvierung konnte sich, anders als
die Kirchenviter (und -miitter) sich dies gedacht haben, jenseits der eschatologi-
schen Alternative Monismus vs. Dualismus der Geschlechterdifferenz ereignen,]
und zwar so, dass mit und in der radikalen Transformation ihrer Geschlechtlich-
keit die (Geschlechts-)Identitdt der Auferweckten nicht beeintrichtigt, sondern
allererst angemessen entfaltet wird«'®.

Es liegt auf der Hand, dass an diesem Punkt Butlers Konzepte eine theoretische
Diskussionsgrundlage fiir die Argumentation bieten.”

Als letzte Referenz mochte ich schliefilich auf einen Aufsatz von Joseph A. Mar-
chal*® hinweisen. Im fast schon radikalen Anschluss an Eve Kosofsky Sedgwick und
Judith Butler (und mit Blick auf den Rémerbrief) mochte Marchal Gegenstinde
von Ursprung, Kontinuitit und Differenz in biblischen Argumentationen ganz neu
denken und damit »Geschichte machen«: »With help from queer thinkers reflec-
ting on other eras, then, this [...] kind of approach can explore the many senses of
smaking history« by remaining invested in, but not particulary bound to historio-
graphy«*'. Mit diesem Ansatz verbindet er weitreichende Hoffnungen: »In biblical
studies, such a practice could make a new history of interpretation, but more im-
portantly it could be history-making for our own ongoing practices of being, doing,
and living«**. Ob er damit richtig liegt, wird sich erst noch erweisen miissen.

Dieser recht kompakt gehaltene Uberblick zeigt, dass Judith Butler im Rahmen
der neutestamentlichen Wissenschaften zwar immer wieder als analytische Refe-

17 Hef, Ruth: »Es ist noch nicht erschienen, was wir sein werdenc«. Biblisch-(de)konstruktivis-
tische Anstofie zu einer entdualisierten Eschatologie der Geschlechterdifferenz, in: Ruth
Hefd/Martin Leiner (Hg.): Alles in allem. Eschatologische Anstofie, Neukirchen-Viuyn: 2005,
S.291-323.

18  Ebd., S.301.

19 Vgl ebd., bes. S.303-305, wo auf Butler rekurriert wird.

20  Marchal, Joseph A.: »Making History« Queerly. Touches across Time through a Biblical Be-
hind, in: Biblical Interpretation 19 (2011), S. 273-395.

21 Ebd, S 273.

22 Ebd, S.395.

https://dol.org/10:14361/9783839447420-007 - am 14,02.2026, 19:14:08, - Open A

123


https://doi.org/10.14361/9783839447420-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

Uta Poplutz

renzgrofie eine Rolle spielt, dies jedoch vorrangig — wenn nicht gar ausschliefilich
— im Kontext der paulinischen Briefe oder apokryphen Schriften geschieht. Und
so werde ich im Folgenden gezielt einen anderen Impuls setzen und mich der Je-
susunterweisung bzw. -erzihlebene zuwenden. Ausgangspunkt ist das politische
Essay »Gefihrdetes Leben«,”® das dazu anregen kann, unterschiedliche Themen
und Topoi der Jesusgeschichte vor diesem Hintergrund in den Blick zu nehmen.
Exemplarisch wihle ich als neutestamentlichen Text die sog. erste Antithese der
Bergpredigt aus, da diese das zentrale Gebot, welches in »Gefihrdetes Leben« ei-
ne mafigebliche Rolle fiir die Argumentation einnimmt, enthilt: »Du sollst nicht
toten«. Im Anschluss daran werde ich assoziativ Themenfelder benennen, fiir die
mir in diesem Zusammenhang eine Auseinandersetzung mit Butler lohnens- und
bedenkenswert erscheint. Dies ist ein Experiment. Und es wird sich erst im Nach-
gang und im Zuge der Weiterarbeit von Kolleginnen und Kollegen herausstellen,
ob Butlers Analysen einen in einzelnen Punkten frischen Blick auf diese (anderen)
neutestamentlichen Themenfelder ermdglichen.

3.  Ansprache des Anderen

3.1 Judith Butlers »Gefahrdetes Leben«

Dass das Leben erklirtermaflen immer auch »gefihrdetes Leben« ist, ist eine Ba-
nalitit. Da jedoch die vielfiltigen Gefihrdungen, die sich gemif3 Butler vorrangig
struktureller Gewalt verdanken, auch in neutestamentlichen Texten — quer durch
alle Grof3- und Kleingattungen — eine zentrale Rolle spielen, erscheint es lohnens-
wert, meine Uberlegungen mit dem gleichnamigen politischen Essay aus dem Jahr
2004 zu beginnen. Im Kern dreht sich Butlers Analyse darin um den Zusammen-
hang zwischen Ansprechbarkeit und Ethik, die sie in Ankniipfung an Emmanuel
Lévinas’ Konzept des visage (Gesicht, Antlitz) entwickelt. Die Kategorie des Ange-
sprochenseins steht fiir sie im Zentrum der moralischen Verpflichtung, da dieses
zwingend eine Reaktion einfordert:

»Dieser Einfluf3, den die Ansprache des Anderen auf uns ausiibt, konstituiert uns
zuallererst gegen unseren Willen, oder vielleicht passender formuliert, noch vor
der Ausbildung des Willens. Wenn wir also glauben, bei der moralischen Autoritat
gehe esdarum, seinen eigenen Willen herauszufinden und zuihm zu stehen, dem
Willen seinen Namen aufzupragen, ist es moglich, dafd wir die Art verfehlen, wie

23 Butler, Judith: »Cefahrdetes Leben, in: Judith Butler, Gefahrdetes Leben. Politische Essays (=
es, Band 2393), Frankfurt a.M.: 52017, S. 154-178.

https://dol.org/10:14361/9783839447420-007 - am 14,02.2026, 19:14:08,



https://doi.org/10.14361/9783839447420-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gefahrdetes Leben

moralische Forderungen vermittelt werden. Das heifst, wir verfehlen die Situati-
on des Angesprochenseins, die Forderung, die von anderswo an uns herantritt,
manchmal ein namenloses Anderswo, von dem unsere Pflichten ausgesprochen
und uns zugemutet werden. In der Tat gebe ich mir die Vorstellung von dem, was
moralisch bindend ist, nicht selbst; sie entspringt nicht meiner Autonomie oder
meiner Reflexivitat. Sie fallt mir von anderswo zu, unerbeten, unerwartet und un-
geplantd®.

Um zu erkliren, wie es dazu kommt, dass andere moralische Forderungen an uns
richten, die wir einerseits nicht gewollt haben, andererseits aber auch nicht ableh-
nen konnen, greift Butler — wie bereits erwihnt — auf Lévinas’ Konzept des visage
zuriick: Das Gesicht, das nicht ausschlieflich ein menschliches Gesicht ist,” ge-
hoért zur Sphire der Ethik, insofern es die dufierste Gefihrdetheit des Anderen
versinnbildlicht:* »Auf das Gesicht zu reagieren, seine Bedeutung zu verstehen
heifdt, wach zu sein fiir das, was an einem anderen Leben gefihrdet ist, oder viel-
mehr wach zu sein fiir die Gefihrdetheit des Lebens an sich«*’.

Nach der Vorstellung von Lévinas erweckt das Gesicht des anderen in seiner
Gefihrdetheit und Schutzlosigkeit die Versuchung, ihn zu téten, impliziert aber
zugleich den Aufruf zum Frieden gemif dem Gebot: »Du sollst nicht téten«*®. Die-
sen inneren Kampf verortet Butler als das Zentrum der Ethik unter Riickbezug auf
die Gottesstimme vom Sinai (vgl. Ex 20,13; Dtn 5,17):

»Es ist wohl Gottes Stimme, die von der menschlichen Stimme verkérpert wird,
da es Cott ist, der durch Moses sagt: >Du sollst nicht toten.< Das Gesicht, das mich
einerseits mordlustig macht und mich andererseits daran hindert, zu morden, ist
das Gesicht, das mit einer Stimme spricht, die ihm nicht gehort, das mit einer
Stimme spricht, die keine menschliche Stimme ist«?’.

Sehr richtig konstatiert Butler im Zuge dessen, dass die von Lévinas befiirwor-
tete Gewaltlosigkeit damit keinem friedlichen Ort entspringt, sondern sich einer
andauernden Spannung verdankt, die zwischen der Angst, Gewalt zu erleiden,

24  Ebd,, S.155f.

25  Vgl. Lévinas, Emmanuel: »Paix et Proximité«, in: Emmanuel Lévinas, Altérité et Transcen-
dance, Paris: 1995. S. 138-150.

26 Vgl ebd, S.147 (Ubers. Wordemann, Karin, s. Anm. 22): »Das Gesicht als die duerste Ge-
fahrdetheit des Anderen. Frieden als Erwachen fiir die Gefdhrdetheit des Anderen«. Bei allen
direkten Zitaten tibernehme ich die Rechtschreibung und Zeichensetzung von Wérdemann.

27  J.Butler: 2017, S.160.

28  Vgl. E. Lévinas: 1995, S.147.

29 J. Butler: 52017, S.161. Wie Butler in einer Fufdnote deutlich macht (ebd., Anm. 4), ist der
theologische Hintergrund im Buch Exodus auszumachen: »Cott verdeutlicht Mose, daf Got-
tes Gesicht niemandem ansichtig sein kann, das heif3t, das gottliche Cesicht ist dem Sehen
entzogen und der Darstellung nicht zugdnglich« (vgl. Ex 33,20; 33,23; auch 34,30.33-35).

https://dol.org/10:14361/9783839447420-007 - am 14,02.2026, 19:14:08, - Open A

125


https://doi.org/10.14361/9783839447420-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126

Uta Poplutz

und der Angst, Gewalt zuzufiigen, changiert.>® Verfolgt man diesen Gedankengang
konsequent weiter, fithrt er unweigerlich zu der Erkenntnis, dass »Gesicht« und
»Gesprach« miteinander verbunden sind und damit den Wurzelgrund des Diskur-
ses markieren, der einen ethischen Anspruch an uns stellt: Noch vor dem eigenen
Sprechen wird uns etwas zugesagt. In der Diktion Butlers:

»In einem einfachen Sinne, und vielleicht nicht ganz so wie von Lévinas beabsich-
tigt, werden wir von einem Anderen angesprochen, der zu uns spricht, bevor wir
selbst die Sprache erwerben. Und wir kénnen folgern, da wir nur unter der Be-
dingung, dafd wir angesprochen werden, fahig sind, von der Sprache Gebrauch zu
machen. In diesem Sinne ist der Andere die Voraussetzung des Diskurses. Wenn
der Andere ausgeldscht ist, ist es die Sprache ebenfalls, denn auflerhalb der Be-
dingungen der Ansprache kann Sprache nicht iberleben<®.

Da Butler in ihrem Essay einen dezidiert politischen Ansatz verfolgt, kommt sie
nach diesen eher grundsitzlichen Uberlegungen zu den Anwendungsfeldern in der
Gegenwart, die sie zum einen »auf dem Gebiet der Darstellung, wo Vermenschli-
chung und Entmenschlichung unaufthérlich vor sich gehen«, und zum anderen im
Bereich einer »jiidischen Ethik der Gewaltlosigkeit«®* sieht. Beziiglich des ersten
Aspekts greift sie erneut auf Lévinas zuriick, fir den das Menschliche eben nicht
vom Gesicht dargestellt wird:

»Das Gesicht stellt also genaugenommen gar nichts dar, in dem Sinne, als es das,
worauf es verweist, nicht einzufangen und zu tibermitteln vermag. Damit die Dar-
stellung das Menschliche vermitteln kann, mufs sie nicht nur scheitern, sondern
sie mufR ihr Scheitern zudem noch zeigen. Es gibt etwas Nichdarstellbares, das wir
dennoch darzustellen versuchen, und dieses Paradox mufl in der Darstellung, die
wir geben, beibehalten werden«.

Um den Zusammenhang von Bild und Vermenschlichung zu verstehen, ist die Be-
deutung von Identifikation und Gegenidentifikation wichtig, denn die Identifizie-
rung beruht immer auf einer Differenz, andernfalls wiirde sie ja mit der Identitit
zusammenfallen.

30 Vgl.ebd, S.163.

31 Ebd., S.165; weiter heifdt es dort: »Diese Sprache teilt die Gefahrdetheit des Lebens mit, wel-
che die anhaltende Spannung einer gewaltfreien Ethik erzeugt. Die Situation des Diskurses
ist nicht dasselbe wie das Cesagte oder sogar das Sagbare. Fir Lévinas besteht die Situation
des Diskurses in der Tatsache, daR die Sprache bei uns wie eine Ansprache ankommt, die wir
nicht wollen und von der wir in einem urspriinglichen Sinne gefangen, wenn nicht gar, mit
den Worten von Lévinas, als Geisel genommen werdenc.

32 Ebd,S.167.

33 Ebd, S.170f.

https://dol.org/10:14361/9783839447420-007 - am 14,02.2026, 19:14:08, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839447420-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gefahrdetes Leben

»Die Forderung nach einem wahrhaftigeren Bild, nach mehr Bildern, nach Bildern,
die den ganzen Schrecken und die Wirklichkeit des Leidens Gibermitteln, ist wich-
tig und angebracht. Die Tilgung des Leidens durch das Verbot von Bildern und
Darstellungen grenzt allgemeiner betrachtet die Sphire des Erscheinens ein, den
Bereich dessen, was wir sehen und was wir wissen kénnen. Es wire aber ein Feh-
ler, zu glauben, wir miifSten lediglich die richtigen und wahren Bilder finden, und
dann werde eine bestimmte Wirklichkeit schon tibermittelt. Die Wirklichkeit wird
nicht von dem vermittelt, was im Bild dargestellt wird, sondern dadurch, da die
Darstellung, welche die Realitit iibermittelt, in Frage gestellt wird«<.

Butler appliziert ihre Uberlegungen auf die Ereignisse in den USA nach dem 11.
September 2001, wo Bilder von getéteten oder enthaupteten US-Soldaten im Irak
oder auch Bilder von durch amerikanische Bomben verstimmelten und getoteten
Kinder nach und nach durch Luftbildansichten ersetzt wurden. Im einem wie im
anderen Fall dienten Bilder der strategischen Kriegsfithrung und wurden Teil einer
Gewaltspirale aller beteiligter Kriegsparteien. Dass US-Prisident George W. Bush
damals nach gerade einmal zehn Tagen 6ffentlichen Trauerns nach den Ereignissen
von 9/11 ein »Ende der Trauer« forderte, motiviert Butler zu folgender Entgegnung:

»Das Leiden kann zur Erfahrung der Demut, der Verletzbarkeit, der Manipulier-
barkeit und Abhangigkeit fiihren, und diese Erfahrungen kénnen zu Ressourcen
werden, wenn wir sie nicht allzu schnell saufléseng; sie kénnen uns iiber die Be-
rufung zum paranoiden Opfer hinausfiihren, das die Rechtfertigungen fiir den
Krieg endlos erneuert. Das ist ebenso eine Angelegenheit des ethischen Ringens
mit den eigenen moérderischen Impulsen, die eine (ibermachtige Angst bezwin-
genwollen, wie eine Angelegenheit, die verlangt, das Leiden anderer zu begreifen
und sich dariiber klarzuwerden, welches Leiden man selbst zugefiigt hat«**.

Gerade dieser letzte Absatz bietet aus neutestamentlicher Sicht zahlreiche Ankniip-
fungspunkte. Ich méchte in diesem Zusammenhang zunichst den fir die Jesusge-
schichte so zentralen Aspekt der Gewaltlosigkeit herausgreifen, der auf vielfiltigen
Ebenen eine Rolle spielt.

3.2 Die erste Antithese (Mt 5,21-26): »Du sollst nicht téten«

Denkt man an die alttestamentliche Forderung »Du sollst nicht téten«, um die But-
ler im Anschluss an Lévinas ihre ethische Konzeption in »Gefihrdetes Leben« auf-
baut, kommen einem aus Sicht des Neuen Testaments sicherlich als erstes die so-
genannten Antithesen der Bergpredigt in den Sinn (Mt 5,21-48). In den Antithesen
geht es um den »ungespaltenen und heilen Menschen, um die Ubereinstimmung

34 Ebd.,S.173.
35 Ebd., S.176f.

https://dol.org/10:14361/9783839447420-007 - am 14,02.2026, 19:14:08,

127


https://doi.org/10.14361/9783839447420-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

Uta Poplutz

von Innen und Aufen, von konkretem Verhalten und innerer Uberzeugung, von
Reden und Tun (5,19), von vorgegebener Tora bzw. Halacha und konkretem All-
tag«*®. Matthius iiberliefert sechs Antithesen. Dabei itbernimmt er eine Redefigur
der tannaitischen Schriftgelehrten, so dass Jesus hier gezielt als Rabbi, als Leh-
rer charakterisiert wird.*” In den Thesen werden jeweils alttestamentliche Gebote
bzw. entsprechende Lehraussagen zitiert, denen in den korrelierenden Antithe-
sen die Weisungen Jesu gegeniibergestellt werden. Diese Weisungen legen die Ur-
sprungsgebote aus, bedeuten mithin keineswegs eine Aufthebung der Tora, sondern
in manchen Punkten deren Verschirfung.®® Das Besondere an diesen sechs Mah-
nungen ist nun, dass Jesus mit selbstbewusster und starker Autoritit seine eigene
Auffassung von der in der Tora und den Propheten niedergelegten Willenskundga-
be Gottes darlegt. Zwar ist es richtig, dass der Form nach der Schulstreit zwischen
zwei rabbinischen Auslegern im Hintergrund steht, doch gibt es einen wichtigen
Unterschied, der hiufig iibersehen wird: Der matthiische Jesus kniipft nicht ein-
fach nur an eine bestimmte Lehrmeinung an, sondern bezieht sich unmittelbar
auf die Sinaioffenbarung. Den »Alten«, d.h. der Mosegeneration (Mt 5,21), wurde
von Gott dieses oder jenes Gebot gesagt, aber nun ist es Jesus, der der jetzigen
Generation erschliefdt, was genau der Wille Gottes ist, der darin fir sie heute zum
Ausdruck kommt. Es ist sicher nicht falsch, hier das fundamentale Grundmuster
zu identifizieren, auf das Butler abhebt: Die Ansprache geschieht vorgingig von ei-
nem ganz Anderen und fithrt zu einer ethischen Forderung, die aufRerhalb und vor
der eigenen moralischen Selbstvergewisserung oder Reflexion liegt.
In der ersten Antithese geht es um das Totungsverbot (Mt 5,21f.):

»lhr habt gehort, dass zu den Alten gesagt wurde:

Morde nicht!

Wer aber mordet, wird dem Gericht verfallen sein.
Ich nun sage euch:

Jeder, der seinem Bruder ziirnt, wird dem Cericht verfallen sein!

36  Frankemdlle, Hubert: Matthius. Kommentar 1, Diisseldorf: 21999, S. 232; vgl. zu den Antithe-
sen auch die Ausfithrungen von Feneberg, Rupert: Die Erwédhlung Israels und die Gemeinde
Jesu Christi. Biographie und Theologie Jesu im Matthdusevangelium (= HBS, Band 58), Frei-
burg: 2009, S.173-176, der mit vielen anderen die Bezeichnung Antithesen abschaffen méch-
te (s.u. Anm. 38).

37  Vgl. Strecker, Georg: Die Bergpredigt. Ein exegetischer Kommentar, Géttingen: 21985, S. 64-
67; instruktiv auch Davies, William D./Allison, Dale C.: A Critical and Exegetical Commentary
on the Gospel according to Saint Matthew. Vol. 1: Matthew 1-7 (= ICC), London/New York:
2004, S. 505-509.

38  Ausdiesem Grunde forderte Wengst, Klaus: Das Johannesevangelium. 1. Teilband: Kapitel 1-
10 (=ThK.NT, Band 4,1), Stuttgart: 22004, S. 131, die »irrefiihrende Bezeichnung>Antithesen«
aufzugeben; dhnlich auch H. Frankemalle: 21999: S. 226f.

https://dol.org/10:14361/9783839447420-007 - am 14,02.2026, 19:14:08, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839447420-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gefahrdetes Leben

Wer aber zu seinem Bruder spricht:
Hohlkopf! — wird dem Synhedrion verfallen sein!
Wer aber spricht: Narr! — wird der Feuerhélle verfallen sein!«®

Ein Uberschreiten des fiinften Dekaloggebots (»Morde nicht!«, vgl. Ex 20,13; Dtn 5,17)
sanktioniert die jidische Rechtsordnung eigentlich mit der Todesstrafe (Ex 21,12;
Lev 24,17).*° Doch der matthiische Jesus verdeutlicht dieses Verbot mit einer drei-
gliedrigen Ausfithrung (Mt 5,22) und stellt nicht nur den heimtiickischen Mord*,
sondern auch jedes Verhalten, das den Mitmenschen (oder sogar einen selbst?)
schidigt, unter das Verdikt. Indirekt ist dies als eine Spitze gegen die Schriftge-
lehrten und Pharisier zu verstehen (5,20), die das Dekaloggebot lediglich als einen
Rechtssatz lesen, bei dem es einzig und allein um den Straftatbestand des Mordes
geht. Damit wiirde aber alles, was unterhalb dieser Schwelle liegt, nicht tangiert.**
Dem setzt Jesus eine dreigliedrige Reihe von Gerichtsankiindigungen entgegen:
Bereits der Zorn®, der eine Wurzel des spiteren Blutvergiefiens sein kann,* oder
das Belegen des anderen mit Schimpfwortern wie »Hohlkopf« und »Narr« ziehen
das Gericht nach sich. Es spricht einiges dafiir, die verschiedenen Gerichtsaussa-
gen dieser Reihe additiv zu verstehen;* »Gericht« wire dann der Oberbergriff, der
in zwei Richtungen entfaltet wird: »Synhedrion« meint das menschlich-irdische
Gericht, die »Feuerholle« das gottlich-endzeitliche Strafgericht. Dabei ist eine for-
male Differenz zu beachten: Wihrend 5,22b grundsitzlich formuliert (»Jeder, der xy

39 Ubersetzung Poplutz, Uta: Eine universale Jesusgeschichte. Das Matthiusevangelium, Stutt-
gart: 22016, S. 43; grafische Darstellung nach Konradt, Matthias: Das Evangelium nach Mat-
thius (= NTD, Band 1), Géttingen: 2015, S. 82.

40  Fur Mt 5,21-26 relevante Texte der rabbinischen Literatur finden sich bei Neudecker, Rein-
hard: Moses Interpreted by the Pharisees and Jesus. Matthew’s Antitheses in the Light of
Early Rabbinic Literature (= Subsidia biblica, Band 44), Roma: 2012, S. 49-55.

41 Umnichtsanderes gehtes im sechsten (bzw. fiinften) alttestamentlichen Gebot; das verwen-
dete Verbum (raah) kommt nur vor, wenn es sich um das Téten oder Ermorden eines person-
lichen Gegners handelt; raah wird also weder fiir die Tétung im Krieg noch fiir die Tiertotung
und auch nicht im Zusammenhang mit der Todesstrafe verwendet; vgl. etwa Schmidt, Wer-
ner H.: Die zehn Gebote im Rahmen alttestamentlicher Ethik (= EAF, Band 281), Darmstadt:
1993, S.107f.

42 Vgl. M. Konradt: 2015, S. 81.

43 Zum antiken Konzept des Zorns, vgl. Weidemann, Hans-Ulrich: »Vergeltet nicht dem bo-
sen Mann!«Versuch einer konsequent androzentrischen Lektiire der Bergpredigt«, in: Hans-
Ulrich Weidemann (Hg.): Er stieg auf den Berg ... und lehrte sie (Mt 5,1f.). Exegetische und
rezeptionsgeschichtliche Studien zur Bergpredigt (= SBS, Band 226), Stuttgart: 2012, S. 25-
70, hier S. 45-48.

44 Inrabbinischen Texten wird bereits die 6ffentliche Beschamung des Néchsten scharf verur-
teilt: »Wer seinen Nachsten hasst, siehe, er gehort zu den BlutvergiefRern!« (DER 11,15); vgl.
aberauch Sir22,24: »Dem Feuer gehen Rauch und Qualm voraus, ebenso dem Blutvergiefien
Schméhungen« sowie Did 3,2a: »Werde nicht zornig, denn der Zorn fiihrt zum Mord«.

45  So der Vorschlag von M. Konradt: 2015, S. 82.

https://dol.org/10:14361/9783839447420-007 - am 14,02.2026, 19:14:08, - Open A

129


https://doi.org/10.14361/9783839447420-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130

Uta Poplutz

tut ...«), folgen in 5,22¢.d exemplarische Einzelfille (»wer xy sagt ..«); dies legt den
Schluss nahe, dass 5,22b als Obersatz zu 5,22c.d zu verstehen ist. Das fithrt dann
aber zu der Konsequenz, dass hier Mord und Beschimpfungen als »Artikulationen
des Zorns«*® verstanden werden:

»Prézise gefasst liegt die Pointe der Gegenthese damit nicht darin, dass das verbo-
tene Tun von der dufderen Handlung des Totens auf die innere Regung des Zorns
hin verscharft wird. Die Gegenthese legt vielmehr zunidchst die dem Mord zu-
grunde liegende Haltung frei und stellt dann heraus, dass der Vollsinn und die
Intention des Dekaloggebots erst dann erfasst sind, wenn man auch unterhalb
der Schwelle des Mordes liegende Artikulationen ebendieser Haltung mit unter
das im Gebot ausgesprochene Verdikt fallen sieht. [..] Fiir die mt Rede vom Zorn
in V.22 ergibt sich damit, dass hier zwar die dem Tdten zugrunde liegende Hal-
tung namhaft gemacht und insofern iiber die d4uRRere Handlung hinaus der ganze
Mensch in den Blick gerdt. Wenn V. 22b Obersatz zu V. 21c.22c.d ist, legt Matthaus
das Augenmerk hier aber nicht auf den Zorn als einer inneren Regung, ohne dass
diese sich im sozialen Verhalten manifestiert. Der Zorn wird vielmehr in seiner
sozialen Dimension, im Sinne konkreten Verhaltens, verhandelt. Die in V. 22 ar-
tikulierte ethische Forderung ist damit immer noch radikal, aber sie ist doch ein
Stiick weit realistischer als bei einem Verstiandnis von V. 22 als klimaktischer Rei-
he. Eine negative Emotion, die sich gegen einen anderen richtet, kann in einem
Menschen hochkommen. Aber im guten Fall kann er damit umgehen; aus einer
solchen Emotion muss keine Handlung —und sei dies »nur«, dass ein Schimpfwort
herausrutscht —erwachsen«*’.

Wenn wir auf die von Butler so vehement eingeforderte Punktualitit zuriickkom-
men, lisst sich schon feststellen, dass diese in der hier greifbaren Tradition um-
funktioniert wird zu einem andauernden Prozess der Ubersetzung. In mehrfacher
Hinsicht sprechen die Antithesen an. Das »... dass gesagt wurde...« verweist auf die
hinter der Tora stehende Autoritit Gottes (vgl. Ex 20), wihrend die Ergidnzung »ihr
habt gehirt...« auf den (synagogalen) Vorgang der Vermittlung dieser Gebote ver-
weist. Das Ganze wird weitergefithrt in die matthiische Gemeinde. Es ist bemer-
kenswert, dass Jesus iiberhaupt nicht danach fragt, ob der Zorn gegen den Bruder
(oder die Schwester) gerechtfertigt ist — was vermutlich sogar der Fall ist, wenn
man die antiken Konzeptionen von »Zorn« in Betracht zieht. Gemif} Aristoteles
etwa hat ein ziirnender Mann auch einen Grund zu ziirnen, denn Zorn ist so gut
wie immer eine Reaktion und keineswegs eine grundlose Emotion der Antipathie.*®
Doch die Weisung Jesu gilt uneingeschrinkt, also gerade auch fiir die, die sich -

46  Ebd.
47 Ebd.,S.83.
48 Vgl Aristoteles, EthNic IV, 11; vgl. H.-U. Weidemann: 2012, S. 46.

https://dol.org/10:14361/9783839447420-007 - am 14,02.2026, 19:14:08, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839447420-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gefahrdetes Leben

menschlich beurteilt — zu Recht provoziert fithlen kénnten. Das Gegenteil von Zorn
ist Sanfrmut, womit die Verurteilung des Zorns Mt 5,22 auf den dritten Makaris-
mus Mt 5,5 zuriickweist: Wer auf Provokationen nicht mit verbalen Beleidigungen
reagiert, gehort zu den Sanftmiitigen und wird das Land erben (vgl. Ps 37,11 LXX).

Mt 5,23f. fithrt das Gebot weiter, allerdings mit einem Perspektivwechsel: Nun
ist der »Titer« angesprochen,* der seinen Bruder in irgendeiner Weise geschidigt
hat:

»Wenn du nun hinbringst deine Gabe zum Altar und dich dort erinnerst, dass dein
Bruder etwas gegen dich hat, lass deine Gabe dort vor dem Altar und geh zuerst
weg, versdhne dich mit deinem Bruder, und dann komm und bring deine Gabe«.

Damit wird die Interpretation des Gebotes positiv im Blick auf die gestorte Bezie-
hung gewendet: Mit dem Bruder oder der Schwester, die »etwas gegen dich habenx,
ist aktiv die Versohnung zu suchen. Es ist klar, dass die Rede vom »Bruder« (und
der Schwester) hier weder auf direkte Familienangehérige noch auf die Gemeinde
alleine verengt werden sollte: Grundsitzlich kommt hier jeder Mitmensch in den
Blick (vgl. Mt 7,3-5;25,40). Die Offenheit der Formulierung, die keinerlei Details des
zugrundeliegenden Konflikts benennt, lisst dabei die Mahnung als grundsitzlich
geltendes Prinzip erscheinen.”® Zugleich ist der kultische Kontext wichtig: Wenn
sich derjenige, der gerade eine Opfergabe zum Alter bringt, in diesem Moment
daran erinnert, dass er jemanden ins Unrecht gesetzt hat, soll er seine Gabe »vor
dem Alter liegenlassen« und sich erst mit dem Bruder verséhnen:> »Wahre Got-
tesverehrung manifestiert sich fiir Matthius zentral im sozialen Verhalten (vgl. Jak
1,26f): Wer Gott verehrt, sucht die Versdhnung und den Frieden mit seinen Ge-
schépfen«®®. Mt 5,25f.% greift schlieflich nochmals den Gerichtsgedanken auf und
spricht erneut den »Tater« bzw. »Schidiger« an: Ein drohender Schuldprozess dient
als Folie fiir das drohende Gericht Gottes (5,22). Angesichts der »Schulden« (vgl.
6,12b), die man bei anderen hat, ist auf dem Weg dorthin nicht nur héchster Ein-
satz, sondern auch hochste Eile geboten: Man sollte alles daransetzen, Versohnung

49  Vgl. W. D. Davies/D. C. Allison: 2004, S. 517.

50 Vgl. M. Konradt: 2015, S. 85.

51 Betz, Hans Dieter: The Sermon on the Mount. A Commentary (Hermeneia), Minneapolis:
1995, S.223: »The moment is crucial. The thought interferes at the precise moment when
the gift is to be placed on the altar, when it leaves human hands and becomes the property
of God«.

52 M. Konradt: 2015, S. 85.

53  »Sei wohlgesonnen deinem Rechtsgegner — schnell, solange du mit ihm auf dem Weg bist,
damit der Rechtsgegner dich nicht dem Richter ausliefert und der Richter dem Gerichtsdie-
ner und du ins Cefangnis geworfen wirst. Amen, ich sage dir: Nicht wirst du von dort heraus-
kommen, bis du zurtickgegeben hast den letzten Cent«.

https://dol.org/10:14361/9783839447420-007 - am 14,02.2026, 19:14:08, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839447420-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Uta Poplutz

zu erreichen und Feindschaft zu tiberwinden (vgl. 5,43-48: Feindesliebe), ansonsten
wird man jeden einzelnen Cent zuriickzahlen miissen.>

4. Impulse fiir weitere Ankniipfungspunkte

Kommen wir damit zu Judith Butler und ihren ethischen Uberlegungen zuriick.
Auch wenn ich in diesem kurzen Beitrag lediglich ein exemplarisches Essay her-
ausgegriffen habe, besteht das (Euvre Butlers ja nicht aus nebeneinanderstehenden
Untersuchungen, die nichts miteinander zu tun haben, sondern stellt ein internes
(und externes) Referenzwerk dar, in welchem die Gedanken fest miteinander ver-
zahnt sind und mehrdimensional aufeinander verweisen. So fokussiert Butler in
ihren Analysen von Gewalt — anders als die klassische pazifistische Ethik, die aus-
lotet, wie man auf Gewalt anders als mit Gewalt reagieren kann — vorrangig dar-
auf, wie man mit Verletzlichkeit umgehen kann, ohne andere zu verletzen.*® Dazu
entwickelt sie den Begriff der »ethischen Gewalt«*®, den sie auf der Ebene des per-
sonlichen Austausches verortet und womit sie beispielsweise totalisierende Urteile
meint, die dem anderen aufgezwungen werden und die so vernichtend sein kon-
nen, dass sie bei diesem die Ressourcen der Selbstanerkennung und Entwicklung
ausléschen.”” Die Aufforderungen Mt 5,21f. und 5,23f. sind in meinen Augen ein
Paradebeispiel, wie dies einzuldsen ist: Die negative Ansprache des anderen wird
unter das Verdikt gestellt, und der »Titer« selbst soll aus sich heraus titig wer-
den, um Unrecht, das er verursacht hat, aus der Welt zu schaffen. Das vorgingig
zugesprochene Gebot dazu lautet: »Du sollst nicht totenx.

Butler insistiert darauf, dass jede moralische Situation auf ihre »rhetorische
Voraussetzung«®®, d.h. auf die Anredeszene, reflektiert, »in der sich die beteiligten
Parteien unausweichlich in einer Beziehung befinden«*®. Die Kommunikation, die
sie einfordert, soll die Teilblindheit, die man sich selbst gegeniiber hat, mit ins Kal-
kil ziehen,*® weshalb Festlegungen zu vermeiden sind. Aus diesem Grund schligt
Butler vor, die gewdhnliche Qualifizierung »Anerkennung als ...« durch die offe-
ne Frage an den anderen zu ersetzen: »Wer bist du?« Damit wiirden »die Grenzen
der Anerkennung selbst anerkannt«®'. Problemlos lieflen sich zahlreiche neutes-

54  Vgl. M. Konradt: 2015, S. 85.

55 Vgl E. von Redecker: 2011, S. 130.

56  Butler, Judith: Kritik der ethischen Gewalt (= es, Band 1792), Frankfurt a.M.: 2007.

57  Vgl.ebd.,,S. 66. Ethische Gewalt kann sich aber auch in moderaten kritischen Urteilen finden.

58 Ebd.,S.69.

59  E.von Redecker: 2011, S.131.

60 Vgl. Mt 7,3-5 par Lk 6,41f.: »Warum aber siehst du den Splitter im Auge deines Bruders, den
Balken in deinem Auge aber beachtest du nicht? ..«

61 ). Butler: 2007, S. 59.

https://dol.org/10:14361/9783839447420-007 - am 14,02.2026, 19:14:08, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839447420-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gefahrdetes Leben

tamentliche Beispiele finden, in denen diese Haltung eine Rolle spielt und einen
spezifisch ethischen Zugriff darstellt.®*

Butler definiert Gewaltlosigkeit nicht als friedlichen Zustand, sondern versteht
sie als Praxis.®® Die ethische Forderung besteht darin, die eigene Aggression in den
Dienst der Gewaltlosigkeit zu stellen und damit in »aggressive Wachsamkeit«** zu
tiberfithren: Aufgrund der Verbindung mit dem anderen schiitzt ein solches Ver-
halten nicht nur diesen, sondern auch einen selbst. Immer wieder fordert But-
ler daher das aktive Betreiben zur eigenen Selbsttransformation und Enteignung:
Wenn wir uns »aufler Gefecht« setzen lassen, unsere Verletzlichkeit zeigen, eroft-
nen wir damit vielfiltige Méglichkeiten von Identitit und Relationalitit.® Nicht
nur die ethische Unterweisung der Bergpredigt mit der subversiven Aufforderung
zu Gewaltverzicht und Feindesliebe (Mt 5,38-48)% liefSe sich damit produktiv ins
Gesprich bringen, man kann auch viel basaler beim Inkarnationsgeschehen selbst
ansetzen: Gott wird Mensch und zeigt darin kein triumphales Gesicht, das iiber al-
les und jeden erhaben wire, sondern das Gesicht des (Mit-)Leidens und des Todes.
Dieses Leiden wiederum kann nach Butler »zur Erfahrung der Demut, der Ver-
letzbarkeit, der Manipulierbarkeit und Abhingigkeit fithren, und diese Erfahrun-
gen kdnnen zu Ressourcen werden, wenn wir sie nicht allzu schnell »auflésenc.’
Zugleich geht die Darstellung der Wirklichkeit, wie oben erliutert, iiber das Bild
hinaus: »Die Wirklichkeit wird nicht von dem vermittelt, was im Bild dargestellt
wird, sondern dadurch, daf} die Darstellung, welche die Realitit iibermittelt, in
Frage gestellt wird«®.

In Bezug auf die Menschwerdung Gottes in Jesus Christus ist dem zuzustim-
men, insofern die geglaubte Wirklichkeit das Scheitern und den Tod zu iberwin-
den vermag und das »Bild« nicht die letzte iibermittelte Realitit ist, sondern der
»Auferstehungsleib« eine weitere Perspektive (neben anderen) hinzufugt.

62  Man denke nur an die Themen Siindenvergebung und Heilungen, wo es keinerlei Rolle
spielt, welche Vorgeschichte oder gesellschaftliche Position ein Siinder/eine Siinderin oder
ein Kranker/eine Kranke hat (vgl. exemplarisch Joh 9); Jesus schaut die Menschen an, ohne
den Stab tber sie zu brechen, und bietet ihnen damit den Erméglichungsgrund fiir ein neues
Leben (vgl. exemplarisch Joh 7,53-8,11).

63 Vgl. E. von Redecker: 2011, S. 135: »Cewaltlosigkeit entsteht in der Auseinandersetzung oder
gar im>Kampf«des Subjekts an der Schaltstelle verschiedener Gewaltpotentiale«.

64  Butler,Judith: Raster des Krieges. Warum wir nichtjedes Leid beklagen, Frankfurta.M.: 2010,
S.170.

65  Vgl. E. von Redecker: 2011, S.118.

66  Vgl. dazu den instruktiven Beitrag von Konradt, Matthias: »... damit ihr S6hne eures Vaters
im Himmel werdet«. Erwdgungen zursLogik«von Gewaltverzicht und Feindesliebe in Mt 5,38-
48«, in: ders.: Studien zum Matthdusevangelium (= WUNT, Band 358), Titbingen: 2016, S. 348-
380.

67 ). Butler:°2017, S.176.

68 Ebd,S.173.

https://dol.org/10:14361/9783839447420-007 - am 14,02.2026, 19:14:08, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839447420-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 Uta Poplutz

Ich komme zum Schluss. Mein Wunsch ist es, dass diese Gedanken, die im vor-
gegebenen Rahmen nur angerissen werden konnten, als Ermutigung verstanden
werden, Judith Butlers breit gefichertes Werk auch einmal auflerhalb der gin-
gigen Zuschreibungen im Kontext paulinischer Theologie weiterzuverfolgen. Die
Jesustraditionen bieten dafir etliche Ankniipfungspunkte.

Butler beschlief3t ihr ausgesprochen impulsreiches Essay »Gefihrdetes Leben«
mit einer allgemeinen Bemerkung zur Rolle der Geistes- und Kulturwissenschaf-
ten, die in meinen Augen auch fiir unsere Arbeit als Neutestamentlerinnen und
Neutestamentler, als Theologinnen und Theologen Giiltigkeit besitzt:

»Falls die Geisteswissenschaften eine Zukunft als Kulturkritik haben, und die Kul-
turkritik zum gegenwartigen Zeitpunkt eine Aufgabe hat, dann ist es zweifellos
die Aufgabe, uns zum Menschlichen zuriickzufiihren, wo wir nicht erwarten, es zu
finden: in seiner Fragilitit und an den Grenzen seiner Fahigkeit, verstandlich zu
sein<®.

69 Ebd., S.178.

https://dol.org/10:14361/9783839447420-007 - am 14,02.2026, 19:14:08, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839447420-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

