
Gefährdetes Leben

Impulse für neutestamentliche Anknüpfungspunkte

im Gespräch mit Judith Butler

Uta Poplutz

1. Problematisierung

Die Schwierigkeit, eine zutiefst zeitgenössische und sich hermeneutisch stets als

reflektierendes Subjekt innerhalb ihrer eigenen Philosophie mitverortende Denke-

rin wie Judith Butler mit antiken christlichen Texten ins Gespräch zu bringen, ist

mir bewusst. Wie kaum eine andere Philosophin betont Butler ihren westeuropä-

isch-nordamerikanischen Kontext ebenso wie den eigenen lebensgeschichtlichen

Standort, der die Reichweite ihrer Eingaben nicht nur zeitlich, sondern auch be-

züglich ihrer Gültigkeit beschränkt.1 Butlers Denken ist von einer strikten Gegen-

wärtigkeit geprägt, die sich weigert, eine Analyse in die Zukunft zu verlängern –

eben weil sie einen solchen Abschluss gegen die Zukunft als eine der Achsen ze-

mentierter Gewalt ausmacht.2 Diese fundamentale Ausrichtung Butlers läuft dem

Neuen Testament nun aber diametral entgegen.Wie kaum eine andere Textsamm-

lung ist das Neue Testament von einer weitreichenden Zukunftsperspektive ge-

prägt: von der unmittelbaren Naherwartung der ersten Christinnen und Christen

über die Gestaltwerdung der Ekklesia bis hin zum Weltgericht am Ende der Tage.

Doch vielleicht bietet gerade die von Butler eingeforderte Punktualität einen mög-

lichen Ansatz zur Korrelation. Butler ist nämlich trotz ihrer Selbstbeschränkung

1 Vgl. Redecker, Eva von: Zur Aktualität von Judith Butler. Einleitung in ihr Werk (= Aktuelle

und klassische Sozial- undKulturwissenschaftlerInnen),Wiesbaden: 2011, S. 15: »Weil Butlers

Denken so dezidiert dem jeweils gegebenen historischen Moment verschrieben ist, bedarf

es ständiger Reaktualisierung, die nicht mit willkürlicher Positionsveränderung verwechselt

werden darf«. Dieser Aufgabe haben sich meiner Auffassung nach auch die neutestamentli-

chen Schriften verschrieben und sie gilt bis heute uneingeschränkt für die Arbeit der Exege-

tinnen und Exegeten.

2 Vgl. ebd., S. 16: »Jede Definition beruht auf Ausschlüssen und der Verleugnung einer Grauzo-

ne.Wenn Definitionen aber auch noch als universell, im Sinne von allgemein und anhaltend

gültig verstandenwerden, zementieren sie diese Ausschlüsse, ohne die sich jeweilswandeln-

de Welt noch zur Kenntnis nehmen zu können«.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-007 - am 14.02.2026, 19:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 Uta Poplutz

weit davon entfernt, jegliche Universalität aufzugeben: Vielmehr möchte sie die

Punktualität »umfunktionieren« zu einem andauernden Prozess der Übersetzung,

denn so lässt sich diese »als Strategie verstehen, die der Hoffnung Rechnung trägt,

in der Gegenwart nicht die Möglichkeit zukünftiger Verbesserung ausschließen zu

müssen«3. An diesem Punkt kann man die Hoffnungsperspektive neutestamentli-

cher Entwürfe mit Butlers Denken gut zusammenführen.

2. Judith Butler in der neutestamentlichen Exegese

Die ursprüngliche Idee für diesen Beitrag bestand darin, eine Literaturschau der

Rezeption Butlers in der neutestamentlichen Exegese zu bieten. Zu meiner gro-

ßen Überraschung ist Butler aber nur sehr vereinzelt rezipiert worden. Soweit

ich es sehe, gibt es keine monographische Auseinandersetzung, in der Grundthe-

sen Butlers als theoretischer Ausgangspunkt für neutestamentliche Abhandlungen

dienten. Während ich im Bereich des Alten Testaments auf zwei Zeitschriftenauf-

sätze gestoßen bin, die ich mittels Indizierung über die Literaturrechercheportale

ausfindig machen konnte,4 ergab die Suche nach »Butler AND NT« (und ähnliche

Kombinationen) ebenfalls lediglich zwei Treffer.5

Peter-Ben Smit6 befasst sich in einem Beitrag aus dem Jahre 2019 mit den Zu-

sammenkünften der Gemeinde von Korinth (1 Kor 11,17-34) in Auseinandersetzung

mit Judith Butlers Gedanken über Protestversammlungen und deren performative

und körperliche Dimensionen.Mit Recht stellt er fest, dass die Dimension der Kör-

perlichkeit in der neutestamentlichen Exegese eine marginale Rolle spielt.7 Seine

Untersuchung setzt dazu einen erfreulichen Kontrapunkt und sollte Anstoß sein,

zukünftig in dieser Richtungweiterzuarbeiten.Denn Smit konstatiert: »Bodies and

their performances matter deeply, not just to Judith Butler, but also to Paul of Tar-

3 Ebd.

4 Pohl, Michael: »Feministische Interpretationen des zweiten Schöpfungsberichts im Lichte

der allgemeinen Feminismuskritik Judith Butlers«, in: lectio difficilior (2007), S. 1-30; Rüdele,

Viola-Kristin: »Die Verwundbarkeit des Körpers als Perspektive, Ezechiel 16 und 23 zu verste-

hen«, in: lectio difficilior (2018), S. 1-31.

5 Es ist bemerkenswert, dass drei dieser vier indizierten Beiträge in der Zeitschrift lectio diffici-

lior erschienen sind. Im bibelwissenschaftlichenmainstream ist Butler somit nicht angekom-

men.

6 Smit, Peter-Ben: »The Resurrection of the Body of Christ in 1 Corinthians 11. Paul as a Theolo-

gian of the Body in Conversation with Judith Butler«, in: lectio difficilior (2019), S. 1-24.

7 Ebd., S. 2: »Bodiliness as such hardly ever plays a leading role in the (modern) interpretation

of the New Testament, even if bodies frequently occur on its pages. […] Additionally, the role

of bodies in rituals, such as the Lord’s Supper, has not been the focus of too much attention

[…]«.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-007 - am 14.02.2026, 19:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gefährdetes Leben 121

sus. It is to be hoped that the latter’s interpreters will follow suit in their readings

of Paul«8.

AnneDaniell9 beschäftigt sich ebenfallsmit »Pauline and Butlerian Embodiment

Themes«. Sie stellt in ihrem Beitrag die Theorien zumThema »Verkörperung« (em-

bodiment) zweier Personen vor, die aus vollkommen unterschiedlichen kulturellen

und zeitlichen Kontexten (Paulus und Butler) stammen, und kommt zu der These,

dassman beide jeweils im Licht des anderen betrachten kann und so neue Einblicke

in das Konzept des »Körpers« und dessen Beziehung zu Subjektivität, Materialität

und Göttlichkeit gewinnt. Dies exemplifziert sie anhand der Parusie: »If the Parou-

sia can be defined as the presence and coming of Christ as communal spiritual body

– the social body of Christ – wemight interpret a Butlerian-inspired emancipatory

vision of ›which bodies matter‹ to be an evocation of an earthly Parousia«10.

Bei einem etwas genaueren Blick in die feministische Exegese sowie die

Gender- und Queer-Studies der Bibelwissenschaften (wobei letztere zumindest

in der deutschsprachigen Exegese noch nicht besonders ausgeprägt sind) lassen

sich einige Erwähnungen Butlers in Teilabschnitten von Publikationen finden.11

Da Butlers Hauptthese, die sie in »Das Unbehagen der Geschlechter« und »Kör-

per von Gewicht« vorgelegt hat, darin besteht, dass sowohl Gender als auch Sex

vom gesellschaftlichen Diskurs geformt werden, unser Diskurs aber landläufig

über Geschlechteridentitäten und binäre Überzeugungen läuft, stand und steht

natürlich die Frage im Raum, ob die Kategorien »männlich« und »weiblich« keine

natürlichen Tatsachen sind, sondern vielmehr Akte der Performanz. Somit ist es

naheliegend, dass eine Spitzenaussage, wie sie Paulus in Gal 3,27f. formuliert12

8 Ebd., S. 17.

9 Daniell, Anne: »The Spiritual Body. Incarnations of Pauline and Butlerian Embodiment

Themes for Constructive Theologizing toward the Parousia«, in: JFSR 16 (2000), S. 5-22.

10 Ebd., S. 22.

11 Da in diesen Fällen Butler nicht im Titel anzutreffen ist und eben auch nicht indiziert wurde,

ergeben die folgenden Literaturangaben nicht mehr als ein sporadisches Bild und sind kei-

neswegs vollständig. Ich will vor allen Dingen knapp darlegen, in welchen Themenfeldern

Butler bislang eine Rolle spielte und spielt.

12 Gal 3,27f. (Nestle-Aland28): οὐκ ἔνι Ἰουδαῖος οὐδὲ Ἕλλην, οὐκ ἔνι δοῦλος οὐδὲ

ἐλεύθερος, οὐκ ἔνι ἄρσεν καὶ θῆλυ· πάντες γὰρ ὑμεῖς εἷς ἐστε ἐν Χριστῷ

Ἰησοῦ (»Denn ihr alle, die ihr auf Christus getauft wurdet, habt Christus angezogen. Da

ist nicht Jude oder Grieche, da ist nicht Sklave oder Freier, da ist nicht männlich oder weib-

lich; denn ihr seid alle einer in Christus Jesus«) Vgl. dazu exemplarisch Standhartinger, Ange-

la: »Religion, Utopie und Emanzipation. Feministische Auslegungen von Galater 3,28 in Ge-

schichte und Gegenwart«, in: Carmen Birkle et al. (Hg.): Emanzipation und feministische Po-

litiken. Verwicklungen, Verwerfungen, Verwandlungen (= Geschlecht zwischen Vergangen-

heit und Zukunft, Band 4), Sulzbach: 2012, S. 94-105; Kahl, Brigitte: »Nicht mehr männlich?

Gal 3,28 und das Streitfeld Maskulinität«, in: Claudia Janssen/Luise Schottroff/Beate Wehn

(Hg.): Paulus. Umstrittene Traditionen, lebendige Theologie: Eine feministische Lektüre, Gü-

tersloh: 2001, S. 129-145.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-007 - am 14.02.2026, 19:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122 Uta Poplutz

und in welcher es um die Aufhebung der Geschlechterdifferenz im Raum der

christlichen Ekklesia geht, damit häufiger in einen theoretischen Zusammenhang

gebracht wird.

So verweist Silke Petersen in einem Aufsatz aus dem Jahr 2010, der den Titel

»Nicht mehr ›männlich und weiblich‹« (Gen 1,27) trägt,13 im Zuge ihrer Ausfüh-

rungen zur Aufhebung der Geschlechterdifferenz im frühen Christentum auch auf

Judith Butler, allerdings nur, um einen fundamentalen Unterschied im theoreti-

schen Zugriff hervorzuheben:

»Die antiken Texte erscheinen auf den ersten Blick oft fremdartig. Sie diskutie-

ren die Fragen der Geschlechterdifferenz nämlich nicht, wie wir es heute (mit Ju-

dith Butler und anderen) gewohnt sind, auf einer theoretischen Ebene, sondern

beschäftigen sich mit mythologischen Spekulationen im Hinblick auf gotteben-

bildliche Urmenschen und eschatologische Idealmenschen. Wenn wir diese Tex-

te jedoch jenseits ihrer Fremdheit als Beiträge zum ungelösten abendländischen

Diskurs über die Geschlechterdifferenz ernst nehmen, so zeigen siem.E., dass wir

nach wie vor über dieselben Alternativen stolpern«14.

Auch in apokryphen Texten spielen Geschlechterdifferenzen oder das Männlich-

Werden eine Rolle, so etwa besonders prominent in EvThom 114 (NHC II p.51,18-

26), wo Frauen dazu aufgefordert werden, männlich zu werden, oder im EvÄg, das

in Fragmenten bei Clemens von Alexandrien erhalten ist, und in dem der Erlöser

dazu aufruft, »dieWerke derWeiblichkeit zu zerstören« (Strom III, 63,1f.).15 Erneut

ist es Silke Petersen, die in einem im Erscheinen begriffenen Aufsatz in diesem

Zusammenhang auch auf Judith Butler hinweist.16

13 Petersen, Silke: »Nichtmehr ›männlich undweiblich‹ (Gen 1,27). Die Rede von der Aufhebung

derGeschlechterdifferenz im frühenChristentum«, in: Irmtraud Fischer/ChristophHeil (Hg.):

Geschlechterverhältnisse und Macht. Lebensformen in der Zeit des frühen Christentums (=

Exegese in unserer Zeit, Band 21), Wien/Berlin/Münster: 2010, S. 78-109.

14 Ebd., S. 117.

15 Vgl. dazu Petersen, Silke: »Zerstört die Werke der Weiblichkeit!« Maria Magdalena, Salome

und andere Jüngerinnen in christlich-gnostischen Schriften (=NHMS, Band 48), Leiden: 1999,

bes. S. 115-118.

16 Petersen, Silke: »Männlich-Werden und die Aufhebung der Geschlechterdifferenz. Rückkehr

ins Paradies?«, in: Outi Lehtipuu/Silke Petersen (Hg.): Antike christliche Apokryphen. Margi-

nalisierte Texte des frühen Christentums (= Die Bibel und die Frauen, Band 3.2), Stuttgart:

2020, S. 64-78. In demselben Band rekurriert auch King, Karen L.: »Nicht länger marginal.

VomDiskurs über Orthodoxie und Häresie zur Kritik der Kategorien und darüber hinaus«, in:

Lehtipuu O./Petersen S.: 2020, S. 1-16 auf Butler, in ihrem Falle in Bezug auf das Ordnungssys-

tem frühchristlicher Schriften und des Christentums an sich, das »als Objekt erst hergestellt

wird« (ebd., S. 4); vgl. auch Dies.: »Gender Contestation as Political Critique. Four Cases from

Ancient Christianity«, in: Ute E. Eisen/Christine Gerber/Angela Standhartinger (Hg.): Doing

Gender – Doing Religion. Fallstudien zur Intersektionalität im frühen Judentum, Christen-

tum und Islam (= WUNT, Band 302), Tübingen: 2013, S. 75-98.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-007 - am 14.02.2026, 19:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gefährdetes Leben 123

RuthHeß17 legt einen recht umfänglichen Artikel zu neutestamentlichen Aspek-

ten der Geschlechterdifferenz vor, wobei die eschatologische Frage nach dem Ge-

schlecht des Auferweckungsleibes imZentrum steht. Sie identifiziert diesbezüglich

vier Antwortversuche, die sie den Diskursen der christlichen Tradition entnimmt:

Der Modus des Auferstehungsleibes wird gedacht a) als Vermännlichung der Frau

als Medium der Erlösung, b) als Neutralisierung der Geschlechterdifferenz als Mo-

ment der Erlösung, c) als eschatische Beibehaltung des Geschlechterduals, d) als

programmatisch unbestimmte Schwebe. Heß favorisiert demgegenüber,

»dass die 1 Kor 15 erwartete Transformation der Auferweckungsleiber auch de-

ren Geschlechtlichkeit involviert. […] Diese Involvierung könnte sich, anders als

die Kirchenväter (und -mütter) sich dies gedacht haben, jenseits der eschatologi-

schen Alternative Monismus vs. Dualismus der Geschlechterdifferenz ereignen[,]

und zwar so, dass mit und in der radikalen Transformation ihrer Geschlechtlich-

keit die (Geschlechts-)Identität der Auferweckten nicht beeinträchtigt, sondern

allererst angemessen entfaltet wird«18.

Es liegt auf der Hand, dass an diesem Punkt Butlers Konzepte eine theoretische

Diskussionsgrundlage für die Argumentation bieten.19

Als letzte Referenz möchte ich schließlich auf einen Aufsatz von Joseph A. Mar-

chal20 hinweisen. Im fast schon radikalen Anschluss an Eve Kosofsky Sedgwick und

Judith Butler (und mit Blick auf den Römerbrief) möchte Marchal Gegenstände

von Ursprung, Kontinuität und Differenz in biblischen Argumentationen ganz neu

denken und damit »Geschichte machen«: »With help from queer thinkers reflec-

ting on other eras, then, this […] kind of approach can explore the many senses of

›making history‹ by remaining invested in, but not particulary bound to historio-

graphy«21. Mit diesem Ansatz verbindet er weitreichende Hoffnungen: »In biblical

studies, such a practice could make a new history of interpretation, but more im-

portantly it could be history-making for our own ongoing practices of being, doing,

and living«22. Ob er damit richtig liegt, wird sich erst noch erweisen müssen.

Dieser recht kompakt gehaltene Überblick zeigt, dass Judith Butler im Rahmen

der neutestamentlichen Wissenschaften zwar immer wieder als analytische Refe-

17 Heß, Ruth: »›Es ist noch nicht erschienen, was wir sein werden‹. Biblisch-(de)konstruktivis-

tische Anstöße zu einer entdualisierten Eschatologie der Geschlechterdifferenz«, in: Ruth

Heß/Martin Leiner (Hg.): Alles in allem. Eschatologische Anstöße, Neukirchen-Vluyn: 2005,

S. 291-323.

18 Ebd., S. 301.

19 Vgl. ebd., bes. S. 303-305, wo auf Butler rekurriert wird.

20 Marchal, Joseph A.: »›Making History‹ Queerly. Touches across Time through a Biblical Be-

hind«, in: Biblical Interpretation 19 (2011), S. 273-395.

21 Ebd., S. 273.

22 Ebd., S. 395.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-007 - am 14.02.2026, 19:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 Uta Poplutz

renzgröße eine Rolle spielt, dies jedoch vorrangig – wenn nicht gar ausschließlich

– im Kontext der paulinischen Briefe oder apokryphen Schriften geschieht. Und

so werde ich im Folgenden gezielt einen anderen Impuls setzen und mich der Je-

susunterweisung bzw. -erzählebene zuwenden. Ausgangspunkt ist das politische

Essay »Gefährdetes Leben«,23 das dazu anregen kann, unterschiedliche Themen

und Topoi der Jesusgeschichte vor diesem Hintergrund in den Blick zu nehmen.

Exemplarisch wähle ich als neutestamentlichen Text die sog. erste Antithese der

Bergpredigt aus, da diese das zentrale Gebot, welches in »Gefährdetes Leben« ei-

ne maßgebliche Rolle für die Argumentation einnimmt, enthält: »Du sollst nicht

töten«. Im Anschluss daran werde ich assoziativ Themenfelder benennen, für die

mir in diesem Zusammenhang eine Auseinandersetzung mit Butler lohnens- und

bedenkenswert erscheint. Dies ist ein Experiment. Und es wird sich erst im Nach-

gang und im Zuge der Weiterarbeit von Kolleginnen und Kollegen herausstellen,

ob Butlers Analysen einen in einzelnen Punkten frischen Blick auf diese (anderen)

neutestamentlichen Themenfelder ermöglichen.

3. Ansprache des Anderen

3.1 Judith Butlers »Gefährdetes Leben«

Dass das Leben erklärtermaßen immer auch »gefährdetes Leben« ist, ist eine Ba-

nalität. Da jedoch die vielfältigen Gefährdungen, die sich gemäß Butler vorrangig

struktureller Gewalt verdanken, auch in neutestamentlichen Texten – quer durch

alle Groß- und Kleingattungen – eine zentrale Rolle spielen, erscheint es lohnens-

wert, meine Überlegungen mit dem gleichnamigen politischen Essay aus dem Jahr

2004 zu beginnen. Im Kern dreht sich Butlers Analyse darin um den Zusammen-

hang zwischen Ansprechbarkeit und Ethik, die sie in Anknüpfung an Emmanuel

Lévinas’ Konzept des visage (Gesicht, Antlitz) entwickelt. Die Kategorie des Ange-

sprochenseins steht für sie im Zentrum der moralischen Verpflichtung, da dieses

zwingend eine Reaktion einfordert:

»Dieser Einfluß, den die Ansprache des Anderen auf uns ausübt, konstituiert uns

zuallererst gegen unseren Willen, oder vielleicht passender formuliert, noch vor

der Ausbildung desWillens.Wennwir also glauben, bei dermoralischenAutorität

gehe es darum, seinen eigenenWillen herauszufinden und zu ihmzu stehen, dem

Willen seinen Namen aufzuprägen, ist es möglich, daß wir die Art verfehlen, wie

23 Butler, Judith: »Gefährdetes Leben«, in: Judith Butler, Gefährdetes Leben. Politische Essays (=

es, Band 2393), Frankfurt a.M.: 52017, S. 154-178.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-007 - am 14.02.2026, 19:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gefährdetes Leben 125

moralische Forderungen vermittelt werden. Das heißt, wir verfehlen die Situati-

on des Angesprochenseins, die Forderung, die von anderswo an uns herantritt,

manchmal ein namenloses Anderswo, von dem unsere Pflichten ausgesprochen

und uns zugemutet werden. In der Tat gebe ich mir die Vorstellung von dem, was

moralisch bindend ist, nicht selbst; sie entspringt nicht meiner Autonomie oder

meiner Reflexivität. Sie fällt mir von anderswo zu, unerbeten, unerwartet und un-

geplant«24.

Um zu erklären, wie es dazu kommt, dass andere moralische Forderungen an uns

richten, die wir einerseits nicht gewollt haben, andererseits aber auch nicht ableh-

nen können, greift Butler – wie bereits erwähnt – auf Lévinas’ Konzept des visage

zurück: Das Gesicht, das nicht ausschließlich ein menschliches Gesicht ist,25 ge-

hört zur Sphäre der Ethik, insofern es die äußerste Gefährdetheit des Anderen

versinnbildlicht:26 »Auf das Gesicht zu reagieren, seine Bedeutung zu verstehen

heißt, wach zu sein für das, was an einem anderen Leben gefährdet ist, oder viel-

mehr wach zu sein für die Gefährdetheit des Lebens an sich«27.

Nach der Vorstellung von Lévinas erweckt das Gesicht des anderen in seiner

Gefährdetheit und Schutzlosigkeit die Versuchung, ihn zu töten, impliziert aber

zugleich den Aufruf zum Frieden gemäß demGebot: »Du sollst nicht töten«28. Die-

sen inneren Kampf verortet Butler als das Zentrum der Ethik unter Rückbezug auf

die Gottesstimme vom Sinai (vgl. Ex 20,13; Dtn 5,17):

»Es ist wohl Gottes Stimme, die von der menschlichen Stimme verkörpert wird,

da es Gott ist, der durch Moses sagt: ›Du sollst nicht töten.‹ Das Gesicht, das mich

einerseits mordlustig macht und mich andererseits daran hindert, zu morden, ist

das Gesicht, das mit einer Stimme spricht, die ihm nicht gehört, das mit einer

Stimme spricht, die keine menschliche Stimme ist«29.

Sehr richtig konstatiert Butler im Zuge dessen, dass die von Lévinas befürwor-

tete Gewaltlosigkeit damit keinem friedlichen Ort entspringt, sondern sich einer

andauernden Spannung verdankt, die zwischen der Angst, Gewalt zu erleiden,

24 Ebd., S. 155f.

25 Vgl. Lévinas, Emmanuel: »Paix et Proximité«, in: Emmanuel Lévinas, Altérité et Transcen-

dance, Paris: 1995. S. 138-150.

26 Vgl. ebd., S. 147 (Übers. Wördemann, Karin, s. Anm. 22): »Das Gesicht als die äußerste Ge-

fährdetheit des Anderen. Frieden als Erwachen für die Gefährdetheit des Anderen«. Bei allen

direkten Zitaten übernehme ich die Rechtschreibung und Zeichensetzung vonWördemann.

27 J. Butler: 52017, S. 160.

28 Vgl. E. Lévinas: 1995, S. 147.

29 J. Butler: 52017, S. 161. Wie Butler in einer Fußnote deutlich macht (ebd., Anm. 4), ist der

theologische Hintergrund im Buch Exodus auszumachen: »Gott verdeutlicht Mose, daß Got-

tes Gesicht niemandem ansichtig sein kann, das heißt, das göttliche Gesicht ist dem Sehen

entzogen und der Darstellung nicht zugänglich« (vgl. Ex 33,20; 33,23; auch 34,30.33-35).

https://doi.org/10.14361/9783839447420-007 - am 14.02.2026, 19:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 Uta Poplutz

und der Angst, Gewalt zuzufügen, changiert.30 Verfolgt man diesen Gedankengang

konsequent weiter, führt er unweigerlich zu der Erkenntnis, dass »Gesicht« und

»Gespräch« miteinander verbunden sind und damit den Wurzelgrund des Diskur-

ses markieren, der einen ethischen Anspruch an uns stellt: Noch vor dem eigenen

Sprechen wird uns etwas zugesagt. In der Diktion Butlers:

»In einem einfachen Sinne, und vielleicht nicht ganz so wie von Lévinas beabsich-

tigt, werden wir von einem Anderen angesprochen, der zu uns spricht, bevor wir

selbst die Sprache erwerben. Und wir können folgern, daß wir nur unter der Be-

dingung, daß wir angesprochen werden, fähig sind, von der Sprache Gebrauch zu

machen. In diesem Sinne ist der Andere die Voraussetzung des Diskurses. Wenn

der Andere ausgelöscht ist, ist es die Sprache ebenfalls, denn außerhalb der Be-

dingungen der Ansprache kann Sprache nicht überleben«31.

Da Butler in ihrem Essay einen dezidiert politischen Ansatz verfolgt, kommt sie

nach diesen eher grundsätzlichen Überlegungen zu den Anwendungsfeldern in der

Gegenwart, die sie zum einen »auf dem Gebiet der Darstellung, wo Vermenschli-

chung und Entmenschlichung unaufhörlich vor sich gehen«, und zum anderen im

Bereich einer »jüdischen Ethik der Gewaltlosigkeit«32 sieht. Bezüglich des ersten

Aspekts greift sie erneut auf Lévinas zurück, für den das Menschliche eben nicht

vom Gesicht dargestellt wird:

»Das Gesicht stellt also genaugenommen gar nichts dar, in dem Sinne, als es das,

worauf es verweist, nicht einzufangen und zu übermitteln vermag. Damit die Dar-

stellung das Menschliche vermitteln kann, muß sie nicht nur scheitern, sondern

sie muß ihr Scheitern zudem noch zeigen. Es gibt etwas Nichdarstellbares, das wir

dennoch darzustellen versuchen, und dieses Paradox muß in der Darstellung, die

wir geben, beibehalten werden«33.

Um den Zusammenhang von Bild und Vermenschlichung zu verstehen, ist die Be-

deutung von Identifikation und Gegenidentifikation wichtig, denn die Identifizie-

rung beruht immer auf einer Differenz, andernfalls würde sie ja mit der Identität

zusammenfallen.

30 Vgl. ebd., S. 163.

31 Ebd., S. 165; weiter heißt es dort: »Diese Sprache teilt die Gefährdetheit des Lebens mit, wel-

che die anhaltende Spannung einer gewaltfreien Ethik erzeugt. Die Situation des Diskurses

ist nicht dasselbe wie das Gesagte oder sogar das Sagbare. Für Lévinas besteht die Situation

des Diskurses in der Tatsache, daß die Sprache bei uns wie eine Ansprache ankommt, die wir

nicht wollen und von der wir in einem ursprünglichen Sinne gefangen, wenn nicht gar, mit

den Worten von Lévinas, als Geisel genommen werden«.

32 Ebd., S. 167.

33 Ebd., S. 170f.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-007 - am 14.02.2026, 19:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gefährdetes Leben 127

»Die Forderungnach einemwahrhaftigerenBild, nachmehrBildern, nachBildern,

die den ganzen Schrecken und dieWirklichkeit des Leidens übermitteln, ist wich-

tig und angebracht. Die Tilgung des Leidens durch das Verbot von Bildern und

Darstellungen grenzt allgemeiner betrachtet die Sphäre des Erscheinens ein, den

Bereich dessen, was wir sehen und was wir wissen können. Es wäre aber ein Feh-

ler, zu glauben, wir müßten lediglich die richtigen und wahren Bilder finden, und

dannwerde eine bestimmteWirklichkeit schonübermittelt. DieWirklichkeitwird

nicht von dem vermittelt, was im Bild dargestellt wird, sondern dadurch, daß die

Darstellung, welche die Realität übermittelt, in Frage gestellt wird«34.

Butler appliziert ihre Überlegungen auf die Ereignisse in den USA nach dem 11.

September 2001, wo Bilder von getöteten oder enthaupteten US-Soldaten im Irak

oder auch Bilder von durch amerikanische Bomben verstümmelten und getöteten

Kinder nach und nach durch Luftbildansichten ersetzt wurden. Im einem wie im

anderen Fall dienten Bilder der strategischen Kriegsführung und wurden Teil einer

Gewaltspirale aller beteiligter Kriegsparteien. Dass US-Präsident George W. Bush

damals nach gerade einmal zehn Tagen öffentlichen Trauerns nach den Ereignissen

von 9/11 ein »Ende der Trauer« forderte, motiviert Butler zu folgender Entgegnung:

»Das Leiden kann zur Erfahrung der Demut, der Verletzbarkeit, der Manipulier-

barkeit und Abhängigkeit führen, und diese Erfahrungen können zu Ressourcen

werden, wenn wir sie nicht allzu schnell ›auflösen‹; sie können uns über die Be-

rufung zum paranoiden Opfer hinausführen, das die Rechtfertigungen für den

Krieg endlos erneuert. Das ist ebenso eine Angelegenheit des ethischen Ringens

mit den eigenen mörderischen Impulsen, die eine übermächtige Angst bezwin-

genwollen, wie eine Angelegenheit, die verlangt, das Leiden anderer zu begreifen

und sich darüber klarzuwerden, welches Leiden man selbst zugefügt hat«35.

Gerade dieser letzte Absatz bietet aus neutestamentlicher Sicht zahlreiche Anknüp-

fungspunkte. Ich möchte in diesem Zusammenhang zunächst den für die Jesusge-

schichte so zentralen Aspekt der Gewaltlosigkeit herausgreifen, der auf vielfältigen

Ebenen eine Rolle spielt.

3.2 Die erste Antithese (Mt 5,21-26): »Du sollst nicht töten«

Denktman an die alttestamentliche Forderung »Du sollst nicht töten«, um die But-

ler im Anschluss an Lévinas ihre ethische Konzeption in »Gefährdetes Leben« auf-

baut, kommen einem aus Sicht des Neuen Testaments sicherlich als erstes die so-

genannten Antithesen der Bergpredigt in den Sinn (Mt 5,21-48). In den Antithesen

geht es um den »ungespaltenen und heilen Menschen, um die Übereinstimmung

34 Ebd., S. 173.

35 Ebd., S. 176f.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-007 - am 14.02.2026, 19:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 Uta Poplutz

von Innen und Außen, von konkretem Verhalten und innerer Überzeugung, von

Reden und Tun (5,19), von vorgegebener Tora bzw. Halacha und konkretem All-

tag«36. Matthäus überliefert sechs Antithesen. Dabei übernimmt er eine Redefigur

der tannaitischen Schriftgelehrten, so dass Jesus hier gezielt als Rabbi, als Leh-

rer charakterisiert wird.37 In den Thesen werden jeweils alttestamentliche Gebote

bzw. entsprechende Lehraussagen zitiert, denen in den korrelierenden Antithe-

sen die Weisungen Jesu gegenübergestellt werden. Diese Weisungen legen die Ur-

sprungsgebote aus, bedeutenmithin keineswegs eine Aufhebung der Tora, sondern

in manchen Punkten deren Verschärfung.38 Das Besondere an diesen sechs Mah-

nungen ist nun, dass Jesus mit selbstbewusster und starker Autorität seine eigene

Auffassung von der in der Tora und den Propheten niedergelegtenWillenskundga-

be Gottes darlegt. Zwar ist es richtig, dass der Form nach der Schulstreit zwischen

zwei rabbinischen Auslegern im Hintergrund steht, doch gibt es einen wichtigen

Unterschied, der häufig übersehen wird: Der matthäische Jesus knüpft nicht ein-

fach nur an eine bestimmte Lehrmeinung an, sondern bezieht sich unmittelbar

auf die Sinaioffenbarung. Den »Alten«, d.h. der Mosegeneration (Mt 5,21), wurde

von Gott dieses oder jenes Gebot gesagt, aber nun ist es Jesus, der der jetzigen

Generation erschließt, was genau der Wille Gottes ist, der darin für sie heute zum

Ausdruck kommt. Es ist sicher nicht falsch, hier das fundamentale Grundmuster

zu identifizieren, auf das Butler abhebt: Die Ansprache geschieht vorgängig von ei-

nem ganz Anderen und führt zu einer ethischen Forderung, die außerhalb und vor

der eigenen moralischen Selbstvergewisserung oder Reflexion liegt.

In der ersten Antithese geht es um das Tötungsverbot (Mt 5,21f.):

»Ihr habt gehört, dass zu den Alten gesagt wurde:

     Morde nicht!

     Wer aber mordet,                          wird dem Gericht verfallen sein.

Ich nun sage euch:

     Jeder, der seinem Bruder zürnt,                wird dem Gericht verfallen sein!

36 Frankemölle, Hubert: Matthäus. Kommentar 1, Düsseldorf: ²1999, S. 232; vgl. zu den Antithe-

sen auch die Ausführungen von Feneberg, Rupert: Die Erwählung Israels und die Gemeinde

Jesu Christi. Biographie und Theologie Jesu im Matthäusevangelium (= HBS, Band 58), Frei-

burg: 2009, S. 173-176, der mit vielen anderen die Bezeichnung Antithesen abschaffenmöch-

te (s.u. Anm. 38).

37 Vgl. Strecker, Georg: Die Bergpredigt. Ein exegetischer Kommentar, Göttingen: ²1985, S. 64-

67; instruktiv auch Davies, William D./Allison, Dale C.: A Critical and Exegetical Commentary

on the Gospel according to Saint Matthew. Vol. 1: Matthew 1-7 (= ICC), London/New York:

2004, S. 505-509.

38 Aus diesem Grunde forderteWengst, Klaus: Das Johannesevangelium. 1. Teilband: Kapitel 1-

10 (= ThK.NT, Band 4,1), Stuttgart: ²2004, S. 131, die »irreführende Bezeichnung ›Antithesen‹«

aufzugeben; ähnlich auch H. Frankemölle: 21999: S. 226f.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-007 - am 14.02.2026, 19:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gefährdetes Leben 129

     Wer aber zu seinemBruder spricht:

Hohlkopf! – 

             

 wird demSynhedrion verfallen sein!

     Wer aber spricht: Narr! –                      wird der Feuerhölle verfallen sein!«39

EinÜberschreiten des fünftenDekaloggebots (»Morde nicht!«, vgl. Ex 20,13; Dtn 5,17)

sanktioniert die jüdische Rechtsordnung eigentlich mit der Todesstrafe (Ex 21,12;

Lev 24,17).40 Doch der matthäische Jesus verdeutlicht dieses Verbot mit einer drei-

gliedrigen Ausführung (Mt 5,22) und stellt nicht nur den heimtückischen Mord41,

sondern auch jedes Verhalten, das den Mitmenschen (oder sogar einen selbst?)

schädigt, unter das Verdikt. Indirekt ist dies als eine Spitze gegen die Schriftge-

lehrten und Pharisäer zu verstehen (5,20), die das Dekaloggebot lediglich als einen

Rechtssatz lesen, bei dem es einzig und allein um den Straftatbestand des Mordes

geht. Damit würde aber alles, was unterhalb dieser Schwelle liegt, nicht tangiert.42

Dem setzt Jesus eine dreigliedrige Reihe von Gerichtsankündigungen entgegen:

Bereits der Zorn43, der eine Wurzel des späteren Blutvergießens sein kann,44 oder

das Belegen des anderen mit Schimpfwörtern wie »Hohlkopf« und »Narr« ziehen

das Gericht nach sich. Es spricht einiges dafür, die verschiedenen Gerichtsaussa-

gen dieser Reihe additiv zu verstehen;45 »Gericht« wäre dann der Oberbergriff, der

in zwei Richtungen entfaltet wird: »Synhedrion« meint das menschlich-irdische

Gericht, die »Feuerhölle« das göttlich-endzeitliche Strafgericht. Dabei ist eine for-

male Differenz zu beachten: Während 5,22b grundsätzlich formuliert (»Jeder, der xy

39 Übersetzung Poplutz, Uta: Eine universale Jesusgeschichte. DasMatthäusevangelium, Stutt-

gart: ²2016, S. 43; grafische Darstellung nach Konradt, Matthias: Das Evangelium nach Mat-

thäus (= NTD, Band 1), Göttingen: 2015, S. 82.

40 Für Mt 5,21-26 relevante Texte der rabbinischen Literatur finden sich bei Neudecker, Rein-

hard: Moses Interpreted by the Pharisees and Jesus. Matthew’s Antitheses in the Light of

Early Rabbinic Literature (= Subsidia biblica, Band 44), Roma: 2012, S. 49-55.

41 Umnichts anderes geht es im sechsten (bzw. fünften) alttestamentlichenGebot; das verwen-

dete Verbum (ra.aḥ) kommt nur vor, wenn es sich um das Töten oder Ermorden eines persön-

lichen Gegners handelt; ra.aḥwird also weder für die Tötung im Krieg noch für die Tiertötung

und auch nicht im Zusammenhang mit der Todesstrafe verwendet; vgl. etwa Schmidt, Wer-

ner H.: Die zehn Gebote im Rahmen alttestamentlicher Ethik (= EdF, Band 281), Darmstadt:

1993, S. 107f.

42 Vgl. M. Konradt: 2015, S. 81.

43 Zum antiken Konzept des Zorns, vgl. Weidemann, Hans-Ulrich: »›Vergeltet nicht dem bö-

sen Mann!‹ Versuch einer konsequent androzentrischen Lektüre der Bergpredigt«, in: Hans-

Ulrich Weidemann (Hg.): Er stieg auf den Berg … und lehrte sie (Mt 5,1f.). Exegetische und

rezeptionsgeschichtliche Studien zur Bergpredigt (= SBS, Band 226), Stuttgart: 2012, S. 25-

70, hier S. 45-48.

44 In rabbinischen Texten wird bereits die öffentliche Beschämung des Nächsten scharf verur-

teilt: »Wer seinen Nächsten hasst, siehe, er gehört zu den Blutvergießern!« (DER 11,15); vgl.

aber auch Sir 22,24: »Dem Feuer gehen Rauch und Qualm voraus, ebenso demBlutvergießen

Schmähungen« sowie Did 3,2a: »Werde nicht zornig, denn der Zorn führt zumMord«.

45 So der Vorschlag von M. Konradt: 2015, S. 82.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-007 - am 14.02.2026, 19:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 Uta Poplutz

tut …«), folgen in 5,22c.d exemplarische Einzelfälle (»wer xy sagt …«); dies legt den

Schluss nahe, dass 5,22b als Obersatz zu 5,22c.d zu verstehen ist. Das führt dann

aber zu der Konsequenz, dass hier Mord und Beschimpfungen als »Artikulationen

des Zorns«46 verstanden werden:

»Präzise gefasst liegt die Pointe der Gegenthese damit nicht darin, dass das verbo-

tene Tun von der äußeren Handlung des Tötens auf die innere Regung des Zorns

hin verschärft wird. Die Gegenthese legt vielmehr zunächst die dem Mord zu-

grunde liegende Haltung frei und stellt dann heraus, dass der Vollsinn und die

Intention des Dekaloggebots erst dann erfasst sind, wenn man auch unterhalb

der Schwelle des Mordes liegende Artikulationen ebendieser Haltung mit unter

das im Gebot ausgesprochene Verdikt fallen sieht. […] Für die mt Rede vom Zorn

in V. 22 ergibt sich damit, dass hier zwar die dem Töten zugrunde liegende Hal-

tung namhaft gemacht und insofern über die äußere Handlung hinaus der ganze

Mensch in den Blick gerät. Wenn V. 22b Obersatz zu V. 21c.22c.d ist, legt Matthäus

das Augenmerk hier aber nicht auf den Zorn als einer inneren Regung, ohne dass

diese sich im sozialen Verhalten manifestiert. Der Zorn wird vielmehr in seiner

sozialen Dimension, im Sinne konkreten Verhaltens, verhandelt. Die in V. 22 ar-

tikulierte ethische Forderung ist damit immer noch radikal, aber sie ist doch ein

Stück weit realistischer als bei einem Verständnis von V. 22 als klimaktischer Rei-

he. Eine negative Emotion, die sich gegen einen anderen richtet, kann in einem

Menschen hochkommen. Aber im guten Fall kann er damit umgehen; aus einer

solchen Emotionmuss keine Handlung – und sei dies »nur«, dass ein Schimpfwort

herausrutscht – erwachsen«47.

Wenn wir auf die von Butler so vehement eingeforderte Punktualität zurückkom-

men, lässt sich schon feststellen, dass diese in der hier greifbaren Tradition um-

funktioniert wird zu einem andauernden Prozess der Übersetzung. In mehrfacher

Hinsicht sprechen die Antithesen an. Das »… dass gesagt wurde…« verweist auf die

hinter der Tora stehende Autorität Gottes (vgl. Ex 20), während die Ergänzung »ihr

habt gehört…« auf den (synagogalen) Vorgang der Vermittlung dieser Gebote ver-

weist. Das Ganze wird weitergeführt in die matthäische Gemeinde. Es ist bemer-

kenswert, dass Jesus überhaupt nicht danach fragt, ob der Zorn gegen den Bruder

(oder die Schwester) gerechtfertigt ist – was vermutlich sogar der Fall ist, wenn

man die antiken Konzeptionen von »Zorn« in Betracht zieht. Gemäß Aristoteles

etwa hat ein zürnender Mann auch einen Grund zu zürnen, denn Zorn ist so gut

wie immer eine Reaktion und keineswegs eine grundlose Emotion der Antipathie.48

Doch die Weisung Jesu gilt uneingeschränkt, also gerade auch für die, die sich –

46 Ebd.

47 Ebd., S. 83.

48 Vgl. Aristoteles, EthNic IV, 11; vgl. H.-U. Weidemann: 2012, S. 46.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-007 - am 14.02.2026, 19:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gefährdetes Leben 131

menschlich beurteilt – zu Recht provoziert fühlen könnten.Das Gegenteil von Zorn

ist Sanftmut, womit die Verurteilung des Zorns Mt 5,22 auf den dritten Makaris-

mus Mt 5,5 zurückweist: Wer auf Provokationen nicht mit verbalen Beleidigungen

reagiert, gehört zu den Sanftmütigen und wird das Land erben (vgl. Ps 37,11 LXX).

Mt 5,23f. führt das Gebot weiter, allerdings mit einem Perspektivwechsel: Nun

ist der »Täter« angesprochen,49 der seinen Bruder in irgendeiner Weise geschädigt

hat:

»Wenn du nun hinbringst deine Gabe zumAltar und dich dort erinnerst, dass dein

Bruder etwas gegen dich hat, lass deine Gabe dort vor dem Altar und geh zuerst

weg, versöhne dich mit deinem Bruder, und dann komm und bring deine Gabe«.

Damit wird die Interpretation des Gebotes positiv im Blick auf die gestörte Bezie-

hung gewendet: Mit dem Bruder oder der Schwester, die »etwas gegen dich haben«,

ist aktiv die Versöhnung zu suchen. Es ist klar, dass die Rede vom »Bruder« (und

der Schwester) hier weder auf direkte Familienangehörige noch auf die Gemeinde

alleine verengt werden sollte: Grundsätzlich kommt hier jeder Mitmensch in den

Blick (vgl.Mt 7,3-5; 25,40).DieOffenheit der Formulierung, die keinerlei Details des

zugrundeliegenden Konflikts benennt, lässt dabei die Mahnung als grundsätzlich

geltendes Prinzip erscheinen.50 Zugleich ist der kultische Kontext wichtig: Wenn

sich derjenige, der gerade eine Opfergabe zum Alter bringt, in diesem Moment

daran erinnert, dass er jemanden ins Unrecht gesetzt hat, soll er seine Gabe »vor

dem Alter liegenlassen« und sich erst mit dem Bruder versöhnen:51 »Wahre Got-

tesverehrung manifestiert sich für Matthäus zentral im sozialen Verhalten (vgl. Jak

1,26f): Wer Gott verehrt, sucht die Versöhnung und den Frieden mit seinen Ge-

schöpfen«52. Mt 5,25f.53 greift schließlich nochmals den Gerichtsgedanken auf und

spricht erneut den »Täter« bzw. »Schädiger« an: Ein drohender Schuldprozess dient

als Folie für das drohende Gericht Gottes (5,22). Angesichts der »Schulden« (vgl.

6,12b), die man bei anderen hat, ist auf dem Weg dorthin nicht nur höchster Ein-

satz, sondern auch höchste Eile geboten: Man sollte alles daransetzen, Versöhnung

49 Vgl. W. D. Davies/D. C. Allison: 2004, S. 517.

50 Vgl. M. Konradt: 2015, S. 85.

51 Betz, Hans Dieter: The Sermon on the Mount. A Commentary (Hermeneia), Minneapolis:

1995, S. 223: »The moment is crucial. The thought interferes at the precise moment when

the gift is to be placed on the altar, when it leaves human hands and becomes the property

of God«.

52 M. Konradt: 2015, S. 85.

53 »Sei wohlgesonnen deinem Rechtsgegner – schnell, solange du mit ihm auf dem Weg bist,

damit der Rechtsgegner dich nicht dem Richter ausliefert und der Richter dem Gerichtsdie-

ner und du ins Gefängnis geworfen wirst. Amen, ich sage dir: Nicht wirst du von dort heraus-

kommen, bis du zurückgegeben hast den letzten Cent«.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-007 - am 14.02.2026, 19:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 Uta Poplutz

zu erreichen und Feindschaft zu überwinden (vgl. 5,43-48: Feindesliebe), ansonsten

wird man jeden einzelnen Cent zurückzahlen müssen.54

4. Impulse für weitere Anknüpfungspunkte

Kommen wir damit zu Judith Butler und ihren ethischen Überlegungen zurück.

Auch wenn ich in diesem kurzen Beitrag lediglich ein exemplarisches Essay her-

ausgegriffen habe, besteht dasŒuvre Butlers ja nicht aus nebeneinanderstehenden

Untersuchungen, die nichts miteinander zu tun haben, sondern stellt ein internes

(und externes) Referenzwerk dar, in welchem die Gedanken fest miteinander ver-

zahnt sind und mehrdimensional aufeinander verweisen. So fokussiert Butler in

ihren Analysen von Gewalt – anders als die klassische pazifistische Ethik, die aus-

lotet, wie man auf Gewalt anders als mit Gewalt reagieren kann – vorrangig dar-

auf, wie man mit Verletzlichkeit umgehen kann, ohne andere zu verletzen.55 Dazu

entwickelt sie den Begriff der »ethischen Gewalt«56, den sie auf der Ebene des per-

sönlichen Austausches verortet und womit sie beispielsweise totalisierende Urteile

meint, die dem anderen aufgezwungen werden und die so vernichtend sein kön-

nen, dass sie bei diesem die Ressourcen der Selbstanerkennung und Entwicklung

auslöschen.57 Die Aufforderungen Mt 5,21f. und 5,23f. sind in meinen Augen ein

Paradebeispiel, wie dies einzulösen ist: Die negative Ansprache des anderen wird

unter das Verdikt gestellt, und der »Täter« selbst soll aus sich heraus tätig wer-

den, um Unrecht, das er verursacht hat, aus der Welt zu schaffen. Das vorgängig

zugesprochene Gebot dazu lautet: »Du sollst nicht töten«.

Butler insistiert darauf, dass jede moralische Situation auf ihre »rhetorische

Voraussetzung«58, d.h. auf die Anredeszene, reflektiert, »in der sich die beteiligten

Parteien unausweichlich in einer Beziehung befinden«59. Die Kommunikation, die

sie einfordert, soll die Teilblindheit, die man sich selbst gegenüber hat,mit ins Kal-

kül ziehen,60 weshalb Festlegungen zu vermeiden sind. Aus diesem Grund schlägt

Butler vor, die gewöhnliche Qualifizierung »Anerkennung als …« durch die offe-

ne Frage an den anderen zu ersetzen: »Wer bist du?« Damit würden »die Grenzen

der Anerkennung selbst anerkannt«61. Problemlos ließen sich zahlreiche neutes-

54 Vgl. M. Konradt: 2015, S. 85.

55 Vgl. E. von Redecker: 2011, S. 130.

56 Butler, Judith: Kritik der ethischen Gewalt (= es, Band 1792), Frankfurt a.M.: 2007.

57 Vgl. ebd., S. 66. Ethische Gewalt kann sich aber auch inmoderaten kritischen Urteilen finden.

58 Ebd., S. 69.

59 E. von Redecker: 2011, S. 131.

60 Vgl. Mt 7,3-5 par Lk 6,41f.: »Warum aber siehst du den Splitter im Auge deines Bruders, den

Balken in deinem Auge aber beachtest du nicht? …«

61 J. Butler: 2007, S. 59.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-007 - am 14.02.2026, 19:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gefährdetes Leben 133

tamentliche Beispiele finden, in denen diese Haltung eine Rolle spielt und einen

spezifisch ethischen Zugriff darstellt.62

Butler definiert Gewaltlosigkeit nicht als friedlichen Zustand, sondern versteht

sie als Praxis.63 Die ethische Forderung besteht darin, die eigene Aggression in den

Dienst der Gewaltlosigkeit zu stellen und damit in »aggressive Wachsamkeit«64 zu

überführen: Aufgrund der Verbindung mit dem anderen schützt ein solches Ver-

halten nicht nur diesen, sondern auch einen selbst. Immer wieder fordert But-

ler daher das aktive Betreiben zur eigenen Selbsttransformation und Enteignung:

Wenn wir uns »außer Gefecht« setzen lassen, unsere Verletzlichkeit zeigen, eröff-

nen wir damit vielfältige Möglichkeiten von Identität und Relationalität.65 Nicht

nur die ethische Unterweisung der Bergpredigt mit der subversiven Aufforderung

zu Gewaltverzicht und Feindesliebe (Mt 5,38-48)66 ließe sich damit produktiv ins

Gespräch bringen, man kann auch viel basaler beim Inkarnationsgeschehen selbst

ansetzen: Gott wird Mensch und zeigt darin kein triumphales Gesicht, das über al-

les und jeden erhaben wäre, sondern das Gesicht des (Mit-)Leidens und des Todes.

Dieses Leiden wiederum kann nach Butler »zur Erfahrung der Demut, der Ver-

letzbarkeit, der Manipulierbarkeit und Abhängigkeit führen, und diese Erfahrun-

gen können zu Ressourcen werden, wenn wir sie nicht allzu schnell ›auflösen‹«.67

Zugleich geht die Darstellung der Wirklichkeit, wie oben erläutert, über das Bild

hinaus: »Die Wirklichkeit wird nicht von dem vermittelt, was im Bild dargestellt

wird, sondern dadurch, daß die Darstellung, welche die Realität übermittelt, in

Frage gestellt wird«68.

In Bezug auf die Menschwerdung Gottes in Jesus Christus ist dem zuzustim-

men, insofern die geglaubte Wirklichkeit das Scheitern und den Tod zu überwin-

den vermag und das »Bild« nicht die letzte übermittelte Realität ist, sondern der

»Auferstehungsleib« eine weitere Perspektive (neben anderen) hinzufügt.

62 Man denke nur an die Themen Sündenvergebung und Heilungen, wo es keinerlei Rolle

spielt, welche Vorgeschichte oder gesellschaftliche Position ein Sünder/eine Sünderin oder

ein Kranker/eine Kranke hat (vgl. exemplarisch Joh 9); Jesus schaut die Menschen an, ohne

den Stab über sie zu brechen, und bietet ihnen damit den Ermöglichungsgrund für ein neues

Leben (vgl. exemplarisch Joh 7,53-8,11).

63 Vgl. E. von Redecker: 2011, S. 135: »Gewaltlosigkeit entsteht in der Auseinandersetzung oder

gar im ›Kampf‹ des Subjekts an der Schaltstelle verschiedener Gewaltpotentiale«.

64 Butler, Judith: Raster des Krieges.Warumwir nicht jedes Leid beklagen, Frankfurt a.M.: 2010,

S. 170.

65 Vgl. E. von Redecker: 2011, S. 118.

66 Vgl. dazu den instruktiven Beitrag von Konradt, Matthias: »›… damit ihr Söhne eures Vaters

imHimmel werdet‹. Erwägungen zur ›Logik‹ von Gewaltverzicht und Feindesliebe inMt 5,38-

48«, in: ders.: Studien zumMatthäusevangelium (=WUNT, Band 358), Tübingen: 2016, S. 348-

380.

67 J. Butler: 52017, S. 176.

68 Ebd., S. 173.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-007 - am 14.02.2026, 19:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 Uta Poplutz

Ich komme zum Schluss.MeinWunsch ist es, dass diese Gedanken, die im vor-

gegebenen Rahmen nur angerissen werden konnten, als Ermutigung verstanden

werden, Judith Butlers breit gefächertes Werk auch einmal außerhalb der gän-

gigen Zuschreibungen im Kontext paulinischer Theologie weiterzuverfolgen. Die

Jesustraditionen bieten dafür etliche Anknüpfungspunkte.

Butler beschließt ihr ausgesprochen impulsreiches Essay »Gefährdetes Leben«

mit einer allgemeinen Bemerkung zur Rolle der Geistes- und Kulturwissenschaf-

ten, die in meinen Augen auch für unsere Arbeit als Neutestamentlerinnen und

Neutestamentler, als Theologinnen und Theologen Gültigkeit besitzt:

»Falls die Geisteswissenschaften eine Zukunft als Kulturkritik haben, und die Kul-

turkritik zum gegenwärtigen Zeitpunkt eine Aufgabe hat, dann ist es zweifellos

die Aufgabe, uns zumMenschlichen zurückzuführen, wo wir nicht erwarten, es zu

finden: in seiner Fragilität und an den Grenzen seiner Fähigkeit, verständlich zu

sein«69.

69 Ebd., S. 178.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-007 - am 14.02.2026, 19:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

