Miszellen

Jiirgen Frolich

,»Aus tiberkommenen Bindungen zu einer indivi-
dualistischen Freiheit des Glaubens®.1

Friedrich Naumann und die Rolle der Konfessionen und
Kirchen

Im Oktober 1912 schrieb der Pfarrer Max Maurenbrecher warnend an seinen
gemafregelten und entlassenen Amtskollegen Gottfried Traub, der nun zum
PreuBischen Abgeordnetenhaus kandidieren wollte: ,,Wir haben schon Nau-
mann fiir die religiose Arbeit so gut wie verloren*.2 Hier interessieren nicht
die beiden Geistlichen, die Friedrich Naumann seit langem kannten und mit
ihm vielfach zusammengearbeitet hatten und die dann spéter doch einen ganz
anderen politischen Weg nehmen sollten. Vielmehr wirft das Zitat ein Schlag-
licht auf die Biographie des Namensgebers fiir die Friedrich-Naumann-Stif-
tung, welches gerade fiir den hier zur Debatte stehenden Zusammenhang sehr
bedeutsam ist: Friedrich Naumann war eigentlich von Hause aus Theologe,
aber der normalerweise von dort aus vorgezeichnete Lebensweg hatte einen
Bruch erlitten.

Welche Auswirkungen hatte diese Lebenswende auf seine Sicht der Kon-
fessionsfrage? Denn vor diesem Hintergrund wéren — grob gesprochen — ei-
gentlich zwei Verhaltensweisen bei Naumann zu erwarten gewesen: Entweder
hitte die theologische Herkunft eine durchweg positive Einstellung zur Kirche
und ihrer gesellschaftlichen Stellung bedeuten miissen. Oder aber, da bekannt-
lich Renegaten des 6fteren die eifrigsten Vertreter der neuen Glaubensrichtung

1 Das Folgende ist ein leicht erweiterter und mit Anmerkungen versehener Text des Vortrags,
der bei der Tagung ,,Freie Kirche im freien Staat? Der Liberalismus und die Konfessionsfrage*
am 21.9.2012 in Berlin gehalten wurde. Zum Nachweis des Zitats siche unten Anm. 52.

2 Zitiert nach Gangolf Hiibinger: Kulturprotestantismus und Politik. Zum Verhéltnis von Libe-
ralismus und Protestantismus im wilhelminischen Deutschland. Tiibingen 1994, S. 69.

331

https://dol.org/10.5771/9783845253886_331 - am 19.01,2026, 22:20:17,



https://doi.org/10.5771/9783845253886_331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

sind, hitte der Einschnitt in der theologischen Karriere eine scharfe antikirch-
liche bis antichristliche Haltung hervorbringen kdnnen. Maurenbrechers Zitat
scheint auf den ersten Blick in diese Richtung zu deuten.

Auch wenn die Lebensstationen Friedrich Naumanns wohl als einigermaf3en
bekannt vorausgesetzt werden kdnnen, soll doch der biographische Hinter-
grund zunéchst noch einmal in Erinnerung gerufen werden. Er sei ,,im Kon-
fessionalismus des Luthertums grofl geworden®, hat Naumann selbst be-
kannt.3 Gemeint war damit die Herkunft aus einer sichsischen Pfarrerfamilie,
die ganz in der lutherischen Tradition lebte. Obwohl dort religis ein ortho-
doxer Ton vorherrschte, haben sich Naumann und seine Geschwister an das
elterliche Pfarrhaus spiter gern zuriickerinnert.* Dennoch hat er, als er dem
viéterlichen und grofBvéterlichen Vorbild folgend, ein Studium der evangeli-
schen Theologie aufnahm, eher dem Pflichtgefiihl als der eigenen Neigung,
die ihn eher in Richtung Naturwissenschaft wies, nachgegeben.

Weder an den Universititen Leipzig und Erlangen noch bei den ersten theo-
logischen Einsitzen in einer Hamburger Sozialstation und als Pfarrer des séch-
sischen Industriedorfes Langenberg kam Naumann mit einer liberalen Form
des Protestantismus in Kontakt.> Im Gegenteil: Als Leipziger Student geriet er
in das Fahrwasser eines politisch extrem konservativen Protestantismus. Wohl
aber wurde er in Hamburg und im sichsischen Industrierevier mit den sozialen
Problemen der sich entwickelnden Industriegesellschaft konfrontiert. Darauf
reagierte Naumann mit christlich-sozialistischen Uberlegungen und Aktionen,
die ihn rasch in Konflikt mit seinen Kirchenoberen brachten. Das Ausweichen
vom kirchlich orthodoxen Sachsen in das religids freiere Klima der Stadt
Frankfurt als Mitarbeiter der Inneren Mission schuf nur kurz Abhilfe, auch hier
stiel der gesellschaftlich und nun auch politisch engagierte Pfarrer auf Wi-
derstiinde bei seinen Vorgesetzten.® Immerhin zeigte seine kirchlich-soziale
Arbeit erstmals auch Beriihrungspunkte mit liberalen Ideen, denn die Frank-
furter Innere Mission orientierte sich zu seiner Zeit an dem Prinzip ,,Hilfe zur
Selbsthilfe®, was ihrer Arbeit auch die Unterstiitzung von Seiten des jlidischen

3 Friedrich Naumann: Der Streit der Konfessionen um die Schule. Berlin-Schoneberg 1904,
S. 17; zur Biographie insgesamt nach wie vor uniibertroffen Theodor Heuss: Friedrich Nau-
mann. Der Mann — das Werk — die Zeit. 2. Aufl. Stuttgart/Tiibingen 1949.

4 Vgl. Friedrich Naumann: Das Kirchenurteil {iber Traub. In: Die Hilfe 37 v. 12.9.1912, S. 583,
Johannes Naumann: Wie wir unseren Weg fanden. Lebenserinnerungen eines Schwestern-
hausdirektors. Gotha 1929, S. 1 ff., Margarethe Naumann: Friedrich Naumanns Kindheit und
Jugend. Gotha 1928, S. 1.

5 Vgl Christian Mack: Friedrich Naumann — Symptom und Prototyp einer Theologie der Krise?
Anniherungen an ein zeitgenossisches Paradigma. In: Jahrbuch zur Liberalismus-Forschung
23 (2011), S. 47-80, hier S. 54.

6 Vgl. dazu die von Theodor Heuss editierten Dokumente im Artikel ,,Naumanns Konflikt mit
dem Frankfurter Konsistorium 1894, In: Die Hilfe 7 v. 1.4.1934, S. 163-168.

332

https://dol.org/10.5771/9783845253886_331 - am 19.01,2026, 22:20:17,



https://doi.org/10.5771/9783845253886_331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

GroBbiirgertums einbrachte.” Trotzdem war Naumann 1897 die Kédmpfe mit
den Kirchenhierarchien leid, er verlie3 den Pfarrdienst und siedelte nach Berlin
iiber, wo er sich ganz seinen publizistischen Projekten und zunehmend auch
der Politik widmete.

Dass er mit dieser Re-Laisierung — zumindest vorerst — noch nicht ,,fiir die
religiose Arbeit verloren war, zeigte sich u. a. daran, dass Naumann in seiner
Zeitschrift ,,Die Hilfe“, die immerhin bis 1901 den Untertitel ,,Gotteshilfe,
Selbsthilfe, Staatshilfe, Bruderhilfe* fiihrte, bis 1902 noch wochentliche An-
dachten verfasste, die gerade aufgeschlossene junge Menschen wie Elly
Knapp, die spétere Ehefrau von Theodor Heuss, sehr beeindruckten.® 1903
erhielt Naumann fiir seine religiose Publizistik sogar einen theologischen Eh-
rendoktor der Universitdt Heidelberg. Das kann man auch als Anerkennung
von liberaler und kulturprotestantischer Seite verstehen, wenn man weil3, wer
die treibenden Kréfte hinter dieser Ehrung waren: Ernst Troeltsch, Max Weber,
Gustav Adolf Deimann, Karl Rathgen, Georg Jellinek und Georg Gothein.?

Dass damit aber nicht ein Theologe, sondern, wie Ernst Troeltsch sagte, ein
,praktischer Held des Glaubens* geehrt wurde, !0 deutet darauf hin, dass Nau-
mann auch von sympathisierenden Universititstheologen nicht mehr oder gar
nicht als ihresgleichen wahrgenommen wurde. In die gleiche Richtung weist
auch von seiner Seite, dass Naumann fast zur gleichen Zeit die Abfassung der
Andachten fiir die ,,Hilfe* abgab, weil er ,,nicht mehr genug in der Religion
drin lebe*.!!

War damit Naumann wirklich fiir die religidse Arbeit verloren, als dieser —
auch das im gleichen Jahr 1903 — sich endgiiltig dem organisierten Liberalis-
mus anschloss? Wurde er nun zu einem jener laizistischen Liberalen, die den
Einflul der Kirche um jeden Preis zuriickdringen wollten? Festhalten kann
man vorerst, dass angesichts dieses Werdegangs kaum jemand unter den Li-
beralen besser prépariert war, zu theologischen und religidsen Fragen Stellung
zunehmen. Naumann ist dann auch — wenn auch nur fiir kurze Zeit — der einzige
Parteivorsitzende in der Geschichte des deutschen Liberalismus gewesen, der
einen theologischen Hintergrund hatte. Allerdings hatten solche Amter in der
Zeit vor 1933 noch nicht die Bedeutung, die ihnen nach 1945 zukamen. Wich-
tiger fiir den EinfluB eines Politikers war seine personliche Ausstrahlung und

7 Jochen-Christoph Kaiser: Naumann und die innere Mission. In: Riidiger vom Bruch (Hrsg.):
Friedrich Naumann in seiner Zeit. Berlin 2000, S.23 f. nennt in diesem Zusammenhang
Charles Hallgarten, Wilhelm Merton und Leopold Sonnemann.

8 Elly Heuss-Knapp: Ausblick vom Miinstertum. Erlebtes aus dem Elsass und dem Reich.
2. Aufl. Stralburg 1941, S. 37.

9 Vgl. Hiibinger (wie Anm. 2), S. 111 {f.

10 Zitiert nach Hartmut Ruddies: ,,Kein spiegelglattes, problemloses Christentum*. Uber Fried-
rich Naumanns Theologie und ihre Wirkungsgeschichte. In: vom Bruch (Hrsg.) (wie
Anm. 7), S.323.

11 Zitiert nach ebd. S.321.

333

https://dol.org/10.5771/9783845253886_331 - am 19.01,2026, 22:20:17,



https://doi.org/10.5771/9783845253886_331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

sein Standing. Dariiber verfiigte Naumann durchaus, wie sein Aufstieg inner-
halb des Linksliberalismus in den Jahren vor dem Ersten Weltkrieg belegt.!?

Als aufsteigender Stern des Freisinns nahm Naumann jedenfalls nicht nur
zu theologischen Fragen im engeren Sinne wie etwa dem Reformationsjubi-
laum 1917, sondern auch im weiteren, gesellschaftspolitischen Sinne Stellung.
Ehe darauf eingegangen wird, soll zuvor noch ein Blick auf Naumanns Ver-
standnis von Kirche und Religion in dieser Zeit geworfen werden. Einen ent-
scheidenden Einschnitt stellt dabei ohne Zweifel seine Paléstina-Reise im Jahr
1898 dar, die ithm, der zuvor ein Buch iber ,Jesus als Volksmann® verfasst
hatte, nach eigenem Bekunden ,,den deutsch gedachten Jesus® genommen und
,.keinen orientalisch verstandenen Jesus dafiir gegeben habe.!3 Seitdem stand
fir Naumann fest, ,,dass es eine Sozialpolitik der Bergpredigt nicht geben
konne“.14 Diese zweifellos mit einer Enttduschung verbundene Einsicht er-
leichterte nicht nur Naumanns Abschied vom christlichen Sozialismus und die
Anndherung an den organisierten Liberalismus, sondern hatte auch eine weit-
aus stdrkere historische Sicht auf das Christentum zur Folge. Bezeichnender-
weise wandten sich Naumanns ,,Briefe tiber Religion* aus dem Jahr 1903 schon
an solche Leser, ,,die in der Mitte stehen zwischen Viterglaube und Entwick-
lungslehre* standen,'’ also Leute, die eine unvoreingenommene, gleichwohl
sympathisierende Einstellung zum Christentum hatten.

Naumann kam dadurch trotz seiner konservativ-protestantischen Sozialisa-
tion in Ubereinstimmung mit zentralen Positionen der liberalen Theologie, die
Frank-Walter Kuhlemann einmal mit der ,,weitgehende[n] Subjektivitit und
Autonomie des religidsen Selbstverstdndnisses sowie [der] Auffassung vom
Christentum als einer sich permanent entwickelnden, dabei aber duf3erst inte-
grationsfahigen, fiir neue Erkenntnisse (etwa den Darwinismus oder die mo-
dernen Naturwissenschaften) offenen Religion‘ beschrieben hat.!® Das Chris-
tentum war damit nicht mehr nur ein statisches, quasi ,,gott-gegebenes®, son-
dern auch ein dynamisches, von den Zeitumstinden beeinflusstes und auf sie
bezogenes Phdnomen. Naumann driickte dies so aus: ,,Der religiose Liberalis-
mus hat immer auf dem Standpunkte gestanden, da3 das ganze Leben der

12 Vgl. dazu Jirgen Frolich: ,,Wirklich staatsménnisch veranlagter Kopf* oder eher ,,Prophet
und Lehrmeister? Friedrich Naumann als liberaler Politiker im Kaiserreich. In: Jahrbuch zur
Liberalismus-Forschung 23 (2011), S. 81-93.

13 Friedrich Naumann: Asia (1898). In: ders: Werke Bd. 1. Opladen 1964, S. 548. ,,Jesus als
Volksmann®, zuerst erschienen 1894, ist wieder abgedruckt in ebd., S. 371-388.

14 Ders: Nach dreizehn Jahren (1916). In: ebd. S. 868. (Nachwort zur 6. Auflage der ,,Briefe
tiber Religion®).

15 Ebd. S.857.

16 Frank-Michael Kuhlemann: Friedrich Naumann und der kirchliche Liberalismus. In: vom
Bruch (Hrsg.) (wie Anm. 7), S. 101, vgl. auch Ruddies (wie Anm. 10), S. 327 f.

334

https://dol.org/10.5771/9783845253886_331 - am 19.01,2026, 22:20:17,



https://doi.org/10.5771/9783845253886_331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Menschen im Fluf} ist [...], so sieht er auch die gesamte Sphére der religiésen
Gemeinschaft an als immer Neues aufnehmend und durcharbeitend.«!”

Mehr noch, in dieser Sicht musste die Bedeutung der religidsen Institutionen
und der Kirchen zwangslédufig stark zuriicktreten. Nicht aber die der Religion
und ihrer Auswirkungen: ,,Hoher als alle Kirchenformen stand dem echten
Protestantismus stets der Geist selbst*.!® Diesen — wohlgemerkt protestanti-
schen — Geist sah Naumann unabhéngig von der Kirche in den letzten beiden
Jahrhunderten iiberall ,,in Kunst, Literatur, Philosophie‘“ am Werke;!° fiir ihn
waren jetzt ,,unsere hochsten Geister, Kant und Fichte, ohne Luthers Lebens-
ideal nicht denkbar®, was nicht meinte, ,,dass sie Lutheraner waren, denn sie
glaubten nicht genau, was die Kirche glaubt, sondern dass die Privatreligion
Luthers in ihnen weiterwirkt.“2? Eine solche Position kann man mit Fug und
Recht als kulturprotestantisch bezeichnen, und in der Tat verfiigte Naumann
bekanntlich iiber ausgezeichnete, manchmal nicht ganz spannungsfreie Bezie-
hungen zu den Wortfiihrern und Institutionen des Kulturprotestantismus.

Damit ergaben sich auch neue Verbindungen zwischen Liberalismus und
Christentum, zumindest in seiner protestantischen Ausdeutung. 1909 ist Nau-
mann dem in einem groBen Vortrag nachgegangen, und zwar vor dem Deut-
schen Protestantentag, also einem jener Treffen von liberalen Theologen und
kulturprotestantischen Laien. Bei dieser Gelegenheit wiederholte er einen
schon frither geduBerten Gedanken, dass ndamlich der politische Liberalismus
,,den religiosen Liberalismus als Vorbedingung seines Wirkens, Werdens und
Gedeihens* brauche.?!

Gemeint war dies einmal im historischen Sinne: Es sei nicht zu leugnen, so
Naumann, ,,dass die Anfinge der neueren Freiheitsbewegungen fast tiberall
aus religiosen Quellen kommen. Der Liberalismus in England ist gar nicht
denkbar ohne die religiosen Sekten. Der Liberalismus Nordamerikas kam mit
den Quékern iiber das Wasser, und selbst in der franzosischen Aufklarung
steckt in ihren Anfingen viel Religion.“?? Diese ,,Verwandtschaft* von reli-
gidsem und politischem Liberalismus, ,,die der Liberalismus nicht vergessen
darf, wenn er seine eigene Kraft wieder sucht“,2? hatte aber auch Bedeutung
flir die Gegenwart, indem namlich die Religion die Vorbedingung fiir das dau-
erhafte Bestehen einer liberalen Gesellschaft liefere: ,,Die Maschinerie des li-
beralen Staates setzt ein Volk voraus, in dem es ldngst Sitte geworden ist, dass

17 Friedrich Naumann: Liberalismus und Protestantismus (1909). In: ders.: Werke 1 (wie
Anm. 13), S. 779.

18 Ders: Der Streit der Konfessionen (wie Anm. 3), S. 20.

19 Vgl. ebd. S. 19.

20 Friedrich Naumann: Die Freiheit Luthers (1917). In: ders.: Werke 1 (wie Anm. 13), S. 915.

21 Naumann: Liberalismus und Protestantismus (wie Anm. 17), S. 793.

22 Vgl. ebd. S.776u. Friedrich Naumann: Kirche, Bibel und Freiheitsgeist (1903). In: ders.:
Werke 1 (wie Anm. 13), S. 662 (Zitat).

23 Naumann: Kirche (wie Anm. 22), S. 663.

335

https://dol.org/10.5771/9783845253886_331 - am 19.01,2026, 22:20:17,



https://doi.org/10.5771/9783845253886_331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

der einzelne nicht kduflich ist, dass der einzelne nicht von Menschfurcht in den
Boden versinkt.“?* Von daher war es dann auch nicht mehr so weit bis zu einer
Position, die heute als das berithmte ,,Bockenforde-Diktum® bezeichnet
wird.25 Darauf wird noch zuriickzukommen sein.

Von einem generellen Bruch mit Christentum und Kirche konnte also nach
dem Ende seiner beruflichen Verbundenheit mit der Theologie nicht die Rede
sein. Vielmehr sah Naumann, als er sich im Jahrzehnt vor dem Ersten Welt-
krieg daran machte, nicht nur den Linksliberalismus neu zu befestigen, sondern
weit dariiber hinaus die politische Grundachse des Kaiserreichs von rechts nach
links zu verschieben, in Teilen der bekennenden Christen Verbiindete und
Mitstreiter. Allerdings nicht in den christlichen Kirchen und ihren Mitgliedern
insgesamt: ,,Rechts steht Rom und Ostelbien, links steht Konigsberg und
Weimar*, lautete ein markanter Satz aus einem seiner ,, Hilfe“-Artikel im Jahre
1913.26 Als ,,Kulturprotestant® erblickte Naumann im Katholizismus einen
Gegner jeglichen politischen und gesellschaftlichen Fortschritts im liberalen
Sinne: ,,Im Katholizismus ist der Mensch etwas, was geleitet werden muf3, und
im Protestantismus ist der Mensch etwas, was selbststindig gemacht werden
muB.“?’ Deshalb musste der Einfluss des Katholizismus auf allen Ebenen zu-
riickgedrangt werden. Hierher rithrt Naumanns fiir manchen modernen Histo-
riker unverstindlicher rigoroser Kampf gegen die Zentrumspartei.?®

Gleiches galt natiirlich auch fiir den Einfluss der katholischen Kirche. Nicht,
dass Naumann einen neuen Kulturkampf gepredigt hitte, den hielt er fiir einen
fatalen Fehler, der viel zum Niedergang des deutschen Liberalismus beigetra-
gen hitte.2? Wohl aber trat er fiir eine ziemlich rigide Trennung von Kirche
und Staat ein. Diese schien ihm auch deshalb nétig, weil Naumann nicht nur
im Katholizismus, sondern auch im Protestantismus starke Tendenzen eines
Konfessionalismus und eines ,,Riickfalls in katholische Frommigkeitsformen*
am Werke sah.30 Das prignanteste Beispiel dafiir war in seinen Augen sein
ehemaliger politischer Ziehvater Adolf Stoecker, dem er im Nachruf ,die

24 Naumann: Liberalismus und Protestantismus (wie Anm. 17), S. 792.

25 Dessen Kernsatz lautet: ,,Der freiheitliche, sakularisierte Staat lebt von Voraussetzungen, die
er selbst nicht garantieren kann.* Ernst-Wolfgang Bockenforde: Die Entstehung des Staates
als Vorgang der Sikularisation, in: ders.: Staat, Gesellschaft, Freiheit. Studien zur Staats-
theorie und zum Verfassungsrecht. Frankfurt am Main 1976, S. 42-64, hier S. 60, zitiert nach
http://de.wikipedia.org/wiki/B%C3%B6ckenf%C3%B6rde-Diktum (Zugriff 14.3.2012).

26 Naumann: Die Linke kommt! In: Die Hilfe 5 v. 30.1.1913, S. 67.

27 Friedrich Naumann: Die Politik der Gegenwart (1905). In: ders.: Werke Bd. 4. Koln/Opladen
1966, S. 61. Vgl. auch Martin Wenck: Handbuch fiir liberale Politik. Berlin-Schéneberg 1911,
S. 66 ff.

28 Margaret Lavinia Anderson: Lehrjahre der Demokratie. Wahlen und politische Kultur im
Kaiserreich. Dt. Ubersetzung Wiesbaden 2009, S. 115 mit Anm. 47, 183 u. 188.

29 Friedrich Naumann: Die Leidensgeschichte des deutschen Liberalismus (1908). In: ders.:
Werke 4 (wie Anm. 27), S. 306, vgl. Wenck (wie Anm. 27), S. 66.

30 Naumann: Streit (wie Anm. 3), S. 19u. 57 (Zitat).

336

https://dol.org/10.5771/9783845253886_331 - am 19.01,2026, 22:20:17,



https://doi.org/10.5771/9783845253886_331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Ubersetzung der Zentrumsarbeit auf den Boden des Protestantismus* und da-
mit letztlich eine Abkehr von der ,,lutherischen Scheidung von Religion und
Kirche* zuschrieb.3! Ganz auf der Linie des Kulturprotestantismus galt auch
Naumanns Kampf jeder Form des ,,Klerikalismus*.32

In den Konsequenzen ging er jedoch weiter als mancher seiner Mitstreiter
im kulturprotestantischen Protestantenverein, wobei der Ausgangspunkt na-
turlich der klassische Streitfall Schule war, zu dem Naumann 1904 feststellte:
,Ist es nun in der Tat der Zweck der o6ffentlichen Schule, Katholiken und
Evangelische zu erziehen? Ist es Zweck einer Staatsanstalt im heutigen Staat,
kirchliche Arbeit zu verrichten? Ist es iiberhaupt Aufgabe des jetzigen Staates,
den Kirchen zu dienen? Nein! Nein!*“3? Eine konkrete Schlussfolgerung, die
Naumann daraus zog, war das Eintreten fiir die ,,Simultanschule®, nicht als
Optimum, wohl aber als das kleinere Ubel gegeniiber der konfessionellen
Schule. Diese Position floss dann auch in das Wahlprogramm ein, das die nicht
zuletzt dank Naumann vereinigten Freisinnigen fiir die Reichstagswahl 1912
aufstellten.3*

Dariiber hinaus wollte Naumann den obligatorischen Religionsunterricht
abschaffen und daraus einen ,,fakultativen Lehrgegenstand® machen, obwohl
ihm das Problem des Elternrechts bekannt war.3’ Fiir weitergehende MaBnah-
men wie ein Ende der geistlichen Aufsicht und eine vollkommene Delegierung
der Schultridgerschaft an die Gemeinden sah er zu dieser Zeit — 1904 — noch
keine Chancen. Eher ging es ihm darum, eine Rekonfessionalisierung des ge-
samten Schulunterrichts, zu der auch manche liberalen Protestanten seines Er-
achtens fahrlissig die Hand reichten, zu verhindern.3¢

Letztlich zielte Naumann natiirlich auch auf die Beseitigung der im Kai-
serreich immer noch bestehenden Verbindung von ,,Thron und Altar. In der
Schul-Schrift von 1904 findet sich der Stof3seufzer: ,,... lasst uns mit aller of-
fiziellen Staatsreligion in Ruhe! Wir wollen Religion, aber keine vorgeschrie-
bene Religion!*3” Uber die Konsequenzen fiir die Kirchen war er sich im Kla-
ren: Die Trennung von Kirche und Staat bedeutete fiir ihn nicht nur ,,eine Frei-
machung der Erziehung vom Konfessionszwang®, sondern auch die ,,die fi-
nanzielle Unabhingigkeit der Religionsgemeinschaften von der Staatskas-
se*“.3® Der Pfarrer a. D. war trotz seiner nach wie vor positiven Einschitzung
des Christentums am Vorabend des Ersten Weltkriegs offenkundig bereit, den

31 Friedrich Naumann: Stocker 1 (1909). In: ders. Werke 1 (wie Anm. 13), S. 759.

32 Vgl. Naumann: Streit (wie Anm. 18), S. 30 u. Hiibinger (wie Anm. 2), S. 243.

33 Naumann: Streit (wie Anm. 3), S. 33.

34 Vgl. ebd. S. 58 und Wenck (wie Anm. 27), S. 76 u. 325.

35 Naumann: Streit (wie Anm. 3), S. 35 ff.

36 Vgl.ebd. S.56ff.

37 Ebd. S. 34.

38 Friedrich Naumann: Politik und Religion (1907). In: ders. Werke Bd. 5. K6Iln/Opladen 1967,
S.397.

337

https://dol.org/10.5771/9783845253886_331 - am 19.01,2026, 22:20:17,



https://doi.org/10.5771/9783845253886_331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Weg zu einer laizistisch-liberalen Gesellschaft ziemlich konsequent zu gehen.
Im Wahlprogramm des Freisinns fand diese Position allerdings keinen Wider-
hall. Kann man in Friedrich Naumann also trotz aller protestantisch-kirchli-
chen Sozialisation einen Ahnherrn des beriihmt-beriichtigten Kirchenpapiers
der FDP sehen?

Die bisherigen Positionen aus der Zeit vor dem Ersten Weltkrieg entstamm-
ten einer Phase, als der Linksliberalismus — ausgenommen die kurze Episode
des Biilow-Blocks — weit davon entfernt war, tiber gesetzgeberische oder gar
regierungsamtliche Gestaltungskraft zu verfiigen. Trotz Naumanns Vision ei-
nes regierungsfahigen und regierungsbereiten ,,Linksblocks* von ,,Basser-
mann bis Bebel®, also von den Nationalliberalen bis zum revisionistischen
Fliigel der Sozialdemokratie, stand die linksliberale Politik im Jahrzehnt vor
1914 ganz im Zeichen der Defensive, in dem Bemiihen, Schlimmeres zu ver-
hindern. Nach dem Ende des Weltkriegs wechselten die Linksliberalen und mit
ihnen Friedrich Naumann die Fronten und riickten urplétzlich in die Rolle der
politischen Entscheider. Als Mitglied der Nationalversammlung und der dor-
tigen Mehrheits-Koalition aus Linksliberalismus, Sozialdemokratie und poli-
tischem Katholizismus konnte er in den letzten Monaten vor seinem Tod noch
als Gesetzgeber fungieren. Hat Naumann dabei unveréndert auf seine Vor-
kriegsvorstellungen zuriickgegriffen?

Auf den ersten Blick mochte es so scheinen. Zum Jahreswechsel 1918/19
verdffentlichte er einen Hilfe-Beitrag zum Thema ,,Freier Staat und freie Kir-
che*.3 Das scheint wie ein Vorgriff auf das spitere FDP-Kirchenpapier an.
Jedoch lassen sich, wie erwéhnt, bei Naumann andererseits auch Ankldnge an
das beriihmte Bockenforde-Diktum finden, gerade in dieser Zeit. So spricht er
1916 vom ,,Christentum als heimliche(m) Untergrund unseres gesamten so-
zialen Daseins*“.* Der Weltkrieg hatte offenbar eine gewisse Neueinschitzung
der Religion und ihrer Institutionen bewirkt. Die Religionsgemeinschaften
seien ,,grofe und segensreiche Geistesmichte™, die gleich Wissenschaft und
Kunst ,.ihren eigenen unvergédnglichen Wert™ hétten, hie3 es in dem Hilfe-
Artikel zu Weihnachten 1918. Dort war dann zwar noch von der Kirche als
Lalteste[r] und groBte[r] Privatgesellschaft die Rede, aber nicht mehr von ihrer
finanziellen Unabhéngigkeit, vielmehr sei ,,eine Selbstbesteuerung aller Chris-
ten unvermeidlich*.4!

Hier deutete sich an, was dann in der Weimarer Reichsverfassung ein halbes
Jahr spéter rechtlich festgeschrieben wurde. Naumann hatte, obwohl von
Krankheit geschwécht, groen Anteil am Zustandekommen der dortigen Kir-
chenartikel 136 bis 141. In einem groen Debattenbeitrag hat er am 17. Juli

39 Friedrich Naumann: Freier Staat und freie Kirche. In: Die Hilfe 52 v. 26.12.1918, S. 629 1.
40 Ders.: Nach dreizehn Jahren (wie Anm. 14), S. 868.
41 Ders.: Freier Staat (wie Anm. 39), S. 629.

338

https://dol.org/10.5771/9783845253886_331 - am 19.01,2026, 22:20:17,



https://doi.org/10.5771/9783845253886_331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1919 seine eigene Position umrissen. Er begriiite dabei die Abschaffung des
Staatskirchentums als ,,Freudentag* fiir die Protestanten,*? ebenso die Garantie
der kirchlichen Selbstverwaltung. Hier wiinschte er sich zwar einen demokra-
tischen Aufbau, wollte diesen aber nicht gesetzlich festschreiben, was eine
klare Riicksichtnahme auf die katholische Kirche war.** Anstof erregte bei
thm der Artikel 137, wo die Kirchen als ,,Korperschaften 6ffentlichen Rechts*
bezeichnet wurden. Naumann war aber bereit, dies als ,,einen notwendigen
Hilfsbegriff zur Erreichung jenes finanziellen Aufbaues, ohne den der Uber-
gang vom Staatskirchentum zum freien Protestantismus nicht gemacht werden
kann®, hinzunehmen.** Entsprechend sollte auch die bisherige Unterstiitzung
des Staates fiir die Kirchen weitergehen. Davon sollten dann auch die kleineren
Kirchen wie Methodisten und Altlutheraner und auch das Judentum profitie-
ren. Mit einer allgemeinen Kirchensteuer konnte sich Naumann auch deshalb
anfreunden, weil der Kirchenaustritt gleichzeitig sehr vereinfacht und damit
zugleich der Einfluss von reichen Spendern auf die Kirchen beschriankt wiir-
de.®

Insgesamt hatte sich sein Verhiltnis zum Katholizismus deutlich entspannt,
was Naumann selbst vor allem auf das gemeinsame Kriegserlebnis zuriick-
fiihrte,*¢ was sicher aber auch mit der politischen Konstellation zu Beginn der
Weimarer Republik zu tun hatte. Allerdings muss man feststellen, dass Nau-
manns Kirchenverstandnis nach wie vor stark am Christentum orientiert war,
zu dem allenfalls das Judentum trat. Den Islam als Partner hatte er, trotz seiner
Bedeutungslosigkeit flir Deutschland damals, von vornherein ausgeklammert,
da dieser ,,eine Herrschaft auf Erden aufrichten wolle.*” Andererseits ging er
aber auch davon aus, dass der Protestantismus weiterhin die dominierende
konfessionelle Richtung bleiben wiirde, so zumindest kann und muss man wohl
den Schluss seiner groBen Rede in der Nationalversammlung interpretieren.*8

Insgesamt gesehen sind die Weimarer Kirchenartikel wohl Naumanns lang-
lebigstes politisches Verméchtnis, denn sie sind spéter unveridndert in das
Grundgesetz als Art. 140 iibernommen worden. In der bundesdeutschen His-
toriographie ist Naumanns Beitrag zur Klérung des Verhiltnisses von Staat
und Kirche in der Reichsverfassung von 1919 bis in die jlingste Zeit immer

42 Verhandlungen der Verfassungsgebenden Nationalversammlung. Stenographische Berichte
Bd. 328. Berlin 1920, S. 1651.

43 Ebd., S.1652f.

44 Ebd., S.1654.

45 Ebd., S. 1655.

46 Friedrich Naumann: Konfession. In: Die Hilfe 14 v. 3.4.1919, S. 65.

47 Ders.: Politik und Religion (wie Anm. 38), S. 395.

48 Verhandlungen (wie Anm. 42), S. 1655: Naumann hoffte, dass ,,das Verfassungswerk wirk-
lich zur neuen Periode evangelisch-deutscher Entwicklung fithren wird*.

339

https://dol.org/10.5771/9783845253886_331 - am 19.01,2026, 22:20:17,



https://doi.org/10.5771/9783845253886_331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

wieder herausgehoben worden.*® Auch die Kirchen waren damit zufrieden, so
ehrte ausgerechnet das sdchsische Landeskonsistorium Naumann wenige Tage
vor seinem Tod als eine Personlichkeit, ,,die sich um das kirchliche Leben des
evangelischen Deutschlands ein nicht hoch genug anzuerkennendes Verdienst
erworben‘ habe.0

Der organisierte Liberalismus hat in der Weimarer Republik davon aller-
dings nicht profitieren kénnen, denn, wie Gangolf Hiibinger zu Recht festge-
stellt hat: ,,Der Liberalismus blieb auf die protestantischen Tragerschichten
angewiesen, der Protestantismus dagegen nicht auf die liberalen Gesellschafts-
bilder.“>! Den Rechtsschwenk der protestantischen Mittelschichten, der viel
zum Niedergang der liberalen Parteien in den 1920er und frithen 1930er Jahren
beitrug, hat Naumanns Einsatz fiir die Kirchen nicht verhindern kénnen. Viel-
leicht ist es jetzt an der Zeit, die Kirchen und bekennende Christen an diesen
liberalen Verdienst, dieses bis in die Gegenwart wirkende Verméchtnis Fried-
rich Naumanns zu erinnern.

Aber es bleibt meines Erachtens noch ein zweites Verméchtnis des Na-
mensgebers fiir die Friedrich-Naumann-Stiftung fiir die Freiheit in der Kon-
fessionsfrage. Begonnen haben diese Ausfiihrungen mit einem Zitat, das Nau-
manns Verlust fiir die ,,religidse Arbeit™ durch sein Uberwechseln zum Be-
rufspolitikertum beklagte. Diesen Verlust kann man nur dann nachvollziehen,
wenn man ,,religiose Arbeit™ in einem sehr engen, letztlich rein theologisch-
seelsorgerischen Sinne versteht. Schon Naumanns Bemiithungen um eine Neu-
orientierung in den Beziehungen zwischen Staat und Kirche kann man, so wie
er sie anging, durchaus als erfolgreiche religiose Arbeit verstehen. Fiir dieje-
nigen Liberalen, die sich weiterhin bewusst als Mitglieder einer christlichen
Kirche verstehen, enthilt sein Wirken und sein Reflektieren iiber Religion aber
noch eine andere Botschaft: Theodor Heuss hat Naumanns eigene religidse
Entwicklung einmal mit dem Satz zusammengefasst, er sei ,,aus iiberkomme-
nen Bindungen zu einer individualistischen Freiheit des Glaubens* vorgesto-
Ben.3? Das scheint ein zweites wichtiges Verméchtnis, ndmlich dass Libera-
lismus und Christsein durchaus miteinander in Einklang stehen kdnnen, ohne

49 Vgl. Ernst Portner: Die Verfassungspolitik der Liberalen 1919. Ein Beitrag zur Deutung der
Weimarer Reichsverfassung. Bonn 1973, S. 173 ff., Peter Theiner: Sozialer Liberalismus und
deutsche Weltpolitik. Friedrich Naumann im Wilhelminischen Deutschland (1860-1919).
Baden-Baden 1983, S. 294 f., Dieter Beese: Staatsbekenntnis und Volkskatechismus. Fried-
rich Naumann und die Weimarer Verfassungsberatungen. In: Giinter Brakelmann u. a.
(Hrsg.): Auf dem Weg zum Grundgesetz. Beitrige zum Verfassungsverstindnis des neuzeit-
lichen Protestantismus. Miinster 1999, S. 55-76, hier S. 65 u. 75, Kurt Nowak: Geschichte des
Christentums in Deutschland. Religion, Politik und Gesellschaft vom Ende der Aufklarung
bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts. Miinchen 1995, S. 209, sowie ders: Wege in die Politik.
Friedrich Naumann und Adolf Harnack. In: vom Bruch (Hrsg.) (wie Anm. 7), S. 47.

50 Zitiert nach Heuss (wie Anm. 3), S. 483.

51 Hiibinger (wie Anm. 2), S. 302.

52 Heuss (wie Anm. 3), S.273.

340

https://dol.org/10.5771/9783845253886_331 - am 19.01,2026, 22:20:17,



https://doi.org/10.5771/9783845253886_331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

dass man dabei intellektuelle Verrenkungen machen mufl. Naumann mag die
Spannung zwischen beiden Anschauungen nicht immer zur allgemeinen Zu-
friedenheit iberwunden haben, aber er hat zumindest nach der Wende vom 19.
zum 20. Jahrhundert eine Menge Hinweise dafiir geliefert, wie man beides in
Einklang bringen kann. Damit hat er indirekt dem doch im ausgehenden 19.
Jahrhundert gesellschaftlich und kulturell ziemlich isolierten Linksliberalis-
mus neue Ausstrahlungskraft und Vitalitét eingehaucht und ihm eine Reihe
illustrer Geister zugefiihrt, man denke nur an Max Weber oder Lujo Brentano.
Mit dem Zitat von Theodor Heuss scheint insgesamt auch das Naumannsche
Wirken in der Konfessionsfrage am besten charakterisiert zu sein. Deshalb
steht es iiber den hier angestellten Uberlegungen.

341

https://dol.org/10.5771/9783845253886_331 - am 19.01,2026, 22:20:17,



https://doi.org/10.5771/9783845253886_331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783845253886_331 - am 19.01,2026, 22:20:17,



https://doi.org/10.5771/9783845253886_331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

