
Miszellen

Jürgen Frölich

„Aus überkommenen Bindungen zu einer indivi-
dualistischen Freiheit des Glaubens“.1
Friedrich Naumann und die Rolle der Konfessionen und
Kirchen

Im Oktober 1912 schrieb der Pfarrer Max Maurenbrecher warnend an seinen
gemaßregelten und entlassenen Amtskollegen Gottfried Traub, der nun zum
Preußischen Abgeordnetenhaus kandidieren wollte: „Wir haben schon Nau-
mann für die religiöse Arbeit so gut wie verloren“.2 Hier interessieren nicht
die beiden Geistlichen, die Friedrich Naumann seit langem kannten und mit
ihm vielfach zusammengearbeitet hatten und die dann später doch einen ganz
anderen politischen Weg nehmen sollten. Vielmehr wirft das Zitat ein Schlag-
licht auf die Biographie des Namensgebers für die Friedrich-Naumann-Stif-
tung, welches gerade für den hier zur Debatte stehenden Zusammenhang sehr
bedeutsam ist: Friedrich Naumann war eigentlich von Hause aus Theologe,
aber der normalerweise von dort aus vorgezeichnete Lebensweg hatte einen
Bruch erlitten.

Welche Auswirkungen hatte diese Lebenswende auf seine Sicht der Kon-
fessionsfrage? Denn vor diesem Hintergrund wären – grob gesprochen – ei-
gentlich zwei Verhaltensweisen bei Naumann zu erwarten gewesen: Entweder
hätte die theologische Herkunft eine durchweg positive Einstellung zur Kirche
und ihrer gesellschaftlichen Stellung bedeuten müssen. Oder aber, da bekannt-
lich Renegaten des öfteren die eifrigsten Vertreter der neuen Glaubensrichtung

1 Das Folgende ist ein leicht erweiterter und mit Anmerkungen versehener Text des Vortrags,
der bei der Tagung „Freie Kirche im freien Staat? Der Liberalismus und die Konfessionsfrage“
am 21.9.2012 in Berlin gehalten wurde. Zum Nachweis des Zitats siehe unten Anm. 52.

2 Zitiert nach Gangolf Hübinger: Kulturprotestantismus und Politik. Zum Verhältnis von Libe-
ralismus und Protestantismus im wilhelminischen Deutschland. Tübingen 1994, S. 69.

331

https://doi.org/10.5771/9783845253886_331 - am 19.01.2026, 22:20:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


sind, hätte der Einschnitt in der theologischen Karriere eine scharfe antikirch-
liche bis antichristliche Haltung hervorbringen können. Maurenbrechers Zitat
scheint auf den ersten Blick in diese Richtung zu deuten.

Auch wenn die Lebensstationen Friedrich Naumanns wohl als einigermaßen
bekannt vorausgesetzt werden können, soll doch der biographische Hinter-
grund zunächst noch einmal in Erinnerung gerufen werden. Er sei „im Kon-
fessionalismus des Luthertums groß geworden“, hat Naumann selbst be-
kannt.3 Gemeint war damit die Herkunft aus einer sächsischen Pfarrerfamilie,
die ganz in der lutherischen Tradition lebte. Obwohl dort religiös ein ortho-
doxer Ton vorherrschte, haben sich Naumann und seine Geschwister an das
elterliche Pfarrhaus später gern zurückerinnert.4 Dennoch hat er, als er dem
väterlichen und großväterlichen Vorbild folgend, ein Studium der evangeli-
schen Theologie aufnahm, eher dem Pflichtgefühl als der eigenen Neigung,
die ihn eher in Richtung Naturwissenschaft wies, nachgegeben.

Weder an den Universitäten Leipzig und Erlangen noch bei den ersten theo-
logischen Einsätzen in einer Hamburger Sozialstation und als Pfarrer des säch-
sischen Industriedorfes Langenberg kam Naumann mit einer liberalen Form
des Protestantismus in Kontakt.5 Im Gegenteil: Als Leipziger Student geriet er
in das Fahrwasser eines politisch extrem konservativen Protestantismus. Wohl
aber wurde er in Hamburg und im sächsischen Industrierevier mit den sozialen
Problemen der sich entwickelnden Industriegesellschaft konfrontiert. Darauf
reagierte Naumann mit christlich-sozialistischen Überlegungen und Aktionen,
die ihn rasch in Konflikt mit seinen Kirchenoberen brachten. Das Ausweichen
vom kirchlich orthodoxen Sachsen in das religiös freiere Klima der Stadt
Frankfurt als Mitarbeiter der Inneren Mission schuf nur kurz Abhilfe, auch hier
stieß der gesellschaftlich und nun auch politisch engagierte Pfarrer auf Wi-
derstände bei seinen Vorgesetzten.6 Immerhin zeigte seine kirchlich-soziale
Arbeit erstmals auch Berührungspunkte mit liberalen Ideen, denn die Frank-
furter Innere Mission orientierte sich zu seiner Zeit an dem Prinzip „Hilfe zur
Selbsthilfe“, was ihrer Arbeit auch die Unterstützung von Seiten des jüdischen

3 Friedrich Naumann: Der Streit der Konfessionen um die Schule. Berlin-Schöneberg 1904,
S. 17; zur Biographie insgesamt nach wie vor unübertroffen Theodor Heuss: Friedrich Nau-
mann. Der Mann – das Werk – die Zeit. 2. Aufl. Stuttgart/Tübingen 1949.

4 Vgl. Friedrich Naumann: Das Kirchenurteil über Traub. In: Die Hilfe 37 v. 12.9.1912, S. 583,
Johannes Naumann: Wie wir unseren Weg fanden. Lebenserinnerungen eines Schwestern-
hausdirektors. Gotha 1929, S. 1 ff., Margarethe Naumann: Friedrich Naumanns Kindheit und
Jugend. Gotha 1928, S. 1.

5 Vgl. Christian Mack: Friedrich Naumann – Symptom und Prototyp einer Theologie der Krise?
Annäherungen an ein zeitgenössisches Paradigma. In: Jahrbuch zur Liberalismus-Forschung
23 (2011), S. 47-80, hier S. 54.

6 Vgl. dazu die von Theodor Heuss editierten Dokumente im Artikel „Naumanns Konflikt mit
dem Frankfurter Konsistorium 1894“. In: Die Hilfe 7 v. 1.4.1934, S. 163-168.

332

https://doi.org/10.5771/9783845253886_331 - am 19.01.2026, 22:20:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Großbürgertums einbrachte.7 Trotzdem war Naumann 1897 die Kämpfe mit
den Kirchenhierarchien leid, er verließ den Pfarrdienst und siedelte nach Berlin
über, wo er sich ganz seinen publizistischen Projekten und zunehmend auch
der Politik widmete.

Dass er mit dieser Re-Laisierung – zumindest vorerst – noch nicht „für die
religiöse Arbeit verloren“ war, zeigte sich u. a. daran, dass Naumann in seiner
Zeitschrift „Die Hilfe“, die immerhin bis 1901 den Untertitel „Gotteshilfe,
Selbsthilfe, Staatshilfe, Bruderhilfe“ führte, bis 1902 noch wöchentliche An-
dachten verfasste, die gerade aufgeschlossene junge Menschen wie Elly
Knapp, die spätere Ehefrau von Theodor Heuss, sehr beeindruckten.8 1903
erhielt Naumann für seine religiöse Publizistik sogar einen theologischen Eh-
rendoktor der Universität Heidelberg. Das kann man auch als Anerkennung
von liberaler und kulturprotestantischer Seite verstehen, wenn man weiß, wer
die treibenden Kräfte hinter dieser Ehrung waren: Ernst Troeltsch, Max Weber,
Gustav Adolf Deißmann, Karl Rathgen, Georg Jellinek und Georg Gothein.9

Dass damit aber nicht ein Theologe, sondern, wie Ernst Troeltsch sagte, ein
„praktischer Held des Glaubens“ geehrt wurde,10 deutet darauf hin, dass Nau-
mann auch von sympathisierenden Universitätstheologen nicht mehr oder gar
nicht als ihresgleichen wahrgenommen wurde. In die gleiche Richtung weist
auch von seiner Seite, dass Naumann fast zur gleichen Zeit die Abfassung der
Andachten für die „Hilfe“ abgab, weil er „nicht mehr genug in der Religion
drin lebe“.11

War damit Naumann wirklich für die religiöse Arbeit verloren, als dieser –
auch das im gleichen Jahr 1903 – sich endgültig dem organisierten Liberalis-
mus anschloss? Wurde er nun zu einem jener laizistischen Liberalen, die den
Einfluß der Kirche um jeden Preis zurückdrängen wollten? Festhalten kann
man vorerst, dass angesichts dieses Werdegangs kaum jemand unter den Li-
beralen besser präpariert war, zu theologischen und religiösen Fragen Stellung
zu nehmen. Naumann ist dann auch – wenn auch nur für kurze Zeit – der einzige
Parteivorsitzende in der Geschichte des deutschen Liberalismus gewesen, der
einen theologischen Hintergrund hatte. Allerdings hatten solche Ämter in der
Zeit vor 1933 noch nicht die Bedeutung, die ihnen nach 1945 zukamen. Wich-
tiger für den Einfluß eines Politikers war seine persönliche Ausstrahlung und

7 Jochen-Christoph Kaiser: Naumann und die innere Mission. In: Rüdiger vom Bruch (Hrsg.):
Friedrich Naumann in seiner Zeit. Berlin 2000, S. 23 f. nennt in diesem Zusammenhang
Charles Hallgarten, Wilhelm Merton und Leopold Sonnemann.

8 Elly Heuss-Knapp: Ausblick vom Münstertum. Erlebtes aus dem Elsass und dem Reich.
2. Aufl. Straßburg 1941, S. 37.

9 Vgl. Hübinger (wie Anm. 2), S. 111 ff.
10 Zitiert nach Hartmut Ruddies: „Kein spiegelglattes, problemloses Christentum“. Über Fried-

rich Naumanns Theologie und ihre Wirkungsgeschichte. In: vom Bruch (Hrsg.) (wie
Anm. 7), S. 323.

11 Zitiert nach ebd. S. 321.

333

https://doi.org/10.5771/9783845253886_331 - am 19.01.2026, 22:20:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


sein Standing. Darüber verfügte Naumann durchaus, wie sein Aufstieg inner-
halb des Linksliberalismus in den Jahren vor dem Ersten Weltkrieg belegt.12

Als aufsteigender Stern des Freisinns nahm Naumann jedenfalls nicht nur
zu theologischen Fragen im engeren Sinne wie etwa dem Reformationsjubi-
läum 1917, sondern auch im weiteren, gesellschaftspolitischen Sinne Stellung.
Ehe darauf eingegangen wird, soll zuvor noch ein Blick auf Naumanns Ver-
ständnis von Kirche und Religion in dieser Zeit geworfen werden. Einen ent-
scheidenden Einschnitt stellt dabei ohne Zweifel seine Palästina-Reise im Jahr
1898 dar, die ihm, der zuvor ein Buch über „Jesus als Volksmann“ verfasst
hatte, nach eigenem Bekunden „den deutsch gedachten Jesus“ genommen und
„keinen orientalisch verstandenen Jesus dafür“ gegeben habe.13 Seitdem stand
für Naumann fest, „dass es eine Sozialpolitik der Bergpredigt nicht geben
könne“.14 Diese zweifellos mit einer Enttäuschung verbundene Einsicht er-
leichterte nicht nur Naumanns Abschied vom christlichen Sozialismus und die
Annäherung an den organisierten Liberalismus, sondern hatte auch eine weit-
aus stärkere historische Sicht auf das Christentum zur Folge. Bezeichnender-
weise wandten sich Naumanns „Briefe über Religion“ aus dem Jahr 1903 schon
an solche Leser, „die in der Mitte stehen zwischen Väterglaube und Entwick-
lungslehre“ standen,15 also Leute, die eine unvoreingenommene, gleichwohl
sympathisierende Einstellung zum Christentum hatten.

Naumann kam dadurch trotz seiner konservativ-protestantischen Sozialisa-
tion in Übereinstimmung mit zentralen Positionen der liberalen Theologie, die
Frank-Walter Kuhlemann einmal mit der „weitgehende[n] Subjektivität und
Autonomie des religiösen Selbstverständnisses sowie [der] Auffassung vom
Christentum als einer sich permanent entwickelnden, dabei aber äußerst inte-
grationsfähigen, für neue Erkenntnisse (etwa den Darwinismus oder die mo-
dernen Naturwissenschaften) offenen Religion“ beschrieben hat.16 Das Chris-
tentum war damit nicht mehr nur ein statisches, quasi „gott-gegebenes“, son-
dern auch ein dynamisches, von den Zeitumständen beeinflusstes und auf sie
bezogenes Phänomen. Naumann drückte dies so aus: „Der religiöse Liberalis-
mus hat immer auf dem Standpunkte gestanden, daß das ganze Leben der

12 Vgl. dazu Jürgen Frölich: „Wirklich staatsmännisch veranlagter Kopf“ oder eher „Prophet
und Lehrmeister“? Friedrich Naumann als liberaler Politiker im Kaiserreich. In: Jahrbuch zur
Liberalismus-Forschung 23 (2011), S. 81-93.

13 Friedrich Naumann: Asia (1898). In: ders: Werke Bd. 1. Opladen 1964, S. 548. „Jesus als
Volksmann“, zuerst erschienen 1894, ist wieder abgedruckt in ebd., S. 371-388.

14 Ders: Nach dreizehn Jahren (1916). In: ebd. S. 868. (Nachwort zur 6. Auflage der „Briefe
über Religion“).

15 Ebd. S. 857.
16 Frank-Michael Kuhlemann: Friedrich Naumann und der kirchliche Liberalismus. In: vom

Bruch (Hrsg.) (wie Anm. 7), S. 101, vgl. auch Ruddies (wie Anm. 10), S. 327 f.

334

https://doi.org/10.5771/9783845253886_331 - am 19.01.2026, 22:20:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Menschen im Fluß ist […], so sieht er auch die gesamte Sphäre der religiösen
Gemeinschaft an als immer Neues aufnehmend und durcharbeitend.“17

Mehr noch, in dieser Sicht musste die Bedeutung der religiösen Institutionen
und der Kirchen zwangsläufig stark zurücktreten. Nicht aber die der Religion
und ihrer Auswirkungen: „Höher als alle Kirchenformen stand dem echten
Protestantismus stets der Geist selbst“.18 Diesen – wohlgemerkt protestanti-
schen – Geist sah Naumann unabhängig von der Kirche in den letzten beiden
Jahrhunderten überall „in Kunst, Literatur, Philosophie“ am Werke;19 für ihn
waren jetzt „unsere höchsten Geister, Kant und Fichte, ohne Luthers Lebens-
ideal nicht denkbar“, was nicht meinte, „dass sie Lutheraner waren, denn sie
glaubten nicht genau, was die Kirche glaubt, sondern dass die Privatreligion
Luthers in ihnen weiterwirkt.“20 Eine solche Position kann man mit Fug und
Recht als kulturprotestantisch bezeichnen, und in der Tat verfügte Naumann
bekanntlich über ausgezeichnete, manchmal nicht ganz spannungsfreie Bezie-
hungen zu den Wortführern und Institutionen des Kulturprotestantismus.

Damit ergaben sich auch neue Verbindungen zwischen Liberalismus und
Christentum, zumindest in seiner protestantischen Ausdeutung. 1909 ist Nau-
mann dem in einem großen Vortrag nachgegangen, und zwar vor dem Deut-
schen Protestantentag, also einem jener Treffen von liberalen Theologen und
kulturprotestantischen Laien. Bei dieser Gelegenheit wiederholte er einen
schon früher geäußerten Gedanken, dass nämlich der politische Liberalismus
„den religiösen Liberalismus als Vorbedingung seines Wirkens, Werdens und
Gedeihens“ brauche.21

Gemeint war dies einmal im historischen Sinne: Es sei nicht zu leugnen, so
Naumann, „dass die Anfänge der neueren Freiheitsbewegungen fast überall
aus religiösen Quellen kommen. Der Liberalismus in England ist gar nicht
denkbar ohne die religiösen Sekten. Der Liberalismus Nordamerikas kam mit
den Quäkern über das Wasser, und selbst in der französischen Aufklärung
steckt in ihren Anfängen viel Religion.“22 Diese „Verwandtschaft“ von reli-
giösem und politischem Liberalismus, „die der Liberalismus nicht vergessen
darf, wenn er seine eigene Kraft wieder sucht“,23 hatte aber auch Bedeutung
für die Gegenwart, indem nämlich die Religion die Vorbedingung für das dau-
erhafte Bestehen einer liberalen Gesellschaft liefere: „Die Maschinerie des li-
beralen Staates setzt ein Volk voraus, in dem es längst Sitte geworden ist, dass

17 Friedrich Naumann: Liberalismus und Protestantismus (1909). In: ders.: Werke 1 (wie
Anm. 13), S. 779.

18 Ders: Der Streit der Konfessionen (wie Anm. 3), S. 20.
19 Vgl. ebd. S. 19.
20 Friedrich Naumann: Die Freiheit Luthers (1917). In: ders.: Werke 1 (wie Anm. 13), S. 915.
21 Naumann: Liberalismus und Protestantismus (wie Anm. 17), S. 793.
22 Vgl. ebd. S. 776 u. Friedrich Naumann: Kirche, Bibel und Freiheitsgeist (1903). In: ders.:

Werke 1 (wie Anm. 13), S. 662 (Zitat).
23 Naumann: Kirche (wie Anm. 22), S. 663.

335

https://doi.org/10.5771/9783845253886_331 - am 19.01.2026, 22:20:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


der einzelne nicht käuflich ist, dass der einzelne nicht von Menschfurcht in den
Boden versinkt.“24 Von daher war es dann auch nicht mehr so weit bis zu einer
Position, die heute als das berühmte „Böckenförde-Diktum“ bezeichnet
wird.25 Darauf wird noch zurückzukommen sein.

Von einem generellen Bruch mit Christentum und Kirche konnte also nach
dem Ende seiner beruflichen Verbundenheit mit der Theologie nicht die Rede
sein. Vielmehr sah Naumann, als er sich im Jahrzehnt vor dem Ersten Welt-
krieg daran machte, nicht nur den Linksliberalismus neu zu befestigen, sondern
weit darüber hinaus die politische Grundachse des Kaiserreichs von rechts nach
links zu verschieben, in Teilen der bekennenden Christen Verbündete und
Mitstreiter. Allerdings nicht in den christlichen Kirchen und ihren Mitgliedern
insgesamt: „Rechts steht Rom und Ostelbien, links steht Königsberg und
Weimar“, lautete ein markanter Satz aus einem seiner „Hilfe“-Artikel im Jahre
1913.26 Als „Kulturprotestant“ erblickte Naumann im Katholizismus einen
Gegner jeglichen politischen und gesellschaftlichen Fortschritts im liberalen
Sinne: „Im Katholizismus ist der Mensch etwas, was geleitet werden muß, und
im Protestantismus ist der Mensch etwas, was selbstständig gemacht werden
muß.“27 Deshalb musste der Einfluss des Katholizismus auf allen Ebenen zu-
rückgedrängt werden. Hierher rührt Naumanns für manchen modernen Histo-
riker unverständlicher rigoroser Kampf gegen die Zentrumspartei.28

Gleiches galt natürlich auch für den Einfluss der katholischen Kirche. Nicht,
dass Naumann einen neuen Kulturkampf gepredigt hätte, den hielt er für einen
fatalen Fehler, der viel zum Niedergang des deutschen Liberalismus beigetra-
gen hätte.29 Wohl aber trat er für eine ziemlich rigide Trennung von Kirche
und Staat ein. Diese schien ihm auch deshalb nötig, weil Naumann nicht nur
im Katholizismus, sondern auch im Protestantismus starke Tendenzen eines
Konfessionalismus und eines „Rückfalls in katholische Frömmigkeitsformen“
am Werke sah.30 Das prägnanteste Beispiel dafür war in seinen Augen sein
ehemaliger politischer Ziehvater Adolf Stoecker, dem er im Nachruf „die

24 Naumann: Liberalismus und Protestantismus (wie Anm. 17), S. 792.
25 Dessen Kernsatz lautet: „Der freiheitliche, säkularisierte Staat lebt von Voraussetzungen, die

er selbst nicht garantieren kann.“ Ernst-Wolfgang Böckenförde: Die Entstehung des Staates
als Vorgang der Säkularisation, in: ders.: Staat, Gesellschaft, Freiheit. Studien zur Staats-
theorie und zum Verfassungsrecht. Frankfurt am Main 1976, S. 42-64, hier S. 60, zitiert nach
http://de.wikipedia.org/wiki/B%C3%B6ckenf%C3%B6rde-Diktum (Zugriff 14.3.2012).

26 Naumann: Die Linke kommt! In: Die Hilfe 5 v. 30.1.1913, S. 67.
27 Friedrich Naumann: Die Politik der Gegenwart (1905). In: ders.: Werke Bd. 4. Köln/Opladen

1966, S. 61. Vgl. auch Martin Wenck: Handbuch für liberale Politik. Berlin-Schöneberg 1911,
S. 66 ff.

28 Margaret Lavinia Anderson: Lehrjahre der Demokratie. Wahlen und politische Kultur im
Kaiserreich. Dt. Übersetzung Wiesbaden 2009, S. 115 mit Anm. 47, 183 u. 188.

29 Friedrich Naumann: Die Leidensgeschichte des deutschen Liberalismus (1908). In: ders.:
Werke 4 (wie Anm. 27), S. 306, vgl. Wenck (wie Anm. 27), S. 66.

30 Naumann: Streit (wie Anm. 3), S. 19 u. 57 (Zitat).

336

https://doi.org/10.5771/9783845253886_331 - am 19.01.2026, 22:20:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Übersetzung der Zentrumsarbeit auf den Boden des Protestantismus“ und da-
mit letztlich eine Abkehr von der „lutherischen Scheidung von Religion und
Kirche“ zuschrieb.31 Ganz auf der Linie des Kulturprotestantismus galt auch
Naumanns Kampf jeder Form des „Klerikalismus“.32

In den Konsequenzen ging er jedoch weiter als mancher seiner Mitstreiter
im kulturprotestantischen Protestantenverein, wobei der Ausgangspunkt na-
türlich der klassische Streitfall Schule war, zu dem Naumann 1904 feststellte:
„Ist es nun in der Tat der Zweck der öffentlichen Schule, Katholiken und
Evangelische zu erziehen? Ist es Zweck einer Staatsanstalt im heutigen Staat,
kirchliche Arbeit zu verrichten? Ist es überhaupt Aufgabe des jetzigen Staates,
den Kirchen zu dienen? Nein! Nein!“33 Eine konkrete Schlussfolgerung, die
Naumann daraus zog, war das Eintreten für die „Simultanschule“, nicht als
Optimum, wohl aber als das kleinere Übel gegenüber der konfessionellen
Schule. Diese Position floss dann auch in das Wahlprogramm ein, das die nicht
zuletzt dank Naumann vereinigten Freisinnigen für die Reichstagswahl 1912
aufstellten.34

Darüber hinaus wollte Naumann den obligatorischen Religionsunterricht
abschaffen und daraus einen „fakultativen Lehrgegenstand“ machen, obwohl
ihm das Problem des Elternrechts bekannt war.35 Für weitergehende Maßnah-
men wie ein Ende der geistlichen Aufsicht und eine vollkommene Delegierung
der Schulträgerschaft an die Gemeinden sah er zu dieser Zeit – 1904 – noch
keine Chancen. Eher ging es ihm darum, eine Rekonfessionalisierung des ge-
samten Schulunterrichts, zu der auch manche liberalen Protestanten seines Er-
achtens fahrlässig die Hand reichten, zu verhindern.36

Letztlich zielte Naumann natürlich auch auf die Beseitigung der im Kai-
serreich immer noch bestehenden Verbindung von „Thron und Altar“. In der
Schul-Schrift von 1904 findet sich der Stoßseufzer: „… lasst uns mit aller of-
fiziellen Staatsreligion in Ruhe! Wir wollen Religion, aber keine vorgeschrie-
bene Religion!“37 Über die Konsequenzen für die Kirchen war er sich im Kla-
ren: Die Trennung von Kirche und Staat bedeutete für ihn nicht nur „eine Frei-
machung der Erziehung vom Konfessionszwang“, sondern auch die „die fi-
nanzielle Unabhängigkeit der Religionsgemeinschaften von der Staatskas-
se“.38 Der Pfarrer a. D. war trotz seiner nach wie vor positiven Einschätzung
des Christentums am Vorabend des Ersten Weltkriegs offenkundig bereit, den

31 Friedrich Naumann: Stöcker † (1909). In: ders. Werke 1 (wie Anm. 13), S. 759.
32 Vgl. Naumann: Streit (wie Anm. 18), S. 30 u. Hübinger (wie Anm. 2), S. 243.
33 Naumann: Streit (wie Anm. 3), S. 33.
34 Vgl. ebd. S. 58 und Wenck (wie Anm. 27), S. 76 u. 325.
35 Naumann: Streit (wie Anm. 3), S. 35 ff.
36 Vgl. ebd. S. 56 ff.
37 Ebd. S. 34.
38 Friedrich Naumann: Politik und Religion (1907). In: ders. Werke Bd. 5. Köln/Opladen 1967,

S. 397.

337

https://doi.org/10.5771/9783845253886_331 - am 19.01.2026, 22:20:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Weg zu einer laizistisch-liberalen Gesellschaft ziemlich konsequent zu gehen.
Im Wahlprogramm des Freisinns fand diese Position allerdings keinen Wider-
hall. Kann man in Friedrich Naumann also trotz aller protestantisch-kirchli-
chen Sozialisation einen Ahnherrn des berühmt-berüchtigten Kirchenpapiers
der FDP sehen?

Die bisherigen Positionen aus der Zeit vor dem Ersten Weltkrieg entstamm-
ten einer Phase, als der Linksliberalismus – ausgenommen die kurze Episode
des Bülow-Blocks – weit davon entfernt war, über gesetzgeberische oder gar
regierungsamtliche Gestaltungskraft zu verfügen. Trotz Naumanns Vision ei-
nes regierungsfähigen und regierungsbereiten „Linksblocks“ von „Basser-
mann bis Bebel“, also von den Nationalliberalen bis zum revisionistischen
Flügel der Sozialdemokratie, stand die linksliberale Politik im Jahrzehnt vor
1914 ganz im Zeichen der Defensive, in dem Bemühen, Schlimmeres zu ver-
hindern. Nach dem Ende des Weltkriegs wechselten die Linksliberalen und mit
ihnen Friedrich Naumann die Fronten und rückten urplötzlich in die Rolle der
politischen Entscheider. Als Mitglied der Nationalversammlung und der dor-
tigen Mehrheits-Koalition aus Linksliberalismus, Sozialdemokratie und poli-
tischem Katholizismus konnte er in den letzten Monaten vor seinem Tod noch
als Gesetzgeber fungieren. Hat Naumann dabei unverändert auf seine Vor-
kriegsvorstellungen zurückgegriffen?

Auf den ersten Blick mochte es so scheinen. Zum Jahreswechsel 1918/19
veröffentlichte er einen Hilfe-Beitrag zum Thema „Freier Staat und freie Kir-
che“.39 Das scheint wie ein Vorgriff auf das spätere FDP-Kirchenpapier an.
Jedoch lassen sich, wie erwähnt, bei Naumann andererseits auch Anklänge an
das berühmte Böckenförde-Diktum finden, gerade in dieser Zeit. So spricht er
1916 vom „Christentum als heimliche(m) Untergrund unseres gesamten so-
zialen Daseins“.40 Der Weltkrieg hatte offenbar eine gewisse Neueinschätzung
der Religion und ihrer Institutionen bewirkt. Die Religionsgemeinschaften
seien „große und segensreiche Geistesmächte“, die gleich Wissenschaft und
Kunst „ihren eigenen unvergänglichen Wert“ hätten, hieß es in dem Hilfe-
Artikel zu Weihnachten 1918. Dort war dann zwar noch von der Kirche als
„älteste[r] und größte[r] Privatgesellschaft“ die Rede, aber nicht mehr von ihrer
finanziellen Unabhängigkeit, vielmehr sei „eine Selbstbesteuerung aller Chris-
ten unvermeidlich“.41

Hier deutete sich an, was dann in der Weimarer Reichsverfassung ein halbes
Jahr später rechtlich festgeschrieben wurde. Naumann hatte, obwohl von
Krankheit geschwächt, großen Anteil am Zustandekommen der dortigen Kir-
chenartikel 136 bis 141. In einem großen Debattenbeitrag hat er am 17. Juli

39 Friedrich Naumann: Freier Staat und freie Kirche. In: Die Hilfe 52 v. 26.12.1918, S. 629 f.
40 Ders.: Nach dreizehn Jahren (wie Anm. 14), S. 868.
41 Ders.: Freier Staat (wie Anm. 39), S. 629.

338

https://doi.org/10.5771/9783845253886_331 - am 19.01.2026, 22:20:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1919 seine eigene Position umrissen. Er begrüßte dabei die Abschaffung des
Staatskirchentums als „Freudentag“ für die Protestanten,42 ebenso die Garantie
der kirchlichen Selbstverwaltung. Hier wünschte er sich zwar einen demokra-
tischen Aufbau, wollte diesen aber nicht gesetzlich festschreiben, was eine
klare Rücksichtnahme auf die katholische Kirche war.43 Anstoß erregte bei
ihm der Artikel 137, wo die Kirchen als „Körperschaften öffentlichen Rechts“
bezeichnet wurden. Naumann war aber bereit, dies als „einen notwendigen
Hilfsbegriff zur Erreichung jenes finanziellen Aufbaues, ohne den der Über-
gang vom Staatskirchentum zum freien Protestantismus nicht gemacht werden
kann“, hinzunehmen.44 Entsprechend sollte auch die bisherige Unterstützung
des Staates für die Kirchen weitergehen. Davon sollten dann auch die kleineren
Kirchen wie Methodisten und Altlutheraner und auch das Judentum profitie-
ren. Mit einer allgemeinen Kirchensteuer konnte sich Naumann auch deshalb
anfreunden, weil der Kirchenaustritt gleichzeitig sehr vereinfacht und damit
zugleich der Einfluss von reichen Spendern auf die Kirchen beschränkt wür-
de.45

Insgesamt hatte sich sein Verhältnis zum Katholizismus deutlich entspannt,
was Naumann selbst vor allem auf das gemeinsame Kriegserlebnis zurück-
führte,46 was sicher aber auch mit der politischen Konstellation zu Beginn der
Weimarer Republik zu tun hatte. Allerdings muss man feststellen, dass Nau-
manns Kirchenverständnis nach wie vor stark am Christentum orientiert war,
zu dem allenfalls das Judentum trat. Den Islam als Partner hatte er, trotz seiner
Bedeutungslosigkeit für Deutschland damals, von vornherein ausgeklammert,
da dieser „eine Herrschaft auf Erden aufrichten“ wolle.47 Andererseits ging er
aber auch davon aus, dass der Protestantismus weiterhin die dominierende
konfessionelle Richtung bleiben würde, so zumindest kann und muss man wohl
den Schluss seiner großen Rede in der Nationalversammlung interpretieren.48

Insgesamt gesehen sind die Weimarer Kirchenartikel wohl Naumanns lang-
lebigstes politisches Vermächtnis, denn sie sind später unverändert in das
Grundgesetz als Art. 140 übernommen worden. In der bundesdeutschen His-
toriographie ist Naumanns Beitrag zur Klärung des Verhältnisses von Staat
und Kirche in der Reichsverfassung von 1919 bis in die jüngste Zeit immer

42 Verhandlungen der Verfassungsgebenden Nationalversammlung. Stenographische Berichte
Bd. 328. Berlin 1920, S. 1651.

43 Ebd., S. 1652 f.
44 Ebd., S. 1654.
45 Ebd., S. 1655.
46 Friedrich Naumann: Konfession. In: Die Hilfe 14 v. 3.4.1919, S. 65.
47 Ders.: Politik und Religion (wie Anm. 38), S. 395.
48 Verhandlungen (wie Anm. 42), S. 1655: Naumann hoffte, dass „das Verfassungswerk wirk-

lich zur neuen Periode evangelisch-deutscher Entwicklung führen wird“.

339

https://doi.org/10.5771/9783845253886_331 - am 19.01.2026, 22:20:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


wieder herausgehoben worden.49 Auch die Kirchen waren damit zufrieden, so
ehrte ausgerechnet das sächsische Landeskonsistorium Naumann wenige Tage
vor seinem Tod als eine Persönlichkeit, „die sich um das kirchliche Leben des
evangelischen Deutschlands ein nicht hoch genug anzuerkennendes Verdienst
erworben“ habe.50

Der organisierte Liberalismus hat in der Weimarer Republik davon aller-
dings nicht profitieren können, denn, wie Gangolf Hübinger zu Recht festge-
stellt hat: „Der Liberalismus blieb auf die protestantischen Trägerschichten
angewiesen, der Protestantismus dagegen nicht auf die liberalen Gesellschafts-
bilder.“51 Den Rechtsschwenk der protestantischen Mittelschichten, der viel
zum Niedergang der liberalen Parteien in den 1920er und frühen 1930er Jahren
beitrug, hat Naumanns Einsatz für die Kirchen nicht verhindern können. Viel-
leicht ist es jetzt an der Zeit, die Kirchen und bekennende Christen an diesen
liberalen Verdienst, dieses bis in die Gegenwart wirkende Vermächtnis Fried-
rich Naumanns zu erinnern.

Aber es bleibt meines Erachtens noch ein zweites Vermächtnis des Na-
mensgebers für die Friedrich-Naumann-Stiftung für die Freiheit in der Kon-
fessionsfrage. Begonnen haben diese Ausführungen mit einem Zitat, das Nau-
manns Verlust für die „religiöse Arbeit“ durch sein Überwechseln zum Be-
rufspolitikertum beklagte. Diesen Verlust kann man nur dann nachvollziehen,
wenn man „religiöse Arbeit“ in einem sehr engen, letztlich rein theologisch-
seelsorgerischen Sinne versteht. Schon Naumanns Bemühungen um eine Neu-
orientierung in den Beziehungen zwischen Staat und Kirche kann man, so wie
er sie anging, durchaus als erfolgreiche religiöse Arbeit verstehen. Für dieje-
nigen Liberalen, die sich weiterhin bewusst als Mitglieder einer christlichen
Kirche verstehen, enthält sein Wirken und sein Reflektieren über Religion aber
noch eine andere Botschaft: Theodor Heuss hat Naumanns eigene religiöse
Entwicklung einmal mit dem Satz zusammengefasst, er sei „aus überkomme-
nen Bindungen zu einer individualistischen Freiheit des Glaubens“ vorgesto-
ßen.52 Das scheint ein zweites wichtiges Vermächtnis, nämlich dass Libera-
lismus und Christsein durchaus miteinander in Einklang stehen können, ohne

49 Vgl. Ernst Portner: Die Verfassungspolitik der Liberalen 1919. Ein Beitrag zur Deutung der
Weimarer Reichsverfassung. Bonn 1973, S. 173 ff., Peter Theiner: Sozialer Liberalismus und
deutsche Weltpolitik. Friedrich Naumann im Wilhelminischen Deutschland (1860-1919).
Baden-Baden 1983, S. 294 f., Dieter Beese: Staatsbekenntnis und Volkskatechismus. Fried-
rich Naumann und die Weimarer Verfassungsberatungen. In: Günter Brakelmann u. a.
(Hrsg.): Auf dem Weg zum Grundgesetz. Beiträge zum Verfassungsverständnis des neuzeit-
lichen Protestantismus. Münster 1999, S. 55-76, hier S. 65 u. 75, Kurt Nowak: Geschichte des
Christentums in Deutschland. Religion, Politik und Gesellschaft vom Ende der Aufklärung
bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts. München 1995, S. 209, sowie ders: Wege in die Politik.
Friedrich Naumann und Adolf Harnack. In: vom Bruch (Hrsg.) (wie Anm. 7), S. 47.

50 Zitiert nach Heuss (wie Anm. 3), S. 483.
51 Hübinger (wie Anm. 2), S. 302.
52 Heuss (wie Anm. 3), S. 273.

340

https://doi.org/10.5771/9783845253886_331 - am 19.01.2026, 22:20:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


dass man dabei intellektuelle Verrenkungen machen muß. Naumann mag die
Spannung zwischen beiden Anschauungen nicht immer zur allgemeinen Zu-
friedenheit überwunden haben, aber er hat zumindest nach der Wende vom 19.
zum 20. Jahrhundert eine Menge Hinweise dafür geliefert, wie man beides in
Einklang bringen kann. Damit hat er indirekt dem doch im ausgehenden 19.
Jahrhundert gesellschaftlich und kulturell ziemlich isolierten Linksliberalis-
mus neue Ausstrahlungskraft und Vitalität eingehaucht und ihm eine Reihe
illustrer Geister zugeführt, man denke nur an Max Weber oder Lujo Brentano.
Mit dem Zitat von Theodor Heuss scheint insgesamt auch das Naumannsche
Wirken in der Konfessionsfrage am besten charakterisiert zu sein. Deshalb
steht es über den hier angestellten Überlegungen.

341

https://doi.org/10.5771/9783845253886_331 - am 19.01.2026, 22:20:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845253886_331 - am 19.01.2026, 22:20:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

